




MIMESIS

Ancora su Hegel o Spinoza
a cura di Emilia Marra

Quaderni 23
Materialisti
2024



Direttore: Mario Cingoli

Direttore responsabile: Janiki Cingoli.
Coordinatore scientifico: Vittorio Morfino.
Segretario di redazione: Gianluca Pozzoni.
Comitato di redazione: Giacomo Clemente, Simona de Simoni, Filippo Del Lucchese, Claudio Luc-
chini, Emilia Marra, Andrea Moresco, Anna Nutini, Luca Pinzolo, Stefano Pippa, Gianluca Pozzoni, 
Sebastiano Taccola, Magda Taverna, Elia Zaru.

Comitato scientifico: Étienne Balibar, Giorgio Bertolotti, Armando Boito, Silvana Borutti, Gian Ma-
rio Bravo †, Giuseppe Cacciatore †, Marilena Chaui, Paolo Cristofolini †, Ugo Fabietti †, Roberto 
Finelli, Augusto Illuminati, Fabio Minazzi, Warren Montag, Salah Mosbah, Fulvio Papi †, Stefano 
Petrucciani, Alberto Postigliola †, Paolo Quintili, Maurizio Ricciardi, Natalia Romé, Silvano Taglia-
gambe, André Tosel †, Francesco Toto, Maria Turchetto, Charles T. Wolfe.

Direzione e redazione: Piazza dell’Ateneo Nuovo, 1 – 20126 Milano
Tel. 02-64484825
Fax. 02-66484805
Email: quadernimaterialisti@unimib.it

Progetto grafico: Béatrice Sebe
Numero 23 (2024)

Mimesis Edizioni (Milano - Udine) 
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

ISSN: 1972-3792
ISSN (digitale): 2385-0167
Isbn: 9791222310xxx

© 2024 – MIM EDIZIONI SRL 
Piazza Don Enrico Mapelli, 75
20099 Sesto San Giovanni (MI) 
Phone: +39 02 24861657 / 02 21100089

Autorizzazione del Tribunale di Milano n. 391 del 28/06/2002.



INDICE

ANCORA SU HEGEL O SPINOZA

Saggio introduttivo
La condizione spinoziana: Macherey e Lyotard, o il ’79 bifronte
Emilia Marra� 9

Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione
Pierre Macherey� 17

Macherey e la critica della critica della dialettica
Warren Montag� 35

Verum index sui et falsi
Étienne Balibar� 47

Nessun metodo per i dannati;  
ovvero, delle vicissitudini cartesiane  
in Fanon e Spinoza (e Macherey)
Cesare Casarino� 61

A proposito di circoli e limiti
Mariana Gainza� 89

Il lavoro della filosofia.  
Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica
Jason Read� 95

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza  
nello sviluppo del pensiero di Althusser
Vittorio Morfino� 107



ARCHIVIO

Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo.  
Un’introduzione teorica e metodologica
Gianmaria Brunazzi� 129

L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica.  
Note su Walter Benjamin
Simone Lanza� 155

Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia
Alessandro Casula� 177

RECENSIONI

Mantenere insieme. Strategie del sistema  
nella Francia post-strutturalista, di Emilia Marra
Vittorio Morfino� 193

I transclasse, o la non-riproduzione, di Chantal Jaquet
Giulia Muccioli� 199

Abolir l’exploitation: Expériences, théories, stratégies,  
di Emmanuel Renault
Matteo Polleri� 205

Un atomismo per Althusser, di Guido Mangialavori
Alessandro Colombo� 209

Proletari, spettri, zombie, vampiri e altre creature fantastiche:  
recensione a Melanconia di classe. Manifesto per la working class,  
di Cynthia Cruz
Matia Vaz Pato� 215

Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital,  
di Rebecca Carson
Alessandro Colombo� 219

Dal rifiuto del lavoro alla moltitudine, di Roberto Nigro
Antonio Negri, di Elia Zaru
Domenico Berni� 227

L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito
Didier Contadini� 231



ANCORA SU HEGEL O SPINOZA





Saggio introduttivo
LA CONDIZIONE SPINOZIANA:  

MACHEREY E LYOTARD, O IL ’79 BIFRONTE
Emilia Marra

Se l’incedere del necessario cadenzasse il proprio darsi attraverso eventi filosofici 
in misura di segnare una differenza tra un prima e un dopo, difficilmente concederebbe 
a Hegel o Spinoza di Pierre Macherey un posto d’onore all’interno del proprio percor-
so. Dato alle stampe nel 1979, il libro si trova nella paradossale situazione di essere 
al contempo dentro e fuori un cono di luce. Dentro, perché chi lo tiene tra le mani lo 
pensa immediatamente nel contesto della collana Théorie, diretta da Louis Althusser 
per l’editore Maspéro, dunque all’interno di un percorso collettivo di ricerca i cui primi 
esiti, proprio su quella collana, sono il Per Marx e i due volumi di Leggere il Capitale. Il 
suddetto lettore potrebbe poi persino ricordare di aver già stretto tra le mani un volume di 
Macherey edito da Théorie: è il 1966 quando Per una teoria della produzione letteraria, 
destinato, quello sì, ad avere un certo seguito, anche oltreoceano, viene dato alle stam-
pe, primo libro non a firma del curatore della collana, quarto in ordine di apparizione1. 
Fuori, perché l’evento editoriale del 1979 è senza dubbio La condizione postmoderna2 

di Lyotard, superfice di concrescenza di tutti quei pruriti teorici che, nel panorama cul-
turale francofono, insorgono nel corso del decennio che lo separa dall’immediato post 
’68. Il testo di Lyotard sembra infatti stanare, nella forma del calco negativo, la peculiare 
congiuntura socio-politico-culturale dello smarrimento e della delegittimazione, la cui 
forma filosofica può essere pensata nei termini di uno “spostamento determinato”3 della 
teoria critica dai suoi due fuochi: da una parte, il “declino della Scuola di Francoforte e in 
particolare della filosofia di Marcuse”4 e, dall’altra, “il drammatico epilogo, anche di tipo 
biografico, della scuola che si riunisce intorno ad Althusser”5. In una parola, la svaluta-
zione del marxismo. Il rapporto sul sapere, commissionato oltreoceano e diligentemente 
redatto, diagnostica un presente speculativo senza appello, innanzi al quale l’emblema-

1	 Sulla direzione editoriale della casa editrice Maspéro e in particolare della collana Théorie, si veda 
il saggio introduttivo di G. Clemente, C. Scarlato, Sulla produzione del linguaggio letterario. 
Critica e filosofia in Pierre Macherey, in P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria, 
PGreco, Milano 2024, e in particolare pp. VII-VIII. Cfr. anche J. Lefort-Favreau, Le Mai 68 lit-
téraire de François Maspéro. L’éditeur comme relais intellectuel, in “Études françaises”, vol. 54, 
n. 1, 2018, pp. 37-58.

2	 J.-F. Lyotard, La condizione postmoderna. Rapporto sul sapere, Feltrinelli, Milano 2002.
3	 R. Esposito, Da fuori, Einaudi, Torino 2016, p. 101.
4	 Ibidem.
5	 Ibidem.



10	  Emilia Marra

tica riforma Haby-Giscard, che propone di abolire lo studio della filosofia nelle scuole, 
sembra l’unica logica conclusione. Nel 1980 poi, ossia l’anno a seguire, La condizione 
postmoderna riceve la propria consacrazione definitiva, passando da disamina sintoma-
tologica a profezia autoavverantesi: la morte di Sartre e il gesto di Althusser rifiniscono 
e adornano l’inevitabile agli occhi del grande pubblico.

Il vantaggio ermeneutico che il presente ha sul mezzo secolo precedente permette 
però di prendere distanza dall’abbaglio dell’evento editoriale da una parte e dalla fi-
liazione immediata e irriflessa dall’altra, perlomeno quanto basta per rintracciarne le 
specificità e misurare i rischi insiti in un rifiuto del metanarrativo che assume a sua volta 
le vesti della metanarrazione – univoca, inevitabile, annunciata. Ricalcando una certa 
lezione epistemologica, si potrebbe ritenere perlomeno istruttivo mettere in rapporto sin-
cronico una proposta teorica che ha avuto un certo successo con proposte a essa ostili a 
causa dell’impossibilità di capirne la legittimità. Al semplice accostamento, necessario 
in prima battuta per restituire una misura della disparità nel trattamento, occorre dunque 
che segua una disamina dei testi in grado per lo meno di proporre una interpretazione 
che giustifichi oltre il pretesto la differenza prima evidenziata solo nella sua esteriorità.

All’ombra dell’evento firmato Lyotard, Hegel o Spinoza ha percorso silenziosamente 
la fine del secolo, riemergendo in luoghi e tempi inaspettati e attraendo su di sé nuovi 
e diversi sguardi rispetto a quelli disposti ad attardarsi sulle sue pagine nel corso degli 
anni Ottanta. Senza far appello alla tiratura, una prima indicazione intorno alla differen-
te risposta di pubblico potrebbe comunque emergere da una incursione nelle rispettive 
storie editoriali dei volumi, e in particolare delle loro traduzioni. Non si farebbe certo 
fatica nel notare che mentre il prodotto editoriale dato alla luce dalle Éditions de Minuit 
venne pubblicato in tutte le principali lingue europee in poco più di un lustro6, Maspéro 
non fu inondata da lettere da parte di editori mossi dal desiderio di accaparrarsi i diritti 
di Hegel o Spinoza. Non solo infatti la prima risorgiva del volume si dà in Oriente, con 
la traduzione giapponese del 1986, ma l’edizione coreana (2009) precede la prima tradu-
zione integrale stampata in Europa. La prima edizione in una lingua europea si deve in-
fatti, e comunque molto tardi, alle stamperie d’oltreoceano (Tinta Limón, Buonos Aires 
2006), così come la prima edizione integrale in lingua inglese (University of Minnesota 
Press, Minneapolis-London 1984); occorrerà attendere il 2016 per la traduzione italiana 
(ombre corte) e il 2019 per quella tedesca (Turia + Kant, Wien). La domanda che guida 
qui l’indagine si biforca: occorre rendere conto non solo di un certo silenzio intorno al 
volume nelle sue (non troppo) immediate vicinanze temporali e geografiche, ma anche 
di un fenomeno apparentemente opposto, dunque della rinnovata curiosità che il libro 
ha suscitato nell’ultimo decennio. Segnali dell’interesse crescente per Hegel o Spinoza 
possono essere individuati nel susseguirsi delle occasioni di confronto intorno al testo. 
In ambito anglofono, è opportuno segnalare come minimo il volume curato da Hasa-
na Sharp e Jason E. Smith, Between Hegel and Spinoza: A Volume of Critical Essays 
(Bloomsbury, New York 2012), mentre sul suolo europeo una menzione va senz’altro 
al convegno “Entre Spinoza et Hegel: Parcours philosophiques” (22-23 maggio 2015), 
organizzato da Chantal Jaquet e Filippo del Lucchese presso l’Università di Paris-Est 
Créteil e Paris I Sorbonne. In quell’occasione, lo stesso Pierre Macherey affermò quanto 

6	 Prima edizione italiana (Feltrinelli, Milano 1981); edizione tedesca (Turia + Kant, Wien 1982); edi-
zione inglese (University of Minnesota Press, Minneapolis 1984); edizione brasiliana (Livraria José 
Olympio Editora, Rio de Janeiro 1986); edizione spagnola (Ediciones Cátedra, Madrid 1987).



Saggio introduttivo	 11

scriverà poi nella prefazione all’edizione italiana del volume: se, al tempo della sua ste-
sura, la questione della dialettica materialista convogliava a sé urgenze teoretiche squi-
sitamente accademiche e una strutturale istanza di contestazione dell’istituzione, l’oggi 
non può limitarsi a una valutazione dei risultati, ma deve impegnarsi in una ridefinizione 
dei presupposti a partire dai quali il confronto tra Hegel e Spinoza genera effetti. Tra i 
convegni internazionali più recenti, la giornata di studio “A Conference for Pierre Ma-
cherey’s ‘Hegel or Spinoza’” organizzata dall’UC Berkeley (giugno 2022), il ciclo di 
conferenze dal titolo “Spinoza e Hegel, ovvero la sostanza e il soggetto”, organizzato 
presso l’Università degli Studi dell’Aquila e il convegno sloveno del Network Hegel’s 
Relevance, “Between Substance and Subject: the Presence of Spinoza in Hegel”, svol-
tisi rispettivamente nell’aprile e nell’ottobre del 2023, hanno precisamente il merito di 
aver rilanciato l’urgenza di misurare la posta in gioco, da sempre insita sebbene non per 
questo univoca o astorica, nel confronto tra questi due autori, sottraendoli alla statuarietà 
della loro collocazione nel tempio della classicità filosofica e restituendoli al dialogo, 
vivo, con il presente.

Il rapporto con il presente, e di conseguenza quello con il passato e con l’avvenire, 
mi sembra essere il primo nodo teorico fondamentale in gioco tra La condizione post-
moderna e Hegel o Spinoza. Se Lyotard legge nel “cambio di statuto”7 del sapere dettato 
dall’età postindustriale, e in particolare dalle trasformazioni tecnologiche che la carat-
terizzano e la definiscono, un argomento contro il presunto “carattere cumulativo del 
sapere tecnico e scientifico”8, l’opportunità, forse liberatoria, di tagliare i ponti con un 
passato che non corrisponde più alle esigenze produttive della contemporaneaità, la pro-
posta di Macherey si muove lungo un binario diverso. Macherey dice Hegel o Spinoza, e 
non Spinoza o Hegel, e in questa articolazione accenna già a quello che si rivelerà essere 
più di un sospetto: la storicità della concezione formalista della storia della filosofia è 
una manipolazione concettuale intenzionale che non ha niente di necessario. Il rifiuto 
di un certo tipo di linearità, la cui esemplificazione magistrale è data dalle Lezioni sulla 
storia della filosofia di Hegel, non coincide però in Macherey con il negare la storicità 
del pensiero. Al contrario, è di una certa storicità del pensiero che Macherey sembra 
volersi prendere cura, e in particolare del suo statuto in seguito a quegli attacchi volti a 
incasellare lo speculativo “in unità irriducibili e arbitrarie”9. La proposta di Macherey è 
allora quella di interrogare incessantemente il già dato, sorvegliando sul modo della pro-
pria interrogazione al fine di non scivolare nel teleologico, dunque in un modo didattico-
contemplativo, per non dire didascalico, della storia:

Contro questa dispersione, il cui significato è tutt’al più estetico, nella misura in cui 
trasforma delle dottrine in opere d’arte, bisogna riuscire a pensare una certa forma di 
unità, un legame tra filosofie diverse; l’intera questione consiste dunque nel sapere se ciò 
è possibile senza cadere nel confusionismo, che si limita semplicemente a identificare le 
diverse filosofie nella finzione di verità comuni.10

Rinunciare al museo delle Minerve, aprendosi alla possibilità di sporcarsi mani e idee 
con la genesi materiale del già dato, espone infatti al rischio che privare quest’ultimo 

7	 J.-F. Lyotard, La condizione postmoderna, cit., p. 9.
8	 Ivi, p. 17.
9	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 17.
10	 Ivi, pp. 17-18.



12	  Emilia Marra

della stabilità di griglie tracciate a priori coincida con una contaminazione del puro con 
la contingenza fino all’indistinzione, e dunque, questa volta sì, necessariamente, alla 
stasi sul piano della prassi. Vi è dunque una irriducibilità da affermare contro ogni ten-
tativo riduzionista, pena la squalifica a monte dell’impresa teorica. Da qui l’attenzione 
che Macherey dedica alla “o” che lega Spinoza e Hegel: mantenendo la distanza tra le 
rispettive posizioni, il “vel”, diastema inaggirabile, permette il dialogo impossibile. Né 
congiunti né disgiunti, Hegel e Spinoza dicono un modo dell’interrogazione filosofica 
consapevole della necessità di mettere in discussione tutto ciò che tradizionalmente cade 
sotto la categoria, ingannevole e fuorviante, dell’eredità. Anche su questo punto la bifor-
cazione è obbligata: si tratta infatti, sul piano della storia della filosofia come disciplina, 
di portare alla luce i presupposti di una storia unica e continuista del pensiero, fondata 
sull’idea illuminista del progresso, incapace di attardarsi sulle esitazioni, sulle fratture, 
sul fraintendimento, sulle interruzioni, sui passi indietro, sull’errore, insomma, su tutti 
quegli elementi che una lettura sintomale, quindi filosofica, può fare emergere, resa ogni 
volta nuova e proficua dalla consapevolezza che chi legge è già parte di ciò che viene 
letto. Ma la questione dell’eredità porta con sé una seconda linea di lettura obbligata per 
capire la posta in gioco del volume, nonché per giustificarne, per l’appunto, la colloca-
zione editoriale: “c’era, sul piano particolare del dispositivo concettuale utilizzato dalla 
teoria marxista, la questione specifica della dialettica materialista”11. L’uso dell’imper-
fetto costringe a un riposizionamento: ritorniamo dunque alla collana Théorie e al grup-
po di Althusser. Anzi, alle loro spalle.

Interrogato sulla genesi del proprio interesse per la filosofia di Spinoza, Macherey 
risponde che si tratta di un interesse antico, che risale almeno al 1958, e in particolare 
ai corsi tenuti da Dina Dreyfus. La docente, incaricata da Vladimir Jankélévitch del 
corso di “Filosofia morale e Politica”, affronta l’incontro con lo spinozismo come una 
esperienza per il pensiero, esigente e rigorosa, che impone l’attenzione al dettaglio, indi-
viduando così una traiettoria per la filosofia più che una dottrina filosofica. Questo modo 
di leggere Spinoza, che sarà poi celebrato dieci anni dopo in quella che può essere op-
portunamente pensata come una Spinoza Renaissance francofona (costellazione formata 
in prima battuta da Gueroult, Deleuze, Matheron), trova conferma, per Macherey, nella 
proposta di Althusser, che vede in Spinoza un punto di inflessione del pensiero. Sarà pro-
prio Althusser a incoraggiare lo studio dello Spinoza politico, tesi che Macherey porterà 
all’attenzione di Canguilhem e che svolgerà sotto la guida di quest’ultimo. Al di là di 
questo suggerimento, i rapporti tra Althusser e Macherey non saranno particolarmente 
stretti fino a quando, alla fine del servizio militare (1963), quest’ultimo e Balibar non 
si presenteranno alla porta dello studio del professore con la prima traduzione in lingua 
francese del testo di Engels, Lineamenti di una critica dell’economia politica, tradotto 
nel corso dell’estate. Il chiaro interesse per il marxismo da parte degli allievi dell’ENS 
porta in fretta all’organizzazione dei celebri seminari dedicati al pensiero di Marx, i cui 
esiti sono noti al pubblico grazie ai due volumi di Leggere il Capitale. Spinoza politico 
diventa allora, nel corso degli anni sessanta, uno dei nomi di Marx, nonché, a tratti, la 
maschera del giovane Marx. Macherey riprenderà gli studi su Spinoza dieci anni dopo, 
ed è nel corso degli insegnamenti tenuti da assistente in Università che le incursioni 
nel testo spinoziano prenderanno la forma del volume Hegel o Spinoza. A quel punto, 
scrive lo stesso Macherey, il contesto era cambiato, e le pratiche di lavoro collettivo che 

11	 Ivi, p. 10.



Saggio introduttivo	 13

Althusser aveva incoraggiato avevano ceduto il passo ai nouveaux philosophes e a un 
modo dell’umanismo rientrato dalla finestra: “in quel contesto, essere definito ‘althus-
seriano’ non era un complimento, bensì motivo di discredito”12. Per Macherey però la 
lezione althusseriana e quella di Canguilhem si incontrano su un nodo metodologico fon-
damentale, ovvero l’autocritica, la costante rettificazione degli assunti, dei presupposti, 
degli avamposti. Macherey riparte allora dallo Spinoza politico della sua tesi, prendendo 
le mosse da un fatto apparentemente marginale e senza dubbio singolare: la sua totale 
assenza nei numerosi e vari luoghi in cui Hegel scrive dello spinozismo. Avendo preso 
parte alla preparazione dell’edizione delle Opere di Spinoza in tedesco, a cura di Paulus, 
Hegel non poteva ignorare il Trattato teologico-politico; l’omissione porta allora con sé 
la cifra della scelta che, se in parte conforme al modo di leggere Spinoza nel XIX secolo, 
dice come minimo qualcosa della concezione del rapporto tra politica e filosofia per lo 
stesso Hegel.

Si gioca su questo piano quello che mi sembra essere il secondo e fondamentale punto 
di distanza non solo tra Hegel e Spinoza, bensì tra il Macherey che scrive Hegel o Spi-
noza e il Lyotard de La condizione postmoderna. Quale relazione tra filosofia e politica? 
Macherey vede in Spinoza, come già Althusser in Machiavelli, la possibilità di filosofare 
altrimenti, dove l’altrimenti consiste nell’affermazione di un rapporto pratico con la po-
litica. La filosofia è già attività politica, perché è già pratica. È chiara qui la differenza 
di prospettiva che, come ricorda Macherey in apertura al suo Hegel o Spinoza, fa sì che 
Hegel accetti di buon grado l’incarico da professore propostogli dal prorettore dell’Uni-
versità di Heidelberg, cattedra che Spinoza aveva rifiutato per timore dei compromessi 
che avrebbe dovuto stringere con “la religione pubblicamente riconosciuta”13. La pro-
posta hegeliana trova legittimità nell’ufficializzazione che ne accompagna i passaggi, 
mentre “la dottrina spinoziana […] sebbene sia davvero riuscita a dare alla questione 
politica uno spazio all’interno della speculazione filosofica (si vedano non solo i Trat-
tati, ma anche l’Etica, di cui questa è una delle chiavi), è in profondo contrasto con tale 
ufficializzazione”14. Innanzi all’universalità necessariamente storica del sistema hege-
liano, Spinoza apre, agli occhi di Macherey, la strada per una alternativa, che non passa 
da un disconoscimento della storicità, ma al contrario da una sua complicazione, la cui 
definizione – sembra suggerire Macherey – potrebbe trovare accoglienza, con buona ap-
prossimazione, nelle espressioni althusseriane di “pratica-teorica” e “lotta di classe nella 
teoria”. Questa alternativa, dunque l’abbattimento della frontiera tra filosofia e politica in 
nome di una negoziazione continua di presupposti e assunti che trova nel reale il proprio 
terreno di esercizio, non trova espressione tra i modelli di legittimazione del sapere presi 
in considerazione da Lyotard nel suo Rapporto. Dopo aver avvertito il lettore del rischio 
di incorrere in qualche semplificazione, Lyotard sostiene che le società contemporanee 
articolano la propria rappresentazione secondo due modelli: “la società come insieme 
funzionale [e] la società divisa in due”15; il primo modello, firmato negli anni Cinquan-
ta da Parsons, è una visione organica ottimistica, in cui la società è pensata come una 
totalità e i processi in essa in atto sono qualificati come funzionali o disfunzionali in 
relazione al loro contribuire o meno alla conservazione e all’accrescimento del sistema; 

12	 Cfr. A. Hamza, F. Ruda (a cura di), Spinoza aujourd’hui. Entretien avec Pierre Macherey, in “Eu-
ronomade”, https://www.euronomade.info/spinoza-aujourdhui-entretien-avec-pierre-macherey/ 

13	 G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1964, vol. III/2, p. 106.
14	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 15.
15	 J.-F. Lyotard, La condizione postmoderna, cit., p. 27.



14	  Emilia Marra

il secondo è attribuito a “tutte le scuole di cui [la corrente marxista] si compone” perché 
“per quanto differenti, ammettono il principio della lotta di classe, e la dialettica come 
dualità che opera nell’unità sociale”16. Dopo averne abbozzato un bilancio tutt’altro che 
lusinghiero, Lyotard scrive:

Dovunque, sia pure a titoli diversi, la critica dell’economia politica (che era il sot-
totitolo del Capitale di Marx) e la critica della società alienata che ne era il correlato 
vengono utilizzate come elementi nella programmazione del sistema. Certo, a fronte di 
questo processo, il modello critico si è conservato e raffinato nell’ambito di minoranze 
quali la Scuola di Francoforte e il gruppo di Socialisme ou barbarie. Ma non possiamo 
nasconderci che essendo la base sociale del principio della divisione, la lotta di classe, 
ormai sfumata al punto di perdere qualsiasi radicalità, si è infine trovata esposta al rischio 
di perdere la sua consistenza teorica e di ridursi a una “utopia”, a una “speranza”, ad una 
protesta di principio agitata in nome dell’uomo, o della ragione, o della creatività, oppure 
di qualche categoria sociale investita in extremis della funzione ormai improbabile di 
soggetto critico, come il terzo mondo o i giovani studenti.17

Con questo, la questione è archiviata senza dover nemmeno pronunciarsi sul gruppo 
intorno ad Althusser, e in particolare sull’annosa questione dell’opportunità della di-
stinzione tra materialismo dialettico e materialismo storico, con annessa riscrittura del 
significato di quest’ultimo. Il materialismo dialettico non è pensato come strumento epi-
stemologico dei concetti del materialismo storico, ma viene ricacciato nella forma pri-
mitiva di “un racconto materialistico e cosmologico della lunga evoluzione umana dal 
protozoo primitivo all’ultimo meraviglioso piano quinquennale di proletari festanti”18. 
Le riflessioni degli anni Settanta di Althusser che dal ruolo epistemologico della filosofia 
si spostano in direzione dell’ennesimo ossimoro, quello dell’ideologia scientifica, hanno 
il gusto dell’ammissione di colpa: se ne conclude frettolosamente che lo spazio filosofico 
coincide con lo spazio ideologico, e l’althusserismo, connotato dal senso peggiorativo 
che ogni -ismo porta con sé, ricade dunque senza residui nella critica alle metanarrazioni 
avanzata da Lyotard. Da cono di luce a cono d’ombra, l’associazione con Althusser non 
gioca a vantaggio della proposta filosofica di Macherey, che si ostina ad accarezzare 
contropelo un marxismo che, contemporaneamente e con argomentazioni più immedia-
te, Lyotard relega, per confinarlo definitivamente e in tutte le sue forme, al terreno del 
narrativo. Non è però certo tutta colpa di Althusser. Quello che Macherey definisce il 
proprio “angolo di attacco”19 pecca della stessa inattualità: porre l’attenzione sulla que-
stione del metodo conferma i più nel sospetto di “teoricismo”20. In particolare, l’affer-

16	 Ivi, p. 24.
17	 Ivi, pp. 28-29.
18	 C. Preve, L’eredità intellettuale di Louis Althusser (1918-1990) e le contraddizioni teori-

che e politiche dell’althusserismo, in “Antiper”, 201, 16 dicembre 2014, https://www.antiper.
org/2014/12/16/preve-althusser/.

19	 Cfr. P. Macherey, À propos de la rupture, in Histoire de dinosaure. Faire de la philosophie (1965-
1997), PUF, Paris 1999, pp. 22-34.

20	 Tra chi invece coglie la portata ontologica della strategia di Macherey, cfr. A. Reix, Recension de: 
Macherey, Pierre: Hegel ou Spinoza, in “Revue Philosophique de La France et de l’Etranger”, 
vol. 104, 1979, p. 255: “Constatons qu’au terme de cet excellent exposé, paradoxalement, les 
marxistes découvrent l’intemporel, non dans le concept, mais dans l’absence de détermination, 
renouant ainsi avec l’abstrait qui noie les termes de l’évolution concrète dans une méthode qui se 
fait ontologie”.



Saggio introduttivo	 15

mazione secondo la quale la scienza non sarebbe un’altra forma di reale, bensì un’altra 
forma di realtà, mossa strategica per introdurre una certa dose di vaccino dialettico in 
quei tentativi di pensare la dialettica alla luce del materialismo, non viene recepita come 
possibilità concreta per pensare il materialismo dialettico, ma come capriola nella teoria. 
Ecco perché Hegel o Spinoza viene perlopiù archiviato come un tentativo, per quanto 
serio, di lotta nella teoria fuori tempo massimo, quando il campo di battaglia dell’astra-
zione è già stato sgombrato.

Leggendo le recensioni dell’epoca, tutt’altro che entusiaste e disomogenee per livello 
di profondità nell’analisi, si evince però che il punto di merito del testo di Macherey che 
viene sottolineato all’unanimità è “una riattualizzazione della virulenza spinozista”21, 
“una provocazione a proseguire il dibattito [nella gigantomachia Hegel-Spinoza]”22, 
l’apertura di “un dialogo inevitabile, anche se non convince a una nuova dialettica”23. 
Sembra quindi permanere, se non altro, quella dimensione del reliqua desiderantur che 
caratterizza la ricezione francofona di Spinoza, e che invece è l’impensato, perché im-
pensabile, hegeliano.

Occorre qui mettere in evidenza almeno un terzo punto fondamentale che separa il modo 
dell’interrogazione filosofica di Macherey da quello del Lyotard del ’79, e che potremmo 
pensare come il posto riservato all’alterità. Per utilizzare una formula che ancora una volta 
prova a stare in equilibrio tra Althusser e Canguilhem, mutuata da una felice intuizione di 
Foucault e per tramite di un non secondario Cavaillès, si potrebbe dire che lo sforzo di Ma-
cherey tra Hegel e Spinoza è quello di pensare l’altro sul piano del concetto, sottraendolo 
a quello della coscienza. Quando Macherey scrive che non si tratta di confrontare Hegel e 
Spinoza, non è forse impertinente estendere questa asserzione fino a sostenere che la que-
stione fondamentale non sta per l’autore nel prendere posizione per un capo o per l’altro 
di un marxismo bicefalo, che da una parte ammicca a Spinoza e dall’altra si rinsalda alla 
lettera hegeliana. Si tratta di stare nel problema, di pensare l’alterità come dimensione co-
stituente del pensiero: in questo, il gesto di Macherey è senz’altro originale, perché si pone 
all’incrocio tra una tradizione spinoziano-marxista, che tende a elidere i concetti hegeliani, 
e il grande genere letterario Hegel-Spinoza24. Questo è infatti l’unico esito coerente con 
quanto prima sviluppato, e che può essere adesso offerto in una formula più perentoria: 
se, attraverso Spinoza, Macherey scopre che il più storico è l’intemporale, occorre anche 
che la realtà dell’altro non sia una determinazione nel qui e ora, ma la sua astrazione. Me-
todologicamente, questo impone di ritornare incessantemente sull’intorno Hegel-Spinoza, 
movimento che Macherey non ha mai smesso di compiere. La traduzione in lingua italiana 
dell’articolo “Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione”25 che apre il presente 
volume di “Quaderni Materialisti” ne è una riprova: 

è chiaro che la relazione che sussiste tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel è de-
cisamente più complessa di quella di una identità astratta o di una differenza irriducibile: 

21	 Recensione di G. Boss in “Revue de Théologie et de Philosophie”, vol. 112, n. 2, 1980, pp. 209–210.
22	 Recensione di P. Garniron in “Hegel-Studien”, vol. 16, 1981, p. 279.
23	 Recensione di R. Sasso in “Les Études Philosophiques”, vol. 1, 1981, p. 108.
24	 Confronto che trova senz’altro in Hegel il primo interprete, e che procede lungo la storia del pen-

siero lungo una linea che, per dirne il minimo, da Feuerbach giunge fino a Kojève, passando per 
Engels.

25	 Intervento pubblicato originariamente nel volume E. Curley, P.-F. Moreau (eds.), Spinoza: Issues 
and Directions, Brill, Leiden 1990, pp. 327-346, poi, con lievi modifiche, in P. Macherey, Avec 
Spinoza. Études sur la doctrine et l’histoire du spinozisme, PUF, Paris 1991.



16	  Emilia Marra

la si può intendere solo come uno scambio, attraverso il quale le posizioni dell’uno e 
dell’altro si corrispondono e si rispondono, senza per questo mai confondersi.26

Non c’è Rapporto sul sapere possibile per Macherey, inteso come restituzione o fer-
moimmagine; piuttosto, come scrive Montag nel testo contenuto in questo volume, “po-
tremmo pensare a una dialettica materiale o materialista come all’auto-conoscenza di 
coloro la cui lotta rende impossibile negare l’esistenza della lotta”27.

È lungo questa direzione che si intende qui leggere il rinnovato interesse per Hegel o 
Spinoza. Si tratta di una riscoperta che sembra assumere i tratti sorprendenti di una prima 
lettura su larga scala, rilanciando però precisamente, nel ritardo a cui si accompagna, la 
domanda althusseriana intorno a cosa vuol dire leggere. Se lo scorrere del tempo ha reso 
ancor più evidente l’“opacità dell’immediato”28, all’interno della quale si dà, più nitida 
che mai, la necessità di interrogarsi sulla propria posizione di lettori, la lettura differita di 
una lettura sintomale aumenta ulteriormente quello “scarto interno al reale”29 i cui effetti 
sono sì illeggibili, ma al contempo inaggirabili.

26	 Infra, p. 19.
27	 Infra, p. 26.
28	 L. Althusser, Dal “Capitale” alla filosofia di Marx, in Id. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, 

Milano 2006, p. 20.
29	 Ibidem.



SPINOZA, LA FINE DELLA STORIA  
E L’ASTUZIA DELLA RAGIONE

Pierre Macherey

Il titolo dell’articolo ne suggerisce chiaramente l’argomento: si tratterà qui, ancora 
una volta, di un aspetto specifico del rapporto tra Spinoza e Hegel. Per cominciare, di-
ciamo rapidamente che cosa ci si può attendere da un tale accostamento. Non si cercherà, 
leggendo Spinoza in Hegel, o Hegel in Spinoza, di inseguire la chimera di un Hegel 
spinoziano o di uno Spinoza hegeliano. Si tratterà semplicemente di leggere Spinoza e 
Hegel insieme, ossia l’uno con l’altro, ma anche l’uno contro l’altro, in modo da indivi-
duare gli eventuali elementi di divergenza per come emergono attraverso la loro stessa 
convergenza. Il carattere di questa relazione può essere espresso, in modo estremamente 
sommario, come segue: Spinoza e Hegel parlano senz’altro della stessa cosa – ragione 
per la quale si stabilisce tra loro una comunanza reale – ma ne parlano in modo diverso, 
e forse persino in modo opposto – ed ecco perché, sebbene non sia lecito sovrapporre in 
modo puro e semplice le loro posizioni filosofiche, non è nemmeno possibile separarle 
in modo assoluto.

Questa ipotesi, molto generale, sarà vagliata qui alla prova del confronto tra due testi 
ben noti, il cui significato è certamente cruciale per i loro autori: l’inizio del Trattato 
politico e la Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto. In effetti, se si procede nella 
lettura parallela di questi due testi, considerati secondo una prospettiva probabilmente 
alquanto impertinente, vi si rintracciano tre temi, tra loro solidali, a proposito dei quali 
ci si domanda se davvero Spinoza e Hegel li affrontano in modo simile: il richiamo al 
realismo politico, la fine della storia e l’astuzia della ragione.

Cominciamo con il realismo politico. All’inizio della loro riflessione filosofica sul 
diritto, Spinoza e Hegel ancorano la razionalità del loro procedimento al seguente pre-
supposto critico: occorre che sia scartata da questa riflessione ogni speculazione che 
riguarda ciò che deve essere, ossia il possibile, e che l’essenza del diritto sia ricondotta 
alla sua realtà effettiva. Si tratta quindi di sapere se, attraverso questo richiamo al reale, 
Spinoza e Hegel facciano riferimento allo stesso concetto di realtà: prendere lo Stato così 
com’è, o gli Stati per come sono, per scoprirne la ragione specifica, significa adottare i 
precetti di un positivismo ante litteram, oppure significa ammettere il presupposto di una 
razionalità immanente, che mantiene l’idealità del suo oggetto? In altre parole: conosce-
re la realtà del politico significa ricondurla ai suoi fenomeni oppure vuol dire svilupparne 
la finalità che permette di comprenderla per quello che è in sé?

Questo riferimento al realismo sfocia nell’affermazione di una fine della storia, che 
ne costituisce, in effetti, il presupposto. In Hegel, questo tema è annunciato, declamato 



18	  Pierre Macherey

in maniera eclatante: si filosofa solo su ciò che è, quindi anche su ciò che è stato, cioè 
sul compiuto; per questa ragione la razionalità effettiva è quella che, impegnandosi a 
dipingere esclusivamente grigio su grigio, si situa a sua volta alla fine del processo re-
ale che recupera nel pensiero liberandone, retrospettivamente, la logica interna. Desta 
sorpresa ritrovare questo stesso orientamento, sebbene in forma attenuata, nel testo di 
Spinoza: in effetti, quando costui si dichiara “pienamente convinto che l’esperienza 
abbia già mostrato tutti i tipi possibili di governo, utili affinché gli uomini vivano in 
concordia, e nello stesso tempo i mezzi con i quali la moltitudine deve essere diretta o 
contenuta entro limiti precisi”1 sembra sviluppare la stessa ipotesi, secondo la quale 
l’esperienza, che può essere qui assimilata alla storia reale degli uomini, ha dato tutto 
ciò che ci si può attendere da essa. Non resta quindi che prenderne in considerazione i 
risultati per estrarne i principali insegnamenti sommandoli tra loro. Il problema qui è 
il seguente: i concetti di storia di cui si avvalgono Spinoza e Hegel sono paragonabili? 
Tra rappresentare la storia come un processo orientato, che conduce alla rivelazione 
finale di una razionalità entro la quale era custodita dall’inizio, e ridurla a una sequenza 
di esperienze in cui sembrano intervenire esclusivamente l’occasione e il caso, c’è una 
evidente differenza. Notiamo che la questione qui posta si avvicina alla precedente: 
la realtà è soggetta a fini che ne condizionano la comprensione? In quale senso si può 
allora parlare di una fine della storia? 

Infine, Spinoza sostiene l’esigenza di misurare il diritto mediante il fatto, secondo gli 
insegnamenti dell’esperienza, a partire dalla necessità di prendere gli uomini per come 
sono (ut sunt), invece di sostituire una natura umana fittizia (humana natura quae nullibi 
est) a quella che esiste, necessariamente, nei fatti (ea quae revera est)2. Qui il realismo 
politico sembra trovare il suo doppio in un realismo antropologico; le società sono come 
l’esperienza ce le presenta, ed è inutile cercare di immaginarle altrimenti, perché gli 
individui che ne fanno parte non sono guidati nella loro condotta da un ideale dictamen 
rationis – che risolverebbe tutti i problemi del potere politico, eliminando la necessità di 
quello stesso potere, secondo la logica dell’utopia –, bensì dalla potenza dei loro affetti, 
che coincide spontaneamente, quindi prima di ogni riflessione, con il loro conatus, cioè 
con la tendenza originaria a perseverare nel proprio essere. In questo senso la razionalità 
politica, se esiste, deve passare attraverso il meccanismo delle inclinazioni naturali istin-
tive, che costituiscono il contenuto della sua riflessione e delimitano il terreno del suo 
intervento. Ora, questo tema incrocia un’idea che, sebbene non esplicitamente formulata 
nella Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, sta al fondo di tutto il pensiero 
politico di Hegel: quella dell’astuzia della ragione, secondo la quale la ragione si mani-
festa nella storia per intermediazione delle passioni umane, strumento del suo operare. 
Così, ciò che Hegel nella Prefazione della Fenomenologia chiama “il lavoro mostruoso 
della storia mondiale” (das ungeheure Arbeit der Weltgeschichte) non sarebbe altro che 
il dispiegarsi di quel riconoscimento che si effettua, in prima battuta, al livello delle 
esperienze della coscienza.

Tutta la difficoltà della teoria hegeliana sta nella metafora dell’“astuzia” (die List der 
Vernunft), che sembra sovrapporre lo schema della finalità esterna, in cui la ragione si 
adegua a elementi spontanei che volge a proprio profitto, a quello della finalità interna, 

1	 B. Spinoza, Trattato politico (d’ora in avanti TP), in Opere, a cura di F. Mignini, Mondadori, 
Milano 2005, I, 3, p. 1108.

2	 Cfr. TP I, 1.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 19

secondo la quale gli affetti umani non sono solo strumenti di cui la ragione si serve, 
bensì le forme attuali della sua effettuazione. Ci si può allora chiedere a quale di questi 
due modelli di riferimento – il primo, che mantiene una discontinuità tra la ragione e 
le passioni umane e che ne riflette il rapporto come un rapporto esterno, e il secondo, 
che presuppone al contrario una identità essenziale, per lo meno a livello di contenuto, 
tra ciò che è immediatamente dato alle coscienze e l’ordine immanente che attrae i loro 
movimenti – si avvicini di più l’emendatio che Spinoza fa subire alla ragione giuridica: 
fino a che punto, secondo questa emendatio, la ragione può incarnarsi nella società e 
identificare in essa i propri fini?

Ma è possibile, seguendo Spinoza, parlare di fini della ragione? Assoggettare il rigore 
di un pensiero adeguato, che giunge a una completa comprensione del proprio oggetto, 
al prerequisito di una teodicea razionale che fungesse da base a una filosofia della storia, 
non significherebbe reintrodurre nella scienza un pregiudizio teleologico che ne confuta 
il rigore dimostrativo, strettamente genetico e causale? A essere messo in questione qui 
è il rapporto tra filosofia e politica, essendo quest’ultimo legato allo statuto stesso della 
conoscenza vera: se comprendere l’esistenza sociale degli uomini consiste nel ricondurla 
alle sue condizioni necessarie, questo non significa forse che la riflessione sul diritto è 
possibile solo all’interno di limiti rigorosi, al di fuori dei quali, se non addirittura con-
tro i quali, il progetto di liberazione del filosofo deve essere mantenuto? Ora, lo stesso 
Hegel non afferma la necessità per il pensiero puro, una volta attraversati tutti gli stadi 
del suo dispiegarsi, di ripiegarsi “nella figura di un regno intellettuale” (in Gestalt eines 
intellektuellen Reichs)?

È chiaro che la relazione che sussiste tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel è 
decisamente più complessa di quella di una identità astratta o di una differenza irriduci-
bile: la si può intendere solo come uno scambio, attraverso il quale le posizioni dell’uno 
e dell’altro si corrispondono e si rispondono senza per questo mai confondersi. Ecco 
perché una lettura parallela del loro discorso può essere feconda.

Occorre adesso ritornare più nel dettaglio sui tre temi superficialmente elencati poco 
fa, per tentare di capire il contenuto di questo scambio, ossia per misurarne la posta in 
gioco filosofica.

Il realismo politico

Su questo punto partiremo da Hegel, per poter in seguito, alla luce della sua rifles-
sione su ciò che è effettivamente reale (wirklich), rileggere il testo spinoziano. Secon-
do Hegel, la realtà (Wirklichkeit) è intrinsecamente razionale nella misura in cui essa 
è opera (Werk) della ragione, cioè il prodotto del suo lavoro: si può perciò dire che la 
ragione si dispiega nel mondo, in forme che sono per altro diversissime e che vanno 
dall’Erscheinung empirica all’Offenbarung ideale, cioè dalla realizzazione in senso 
stretto all’incarnazione. In quale misura la storia può essere considerata come una tale 
opera razionale? Nella misura in cui, considerata nel suo insieme come storia univer-
sale, e spogliata dal rivestimento fattuale derivante dalla pura contingenza dell’evento 
che definisce la Realität in senso stretto, cioè il dettaglio di ciò che è accaduto, essa 
rivela il suo nucleo mistico in quanto contenuto sostanziale eternamente presente (das 
Ewige, das gegenwärtig ist) che ne costituisce la legge immanente. In questo senso, il 
rifiuto di trasgredire i limiti del mondo quale è, in nome di una trascendenza illusoria 



20	  Pierre Macherey

perché necessariamente soggettiva, significa per Hegel riconoscere il fatto che la ra-
gione è effettivamente presente in questo mondo (diesseits e non jenseits, secondo una 
alternativa che percorrerà il pensiero filosofico tedesco fino al giovane Marx), perché 
il mondo è il prodotto del lavoro che lo Spirito compie, come Spirito del mondo (Welt-
geist), per dispiegarsi a sua volta necessariamente.

In questo senso lo Stato, che è la forma storica più completa del diritto, secondo 
Hegel rappresenta per eccellenza anche lo Spirito oggettivo (der objektive Geist), lo 
Spirito che si è oggettivato nel mondo nella sua figura più perfetta, al punto che non 
ne sarebbe razionalmente pensabile un’altra che potesse idealmente, nel senso in cui 
l’ideale si oppone al reale anziché dispiegarsi in esso, esserle sostituita. Questa è la 
ragione per la quale fare pace con la realtà significa riconciliarsi con il presente, “co-
noscere la Ragione come la rosa nella croce della Presenza”, “riconciliazione che la 
Filosofia garantisce a coloro nei quali a un certo punto è emersa l’intima esigenza sia 
di mantenere la Libertà soggettiva entro ciò che è sostanziale, sia anche di permanere 
nella Libertà soggettiva come entro qualcosa che è non particolare e accidentale, bensì 
in sé e per sé”3. In altri termini – Hegel utilizza questa espressione nella Prefazione alle 
sue Lezioni sulla filosofia della storia – la ragione è “l’Ermes che guida effettivamente 
i popoli” lungo la processione che li porta di volta in volta a raggiungere, ciascuno 
secondo il proprio rango e il proprio tempo, la propria destinazione spirituale, ovve-
ro la rappresentazione adeguata, nei limiti impartiti alle loro rispettive situazioni, di 
una sola e stessa realtà che conferisce sostanza spirituale alla loro esistenza. L’intera 
questione può essere allora formulata come segue: la storia, ricondotta alla sua norma 
razionale, è Vorstellung o Darstellung, rappresentazione del presente attraverso me-
diazioni che la mantengono in una certa misura separata, o presentazione effettiva, che 
integra assolutamente la ragione nei limiti della storia universale, al punto da identifi-
care completamente i suoi fini con quelli di quest’ultima?

Il realismo politico rivendicato da Spinoza si inscrive in un contesto teorico appa-
rentemente molto diverso, perché si presenta sin dall’inizio come un realismo dell’e-
sperienza, che cerca i propri riferimenti primi nella pratica. In una simile prospettiva, 
è inutile cercare fuori dall’esperienza un modello politico di cui ci si chiederebbe poi 
come metterlo in pratica: il diritto, qualunque ne sia la forma, è sempre stato elabo-
rato nell’uso, in maniera completamente empirica, attraverso l’intervento dei Politici; 
sono stati loro ad avere messo a punto le procedure più adatte agli affetti degli uomini, 
procedure la cui efficacia permette di misurarne il grado di adeguatezza; per questa 
ragione, sebbene, a rigore, non conoscano la natura dello Stato, sono bensì coloro i 
quali più sanno in fatto di diritto, “poiché ebbero l’esperienza come maestra, non inse-
gnarono nulla che fosse remoto dalla prassi” (TP I, 2). Ora, non c’è altra via in politica 
rispetto a quella così mostrata nei fatti, e che porta, per comprendere la realtà del dirit-
to, a considerare l’esperienza che ne è derivata: tutta l’esperienza, ma nient’altro che 
l’esperienza. In quale misura è possibile parlare qui di empirismo? Spinoza invalida il 
percorso che consiste nel valutare l’esperienza in nome di principi esterni che ne squa-
lificherebbero i fenomeni riconducendoli al rango di semplici apparenze: i principi di 
una conoscenza adeguata devono al contrario essere inerenti all’esperienza, nel senso 
che sono dati in essa, o che vi si accordano. Questo non significa tuttavia che quei prin-
cipi, che sono dati nell’esperienza, siano dati attraverso l’esperienza, perché se questa, 

3	 G.W.F. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, Bompiani, Milano 2006, p. 63.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 21

nei suoi limiti, rivela tutti gli effetti di cui la natura politica dell’uomo è passibile, non 
mostra direttamente le cause di quegli effetti. Si può anche pensare che l’esperienza 
sia organizzata in modo da dissimulare quelle cause, o da differirne la manifestazione. 
Conoscere nei limiti dell’esperienza significa quindi ragionare sugli oggetti dell’e-
sperienza, in modo da comprenderne la vera natura. Ora, questa spiegazione proviene 
dalla stessa esigenza dimostrativa di tutte le altre forme di conoscenza razionale, in-
dipendentemente dal fatto che il loro oggetto si dia immediatamente nell’esperienza o 
meno. Sebbene nel Trattato politico gli argomenti non siano formalmente organizzati 
secondo lo stringente modello deduttivo messo in opera nell’Etica, l’obiettivo di Spi-
noza resta quello di una Politica more geometrico demonstrata, ovvero di una politica 
necessaria.

Qual è il punto di partenza di questa dimostrazione? È l’uomo reale, cioè la pratica 
effettiva dei rapporti umani: queste espressioni possono apparire anacronistiche, eppure 
l’idea che esse veicolano è ben compresa nel concetto di natura umana per come è for-
mulato da Spinoza. A partire da una considerazione degli affetti e del loro libero gioco 
spontaneo, indipendentemente dalla presa di coscienza e del giudizio razionale di cui 
possono in seguito diventare oggetto, si tratta quindi di individuare la logica delle azioni 
umane, nella misura in cui derivano da una “natura” che è la fonte reale di ogni diritto. 
Tra antropologia e politica viene così a porsi un legame necessario: si tratta al contem-
po di dedurre dalle esperienze di vita in società le leggi comuni che ne emergono, e di 
dimostrare la validità di queste esperienze a partire dalle leggi necessarie che le gover-
nano. Così gli uomini, che fanno politica senza saperlo, fanno altresì diritto, nel senso 
che fanno il diritto e, con i loro atti, conferiscono a quest’ultimo il solo tipo di legittimità 
di cui sia suscettibile. Se tuttavia il principio essenziale del naturalismo politico di Spi-
noza è che la natura fonda il diritto, ciò non significa che quest’ultimo derivi da quella 
come da una base che gli preesisterebbe in maniera indipendente, e non significa quindi 
nemmeno che l’antropologia condizionerebbe lo studio della politica come una forma di 
conoscenza indipendente: al contrario, Spinoza vuole dire che la natura è impregnata di 
diritto, che essa è già il diritto stesso secondo la sua costituzione essenziale, costituzione 
che pur mantenendo i caratteri specifici del diritto sociale, li ancora nel profondo del 
diritto della natura circoscrivendone strettamente il campo di esercizio. La società non è 
tanquam imperium in imperio più di quanto lo sia l’uomo stesso ed è a sua volta sogget-
ta, in quanto pars naturae, alle leggi comuni che governano l’intera realtà. Anziché dire 
che il diritto deriva dalla natura, bisogna quindi dire che è completamente immerso in 
essa, ed è per questa ragione che costituisce le sue figure proprie (species) solo nei limiti 
imposti dall’esperienza. 

La posizione di Spinoza non è quindi riconducibile a un semplice pragmatismo, e non 
può essere sovrapposta a una sorta di positivismo ante litteram. Eppure, quest’ultimo 
accostamento si impone quasi da sé alla lettura delle prime pagine del Trattato politico, 
e il concetto di scienza al quale è legata la politica spinoziana sembra una premonizione 
che evoca schemi del pensiero che saranno esplicitamente al centro della speculazione 
filosofica nella prima metà del XIX secolo, se non di Hegel, con il suo tentativo di una 
deduzione completamente razionale del diritto come effettuazione mediata dello Spirito. 
Ma occorrerà cercare in Comte, ossia in colui che pone anche la riduzione del diritto al 
fatto e fa di questa riduzione la condizione di un rigore teorico autentico, l’indice di una 
tale comunità. Comte, per esempio, nel primo testo in cui ha definito i concetti fonda-
mentali della politica positiva, scrive:



22	  Pierre Macherey

L’ammirazione e la disapprovazione dei fenomeni devono essere bandite con la stessa 
severità da ogni scienza positiva, perché ogni preoccupazione di questo tipo ha l’effetto 
diretto e inevitabile di impedire o alterare l’esasme. Gli astronomi, i fisici, i chimici e i 
fisiologi non ammirano né biasimano i rispettivi fenomeni; li osservano, anche se questi 
fenomeni possono fornire ampio materiale per considerazioni dell’uno o dell’altro tipo, 
come molti esempi hanno messo in luce. Gli scienziati lasciano giustamente tali effetti 
agli artisti, al cui ambito invero appartengono.

Lo stesso deve valere in politica come nelle altre scienze. Tuttavia, questa riserva è 
molto più necessaria in questo caso, proprio perché è più difficile e perché altera più pro-
fondamente l’esame, dato che, in questa scienza, i fenomeni toccano le passioni molto più 
da vicino che in qualsiasi altra.4

A un primo sguardo, si potrebbe credere che questo testo tragga diretta ispirazione 
dalla lettura di Spinoza. Eppure è chiaro che se Comte fosse stato a conoscenza del 
riferimento spinoziano l’avrebbe energicamente respinto in nome del suo rifiuto radi-
cale dell’atteggiamento metafisico. Ed è proprio su questo punto che il confronto tra 
Comte e Spinoza assume senso, nel momento in cui mette in evidenza l’irriducibile 
divergenza che li oppone. Per Comte, la politica è una scienza come le altre, dato che, 
avendo preventivamente circoscritto il campo di indagine nel quale si pone, quello dei 
fenomeni propriamente umani, giunge a formulare le leggi necessarie alle quali questi 
obbediscono in maniera specifica, le leggi naturali della storia, soggette a un principio 
di progressione razionale il cui sviluppo sembra dipendere più da un “disegno della 
natura”, nel senso di Kant, che da una “astuzia della ragione”, nel senso di Hegel. Ora, 
per Comte, un tale studio presuppone che si sia rinunciato del tutto a cercare le cause di 
questi concatenamenti per concentrarsi sulle relazioni necessarie che si stabiliscono sul 
piano dei loro effetti.

Spinoza, al contrario, insiste nell’affermare che la scienza politica vera e propria, come 
ogni conoscenza adeguata, si basa su una comprensione completa dei suoi fenomeni e li 
fa conoscere per come sono in se stessi, ovvero per come sono prodotti realmente dalle 
loro cause. Ed è la ragione per cui tale conoscenza prende la forma di una “deduzione”:

Ho inteso solo dimostrare in modo certo e indubitato (certa et indubitata ratione de-
monstrare) ciò che si accorda perfettamente con la prassi e dedurlo dalla condizione stes-
sa della natura umana (ex ipsa humanae naturae conditione deducere).5

Si ritrova qui l’idea di un fondamento antropologico del diritto: se le società sono 
ciò che sono, cioè disciplinate da leggi che decidono del giusto e dell’ingiusto, ciò ac-
cade perché in esse c’è qualcosa che appartiene in primo luogo alla natura degli uomi-
ni: ed è la potenza. La potenza è ciò che determina tutte le cose della natura a esistere 
e ad agire: la società, che è anche una cosa naturale, ha potenza pari a quanto espresso 
dagli individui che la compongono, nei quali trova la propria fonte. Questo non vuol 
dire che, secondo una prospettiva meccanicistica, Spinoza cerchi di costituire la re-
altà sociale complessa attraverso una costruzione astratta, concatenando gli elementi 
semplici (gli uomini) nella totalità organizzata (l’ordine politico): in realtà, le società, 
proprio come gli esseri che riuniscono al loro interno, sono individui; reciprocamente, 

4	 A. Comte, Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société, Les Éditions 
Aubier-Montaigne, Paris 1970 (1822), p. 129.

5	 TP I, 4, p. 1108.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 23

gli agenti sociali, o se si vuole i soggetti politici, sono individui solo in quanto sono 
organizzati a loro volta come sistemi complessi che riuniscono in sé altri elementi, 
quasi fossero comunità corporee e mentali che di rimando ci si può rappresentare come 
altrettante specie di società.

Tutto questo deriva dalla nozione particolarissima di individualità sviluppata dal-
la filosofia spinoziana, una nozione non sovrapponibile a quella di entità elementari, 
atomi fisici o psichici, presunto termine assoluto dell’analisi della realtà. Proprio su 
questo punto la filosofia spinoziana si oppone significativamente al meccanicismo de-
gli antichi. Spinoza pensa sempre l’individuo sinteticamente, come risultato di un mo-
vimento di totalizzazione cominciato ben prima di lui e che prosegue oltre i suoi limiti. 
La definizione di individuo come pars naturae significa precisamente questo. Defini-
zione che, va sottolineato, si applica altrettanto bene sia all’essere umano singolare che 
al corpo sociale considerato nella sua specificità: pars, non nel senso di una parte in sé 
non scomponibile, secondo la logica di un metodo strettamente analitico, ma nel senso 
di una determinazione che trova a sua volta il proprio principio nell’esistenza del tutto 
al quale effettivamente appartiene e dal quale può essere solo provvisoriamente e re-
lativamente separata. Per questa ragione la forma per eccellenza di realizzazione della 
potenza individuale è il conatus, sforzo per perseverare nel proprio essere, che, lungi 
dall’isolare le une dalle altre le cose finite, tanquam imperia in imperio, le riconduce 
invece necessariamente, tramite l’intermediazione dei loro rapporti reciproci, a quella 
natura di cui altro non sono se non le “parti”. Poiché ciò che definisce le cose finite è 
che esse non sono in sé e per sé in quanto il conatus che delimita la potenza di tali cose 
non trova il proprio principio nella loro sola essenza, non essendo deducibile dalla loro 
definizione: “da ciò consegue che la potenza delle cose naturali, per la quale esistono 
e quindi agiscono, potrà essere soltanto la stessa potenza eterna di Dio”6. La potenza 
della natura considerata nel suo insieme si dà nell’esistenza delle cose individuali e 
si trasmette in tutto ciò che fanno; per questa ragione, esse possono anche trasmettere 
la potenza a configurazioni altre in cui entrano a far parte come elementi costituenti, 
continuando ad affermare la propria potenza anche nella dinamica della loro fusione.

In questo senso, si può dire che il realismo politico di Spinoza è in primo luogo un 
naturalismo, a condizione di spogliare il termine da ogni riferimento pragmatista o em-
pirista. Naturalismo è qui da intendersi nel senso della natura assoluta, o della sostanza 
divina che, producendo tutti i suoi effetti in se stessa, costituisce anche il principio di 
ogni esistenza e di ogni potenza. Se ci sono società, e se gli uomini possono realizzare 
la parte d’eternità che loro spetta nell’ordine da quelle definito, ovvero se giungono a 
essere liberi, è perché le società incorporano o informano, ossia individualizzano (non 
c’è parola migliore) a modo loro la potenza globale che appartiene all’intera natura; ed 
è questa potenza che costituisce la loro causa ultima, a partire dalla quale esse possono 
essere spiegate adeguatamente. Giunti a questo punto, ci si può chiedere se la diver-
genza che oppone Spinoza a Hegel non si smussi un po’: che le società e gli uomini 
che fanno vivere insieme siano i prodotti di una natura assolutamente prima, o che de-
rivino dal dispiegarsi di uno Spirito alla ricerca di se stesso attraverso l’insieme delle 
sue determinazioni, in entrambi i casi il diritto è giustificabile a partire da una logica 
il cui sviluppo coincide esattamente con quello di una ontologia; e da questo punto di 
vista i “realismi” di Spinoza e di Hegel, che si tratti di un realismo dell’esperienza o 

6	 TP II, 2, p. 1111.



24	  Pierre Macherey

di un realismo dell’effettività, possono sembrare molto vicini. Certo, il fatto che Spi-
noza pensi la natura come sostanza, mentre Hegel per contro definisce lo Spirito come 
soggetto, fa sì che si mantenga tra loro una differenza irriducibile, quella che separa 
un ordine rigoroso delle cause da un ordine assoluto dei fini. Lo studio della questione 
della fine della storia dovrebbe permettere di mettere in luce i presupposti che sono in 
gioco in quest’ultima alternativa.

La Fine della Storia

Per cominciare, cerchiamo questa volta di mettere a fuoco la posizione di Spinoza. 
In che modo la questione della fine della storia si inserisce nella sua opera? Prima della 
deduzione del diritto, Spinoza afferma che tutte le sue forme sono effettivamente realiz-
zate nella pratica, ed

è dunque poco credibile che si possa concepire qualcosa di utile alla società comune, 
che l’occasione o il caso non abbia già offerto, e che uomini intenti agli affari comuni e 
preoccupati della propria sicurezza non abbiano già visto.7

Possiamo quindi assumere che l’esperienza abbia già mostrato – Spinoza scrive chiara-
mente: ostendisse, e non: ostendere – tutto ciò che ci si può aspettare dal diritto in materia 
di organizzazione sociale: non resta che ricapitolare gli elementi che si sono presentati al 
suo interno in forma sparsa, quasi fossero occasionali o dettati dal caso, come se si trattas-
se solo di sommarli effettuandone la sintesi razionale. Una linea che si potrebbe definire 
molto classica, che consiste nel sottrarre l’oggetto in questione alle condizioni contingenti 
della durata, per prenderne in considerazione solo l’ordine immutabile, e quindi immodi-
ficabile, che ne costituisce la verità. In modo simile, nel capitolo del Trattato teologico-
politico dedicato ai miracoli, Spinoza conferma, facendo riferimento al testo stesso della 
Bibbia, questa posizione razionale in virtù della quale l’ordine delle cose non può essere 
modificato nel suo fondamento, perché non può entrare in contraddizione con se stesso:

Della natura in genere la Scrittura dice in alcuni passi che essa conserva un ordine 
fisso e immutabile, come nel Salmo 148, 6 e in Geremia 31, 35-6. Il filosofo, inoltre, nel 
suo Siracide 1, 10, insegna assai chiaramente che in natura non accade niente di nuovo; e 
ai vv. 11-12, spiegando ciò, aggiunge che, sebbene talvolta accada qualcosa che sembra 
nuovo, tuttavia non lo è, ma è già accaduto nei secoli passati, dei quali non resta alcun 
ricordo; infatti, come egli stesso dice, gli uomini d’oggi non ricordano nulla degli antichi, 
e neppure i posteri, a loro volta, ricorderanno nulla degli uomini d’oggi. Al 3,11 dice che 
Dio ha ordinato bene ogni cosa a suo tempo, e al v. 14 dice di riconoscere che quanto 
Dio fa rimarrà in eterno e che a esso niente può essere aggiunto e niente può essere tolto.

Tutte queste cose insegnano nella maniera più chiara che la natura conserva un or-
dine fisso e immutabile, che Dio è stato identico in tutti i secoli a noi noti e ignoti, che 
le leggi della natura sono così perfette e feconde che a esse non può essere aggiunto né 
tolto niente, e che i miracoli, infine, appaiono come qualcosa di nuovo soltanto a causa 
dell’ignoranza degli uomini.8

7	 TP I, 3, p. 1108.
8	 B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di A. Dini, in Etica/Trattato teologico-politico, 

Bompiani, Milano 2007, p. 543.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 25

Allo stesso modo, pretendere che l’ordine politico possa essere radicalmente cambia-
to, non significa forse affidarsi a miracoli impossibili, dato che in questo campo come in 
ogni altro tutto è già accaduto?

Se Spinoza assume il punto di vista di una storia che è finita – ricordiamo tra l’altro 
che, se ci atteniamo a quanto appena detto, essa sarebbe finita sin dall’inizio, e in effetti 
non avrebbe mai avuto luogo, dato che il vero ordine è, per definizione, privo di storia 
– sarebbe quindi per motivi apparentemente opposti a quelli che ispirano Hegel: il ragio-
namento di Spinoza non tiene affatto in considerazione una dialettica dell’innovazione, 
fondata sul lavoro del negativo, ma per contro sviluppa tutte le conseguenze di quello 
che abbiamo già chiamato il suo realismo politico. Niente di nuovo sotto il sole: le forme 
sociali, se sono davvero state inventate, lo sono state in un’epoca talmente remota che la 
memoria se n’è sbarazzata, ed è per questa ragione che non ci resta che ammetterle per 
come si presentano oggi, senza pretendere di aggiungervi né di sottrarvi alcunché, come 
se valessero per l’eternità. Tuttavia, si capisce abbastanza presto che tali formulazioni 
non devono nemmeno esser prese alla lettera, perché non è più possibile ricondurre la 
teoria politica a semplice registrazione dello stato di fatto: l’esperienza offre veri e propri 
insegnamenti solo se considerata sub specie aeternitatis, liberata cioè dalle circostan-
ze accidentali che le conferiscono la sua particolare situazione temporanea. Anche per 
Spinoza, attraverso l’analisi dei diversi tipi di strutture sociali, cioè di regimi politici, si 
tratta di sostituire questi ultimi nell’ambito di questa deduzione generale che li fa deri-
vare da una natura comune. Ora, un simile modo di procedere può essere adottato solo 
prendendo in considerazione le forme ottimali nelle quali si effettua l’organizzazione 
essenziale del potere politico: “Pertanto, dopo aver trattato del diritto di una società ci-
vile in generale, è giunto il tempo di trattare della condizione ottima di ciascuno Stato”9. 
È chiaro che l’ordine politico, nelle condizioni in cui è così presentato, corrisponde a 
qualcosa di perfettamente inedito rispetto all’esistenza attuale della società, e lo stesso 
Spinoza sottolinea che

nessuno Stato fu mai istituito, che io sappia, con tutte le condizioni che abbiamo sin qui 
enunciato. Tuttavia, potremmo mostrare con la stessa esperienza che questo tipo di mo-
narchia è ottimo, se volessimo considerare le cause del permanere e del declinare di tutti 
gli Stati non barbari.10

Sembra che sia sufficiente che il processo teorico non contraddica l’esperienza per 
trovarsi al contempo in accordo con essa: ma questo significa anche che, per compren-
dere la ragione sostanziale dei fenomeni, in campo politico come in tutti gli altri, ci si 
allontana dalla loro realtà fattuale, applicando loro principi che, pur senza essere neces-
sariamente di un altro ordine, passano tuttavia inosservati.

Possiamo quindi dire che Spinoza non si arrende passivamente a uno stato di fatto, 
quanto meno perché l’attualità nella quale esso si realizza è per definizione precaria e 
condannata presto o tardi a disfarsi: gli eventi che hanno agitato l’Olanda nel 1672 ne 
hanno appena dato testimonianza eclatante, e di certo è a partire da questi che la riflessio-
ne del Trattato politico trova lo slancio iniziale, se non il suo primo oggetto. Non si tratta 
quindi di negare che la storia sia luogo di costanti cambiamenti e che sia tormentata da 
una dinamica che tende in maniera quasi permanente a destabilizzarne le figure apparen-

9	 TP V, 1, p. 1135.
10	 TP VII, 30, p. 1168.



26	  Pierre Macherey

ti. L’obiettivo di un pensiero teorico fondato su dimostrazioni consiste in qualche modo 
nel ripercorrere quel movimento in senso inverso, riportando la società, ogni società, al 
suo principio, che non ha niente a che vedere con una origine storica. Ma sarebbe del 
tutto inconseguente supporre che tale deduzione, che in certo modo si effettua a priori, 
possa rinunciare a vedere i propri oggetti realizzati nella pratica e si accontenti di darne 
una presentazione scientifica per il semplice piacere di comprendere (sebbene Spinoza 
faccia esplicitamente riferimento a quest’ultimo argomento11). Spinoza si è impegnato 
sin dall’inizio del suo trattato a stabilire l’identità necessaria di teoria e pratica, e non 
potrebbe ammettere che questa stessa identità sia soltanto “teorica”: il fatto che la teoria 
e la pratica non si contraddicano è il segno, ma non il fondamento, del loro accordo. Non 
è certo possibile leggere il Trattato politico come un discorso rivolto al Principe, o come 
un manuale del militante, e nemmeno come un trattato di educazione civica a uso dei 
buoni cittadini: in fin dei conti non è altro che una riflessione filosofica sull’uso migliore, 
o meno cattivo, che il saggio può fare dello stato sociale, dal quale a ogni modo non può 
districarsi, nella prospettiva di liberazione che lo definisce. Ma questa riflessione, per 
quanto possa essere teorica e filosofica, non potrebbe chiaramente privarsi di ogni pro-
spettiva di realizzazione pratica, inteso che quest’ultima non dipenda, in ultima istanza, 
dalle decisioni e dalle buone intenzioni della persona di turno: ammettere che la forma 
ottimale che convenga a ogni tipo di regime politico potrebbe esistere solo nell’idea, 
significherebbe accantonare in modo illogico il pensiero teorico nella considerazione 
di un puro possibile, completamente separato dalle condizioni della sua effettuazione. 
Al contrario, considerare come realizzabile, a condizione che le circostanze esterne lo 
consentano, la struttura sociale che garantisca per quanto possibile la pace civile e assi-
curi al contempo le condizioni più favorevoli alla libertà di pensiero, significa sottrarre a 
questa struttura il carattere irrazionale di un possibile ideale, riservato alle fantasticherie 
soggettive che costituiscono in maniera specifica l’universo della favola12.

Niente di nuovo sotto al sole: questa considerazione vale quindi per le cause che de-
terminano il diritto delle società, la cui necessità è eterna, ma in nessun caso per i loro 
effetti, che sono invece in incessante trasformazione. Probabilmente gli uomini sono 
sempre gli stessi, nel senso che, in tutti i luoghi e in tutti i tempi, sono necessariamente 
mossi dai loro affetti, che però li conducono a forme di associazione sempre nuove, le 
quali non rispecchiano mai configurazioni esattamente identiche. Per questa ragione, se 
di certo non tutto è possibile nella storia – in cui è in ogni caso escluso che si produca 
qualcosa di in sé contraddittorio, poiché non si può far mangiare erba ai tavoli – resta 
che tutto quello che si può concludere dai principi fondamentali, cioè dalle cause reali 
del diritto, un giorno o l’altro deve pur capitare: ed è una eventualità che non può essere 
definitivamente scartata. La storia non è quindi mai finita ma supera costantemente le sue 
forme attuali, è un movimento di produzione che, pur non alterando in alcun modo le sue 
condizioni essenziali, varia indefinitamente le forme nelle quali queste si realizzano. Il 
“realismo” di Spinoza lo conduce a considerare la storia aperta, il cui momento presente, 
qualunque esso sia, ha sempre il carattere relativo di una manifestazione occasionale e 
non quello di una espressione assoluta. La storia è senza fine e senza fini perché dipende 
necessariamente da cause che vi agiscono costantemente, quali che siano le congiunture 
che determinano il contesto del loro intervento; ed è anche la ragione per la quale nei 

11	 Cfr. TP I, 4.
12	 Cfr. TP I, 5.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 27

momenti peggiori della storia, quelli in cui la potenza civile degenera in una costrizione 
arbitraria che nega il diritto stesso, resta tuttavia possibile pensare di essere liberi, pen-
sare la libertà non solo come idea senza contenuto: a condizione che si torni alle cause 
reali del diritto. Eterno ottimismo del saggio.

Se pensare il diritto non significa pensare la storia in quanto tale, non significa nem-
meno pensare senza la storia o contro la storia: ma vuol dire necessariamente pensare 
nella storia, nell’orizzonte in cui le sue successive esperienze si susseguono, ad infini-
tum. E se la storia non è assente dalla riflessione teorica di Spinoza, ciò è dovuto tuttavia 
al suo essere pensata in rapporto con la potenza illimitata della natura, in assenza quindi 
di ogni presupposto teleologico. E anche qui, tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel 
emerge un motivo di divergenza all’apparenza radicale. Dal punto di vista di Spinoza, 
la deduzione razionale del diritto non può in nessun modo coincidere con la rivelazione 
di una progressione razionale, che disporrebbe le forme storiche della sua realizzazione 
lungo una linea continua, orientata dalla propria dinamica interna in un senso unico e 
uniformemente ascendente. È certamente possibile classificare le forme dello Stato ma, 
nel Trattato politico, questo ordine prende la forma di una tipologia, di un repertorio 
delle strutture all’interno del quale sembra che non ci sia che da scegliere quella che, 
di volta in volta, meglio si adatta alle sue esigenze specifiche, ovviamente a condizio-
ne che tale scelta non dipenda da decisioni individuali, le quali, per contro, sempre la 
presuppongono. Se Spinoza si è dedicato a una riflessione sulla logica della storia, si è 
limitato a constatare la deriva monarchica che affligge tutte le forme di società e che, 
riducendo poco a poco le basi del potere sociale, rende sempre più precarie le condizioni 
del perpetuarsi delle società stesse13. È dunque possibile riflettere la storia universale ma 
solo nella prospettiva di un ciclo che ritorna indefinitamente su se stesso, non in quella 
di una tendenza progressiva orientata all’ideale di una società di diritto intrinsecamente 
razionale che verrebbe a realizzarsi alla fine del suo movimento.

Anche qui è possibile trovare una occorrenza del realismo politico spinoziano: il fi-
losofo riconduce ogni tipo di società a principi comuni, che sono quelli della natura, 
ma rinuncia a privilegiare in maniera assoluta quella o quell’altra struttura di potere e 
a costituirla a paradigma universale, alla forma unica verso la quale tenderebbe ogni 
Stato, quali che siano le congiunture che ne governano la formazione. Se c’è un’essenza 
del sociale, la cui esplicitazione può essere completamente spiegata dalla conoscenza 
adeguata del determinismo universale, non c’è un’essenza della società che preesistereb-
be all’insieme delle sue manifestazioni per poi incarnarsi in esse in modo da giungere, 
attraversando l’intera storia, alla sua più perfetta realizzazione. La vera saggezza sta nel 
non lasciarsi mai sorprendere dalle modificazioni alle quali la società è costantemente 
esposta, e nel riuscire a identificare in ogni momento il tipo specifico di regime sociale 
con cui si ha a che fare, in modo da comprendere in cosa si accorda con i fondamenti 
naturali del diritto e da dedurre conseguentemente tutto ciò che, nella pratica, è possibile 
attendersene, considerando gli eventuali miglioramenti che potrebbero esservi apportati 
per assicurargli la massima stabilità garantendo così, per quanto possibile, la pace civile. 
Questa valutazione comparata prende le mosse da quello che si potrebbe chiamare uno 
scetticismo storico, nella misura in cui limita rigorosamente le speranze, ma allo stesso 
tempo anche i timori, che si accompagnano alle varie situazioni: se queste si equivalgo-
no tutte è perché, malgrado la loro eterogeneità, esprimono in maniera sempre diversa 

13 Cfr. TP VIII, 12.



28	  Pierre Macherey

quello stesso fondo comune dal quale dipendono, e che non è nemmeno il diritto – dato 
che, in una prospettiva artificialista o formalista, la sua specificità sarebbe irriducibile –, 
ma la natura e le sue leggi universali. Per Spinoza infatti, l’orizzonte ultimo del diritto 
non è la storia, bensì la natura: e questo punto lo oppone in maniera chiara a Hegel, dato 
che quest’ultimo riconduce per contro l’organizzazione di ogni società a un principio es-
senzialmente spirituale che, sebbene si effettui in figure storicamente diverse, obbedisce 
ciononostante a una logica di sviluppo interno; ed è questa logica che genera le figure del 
diritto come momenti successivi di un’unica serie che trova il proprio vero inizio nella 
fine: lo Stato razionale.

Ma, anche qui, riconoscere l’opposizione radicale che emerge tra i punti di vista di Spi-
noza e di Hegel, non può significare solo confrontarli prendendo semplicemente atto del 
loro disaccordo; il disaccordo ha senso infatti solo sulla base di una implicita intesa, e pro-
prio questa intesa permette di identificare nei loro rispettivi discorsi l’esistenza di qualche 
posta in gioco comune, se non addirittura di qualche oggetto comune. Se si riconsidera la 
filosofia hegeliana della storia alla luce del ragionamento di Spinoza per come l’abbiamo 
a grandi linee ricostruito, ci si accorge che i suoi insegnamenti sono meno semplici, e so-
prattutto meno semplicistici, rispetto a quelli ai quali si è soliti ricondurla. Se Hegel avesse 
davvero formulato l’idea che la razionalità della storia può essere colta solo a condizione 
di avere effettivamente raggiunto il proprio termine assoluto – quello che coincide con il 
momento in cui si situa la riflessione di Hegel – e istituendosi nella forma, presunta insupe-
rabile, dello Stato prussiano, è chiaro che la sua dottrina dipenderebbe da un presupposto 
ingiustificabile, smentirebbe il rigore della sua organizzazione interna e, al limite, portereb-
be il sistema stesso alla contraddizione. Hegel però non ha mai detto questo: a eccezione di 
alcune formule metaforiche, si cercherebbe invano in tutta la sua opera una riflessione sul 
momento finale della storia. Lo si capisce se si riflette attentamente su ciò che significa per 
Hegel la nozione di “presente”, che egli riconduce all’eternità (das Ewige das gegenwärtig 
ist) del concetto e all’identità a sé dello spirito che dimora sempre presso di sé, e non all’at-
tualità empirica di questo o quel momento temporale (die Gegenwart als Jetzt), che non 
è altro che la forma esteriore finita. Se la storia è il luogo di una Aufhebung che la dirige 
verso un massimo di razionalità, è perché la verità infinita del concetto che costantemente 
la abita non passa ma persiste attraverso tutte le trasformazioni della storia stessa. Perciò la 
filosofia considera sempre e solo il presente, che è ciò che dà senso al passato, facendone 
l’oggetto di una Erinnerung che letteralmente lo integra alla realtà effettiva dello Spirito 
per com’è ora, dal punto di vista della quale la prospettiva di un avvenire possibile provie-
ne da un dover-essere (sollen) irrazionale. Nelle sue Lezioni sulla filosofia della religione, 
ritornando sulla necessaria riconciliazione dello spirito e della realtà attraverso la famosa 
formula della prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, “conoscere la Ragione come 
la rosa nella croce della Presenza”14, Hegel rifiuta le concezioni mistiche del diritto, secon-
do le quali il suo ideale si troverebbe in una origine perduta o in un futuro sperato, Paradiso 
passato o futuro, in ogni caso assente (mentre il pensiero autentico si applica solo a ciò che 
è presente):

L’altro aspetto sotto questo riguardo è che la rappresentazione determina un tale ideale 
come passato o futuro. È necessario che essa proponga tale ideale ed esprima con ciò 
cosa è il vero in sé e per sé; ma ciò che qui è manchevole sta nella determinazione che 

14	 G.W.F. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di V. Cicero, Bompiani, 
Milano 2006, p. 63.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 29

essa dà del passato o del futuro. Essa ne fa qualche cosa che non è presente e gli dà così 
immediatamente la determinazione di un finito. Ciò che è in sé e per sé è l’infinito; però, 
così riflesso, si trova per noi in uno stato di finitezza. La riflessione distingue giustamente 
le due cose, ma il lato manchevole è che essa si comporta in modo astratto, pur chiedendo 
che quello che è in sé e per sé debba farsi vedere ed essere presente anche nel mondo della 
contingenza esteriori. La ragione assegna al puro caso, all’arbitrio, la loro sfera; essa sa 
però che in questo mondo, estremamente confuso, secondo l’apparenza esteriore, si trova 
tuttavia il vero. L’ideale di uno stato è assolutamente giusto: solo non è realizzato; se ci si 
rappresenta per la sua realizzazione che le condizioni, le complicazioni del diritto, della 
politica, delle circostanze che si presentano per la moltiplicazione dei bisogni degli uo-
mini, debbano tutte essere secondo l’idea, in tal caso si dà un terreno che non può essere 
adeguato all’ideale, ma anche deve tuttavia esistere e nel quale l’idea sostanziale è reale 
e presente. Le storture, le confusioni dell’esistenza, non costituiscono tutto il presente. 
Questa esistenza presente è solo un lato; essa non comprende la totalità che appartiene al 
presente. Ciò per cui l’ideale si determina può esistere, ma non si è ancora riconosciuto 
che l’idea è realmente presente, perché la consideriamo solo con la coscienza finita. At-
traverso questa corteccia del sostanziale è difficile riconoscere la realtà e poiché l’ideale 
viene difficilmente trovato nella realtà, esso viene spostato o nel passato o nel futuro. Si 
può riconoscere attraverso questa corteccia il nucleo sostanziale della realtà, ma per arri-
vare a ciò occorre anche un duro lavoro per cogliere la rosa nella croce del presente. Per 
questo di deve prendere la croce su se stessi.15

Se per Hegel si dà una filosofia della storia è perché la ragione si ritrova ovunque “pre-
sente” nella storia, e non soltanto in questo o quell’altro dei suoi momenti finiti, impropria-
mente privilegiato rispetto a tutti gli altri e arbitrariamente identificato con il suo termine 
assoluto. In questo senso, per la filosofia c’è sempre la fine della storia, perché la storia 
deve, in ciascuno dei suoi momenti, essere pensata in maniera ricorrente a partire dal suo 
stato attuale, al fine di rivelare le condizioni razionali che rendono quest’ultimo neces-
sario. E se Hegel rappresenta lo Stato come la forma compiuta dello Spirito oggettivo, 
bisogna appunto capire che, al contempo, questa non coincide mai completamente con la 
realizzazione dello Spirito assoluto, la quale proviene da tutt’altre condizioni. Lo Stato è 
eterno precisamente perché l’idea che è in esso non si identifica mai completamente con 
le sue realizzazioni circostanziali, ma si trova irresistibilmente portata a “superare” quelle 
realizzazioni poiché la verità che la abita la spinge a cercare senza tregua, oltre i limiti di 
una attualizzazione storica, le condizioni del proprio compimento. Così, per Hegel come 
per Spinoza, se la ragione incontra la storia ciò avviene nella misura in cui la prima non è 
affatto dello stesso ordine della seconda e si mantiene, rispetto alle manifestazioni singole 
di quest’ultima, in costante riserva. Proprio questo permette di dire che l’astuta ragione 
“inganna” la storia, giacché quest’ultima non ne è che uno strumento occasionale.

L’astuzia della ragione

Lo studio di quest’ultimo tema ci permetterà di ritornare ancora una volta sul rapporto 
tra natura e ragione instaurato dal diritto. Si può dire che il percorso di Hegel è dialettico 
nella misura in cui giunge a riconciliare i due termini mantenendo fino alla fine la loro 

15	 Id., Lezioni sulla filosofia della religione. Volume primo, Parte II, Capitolo I, a cura di E. Oberti e 
G. Borrusso, Zanichelli, Bologna 1973, pp. 369-370.



30	  Pierre Macherey

contraddizione: la ragione si effettua nel diritto contro la natura, ma al contempo sfrutta 
gli elementi che le sono forniti dalla natura per volgerli ai propri fini. “Le passioni si 
appagano, si realizzano e attuano i loro scopi in base alla loro determinazione naturale; 
così portano alla luce l’edificio della società umana, nel quale hanno conferito al diritto, 
all’ordine, il potere di agire contro di esse”16. Spinoza vuole forse dire qualcosa di diver-
so quando riprende a sua volta la definizione dell’uomo come “animale sociale”17? In-
contestabilmente, quest’ultima formula significa per lui che il diritto, fondato in natura, 
è, se non dello stesso ordine, almeno in rapporto di continuità con la natura: dopo tutto, 
la società non è se non la continuazione della natura con altri mezzi. Ora, per Hegel, il 
diritto si fonda bensì sulla natura ma nella misura in cui è anche in rottura con essa, ed è 
proprio ciò che la metafora dell’astuzia significa, facendo implicitamente riferimento a 
una negatività di cui si cercherebbero invano le tracce nell’opera spinoziana.

Per Hegel, la genesi del diritto si fonda sullo sviluppo di una contraddizione che, in 
ultima istanza, si riconduce a quella del singolare e dell’universale: nella loro condotta 
empirica, gli uomini sono spinti dalla ricerca dei loro interessi particolari, e occorre al 
contempo che i loro atti si iscrivano nell’ambito definito dalla legge, che pone invece 
il primato del bene generale comune. Affinché la ragione si effettui oggettivamente nel 
mondo del diritto, occorre che assuma su di sé questa contraddizione e la sviluppi fino 
in fondo, che cioè si integri al rapporto naturale che si instaura spontaneamente tra gli 
uomini attraverso il libero gioco di quelli che credono essere i loro interessi, in modo da 
controllare questo rapporto e governarlo; il che significa manipolare le passioni umane 
alla stregua di un materiale in modo da assoggettarle ai propri fini. Ora, questo rovescia-
mento è possibile solo perché la ragione introduce, o fa apparire, tra i termini estremi che 
riconcilia, delle mediazioni. Nel contesto della storia universale, queste mediazioni sono 
i popoli che partecipano al contempo del singolare, per le caratteristiche specifiche che li 
differenziano tra loro, e dell’universale, per lo spirito comune che elaborano e che li au-
torizza a rivendicare, quando il momento è per loro giunto, la funzione di rappresentare 
lo Spirito universale sulla scena della storia; per Hegel infatti la storia è come un teatro 
sul quale la ragione si incarna nei personaggi, i popoli, che entrano ed escono dalla scena 
secondo le esigenze del proprio ruolo. E i popoli sono gli “attori” della storia proprio per 
la posizione intermedia che occupano tra la natura e la ragione: la vita di un popolo non 
è altro che lo sviluppo di questa contraddizione, sviluppo fecondo perché porta in sé la 
promessa di un oltrepassamento, fino al momento in cui un altro popolo non raccolga il 
testimone verso il compimento della medesima missione, ovvero la realizzazione dello 
Stato del diritto e la razionalizzazione dei rapporti umani.

Questo significa che, per Hegel, la materia effettiva della storia è data nell’esistenza 
dei popoli, e non in quella degli individui, o meglio: l’esistenza degli individui vi è im-
plicata solo nella misura in cui è già informata dalla configurazione culturale collettiva 
all’interno della quale si inscrive e che le preesiste necessariamente. Per questa ragione 
Hegel non soltanto non dà al diritto un fondamento antropologico, ma non sviluppa 
nemmeno una visione umanista della storia. Egli pensa infatti che la storia, considerata 
nel suo movimento oggettivo, non intrattenga un rapporto diretto con l’esistenza degli 
individui, e non possa essere spiegata a partire da essa. La storia è dunque possibile 

16	 Id., Introduzione, in Lezioni sulla filosofia della storia, a cura di G. Bonacina e L. Sichirollo, 
Laterza, Bari 2008, p. 25.

17	 Cfr. TP II, 15.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 31

perché lavora non sugli uomini stessi, ma su rapporti umani già costituiti che trasforma 
progressivamente, giocando sui loro conflitti interni in maniera da conferire loro la strut-
tura razionale dello Stato. Questo punto è essenziale in quanto permette di comprendere 
perché Hegel si oppone radicalmente a Rousseau, cui imputa la concezione inversa, la 
quale tende a dedurre lo spirito dal diritto, definito, a torto secondo lui, come “volontà 
generale”, a partire da decisioni arbitrarie degli individui. Il rimprovero fondamentale 
mosso da Hegel alle teorie del contratto sociale è infatti che esse sostituiscono al fonda-
mento giuridico razionale dello Stato un fondamento psicologico irrazionale. 

Ci si può legittimamente domandare quale sia il posto di Spinoza in questa discus-
sione quando cerca di dedurre le forme dell’organizzazione sociale a partire dalla natura 
umana: tende a ridurre il giuridico all’antropologico, oppure si basa su una concezione 
della natura i cui requisiti razionali invalidano al contrario una tale riduzione? Abbiamo 
cominciato a rispondere a questa domanda, all’inizio di questo lavoro, lasciando emer-
gere i caratteri originali del concetto di individualità per come è utilizzato da Spinoza. 
Nella misura in cui l’individuo è pars naturae, non c’è esistenza individuale in sé i cui 
limiti siano fissati e definiti una volta per tutte, ma ci sono solo insiemi individualizzati, 
che si formano e si diluiscono all’interno delle totalità più vaste che li determinano. Ora, 
questo ragionamento, che si applica dapprima ai singoli esseri umani, vale anche per i 
popoli: la concezione spinoziana della storia non riconosce esistenza privilegiata ai po-
poli – a eccezione forse degli Ebrei; questi però non sarebbero piuttosto, per il loro sogno 
di elezione, un “anti-popolo”? – e in ogni caso non viene riconosciuta loro una funzione 
necessaria di mediazione tra il singolare e l’universale. La concezione spinoziana pre-
tende invece di spiegare direttamente le forme relative di organizzazione instaurate dal 
diritto a partire dalla natura umana per come essa si incarna immediatamente negli affetti 
individuali. Se si può parlare di una astuzia della ragione in Spinoza è proprio in virtù 
di questo approccio, che consiste nel ritrovare, dietro tutte le motivazioni e le condotte 
collettive, la determinazione necessaria, in quanto rigorosamente causale, delle passio-
ni, le quali esprimono la potenza della natura nell’uomo, in ogni uomo, qualunque sia 
la sua situazione storica. Ma nemmeno la natura che agisce nell’uomo è la sua natura, 
nel senso in cui gli apparterrebbe in modo esclusivo e lo separerebbe artificialmente da 
tutti gli altri esseri, umani e non, ai quali egli invece è oggettivamente legato dal fatto di 
appartenere alla loro stessa natura.

Quando Spinoza parla dell’uomo come di un animale sociale, non intende quindi 
affatto affermare il primato dell’antropologico sul politico, perché prende le mosse da 
un concetto di natura umana che impedisce di pensare un tale primato. Che cos’è infatti 
naturale negli uomini? Spinoza lo ripete instancabilmente: sono i loro affetti, nel loro 
gioco spontaneo e nel guidarli senza che ne abbiano coscienza. E si tratta dei medesimi 
affetti che rispondono alle medesime leggi, sia negli individui secondo il jus naturae, sia 
nelle relazioni collettive cui danno vita all’interno dell’organizzazione sociale secondo 
lo jus civile: è proprio l’identità di questi affetti a fondare la necessità del diritto, secondo 
un ordine oggettivo naturale che non è riducibile a nessuna convenzione artificiale. Ma 
su cosa si fonda questa comunità degli affetti che condiziona la vita sociale degli uomini? 
Sulla natura stessa degli affetti, che si presenta da subito come una natura comune e, di-
ciamo pure, comunitaria. Su questo punto non è indispensabile riferirsi nel dettaglio alle 
dimostrazioni che si susseguono nel libro III dell’Etica; basta rifarsi al breve riassunto 
che Spinoza stesso ne offre all’inizio del Trattato politico da cui, malgrado il carattere 
schematico, emerge assai bene lo spirito essenziale. Ciò che è proprio ai desideri umani 



32	  Pierre Macherey

non consiste nello svilupparsi a partire dal singolo rapporto dell’individuo considerato 
come una entità autonoma, come un “soggetto”, per la buona ragione che questo rappor-
to è illusorio e non ha alcuna realtà dal punto di vista della natura; essi invece si costitu-
iscono immediatamente attraverso il rapporto con l’altro in cui è dato alla natura umana 
il contesto oggettivo del suo sviluppo. Non soltanto gli uomini sono in balia di un certo 
numero di passioni elementari, che li inducono alla ricerca di un modo di vita adatto 
alle loro aspirazioni, commisurato ai loro timori e alle loro speranze, ma sono spinti allo 
stesso tempo a desiderare (appetere) che anche gli altri uomini vivano secondo la propria 
idea: da qui lo spirito di competizione e i conflitti che coincidono necessariamente per 
gli uomini con la libera realizzazione dei loro desideri, cioè con la manifestazione, con 
l’espressione della potenza che è in loro in quanto partes naturae.

In questo senso si può parlare, secondo Spinoza, di una socializzazione spontanea 
degli affetti umani, che fa sì che gli individui esistano e prendano coscienza di se stessi 
solo sulla base delle relazioni reciproche che si stabiliscono tra sé e gli altri e che li fa 
immediatamente comunicare. Che tali relazioni siano immaginarie non altera in niente il 
loro carattere di necessità, che è invece rinforzato dal fatto che esse sono subite piuttosto 
che volute in virtù di una decisione razionale. Questa teoria relazionale degli affetti pre-
senta il desiderio (appetitus), il quale deriva direttamente dalla tendenza naturale dell’in-
dividuo a perseverare nel proprio essere (conatus), come ciò che possiede naturalmente 
la forza del desiderio dell’altro, nei due sensi che questa espressione può assumere: non 
c’è prima il mio desiderio e da un’altra parte il desiderio dell’altro, da cui risulterebbe in 
seguito il loro confronto; ma l’altro si trova immediatamente implicato nel mio deside-
rio, il quale è anche al contempo mio e suo perché non è proprietà di un soggetto parti-
colare, racchiuso nei limiti della sua singolarità. Ecco perché la dottrina di Spinoza non 
rientra affatto nell’orizzonte di quelle che vengono chiamate teorie dell’individualismo 
possessivo; secondo lui, infatti, l’individuo non può voler per se stesso senza volere al 
contempo anche per gli altri, ragione per cui i suoi atti si inscrivono all’interno di una 
rete di rapporti prestabiliti che li legano necessariamente agli altri uomini; e sono questi 
rapporti a costituire l’orizzonte del suo ambiente, all’interno del quale dovrà pur sempre 
trovare le condizioni della propria liberazione. Agire secondo la propria idea (ex suo 
ingenio) seguendo le indicazioni che sono guidate in tutto e per tutto da questo sistema 
di relazioni immaginarie da cui provengono i conflitti degli uomini, non significa dunque 
essere libero, ma significa invece esporsi ad assumere tutto il peso costrittivo che risulta 
dalla concatenazione causale degli affetti e che trasforma il fatto di vivere secondo il 
proprio diritto (esse sui iuris) in quello di essere assoggettato o, con formula altrettanto 
efficace, di essere alienato al diritto altrui (esse alterius juris). Tutto questo fa inesorabil-
mente pensare alla dialettica dell’Anerkennung che Hegel ha posto alla base del rapporto 
tra le coscienze nella sua Fenomenologia dello spirito.

Si tratta di una analisi cruciale, in quanto stabilisce la continuità fondamentale tra 
natura e diritto. Non soltanto gli uomini, per il fatto che si sottomettono a un diritto che 
non è più soltanto quello della natura ma quello della società, non abbandonano la natura 
umana per assumerne un’altra differente18, ma possiamo dire che le forme immediate 
della loro esistenza, poiché completamente determinate dalle leggi della natura, sono già 
segnate dal diritto o, se così si può dire, in potenza di diritto nella misura in cui, come 
abbiamo appena visto, si collocano nel sistema delle relazioni immaginarie, che creano 

18	 Cfr. TP IV, 4.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 33

immediatamente tra gli individui una sorta di società naturale, anche se nella forma sre-
golata di una società selvaggia. Per questo entrare in società non significa mai abbando-
nare definitivamente lo stato di natura; è infatti nello stato di natura che, in ultima istan-
za, sono dati gli elementi o i materiali a partire dai quali si costituisce la vita sociale degli 
uomini. Su questo punto, Spinoza è distante tanto dalla posizione di Rousseau quanto 
da quella di Hobbes. Rousseau critica Hobbes per avere, senza nemmeno rendersene 
conto, proiettato all’interno della sua descrizione dello stato di natura le condizioni della 
società sotto la forma della competizione permanente tra individui, motivo per il quale 
egli definisce l’uomo nello stato di natura come un essere solo e ozioso. Ma, al netto di 
questa critica, è perfettamente d’accordo con Hobbes nello stabilire una discontinuità tra 
lo stato di natura e lo stato di società, e a Hobbes rimprovera soltanto di aver attenuato il 
carattere radicale di tale discontinuità: lo stesso Rousseau interpreta questa rottura come 
il passaggio da un modo di vita solitario a un modo di vita collettivo, mentre Hobbes 
la rappresenta attraverso la conversione di una sociabilità istintuale e conflittuale, ossia 
praticamente invivibile, in uno stato razionale fondato sul calcolo degli interessi, e pre-
supponendo uno stretto controllo, se non addirittura la messa tra parentesi, delle passioni 
naturali. Così, malgrado le divergenze decisamente considerevoli che li contrappongono, 
Hobbes e Rousseau sono tuttavia d’accordo nell’ammettere che l’uomo sociale e l’uomo 
naturale non sono la stessa cosa. Ma è proprio su questo punto che Spinoza adotta una 
posizione differente: a suo avviso, non soltanto l’uomo non cambia natura per il fatto di 
vivere in società, ma sono fondamentalmente le stesse cause a governare la sua condotta 
sia nello stato di natura che nello stato di società, in nessun caso separabili radicalmente. 

Giunti a questo punto, scopriamo che la formula “l’uomo è un animale sociale” si 
arricchisce di nuovi sensi: significa che gli uomini sono naturalmente immersi nel di-
ritto, il quale quindi non è frutto di una costruzione artificiale risultante da un calcolo 
razionale o da un impegno volontario, come vorrebbero tutte le dottrine contrattualiste; 
e si capisce allora perché, nel Trattato politico, Spinoza abbia completamente rinuncia-
to a far riferimento a un patto sociale. Quando Spinoza scrive: Homines… civiles non 
nascuntur, sed fiunt (TP V, 2), è proprio per far capire che gli uomini sono modellati dal 
diritto che è loro imposto, esattamente come Hegel mostra che tutte le rappresentazioni 
della coscienza individuale sono immediatamente informate da un condizionamento cul-
turale oggettivamente incarnato dallo spirito del tempo e che determina la loro esistenza 
storica. Si potrebbe perciò dire che nessun può scavalcare il diritto del proprio tempo. 
Per Spinoza, questo significa che la tentazione di uscire dallo stato di società e di vivere 
nella solitudine è vana, perché nessun uomo, che sia libero o asservito, può amare né 
ricercare la solitudine:

Poiché però la paura della solitudine è in tutti gli uomini, dato che un uomo da solo 
non ha forze sufficienti per difendersi e per procurarsi le cose necessarie per vivere, gli 
uomini, dunque, desiderano per natura la condizione civile, né può accadere giammai che 
giungano a cancellarla del tutto.19

Ripetiamolo: non si esce davvero dalla natura per vivere in società. Per contro, non 
possiamo mai lasciare del tutto la società per ritornare alla natura, essendo la natura 
stessa degli uomini, per come gioca tramite il libero concatenamento dei loro affetti, a 

19	 TP VI, 1, p. 1137.



34	  Pierre Macherey

inclinarli spontaneamente gli uni verso gli altri o, se così si può dire, a inclinarli gli uni 
verso agli altri senza che possano mai sbarazzarsi di questa inclinazione, la quale non 
solo può mai essere ricondotta a una semplice rappresentazione della loro coscienza ma 
si ritrova inscritta nel sistema della natura. Se, nel caso di Spinoza, è possibile parlare 
di un naturalismo politico, non lo è tanto nel senso dello sforzo di mettere in relazione il 
politico con il naturale, come una sovrastruttura con una infrastruttura, quanto invece nel 
senso di un tentativo di pensare l’uno e altro sullo stesso livello, come due determinazio-
ni simultanee e solidali che intrecciano inestricabilmente i propri effetti all’interno della 
rete delle relazioni collettive che riunisce tendenzialmente tutti gli individui all’interno 
della natura considerata nel suo insieme. Se quindi l’ordine politico dipende dalle condi-
zioni di una natura, ciò è dovuto anche al fatto che l’ordine della natura è, nel senso più 
generale, politico.

[tr. it. di Emilia Marra]



MACHEREY E LA CRITICA  
DELLA CRITICA DELLA DIALETTICA

Warren Montag

Libre de la metáfora y del mito
Labra un arduo cristal: el infinito
Mapa de Aquél que es todas Sus estrellas.

Jorge Luis Borges, Spinoza

All’epoca della sua pubblicazione, Hegel o Spinoza di Pierre Macherey1 fu general-
mente considerato come un’indagine dettagliata sul fondamento teorico – fino ad allora 
non dichiarato e forse originariamente assente –, del progetto filosofico althusseriano. 
Un fondamento teorico, sì necessario, ma altrettanto necessariamente rinviato alla chiu-
sura di quel progetto, come se i concetti senza i quali non poteva avviarsi potessero 
essere pienamente dispiegati solo come suo risultato. Soprattutto, l’uscita del libro di 
Macherey, uno degli ultimi ad essere apparsi nella collana Théorie diretta da Althusser, 
sembrava far luce in modo meticoloso sull’inevitabile alternativa di coloro che cercava-
no di sviluppare le scoperte di Marx alla luce degli esperimenti intrapresi nel corso di 
un secolo di lotte di classe: Hegel o Spinoza. Effettivamente, se, per un verso, la critica 
serrata di Althusser ad alcuni aspetti della filosofia hegeliana – in particolare quelli in-
terni all’intera opera di Marx –, è stata spesso scambiata per un puro e semplice rifiuto 
di Hegel, per l’altro, lo stesso Althusser riconosceva che tali nozioni avevano consentito 
a Marx, in una specifica congiuntura teorica, di portare avanti le proprie ricerche. E tut-
tavia, guardando alla concezione di Gaston Bachelard della storia delle scienze fisiche, 
riconosceva pure che i prestiti hegeliani da parte di Marx rappresentavano degli ostacoli 
che disturbavano lo sviluppo della teoria marxista.

Nonostante ciò, i concetti tratti da Hegel, o quelli che più comunemente erano a lui 
ispirati, e che Marx, con la parziale eccezione dei Manoscritti economico-filosofici del 
1844 (e della sua sintesi di elementi hegeliani e feuerbachiani), utilizzò con parsimonia 
e grande cautela, furono sempre di più assorbiti nelle varie forme di marxismo, ufficiale 
e non. I più importanti di essi erano concetti non esplicitamente dichiarati, concetti esi-
stenti sotto forma di assunzioni non riconosciute la cui validità era presa per “ovvia”: la 
contraddizione, il tutto (das Ganze) o la totalità e, soprattutto, il concetto di teleologia. 
La storia dei movimenti socialisti e comunisti – nelle loro varianti di destra e di sini-

1	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016.



36	  Warren Montag

stra –, ha dato esempio degli effetti disastrosi degli assunti teleologici che spesso hanno 
guidato quei movimenti. Benché pochi marxisti invocassero esplicitamente la nozione 
di teleologia, nondimeno parlavano delle tappe immutabili della storia umana nel suo 
progresso verso la realizzazione della forma finale di vita sociale veramente razionale. 
In modo esplicito o implicito, la teleologia era a sua volta intimamente correlata alle no-
zioni hegeliane di negazione e di negazione della negazione, le quali, come nota Mache-
rey, continuano a dominare le attuali concezioni della dialettica. In tal senso, Macherey 
sostiene che il modo per liberarsi da questi assunti è quello di leggere Hegel attraverso le 
lenti di Spinoza, non il contrario. Una tale operazione consente di comprendere non solo 
le contraddizioni che essa scopre o che proietta nella realtà sociale, ma anche la contrad-
dizione per essa invisibile, la più importante delle contraddizioni: la propria. 

Uno dei primi tentativi althusseriani di identificare gli elementi del pensiero di Hegel 
in quanto ostacoli allo sviluppo della teoria marxista, il saggio del 1962 Contraddizione 
e surdeterminazione2, fu in ogni caso un successo, e non solo per lo scandalo che pro-
vocò. Alcuni intellettuali del Partito Comunista furono seriamente insospettiti dal fatto 
che Althusser avesse preso in prestito da Freud il concetto di surdeterminazione con l’o-
biettivo più o meno dichiarato di destrutturare quello che era generalmente riconosciuto 
come il concetto marxista di contraddizione, privandolo così delle garanzie che offriva. 
Non avevano torto a preoccuparsi: fu proprio in quel saggio che Althusser delineò per 
la prima volta la specificità di quello che, solo due decenni più tardi, avrebbe chia-
mato l’aleatorio nella dialettica materialista. Inoltre, Althusser tentò di dimostrare che 
il concetto di contraddizione surdeteminata era già presente “allo stato pratico” nelle 
Lettere da lontano3, dove Lenin cercava di spiegare la complessità della contraddizione 
(o meglio, della concatenazione di contraddizioni) che aveva determinato la Rivolu-
zione russa del 1917. In tal modo, Althusser aveva ripercorso la linea di demarcazione 
tracciata per la prima volta da Lenin per rendere visibile la distinzione tra, da un lato, il 
concetto hegeliano di contraddizione (nella sua forma ideale, come polarità), concetto 
che serviva a garantire la direzione progressiva della storia anche quando il progresso si 
annidava dietro a una delle astuzie necessarie al raggiungimento del suo fine e del suo 
destino; dall’altro lato, la nozione, non riconosciuta come tale, di una contraddizione 
composta da un’accumulazione di forze la cui unità non si basava su nient’altro che 
su un concorso di circostanze, sull’incontro di tendenze divergenti e antagoniste la cui 
combinazione produceva una reazione sufficiente a provocare una rottura (l’unité de 
rupture). A partire dalla descrizione leninista delle circostanze irriducibilmente diverse 
che produssero la Rivoluzione russa, Althusser trasse la conclusione che esistono due 
distinte concezioni di contraddizione, una delle quali, legata a una teleologia dei modi 
di produzione, la definisce hegeliana pur associandola al fatalismo meccanicistico non 
propriamente hegeliano della Seconda Internazionale. Tuttavia, egli estrasse da un in-
sieme di testi di Hegel, in particolare la Fenomenologia dello Spirito, la Scienza della 
logica e la Filosofia della storia, una versione internamente consistente (e quindi “non 
dialettica”) dell’hegelismo, che, pur negando la reale complessità dei testi hegeliani, si 
rivestiva di un’abbagliante raffinatezza teorica che rendeva ancora più drammatica la 
rivelazione finale della funzione di Hegel: 

2	 L. Althusser, Contraddizione e surdeterminazione (Note per una ricerca), in Per Marx, a cura di 
M. Turchetto, Mimesis, Milano-Udine 2008, pp. 81-118.

3	 V.I. Lenin, Lettere da lontano, in Opere complete, vol. XXIII, Editori Riuniti, Roma 1965, pp. 
297-341.



Macherey e la critica della critica della dialettica	 37

Quando la Fenomenologia celebra, in un testo bello come la notte, “il lavoro del ne-
gativo” negli esseri e nelle opere, il soggiorno dello Spirito nella morte stessa, l’inquie-
tudine universale della negatività che smembra il corpo dell’Essere per generare il corpo 
glorioso di questo infinito, del niente divenuto Essere, lo Spirito – ogni filosofo trema fin 
nell’anima come davanti ai Misteri.4

Col separare la nozione di contraddizione propria alla tendenza interna al marxismo 
– che egli riconosceva come hegeliana –, da quella effettivamente utilizzata nella pratica 
della lotta di classe, Althusser tracciò i contorni di un Hegel insolito, senza contraddizio-
ne o conflitto, che ottenne rapidamente l’approvazione di Deleuze5 e persino di Derrida 
(che, tuttavia, sospettava che Althusser si aggrappasse ad alcuni aspetti della filosofia 
hegeliana, in particolare a quel concetto di dialettica che per Derrida, alla fine degli anni 
’60, manteneva, in tutte le sue possibili forme, una funzione reattiva e apologetica6).

Come è noto, il tentativo althusseriano di rimuovere gli ostacoli fabbricati a partire 
da pezzi della filosofia hegeliana fu presto seguito da un’esaltazione di Spinoza, come 
se quest’ultimo fosse l’antidoto all’hegelismo. In Leggere il Capitale, del ’65, tre anni 
dopo Contraddizione e surdeterminazione e due anni dopo Sulla dialettica materialista, 
Althusser scriveva che 

la filosofia di Spinoza introduce una rivoluzione teorica senza precedenti nella storia della 
filosofia e, senza dubbio, la più grande rivoluzione filosofica di ogni tempo, al punto che 
possiamo considerare Spinoza, dal punto di vista filosofico, l’unico antenato diretto di 
Marx. Tuttavia, questa rivoluzione radicale è stata l’oggetto di una prodigiosa rimozione 
storica e della filosofia spinozista ne è stato pressappoco ciò che ne è stato e ne è ancora, 
in certi paesi, della filosofia marxista: essa è servita da ingiuria infamante per l’accusa 
di “ateismo”. L’insistenza con la quale il XVII e il XVIII secolo ufficiali si sono accaniti 
sulla memoria di Spinoza, la distanza che ogni autore doveva ineluttabilmente prendere 
nei suoi riguardi per avere il diritto di scrivere (cfr. Montesquieu), testimoniano non solo 
della repulsione, ma anche della straordinaria attrazione del suo pensiero. La storia dello 
spinozismo rimossa dalla filosofia, si sviluppa allora come una storia sotterranea che agi-
sce in altri luoghi, nell’ideologia politica e religiosa (il deismo) e nelle scienze, ma non 
sulla scena illuminata della filosofia visibile.7

In aggiunta al fatto che la descrizione di Spinoza come artefice della più grande rivo-
luzione mai vista nella storia della filosofia lasciava in sospeso la natura e gli obiettivi 
di questa rivoluzione, Althusser, nella stessa opera e quasi di sfuggita, osservava anche 
che era “il primo che abbia mai posto il problema del leggere, e di conseguenza dello 
scrivere”8. Per la maggior parte dei suoi lettori questa indicazione era solo un po’ meno 
enigmatica della prima. Chi, poi, ha letto Pour une théorie de la production littéraire di 
Macherey9 – un libro la cui preoccupazione principale era quella di esaminare la mate-
rialità della scrittura e di ricavare da questa analisi un resoconto critico degli approcci 

4	 L. Althusser, Sulla dialettica materialista (La diseguaglianza delle origini), in Per Marx, cit., 
p. 187.

5	 Cfr. G. Deleuze, Differenza e ripetizione, Raffaello Cortina Editore, Milano 1997, cap. 1.
6	 L’Archivio Althusser dell’IMEC contiene le Notes sur la dialectique di Althusser (20ALT/18/23), 

scritte dopo una discussione con Derrida nel 1979.
7	 L. Althusser et. al., Leggere il Capitale, a cura di M. Turchetto, Mimesis, Milano 2006, p. 189. 
8	 Ivi, p. 20.
9	 P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria, PGreco, Milano 2024.



38	  Warren Montag

esistenti riguardanti la lettura della letteratura –, ha appreso che Althusser si riferiva al 
capitolo sette del Trattato teologico-politico, intitolato L’interpretazione della Scrittu-
ra10. Macherey ha notato che il protocollo spinoziano di lettura della Bibbia ha aperto 
una serie di interrogativi sulla natura dei testi, sulla possibilità che essi contengano 
significati nascosti sotto la loro superficie, sulle norme che gli imponiamo, come con-
sistenza, coerenza e completezza. Più che tentare di conciliare i diversi, divergenti e, 
in definitiva, contraddittori insegnamenti che si trovano sulla superficie leggibile delle 
Scritture, Spinoza suggeriva che non dovremmo considerare queste differenze come 
difetti o imperfezioni, ma come effetti della storia, che è contemporaneamente dentro e 
fuori dai testi. Nel caso dei testi filosofici, l’idea che lo scopo degli studiosi sia quello 
di scoprire errori di ragionamento o argomentazioni sbagliate per poi sostituirli con 
argomentazioni migliori lascia spazio all’idea che una conoscenza adeguata di quei 
testi, più che dall’eliminazione, derivi proprio dalla spiegazione delle loro discrepanze 
e delle loro lacune. Questa era già la modalità materialista hegeliana di lettura dei testi 
filosofici. Il principio era: le opere filosofiche diventano intelligibili soltanto a partire 
delle contraddizioni che le attraversano.

Questa tesi originariamente hegeliana – ora trasformata in “lettura sintomale” –, ha 
consentito ad Althusser, Macherey e Balibar di individuare il ricorso a quei concetti 
hegeliani (su tutti, quello di tempo storico) che restavano antitetici rispetto alla proble-
matica aperta da Marx. Allo stesso tempo, il nuovo protocollo di lettura richiedeva e 
rendeva possibile un resoconto dettagliato dei conflitti propri a ogni data filosofia, com-
presa quella di Hegel. Da questo punto di vista, Althusser e Macherey potevano iniziare 
a identificare quegli elementi della filosofia hegeliana che, alla luce di una particolare 
congiuntura, parevano liberarsi dalla totalità che Hegel stesso seguitava a voler costituire 
con la propria filosofia. Le Lezioni sulla storia della filosofia del 1825-1826 iniziano con 
la non-filosofia che la filosofia deve negare per diventare se stessa: le dottrine orien-
tali o cinesi, indiane, islamiche ed ebraiche che passavano per filosofia ma che nella 
loro essenza erano anti-filosofie che minacciavano di ridurre tutto il pensiero alla vuota 
uniformità dei deserti e delle pianure che queste culture abitavano, in opposizione alle 
foreste dell’Europa centrale e settentrionale. Agli occhi di Hegel, Spinoza rappresenta 
la sublimazione della non-filosofia all’interno della filosofia stessa. È per questo che ha 
descritto la sua filosofia come un Nachklang des Morgenlandes, definizione che spesso 
viene tradotta come “eco dell’Oriente”11. Ma Nachklang può anche riferirsi a qualcosa 
che indugia, che permane, a qualcosa che ha valicato il suo tempo; mentre Morgenlan-
des, convenzionalmente inteso come “terre d’Oriente” o “Oriente”, significa letteral-
mente “terre del mattino”, in riferimento al fatto che il sole sorge a est. La scelta di questa 
parola invece di Orient, che Hegel pure usa altrove, ci ricorda che la filosofia di Spinoza 
ha indugiato oltre il suo tempo come un residuo di epoche lontane, come un’alba della 
filosofia, quando la luce aveva appena iniziato a dissipare le tenebre.

Come gli ebrei che si rifiutarono ostinatamente di riconoscere in Gesù Cristo il vero 
messia dopo il suo breve soggiorno sulla terra, Spinoza rappresenta l’incarnazione della 
non-filosofia non-europea che non solo si è rifiutata di svanire per tempo, ma è riemersa, 
travestita da pensiero moderno. Secondo Hegel, Spinoza parla il linguaggio del carte-

10	 B. Spinoza, Etica e Trattato teologico-politico, a cura di R. Cantoni, F. Fergnani, UTET, Torino 
1972, pp. 508-534.

11	 G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, vol. III, La filosofia moderna, t. 2, La Nuova 
Italia, Firenze 1964, p. 104.



Macherey e la critica della critica della dialettica	 39

sianesimo, ma lo fa solo per meglio occultare ciò che lo accomuna alle dottrine degli 
eleati, degli ebrei, degli arabi e degli induisti: cosa, questa, che riguarda soprattutto l’idea 
dell’Uno indifferenziato in cui si dissolvono tutte le esistenze individuali e particolari. 
Per Hegel, la sostanza di Spinoza è la negazione; o, meglio, è la negatività non mai ne-
gata, la negatività da intendersi come abisso dell’essere piuttosto che la sua sorgente. Per 
quanto sia indifendibile, il resoconto hegeliano sulla sostanza non è privo di significato: 
ci dice che Spinoza rappresenta l’abisso sempre più profondo del programma filosofico 
di Hegel, il cui compimento è legato, come si dice nella conclusione delle Lezioni sulla 
storia della filosofia, a quello della stessa filosofia. Così, essendo sopravvissuto al pro-
gresso della filosofia e alla necessaria universalizzazione del cristianesimo, il pensiero 
di Spinoza minaccia di indugiare oltre la fine. Unico superstite, forse, della negazione 
della negazione, quello di Spinoza è un pensiero la cui sopravvivenza rappresenterebbe 
la negazione della negazione della negazione e, quindi, il tracollo di ogni teleologia.

Dalla prospettiva teorica di Macherey, tuttavia, non è possibile opporre uno Spinoza 
materialista a un Hegel idealista. Un’operazione di questo tipo porterebbe necessaria-
mente alla soppressione delle contraddizioni, delle discrepanze e delle lacune proprie a 
entrambi i filosofi. Trasformerebbe Hegel nel suo stesso altro, modellerebbe un improba-
bile Hegel che si è in qualche modo svincolato dallo sviluppo contraddittorio che, come 
egli stesso ha affermato ripetutamente, è, precisamente, ciò che rende intelligibile la sto-
ria della filosofia. Macherey, invece, prendendo come proprio oggetto la critica di Hegel 
a Spinoza, non solo ci mostra le impasse del pensiero di Hegel, ma anche i momenti in 
cui Hegel abbandona un percorso tracciato scrupolosamente nel momento in cui vede 
che lo condurrà a Spinoza. Hegel è costretto a trovare altrove o a fabbricarsi da solo le 
idee che attribuisce a Spinoza – idee incompatibili con qualsiasi affermazione presente 
nell’Etica, in particolare quelle riguardanti la sostanza e la sua relazione con gli attributi 
e i modi. E tuttavia, Macherey non è interessato a correggere l’imprecisa lettura hegelia-
na dell’Etica: l’ipotesi che guida la sua analisi, piuttosto, sta nel fatto che i punti in cui 
Hegel è più critico nei confronti di Spinoza non sono solo quelli in cui il resoconto che 
fa delle argomentazioni effettive di Spinoza è in netto contrasto con ciò che Spinoza dice 
esplicitamente. Ancora più importanti, sono i punti in cui la stessa traiettoria teoretica di 
Hegel tende a convergere con quella di Spinoza.

A differenza di Hegel, Spinoza non si limita a lasciar traccia delle sue a volte bru-
sche interruzioni teoriche. Di più – attraverso varianti della frase: sed de his satis (ma 
di ciò tanto basta) –, le marca come punti di un’impasse. A volte dichiara di tornare 
sull’argomento che sta trattando, ma raramente mantiene la promessa. Forse, ancora 
più sorprendente, è il fatto che non abbia terminato alcune opere che gli hanno richiesto 
considerevoli sforzi: dal Trattato sull’emendazione dell’intelletto, che è certamente pre-
coce, al successivo Compendio di grammatica ebraica e, ancor più significativamente, 
il Tractatus politicus. È soprattutto in quest’ultimo caso che il sed de his satis è seguito 
dall’aggiunta editoriale: reliqua desiderantur (il resto manca), una noterella postuma 
che drammatizza i ritmi spezzati e i lunghi silenzi, le deviazioni e i vicoli ciechi propri 
dell’esperienza di scrittura e di pensiero, o di pensiero attraverso la scrittura. Tentando di 
fondare o di rifondare la filosofia politica in base alle sue famose ridefinizioni dei termini 
politici (il diritto è co-estensivo al potere e il potere dell’imperium o dell’imperator è il 
potere della moltitudine), Spinoza, con più o meno successo, è riuscito a riconfigurare 
le teorie delle forme di governo monarchiche e aristocratiche alla luce di quei postulati. 
L’esposizione della terza forma di governo, quella democratica, dichiarata superiore alle 



40	  Warren Montag

altre nel capitolo sedici del Tractatus theologico-politicus, ha lo spazio di un frammento 
relativamente breve ma lungo abbastanza da fornire una chiara visione delle contraddi-
zioni in cui Spinoza si è imbrigliato, e che di colpo gli hanno fatto abbandonare la linea 
di ricerca. Ecco che, così, Spinoza riconosce gli ostacoli che hanno bloccato il movi-
mento del suo pensiero e hanno impedito il completamento del Tractatus politicus: sed 
de his satis. Il suo gesto è ancora più degno di nota dal momento che alcuni di questi 
ostacoli sono sorti a partire dalle sue argomentazioni. È come se, senza saperlo, Spinoza 
avesse edificato un muro contro il quale il suo stesso pensiero politico si trovava in stato 
di interdizione. Pochi filosofi suoi contemporanei furono in grado, o ebbero l’onestà di 
identificare i punti d’arresto dei suoi avanzamenti teorici; così facendo, rese possibile ad 
altri, in un momento successivo e in una congiuntura diversa, tornare sui problemi che 
aveva tracciato, se non altro per sostituirli con altri.

Riferendosi all’Althusser degli Elementi di autocritica12 (più precisamente, alle sue 
osservazioni sul paradosso della ripetizione anticipata di elementi chiave della filosofia 
hegeliana da parte di Spinoza), Macherey insiste su un avvicinamento di Spinoza e He-
gel non riducibile alla loro somiglianza e alle loro similitudini. È come se essi, o forse 
parti del loro pensiero, formassero un singolare composto individuale definibile, a voler 
seguire le osservazioni contenute in Etica II, DEF.10, dalla sua capacità di produrre 
effetti. Ma questo accostamento non si basa solo sul principio della convenientia, cioè 
dell’accordo o della compatibilità. O se lo è, questo accordo è l’effetto di vincoli impo-
sti da uno specifico rapporto di forze opposte. In effetti, si potrebbe descrivere questa 
cosa singolare formata dalla relazione Hegel-Spinoza come qualcosa di costituito da 
una molteplicità di forze dispiegate nella forma di una contraddizione surdeterminata 
definita dall’ineguaglianza che le è propria. Non c’è dubbio che, come hanno notato Al-
thusser e Macherey, Hegel aderisca alla filosofia dell’immanenza che contraddistingue 
l’opera di Spinoza: il rifiuto della trascendenza, il riconoscimento dell’immanenza del 
diritto nel potere, la difesa della conoscenza contro la richiesta che la sua validità venga 
determinata da procedure di certificazione, il fatto che essa non sia semplicemente vera 
(o nel vero), ma certa. Ma i loro punti di contatto sono quelli da cui Hegel, proprio sulla 
base della comunanza che li avviluppa, lancia i suoi attacchi a Spinoza (soprattutto 
nelle Lezioni sulla storia della filosofia): lo spinozismo, sostiene Hegel, è una variante 
del cartesianesimo in virtù del suo dualismo. Ci sono solo due attributi dell’unica so-
stanza, il pensiero e l’estensione. Inoltre, gli attributi sono emanazioni, cioè espressioni 
degradate dell’Uno che precede tutte le particolarità, le quali sono prive della realtà che 
esso solo possiede.

È interessante notare che nelle Lezioni, in uno dei resoconti più lunghi dedicati a un 
singolo filosofo, la parola “immanenza”, intesa come sostantivo o come aggettivo, com-
paia soltanto una volta. Nella sezione su Spinoza, Hegel cita Etica I, P.18: “Dio è la causa 
immanente di tutte le cose e non già transitiva (transiens)”13, solo per dirci che in Spino-
za non può esserci alcuna causa. La sostanza è una perpetua dispersione di se stessa nei 
suoi attributi e modi. Le sue creazioni non sono di natura teleologica, cioè prodotte da un 
soggetto libero che decide e determina il fine che una cosa è destinata a realizzare. Esse, 
piuttosto, sono di natura meccanica, sono parte di un processo naturale che non coinvol-
ge alcun soggetto. Hegel usa una frase straordinaria per cogliere quello che considera il 

12	 L. Althusser, Elementi di autocritica, Feltrinelli, Milano 1975.
13	 G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, cit., p. 120.



Macherey e la critica della critica della dialettica	 41

problema fondamentale della concezione spinoziana della sostanza come Urgrund. Lo 
fa, però, non nel capitolo su Spinoza, ma nella trattazione dedicata a Locke, qualche voce 
più avanti. Non è quindi un caso che pochi studiosi abbiano fatto riferimento a questa 
frase. Volontariamente o meno, essa è in qualche modo oggettivamente nascosta. Citerò 
l’originale tedesco e poi riporterò la traduzione:

Spinoza hat dem Negativen Unrecht getan; es kam daher zu keiner immanenten Be-
stimmung, alles Bestimmte geht zugrunde.

Letteralmente:

Spinoza ha fatto torto a questo negativo; egli in tal modo non pervenne ad alcuna de-
terminazione immanente, anzi nel suo sistema tutto quel ch’è determinato, individuale, 
perisce.14

Macherey, pienamente consapevole del rifiuto perentorio di Hegel verso la nozione 
spinoziana di causalità immanente – che considerava nient’altro che una copertura per 
la più impoverita possibile nozione di negazione in quanto perdita irreversibile, sostan-
za incapace di fungere da Urgrund di un progresso implacabile verso l’assoluto –, ha 
osservato che alla base della tesi appena riportata vi sia una frase che oggi, in parte 
proprio grazie a Hegel, viene considerata come imprescindibile per la comprensione 
delle argomentazioni che stanno alla base dell’Etica: omnis determinatio est negatio, 
ogni determinazione è una negazione15. Macherey ci ricorda che questo enunciato non 
si trova nell’Etica ma nella lettera 50 della corrispondenza di Spinoza, e non proprio 
nella forma datane da Hegel. Infatti, “l’uso che ne fa ha comunque una precisa precon-
dizione nel fatto di essere separato dal suo contesto e preso assolutamente, come una 
formula quasi magica nella quale l’intero spinozismo, con le sue contraddizioni, le sue 
promesse e i suoi fallimenti, si trova in qualche modo riassunto”16. Macherey, nonostante 
questa caratterizzazione, rinuncia a qualsiasi tentativo di enfatizzare “il suo carattere 
artificioso” ma sottolinea come sia necessario “sapere quale ragionamento ha indotto 
Hegel ad attribuire questa frase a Spinoza e a farne il motivo e l’indice principale della 
loro divergenza”17. Questo enunciato deve essere inteso come assolutamente reale, come 
qualcosa “che funziona da qualche parte tra Spinoza e Hegel e nel quale la contraddizio-
ne tra le loro filosofie assume una forma visibile”18.

Per cominciare, l’enunciato secondo cui “ogni determinazione è una negazione”, so-
prattutto nella forma datane da Hegel, avrebbe potuto avviare un loro effettivo avvi-
cinamento. Non rileva forse il riconoscimento del potere del negativo, in particolare 
del suo potere di mettere in moto proprio quella sostanza che Hegel ha regolarmente 
descritto come immobile e inerte? Non rappresenta il primo passo di un percorso che 
deve necessariamente concludersi con la negazione della negazione, con la perdita e il 
recupero dell’essere, con il ritorno a sé dell’essere che gli conferisce la sua concretezza? 
Inoltre, se è vero che la determinazione è negazione, la sostanza, in quanto assoluto che 

14	 Ivi, p. 151.
15	 Cfr. ivi, p. 121.
16	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 121.
17	 Ibidem.
18	 Ivi, p. 122.



42	  Warren Montag

è indeterminato poiché precede la determinazione, non può essere intesa come avente 
un’esistenza positiva che viene negata nel momento dell’esteriorizzazione di tutto ciò 
che essa emana? Ma Hegel rifiuta anche questa possibilità, vedendo nel principio della 
sostanza come causa sui, non l’auto-produzione della sostanza, ma il principio della sua 
auto-eliminazione:

In pari maniera nella rappresentazione orientale dell’emanazione l’assoluto è la luce 
che illumina se stessa. Se non che non s’illumina soltanto, ma si espande anche. Le sue 
espansioni sono allontanamenti dalla sua limpida chiarezza; le creazioni susseguenti son 
più imperfette che le precedenti dalle quali provengono. L’espandersi è preso unicamente 
come un accadere, il divenire soltanto come una progressiva perdita. Così l’essere si 
offusca sempre più, e la notte, il negativo, è l’estremo termine della linea, che non torna 
più nella prima luce.19

Hegel non prende mai in considerazione nemmeno la possibilità di intendere l’assolu-
to come un’esistenza positiva che viene negata e che può essere rinegata nel movimento 
del suo ritorno a se stessa, nonostante i vantaggi che una tale lettura possa offrirgli dal 
punto di vista della sua concezione della storia della filosofia. Avrebbe potuto, ad esem-
pio, fare di Spinoza l’adombramento di se stesso, conformemente a una lettura tipologica 
familiare a tutti i cristiani, come quella secondo la quale Mosè era il tipo, la prefigura-
zione di Paolo. Hegel, invece, vede in Spinoza un’eccezione al tempo necessariamente 
lineare e successivo della storia, un residuo dell’Oriente e dell’ebraismo, qualcosa che 
appartiene al passato ma che vaga nel tempo con totale noncuranza per la cronologia. 
Invece di considerarlo come una sorta di propria prefigurazione imperfetta (di cui è arri-
vato a correggere gli errori), e nonostante nelle Lezioni lo collochi tra Cartesio e Male-
branche, Hegel fa un resoconto di Spinoza che rende impossibile iscriverlo all’Oriente 
o all’Occidente, agli antichi o ai moderni, all’ateismo o al misticismo. La filosofia di 
Spinoza è l’espressione di un nulla da cui non può venir nulla, per citare l’inizio della 
Scienza della logica, e, allo stesso tempo, è una dottrina la cui potenza la spinge fuori 
dalla teleologia della storia del concetto. Senza posto nel dispiegamento del concetto, 
senza posto in assoluto, Spinoza pensa dal di fuori di ciò che non ha un fuori – è una figu-
ra inassimilabile e indefinibile, una sfida permanente all’Urgrund del pensiero di Hegel.

Abbiamo preso in considerazione la tesi hegeliana secondo la quale è il rifiuto del 
concetto di negazione della negazione a far fallire la filosofia di Spinoza (un concetto 
necessario alla coerenza del suo sistema ma che sarebbe apparso sul palcoscenico del-
la storia solo con Hegel stesso). A questo punto, vorrei esaminare questo concetto nel 
suo rapporto con una nozione altrettanto, se non più familiare: quella di contraddizio-
ne. Come nota Macherey, la familiarità del concetto di negazione della negazione è in 
gran parte dettata dalla sua associazione alla famosa triade che funge da “hegelismo dei 
poveri”20 (un’espressione che Althusser ha preso in prestito da Engels): 

È lo schema formale della triade, al quale la presentazione dell’hegelismo è troppo 
spesso ridotta e che lo stesso Hegel ha espressamente respinto: prima un essere dà la sua 
presenza immediata, poi la sua negazione, cioè il riconoscimento dell’altro che infrange 

19	 G.W.F. Hegel, Scienza della logica, vol. II, Laterza, Roma-Bari 2004, p. 607.
20	 L. Althusser, Introduzione al I libro del Capitale, a cura di M. Ciampa, Pratiche, Parma-Lucca 

1977, p. 44.



Macherey e la critica della critica della dialettica	 43

quell’immediatezza e infine una nuova negazione che si “aggiunge” alla precedente, se 
così si può dire, o la considera come oggetto, e la annulla, reintegrando l’essere iniziale 
nella sua identità aumentata da tutto ciò che essa è diventata, da tutto ciò che essa ha “ap-
preso” nella successione di tali episodi.21

In un certo senso, quindi, il significato e la funzione della negazione diventano chiari 
solo nella negazione della negazione, emergono pienamente solo nel momento in cui 
ciò che è stato liberato e reso dalla prima negazione viene restituito al primo momento 
positivo che ora è più ricco di quanto fosse prima.

La dialettica, allora, deve funzionare come principio ordinatore della successione dei 
momenti storici, in modo tale che ciò che viene dopo sia sempre superiore a ciò che lo 
precede secondo un sistema di criteri immanenti alla storia in quanto tale? Da questo 
punto di vista la contraddizione è, simultaneamente, la garanzia del movimento contro la 
minaccia della stasi e dell’immobilità, e il mezzo per limitare questo movimento, impe-
dendogli di disturbare l’ordine della successione delle totalità. Inoltre, la contraddizione 
funge anche da principio ordinatore del sistema sincronico interno al momento storico. 
Essa diventa il principio di intelligibilità che consente di trascinare nella propria orbita 
tutti i conflitti possibili, funzionando in definitiva come una forza unificante che assicu-
ra al momento storico la sua coerenza. È una dialettica che risolve e riconcilia. I suoi 
conflitti sono solo mezzi per il raggiungimento di un ordine superiore, sono le astuzie 
del progresso della ragione. È una dialettica al cui smembramento del presente non può 
resistere nessuna materialità. È proprio qui che, secondo Macherey, incontriamo la tesi 
di Hegel secondo la quale ciò che è necessario ma è assente nell’Etica di Spinoza è la 
concettualizzazione della sostanza come soggetto. Ed è qui, precisamente, che dobbiamo 
porre la domanda:

Il “soggetto” hegeliano non è forse l’immagine riflessa del soggetto della ragione clas-
sica? Immagine critica probabilmente, che rivela le insufficienze di una razionalità astrat-
ta e la scompone. Ma nient’altro che un’immagine, legata ancora al modello da cui dipen-
de e del quale riproduce a suo modo le caratteristiche essenziali. Hegel dunque, rispetto 
al pensiero tradizionale che egli critica, compierebbe solo uno spostamento, ponendo in 
una fine, non meno assoluta del cominciamento dal quale era stata sradicata, l’illusione di 
una razionalità ideale, libera da ogni materialità nel suo non ammettere nessun elemento 
che gli sia esterno.22

La dialettica hegeliana assume la forma di un soggetto originario risvegliato nell’es-
sere dalla sua alienazione, dalla mancanza originaria del soggetto, dalla mancanza di se 
stesso che rende necessario il proprio ritrovamento, dal movimento con cui il soggetto 
via via raccoglie e assimila nella totalità che è il suo fine e la sua meta ciò che ha per-
duto. La sostanza come soggetto è la sostanza dotata di un’intenzione e della volontà di 
attuarla: il ritorno a sé è contemporaneamente un’interiorizzazione delle parti perdute 
di sé, cioè delle manifestazioni che ne sono scaturite, parti che devono essere ritrovate 
e ordinate nella gerarchia necessaria alla coerenza del tutto. La dialettica di Hegel, tut-
tavia, incarna una contraddizione inevitabile che diventa visibile solo nel momento in 
cui il lungo percorso di ritorno a se stesso del Concetto si completa, nel momento in cui 

21	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., pp. 126-127.
22	 Ivi, p. 213.



44	  Warren Montag

l’origine viene riassorbita nella fine da cui proviene. Le contraddizioni si risolvono, ma 
solo al prezzo di cedere il passo a nuove contraddizioni irrisolte, come se il superamento 
di una contraddizione producesse necessariamente una nuova contraddizione irrisolta, 
cosa che implicherebbe una sequenza infinita ed eterna di contraddizioni. Ma se fosse 
così, il lavoro del negativo sarebbe un processo senza soggetto né fine di infinite con-
traddizioni. Per approfondire questa nozione potremmo chiederci, come fa Macherey, 
per quale motivo le contraddizioni debbano muoversi in fila indiana, una per una. E se, 
in assenza di una forma invariante, le contraddizioni producessero più di un insieme di 
elementi contraddittori, o se producessero contraddizioni i cui elementi non si limitasse-
ro ad essere soltanto due? Sono domande che all’interno del sistema teorico di Hegel non 
possono trovare risposta. Il lavoro del negativo esiste ed è determinato dalla causa finale, 
il Concetto, e il Concetto può essere solo una vuota astrazione se gli manca “la serietà, il 
dolore, la pazienza e il travaglio del negativo”23. Deve sperimentarsi “nell’essere-altro e 
nell’estraneazione” e “nel superamento di questa estraneazione”24.

Al termine di Hegel o Spinoza, Macherey si concentra sulla contraddizione che mette 
Hegel contro se stesso. È una contraddizione la cui complessità suggerisce che siamo in 
presenza della contraddizione surdeterminata che le opere principali di Hegel cercano 
preventivamente di escludere.

Il “lavoro del negativo” ha per oggetto il negativo stesso che cancella. Contro i filosofi 
impazienti e le logiche incomplete, che sopprimono la contraddizione nel loro fondamen-
to o nel loro cominciamento, bisogna scommettere sul trionfo della contraddizione su se 
stessa, che la fa sparire in quella fine della quale essa non è altro che una manifestazione: 
per il concetto, la via aperta dalla negazione assoluta è anche la promessa di accedere 
all’infinito.25

Ma l’incontro tra Spinoza ed Hegel, che per Macherey produce idee originali che non 
appartengono né all’uno né all’altro ma ad entrambi, non invalida l’idea della dialettica.

Per Hegel il pensiero di Spinoza non è ancora abbastanza dialettico. E se lo fosse già 
troppo? O se almeno lo fosse in un modo inaccettabile per Hegel? La decisa negazione di 
questa dialettica – diciamo, per farla breve: di una dialettica senza teleologia – alla quale 
Hegel procede con l’intermediazione di Spinoza, è proprio il suo modo per incontrare 
nello sviluppo del proprio pensiero un ostacolo invalicabile, l’ostacolo di un discorso di 
cui non bisogna affermare che non è ancora hegeliano, ma che non lo è già più. È così che 
la presentazione evoluzionista della storia della filosofia va in frantumi.26

In questo senso, Macherey ha tracciato una linea di demarcazione che separa Hegel da 
se stesso, dal proprio spinozismo, da uno spinozismo per molti versi opposto a quello che 
pretende di trovare in Spinoza. Eppure, questo spinozismo che diviene percepibile solo 
quando Hegel non parla di Spinoza ma lo imita nel senso dell’imitazione degli affetti di 
Etica III, P.27, si modifica nello stesso processo di imitazione. Per riprendere l’esempio 
riportato sopra, nella lunga e apparentemente esaustiva sezione delle Lezioni dedicata a 
Spinoza, Hegel impiega la nozione di immanenza senza spiegare o anche solo riconosce-

23	 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, vol. I, La Nuova Italia, Firenze 1973, p. 14.
24	 Ibidem.
25	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 216.
26	 Ivi, pp. 18-19.



Macherey e la critica della critica della dialettica	 45

re il ruolo che essa svolge nel pensiero di Spinoza. Nell’intero terzo volume delle Lezioni 
del 1825-1826 (dedicato alla filosofia medievale e alla filosofia moderna, compreso Spi-
noza), il termine “immanenza” non compare mai, mentre il termine “immanente” com-
pare solo sei volte (in altre edizioni compare quindici volte). Nella Scienza della logica, 
invece, “immanente” compare 232 volte, “immanentemente” 20 volte e “immanenza” 2 
volte. È una discrepanza che meriterebbe di essere esaminata da vicino, cosa impossibile 
in questa sede. Nondimeno, Hegelsembrerebbe aver scritto una storia della filosofia non 
come hanno fatto altri – cioè per trasformare questa storia nella preistoria del proprio 
pensiero –, ma, proprio al contrario, per negare l’esistenza di una tale preistoria e inter-
pretare i filosofi verso i quali è più debitore in modi che servono a oscurare il suo debito 
verso di essi. Nel caso di Spinoza, ciò che Hegel deve reprimervi è la possibilità che le 
sue opere, diventando intelligibili, inizino a fornire le risposte alle domande che pone. 
Hegel, talvolta, pare avviare una campagna preventiva per l’esclusione di una tale lettura 
attraverso quella che Macherey chiama un’interpretazione sorprendentemente imprecisa 
dei testi, un’interpretazione che spesso contraddice le parole delle opere spinoziane. La 
questione della dialettica con cui Macherey conclude il suo studio rappresenta chiara-
mente un’eccezione agli esempi di fraintendimento hegeliani citati sopra. Sembrerebbe 
essere appannaggio esclusivo di Hegel, anche se la sua difesa della teleologia e della 
negazione della negazione è in parte fondata sull’esclusione della nozione spinoziana 
di causalità immanente. E se tale argomentazione è valida, perché preservare o ripri-
stinare la nozione di dialettica, dato il suo legame apparentemente indissolubile con la 
teleologia, uno degli ostacoli epistemologici più rilevanti per una conoscenza adeguata 
della storia umana? La risposta sta nel fatto che la dialettica di Hegel si oppone solo in 
parte alla nozione spinoziana di immanenza. È proprio questa nozione che Hegel, senza 
il minimo riferimento a Spinoza, mobilita nella sua critica alla dialettica trascendentale 
di Kant e all’idea dei limiti necessari della conoscenza. Per Hegel, l’unica dialettica con-
cepibile è una dialettica immanente. All’inizio della Scienza della logica, egli ci chiede 
di rinunciare alle forme di trascendenza in quanto forme di rinuncia al mondo, e di 
“vive[re] nel dialettico”27, cioè nel movimento infinito della contraddizione senza riso-
luzione finale. Una dialettica senza teleologia è una dialettica che rende intelligibile la 
molteplicità dei conflitti e degli scontri che si manifestano nella vita sociale, compresa la 
lotta di classe nella sua irriducibile complessità, senza tentare di spiegarli o di ridurli a un 
ordine sincronico o diacronico. Potremmo pensare a una dialettica materiale o materiali-
sta come all’auto-conoscenza di coloro la cui lotta rende impossibile negare l’esistenza 
della lotta. Ritornare a Hegel dal luogo occupato da Macherey significa scoprire un altro 
Hegel, l’altro di Hegel, l’altro termine della contraddizione che fa della sua filosofia la 
filosofia che è.

[tr. it. di Giacomo Clemente]

27	 G.W.F. Hegel, Scienza della logica, cit., p. 39.





VERUM INDEX SUI ET FALSI
Étienne Balibar

Per questa conferenza celebrativa di Hegel o Spinoza di Pierre Macherey, adatterò in 
inglese una presentazione orale che avevo offerto nel 2015 in occasione di una preceden-
te celebrazione dello stesso libro, organizzata congiuntamente da Filippo Del Lucchese, 
Chantal Jaquet, Warren Montag, Pierre-François Moreau e Pascal Sévérac alla Sorbona. 
Il titolo è rimasto invariato, nell’originale latino.

Hegel o Spinoza è stato pubblicato per la prima volta in francese, nella collana cre-
ata e diretta da Louis Althusser, nel 1979. È ormai un classico, mai scomparso dalle 
liste di lettura accademiche di tutto il mondo. La sua tesi provocatoria (che Spinoza in 
realtà “confutava” in anticipo l’interpretazione della sua filosofia proposta da Hegel) è 
diventata un modello per tutta una serie di letture che affrontano le opere filosofiche sub 
specie actualitatis. Certamente può essere utilizzata a prescindere dalla congiuntura in 
cui è stata scritta, e tuttavia la conoscenza di questa può contribuire alla comprensione 
delle sue intenzioni e delle sue poste in gioco. Un’indicazione di questa dipendenza è 
data dalla prefazione di Macherey alla nuova edizione del 1990, che “ribalta”, per così 
dire, le conclusioni della prima.

Esaminerò questa congiuntura attraverso la seguente lente: il legame che si può stabi-
lire tra la celebre frase spinozista: verum index sui et falsi (a cui Macherey fa riferimento 
nella sezione del suo libro su “Idea adeguata e idea inadeguata”1), e quella che era 
stata la “problematica” del “gruppo Spinoza” formato da Althusser e dai suoi studenti 
tra la fine degli anni Sessanta e l’inizio degli anni Settanta2. Nei suoi Elementi di au-
tocritica del 1974, Althusser scrive: “Se non siamo stati strutturalisti possiamo, adesso, 
confessare perché: perché siamo sembrati esserlo, ma non lo siamo stati, perché dunque 
è accaduto questo singolare malinteso, da cui sono stati tratti interi libri. Siamo stati 
colpevoli di una passione ben altrimenti forte e compromettente: siamo stati spinoziani. 
A modo nostro, naturalmente”3. Ma chi è esattamente questo “Noi”? Come minimo 

1	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 75.
2	 I due libri fondatori, Per Marx (del solo Althusser) e Leggere il Capitale (di Althusser e di alcu-

ni suoi discepoli), furono entrambi pubblicati nell’autunno del 1965. Per una teoria della pro-
duzione letteraria di Macherey, che per molti aspetti costituisce il “terzo volume” di Leggere 
il Capitale e comunque un complemento essenziale della stessa ricerca, raccoglie i saggi scritti 
nel ’65 e ’66 (cfr. P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria, PGreco, Milano 
2024).

3	 L. Althusser, Elementi di autocritica, Feltrinelli, Milano 1975, pp. 27-28. Più avanti, nello 
stesso testo, si legge quanto segue: “Mi accontenterò di un ultimo tema: quello del famoso 



48	  Étienne Balibar

deve includere Macherey, e persino concedergli un posto centrale… infatti possiamo 
tranquillamente sostenere che senza il contributo di Macherey, “Noi” non saremmo mai 
stati spinozisti – o non allo stesso modo4. Sarebbe quindi troppo semplicistico vedere 
nel libro di Macherey del 1979 la realizzazione posticipata della formula di Althusser 
secondo cui “[n]ella ripetizione anticipata di Hegel da parte di Spinoza, abbiamo cercato 
e creduto di discernere a quali condizioni una filosofia potrebbe produrre effetti a servire 
al materialismo, sotto le proclamazioni e i silenzi, […] grazie […] al dispositivo teorico 
delle sue tesi, in breve, grazie alle sue posizioni”5. Si tratta piuttosto di rivelare la reci-
procità (ma anche, in parte, la tensione) tra le formulazioni di Althusser e Macherey nel 
primo periodo. La loro posta in gioco riguarda il “materialismo”, certo, ma soprattutto la 
“dialettica”. E mi sembra che siano ancora importanti per i nostri usi attuali di Spinoza, 
Hegel, Marx – separatamente o insieme.

Mettiamo a confronto due testi. Il primo, che devo citare a lungo con alcuni tagli, pro-
viene da Hegel o Spinoza, nella sezione finale del capitolo sul more geometrico (“Idea 
adeguata e idea inadeguata”). A pagina 66, leggiamo:

Ne deriva una conseguenza importantissima: un’idea non può essere più o meno 
adeguata alla maniera di una rappresentazione che imita più o meno bene il suo mo-
dello e che può essere valutata secondo questo grado di conformità. La teoria dell’i-
dea adeguata elimina dall’ordine della conoscenza ogni normatività e nel contempo 
impedisce il ritorno dell’illusione finalista che assilla le teorie classiche della cono-
scenza. L’idea è completamente adeguata nella misura in cui è così necessariamente e 
in assenza di ogni intervento di un libero arbitrio: è questa la chiave della sua oggetti-
vità. Ciò è espresso da Spinoza in una formula provocatoria: “tutte le idee, in quanto 
sono riferite a Dio, sono vere”. “In quanto sono riferite a Dio” significa nel loro 
essere comprese secondo la necessità causale di quel processo che le ha generate. Da 
questo punto di vista, tutte le idee sono adeguate; tutte le idee sono vere. Tutte le idee 
comprese le idee inadeguate o confuse; anche le idee false sono a loro modo vere. 
Per questo motivo Spinoza scrive: “verum index sui et falsi”. Nella natura stessa del 
vero c’è qualcosa che fa riferimento alla possibilità di errore e che la spiega […] In 

‘verum index sui et falsi’. Ho detto che esso ci era parso autorizzare una concezione ricorrente 
della ‘rottura’. Ma non aveva solo questo senso. Affermando che ‘il vero si indica da sé e indica 
il falso’, Spinoza scartava la problematica del ‘criterio di verità’. Se si pretende di giudicare 
della verità che si possiede con un ‘criterio’ qualunque, ci si espone al problema del criterio, 
giacché esso deve essere vero, e questo all’infinito. Che il criterio sia esterno (l’adeguamento 
dello spirito e della cosa, come nella tradizione aristotelica) o interno (l’evidenza cartesiana), 
in ogni caso il criterio è da rifiutare: esso è infatti la figura di una Giurisdizione o di un Giudice 
che deve autenticare e garantire la validità del Vero. E con lo stesso movimento Spinoza scarta 
la tentazione della Verità: da buon nominalista (il nominalismo poteva allora essere, per rico-
noscimento dello stesso Marx, l’anticamera del materialismo) Spinoza parla solo del ‘vero’. Di 
fatto, la Verità e la Giurisdizione del Criterio vanno sempre di pari passo, poiché il criterio ha 
la funzione di autenticare la Verità del vero. Scartate le istamze (idealiste) di una teoria della 
conoscenza, Spinoza suggeriva allora che ‘il vero’ ‘si indica da sé’, non come Presenza ma 
come Prodotto, nel doppio senso del termine ‘prodotto’ (risultato del lavoro di un processo che 
lo ‘scopre’), come rivelantesi nella sua stessa produzione” (ivi, p. 32).

4	 Alcune indicazioni che evidenziano questo fatto si possono trovare nel libro ormai classico di W. 
Montag, T. Stolze (eds.) The New Spinoza, University of Minnesota Press, Minneapolis-London 
1997. Cfr. anche E. Delruelle, “Nous avons été spinozistes”. Spinoza et le Marxisme en France, in 
Q. Landenne, T. Storme (eds.), L’Actualité du “Tractatus” de Spinoza et la question théologico-
politique, Éditions de l’Université de Bruxelles, Bruxelles 2014.

5	 L. Althusser, Elementi di autocritica, cit., p. 30. 



Verum index sui et falsi	 49

Spinoza, invece [che in Cartesio], la teoria dell’errore è subito inclusa in quella della 
verità ed è tutt’uno con essa: anche le idee false sono idee singolari e, in un caso come 
nell’altro, il problema consiste nel sapere come siano prodotte necessariamente.6

È interessante notare che Macherey non avrebbe potuto scrivere che “la teoria dell’i-
dea adeguata elimina dall’ordine della conoscenza ogni normatività” se, invece della 
frase verum index sui et falsi (che compare nella lettera 74 di Spinoza ad Albert Burgh 
del 1675), avesse citato l’altrettanto famosa “variante” che compare nell’Etica II.43: 
veritas norma sui et falsi, spesso considerata come “significante” la stessa cosa. Per-
ché Macherey privilegia il verum index sui… unendolo a un commento dettagliato delle 
proposizioni dell’Etica II che riguardano le idee vere e false, e la dipendenza di questa 
opposizione dalla più fondamentale dottrina dell’adeguatezza? Per due motivi, presu-
mo: perché è più frequente nelle discussioni dell’idealismo tedesco, da Jacobi in poi7; 
e perché è quella scelta da Althusser quando, insieme all’habemus enim ideam veram 
del Trattato sull’emendazione dell’intelletto, vuole indicare l’opposizione tra la filosofia 
della produzione della conoscenza di Spinoza e le “teorie classiche della conoscenza”, 
che cercano una garanzia a priori per l’accesso alla verità, sia essa trascendentale, me-
tafisica o addirittura dialettica8.

Da qui l’importanza di un altro testo, che cronologicamente viene prima: nella Pre-
fazione a Leggere il Capitale (1965), Althusser aveva fatto due volte riferimento a un 
importante articolo appena pubblicato da Macherey (probabilmente in accordo con lui), 
À propos de la rupture, selezionando le seguenti frasi:

Una scienza progredisce, cioè vive, solo grazie all’estrema attenzione che presta ai 
punti in cui è teoricamente fragile. In base a questi criteri, essa dipende meno […] da ciò 
che sa che da ciò che non sa; il suo presupposto assoluto è concentrarsi su questo ignoto, 
e porlo in modo rigoroso come un problema. Ma l’ignoto di una scienza non è ciò che l’i-
deologia empirista pensa […] ma per eccellenza […] tutto ciò che in essa “suona vuoto” 
a un orecchio attento, nonostante la sua pienezza.9

6	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., pp. 74-75.
7	 Si veda G. Stieg, Goethe et Spinoza, in “Revue germanique internationale”, vol. 12, 1999, pp. 

63-75.
8	 L. Althusser, Elementi di autocritica, cit., p. 20: “Dietro questo travestimento dell’errore in 

ideologia restava un fatto: la dichiarazione d’opposizione tra la verità e l’errore, e questo 
è oggettivamente uno dei sintomi della nascita, del sorgere di una scienza (quando si tratta 
veramente di una scienza). Senza dubbio, per quanto si dica, io non ero legato ad un’opposi-
zione ‘non dialettica’ della scienza e dell’ideologia: mostravo infatti che questa opposizione 
era ricorrente, dunque storica e dialettica, poiché è solo a condizione d’aver ‘scoperto’ e 
‘acquisito’ la ‘verità’ che lo scienziato può allora, e solo allora, da questa posizione con-
quistata, volgersi alla preistoria della scienza e qualificarla, in tutto o in parte, come errore, 
come ‘tessuto di errori’ (Bachelard), anche se vi riconosce delle verità parziali da considerare 
eccezioni o delle anticipazioni da raccogliere (ad esempio: l’Economia classica, il Socialismo 
utopistico): ma anche queste eccezioni sono possibili solo perché le verità parziali e le antici-
pazioni della preistoria sono allora riconosciute e identificate come tali a partire dalla verità 
infine scoperta e posseduta. ‘Habemus enim ideam veram…’ (Spinoza). È in effetti in quanto 
(enim) possediamo (habemus) un’idea vera che… Possiamo anche dire: ‘Verum index sui et 
falsi’; il vero si indica da sé e indica il falso; dunque il riconoscimento dell’errore (come pure 
delle verità parziali) è la ricorrenza del vero”.

9	 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, in Id. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, Mila-
no 2006, p. 28.



50	  Étienne Balibar

E soprattutto:

Il fatto che questo ci costringa a porre il problema della “rottura epistemologica” […] 
anche per Marx accresce notevolmente il nostro compito […] dobbiamo pensare (in 
modo del tutto inedito) il rapporto tra una scienza e l’ideologia che l’ha fatta nascere e 
che continua ad accompagnarla silenziosamente più o meno per tutta la sua storia […] 
una tale osservazione ci pone di fronte al problema di una scienza che non è una scienza, 
ma un’ideologia che non è una scienza. Tale constatazione ci mette di fronte alla consta-
tazione che ogni scienza […] può essere pensata solo come una “scienza dell’ideologia”, 
[questo fatto] ci sconcerterebbe, se non fossimo avvertiti della natura dell’oggetto della 
conoscenza, che può esistere sotto forma di ideologia solo nel momento della costituzione 
della scienza che ne produrrà la conoscenza nella modalità specifica che la definisce.10

Si può subito notare che, laddove Althusser, citando Macherey in nota, utilizza il ter-
mine scienza, ed elabora il processo “epistemologico” della “costituzione della scienza” 
e le tracce o la “continuazione” che esso comporta, Macherey utilizzava sistematica-
mente il termine teoria o subordinava il termine scienza alla categoria più generale di 
“teoria”:

Spinoza è veramente il primo ad aver formulato teoricamente il rapporto tra teoria e 
ideologia: il punto essenziale è che si tratta di un rapporto vero. Se la teoria è sempre te-
oria dell’ideologia, e se la conoscenza del terzo tipo ha sempre bisogno della conoscenza 
del primo tipo, è proprio perché un’idea è tanto reale quanto intelligibile.11

Nel suo articolo originale, Macherey aveva scritto che “forse Althusser avrebbe do-
vuto sviluppare le allusioni che ha fatto due volte a Spinoza”; ma, nel suo commento 
retrospettivo del 1999, che suona terribilmente autocritico (dichiarandolo un testo “teo-
reticista” e rimproverandogli un “tono da maestro di scuola”), si trovano alcuni chiari-
menti chiave:

Era quantomeno bizzarro presentare questa replica della “filosofia positiva” di Au-
guste Comte come il nec plus ultra di un marxismo “teorico” […] Bachelard, Koyré, 
Canguilhem, Foucault che diventano maestri di marxismo, fatemi il piacere. Ancora più 
incongruo, aver fatto di Spinoza un partner in questa operazione…12

E continua:

Questo ci permette di capire che tipo di uso facevamo allora della filosofia di Spinoza, e 
perché ci interessava tanto: la usavamo come un’arma che rivolgevamo contro una rappre-
sentazione meccanica del rapporto tra il reale e il pensiero […] e vedevamo nello spinozi-
smo uno strumento per introdurre una certa dose di dialettica interna nella comprensione 
di questo rapporto. Può sembrare strano, ma il gancio che coglievamo nella dottrina di 

10	 Ivi, p. 44. Cfr. anche P. Macherey, À propos de la rupture, in Histoires de dinosaure. Faire de la 
philosophie (1965-1997), PUF, Paris 1999, pp. 9-34. L’articolo di Macherey è stato pubblicato 
originariamente su “La Nouvelle Critique” (n. 166) nel maggio 1965. Lo stesso Macherey l’ha 
inserita con un commento retrospettivo nell’antologia dei suoi saggi Histoires de dinosaure, dove 
le due formule selezionate da Althusser si trovano alle pagine 16 e 18.

11	 Ibidem.
12	 Ivi, p. 23.



Verum index sui et falsi	 51

Spinoza era una tendenza dialettica che credevamo di trovare in essa […]. In altri termini, 
non vi vedevamo tanto un’ontologia naturalista che produceva effetti etici specifici, quanto 
un’epistemologia storica in potenza, il cui sviluppo avrebbe distrutto le strutture della teoria 
classica della conoscenza basata sull’opposizione del soggetto e dell’oggetto […]. Abbiamo 
letto l’Etica […] privilegiando la Parte II […] perché speravamo di trovarvi una definizione 
del pensiero immediatamente articolata con una certa pratica della filosofia.13

Quale esattamente? È stato anche chiamato “il lavoro del (concetto)”, illustrando una 
“concezione della filosofia come pratica”:

Che cos’è un confronto di idee? […] Non è forse un confronto interno che mette in evi-
denza la modalità con cui si propongono posizioni antitetiche, dove uno standard comune 
esiste solo se si determinano certe precise condizioni, che non precedono il dibattito, ma ne 
derivano? In un certo senso recuperiamo qui l’idea di Spinoza, quando dichiara che “il vero 
indica se stesso e il falso (verum index sui et falsi), allo stesso modo in cui una luce che illu-
mina se stessa illumina anche le tenebre”: il che significa che il rapporto tra vero e falso non 
è simmetrico, poiché solo il vero ha il potere di rivelare la non verità del falso che è anche, 
paradossalmente, la sua verità in quanto falsità, poiché la negazione o la privazione non è 
nulla “in sé’, quindi non può appropriarsi di sé. Alla fine, siamo portati a pensare che il falso 
sia solo una forma o una modalità del vero, un avatar della sua espressione o esposizione, 
che avviene in relazione all’ordine dell’esposizione e all’interno del suo quadro, dove viene 
introdotto attraverso un’operazione retroattiva. Althusser diceva che, nella formula di Spinoza 
verum index sui et falsi, l’elemento decisivo per il significato è et falsi, perché elimina ogni 
rappresentazione della verità come manifestazione solitaria e vittoriosa di se stessa, dimenti-
cando che la verità esiste solo sullo sfondo dell’errore […]. In un certo senso, quindi, la teoria 
è sempre “teoria dell’ideologia”, come avevo scritto, sia perché succede all’ideologia che era 
il suo terreno originario […] sia perché crea progressivamente una distanza tra l’ideologia e se 
stessa, come risultato del suo lavoro, e assume l’ideologia come proprio oggetto. Ho cercato 
di renderlo comprensibile con una libera parafrasi di Spinoza sull’immaginazione del sole “di-
stante 200 piedi” […] Questo era analogo all’idea althusseriana che […] alla fine non c’è via 
d’uscita dall’ideologia: piuttosto che tagliarci dall’ideologia, la rottura epistemologica sarebbe 
un taglio all’interno dell’ideologia, manifestando una discrepanza che separa l’ideologia da 
se stessa […] L’ideologico non è mai adeguato a se stesso […] e se la scienza non può essere 
paragonata all’ideologia, è perché emerge come misura di questa inadeguatezza, dello sposta-
mento all’interno dell’ideologia rispetto all’ideologia…14

Infine, siamo portati a intendere che, sotto le spoglie di un’autocritica, Macherey sta 
sostanzialmente riaffermando la sua posizione (“l’idea di fondo era giusta [je touchais 
juste sur le fond]”), pur colmando implicitamente la distanza tra Hegel e Spinoza: il 
processo di conoscenza viene descritto come “uno sviluppo dinamico che nasce dalle 
sue contraddizioni interne”, mentre l’idea di trovare in Spinoza una “tendenza dialettica 
[disposition à la dialectique]”) è collegata a un’interpretazione della “rottura epistemo-
logica” come “spostamento rispetto all’ideologia” reso possibile dalla valutazione della 
sua “inadeguatezza interna”. Non è forse questo, ci chiediamo, un equivalente di quello 
che Althusser, nella sua Prefazione a Leggere il Capitale, aveva chiamato “effetto di 
conoscenza [effet de connaissance]”15? Vale a dire non solo una produzione di conoscen-

13	 Ivi, pp. 23-24.
14	 Ivi, pp. 25-29.
15	 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, cit., p. 57.



52	  Étienne Balibar

ze (o di “oggetti di conoscenza”), ma una suddivisione nel campo della conoscenza tra 
la conoscenza propriamente detta e l’elemento ideologico con cui si rompe. Perciò la 
dottrina “spinozistica” secondo cui non c’è comunicazione tra il reale e l’idea di questo 
reale si giustifica nei termini di un’altra idea attribuita a Spinoza come interpretazione di 
verum index sui: la scienza è una vera e propria trasformazione di idee false in idee vere 
(o di idee inadeguate in idee adeguate); essa “produce” verità all’interno del sapere at-
traverso l’intendere e lo spostare la méconnaissance ideologica (l’ignoranza o, meglio, il 
misconoscimento). Si arriva così a intendere la formula chiave (che in realtà Althusser ha 
preso in prestito da Macherey, anche se ha contribuito alla sua scoperta) “toute science 
est science de l’idéologie” (“ogni scienza [teoria] è una scienza [teoria] dell’ideologia”) 
che deriva da una comprensione “dialettica” del verum index sui et falsi.

Ma questo approccio dialettico di Spinoza viene rivendicato contro Hegel. Rende 
addirittura Spinoza “più dialettico di Hegel”, almeno un altro tipo di dialettico16. Non 
siamo più dell’idea che fosse arbitrario leggere Spinoza in questo modo. Forse trasfor-
mata internamente, questa interpretazione “dialettica” di Spinoza è presente più che mai. 
È sopravvissuta all’autocritica di Macherey, che ha preso di mira il suo (“nostro”) teore-
ticismo e il rifiuto del tono dogmatico con cui era stata proposta.

In questa stabilità, tuttavia, vedo un problema piuttosto che una soluzione (e non dico 
che Macherey non vedrebbe il problema a sua volta…) – un problema senza soluzione 
semplice, né in termini spinozistici né in termini epistemologici, in cui Hegel continuerà 
a rendere più difficile il nostro compito. Sbarazzarsi di Hegel non è un compito facile. 
Proviamo a indagare alcune delle sue dimensioni.

In primo luogo, è necessaria una deviazione attraverso l’interpretazione della variazione 
della formula di Spinoza tra index sui e norma sui, sia usata che soppressa nei riferimenti 
che abbiamo appena citato. Non si tratta di una differenza innocente. In effetti, alcuni 
degli elementi del nostro problema potrebbero trovarsi lì, dal momento che propone due 
modelli per l’idea dell’effettività o dell’efficacia della verità: da un lato, il modello della 
manifestazione (rendere visibile, percepibile, il falso o l’errore in quanto tale), dall’altro 
il modello della rettifica, quindi un conflitto di valori antitetici (rettificare o correggere 
l’errore). Non sono a conoscenza di molti commenti su questo punto (forse mi è sfuggito 
qualcosa), ma in ogni caso credo che vada inscritto in una lunga catena significante che 
parte da Aristotele (che nel De anima I, 5, 411 a 5-7 scrive che il giusto/retto è giudice di 
se stesso e del curvo17 e ci rende possibile conoscere entrambi) e arriva ad Adorno (che 
inverte la formula: “Se Spinoza proclamò la celebre proposizione ‘verum index sui et 
falsi’, noi dichiareremo che ‘falsum index sui et veri’”18). Grazie a diversi commentatori 
delle giovani generazioni, possiamo identificare alcuni dei legami intermedi19. Secondo 

16	 “Autrement dit il serait nécessaire, pour y voir plus clair sur ce point, de revenir, sous contrôle, 
à une certaine forme de dialectique hégélienne, épurée de sa dimension téléologique et ainsi en 
quelque sorte rematérialisée” (P. Macherey, Histoires de dinosaure, cit., pp. 33-34).

17	 “mediante il retto conosciamo il retto e il curvo. Il regolo è giudice di entrambi mentre il curvo 
non è giudice né di se stesso né del retto” (Aristotele, De Anima, a cura di R. Laurenti, in Opere, 
vol. 4, Laterza, Roma-Bari 1983, p. 124).

18	 Th.W. Adorno, Introduzione alla dialettica, ETS, Pisa 2020, p. 185.
19	 F. Manzini, “Verum index sui et falsi”: de Spinoza à Boyle (à Aristote), in “Archives de Philoso-

phie”, vol. 4, n. 73, Bulletin de bibliographie spinoziste XXXII, 2010, pp. 741-744; A. Klajnmann: 
Althusser lecteur d’“habemus enim ideam veram”, in Méthode et art de penser chez Spinoza, Edi-
tions Kimé, Paris 2006, p. 62 ss.; L. Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genèse de l’imagination, 
Librairie philosophique Vrin, Paris 2005, p. 283 ss.



Verum index sui et falsi	 53

Diego Tatian20, essi devono includere la proposizione di Marx nel Manoscritto del 1843 
sulla Critica del diritto statuale hegeliano: “la democrazia è la verità della monarchia, ma 
la monarchia non è la verità della democrazia”21, che la rende intelligibile… Il cambia-
mento dei termini di supporto segnala che la proposizione “epistemologica” o “logica” 
porta sempre con sé anche un’implicazione “politica”. Se si legge la serie completa in 
Spinoza stesso, sembra esserci allo stesso tempo un’equivalenza e uno scambio di funzio-
ni: la formula normativa (verum norma sui et falsi) si accompagna a un contesto in cui si 
pone l’accento sull’idea del falso come privazione (mancanza di adeguatezza dell’idea, 
ed errore come conoscenza “confusa”, priva di chiarezza), mentre la formula descrittiva 
o dimostrativa (verum index sui et falsi) si sposa con quello che Deleuze chiama lo stile 
conflittuale (polemico, politico) di Spinoza (che caratterizza anche il Trattato teologico-
politico, la cui dottrina della democrazia si fonda sulla critica dell’immaginario teologi-
co). Così, norma punta a una rottura dell’intelletto con l’errore e il tipo di conoscenza che 
produce la sua “falsità”, mentre index punta all’idea che l’immaginazione (come regime 
di finzione) abbia la capacità di resistere alla razionalità, che non sia inesistente.

Se “traduciamo” l’opposizione nel linguaggio dell’“ideologia”, otteniamo un’oscil-
lazione tra il concetto di ideologia come l’altro della conoscenza scientifica o teorica, 
quindi “vera”, e il concetto di ideologia come l’oggetto (o uno degli oggetti, ma neces-
sario) della conoscenza teorica. Da qui l’oscillazione tra quella che definirei un’interpre-
tazione “debole” della tesi di Macherey (quella adottata da Althusser quando cita Ma-
cherey) e un’interpretazione “forte” (quella dello stesso Macherey, poi riaffermata nella 
sua autocritica), che spiega anche l’oscillazione tra le due categorie “scienza” e “teoria”. 
Nella dottrina “teoretica” di Leggere il Capitale (e del gruppo althusseriano dell’epoca), 
è “teoria” a portare il significato forte, mentre “scienza” porta solo quello debole. Nella 
“teoria”, come sappiamo, si combinano le funzioni della scienza e della filosofia.

Possiamo ora tornare ai rapporti tra epistemologia e dialettica, concentrandoci sulla 
questione dell’“errore”, con i suoi lati negativi e affermativi. Dobbiamo dire (come ha 
fatto Macherey) che l’“epistemologia francese” ha immaginato una “dialettica” della 
produzione di conoscenza che nasce dalla continua correzione dell’errore? Mi sembra 
che la risposta debba essere sfumata. I diversi autori della lista “canonica” devono es-
sere trattati separatamente. Ovviamente, nessuna idea del genere si trova in Koyré, che 
ha certamente un atteggiamento favorevole rispetto alla dottrina spinozista del “meto-
do” come riflessività immanente alla “norma dell’idea vera”22, ma vede la “rivoluzione 

20	 D. Tatian, La izquierda spinoziana, in Spinoza disidente, Tinta Limón, Buenos Aires 2019, p. 118.
21	 K. Marx, Critica del diritto statuale hegeliano, in K. Marx, F. Engels, Opere, vol. 3, Editori Riu-

niti, Roma 1976, p. 33, come anche l’opposizione tra Leibniz e Hegel per come è stata interpretata 
da Jean Hyppolite in Logica ed esistenza. Saggio sulla Logica di Hegel, Bompiani, Milano 2017, 
p. 437 ss.

22	 “Da ciò si conclude che il metodo non è altro che conoscenza riflessiva o idea di idea. E poiché 
non si dà l’idea d’idea se prima non si dà idea, non si darà metodo se prima non si dia un’idea. 
Perciò sarà un buon metodo quello che mostra in che modo la mente debba essere diretta secondo 
la norma di un’idea vera data. Inoltre, poiché il rapporto che c’è tra due idee è identico a quello 
che c’è tra le essenze formali di quelle idee, da ciò segue che la conoscenza riflessiva dell’idea 
dell’ente perfettissimo sarà superiore alla conoscenza riflessiva delle restanti idee, ossia sarà 
perfettissimo quel modo che mostra come debba essere diretta la mente secondo la norma dell’i-
dea data dell’ente perfettissimo” (B. Spinoza, Trattato sull’emendazione dell’intelletto, in Opere, 
a cura di F. Mignini, Mondadori, Milano 2006, p. 38. Koyré ha pubblicato una traduzione e un 
commento del trattato. L’epistemologia e la storia della scienza di Koyré hanno forti radici in 
Husserl, che fu il suo mentore dopo aver lasciato la Russia e prima di trasferirsi in Francia.



54	  Étienne Balibar

scientifica” come il prodotto di una matematizzazione (quindi idealizzazione) del con-
cetto di movimento, resa possibile dalla distruzione dell’opposizione aristotelica tra fe-
nomeni terrestri e celesti. Da parte sua, Canguilhem (nel suo omaggio alla memoria di 
Jean Hyppolite) aveva scritto che l’intenzione e l’errore sono i criteri del pensiero23, 
sottolineando la stessa idea in un saggio successivo (Il cervello e il pensiero, 1980) con 
l’obiettivo di opporsi all’idea del pensiero come funzione vitale (o addirittura come se-
gno di finitudine nel pensiero di un essere vivente) e all’analogia tra i processi cerebrali 
e il funzionamento di un computer24. Segue la definizione della funzione specifica della 
filosofia come “rivendicazione della Prima Persona” (l’“io”), indipendente dalla metafi-
sica del cogito cartesiano, la cui conseguenza etica è la decisione personale di affrontare 
la ferocia della folla: Ultimi barbarorum!25 Infine c’è Cavaillès, che parla esplicitamente 
di “dialettica del concetto” (invece che di “filosofia della coscienza”) nella sua filosofia 
della conoscenza matematica, ma non lascia spazio all’“errore” in questa definizione (il 
“divenire” matematico procede dalla verità a una verità più generale, non dal falso al 
vero, è sempre già stabilito nel regno della certezza)26.

Solo nell’opera di Bachelard troviamo le chiare espressioni di un primato epistemo-
logico dell’errore, come era stato sostenuto nello stesso periodo da un altro studente di 
Althusser, Dominique Lecourt27. Di fatto, la nozione bachelardiana di conoscenza pre-
scientifica come “un tessuto di errori positivi, tenaci, solidali [un tissu d’erreurs tenaces 
et solidaires]”28 serviva agli althusseriani per indicare una delle dimensioni dell’ideolo-
gia (sia teorica che pratica) e, retroattivamente, la sua funzione di “ostacolo epistemolo-
gico”. Nella sua citazione di Macherey, Althusser si avvicina molto a questa “dialettica” 
bachelardiana, in quanto spiega che la rottura epistemologica si distribuisce nel tempo, 
nel processo di conoscenza scientifica in cui il superamento dell’errore forma il rovescio 
del processo di conoscenza e lo costituisce. Questa è già una nozione di “rottura prolun-
gata” che sarà definita più tardi da Althusser (Elementi di autocritica): possiamo ben dire 
che Macherey l’aveva anticipata e suggerita fin dall’inizio. Un altro punto importante è 
il seguente: ribattezzando l’“errore” come “ideologia”, Althusser si libera certamente 

23	 Cfr. G. Canguilhem, Sulla scienza e la contro-scienza, in Scritti filosofici, a cura di A. Cavazzini, 
Mimesis, Milano 2004, pp. 29-34.

24	 “Propositi, errori, l’abbiamo detto, sono segni distintivi del pensiero [dessein, erreur: marques de 
la pensée]” (Id., Il cervello e il pensiero, in Scritti filosofici, cit., p. 53). Si deve adesso paragonare 
la “filosofia segreta” di Canguilhem rivelata da Michele Cammelli, dove i riferimenti non sono 
a Spinoza o Hegel, ma a Cartesio e Nietzsche in una lettura molto originale (cfr. M. Cammelli, 
Canguilhem philosophe. Le sujet et l’erreur, PUF, Paris 2022).

25	 La presunta reazione di Spinoza all’assassinio dei fratelli De Witt nel 1672. La scena e la formula 
colmano anche la distanza con l’impegno di Jean Cavaillès (che affermò di agire come “spinozi-
sta”, per necessità, nell’aderire alla lotta di Resistenza antinazista).

26	 Recentemente, Hourya Benis Sinaceur ha sostenuto che nell’epistemologia di Cavaillès c’è anche 
un’ispirazione hegeliana (Jean Cavaillès philosophie mathématique, PUF, Paris 1994). Una ver-
sione modificata e tronca del verum index sui è presente nell’ultimo paragrafo di Sulla logica e 
la teoria della scienza (postumo), dove le ispirazioni spinoziste e hegeliane sembrano contribuire 
a una critica congiunta delle “filosofie della coscienza” (Husserl e Brunschvicg): “Ciò che viene 
dopo è più di ciò che era prima […] perché emerge necessariamente da esso e porta ogni volta nel 
suo contenuto il segno singolare della sua superiorità […]” (J. Cavaillès, Sulla logica e la teoria 
della scienza, Mimesis, Milano 2006, p. 76).

27	 D. Lecourt, L’epistemologia storica di Gaston Bachelard, in G. Canguilhem, D. Lecourt, L’epi-
stemologia di Gaston Bachelard, a cura di F. Bonicalzi, Jaca Book, Milano 1997, pp. 95-176.

28	 G. Bachelard, La filosofia del non. Saggio di una filosofia del nuovo spirito scientifico, a cura di 
G. Quarta, Armando, Roma 1998, p. 39.



Verum index sui et falsi	 55

dello psicologismo, ma le cose sono meno chiare per quanto riguarda il pedagogismo di 
Bachelard, o la sua insistenza sulla funzione educativa della conoscenza scientifica per 
la mente. Sarebbe forse possibile affermare che il “teoreticismo” (rapidamente rinnegato 
da Althusser e dai suoi stretti discepoli) è una copertura per un più profondo e proble-
matico “pedagogismo” o “dogmatismo”. Lungi dall’essere eliminato quando la funzione 
della “teoria” viene provvisoriamente spogliata dalle sue sfumature positivistiche (l’idea 
della teoria come “scienza delle scienze”) e sottoposta a una nozione politica di “lotta di 
classe nella teoria” volta a correggere le “deviazioni” dal materialismo nel campo della 
conoscenza, questo pedagogismo diventa ancora più forte. È solo nella costellazione di 
brevi saggi del 1976 (in particolare la Prefazione al libro di Lecourt Il caso Lysenko), che 
Althusser arriverà all’idea di un “primato euristico” dell’errore sulla verità (allora attri-
buito a Lenin…) che ci costringerebbe, paradossalmente, a “parlare di errore senza verità 
e di deviazioni senza norma”29. Un’idea che deve più a certi passaggi di Pascal nelle sue 
dispute teologiche che a Spinoza o a Hegel. Parlare di pedagogia e di pedagogismo signi-
fica però che sono in gioco dei valori. È una categoria che Althusser ha cercato di evitare, 
ma che ha un ruolo centrale in Bachelard (“les valeurs de la connaissance rationnelle”30) 
e anche in Canguilhem. Quando la conoscenza scientifica che stabilisce i “fatti” affron-
ta e corregge gli errori, diventa essa stessa un valore o un’attività portatrice di valore. 
Potremmo addirittura parlare, con Nietzsche, della “volontà di verità” immanente alla 
distruzione degli errori e del suo rapporto problematico con la vita. Quindi, nonostante 
le precauzioni da osservare per non identificare la “normatività” con la “normalità” o la 
“normalizzazione”, le questioni epistemologiche sono sussunte nei giudizi morali.

A questo punto, prima di tornare infine a Spinoza, è necessaria una seconda deviazio-
ne, questa volta verso alcuni aspetti dell’eredità hegeliana. Oggi più che mai, una forte 
attrazione verso la dialettica hegeliana della “potenza del negativo” (e, nella formula-
zione di Gérard Lebrun, della sua “pazienza”) è in atto in questa rappresentazione della 
conoscenza come un processo in cui il divenire della verità deve includere il “supera-
mento” (Aufhebung) dell’errore come “il negativo”. Si veda in particolare la prefazione 
alla Fenomenologia dello spirito:

47. La filosofia, al contrario, non considera la determinazione inessenziale, ma la con-
sidera in quanto è essenziale. Elemento e contenuto della filosofia non è l’astratto o il 
non-effettuale, ma l’effettuale, l’autoponentesi, ciò che vive in sé, l’essere determinato 
che è nel proprio concetto. L’elemento della filosofia è il processo che si crea e percorre 
i suoi momenti; e questo intero movimento costituisce il positivo e la verità del positivo 
medesimo. Così la verità racchiude in sé anche il negativo, ossia ciò che si chiamerebbe il 
falso qualora potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare astrazione. 
Ciò che sta dileguando deve anzi venir considerato esso stesso come essenziale; esso, 
cioè, non è da considerare nella determinazione di un alcunché rigido, che, tagliato via 
dal Vero, debba venir abbandonato, dove che sia, al di fuori di questo; né d’altronde il 
vero è da considerare come un alcunché positivizzato e morto, giacente inerte dall’altra 

29	 L. Althusser, Storia finita, storia senza fine, prefazione a D. Lecourt, Il caso Lysenko, Editori 
Riuniti, Roma 1977, p. XXXI. Da qui deriva una tesi sul rapporto tra politica e verità come “ale-
atorio” e continuamente “diviso” (scindé, schismatique nella traduzione tedesca), che mantiene 
l’immanenza (“nessuna istanza può giudicare e decidere dall’alto”) ma neutralizza anche la que-
stione dell’accumulazione e dell’appropriazione del sapere…

30	 Cfr. il mio saggio su “Histoire de la vérité”, in É. Balibar, Passions du concept. Épistémologie, 
théologie et politique. Écrits II, La Découverte, Paris 2020, pp. 37-101.



56	  Étienne Balibar

parte. L’apparenza è un sorgere e un passare che né sorge, né passa, ma che è “in sé” [cioè 
sussiste intrinsecamente], e costituisce l’effettualità e il movimento della vita della verità. 
Per tal modo, il Vero è il trionfo bacchico dove non c’è membro che non sia ebbro; e poi-
ché ogni membro nel mentre si isola altrettanto immediatamente si risolve, – il trionfo è 
altrettanto la quiete trasparente e semplice. Nel tribunale di tal movimento non sussistono 
né le singole figure dello Spirito né i pensieri determinati; ma essi, come sono momenti 
negativi e dileguanti così anche sono positivi e necessari. – Nell’intiero del movimento, 
concependo l’intiero come quiete, ciò che nel movimento medesimo vien distinguendo, 
e assumendo una particolare esistenza determinata, è conservato come qualcosa che ha 
reminiscenza di sé; come qualcosa il cui essere determinato è il sapere di se stesso, mentre 
tale sapere è altrettanto immediatamente un essere determinato.31

58. Nello studio della scienza tutto sta quindi nel prendere su di sé la fatica del con-
cetto [Begriff]. La scienza richiede attenzione intorno al concetto come tale, e intorno 
alle determinazioni semplici, come quelle, per es., dell’esser-in-sé, dell’esser-per-sé, 
dell’eguaglianza con se stesso ecc.; esse sono infatti puri automovimenti che si potreb-
bero chiamare anime, se il loro concetto non designasse qualcosa di più elevato che non 
quelle. L’abitudine di dirigersi secondo rappresentazioni si adatta così male a sopportare 
l’interruzione introdotta in queste dal concetto, come mal vi si adatta il pensiero formale 
che, raziocinando, farfalleggia intorno a pensamenti irreali. Quell’abitudine è da dirsi 
un pensare materiale, una coscienza accidentale, cui rimane ostico, immersa com’essa è 
nel contenuto, risollevare dalla materia il proprio Sé ed essere presso di sé. A sua volta il 
raziocinare è la libertà staccata dal contenuto, è un fatuo aggirarsi al di sopra di esso; a 
questa fatuità si addossa il compito di abbandonare cotale libertà; il compito non già di 
essere un arbitrario principio motore del contenuto, anzi di calare in esso quella libertà, 
di farlo muover mediante la sua propria natura, ossia mediante il Sé in quanto gli appar-
tiene, – e di contemplare questo movimento. Rinunciare alle personali scorribande nel 
ritmo immanente dei concetti, non intervenirvi con arbitrio o con una sapienza acquistata 
purchessia: ecco la discrezione che costituisce essa stessa un momento essenziale dell’at-
tenzione rivolta al concetto.

59. Nell’atteggiamento raziocinante occorre far meglio risaltare i due lati, secondo i 
quali ad esso è opposto il pensare concettivo [begreifenden]. Da una parte quell’atteg-
giamento si comporta negativamente verso il contenuto da esso appreso: lo sa confutare 
e annientare. L’intendere che il contenuto non sia così o così, è il meramente negativo; 
è il punto supremo che non va oltre sé verso un nuovo contenuto; anzi, per avere ancora 
un contenuto, si deve raccattare qualche cos’altro, donde che sia. È la riflessione nell’Io 
vuoto, la fatuità del suo sapere. Ma tale fatuità non dice soltanto che è futile quel con-
tenuto, ma che lo è anche un tal modo d’intendere: esso è infatti il negativo che non 
scorge in sé il positivo.32

Nella Fenomenologia, nonostante l’obiettivo di pensare la sostanza come soggetto 
(e viceversa), Hegel non ontologizzava il movimento della verità, o lo ontologizzava 
solo nella misura in cui identificava l’essere con il processo, il divenire, il metodo (as-
soluto) (ciò che Althusser ha poi chiamato il “processo senza soggetto”); ma certamente 
eliminava il moralismo che si associava all’isolamento del “falso” o di una “falsità” 
che è mera falsità, esistente come tale astrattamente. Rimane ovviamente un rapporto 

31	 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, La Nuova Italia, Firenze 1963, p. 37.
32	 Ivi, p. 49.



Verum index sui et falsi	 57

costitutivo tra conoscenza e pedagogia, poiché la teoria è una formazione, la formazione 
del suo “soggetto” e l’emergere di una “forma”. Ma questa pedagogia viene per così 
dire universalizzata (o assolutizzata), si trasferisce nella storia universale. Ovviamente, 
è nell’idea che esista una intrinseca positività del falso se considerato dall’angolo del 
suo superamento nella conoscenza, derivante dalla sua negazione, che possiamo trovare 
allo stesso tempo la maggiore vicinanza e la più forte opposizione a Spinoza. Questo è 
esattamente il punto di Macherey in Hegel o Spinoza:

Sembra quindi che sulla questione della verità, Spinoza e Hegel arrivino a conclusio-
ni analoghe. È vero che sono raggiunte in seguito a percorsi differenti ed espresse con 
termini molto diversi. Ma, come riconoscono gli stessi due autori, che cos’è un risultato 
considerato esteriormente al processo che lo determina? Ciò vale anche per il nostro 
obiettivo, che non consiste nel confrontare le due filosofie al fine di assimilarle; questo 
sarebbe possibile solo al costo di una illecita semplificazione del loro contenuto, che con-
durrebbe a un vero rovesciamento di senso. Il nostro obiettivo è semmai quello di mettere 
in evidenza un fenomeno assai sconcertante, il fatto cioè che Hegel si dichiari quanto più 
distante dallo spinozismo proprio sul punto in cui le due dottrine sembrano avvicinarsi: 
non avrebbe forse potuto prendere atto di questa convergenza momentanea anche a costo 
di denunciarne in seguito il carattere superficiale, scoprendone altri motivi che gli permet-
tono di prendere le distanze?33

Ma la differenza irriducibile è tra due “immagini del pensiero” (come direbbe De-
leuze): una (Hegel) totalizza il reale per includerlo “dialetticamente” nella propria sfera; 
l’altra (Spinoza), implicitamente materialista, evita di cadere in questo “delirio” o “bac-
canale” grazie alla tesi della separazione e dell’irriducibilità degli attributi (che Althusser 
interpreta come tesi critica).

Permettetemi un’ultima considerazione. Ciò che né Macherey nel suo articolo del 
1965 né Althusser nella sua citazione hanno realmente spiegato, è comprendere cosa sia 
un errore quando si elimina la teleologia del “divenire soggetto della sostanza” come in-
teriorizzazione del reale al proprio concetto. Ma forse possiamo provare a chiarire questo 
punto cruciale sulla base dello svolgimento dell’argomentazione di Macherey in Hegel 
o Spinoza sull’“idea inadeguata e adeguata”, dove si invoca la formula verum index sui 
et falsi. Si tratterebbe di una dottrina propriamente spinozista (o post-spinozista) della 
funzione o dell’errore nella conoscenza, sia a livello di conoscenza (o apprendimento) 
individuale sia, cosa più interessante, a livello di “nozioni comuni”, cosa che comporta 
un’interazione di errore e conoscenza nello sviluppo della scienza. Proviamo a proporre 
una soluzione, anche per decidere se esiste un’aporia. 

La prima cosa che potremmo dire è che il costante rifiuto di Spinoza dell’idea di 
negatività non presenta una sottrazione o una mancanza (posizione di Althusser nella 
sua Soutenance d’Amiens del 1975: checché se ne dica, ci sarà sempre in Spinoza una 
“mancanza” o un’assenza: quella della categoria di contraddizione), ma corrisponde 
all’introduzione di qualcos’altro, che potremmo chiamare assertività o affermatività. 
Naturalmente, ciò diventa più chiaro se leggiamo Spinoza dopo aver letto Hegel. L’af-
fermatività sta nel fatto che, per Spinoza, il passaggio dal primo al secondo e al terzo tipo 
di conoscenza non è né una negazione né un rifiuto di quelle idee che, alla luce del vero, 
appaiono false, ma è un modo per estrarre dall’idea falsa il suo contenuto affermativo e 

33	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 81.



58	  Étienne Balibar

affermarlo come tale (o renderlo percepibile). Chi legge Deleuze non può sorprendersi 
di questa interpretazione. Essa è ovviamente legata all’idea che, se l’errore non è cer-
tamente nulla di “positivo”, tuttavia tutte le idee (comprese quelle false) sono “vere” 
nell’intelletto di Dio dove, sub specie aeternitatis, sono collegate alla loro causa prima34.

Sappiamo che questo non significa che le idee esistono in un “cielo delle idee” (o, 
come in Malebranche, sono oggetto di una “visione in Dio”): significa che le idee 
false sono concatenate con la stessa necessità delle idee vere, che per questo motivo 
forniscono ed esibiscono una “norma” di intelligibilità comune a tutte le idee. Le loro 
essenze ed esistenze (cioè formazione e distruzione) possiedono una necessità che esse 
stesse non intendono, ma che può essere percepita e affermata come tale. Questa vera 
comprensione della necessità delle idee false, o del loro “ordine di connessione” (ordo 
et connexio) definisce il “metodo” che porta alla tesi dell’adeguatezza come carattere 
intrinseco delle idee: la verità e la falsità sono qualità o proprietà delle idee e delle loro 
connessioni che non sono mai “esterne”, una relazione a qualcosa di diverso da loro 
stesse. Quindi, affermare le idee false come tali significa formarsi un’idea adeguata 
dell’inadeguatezza stessa, o portare attivamente l’adeguatezza – cioè la necessità – alle 
idee inadeguate, all’interno dell’elemento del pensiero.

Ma questo porta a una domanda più enigmatica. Spinoza segue davvero il suo “me-
todo”, o fa ciò che dice di fare, ciò che deve essere fatto seguendo la “normatività” 
o l’orientamento dell’intelligenza adeguata dell’inadeguato (un conatus, appunto)? 
Direi sì e no, ancora una volta, perché ho la sensazione che nelle sue argomentazioni 
rimarrà un décalage tra il livello degli “affetti” e quello delle “idee” di primo tipo (im-
magini o finzioni). È chiaro che l’obiettivo di tutta l’argomentazione dell’Etica (rias-
sunta in Etica V.10) è quello di dare alla vita affettiva un ordine intelligibile (ordinem 
ad intellectum) che neutralizzi le sue continue oscillazioni (fluctuatio animi). In questo 
processo, l’interesse concettuale per il “contenuto-pensiero” delle idee sembra essere 
perso o trascurato. Un modo per recuperarlo, tuttavia, sarebbe quello di applicare nuo-
vamente la suggestione deleuziana secondo cui nell’Etica vi sono in realtà due diversi 
“stili” o modalità di esposizione: uno che produce dimostrazioni, l’altro polemico o 
“politico”, mirando a ideologie morali e teologiche, che esprimono in modo discorsivo 
le necessarie illusioni derivanti dalla finitudine dell’individuo umano (o dalla spropor-
zione tra le forze umane e le loro condizioni esterne). Se conferiamo piena rilevanza 
all’analogia tra le “illusioni teleologiche”, criticate e spiegate nell’Appendice alla pri-
ma parte dell’Etica (tipicamente un testo polemico-politico), e le finzioni teologiche 
analizzate nel Trattato teologico-politico, sussumiamo esattamente queste finzioni 
sotto il programma (o metodo) di intelligibilità che forma una teoria dell’errore come 
affermazione del contenuto affermativo del falso. Possiamo anche suggerire che que-
sto sia il criterio normativo del “terzo tipo di conoscenza”, una conoscenza sintetica 
(mai immediata) il cui contenuto dialettico (e anche attivo, offensivo) è un’idea di 
idea: non in senso statico, “rappresentazionale”, per cui un’idea sarebbe “oggetto” di 
un’altra idea, ma in senso attivo, “performativo”35: un’idea fa una differenza in un’altra 
idea (e sa o riflette che fa questa differenza). Di conseguenza, la norma (o index) sui et 
falsi diventa una formula per intendere dialetticamente la nozione spinoziana di “idea 

34	 In un’accezione completamente dialettica, potremmo anche dire: questo vale soprattutto per le 
idee false, perché sono sempre la grande maggioranza delle nostre idee.

35	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 88.



Verum index sui et falsi	 59

dell’idea”, così come è effettivamente praticata da Spinoza36.
Tuttavia, questa rimane un’ipotesi (che ricavo da una lettura comparata delle succes-

sive formule di Macherey sul verum index/norma sui et falsi e della sua interpretazione 
della “differenza” tra l’idea adeguata e quella inadeguata). Forse è destinato a rimanere 
aporetico; perché Spinoza, nel suo scritto, ha scollegato la trattazione dei due tipi di 
“concatenazioni” che Althusser chiamerebbe “ideologiche”, nonostante tutte le risonan-
ze che possiamo trovare tra loro. Su questo argomento, ha scritto due libri, non uno37. 
Da un lato (nell’Etica) le combinazioni di immagini e affetti (o passioni), dall’altro (nel 
Trattato teologico-politico) le formazioni discorsive che emergono nel campo della sto-
ria, della politica e della teologia. Sorge così il sospetto che il “falso” sia solo un’appa-
renza che potrebbe essere dissolta dal confronto con il “vero”. Potremmo vedere questo 
come un ripiegamento del problema genuinamente spinozista dell’effettività o causalità 
delle idee (che è il nucleo della nozione di adeguatezza) (con affascinanti analogie con 
la machiavelliana “verità effettuale della cosa”) in una dottrina più classica del criterio di 
verità e della sua “negazione” nel falso. In effetti, ciò che rimane enigmatico è che cosa 
fa la differenza tra l’efficacia delle idee vere e l’efficacia delle idee false, dal momento 
che entrambe sono “attive”? Passare dall’opposizione formale tra segni o nomi logici 
(falso vs. vero) all’opposizione tra modi di pensare causali (inadeguato vs. adeguato) 
non chiarisce del tutto la questione, perché la differenza potrebbe essere qualcosa di 
reale, in particolare una differenza reale tra momenti successivi dell’acquisizione della 
conoscenza (o del processo di intendere) con effetti o poteri ineguali nella vita, oppure 
potrebbe essere una mera questione di punto di vista, una denominazione, quindi niente 
di “reale”, ma essa stessa una finzione dell’immaginazione. Nel primo caso, come po-
tremmo dire che le idee false non sono nulla di positivo, dal momento che sono attive, 
efficaci, in quanto false? Nel secondo, come potremmo intendere che c’è un processo 
o un progresso della comprensione verso il proprio “miglioramento” (emendazione), se 
solo guardiamo gli stessi contenuti da una diversa angolazione? Abbiamo trovato una 
compensazione – anche dialettica: l’affermazione dell’affermativo – per la dispensazio-
ne del negativo, ma non abbiamo trovato un argomento equivalente per quanto riguarda 
l’articolazione dialettica di critica e apprendimento.

[tr. it. di Vittorio Morfino]

36	 Come intendere questo suggerimento che l’idea ideae è una nozione dialettica? Non indica una 
denominazione o una ripetizione: una seconda idea nomina o rappresenta una prima, che è il suo 
“oggetto”, come potrebbe nominare/rappresentare un cane che abbaia o una costellazione. Ma è 
una conoscenza attiva dell’essenza di un’idea, o del modo in cui essa è causata (prodotta) in un 
processo, una serie di idee. Questo porta a suggerire che l’“oggetto” della seconda idea debba es-
sere una relazione, una “differenza” o “differenziazione” tra due idee, una delle quali è vera, l’altra 
falsa. Tuttavia, poiché l’essere falso non è un carattere positivo delle idee, ma una mancanza o una 
privazione, il caso tipico di tale relazione o differenza (forse addirittura l’unico caso possibile) 
sarà la conoscenza della differenza che separa un’idea adeguata dalla “stessa” idea inadeguata, o 
che la separa dalla sua stessa “inadeguatezza”, in altri termini se stessa come è pensata/percepita 
per mezzo dell’immaginazione, il “primo tipo di conoscenza” di una mente finita.

37	 Cfr. il mio saggio “Sub specie universitatis”: dire l’universale in filosofia, in Gli universali. Equi-
voci, derive e strategie dell’universalismo, Bollati Boringhieri, Torino 2018, pp. 82-112.





NESSUN METODO PER I DANNATI;  
OVVERO, DELLE VICISSITUDINI CARTESIANE  

IN FANON E SPINOZA (E MACHEREY)*

Cesare Casarino

L’addio di Fanon al metodo

In un raccordo cruciale dell’Introduzione di Pelle nera, maschere bianche Frantz Fa-
non d’improvviso mette il lettore davanti a una limpida presa di posizione sul metodo:

È buona educazione far precedere un’opera di psicologia da una serie di punti metodo-
logici. Io non lo farò. Lascerò il metodo ai botanici e ai matematici. C’è un punto in cui i 
metodi sono come riassorbiti.

Mi posizionerò lì. Cercherò di scoprire le diverse posizioni che il negro adotta di fronte 
alla civiltà bianca.1

Questo passaggio ben racchiude lo scandalo epistemologico di un’opera che ha fat-
to epoca: alle soglie della sua indagine sulla devastazione psicologica che il razzismo 
infligge ai neri dappertutto, Fanon – intellettuale e scienziato nero, psichiatra di forma-
zione e di professione – dice addio al metodo. È come se Fanon iniziasse la sua fenome-
nologia psicologica dell’essere nero2 con un’inversione e una riscrittura anti-coloniali di 

*	 Questo saggio proviene dal manoscritto di un libro che sto per completare, per il momento inti-
tolato Spinoza & The Damned: An Essay on Intuition. Sono molto grato ai commenti di Étienne 
Balibar, a un tempo critici e generosi, su una versione precedente di questo saggio, così come 
sono grato al pubblico attento che ha ascoltato e commentato un’altra versione presentata in di-
verse occasioni come lezione universitaria (a Duke University nel marzo 2024, in un colloquium 
con Christian Uwe all’Università del Minnesota nel novembre 2023 e online, in una conferenza 
su Pierre Macherey a Berkeley, Università della California, nel giugno 2022). Tra tutti vorrei 
ringraziare per le domande sensate, l’apporto critico e gli incoraggiamenti specialmente Roberto 
Dainotto, Michael Gallope, Michael Hardt, Margaret Hennefeld, Libby Maack, Catherine Reilly, 
Ajay Skaria, Peter Stidman, Leif Turner, and Christian Uwe. Infine, ringrazio Vittorio Morfino ed 
Emilia Marra per avermi invitato a pubblicare una versione in italiano nei “Quaderni Materialisti” 
e ringrazio Mariaenrica Giannuzzi per la traduzione.

1	 Cfr. F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, ETS, Pisa 2015, p. 29.
2	 In questo lavoro non uso la maiuscola per le parole “nero”, “neri” o “nerezza” [blackness], a ec-

cezione dei casi in cui a) blackness significa il tentativo di produrre il concetto antirazzista di una 
condizione esistenziale o ontologica e b) la maiuscola si trova in una citazione. [Vista la difficoltà 
di tradurre blackness con “nerezza” senza forzature, si è preferito usare diverse espressioni come 
“essere nero” per blackness e di volta in volta “persona nera” o “di colore” in caso di fraintendi-
menti con il nero al singolare in quanto colore; N.d.T.].



62	  Cesare Casarino

quella reazione sbalordita di Marlow di fronte a ciò che altri si compiacciono di definire 
un metodo insensato, ossia il massacro indiscriminato della popolazione nera da parte 
di Kurtz in Cuore di tenebra di Joseph Conrad: Non è affatto un metodo – mormorò 
Marlow. Nessun metodo è proprio quello che serve per il compito da svolgere, sembra 
rispondere Fanon, mentre si misura la sanguinosa distanza che, da quella prima metà del 
XX secolo, lo separa e insieme lo lega all’incubo coloniale del romanzo di Conrad. Nes-
sun metodo sembra essere lo slogan implicito, appena mormorato, che Fanon brandisce 
qui per combattere quell’incubo continuo fatto di anti-blackness e negrofobia, da cui la 
cosiddetta civiltà bianca fa fatica a risvegliarsi3.

Un’interpretazione di questo passaggio come un addio al metodo, tuttavia, pone più 
domande che risposte. Perché l’opera ha bisogno d’iniziare con l’abbandono del meto-
do? Qual è esattamente il punto in cui i metodi vengono riassorbiti e perché Fanon vuole 
collocarsi lì? Cosa significa che i metodi devono essere riassorbiti? E chi sono questi 
botanici e matematici, che cosa ci fanno in questo passaggio? E, infine, quale metodo? 
Tornerò sul passaggio specifico e sulle domande che suscita, ma, per prima cosa, faccia-
mo un passo indietro e per un momento riconsideriamo Pelle nera, maschere bianche 
globalmente, nella sua potente singolarità.

Pelle nera, maschere bianche: un libro come nessun altro. È stato spesso notato 
che si tratta di un libro strano, impossibile da categorizzare, un libro veramente sin-
golare (anche se forse non abbastanza è stato detto sul suo stile di scrittura nervoso, 
stridente, disarticolato eppure lirico, ma anche sulle correlazioni tra le questioni di 
stile e l’alienazione razziale come esperienza vissuta espresse nel libro)4. Per quanto 
ci riguarda, è istruttivo ricorrere alla caratterizzazione di Pierre Macherey che sotto-
linea gli aspetti insoliti e unici di questo libro. Presentando per la prima volta Pel-
le nera, maschere bianche nel suo saggio Figure dell’interpellazione in Althusser e 

3 	 Qui uso “anti-blackness” insieme al termine “negrofobia” di Fanon, perché quest’ultimo richia-
ma immediatamente l’attenzione sugli elementi psicologici costitutivi del razzismo, come non 
accade, invece, per il termine “anti-blackness”; cfr. F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., 
pp. 150, 169, ma si veda almeno l’intero capitolo VI, “Il Negro e la psicopatologia”, pp. 135-188. 
La relazione tra “anti-blackness” e “negrofobia” non è ovvia e non può essere data per scontata: 
entrambi i termini nominano una forma di razzismo, ma si tratta della stessa forma di razzismo? 
Sono completamente sinonimi, termini parzialmente sovrapposti o che si escludono a vicenda? In 
definitiva, il modo in cui si intende la relazione tra i due termini dipende dalla propria concezione 
del razzismo. A mio avviso, non c’è forma di razzismo che non includa la fobia come una delle sue 
componenti essenziali, mentre, allo stesso tempo, questa fobia può essere articolata in vari modi 
e gradi, che vanno dal palesemente manifesto al silenziosamente latente: per esempio, le espres-
sioni della fobia razzista a livello fenomenologico (es. un insulto razzista) e a livello giuridico (es. 
una legislazione razzista) sono molto diverse, eppure in entrambi i casi, come sostengo, la fobia 
svolge una funzione essenziale e costitutiva. In questo senso, se da un lato intendo “negrofobia” 
e “anti-blackness” per indicare la stessa forma di razzismo – cioè il razzismo contro le persone di 
colore – dall’altro, trovo che “negrofobia” sia il termine più preciso dal punto di vista concettuale, 
e quindi questo è il termine che userò d’ora in poi. Tutto ciò non significa, ovviamente, che il raz-
zismo possa essere ridotto a un fenomeno esclusivamente psicologico. Quello che sto suggerendo, 
piuttosto, è che il razzismo non può essere compreso appieno e quindi combattuto efficacemente, 
se non si prendono in considerazione le sue componenti psicologiche, anzi, ritengo che questa sia 
una delle lezioni più preziose di Fanon.

4 	 Sebbene non incentrato sulla questione dello stile in sé, è interessante il saggio di Doyle Calhoun 
sull’uso che Fanon fa del termine noirceur, rilevante in questo contesto. D. Calhoun, Fanon’s 
Lexical Intervention: Writing Blackness in “Black Skin, White Masks”, in “Paragraph”, vol. 43, n. 
2, 2020, pp. 159-178.



Nessun metodo per i dannati	 63

Fanon, Macherey definisce il libro principalmente per negazione: “non è un’opera 
né di filosofia né di teoria politica”; e aggiunge che, com’è noto, Fanon “aveva pro-
gettato di farne la sua tesi di laurea in medicina” – lasciando quindi sottinteso come 
non fosse nemmeno un’opera di scienza medica5. Se fosse un’opera di scienza, cioè 
un’opera che esemplifica il metodo scientifico, che lo articola, ecc., allora, la scienza 
in questione – sta insinuando Macherey – non appartiene alle scienze umane, sociali o 
naturali convenzionalmente intese e non è esattamente una scienza nel senso comune 
del termine. A questo aggiungerei che, se Pelle nera, maschere bianche è un’opera 
di scienza, il modo migliore per concepirla è come scienza della “disalienazione”, 
cioè una pratica collettiva di emancipazione che, tra le altre cose, ridefinisce com-
pletamente la scienza. Se le moderne accezioni di scienza pongono la verità come 
loro ultimo telos e ragion d’essere, cosa che René Descartes sottolinea già nel titolo 
completo del suo Discorso sul metodo6, quest’altra scienza, la scienza della disalie-
nazione, trova invece il suo obiettivo definitorio nella liberazione: una liberazione 
dall’alienazione, cioè una liberazione la cui portata è tanto ampia, quanto la ricca 
polisemia del termine francese aliénation (che, al di là di tutti i significati del termine 
inglese alienation, include ovviamente anche il significato di madness o follia). Come 
si vedrà a tempo debito, per Fanon – che usa il termine disalienazione [disaliénation] 
ogni volta che indica l’obiettivo del suo progetto in Pelle nera, maschere bianche e 
che originariamente aveva intenzione di intitolare l’opera Saggio sulla disalienazione 
dei neri – la scienza giunge alla sua piena realizzazione, che la ridefinisce, in quanto 
e solo in quanto è liberazione piuttosto che verità7.

5 	 P. Macherey, Deux figures de l’interpellation: «Hé, vous, là-bas!» (Althusser) – «Tiens, un nègre!» 
(Fanon), in “La philosophie au sens large”, 2012, https://doi.org/10.58079/su79.

6	 Discorso sul metodo per ben condurre la propria ragione e ricercare la verità nelle scienze.
7	 Il francese aliénation deriva dal latino alienatio, un termine giuridico che indicava il trasferi-

mento del possesso di una proprietà o di un diritto da qualcuno a qualcun altro, poi adottato nel 
linguaggio medico come alienatio mentis (letteralmente, trasferimento o perdita della mente) 
per significare disturbo mentale, delirio, follia, ecc. Allo stesso modo, aliénation entra nella 
lingua francese dal latino con il suo significato giuridico e viene poi adottato nel linguaggio 
medico come aliénation mentale per indicare la follia (come perdita della mente, o come per-
dita del libre arbitre, cioè del libero arbitrio). In breve, il fatto che il termine di alienazione 
qua madness necessiti di un’ulteriore specificazione e determinazione (cioè mentis in latino, 
mentale in francese) indica che questa concezione della follia è derivata e legata all’ambito non 
solo giuridico, ma anche politico ed economico e, più in generale, alle relazioni di potere. La 
follia come alienazione non è mai stata semplicemente una questione psichica che riguardava 
un solo individuo, ma è sempre stata anche una questione sociale che coinvolgeva le collettività 
e i rapporti di potere. Quando Fanon adotta la desaliénation come grido di appello politico-
terapeutico nel contesto del razzismo, del colonialismo e dei danni che essi infliggono, ci tro-
viamo quindi di fronte a una concezione della follia che indica l’oppressione, lo sfruttamento 
e l’espropriazione già a livello etimo-terminologico. Inoltre, in questo contesto, desaliénation 
significa reclamare e riappropriarsi della propria mente e della propria libertà dal colonizzatore 
bianco a cui erano state forzatamente cedute e perse. I dannati sono stati costretti a perdere la 
loro mente, a cedere la loro libertà e ora devono riprendersela. In questo senso, la disalienazione 
è un termine intrinsecamente dialettico: è la riappropriazione dell’espropriazione, è la negazio-
ne della negazione. In breve, in Fanon (l’opera e il processo di) disalienazione non possono non 
essere sempre anche una questione collettiva e politica. Sulla questione dell’aliénation/disa-
liénation in Fanon, si vedano, tra gli altri, N. Luxon, Fanon’s Psychiatric Hospital as a Waysta-
tion to Freedom, in “Theory, Culture & Society”, vol. 38, n. 5, 2021, pp. 93-113 e S. Ndlovu, 
Race and the Coloniality of Being: The Concept of Alienation in the Existential Thought of 
Frantz Fanon, in “Journal of Eastern Caribbean Studies”, vol. 45, n. 1, 2020, pp. 1-16.



64	  Cesare Casarino

Comunque sia, il punto è che Macherey introduce questo libro non dicendoci cos’è, 
ma dicendoci cosa non è, il che mi sembra un segno di quanto il progetto di Fanon sia 
illeggibile se letto a partire da punti di vista tradizionali propri a qualsiasi conoscenza di-
sciplinare consolidata. In effetti più avanti Macherey ci dice che questo libro è scritto in 
uno stile non comune tra gli accademici (anche se ció, dopo averci detto che il libro non 
rientra in nessun sapere disciplinare, è un po’ un anti-climax e anche un po’ riduttivo). 
È questo il contesto in cui Macherey giustamente richiama anche Le anime del popolo 
nero di W.E.B. Du Bois come precursore cruciale di Pelle nera, maschere bianche e, in 
particolare, il concetto di doppia coscienza lì elaborato.

Macherey non sottolinea, tuttavia, che il libro di Du Bois è un precursore cruciale 
anche in un altro senso: di fronte all’arduo compito di esprimere l’esperienza vissuta 
della Blackness, proprio come Fanon anche Du Bois (intellettuale e accademico nero, 
formatosi come scienziato sociale) abbandona le convenzioni stilistiche e metodologiche 
del discorso accademico, producendo così un libro che notoriamente resiste a qualsiasi 
categorizzazione. In ogni caso, anche senza sottolineare la stretta affinità tra i due libri a 
livello formale, il messaggio di Macherey è chiaro: Pelle nera, maschere bianche sfida 
del tutto la tassonomia disciplinare moderna e costituisce, anzi, un’opera radicalmente 
anti-disciplinare8.

L’addio di Fanon al metodo è parte integrante di questa posizione anti-disciplina-
re, in più è un’implicita accusa del sapere disciplinare. Fanon qui sta fronteggiando 
ciò che Chela Sandoval ha chiamato apartheid della conoscenza accademica9. Di 
fatto Fanon preferirebbe “lasciare i discorsi sul metodo ai botanici e ai matematici”. 
Sebbene sia impossibile sapere se questa frase si riferisca a qualcuno in particolare, 
non è arrischiato supporre che si tratti di un riferimento al padre della botanica mo-
derna, ovvero Carl Linnaeus, il cui Systema naturae (1735) include uno dei primi 
esempi sia del concetto moderno di razza in quanto categoria biologica, sia della 
tassonomia gerarchica delle razze che è costitutiva di questo concetto. Se così fosse, 
Fanon sta indicando che il metodo scientifico in quanto tale è, come minimo, impli-

8 	 Nel suo importante libro Whither Fanon?, David Marriott definisce l’opera di Fanon “discipli-
narmente promiscua” – una formulazione che trovo particolarmente azzeccata. Marriott scrive: 
“L’opera di Fanon può infastidire i teorici politici per il fatto di essere così disciplinarmente pro-
miscua, così aperta a lettori di ogni tipo, nonostante la sua reale difficoltà” (D. Mariott, Whither 
Fanon? Studies in the Blackness of Being, Stanford University Press, Stanford 2018, p. 8). Secon-
do Marriott, questa è la concezione che Fanon aveva del proprio lavoro: “Fanon considerava il 
suo lavoro promiscuo rispetto a tutti i metodi” (ivi, p. xviii). A tutto ciò vorrei aggiungere che tale 
promiscuità e apertura disciplinare e metodologica finisce per minare la disciplinarità in quanto 
tale. A questo proposito, si veda anche la seguente nota 11.

9 	 C. Sandoval, Methodology of the Oppressed, University of Minnesota Press, Minneapolis-Lon-
don 2000, p. 70, ma si vedano anche tutte le pp. 67-79. In questo prezioso lavoro, Sandoval 
scrive: “Nella misura in cui le discipline accademiche generano divisione in questo modo, 
riproducono continuamente un apartheid di domini teorici” (ivi, p. 71). Più in generale, dopo 
aver delineato le “competenze” che compongono la metodologia del titolo, l’autrice scrive: “La 
metodologia dell’oppresso è un sistema di deregolamentazione: rappresenta una caduta della 
sovranità, della formazione e delle leggi che regolano le discipline” – e questa è un’affermazio-
ne che, a mio avviso, può essere utilizzata per caratterizzare abbastanza bene l’atteggiamento di 
Fanon nei confronti del sapere disciplinare. In effetti, Sandoval discute Fanon tra altri autori, in 
un’opera il cui obiettivo si discosta dal mio in quanto la sua preoccupazione primaria è quella di 
articolare e interrelare gli specifici paradigmi teorico-metodologici e le pratiche (cioè le “com-
petenze”) che costituiscono l’insieme della “metodologia dell’oppresso”, che, come sottolinea, 
è una “metodologia di emancipazione” (ivi, pp. 10 e 2).



Nessun metodo per i dannati	 65

cato nel razzismo e quindi potrebbe non essere adeguato per comprendere e affronta-
re il razzismo stesso. Mentre i botanici possono essere un po’ difficili da identificare, 
per i matematici può essere più facile: non si può negare, infatti, che Fanon non 
abbia avuto in mente anche René Descartes consciamente o inconsciamente mentre 
scriveva la frase succitata. Qualunque altra cosa Fanon dica e faccia in questo pas-
saggio sta proponendo una rottura con il padre del metodo scientifico moderno, una 
rottura con il Discorso sul metodo e la sua influenza duratura; in breve, una rottura 
con la lunga tradizione del metodo cartesiano.

Dopo tutto, come scrive Fanon nel quinto capitolo di Pelle nera, maschere bianche 
(intitolato “L’esperienza vissuta del Nero”): “È in nome della tradizione, di questo lungo 
passato di storia, di questa parentela di sangue con Pascal e Descartes, che si è detto agli 
ebrei: non troverete posto nella comunità”10. Visti i numerosi parallelismi tra ebrei e neri 
fatti in questo capitolo, si può ipotizzare che Cartesio funga da filtro anche per i neri. 
Hanno funzione di sorveglianti e guardiani quei padri e maestri che Fanon rifiuta, perché 
in loro nome gli viene rifiutato il presente; tali sono i padri e i maestri che Fanon si lascia 
alle spalle quando abbandona il metodo.

Un caso di atassia di Friedreich di Fanon; o, Dall’anticartesianismo all’antirazzismo

Se interpretare la sola menzione di “matematici” come un chiaro riferimento a Carte-
sio vi sembra inverosimile, o se non lo sembra, ma si ritiene comunque che costituisca 
una prova insufficiente per interpretare questo passaggio nel modo suggerito, cioè, come 
un avvertimento al lettore che stiamo per lasciarci alle spalle il cartesianismo per entrare 
in un territorio inesplorato – in breve, se non siete ancora persuasi, occorre intraprende-
re un détour passando per la reale tesi di medicina di Fanon, quella che alla fine inviò 
davvero all’università quando divenne chiaro che Pelle nera, maschere bianche non su-
perava l’esame dei suoi insegnanti all’Università di Lione. La straordinaria tesi di Fanon 
in psichiatria, Alterazioni mentali, modificazioni del carattere, disturbi psichici e deficit 
intellettivo nell’eredodegenerazione spinocerebellare: Un caso di atassia di Friedreich 
con deliri di possessione11 (a cui mi riferirò in quanto segue come Un caso di atassia di 
Friedreich) è stata scritta nel 1951, un anno prima di Pelle nera, maschere bianche, e 
meriterebbe un’attenzione maggiore di quella che posso dedicarle in questa sede. Per il 
momento, voglio solo sottolineare che l’obiettivo dichiarato e primario dell’intera tesi 
consiste in una critica di ampio respiro del cartesianesimo, o, più precisamente, in una 
critica degli effetti nefasti del dualismo cartesiano mente-corpo sulle scienze mediche 
(neurologia e psichiatria), nonché delle implicazioni di tali effetti per la disciplina relati-
vamente più giovane della neuropsichiatria12.

10 	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 118-119.
11 	 Id., Altérations mentales, modifications caractérielles, troubles psychiques et deficit intellec-

tual dans l’hérédo-dégénération spino-cérébelleuse. À propos d’un cas de maladie de Frie-
dreich avec délire de possession, in Écrits sur l’aliénation et la libérte, La Découverte, Paris 
2015, pp. 203-283.

12 	 Mentre le origini della neurologia e della psichiatria risalgono almeno al primo periodo moderno e 
possono essere rintracciate più indietro nell’antichità inca, indiana, cinese, egizia e greco-romana, 
e nel Medioevo arabo e persiano, l’emergere della neuropsichiatria si trova generalmente nelle 
scienze mediche francesi e tedesche del primo Ottocento.



66	  Cesare Casarino

Nella prefazione a Un caso di atassia di Friedreich, Fanon scrive:

Si tratta quindi di considerare il problema delle relazioni tra disturbi neurologici e 
disturbi psichiatrici. In un momento in cui neurologi e psichiatri si sforzano di definire 
le loro discipline come scienze pure, cioè una neurologia e una psichiatria pure, è buona 
norma inserire nel dibattito un gruppo di malattie neurologiche che sono anche accompa-
gnate da disturbi psichici, e porre una domanda legittima sull’essenza di questi disturbi.13

Non essendo uno che si attiene a regole di purezza, partizioni e segregazioni – sia che 
si tratti di conoscenze disciplinari o di pratiche scientifiche o di relazioni razziali o di 
città coloniali o di qualsiasi altra cosa – Fanon s’interroga sull’essenza di fenomeni che 
scavalcano i confini, proprio per mettere in discussione questi confini. Il problema delle 
relazioni tra neurologia e psichiatria si rivela rapidamente essere una variazione sul tema 
del problema delle relazioni mente-corpo: se ha senso parlare di disturbi neuropsichiatri-
ci e quindi di una disciplina ibrida e impura come la neuropsichiatria, questo è vero nella 
misura in cui le relazioni mente-corpo non sono ciò che tipicamente si pensa che siano 
nelle scienze mediche. Attingendo e rielaborando le intuizioni cruciali di Constantin von 
Monakow (il neurologo russo di fine Ottocento il cui lavoro ha influenzato, tra gli altri, 
Gilles Deleuze e Félix Guattari in L’anti-Edipo), Fanon scrive:

Questo è esattamente ciò che esprimono Monakow e Mourgue quando sostengono 
la necessità di una localizzazione cronogena, cioè di una localizzazione che attribuisca 
un ruolo importante all’integrazione temporale dei fenomeni. E vediamo così emergere, 
ancora una volta, l’inquietante problema del dualismo cartesiano. Se il corpo è una cosa 
e l’anima un’altra, le affezioni neurologiche non possono avere alcuna relazione con i 
disturbi mentali, e diventa necessario abbracciare l’argomento della coincidenza contin-
gente. Se, al contrario, la persona viene colta come un tutto, come un’unità indissolubile, 
ogni crisi [aggression] conterrà due aspetti: quello fisico e quello mentale.14

Può sembrare sconcertante questo modo d’introdurre la critica del famoso dualismo 
cartesiano mente-corpo per la prima volta nella tesi: la critica di Fanon, infatti, non si 
rivolge direttamente a ciò che ci si potrebbe aspettare, cioè alla gerarchia intrinseca a 
questo dualismo che decreta e sancisce la sovranità della mente e l’assoggettamento del 
corpo. Ma la critica di Fanon si rivela più radicale proprio per il fatto di non percorrere 
questa strada battuta ben più ovvia: l’oggetto è invece la premessa su cui poggia la dina-
mica dell’intero dualismo, cioè la distinzione sostanziale tra res cogitans e res extensa. 
La concezione della mente e del corpo come sostanze essenzialmente diverse costituisce, 
di fatto, le fondamenta su cui si erige la gerarchia del dualismo.

Per Fanon, il problema fondamentale del dualismo cartesiano è che, fondato come è 
su tale premessa, è in grado di articolare le relazioni tra mente e corpo, non solo quelle 
gerarchiche, ma anche qualsiasi tipo di relazione, esclusivamente e solo come relazio-
ni contingenti; che è un altro modo per dire che per Fanon questo dualismo non è in 
grado di concepire le relazioni mente-corpo come necessarie. In Cartesio tanto le rela-
zioni tra la mente e il corpo che i loro rispettivi disturbi sono, in ultima analisi, lasciati 
al caso, mentre Fanon ci chiede di intendere tali relazioni come necessarie. Fanon 

13	 F. Fanon, Écrits sur l’aliénation et la libérte, cit., p. 206.
14	 Ivi, p. 216.



Nessun metodo per i dannati	 67

ristabilisce e reimmette la necessità nelle relazioni mente-corpo ponendo “un’unità 
indissolubile” che ha “due aspetti” o, in altre parole, un’entità mente-corpo indivisibile 
che esprime sempre la sua unica e sola verità in due sistemi semiotici diversi. (Come 
vedremo, questa è proprio la soluzione di Spinoza ai problemi insiti nella concezione 
cartesiana delle relazioni mente-corpo. Dopo aver spiegato in EIIP7S che “l’esten-
sione e l’idea di quel modo”, cioè estensione e pensiero, “sono una sola e medesima 
cosa, ma espressa in due modi” e dopo aver posto la mente come idea del corpo in una 
serie di proposizioni e relative dimostrazioni, corollari e scholia che vanno da EIIP11 
a EIIP13S, Spinoza è in grado di concludere in EIIIP2S che “la mente e il corpo sono 
una sola e medesima cosa concepita ora sotto l’attributo del pensiero, ora sotto quello 
dell’estensione”)15. In breve, in Fanon ci troviamo di fronte a un monismo bifronte 
e immanente e alla sua rete interna di relazioni eterogenee, piuttosto che di fronte al 
dualismo di Cartesio in cui due entità essenzialmente diverse sono in qualche modo 
unite come due gemelle siamesi e sono sempre in lotta per poter funzionare insieme 
e comunicare come se fossero esterne l’una all’altra. È chiaro che se la neurologia, la 
psichiatria e la neuropsichiatria hanno qualche speranza non solo di comprendere la 
sofferenza psichica che accompagna i danni neurologici, ma anche di capire perché e 
come disturbi psichici molto diversi possono accompagnare gli stessi danni neurologi-
ci, esse devono abbandonare il cartesianismo o almeno prenderlo con le pinze, vale a 
dire, con un certo riguardo critico e persino scettico.

Ma c’è dell’altro in questa tesi, che è cruciale per Fanon in quanto costituisce allo stes-
so tempo un avvicinamento e una presa di distanza dal cartesianismo. In un passaggio 
precedente, quando Fanon spiega che non sta cercando di formulare una legge in base 
alla quale uno specifico “disturbo neurologico […] può dare origine a un determinato 
gruppo di sintomi psichiatrici”, Fanon dichiara esplicitamente il suo duplice obiettivo:

Il mio scopo è invece quello di dimostrare che tutte le lesioni neurologiche danneggia-
no in qualche modo la personalità. E che questa fessura aperta all’interno dell’Io [faille 
ouverte au sein de l’ego] diventa tanto più sensibile quanto più la semiologia del disturbo 
neurologico è grave e irreversibile.16

Ho già mostrato perché Fanon non crede che la corrispondenza tra sintomi psichiatrici 
e neurologici possa essere prognosticata in termini di una legge uniforme e invariabile. 
Ma per quanto riguarda il suo obiettivo manifesto non posso fare a meno di chiedermi: 
che cosa vede Fanon in questa “crepa aperta all’interno del sé?”. Il tempo, credo. È il 
tempo che diventa visibile in questa crepa. E non un tempo qualsiasi. Il giro di parole 
che Steven Corcoran traduce come “crepa aperta all’interno del sé” può anche essere 
tradotto più letteralmente come “faglia aperta al cuore dell’Io”. La metafora geologico-
psicoanalitica che indica l’alterazione psichica correlata a qualsiasi tipo di “lesione neu-
rologica” ci trasporta su di una scala non-umana di spostamenti e scosse geo-tettoniche 
appena sotto la crosta protettiva dell’Io. Ciò che questa ferita aperta nell’anima rende 
sensibile e leggibile è una temporalità non umana, ctonia, impensabile, che, tuttavia, è 
insita e opera in un centro umano-troppo-umano dell’Io e che l’Io, in modo ambivalente, 
sfrutta e occlude per produrre le miserabili trame e quella diegesi prosaica che costi-

15	 B. Spinoza, Opera, Bd. II, im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, hrsg. von 
C. Gebhardt, Carl Winters Universitätsbuchhandlung, Heidelberg 1972, pp. 90, 94-97, 141.

16	 F. Fanon, Écrits sur l’aliénation et la libérte, cit., p. 215.



68	  Cesare Casarino

tuiscono i suoi meccanismi di difesa17. Sono proprio questi meccanismi di difesa che 
vanno in tilt quando i sintomi neurologici sono “gravi e irreversibili” e che si incrinano 
sotto la pressione patologica del corporeo. Il corpo costituisce una costante minaccia di 
destabilizzazione per l’Io, perché il tempo del corpo – a differenza del tempo dell’Io, 
che si nutre principalmente di storie – non può essere narrativizzato, cioè non può essere 
addomesticato attraverso la spazializzazione.

Si scopre, infatti, che un’altra terribile conseguenza del porre la mente e il corpo 
come essenzialmente separati l’uno dall’altro e come mera correlazione contingente è 
che, rispetto ai due termini, il pensiero medico rimane intrappolato in quello che Fanon 
chiama “l’anatomo-clinico”. Egli spiega che: “Pensiamo in termini di organi e lesioni 
focali quando dovremmo pensare in termini di funzioni e disintegrazioni. La nostra vi-
sione medica è spaziale, mentre dovrebbe diventare sempre più temporale”18. Il punto, 
ovviamente, è che “organi” e “lesioni” sono localizzabili spazialmente, mentre “funzioni 
e disintegrazioni” non lo sono. (O, più precisamente, “funzioni e disintegrazioni” sono 
effettivamente localizzabili nell’entità mente-corpo, ma solo se per localizzazione si in-
tende un elemento all’interno di una determinazione spazio-temporale più comprensiva. 
Nello stesso passaggio, per esempio, Fanon sostiene ed espande il concetto di “localiz-
zazione cronogena” messo a punto da von Monakow, spiegando come si tratti di un tipo 
di localizzazione “che dà particolare rilievo all’integrazione temporale dei fenomeni”)19.

È proprio a causa di questa temporalità diversa che, a un tempo, struttura l’inconscio e 
minaccia la fragile coerenza dell’Io, che Fanon non svaluta né getta a mare l’uno a favore 
dell’altra. (Vale la pena sottolineare che il ritorno di Jacques Lacan a Sigmund Freud 
negli anni Cinquanta fu in gran parte motivato dalla crescente tendenza delle scienze 
della psiche, compresa la psicoanalisi, a commettere quegli errori fatali che Fanon evita 
abilmente, in questo caso, per esempio, confondere l’Io con l’inconscio e abbandonare 
l’inconscio per l’Io). In breve, l’attenzione di Fanon a una temporalità non spazializza-
bile nel e del corpo lo conduce all’inconscio attraverso le fessure dell’Io, differenziando 
così i due elementi in modo da concettualizzare l’inconscio non come una questione 
privata dell’Io individuale, ma in termini di relazioni collettive di alterità.

Nel contesto di un tentativo di critica e di ibridazione delle scienze mediche della 
neurologia e della psichiatria, il fatto che Fanon proclami la psicoanalisi una “scienza 
del collettivo per eccellenza” ha un tono decisamente polemico, quasi a suggerire che la 
sintesi impura delle due che è la neuropsichiatria non è ancora sufficiente, né abbastanza 
impura e che, invece, essa ha bisogno del supplemento psicoanalitico. Le conclusioni 
a cui giunge Fanon rispetto alla psicoanalisi costituiscono un importante contrappunto 
non solo alle celebri osservazioni su ontogenesi, filogenesi e quella che Fanon chiamerà 
“sociogenesi” e “sociodiagnosi”, ma anche all’altrettanto celebre critica del familismo di 
Sigmund Freud – tenendo conto che ciò non significa che Fanon si contraddica o che ab-
bia cambiato idea sulla psicoanalisi scrivendo Pelle nera, maschere bianche solo pochi 
mesi dopo20. Piuttosto, quello che suggerisco è individuare una sorta di complementarità 
tra le riflessioni di Fanon sulla psicoanalisi in queste due opere, proprio come fa lui 

17	 Come Jacques Lacan nel suo saggio sullo stadio dello specchio, anche Fanon attinge a L’Io e i suoi 
meccanismi di difesa di Anna Freud quando indaga le strutture dell’Io. Questo è un altro modo per 
dire che le concezioni dell’Io di Lacan e Fanon partono da una fonte comune.

18 	 F. Fanon, Écrits sur l’aliénation et la libérte, cit., p. 216.
19 	 Ivi, p. 220.
20	 Id., Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 8 e pp. 115-116.



Nessun metodo per i dannati	 69

stesso con qualsiasi altro pensatore (per esempio, Jean-Paul Sartre, Aimé Césaire) e con 
qualsiasi altra scuola di pensiero (per esempio, la fenomenologia). Il suo atteggiamento, 
anzi, il suo metodo, è sempre molto pragmatico e non settario: egli estrae i concetti e 
le intuizioni di cui ha bisogno per il suo progetto e ignora in gran parte il resto, il che 
significa anche che utilizza ma non feticizza i canoni intellettuali occidentali. Per quanto 
riguarda la psicoanalisi, quindi, è chiaro che il concetto di inconscio e le sue determi-
nazioni e manifestazioni linguistiche sono di grande interesse per Fanon. Il che spiega 
la sua valutazione cauta, ma nel complesso decisamente positiva del progetto di Lacan 
con cui conclude la sua tesi di medicina21. In ogni caso, qualunque sia la posizione e la 
funzione esatta che Fanon assegna alla psicoanalisi nel suo universo concettuale, Fanon 
evidenzia e mobilita nella psicoanalisi proprio quegli elementi che la fanno sovrapporre 
alla sua “sociodiagnosi” perché entrambe mirano a trasformare il dualismo cartesiano 
mente-corpo e ad aprirlo alle relazioni di alterità22.

Se il caso analizzato è il primo episodio di critica esplicita del cartesianismo nella tesi 
in medicina di Fanon, questo non è però l’ultimo. In primo luogo, più avanti nella tesi, nel 
contesto di una delle numerose discussioni su Henry Ey (lo psichiatra contemporaneo le 
cui posizioni Fanon ha spesso sposato e da cui ha spesso attinto), si fa riferimento, senza 
citarla, a un’opera di Ey che Jean Khalfa nel suo lavoro editoriale ci rivela consistere in 
una critica a Cartesio, diretta e di ampio respiro23. Inoltre, nel contesto di una rassegna 
di letteratura riguardante sindromi neurologiche simili all’atassia di Friedreich, Fanon 
invoca una conferenza di Maurice Merleau-Ponty del 1951 che, nella lettura di Fanon, 
sembra costituire un attacco esplicito al dualismo cartesiano mente-corpo24. Infine, la 
discussione di Lacan alla fine della tesi, in cui si celebra l’enfasi di Lacan sul linguaggio 
e sul desiderio, presuppone interamente la critica di Lacan a Cartesio. E tutto ciò non 
include né tiene conto delle numerose critiche implicite, in un’opera il cui argomento e 
scopo primario è, come ho già detto, nettamente anti-cartesiano.

A questo punto comincio, tuttavia, a sentire una legittima obiezione: “Lei ha iniziato 
sostenendo che un breve accenno al metodo nelle prime pagine di Pelle nera, maschere 
bianche dovrebbe essere inteso come un abbandono del metodo cartesiano da parte di 
Fanon; poi, ha motivato tale abbandono sostenendo che per Fanon questo metodo non 
solo è inadeguato per analizzare e combattere il razzismo, ma è addirittura complice del 
razzismo (almeno delle epistemologie del razzismo); infine, ha cercato di rafforzare le 
sue affermazioni appellandosi e fornendo prove testuali a partire dalla tesi medica di 
Fanon. Il problema di queste capriole argomentative, tuttavia, è che l’anticartesianismo 
della tesi in medicina di Fanon non ha nulla a che fare con la razza e il razzismo!”. Va 
bene. È innegabile che la questione della razza non è presente in nessun punto del lavoro 
di Fanon sull’atassia di Friedrich. Tale questione, tuttavia, è una presenza ossessiva, 
determinante, un’assente presenza in quell’opera. Nella sezione “Considerazioni gene-
rali”, Fanon presenta brevemente due osservazioni di prima mano sui disturbi psichici di 

21 	 F. Fanon, Écrits sur l’aliénation et la libérte, cit., pp. 267-277. Sui principi di metodo e teoresi che 
Fanon e Lacan hanno in comune, cfr. D. Hook, Fanon via Lacan, or Decolonization by Psycho
analytic Means…?, in “Journal of the British Society for Phenomenology”, vol. 51, n. 4, 2020, pp. 
305-319.

22 	 Sul rapporto sociogenesi/psicoanalisi vedi l’eccellente D.S. Marriott, Whither Fanon?, cit., pp. 
292-293.

23 	 F. Fanon, Écrits sur l’aliénation et la libérte, cit., p. 216-217.
24 	 Ivi, p. 234-235.



70	  Cesare Casarino

pazienti con patologie neurologiche nell’ospedale di Saint-Étienne, vicino a Lione. Cito 
dalla seconda:

Nello stesso reparto, ma questa volta femminile, una donna affetta da Parkinson si ri-
fiutava di prendere le compresse di Parsidol che il primario le aveva prescritto. Fallita l’o-
pera di persuasione le abbiamo spiegato che in caso di ostinazione saremmo stati costretti 
a firmare i documenti di dimissione. Ci mandò letteralmente al diavolo, ricordandoci che 
lei era a casa sua [qu’elle était chez elle] e che, se avessimo voluto comandare noi [si 
nous avions à faire la loi], avremmo dovuto solo tornare da dove eravamo venuti, come 
se non fosse già abbastanza miserabile vedere i veri francesi perseguitati dagli stranieri… 
Nessuno, è vero, mette in dubbio la sensibilità psichica delle persone con Parkinson. I 
genitori delle persone con Parkinson ne sono ben consapevoli ed evitano tutto ciò che può 
scatenare la loro furia psico-verbale. Ma come possiamo comprendere le modificazioni 
mentali che si verificano in questi casi?25

Prima abbiamo visto Fanon sostenere che “tutte le lesioni neurologiche danneggiano in 
qualche modo la personalità” e descrivere questo danno come una “crepa aperta all’interno 
dell’io”, come “una faglia nel cuore dell’io”. Allo stesso modo, l’ellissi in questo passaggio 
(“come se non fosse già abbastanza sciagurato vedere i veri francesi perseguitati dagli stra-
nieri… Nessuno, è vero […]” ecc.) costituisce una crepa o una faglia nell’architettura egoica 
della tesi: l’ellissi è posta subito dopo la resistenza (forse del tutto legittima) di una paziente 
francese (presumibilmente bianca) che qui si esprime in una forma di razzismo appena 
mascherato da xenofobia; l’ellissi è poi immediatamente seguita da quello che, nel contesto 
di questa discussione, costituisce un non sequitur: “Nessuno, è vero, mette in dubbio la 
sensibilità psichica delle persone con il Parkinson”. Ma cosa accade fuori campo e cosa si 
omette così in forma ellittica? Cosa succede lì, oltre la facciata razionale, medico-scientifica 
del testo? Dove ci conduce per poi rapidamente allontanarci un magma di emozioni di cui 
ignoriamo la natura? Cosa vuole farci intravedere, furtivamente, Fanon? Non sapremo mai 
con esattezza perché s’inserisca un’ellissi in questo punto del testo, e forse lui stesso non ci 
ha pensato molto, consciamente o inconsciamente. Ma occorre notare che questo è l’unico 
strano caso di ellissi in tutta la tesi: tutti gli altri casi (ventuno) che si trovano nell’originale 
sono usi abbastanza tipici perché si verificano all’interno di citazioni, spesso tra parentesi 
quadre, indicando che parti del testo sono state omesse, o, più raramente, implicano che 
segue una lunga lista di cose simili, funzionando così in effetti come un sostituto di “et 
cetera”). È possibile che questa sia la funzione che Fanon intendeva assegnare anche al 
caso preso in nostra considerazione. Eppure, ciò che segue l’ellissi, ossia “Nessuno, è vero, 
mette in dubbio la sensibilità psichica delle persone con il Parkinson”, non è esattamente 
un’affermazione pertinente in questo contesto: sembra quasi che Fanon stia rispondendo a 
un’obiezione incredula, legittima e indignata (sua e, forse, di alcuni lettori): Non ha reagito? 
Non ha protestato per il fatto che lei è francese tanto quanto quella donna? Davvero non ha 
detto nulla? ecc. In breve, questa affermazione può indicare che in questa situazione Fanon, 
il medico nero, è diviso tra i suoi obblighi professionali e la sua dignità ferita e che, pur 
scegliendo i primi rispetto alla rivendicazione della seconda, rimane comunque umiliato 
dall’istanza razzista, oltre che in uno stato di vergogna e rabbia per non aver reagito26.

25 	 Ivi, p. 218.
26 	 Sulla questione di Fanon come medico nero, si veda anche Marriott, che scrive: “Il lavoro di Fa-

non in clinica è stato, fin dall’inizio, legato al dato del suo essere nero. Questo è forse ovvio, ma 
è qualcosa di cui si parla poco. Perché? Fanon si riferisce ripetutamente al suo corpo come a un 



Nessun metodo per i dannati	 71

Inoltre, come sottolinea astutamente la donna, qui è in gioco la legittimità della rela-
zione medico-paziente e l’intera struttura simbolica della bianchezza: non sta semplice-
mente dicendo “torna da dove sei venuto”, ma sta anche dicendo “non puoi essere tu a far 
rispettare o a stabilire le regole [faire la loi]”. Il tuo essere nero ti squalifica dall’essere il 
mio medico. Oppure, una donna bianca non può avere un padrone nero.

Dobbiamo inoltre considerare che l’intero aneddoto che, come ho detto sopra, è il 
secondo di due, non è del tutto pertinente agli argomenti qui trattati. A questo punto delle 
“Considerazioni generali” Fanon sta cercando di mostrare come i “disturbi mentali” tra 
cui la generale “irritabilità” si possano manifestare in pazienti neurologici: mentre il pri-
mo aneddoto è un esempio perfetto di tale dinamica, in quanto riguarda un caso di manie 
di grandezza in un paziente affetto da sclerosi multipla, l’aneddoto qui analizzato, se va-
lutato con gli stessi criteri, segnalerebbe al lettore che per Fanon il razzismo stesso (così 
come l’“irritabilità” che permette la verbalizzazione di pensieri razzisti) costituiscono 
dei “disturbi mentali” a sé stanti (e, ovviamente, in un certo senso, per Fanon lo sono!). 
Ebbene, se in opere successive di sicuro Fanon sostiene che il razzismo costituisce una 
forma di alienazione, non è questo l’argomento che porta avanti qui: nel contesto di que-
sti dibattiti tra neurologia e psichiatria e, più in generale, in una tesi da difendere davanti 
alla facoltà di medicina dell’Università di Lione, gli esempi di Fanon consistono tutti in 
condizioni che sono convenzionalmente considerate e accettate come “disturbi mentali” 
nelle scienze mediche. E il razzismo non è tra questi. In breve, l’inclusione da parte di 
Fanon del paziente razzista affetto da Parkinson in questo contesto sembra essere un po’ 
una forzatura, e quindi la sua funzione potrebbe essere molto diversa da quella apparen-
temente dichiarata di esemplificare come i “disturbi mentali” possano derivare da pato-
logie neurologiche. La funzione di questo aneddoto non diventa allora, volente o nolente, 
quella di anticipare il famoso e ben più esplosivo episodio dell’incontro con un bambino 
razzista su un treno descritto in Pelle nera, maschere bianche? È importante notare che 
in entrambi i casi si tratta di soggetti che non possono essere ritenuti responsabili di ciò 
che dicono e quindi le loro parole sono, in un certo senso, quelle di ventriloqui la cui 
fonte e responsabilità risiedono altrove: una pazza in un reparto neurologico, un bambino 
che la madre non riesce a trattenere. In entrambi i casi, Fanon esamina le interpellanze 
razziste di sé stesso, proprio in situazioni in cui non può nemmeno essere tentato di in-
dividuare il soggetto dell’enunciazione razzista e in cui, quindi, il razzismo si manifesta 
immediatamente come il tessuto sociale in cui gli individui si trovano avviluppati, come 
l’etere strutturale del mondo bianco.

Sarebbe più avveduto concludere questo breve excursus su Un caso di atassia di Frie-
dreich di Fanon con un correttivo o, almeno, con una parola di cautela. L’esibizione 
performativa di anticartesianismo può essere considerata un po’ un cliché di una grande 
varietà di discorsi accademici francesi del XX secolo, quasi un rito di passaggio per i 
giovani studiosi o, in ogni caso, un gesto quasi edipico di trasgressione che l’istituzione 
accademica può essere fin troppo lieta di tollerare pazientemente e persino affabilmente, 
seppure con condiscendenza, da esibire come insegna d’onore e sicura prova del suo plu-
ralismo, della sua imparzialità, della sua integrità intellettuale27. Probabilmente, in questo 

oggetto di transfert, nella misura in cui le domande e le aspettative, le paure e gli interrogatori di 
un paziente gli impongono un messaggio supplementare immediato ed evidente oltre il contenuto 
sintomatico stesso, e che avrà un impatto sulla possibilità stessa del trattamento” (D.S. Marriott, 
Whither Fanon?, cit., p. 65).

27	 Devo questa idea a Nancy Luxon durante una conversazione del 5 ottobre 2023.



72	  Cesare Casarino

contesto l’essere anticartesiani è la trasgressione perfetta e non trasgressiva che rafforza 
piuttosto che mettere in discussione una cultura teorico-metodologica ancora largamente 
cartesiana. L’anticartesianismo di Fanon in Un caso di atassia di Friedreich può avere 
qualcosa in comune con tale trasgressione non trasgressiva. È tuttavia vero che: a) lungi 
dall’essere gratuito o forzato, l’anticartesianismo del testo è particolarmente pertinente 
e mobilitato per cercare di dare un senso a ciò che rimane impensato, irrisolto e quindi 
non curabile alla luce del divario tra scienze mediche del corpo e scienze mediche della 
mente, e che b) si apre la strada all’approccio inedito di Fanon alla questione della razza 
e, quindi, il testo pone le basi per la necessaria interdipendenza tra anticartesianismo e 
antirazzismo. Il che ci riporta a Pelle nera, maschere bianche.

Riassorbimento del metodo

La rottura di Fanon con la tradizione cartesiana si consuma in Un caso di atassia di 
Friedreich esplicitamente. Ma tale rottura rimane anche in gran parte implicita e viene 
rielaborata e trasformata in Pelle nera, maschere bianche. In quest’ultimo libro, infatti, 
per Fanon non è sufficiente rompere con la tradizione cartesiana, cioè eliminare la con-
sueta prefazione metodologica e lasciare il metodo ai botanici, ai matematici e agli altri 
scienziati assortiti. A tutto ciò si aggiunge una formulazione enigmatica: “c’è un punto in 
cui i metodi sono come riassorbiti. Mi posizionerò lì”28. Riassorbire, nell’originale résor-
ber, è un termine della fisiologia. Questa è la prima, ma non l’ultima volta che s’incontra 
una terminologia scientifica specializzata: le metafore, in particolare quelle mediche e 
biologiche, abbondano in tutta l’opera. Il processo di riassorbimento avviene quando 
una sostanza o un gruppo di cellule, per esempio, un tessuto canceroso, viene prima 
scomposto nei materiali che lo compongono e poi disperso e rimesso in circolazione: il 
riassorbimento avviene quando qualcosa di interno viene distrutto e assorbito dal corpo. 
Si tratta di un riciclo corporeo. Il metodo è dunque una specie di tumore nel corpo della 
conoscenza? Ci sono circostanze in cui il corpo della conoscenza può essere in grado 
di assimilare e sussumere questa anomalia interna? Non è necessario prendere questa 
metafora così alla lettera, per così dire, per supporre che in questa frase a) il metodo sia 
un’aberrazione epistemologica e b) si pone qualcosa di precedente e più capiente del 
metodo, senza il quale il metodo non potrebbe essere riassorbito. Sia a) che b) indicano il 
primato logico e cronologico della conoscenza sul metodo, che è senza dubbio la ragione 
per cui Fanon non farà precedere il suo “studio psicologico” da una metodologia, cioè 
da un discorso sul metodo: la rottura con il cartesianesimo è necessaria proprio perché 
quest’ultimo mette il carro (del metodo) davanti ai buoi (della conoscenza), confonden-
do così le cause con gli effetti. Oppure, per riformulare la battuta di Gilles Deleuze sul 
rapporto tra potere e resistenza in Michel Foucault, l’ultima parola di Fanon sul metodo 
sarebbe: la conoscenza è prima29. Tornerò sul rapporto tra metodo e conoscenza, dopo 
aver approfondito il processo di riassorbimento metodologico.

La rottura con il cartesianismo non è sufficiente per Fanon, nel senso che tale rot-
tura non va intesa come un evitamento o una fuga ma, appunto, come riassorbimento, 

28	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 29.
29	 Commentando sulla concezione foucaultiana del potere Deleuze scrive: “La resistenza è prima: 

ecco l’ultima parola del potere” (G. Deleuze, Foucault, Cronopio, Napoli 2009, p. 120).



Nessun metodo per i dannati	 73

come distruzione e assorbimento. Abbandonare il metodo non significa aggirarlo o far 
finta che non esista; abbandonare il metodo significa piuttosto trattenersi per smontarlo 
pezzo per pezzo, per disassemblarlo e farne poi assemblaggi diversi con le sue parti. 
Detto altrimenti, per Fanon è solo trasformando radicalmente il metodo che si può spe-
rare di lasciarselo davvero alle spalle. Fanon, del resto, non si colloca dopo o al di là 
del metodo; ci dice piuttosto che vuole collocarsi là dove il metodo viene riassorbito: 
la sua fenomenologia psicologica dell’essere nero non è intrapresa dal punto di vista 
dell’assenza, dell’oblio o della preclusione del metodo, ma dal punto di vista della sua 
continua metamorfosi. È per questo che, dopo essersi congedato dal metodo nel passo 
con cui è iniziato questo saggio, Fanon ritorna sulla questione del metodo ripetutamente 
nel corso del libro: non è che la rottura debba essere ripetuta e rievocata più e più volte; è, 
piuttosto, che la nozione stessa di rottura con il metodo viene ridefinita come il processo 
di scomposizione del metodo nei suoi elementi strutturali e di ricombinazione di ciascu-
no di questi elementi verso un fine piuttosto diverso, verso un metodo completamente 
diverso. Dopo questa caratterizzazione della rottura di Fanon con il metodo, tuttavia, si 
potrebbe essere tentati di intendere il riassorbimento come simile alla sublazione, ov-
vero al superamento hegeliano: come spero di chiarire a breve, una tale comprensione 
semplificherebbe eccessivamente il progetto di Fanon in Pelle nera, maschere bianche e 
sarebbe giusta solo a metà30.

Quali sono gli elementi strutturali del metodo cartesiano con cui Fanon si confronta? 
Se dobbiamo prendere Cartesio in parola, ci sono quattro componenti fondamentali del 
suo metodo. Nella seconda parte del Discorso sul metodo scopriamo che questo metodo 
è effettivamente composito: Cartesio spiega di aver preso in prestito alcuni elementi 
dall’algebra, dalla geometria e dalla logica, per formulare quattro distinti precetti di me-
todo. Il primo è quello di “non accogliere nulla come vero” che possa essere messo in 
dubbio; il secondo è quello di “suddividere ciascuna difficoltà da esaminare in tutte le 
parti in cui era possibile […] per meglio risolverla”; il terzo consiste nell’iniziare un’in-
dagine “dagli oggetti più semplici e più facili a conoscersi per salire progressivamente, 
come per gradi, fino alla conoscenza di quelli più complessi”; e il quarto comanda di 
“fare ovunque enumerazioni così complete e rassegne così generali” che si possa essere 
sicuri “di non aver tralasciato nulla”31. Un metodo composito per indagare la realtà e i 
suoi fenomeni, che si presuppone siano essi stessi compositi. Lasciando da parte il primo 
precetto – perché in un certo senso è tautologico – mi sembra che gli altri tre precetti si-
ano affrontati, spesso confutati e invalidati in vari punti di Pelle nera, maschere bianche.

Quello che segue non è assolutamente un elenco esaustivo, ma dà un’idea delle svolte 
che questo testo ha preso intorno alla questione del metodo. Se la controversa analisi te-
stuale di Fanon degli scritti autobiografici di Mayotte Capécia32, o la sua analisi testuale 

30	 Nel suo prezioso studio Subterranean Fanon, Gavin Arnall ha mostrato in modo convincente 
come l’intero opus di Fanon, dalle prime opere teatrali a I dannati della terra, sia attraversato da 
correnti di pensiero (spesso nietzschiane) antidialettiche e non dialettiche, che esistono e si svilup-
pano in tensione con le strutture di pensiero dialettiche più dominanti che Fanon ha ufficialmente 
sposato. Si veda in particolare G. Arnall, Introduction: Two Fanons, in Subterranean Fanon: An 
Underground Theory of Radical Change, Columbia University Press, New York 2020, pp. 1-33 e 
pp. 133-203.

31	 R. Descartes, Discorso sul metodo, parte II, Mondadori, Milano 1993, p. 16.
32	 La controversia nasce dalle accuse di misoginia che sono state rivolte all’atteggiamento di Fanon 

nei confronti di Capécia e dei suoi scritti, accuse che per certi versi trovo fondate. Per una difesa 
valorosa di Fanon da tali accuse, ma anche ricca di sfumature, si veda l’analisi di Lewis Gordon e 



74	  Cesare Casarino

dello studio psicoanalitico di Octave Mannoni (rispettivamente nei capitoli secondo e 
quarto di Pelle nera, maschere bianche) potrebbero costituire esempi del secondo pre-
cetto e della sua ingiunzione a scomporre un problema in “quante più parti possibili”, 
l’esperienza vissuta del razzismo, invece, espressa in innumerevoli episodi in tutta l’o-
pera, tra cui notoriamente il traumatizzante incontro di Fanon con un bambino razzista 
su un treno, non si svolge nel regno del divisibile a cui si applica il secondo precetto, né 
si presta a essere trattata secondo il terzo precetto e dalla sua graduale progressione dal 
più semplice al più complesso. L’interpellazione razzista, probabilmente, costituisce un 
evento tale che non si può fare altro che partire da ciò che è più complesso. Per quanto 
riguarda il quarto precetto e il suo imperativo enumerativo, dovrebbe essere sufficiente 
il seguente passaggio del sesto capitolo: “Compito colossale inventariare la realtà. Accu-
muliamo fatti, li commentiamo, ma ad ogni linea scritta, ad ogni proposizione enuncia-
ta, proviamo un senso di incompiutezza”33. Omettere nulla, come ci ingiunge il quarto 
precetto del metodo cartesiano, non è un’opzione per Fanon. Sempre nel sesto capitolo, 
leggiamo un passaggio che, in qualche modo, affronta tutti questi precetti contempora-
neamente. Lo cito per esteso:

L’analisi del reale è delicata. Un ricercatore può adottare due atteggiamenti di fronte 
al suo soggetto. O si accontenta di descrivere, come gli anatomisti che rimangono stupiti 
quando, durante una descrizione della tibia, gli si domanda il numero di depressioni ante-
peronali che possiedono. È che nella loro ricerca non mettono mai in questione loro stessi, 
ma gli altri; all’inizio dei miei studi medici, dopo qualche seduta nauseante di dissezione, 
pregai uno dei miei colleghi più temprati di fornirmi il metodo per evitare di star male. 
Mi rispose molto semplicemente: “Caro mio, fai come se dissezionassi un gatto e tutto 
andrà bene…” –. Oppure, dopo aver descritto il reale, si propone di cambiarlo. In prin-
cipio, d’altronde, l’intenzione di descrivere sembra bene implicare una preoccupazione 
critica e, attraverso questa, un’esigenza di superamento verso una qualche soluzione. La 
letteratura ufficiale o aneddotica ha creato troppe storie di negri perché se ne possa tacere. 
Ma riunendole, non si fa un passo avanti nell’intento di mostrarne il meccanismo. L’es-
senziale per me non è accumulare dei fatti, dei comportamenti, ma liberarne il senso, In 
ciò posso appellarmi a Jaspers, che scrive: “Spesso la penetrazione profonda del caso sin-
golo insegna fenomenologicamente ciò che è comune a molti altri. Ciò che si è colto una 
sola volta, generalmente si ritrova. Nella fenomenologia non si tratta tanto di esaminare 
innumerevoli casi, quanto di comprendere in modo intuitivo e completo quelli singoli”.34

Per Fanon come per Karl Marx il punto è cambiare il presente. Il punto è cambiare 
questo reale razzista. E per cambiarlo bisogna mostrare come funziona. E per dimostrare 
come funziona non bisogna produrre un inventario completo di tutte le sue istanze e i 
suoi fenomeni, ma indagare un caso singolo oppure ogni caso “fino al limite più estre-
mo”. Il processo di disalienazione, a quanto pare, ha bisogno di un metodo e questo me-
todo non deve essere descrittivo ed esaustivo, ma intensivo e prescrittivo. Ma si potrebbe 
sollevare un’obiezione a tutto ciò che ho detto finora: “Stai confrontando mele e arance, 
metodo scientifico e metodo politico, metodi di analisi testuale e metodi di indagine fe-

la difesa di Drucilla Cornell in L. Gordon, What Fanon Said: A Philosophical Introduction to His 
Life and Thought, Fordham University Press, New York 2015, pp. 29-41; D. Cornell, Postfazione, 
in L. Gordon, What Fanon Said, cit., pp. 143-147.

33	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 158.
34	 Ivi, pp. 155-156.



Nessun metodo per i dannati	 75

nomenologica, metodi per pensare e conoscere e metodi per esistere e vivere e così via, 
un vero e proprio pot-pourri metodologico”. Forse è così. Per me, tuttavia, il punto è che 
ogni metodo è una via, un percorso, e questo percorso attraversa ogni livello o regione 
di ciò che Fanon chiama “il reale”. Quando spiega perché in origine aveva progettato di 
presentare Pelle nera, maschere bianche come tesi di laurea in medicina:

Poi la dialettica pretese da me delle prese di posizione raddoppiate. Benché in qualche 
modo me la fossi presa con l’alienazione psichica del Nero, non posso passare sotto silen-
zio certi elementi che, per quanto psicologici possano essere, genererebbero degli effetti 
relativi ad altre scienze.

Ogni esperienza […] deve entrare nella composizione del reale e, attraverso ciò, occu-
pare un posto nella ristrutturazione del reale.35

È il metodo stesso, qui nella forma di una dialettica in continua espansione, che co-
struisce ponti e crea connessioni, che si riversa da un discorso scientifico ad altri discorsi 
scientifici e che influenza la nostra conoscenza di ogni esperienza e ogni parte del re-
ale. Sembra che sia nella natura stessa del metodo l’essere incontenibile o, addirittura, 
“promiscuo”36. A questo proposito, forse Fanon non si discosta troppo da Cartesio che, 
nella seconda parte del Discorso sul metodo, scrive:

La cosa però che maggiormente mi soddisfaceva in tale metodo era che, per suo mez-
zo, ero sicuro di usare in tutto la mia ragione […] e che, non avendolo riferito a nessuna 
materia in particolare, potevo ripromettermi di applicarlo con altrettanta soddisfazione 
alle difficoltà delle altre scienze, come già avevo fatto per quello dell’algebra.37

È vero che Cartesio scrive in un’epoca in cui la filosofia non era ancora stata sepa-
rata da altre forme e pratiche di conoscenza disciplinare; ed è anche vero che Cartesio 
credeva che i principi di tutte le scienze dovessero essere derivati in primo luogo dalla 
filosofia; eppure, tanto in questo passaggio che nel precedente, si lascia una porta aperta 
per aspetti ‘migratori’ del metodo. Fin dalle sue prime origini cartesiane, il metodo por-
tava con sé la promessa di influenzare tutte le parti dell’insieme del reale, comprese le 
sue parti separate.

Per tornare a Fanon e alla sua lotta con il metodo in Pelle nera, maschere bianche, 
c’è un aspetto cruciale in cui Fanon cita Jaspers, aspetto su cui non mi sono ancora 
soffermato e che riguarda le relazioni soggetto-oggetto e la problematica correlata 
dell’oggettività e della soggettività nella conoscenza scientifica. La discussione di Fa-
non sul primo metodo e sul metodo descrittivo in quel passaggio articola una critica 
delle concezioni abituali della relazione tra il soggetto della conoscenza (cioè il ri-
cercatore, in questo caso un anatomista) e l’oggetto della conoscenza (cioè ciò che il 
ricercatore analizza, in questo caso una tibia). Fanon si diletta a mostrare come l’ana-
tomista sia colto di sorpresa quando gli viene posta una domanda sulla sua stessa tibia. 
Fanon è un esperto lettore di sintomi, e la sorpresa dell’anatomista è proprio il sintomo 
che voleva suscitare e interpretare in questo incontro: la sorpresa dell’anatomista la 
dice lunga sul fatto che quest’uomo, in quanto anatomista, non ha mai pensato di avere 

35	 Ivi, pp. 58-59.
36	 Vedi nota 10.
37	 R. Descartes, Discorso sul metodo, cit., p. 17.



76	  Cesare Casarino

una tibia, cioè non ha mai immaginato che il suo corpo potesse essere trasformato in 
oggetto di osservazione e dissezione scientifica. Il metodo cartesiano induce e rende 
necessarie la dissociazione e la preclusione corporea sia nel soggetto che nell’oggetto 
della conoscenza, le cui rispettive posizioni devono essere tenute rigorosamente sepa-
rate, fisse e non intercambiabili, non diversamente da padroni e schiavi. Fanon ci dice 
che a causare tale sorpresa è il fatto che l’anatomista è abituato a sezionare gli altri 
e non sé stesso, a differenza di Fanon, in altre parole. Fanon, infatti, si trasforma nel 
proprio oggetto di studio e si disseziona in vari punti di Pelle nera, maschere bianche, 
in modo non del tutto dissimile dal carattere scandalosamente autoriflessivo dell’o-
pera che segna l’emergere della psicoanalisi sia come pratica psicoterapeutica che 
come discorso teorico nel 1899, ovvero Die Traumdeutung di Sigmund Freud. Fanon, 
lo studente nero, non era in grado di compiere quella dissociazione corporea molto 
professionale compiuta dall’anatomista e necessaria per sezionare un corpo umano, 
eppure non invidia la professionalità dell’anatomista, semmai ne ridicolizza implici-
tamente l’atteggiamento e ne rivela una sorta di stupidità di fondo. La ragione di ciò è 
che Fanon non era in grado di padroneggiare la giusta distanza dal corpo da sezionare, 
non perché era uno studente o perché era verde, ma perché era nero: come si affanna a 
dimostrare più volte nel corso dell’opera, se si è neri non ci si può permettere il lusso di 
dimenticare il proprio corpo, poiché esso è il portatore nudo dell’oppressione razzista, 
e quindi non lo si può precludere alla maniera di questo anatomista presumibilmente 
molto abile e competente, ma alquanto ottuso (che presumo, forse a torto, fosse bian-
co). Questo è, dopo tutto, uno degli errori cruciali di Sartre per Fanon: “Jean-Paul 
Sartre ha dimenticato che il negro soffre fisicamente in modo diverso dal Bianco”38. Il 
soggetto che è il suo stesso oggetto è l’unica posizione epistemologica disponibile per 
Fanon quando affronta le sofferenze fisiche e psichiche inflitte dal razzismo.

Ad esempio, Fanon apre il quinto capitolo di Pelle nera, maschere bianche con un 
epiteto razziale che in seguito scopriremo essere stato rivolto a lui; in altre parole, apre 
il capitolo con un’interpellazione razzista. Poi scrive: “Entravo nel mondo, attento a 
fare emergere un senso dalle cose […] ed ecco che mi scoprivo oggetto in mezzo ad 
altri oggetti”39. Fanon voleva costituirsi come soggetto di conoscenza, ma scopre che il 
razzismo lo ha invece relegato allo status di oggetto. Questa situazione, che egli descri-
ve come un sentirsi “rinchiuso in questa oggettività schiacciante”40 lo porta al punto di 
rottura: “Mi arrabbiavo, pretendevo una spiegazione… Non servì a nulla. Esplodevo. 
Ed ecco i brandelli riuniti da un altro me stesso”41. Questi frammenti costituiscono il 
resto del capitolo, in cui Fanon cerca di esprimere “l’esperienza vissuta del Nero”, 
compresa l’analisi dettagliata delle sue reazioni affettive all’interpellazione razzista con 
cui iniziava il capitolo. In questo capitolo, in altre parole, Fanon tenta di porre rimedio 
a quella situazione di “oggettività schiacciante” realizzando il suo desiderio di costi-
tuirsi come soggetto di conoscenza: l’io oggettivato che esplode è diverso dall’io che 
raccoglie i frammenti dopo l’esplosione, perché mettere insieme i frammenti è proprio 
il processo di costituirsi come soggetto di conoscenza trasformandosi in oggetto di 
conoscenza: Fanon oggetto, che esplode sotto la pressione del razzismo, diventa Fanon 
soggetto della conoscenza di sé.

38	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 132.
39	 Ivi, p. 109.
40	 Ibidem.
41	 Ibidem.



Nessun metodo per i dannati	 77

Al di là dei suoi quattro precetti ciò che costituisce l’aspetto più preoccupante del 
metodo cartesiano per Fanon è, probabilmente, il tipo di relazioni soggetto-oggetto e, 
inoltre, il concomitante tipo di relazioni mente-corpo che sono al tempo stesso favorite 
e presupposte da questo metodo. Un principio cruciale che Fanon abbandona quando 
abbandona il metodo, infatti, è l’oggettività e la distanza scientifica: in Pelle nera, ma-
schere bianche, come abbiamo visto, il soggetto della conoscenza trasforma sé stesso e i 
suoi interlocutori di volta in volta nell’oggetto della conoscenza da indagare, e ciò rende 
l’oggettività scientifica né possibile né appropriata né desiderabile. Nel capitolo finale, 
Fanon scrive: “Come si sarà notato, la situazione che ho studiato non è classica. L’og-
gettività scientifica mi era impossibile, dal momento che l’alienato, il nevrotico era mio 
fratello, era mia sorella, era mio padre”42. Il punto è chiaro: il punto di vista oggettivo 
richiesto dal metodo scientifico è fuori luogo in questo caso. Tale rifiuto dell’oggettività 
scientifica è ribadito in un saggio che Fanon pubblicò nello stesso anno di Pelle nera, 
maschere bianche, ovvero “La sindrome nordafricana”, che costituisce una critica anti-
razzista della medicina coloniale. Lì, nel contesto della denuncia e della demistificazione 
del postulato della medicina coloniale in Algeria, cioè che “ogni arabo è un uomo che 
soffre di una malattia immaginaria” scrive: “Mi dispiace, ma mi trovo incapace di ana-
lizzare questo fenomeno senza allontanarmi dall’atteggiamento oggettivo a cui mi sono 
costretto”43. Sembrerebbe quindi ragionevole concludere che Fanon opti invece per un 
punto di vista soggettivo e che l’anomalo non-metodo, che sorge come una fenice dalle 
ceneri del vecchio metodo cartesiano, sia una sorta di metodo soggettivo.

Nel bel mezzo della sua critica a Mannoni, nel quarto capitolo, Fanon scrive:

Credo sinceramente che un’esperienza soggettiva possa essere compresa dall’altro; e 
non mi piace per niente star lì a dire: il problema nero è un mio problema, solo mio, e poi 
mettermi lì a studiarlo. Ma mi sembra che Mannoni non abbia provato a sentire da dentro 
la disperazione dell’uomo di colore di fronte al Bianco. In questo studio mi sono proposto 
di toccare la miseria del Nero. Tattilmente e affettivamente. Non ho voluto essere ogget-
tivo. Del resto non è vero: non ho potuto essere oggettivo.44

Se il rifiuto dell’oggettività scientifica è netto e intransigente, l’abbraccio del sog-
gettivo è altamente qualificato; o, più precisamente, il soggettivo che qui è certamente 
abbracciato è un soggettivo altamente qualificato. In altre parole, in questo passaggio Fa-
non adotta contemporaneamente un punto di vista soggettivo e ridefinisce il soggettivo 
stesso. E nel ridefinire il soggettivo anche l’oggettivo viene volutamente ridefinito. Che 
tipo di esperienza soggettiva è, infatti, quella che “può essere compresa da tutti”? Che 
cos’è che “tutti” abbiamo in comune che permette una tale modalità di comprensione del 
soggettivo, che permette e attiva la comprensione dell’alterità? Mi porterebbe lontano 
mostrare come per Fanon l’asimmetria tra il soggettivo e l’oggettivo sia tale da rispon-
dere a principi del tutto diversi: mentre l’oggettivo si misura secondo il binario dialettico 

42	 Ivi, p. 202.
43	 Subito dopo questa frase, Fanon scrive: “‘Non posso farci niente’, mi disse una volta uno spe-

cializzando, ‘non posso parlare con loro nello stesso modo in cui parlo con gli altri pazienti’. Sì, 
certo: ‘non posso farci niente’. Se solo sapeste le cose della mia vita che non posso evitare. Se 
solo sapeste le cose della mia vita che mi tormentano durante le ore in cui gli altri si ammorbano 
il cervello. Se solo sapeste… ma non lo saprete mai” (F. Fanon, La “sindrome nordafricana”, 
in Scritti politici. Verso la rivoluzione africana, DeriveApprodi, Roma 2006, p. 9).

44	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., pp. 79-80.



78	  Cesare Casarino

dell’universale e del particolare, il soggettivo punta su una diade diversa ovvero quella 
del singolare e del comune45.

Il soggetto di questo brano, in ogni caso, è un soggetto le cui esperienze possono esse-
re comprese (il che non vuol dire sentite o sofferte da tutti) e quindi, come minimo, non si 
tratta di un soggetto individuale ma collettivo. (Tra l’altro, si tratta anche di un soggetto 
radicalmente anti-identitario: nella misura in cui la mia identità si fonda su esperienze 
che non possono essere condivise con un altro corpo portatore di un’identità diversa, 
allora Fanon ha invalidato il fondamento stesso su cui poggia la mia identità. Una cosa è 
dire alle persone etero “è una cosa da froci, non capireste” e un’altra è dire “è una cosa 
da froci, non sareste in grado di sentirla, ma potreste essere in grado di capirla” – che è 
il tipo di cosa che credo Fanon stia dicendo in questo passaggio). Inoltre, la collettività 
di questo soggetto non è solo un tipo di collettività tra le tante: se le esperienze di questo 
soggetto possono essere comprese da tutti, l’unica collettività possibile qui è qualcosa 
come “umanità”, “genere umano” e così via, nel bene e nel male (e il male è stato at-
tentamente e mirabilmente articolato per noi da Étienne Balibar nel suo saggio Racism 
Revisited: Sources, Relevance, and Aporias of a Modern Concept46). Ciò significa anche 
che, scrivendo dal punto di vista di esperienze soggettive che possono essere comprese 
da tutti, Fanon cerca l’oggettività nel soggettivo, ridefinendo così entrambi. (In un certo 
senso, l’apparato concettuale dell’oggettività del soggettivo in Fanon funziona in modo 
simile al concetto di astrazione reale in Marx). Né oggettivo né soggettivo, il non-meto-
do di Fanon in Pelle nera, maschere bianche fa ciò che il metodo cartesiano e la sua og-
gettività scientifica non hanno mai potuto e non si sognerebbero mai di fare, ossia inda-
gare l’oggettività dell’esperienza soggettiva del razzismo: la sofferenza, la disperazione, 
l’esperienza vissuta dell’alienazione razziale nella sua interezza possono e devono essere 
comprese da tutti, sembra dire Fanon, se e quando il metodo cartesiano verrà riassorbito.

La deviazione più netta di Fanon dal cartesianismo in Pelle nera, maschere bianche, 
tuttavia, consiste nel ruolo che il corpo e i suoi affetti giocano proprio a causa della loro 
funzione cruciale nel dispiegamento del razzismo: tale ruolo è del tutto in contrasto con 
la relazione mente-corpo di Cartesio, specialmente come questa si articola nelle sue ul-
teriori rielaborazioni della questione del metodo nelle Meditazioni sulla filosofia prima. 
Ho lasciato per ultimo questo aspetto della lotta di Fanon con il cartesianismo proprio 
perché è, per certi versi, l’aspetto più ovvio, più evidente in Pelle nera, maschere bian-

45 	 È vero che Fanon nel contesto della sua critica a Sartre si spinge a “sorvolare questo drama assur-
do che gli altri han costruito intorno a me, scartare questi due termini ugualmente inaccettabili e 
tendere all’universale, attraverso un particolare umano”, F. Fanon, Pelle nera, machere bianche, 
p. 179. Tuttavia, intenderei questa richiesta di raggiungere l’universale passando attraverso “un 
particolare umano” come un desiderio di produrre il comune attraverso il singolare: un desiderio 
espresso qui attraverso termini e categorie dei dibattiti filosofici contemporanei a Sartre, cioè le 
categorie di universale e particolare. (In un certo senso, Fanon rifiuta l’oggettività scientifica non 
perché sia universale, ma perché non è abbastanza universale: una nozione di oggettività che non 
vuole e che non è in grado di rendere conto del soggettivo può solo costituire un universale falso 
e vuoto; in questo senso è molto vicino alle posizioni di Aimé Césaire). Nel mio libro, mostro 
come Spinoza eviti l’emergere del binario dialettico dell’universale e del particolare sostituendo-
lo proletticamente con la diade del singolare e del comune, il che è simile a ciò che ritengo stia 
facendo Fanon in Pelle nera, maschere bianche, pur utilizzando gli strumenti concettuali a lui più 
facilmente disponibili, ossia i concetti dialetticamente correlati di universale e particolare.

46 	 É. Balibar, Racism Revisited: Sources, Relevance, and Aporias of a Modern Concept, in “PMLA 
/ Publications of the Modern Language Association of America”, vol. 123, n. 5, 2008, pp. 1630-
1639.



Nessun metodo per i dannati	 79

che: sarebbe possibile, infatti, leggere questo libro nella sua interezza come una confuta-
zione antirazzista di quel dualismo mente-corpo, a cui mi rivolgo adesso.

Non riprenderò e non riproporrò il noto pas de deux di mente e corpo nelle Meditazioni, 
in cui la mente, come sapete, svolge il ruolo di protagonista maschile dominante e persino 
sadico. Piuttosto, farò notare che, tra tutti gli aspetti del cartesianismo che ho esaminato 
finora, questo è quello che si lega maggiormente e in modo più rivelatore a ciò che costitu-
isce il telos ultimo del metodo per Descartes. In un famoso passaggio della Parte Sesta del 
Discorso sul metodo, Cartesio rivela esplicitamente qual è l’obiettivo del metodo:

Quelle nozioni infatti mi hanno fatto vedere che è possibile pervenire a conoscenze 
utilissime alla vita, che al posto di quella filosofia speculativa che si insegna nelle scuole, 
se ne può trovare un’altra pratica grazie alla quale, venendo a conoscere la forza e le 
azioni del fuoco, dell’acqua, dell’aria, degli astri, dei cieli e di tutti gli altri corpi che ci 
circondano, altrettanto distintamente di come conosciamo le diverse tecniche impiegate 
dai nostri artigiani, possiamo egualmente applicarle a tutti gli usi che sono loro propri, 
diventando così quasi dominatori e padroni della natura. Conoscenza questa desiderabile 
non soltanto per inventare un’infinità di strumenti in grado di farci godere, senza fatica, 
dei frutti della terra e di tutti i loro vantaggi, ma anche e soprattutto per conservare la 
salute che è senza dubbio il bene principale e il fondamento stesso di tutti gli altri beni di 
questa vita, perché anche l’ingegno dipende talmente dal temperamento e dalla disposi-
zione degli organi corporei, che se è possibile trovare qualche mezzo capace di rendere 
gli uomini più saggi e più abili di quanto in genere lo siano stati fino ad oggi, credo che lo 
si debba ricercare nella medicina.47

Questo passaggio mostra, tra l’altro, che ciò che verrà conosciuto e criticato come 
ragione strumentale (nelle opere di Theodor Adorno e Max Horkheimer, tra gli altri) 
e ciò che verrà conosciuto e criticato come biopolitica (nell’opera di Michel Foucault) 
sono aspetti co-primari e reciprocamente determinanti del pensiero occidentale dalla pri-
ma età moderna in poi. A parte Adorno, Horkheimer, Foucault e altri pensatori del XX 
secolo, Marx ce lo aveva già insegnato48. Per Cartesio, in ogni caso, il fine ultimo del 

47 	 R. Descartes, Discorso sul metodo, cit., pp. 40-41.
48 	 Nei Grundrisse, per esempio, Marx scrive: “La produzione basata sul capitale dunque, come crea 

da una parte l’industria universale – ossia pluslavoro, lavoro che crea valore –, così d’altra parte 
crea un sistema di sfruttamento generale delle qualità naturali e umane, un sistema della utilità 
generale, il cui supporto è tanto la scienza quanto tutte le qualità fisiche e spirituali, mentre nulla 
di più elevato in sé, di giustificato per se stesso, si presenta al di fuori di questo circolo della pro-
duzione e dello scambio sociali. Soltanto il capitale dunque crea la società borghese e l’universale 
appropriazione tanto della natura quanto della connessione sociale stessa da parte dei membri 
della società. Di qui l’enorme influenza civilizzatrice del capitale; la sua creazione di un livello 
sociale rispetto a cui tutti quelli precedenti si presentano semplicemente come sviluppi locali 
dell’umanità e come idolatria della natura. Soltanto col capitale la natura diventa un puro oggetto 
per l’uomo, un puro oggetto di utilità, e cessa di essere riconosciuta come forza per sé; e la stessa 
conoscenza teoretica delle sue leggi autonome si presenta semplicemente come astuzia capace 
di subordinarla ai bisogni umani sia come oggetto di consumo sia come mezzo di produzione. In 
virtù di questa sua tendenza, il capitale spinge a superare sia le barriere e i pregiudizi nazionali, sia 
l’idolatria della natura, la soddisfazione tradizionale, orgogliosamente ristretta entro angusti limi-
ti, dei bisogni esistenti, e la riproduzione del vecchio modo di vivere. Nei riguardi di tutto questo 
il capitale opera distruttivamente, attua una rivoluzione permanente, abbatte tutti gli ostacoli che 
frenano lo sviluppo delle forze produttive, la dilatazione dei bisogni, la varietà della produzione e 
lo sfruttamento e lo scambio delle forze della natura e dello spirito” (K. Marx, Lineamenti fonda-
mentali della critica dell’economia politica, La Nuova Italia, Firenze 1970, vol. 2, pp. 11-12).



80	  Cesare Casarino

metodo è quello di produrre una filosofia pratica che permetta al soggetto della cono-
scenza di controllare, manipolare, padroneggiare e possedere il mondo naturale come 
oggetto, non solo ai fini del progresso tecnologico, ma anche per promuovere la salute e 
la vita umana stessa. Scrivendo sulla scia del disastro globale del colonialismo europeo 
e del nostro presente di catastrofe ambientale guidata dal capitale (che comprende non 
solo il cambiamento climatico ma anche le relative pandemie zoonotiche), le parole di 
Cartesio sono decisamente agghiaccianti. Inoltre, la biopolitica (o, più precisamente, la 
scienza medica concepita come controllo biopolitico) emerge qui come risposta e solu-
zione a quello che è chiaramente percepito come un problema, ossia la dipendenza della 
mente dal corpo. La reazione del metodo a tale dipendenza (innegabile ma ammessa con 
riluttanza) è l’assoggettamento completo, dispettoso e punitivo di un corpo che viene 
vissuto come una minaccia all’autopresenza unitaria e all’endoconsistenza sostanziale 
della mente e alle sue fantasie di autonomia e partenogenesi. Il metodo cartesiano trova 
la sua piena realizzazione e apoteosi finale nel dominio e nello sfruttamento del mondo 
naturale in quanto corpo da parte del soggetto della conoscenza in quanto mente.

Il fine ultimo del non-metodo di Fanon, al contrario, consiste nella disalienazione, 
cosa che non si stanca di ripetere nel corso di Pelle nera, maschere bianche49. Nel primo 
capitolo, Fanon ci dice che “il mio scopo [è] la disalienazione dei neri [Noirs]”50. Nel 
terzo capitolo, Fanon scrive: “L’oggetto del mio studio si precisa: permettere all’uomo 
di colore di comprendere, con l’aiuto di esempi precisi, i motivi psicologici che possono 
alienare i suoi simili”51. Più avanti, nel sesto capitolo, ribadisce questo principio: “questo 
lavoro vuole essere uno specchio a infrastruttura progressiva, in cui il negro [le nègre] 
sulla via della disalienazione vi si possa ritrovare”52. La metafora dello specchio dà già 
un buon senso della posta in gioco: in questa frase, la funzione implicita dello specchio 
è quella di riflettere il corpo dei neri, o i neri in quanto corpo. È perché il non-metodo 
di Fanon tende alla disalienazione che il corpo diventa il protagonista di questo libro: 
perché tutta l’alienazione razziale, che per Fanon è sempre sia psicologica che corpo-
rea, parte e passa innanzitutto dal corpo come marcatore e significante della differenza 
razziale. Come dice a un certo punto nel sesto capitolo: “è nella sua corporeità che si 
colpisce il negro”53. La disalienazione intesa come liberazione ed emancipazione dall’a-
lienazione razziale, quindi, deve consistere in una liberazione del corpo che è allo stesso 
tempo una liberazione della mente54. Il livello somatico è onnipresente in un’opera che, 
tuttavia, pretende di affrontare e concentrarsi sul livello psichico. Fanon ci sta dicendo 
che gli effetti del razzismo non possono essere compresi e tanto meno disalienati, se non 
si comprendono questi due livelli come strettamente immanenti; o, detto altrimenti, per 

49 	 Sulla disalienazione cfr. anche nota 7 (supra).
50 	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 51.
51 	 Ivi, p. 84.
52 	 Ivi, p. 168.
53 	 Ivi, p. 152.
54 	 A un certo punto del quinto capitolo, Fanon ci dice che per i neri “il corpo non è opposto a 

quello che voi chiamate spirito” (F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 123). Se da un 
lato questa frase conferma molto di ciò che ho sostenuto finora su Fanon, dall’altro è anche una 
frase da considerare con attenzione e con un pizzico di sospetto, perché si tratta di un’istanza di 
discorso indiretto libero, cioè Fanon qui sta allo stesso tempo ventriloquiando e commentando 
Léopold Sédar Senghor, di cui critica le posizioni nativiste proprio mentre indubbiamente le trova 
avvincenti e persino irresistibili a volte. Qui Fanon ci avverte di non essenzializzare il corpo, cosa 
difficile da fare quando bisogna renderlo protagonista dell’indagine.



Nessun metodo per i dannati	 81

Fanon il razzismo risulterebbe incomprensibile, illeggibile e del tutto invisibile se lo si 
guardasse dal punto di vista del dualismo cartesiano mente-corpo e della trascendenza 
della mente rispetto al corpo stabilita da questo dualismo. Se il metodo di Cartesio co-
stituisce, in ultima analisi, lo strumento con cui il soggetto umano, in quanto mente, può 
catturare l’oggetto naturale, in quanto corpo, il non-metodo di Fanon è concepito per 
liberare tutti i corpi e tutte le menti che sono relegati e condannati allo status di natura 
dalla morsa letale di quella cattura. Nel capitolo finale, commentando le ragioni che 
spinsero i vietnamiti a prendere le armi contro i colonizzatori, Fanon ci dice che lo fe-
cero perché “‘semplicemente’ gli era diventato, per più motivi, impossibile respirare”55. 
Liberate questo corpo umiliato, catturato, soffocato e soffocante, e la mente lo seguirà, 
sembra dire Fanon, che in questo senso è molto più vicino a Blaise Pascal che a Cartesio. 
Potrebbe essere questo il motivo per cui Fanon non disdegna una preghiera?

Pelle nera, maschere bianche si conclude con la seguente esclamazione:

La mia ultima preghiera:
O mio corpo, fai sempre di me un uomo che s’interroga!56

Nel percorso di disalienazione anche il non-metodo viene riassorbito. Il non-metodo 
di Fanon lascia il posto e si traduce in una preghiera finale – una preghiera al corpo, 
certo. Questa è anche una preghiera contro-cartesiana: la condizione di possibilità per 
l’emergere del soggetto cartesiano (sempre interrogante) è qui posta nel corporeo; in al-
tre parole, l’essenza che definisce il soggetto cartesiano, cioè l’interrogazione, si mostra 
qui dipendere dai poteri del corpo. È chiaro che questo corpo ha una mente propria. È 
chiaro che questo soggetto cartesiano che riconosce e afferma invece di precludere la 
sua Ursprung corporea non è più cartesiano. Sembra, in ogni caso, che rintracciare l’og-
gettività del soggettivo porti Fanon a qualcosa di simile a una spiritualità del corporeo 
o, meglio ancora, a una metafisica del fisico. Fanon non è un pensatore laico (il che non 
significa nemmeno che sia un pensatore religioso o mistico). Nell’esprimere l’oggettività 
dell’esperienza soggettiva del razzismo, Fanon ci ha spinto sull’orlo dell’abisso dell’im-
manenza. È bene abbandonarsi a questa vertigine, per fare il salto.

Congetture (machereyane) su Spinoza e Fanon

Molte delle obiezioni, riformulazioni e rielaborazioni cartesiane fatte da Fanon possono 
suonare familiari: tutto ciò presenta infatti una sorprendente somiglianza con la prima delle 
reazioni al fondatore del metodo scientifico moderno: Spinoza. Spinoza presenta la prima e 
probabilmente la più ampia confutazione e rielaborazione di Cartesio, del metodo cartesia-
no, delle sue relazioni soggetto-oggetto e del dualismo mente-corpo. Il confronto di Fanon 
con il cartesianesimo in Un caso di atassia di Friedreich e in Pelle nera, maschere bianche 
trovano quindi un precedente e un predecessore in Spinoza, e in questo senso si può dire 
che Spinoza e Fanon condividano una stessa genealogia intellettuale (senza dubbio ci sono 
anche altre genealogie a cui ciascuno di loro appartiene, separatamente o insieme). Ancora 
più importante, non è solo il fatto che sia Spinoza che Fanon si confrontino con Cartesio. 

55 	 Ivi, p. 204.
56 	 Ivi, p. 208.



82	  Cesare Casarino

In questo senso sono sicuramente in illustre compagnia, dal XVII secolo ai giorni nostri. È 
anche che, nonostante le grandi differenze storiche e concettuali, le loro prospettive critiche 
su Cartesio sono abbastanza simili. Questa, ovviamente, è un’affermazione enorme che 
necessita di molte prove, anzi, di più prove di quelle che ho fornito implicitamente finora. 
La mia discussione sulla riconcettualizzazione del metodo di Fanon nel presente capitolo 
è stata già filtrata silenziosamente attraverso Spinoza. Non solo; essa è stata resa possibile 
da molte delle intuizioni di Macherey nel suo straordinario studio Hegel o Spinoza, di cui 
parlerò più avanti. Ma è stata anche organizzata in modo tale da mettere in evidenza i punti 
di convergenza tra le critiche di Fanon e Spinoza a Cartesio. Adesso, invece, piuttosto che 
presentare un resoconto esaustivo, cercherò di ricapitolare e complicare i principali punti 
di convergenza tra Fanon e Spinoza accennati finora:

I) Immanenza del corpo e della mente. Sia Spinoza che Fanon rispondono e trasfor-
mano radicalmente il dualismo cartesiano mente-corpo e la trascendenza della mente 
sul corpo in un modo che può dare l’impressione di privilegiare il corpo sulla mente, 
ma che in realtà articola la loro immanenza. Per quanto riguarda Spinoza, si può avere 
questa impressione in quanto egli sostiene che perché ci sia una mente, deve esserci 
prima un corpo, dato che si definisce la mente come l’idea del corpo (si veda soprat-
tutto EIIP13)57. Questo potrebbe indurre a pensare che il corpo abbia, per così dire, una 
precedenza sulla mente, ma per Spinoza si tratta di una questione di precedenza logica 
piuttosto che cronologica: per Spinoza, come ho mostrato più dettagliatamente in questo 
capitolo, corpo e mente non solo sono immanenti, ma due parole diverse per la stessa 
entità (cfr. EIIIP2S)58. Per quanto riguarda Fanon, nell’Introduzione di Pelle nera, ma-
schere bianche si afferma come si tratti di uno “studio psicologico”, cioè di un’indagine 
sulla mente, che poi procede ripetutamente a concentrarsi sul corpo nel corso dell’opera. 
Non c’è contraddizione in questo: non è nonostante, ma grazie al fatto che quest’opera 
parte e riparte continuamente dal livello somatico che riesce a confrontarsi con il livello 
psichico. Fanon, in effetti, mostra come questa indagine sulla mente abbia bisogno non 
solo di impegnarsi con il corpo, ma anche di porre il corpo come via d’accesso alla 
mente perché, in effetti, non c’è altra via d’accesso, né diretta né indiretta. Ciò è dovuto 
all’obiettivo ultimo di questo lavoro, ossia la disalienazione: se l’alienazione razziale, 
come ogni altra forma di alienazione, è mentale per definizione, allora la lotta contro 
l’alienazione razziale deve coinvolgere e mettere in primo piano il corporeo fin dall’ini-
zio, perché l’oppressione razziale si fonda sul corporeo come marcatore della differen-
za. Il razzismo sferra il suo attacco sul campo di battaglia del corpo per sconfiggere e 
sottomettere la mente. In breve, Fanon mostra che il razzismo sfrutta l’immanenza del 
corpo-mente e la preclude. (Ciò significa, tra l’altro, che il razzismo è invischiato nella 
psicosi fin dall’inizio). Da un lato, il razzismo funziona ed è efficace perché il corpo e la 
mente sono immanenti; dall’altro, il razzismo ha bisogno di perpetuare la finzione e il 
culto della trascendenza della mente sul corpo, nella misura in cui il razzismo è proprio 
una trascendenza della mente definita bianca sul corpo definito non bianco. Un compito 
preliminare dell’antirazzismo fanoniano, quindi, consiste nel rivelare e affermare questa 
immanenza ovunque, anziché precluderla.

II) Liberazione in quanto liberazione da noi stessi. Come Spinoza, Fanon trasfigura 
le relazioni tra soggetto e oggetto, nonché tra soggettività e oggettività, presupposte 

57 	 B. Spinoza, Opera, Bd. II, cit., p. 97.
58 	 Id., Opera, Bd. I, cit., p. 141.



Nessun metodo per i dannati	 83

dal metodo cartesiano. Come abbiamo visto in precedenza, il progetto di disalienazione 
implica necessariamente sia una posizione epistemologica in cui il soggetto è al tempo 
stesso anche suo oggetto, sia il rifiuto dell’oggettività scientifica a favore di un’indagine 
sull’oggettività del soggettivo. Se questa è una giusta interpretazione del progetto di 
Fanon, può suonare piuttosto strana se riferita a Spinoza: per esempio, è difficile im-
maginare che quest’ultimo rifiuti l’oggettività scientifica. Per Spinoza, probabilmente, 
l’esercizio stesso della ragione (secondo tipo di conoscenza) è sinonimo di oggettività 
scientifica, mentre l’esercizio dell’immaginazione (primo tipo di conoscenza) costituisce 
il regno del soggettivo e del falso per definizione59. Ma per Spinoza è anche vero:

1.	 che l’immaginazione è comunque conoscenza piuttosto che no, è sempre cono-
scenza di qualcosa piuttosto che di nulla, e quindi, se la falsità “consiste nella pri-
vazione della conoscenza”60, allora l’immaginazione può essere solo conoscenza 
relativamente piuttosto che assolutamente falsa (o, detto diversamente: siamo 
sempre nella conoscenza, per quanto falsa, e quindi non esiste una privazione 
assoluta della conoscenza o una falsità assoluta);

2.	 che l’immaginazione, quindi, non può mai essere assolutamente abbandonata o estinta; 
3.	 che né l’immaginazione né la ragione sono la fine della storia, perché al di là di 

esse si trova l’intuizione, il più alto tipo di conoscenza che ci permette di conoscere 
l’essenza delle cose, l’essenza dei modi, cioè il loro conatus, deducendola dall’es-
senza di Dio, l’essenza della sostanza, cioè dall’esistenza stessa61. Per Spinoza, il 
progetto più importante è quello di farsi strada attraverso l’immaginazione dalla 
ragione all’intuizione, senza alcuna garanzia di arrivare a destinazione. Spinoza 
caratterizza questo progetto come un progetto di emancipazione: siamo schiavi 
delle passioni e dei capricci dell’immaginazione, e l’intuizione costituisce la più 
alta forma di liberazione da tale schiavitù [servitudo]62. In modo cruciale, Spinoza 
concepisce questa schiavitù e quindi questa liberazione anche in termini politici, 
nel senso che sono le passioni e l’immaginazione che rendono possibile modellare 
antropomorficamente il potere sovrano sul potere divino, cioè scambiare il potere 

59 	 Per le definizioni di immaginazione e ragione, vedi EIIP40S2 (B. Spinoza, Opera, Bd. II, cit., 
p. 122).

60 	 Ivi, p. 116.
61 	 Più precisamente, in EIIP40S2 Spinoza definisce la “conoscenza intuitiva” come segue: “Questo 

tipo di conoscenza procede da un’idea adeguata dell’essenza formale di alcuni attributi di Dio a 
una conoscenza adeguata dell’essenza delle cose” (Spinoza, Opera, Bd. II, cit., p. 122). Per quanto 
riguarda l’identità di essenza ed esistenza in Dio, questa si pone già nella prima frase dell’Etica (si 
veda EID1, ma si veda anche, più esplicitamente, EIP20, in ivi, pp. 45 e 64). Per l’identità di essenza 
e conatus, si veda EIVP7 e la sua prova, ivi, p. 146. Per quanto riguarda la relatività del falso, si 
veda EIIP35 con la sua prova e il suo scholium, nonché EIIP43S, in cui, tra l’altro, Spinoza scrive 
che “la verità è la norma sia di se stessa sia della falsità”, ponendo così il falso sempre come falso in 
relazione alla verità e ponendo quest’ultima sempre come assoluta (ivi, pp. 123-125).

62 	 La comprensione da parte di Spinoza della condizione di essere affetti dalle passioni come forma 
di schiavitù costituisce la preoccupazione principale dell’EIV, che si intitola “Sulla servitù umana; 
o sui poteri [viribus] degli affetti” (ivi, p. 205). Spinoza definisce l’affectus in EIIID3: “Per affetto 
[affectum] intendo le affezioni del corpo [corpori affectiones] con le quali il potere di agire del 
corpo [agendi potentia] è aumentato o diminuito, aiutato o ostacolato, e allo stesso tempo le idee 
di queste affezioni. Se, dunque, possiamo essere causa adeguata di una di queste affezioni, allora 
intendo per affezione un’azione; altrimenti, la intendo come passione”. Ma si veda anche EIIID1 
e EIIID2 (ivi, p. 139).



84	  Cesare Casarino

e il diritto dei monarchi per il potere di Dio. In breve, per Spinoza, siamo schiavi 
delle passioni sul piano epistemologico e attraverso le passioni sul piano politico. (Il 
fatto che Spinoza sostenga questo già nell’EII, cioè, prima della teorizzazione delle 
passioni nell’EIII e prima di articolare la piena portata sociale e politica di questa 
teorizzazione nell’EIV e nel Trattato teologico-politico, e nel Trattato politico è 
un’indicazione dell’importanza di questo argomento per Spinoza).63

Il primo passo per liberarci dalle passioni è comprenderle, cioè capirne le cause, il 
che è un altro modo per dire che questo primo passo implica sottoporre l’immaginazione 
al vaglio della ragione. Tale primo passo è articolato nella prima metà di EV, cioè dalla 
Prefazione a EIIP20S. Queste sezioni di EV, infatti, descrivono il cammino verso l’intu-
izione come puntellato da un’indagine razionale dell’immaginazione; esse articolano le 
pratiche razionali che costituiscono la condizione di possibilità per l’emergere dell’in-
tuizione in modi decisamente proto-psicoanalitici. Analizzare e comprendere le nostre 
passioni e le loro cause, infatti, equivale ad analizzare e comprendere noi stessi. O, detto 
altrimenti, il progetto di liberazione di Spinoza parte necessariamente dalla conoscenza 
di sé, cioè da un’operazione di pensiero in cui il soggetto della conoscenza si trasforma 
continuamente da soggetto dell’immaginazione a oggetto della conoscenza razionale. 
Suggerisco, in altre parole, che queste sezioni dell’Etica di Spinoza delineano in effetti 
una pratica di disalienazione intesa come propedeutica all’intuizione.

Sto suggerendo che i progetti di Spinoza e di Fanon sono simili nella misura in cui 
non sono solo progetti di liberazione, ma anche progetti di liberazione da noi stes-
si: lungi dall’escludere altri tipi di liberazione, come la liberazione da coloro che ci 
opprimono e ci sfruttano, la liberazione da noi stessi è necessaria ed essenziale per 
la realizzazione di qualsiasi altro tipo di liberazione. Nell’Introduzione di Pelle nera, 
maschere bianche, Fanon scrive: “la mia aspirazione è questa: liberare l’uomo di colore 
da se stesso”64. Nel secondo capitolo, Fanon aggiunge: “il negro schiavo della propria 
inferiorità e il Bianco schiavo della propria superiorità si comportano entrambi secondo 
una linea di orientamento nevrotica”65. Sia il soggetto bianco del razzismo che l’oggetto 
nero del razzismo sono schiavi delle passioni, anche se in modi diversi, ed entrambi 
hanno bisogno di liberarsi dalle proprie nevrosi razziste. Sia per Spinoza che per Fanon 
tale liberazione costituisce niente meno che una morte simbolica66. A proposito di Jean 
Veneuse, per esempio, il protagonista nero del romanzo di René Maran analizzato nel 
terzo capitolo, Fanon scrive: “Perdonateci il termine: Jean Veneuse è l’uomo da abbat-
tere. E mi sforzerò di farlo”67. Gli schiavi devono morire per rinascere e nascere come 
soggetti di autoconoscenza, cioè come soggetti di autodeterminazione (questo è uno 
dei motivi per cui Fanon si scaglia con tanta veemenza contro quello che considera il 
richiamo della sofferenza del passato, nel senso che essere determinati da tale passato 
è l’esatto contrario dell’autodeterminazione: “Non ho dunque altro da fare su questa 

63 	 Vedi EIIP3S, che finisce così: “Poiché nessuno può propriamente vedere che cosa ho in mente 
senza fare grande attenzione a non confondere il potere di Dio [Dei potentiam] con il potere uma-
no o dirittto [humana Regum potentia, vel jure]” (ivi, pp. 87-88).

64 	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 26.
65 	 Ivi, p. 68.
66 	 Sulla concezione spinoziana della morte, incluso ciò che io chiamo morte simbolica, cfr. EIVP39S 

(B. Spinoza, Opera, Bd. II, cit., p. 240).
67 	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 73.



Nessun metodo per i dannati	 85

terra che vendicare i Neri del XVII secolo?”. “Non sono prigioniero della Storia. Non 
devo ricercarvi il senso del mio destino”. “Non sono schiavo della Schiavitù che ha 
disumanizzò i miei padri”)68. Questa metamorfosi in soggetto di autoconoscenza e di 
autodeterminazione, cioè in soggetto di ragione, è certamente un passo necessario e un 
miglioramento rispetto all’essere schiavi dell’immaginazione (razzista), ma non risolve 
del tutto il problema dell’alienazione, poiché dipende ancora da una scissione soggetto-
oggetto (ora completamente interiorizzata), che costituisce la fons et origo e il modello 
di vari tipi di alienazione. Fare i conti con l’alienazione significherebbe superare quella 
scissione, per quanto temporaneamente, perché finché ci sono soggetti e oggetti (anche 
non razzisti) c’è sempre la possibilità che la gerarchia sempre intrinseca e latente nel-
le relazioni soggetto-oggetto torni a perseguitarci in una forma diversa (per esempio, 
se non in forma razzista, attraverso altre forme di oppressione e sfruttamento). Sto 
suggerendo, in altre parole, che la disalienazione di Fanon e la propedeutica dell’intu-
izione che Spinoza articola nella prima metà di EV sono molto simili, e che entrambe 
esprimono e nascono da un desiderio molto simile, ovvero il desiderio di pensare un 
tipo di conoscenza senza soggetti né oggetti, che, all’interno dei parametri tradizionali 
del pensiero occidentale moderno, è un’impossibilità. (Come ho sostenuto altrove, se 
in Spinoza esistono un soggetto dell’immaginazione e un soggetto della ragione, non 
esiste un soggetto dell’intuizione)69. Sia in Fanon che in Spinoza, in ogni caso, la li-
berazione è prima di tutto liberazione dai soggetti cartesiani e dagli oggetti cartesiani.

III) Primato della conoscenza sul metodo. Infine, e soprattutto, è il concetto stesso 
di metodo come articolato da Cartesio e come tramandato dalla tradizione cartesiana 
che Spinoza e Fanon contestano in modo simile: entrambi annullano il metodo carte-
siano postulando tanto l’immanenza di metodo e conoscenza, quanto il primato logico 
e cronologico della conoscenza sul metodo. Nel formulare questa affermazione, sono 
fortemente in debito con lo studio di Macherey Hegel o Spinoza e, in particolare, con il 
notevole capitolo sul metodo contenuto in quell’opera70. Lì Macherey mostra come la 
risposta di Spinoza al metodo cartesiano consista in uno spostamento e in una rivaluta-
zione del metodo: 1. spostamento, nel senso che il metodo viene riconcepito da Spinoza 
come un effetto della conoscenza piuttosto che come la sua causa e quindi sulla scia della 
conoscenza; e 2. rivalutazione (a tutti gli effetti anche de-valorizzazione), nel senso che 
in Spinoza “il metodo ha perso quella funzione giuridica di garanzia che gli era stata as-
segnata dalla teoria cartesiana della conoscenza” e “non ha più infatti il potere di fornire 
alla verità le sue condizioni originarie, ma impegna a posteriori alcune proprietà”71.

Inoltre, l’impiego del metodo geometrico da parte di Spinoza non contraddice questo 
spostamento e questa de-valorizzazione, perché, secondo l’argomentazione convincente 
di Macherey “ciò che Spinoza ha voluto pensare attraverso il more geometrico non è 
un altro metodo, un nuovo ordine espositivo, ma proprio tutt’altro che un metodo”72. 
O, come l’ho chiamato nel caso di Fanon: un non-metodo. Il punto, in ogni caso, non è 
solo che ciò che Macherey sostiene sulla comprensione del metodo di Spinoza è, mutatis 
mutandis, applicabile anche a Fanon. Il punto è anche che Macherey stesso sembra aver 

68 	 Ivi, pp. 205-207.
69 	 C. Casarino, Marx before Spinoza: Notes towards an Investigation, in D. Vardoulakis (ed.), Spi-

noza Now, University of Minnesota Press, Minneapolis-London 2011, pp. 209-212.
70 	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, pp. 41-85.
71 	 Ivi, p. 52.
72 	 Ivi, p. 110.



86	  Cesare Casarino

percepito questa affinità rispetto alla questione del metodo tra Spinoza e Fanon.
In “Figure di interpellazione in Althusser e Fanon”, Macherey ci dice che Pelle nera, 

maschere bianche pone la seguente domanda: “che cos’è, esattamente, essere neri?”. 
Questo ha tutte le sembianze di una domanda ontologica. Ma Macherey analizza ulte-
riormente la questione: “In che modo il fatto di essere portatore del qualificatore “nero” 
modifica fondamentalmente il fatto di “essere” al punto da capovolgere il progetto 
dell’ontologia?”73. Cosa intende esattamente Macherey quando dice che Fanon capo-
volge “il progetto dell’ontologia”? E questo rovesciamento o inversione dell’ontologia è 
qualcosa che attribuirebbe anche a Spinoza?

In Hegel o Spinoza Macherey affronta il rovesciamento di Spinoza dell’ordine carte-
siano del metodo, che intende il metodo come precedente e produttivo di conoscenza, 
come un intervento epistemologico piuttosto che ontologico. Eppure, questo intervento 
epistemologico è così epocale che comporta anche significativi effetti a catena ontologi-
ci, se non un vero e proprio tsunami ontologico. Ad esempio, quando Macherey sostie-
ne che l’impiego del metodo geometrico da parte di Spinoza trasforma quest’ultimo in 
“tutt’altro che un metodo”, la posta in gioco è eminentemente ontologica: per Macherey, 
infatti, la posta in gioco è la genesi della sostanza e la relazione tra sostanza e attributi 
in Spinoza74. In breve, non è inverosimile supporre che, per Macherey, l’inversione di 
Spinoza dell’ordine cartesiano del metodo abbia importanti ripercussioni ontologiche e 
comporti inversioni ontologiche proprie.

Ma anche se facciamo dire a Macherey che sia Fanon che Spinoza ribaltano l’ontolo-
gia, ciò non significa che lo facciano necessariamente nello stesso modo. Torniamo a Fa-
non: in che modo ribalta il progetto dell’ontologia? Per Macherey, la domanda di Fanon 
(“che cos’è, esattamente, essere nero?”) non è una domanda che può essere formulata 
correttamente, per non parlare della risposta, se si seguono “i criteri ordinari dell’analisi 
ontologica”75 – criteri che, aggiungerei, richiedono che l’ontologia rimanga concentrata 
sulle essenze76. Scrive infatti Fanon: “L’ontologia, una volta ammesso definitivamente 
che essa lascia da parte l’esistenza, non ci permette di comprendere l’essere del Nero. 
Perché per il Nero non si tratta più di essere nero, ma di essere di fronte al Bianco”77. È 
solo concentrandosi sull’esistenza che si può discernere la verità, cioè l’essenza del raz-
zismo come struttura relazionale, ed è per questo che, presumibilmente, Fanon si rivolge 
alla fenomenologia e alla sua attenzione all’esistenza piuttosto che alle speculazioni on-
tologiche in Pelle nera, maschere bianche.

Commentando questo passaggio, Macherey scrive:

Nella figura singolare che l’appellativo “essere nero” connota, non è in gioco sempli-
cemente l’essere, ma anche un certo modo di non essere, di essere difettoso. Ma cos’è che 
manca? Manca quel marchio inconfutabile e indelebile di incolore che sarebbe la bian-
chezza. Ciò che l’esperienza vissuta dell’uomo nero rivela è quindi il limite che incontra 
la speculazione sul tema dell’essere in quanto essere, speculazione che non è in grado di 

73 	 P. Macherey, Figures of interpellation in Althusser and Fanon, cit., p. 17.
74 	 Id., Hegel o Spinoza, cit., pp. 111-113.
75 	 Id., Figures of interpellation in Althusser and Fanon, cit., p. 16.
76 	 Sull’avversione di Fanon alle essenze, cfr. Marriott, che scrive: “La critica di Fanon alla neurop-

sichiatria aveva molto a cuore come si definissero le persone a partire da essenze biologiche, e 
si è sforzata di definire l’essere umano, usando varie ipotesi, non come un’essenza ma come un 
processo sociale” (D.S. Marriott, Whither Fanon?, cit., p. 58).

77 	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., pp. 109-110.



Nessun metodo per i dannati	 87

rendere conto di cosa sia l’“essere” nel caso specifico in cui l’essere è anche il non essere.78

Il punto è che l’essere in quanto essere è assoluto, mentre l’essere nero è relativo e 
relazionale: solo partendo e tenendo conto dell’esistenza, cioè dell’esperienza vissuta e 
delle sue innumerevoli interpellanze razziste, si può comprendere che l’“essere” nell’es-
sere nero è anche non essere bianco, che l’“essere” dell’essere nero è relazionale ed 
è vissuto come un essere relativo da tutti gli interessati, mentre l’“essere” dell’essere 
bianco è anch’esso relazionale e relativo, ma è mascherato, presentato e vissuto come un 
essere assoluto79. Lo scandalo del razzismo sta più nella presunzione arrogante, narcisi-
stica e delirante di assolutezza che guida la bianchezza, che nella relatività strutturale e 
definitoria dell’essere nero o dell’essere bianco. Fanon ci dice che “il Nero vuole essere 
Bianco” mentre “il Bianco si accanisce a realizzare la condizione di uomo” – e io sono 
d’accordo… ma solo nella misura in cui “la condizione di uomo” che la bianchezza cerca 
disperatamente è intesa come costituita, in effetti, dalla condizione di Dio80.

Mi sembra che l’ontologia di Spinoza sia particolarmente adatta a gestire tali enigmi 
ontologici. Infatti, questo “essere”, che è anche essere in quanto non-essere, ha un nome 
in Spinoza: lo chiama modus, “modo” – e l’essere modale è sempre relativo e relazio-
nale, nel senso che anche il più autodeterminato dei modi è anche determinato negativa-
mente dalla miriade di incontri contingenti con altri modi: un modo è ciò che è sempre 
in relazione ad altri modi, cioè sempre in relazione a ciò che esso non è. Le speculazioni 
sull’essere in quanto essere senza considerare l’esistenza non trovano posto nell’ontolo-
gia di Spinoza: anche quando si tratta della sostanza, che in effetti per Spinoza costituisce 
l’essere in quanto essere assoluto, è difficile, se non impossibile, qualificare e pensare le 
sue determinazioni senza considerare il mondo modale, dato che non c’è alcuno scarto o 
resto tra la sostanza e i modi e dato che, quindi, non c’è rigorosamente alcuna differenza 
tra il porre la sostanza come assolutamente autodeterminata e il porre la sostanza come 
continuamente determinata e rideterminata dai modi e dal loro conatus. Inoltre, come 
può l’ontologia di Spinoza lasciare l’esistenza in secondo piano, proprio come quell’on-
tologia che Fanon rifiuta, se per Spinoza l’essenza della sostanza è l’esistenza stessa? 
In breve, a prescindere dal fatto che Spinoza stravolga o meno l’ontologia, mi sembra 
che, in linea di principio, l’ontologia di Spinoza sia per lo meno compatibile (secondo il 
racconto di Macherey) con il rovesciamento dell’ontologia di Fanon81.

Basta. Potrei continuare. Le analogie tra Spinoza e Fanon sono più numerose di quel-
le descritte, ma ci ritornerò. A questo punto, però, la domanda più urgente è: perché le 
risposte di Fanon e Spinoza al cartesianismo sono così simili? Cosa dobbiamo fare di 
questa affinità in contesti e congiunture storiche altrimenti immensamente diversi? Sap-
piamo che Fanon possedeva una copia dell’Etica di Spinoza. Sappiamo anche che quan-
do studiava filosofia insieme a medicina all’Università di Lione frequentava le lezioni 

78 	 P. Macherey, Figures of interpellation in Althusser and Fanon, cit., p. 16.
79 	 Per una critica acuta – per altro, leggermente ingenerosa – del punto di vista di Macherey su Fa-

non, vedi la discussione di Marriott in D.S. Marriott, Of Effacement: Blackness and Non-Being, 
Stanford University Press, Stanford 2024, pp. 12-13, ma anche pp. 10-43.

80 	 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 27.
81 	 Il progetto di Fanon di capovolgere l’ontologia emerge anche dal modo in cui si confronta con 

la dialettica Signoria-Servitù nel capitolo VII, cfr. F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., 
pp 189-199. Su questo vedi anche la discussione di Maldonado-Torres su Fanon: N. Maldonado-
Torres, Against War: Views from the Underside of Modernity, Duke University Press, Durham 
2008, p. 105.



88	  Cesare Casarino

di Jean Lacroix, un filosofo che scrisse, tra l’altro, una monografia su Spinoza82. Torne-
rò nel corso del mio libro su questo elemento biografico, indubbiamente affascinante e 
stuzzicante, ma non è quello che mi interessa di più adesso. Il punto non è sostenere che 
Spinoza abbia influenzato Fanon. Mi preoccupo piuttosto di usare Fanon per leggere 
Spinoza in modo diverso, di come leggere Spinoza dopo Fanon. Nel corso di questo 
saggio, mi sono preoccupato soprattutto di mostrare che, anche senza prove di un’in-
fluenza diretta di Spinoza su Fanon, le somiglianze tra questi due pensatori non sono una 
coincidenza e di fatto questi condividono un insieme di cause che sono sia storiche che 
concettuali: nel rispondere al cartesianismo allo stesso tempo distruggono e riassorbono 
il metodo, nel tentativo di produrre il non-metodo, vale a dire la disalienazione come 
strada reale verso ciò che Fanon chiama il salto dell’invenzione e verso ciò che Spinoza 
chiama intuizione83. 

82 	 J. Lacroix, Spinoza et le problème du salut, Presses Universitaires de France, Paris 1970.
83 	 Nella conclusione di Pelle nera, maschere bianche scrive Fanon: “Devo ricordarmi in ogni mo-

mento che il vero salto consiste nell’introdurre l’invenzione nell’esistenza” (F. Fanon, Pelle nera, 
maschere bianche, cit., p. 206).



A PROPOSITO DI CIRCOLI E LIMITI
Mariana Gainza*

Circolarità

Un modo consueto di leggere Spinoza afferma che questi inizia da Dio per giungere a 
Dio. Marilena Chaui identifica questa lettura circolare con una tradizionale interpretazio-
ne che, seguendo l’ispirazione di una certa concezione panteistica, porrebbe l’idea di una 
realtà divina compatta, monolitica, autocentrata, ignorando il movimento interno della 
logica geometrica di Spinoza che procede dall’assolutamente infinito ai modi finiti1.

Ma al di là di questa lettura circolare, vorrei ricordare come sia in realtà l’immagine 
stessa del circolo, metafora di un essere senza tempo e di conoscenza eterna, a venire 
associata a Spinoza. Fu Hegel a utilizzare questa associazione per elogiare la concezione 
spinoziana dell’infinito in atto, interpretando il celebre esempio geometrico contenuto 
nell’Epistola 12 nei termini di una connessione tra vero infinito e circolarità. E fu Ale-
xandre Kojève a consacrare questa interpretazione circolare dello spinozismo, illustran-
do quest’ultimo mediante la figura del circolo quale immagine di una conoscenza totale, 
chiusa su sé stessa e completa, espressione dell’esistenza eterna della verità nella sua 
necessità2. È evidente che alla base di questa associazione kojeviana tra spinozismo e 
circolarità si trova la celebrazione hegeliana del concetto spinoziano di infinito.

Se richiamiamo i termini nei quali Hegel elogia il concetto spinoziano di infinito in 
atto, ci accorgiamo che il riferimento è esplicito: “il termine di ‘infinito’ è da prendersi 
non nel senso di una moltitudine indeterminata, ma positivamente, allo stesso modo 
che un circolo è la perfetta infinità in sé”3. L’immagine di un infinito circolare è dunque 
immediatamente legata all’idea di una perfezione compiuta, positivamente stabilita, ed è 
inoltre legata al tratto dell’immanenza così come a quello della presenza, come si legge 
in un altro passo delle Lezioni di Hegel: “l’infinità assoluta, il positivo, che ha presente-
mente compiuta dentro di sé una pluralità assoluta senza al di là”4.

*	 Universidad de Buenos Aires, CONICET, Argentina.
1	 Cfr. M. Chaui, A nervura do real. Imanência e liberdade em Espinoza, vol. I, Imanência, Com-

panhia Das Letras, São Paulo 1999, pp. 46-66.
2	 Cfr. A. Kojève, Introduzione alla lettura di Hegel. Lezioni sulla “Fenomenologia dello Spirito” 

tenute dal 1933 al 1939 all’École Pratique des Hautes Études raccolte e pubblicate da Raymond 
Queneau, a cura di G.F. Frigo, Adelphi, Milano 1996, p. 438 ss.

3	 G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, vol. III, t. 2, PGreco, Milano 2015, p. 116.
4	 Ivi, p. 114.



90	  Mariana Gainza

L’ambiguità principale di questa lettura hegeliana di Spinoza risiede nel modo in cui 
viene inteso il problema cruciale della determinazione, che è uno degli elementi centrali 
della lettura che Macherey offre dell’incontro e della discordanza tra Hegel e Spinoza. 
Seguendo l’approccio di Macherey, metterò qui in discussione questa lettura, utilizzando 
l’esempio spinoziano dei due circoli non concentrici per tematizzare la peculiare conce-
zione spinoziana della determinazione e del limite.

La sostituzione, inversione e omissione hegeliana

“Spinoza”, dice Hegel, “per illustrare il concetto dell’infinità, porta qui anche figure 
geometriche. [Egli] ha due circoli, che stanno uno nell’altro, ma non sono concentrici”5. 
Hegel fa riferimento al ben noto esempio con cui Spinoza fornisce un argomento ma-
tematico per sostenere l’inadeguatezza del numero nella determinazione delle cose: per 
sua natura, lo “spazio interposto” tra due circoli non concentrici di diametro differente, 
inscritti l’uno nell’altro, non è determinabile sebbene sia limitato – dal momento che le 
ineguaglianze della distanza che intercorre tra i due circoli e le variazioni a cui va sogget-
ta la materia che si muove nello spazio interposto superano ogni espressione numerica.

Come viene letto da Hegel questo esempio6? Il primo e più fondamentale slittamento 
interpretativo avviene nel modo in cui Hegel riporta l’argomento di Spinoza. L’esem-
pio, sostiene Hegel, serve a illustrare il concetto spinoziano di infinito. In realtà, però, 
Spinoza utilizza l’esempio per dimostrare come il numero sia inadeguato a cogliere la 
determinazione di uno spazio limitato, ossia di uno spazio finito. La prima importante 
precisazione da fare, dunque, è che Spinoza non usa i circoli per pensare l’infinito, ossia 
la cosa che è infinita in virtù della sua propria natura. Al contrario, ciò che questo esem-
pio prende in oggetto è la realtà del finito. Il soggetto, in altre parole, non è la sostanzia-
lità del Tutto come realtà infinita, bensì le “parti” di questo Tutto in quanto cose finite e 
limitate. Hegel sostituisce la parte con il Tutto.

In secondo luogo, quelle che nella lettera di Spinoza erano un’infinità di ineguaglian-
ze della distanza, non suscettibili di numerazione, si trasformano, nella lettura hegeliana, 
in distanze disuguali che non possono essere numerate, in quanto formano una serie infi-
nita. Hegel inverte qui il sostantivo con l’aggettivo, trasfigurando le “ineguaglianze della 
distanza” in “distanze disuguali”. E quella che a un primo sguardo può apparire come 
una semplice sfumatura di espressione modifica completamente il senso dell’esempio, 
mettendoci ora nelle condizioni di concepire le parti della parte, ossia le componenti di 
quella realtà finita e limitata, in riferimento allo spazio tra due circoli non concentrici. Le 
“distanze disuguali” di Hegel si identificano direttamente con gli infiniti segmenti disu-
guali che possono essere tracciati tra due circoli, mentre le “ineguaglianze della distan-
za” di Spinoza sono le differenze tra questi infiniti segmenti disuguali. Nel primo caso, le 

5	 Ivi, pp. 114-115.
6	 “‘Le distanze disuguali dello spazio tra AB e CD superano ogni numero; e tuttavia lo spazio che 

si trova in mezzo non è così grande’. Cioè: se io le voglio determinare tutte, debbo procedere in 
una serie infinita. Senonché questo andar avanti rimane sempre difettoso, affetto dalla negazione; 
e tuttavia questo cattivo infinito è lì davanti, limitato, affermativo, reale e presente in quel piano 
come uno spazio completo fra i due circoli. Oppure altrimenti una linea limitata consta di infiniti 
punti, e tuttavia è qui presente, è determinata; l’al di là dell’infinito numero di punti, che non sono 
completi, è in lei completo e rientrato nella unità” (ivi, p. 115).



A proposito di circoli e limiti	 91

parti che si identificano con i segmenti possono essere positivamente indicate come parti 
discrete; nel secondo caso, ogni parte è una differenza tra due segmenti, la differenza tra 
le distanze che ciascuno di quei segmenti indica positivamente.

In terzo luogo, il modo spinoziano di intendere le parti di questo spazio finito come 
differenze tra distanze disuguali comporta che ciascuna di esse debba essere concepita 
come un passaggio. Il carattere dinamico dell’esistenza congiunta delle infinite parti di 
quella realtà circoscritta spiega perché Spinoza chiama in causa la variazione nel mo-
vimento della materia che si muove in quello spazio. Ecco allora che le ineguaglianze 
dello spazio interposto tra due circoli non concentrici costituiscono l’insieme non nu-
merabile delle differenze tra le loro distanze disuguali (le ineguaglianze della distanza) 
o, che è lo stesso, l’interminabile variazione costituita da un’infinità di passaggi o 
transizioni. In cosa consiste in questo caso la torsione hegeliana? Il movimento della 
materia, semplicemente, scompare; Hegel omette l’allusione spinoziana al movimento 
e alla materia.

Poiché non prende in considerazione gli elementi chiave dell’esempio spinoziano, 
Hegel può dunque enfatizzare la “completezza” o perfezione “reale e presente”7 che 
ogni figura immediatamente esibisce nella sua costruzione: in qualunque tipo di forma 
geometrica è insito uno spazio delimitato che ammette la delineazione di infiniti tratti al 
suo interno, nel rispetto delle leggi della sua costituzione; Hegel può pertanto assimilare 
l’infinito, che a suo dire Spinoza introdurrebbe in questo esempio, alla “linea limitata”8 
contenente un’infinità di punti. E sempre poiché non prende in considerazione gli ele-
menti chiave dell’esempio, Hegel può ignorare la perpetua variazione che avviene entro 
i limiti di una cosa finita, che è precisamente ciò che interessa a Spinoza. Hegel, quindi, 
trascura di prendere in considerazione proprio la particolarità dell’esempio spinoziano, 
la singolarità del caso: il fatto che la non concentricità dei circoli richiede di concepire 
quanto avviene tra quel massimo e quel minimo in termini di movimento; il fatto che le 
“parti” che costituiscono quella “interiorità” delimitata non sono parti discrete ma parti 
differenziali; il fatto che vi è in gioco un’altra nozione di limite che non corrisponde alla 
fissità circoscritta di uno spazio: il massimo e il minimo sono essi stessi parti differenzia-
li, relazioni tra distanze disuguali.

Il limite come determinazione positiva

Ciò che è cruciale qui è che la nozione di limite quale appare nell’esempio dell’Epi-
stola non è identica a quella contenuta nell’altra nota lettera che Hegel ha contribuito a 
rendere famosa, l’Epistola 50 a Jarig Jelles: “chi dice di percepire una figura non vuo-
le con ciò dare a conoscere se non che percepisce una cosa determinata e in quanto è 
determinata. Questa determinazione non appartiene alla cosa secondo il suo essere; al 
contrario, essa è il suo non essere”9.

La figura non è quindi qualcosa di positivo, bensì il non essere della cosa che essa 
delimita. Grazie alla figura ha luogo la determinazione di un contenuto, ma dalla prospet-
tiva di un’alterità esterna che lo circoscrive, imponendogli un limite spaziale. La deter-

7	 Ibidem.
8	 Ibidem.
9	 Spinoza a Jelles (L OP/NS – L G), in B. Spinoza, Opere, a cura di F. Mignini, Mondadori, Milano 

2007, pp. 1420-1421.



92	  Mariana Gainza

minazione è negazione esattamente in questo senso, e la determinazione come negazione 
costituisce un limite legato alla nostra percezione dei corpi finiti.

A differenza della nozione di figura, che implica la determinazione come negazione 
(e ci conduce a considerare una cosa secondo il suo “non essere”), l’esempio geometrico 
dell’Epistola 12 ci consente di affrontare l’altro lato della determinazione: la determina-
zione come affermazione (permettendoci di considerare la cosa secondo il suo “essere”). 
E se l’Epistola 12 ci sprona a concepire la determinazione in modo diverso, è perché 
Spinoza tematizza qui in modo diverso la nozione di limite. La determinazione come 
negazione costituisce l’idea di limite non solo come determinazione esterna, ma anche 
come ente di ragione – e in questo senso equivale a concepire una cosa secondo il suo 
non essere. Ma se questa fosse l’unica nozione di limite in Spinoza, allora sarebbe lecito 
dire – come fa Hegel – che il finito non ha realtà nella filosofia spinoziana: i limiti non 
sono reali, sono meri enti di ragione; ma se i limiti non esistono, non esiste nemmeno 
ciò che noi supponiamo essere limitato, ossia le cose finite: l’unica realtà sarebbe per 
Spinoza la sostanza assolutamente infinita; ogni determinazione non sarebbe altro che 
qualcosa di immaginario e soggettivo che si dissolve non appena ci poniamo nell’auten-
tica prospettiva di Dio.

Tuttavia, come dicevamo, il caso dei due circoli non concentrici offre un’altra con-
cezione di limite, la quale ne ristabilisce la realtà associandolo alla consistenza positiva 
e all’essere relazionale delle cose finite. Se in questo esempio dovessimo individuare il 
limite come negazione così come definito nell’Epistola 50, diremmo che le due circonfe-
renze sono il “non essere” dello spazio interposto, sia nel senso che al di là di loro quello 
spazio cessa di essere tale, sia nel senso che in quanto tale, ossia secondo il suo “essere”, 
quello spazio stesso non è una circonferenza. Ma cosa è allora quello spazio interposto 
tra le due circonferenze?

È uno spazio definito, ossia “limitato al suo interno, poiché porta in sé la finitezza 
della sua definizione, che lo fa ciò che è proprio escludendo ciò che non è” – come dice 
Althusser in tutt’altro contesto10. La non concentricità dei circoli è ciò che definisce, in 
un certo modo determinato, la costituzione singolare di quel contenuto spaziale in quanto 
diverso dagli altri, con un proprio “massimo” e un “minimo” di pertinenza che costitui-
scono quel contenuto e condividono la stessa natura con il resto delle sue componenti (si 
tratta di differenze tra distanze, come lo sono tutte le altre “parti”). Per questa ragione, 
essi sono imbricati con le altre relazioni differenziali che compongono quello spazio e, 
per la stessa ragione, il limite così concepito non è separabile dal “corpo della cosa”: ne è 
interno. La materia che si muove nello spazio interposto aumenta al massimo la sua velo-
cità e la diminuisce al minimo quando attraversa le parti in cui la distanza differenziale è 
massima o minima, ma dopo questo aumento o diminuzione il moto continua all’interno 
dello stesso spazio. La materia mobile che costituisce l’“interiorità” concreta di quello 
spazio è dunque definita dalla proporzione variabile di moto e quiete in cui consiste la 
sua esistenza.

Sappiamo che, per Spinoza, la durata spiega l’esistenza delle cose finite, secondo la 
loro natura interna, come una continuazione indefinita dell’esistenza. Questa esistenza 
fluida, composta di infinite transizioni o infiniti passaggi, non ammette una “divisione” 
in parti autonome o una frammentazione in istanti; in questo senso, l’esistenza di una 

10	 L. Althusser, Dal “Capitale” alla filosofia di Marx, in L. Althusser et al., Leggere il Capitale, 
Mimesis, Milano 2006, p. 28.



A proposito di circoli e limiti	 93

cosa finita coincide con l’essenza della cosa stessa, definita come lo sforzo di perseve-
rare nel suo essere (che “non implica un tempo finito, ma indefinito”11); l’esistenza è la 
continua durata che risulta dall’affermazione (o coincide con l’affermazione) di quella 
essenza in quanto sforzo di perseverare. L’esempio geometrico, quindi, illustra il modo 
in cui l’esistenza di una cosa finita e limitata coincide con l’essere effettivo di un’essen-
za, ossia con lo sforzo variabile ma continuo di perdurare, ossia di esistere. E in questo 
senso, l’Epistola 12 ci consente – è questa la mia tesi – di fare riferimento alla determi-
nazione ontologica positiva delle cose finite in quanto singole durate.

Il problema del tempo

All’inizio ho citato Kojève; richiamiamo ora la specificità della sua lettura. Per lui, 
il circolo spinoziano è l’esatto inverso della circolarità della conoscenza assoluta, per 
cui Spinoza è l’unico filosofo a condividere, in forma invertita, la posizione di Hegel 
riguardante il concetto: l’errore assoluto spinoziano è tanto circolare quanto lo è la 
verità assoluta hegeliana. Il problema fondamentale, ora, riguarda il concetto di tempo. 
Non solo la concezione di una sostanza unica ed eterna esclude la diversità, il movi-
mento e la trasformazione, ma suppone anche l’impossibilità di parlare dell’Essere. Il 
discorso, infatti, ha luogo nello spazio e nel tempo; di più: esso è il tempo. Poiché il 
solo discorso che lo spinozismo ammette è la pura affermazione di Dio, la sua contro-
partita è la scomparsa del mondo, delle cose finite e degli esseri umani. La conoscenza 
dell’unico Essere – il concetto eterno – dev’essere puro silenzio: il silenzio dell’essere 
umano finito coincide con il monologo di Dio che occupa tutto lo spazio dell’Eternità 
quale vuoto completo di tempo. E l’identificazione con questa voce divina costituisce 
il discorso alienato di una scienza che ha la pretesa di conoscere l’eternità. Ecco per-
ché la posizione spinozista coincide infine con la follia (“prendere Spinoza sul serio 
significa veramente essere – o diventare – folli”12). Ed ecco perché la verità hegeliana 
inverte l’errore spinoziano: se Spinoza pretende di fornire una presentazione esaustiva 
dell’essere – attraverso un discorso che, sopprimendo il tempo, elimina le sue stesse 
condizioni di possibilità – l’intero sforzo di Hegel consiste nel creare un sistema spi-
nozista che possa essere scritto da un uomo che vive in un mondo storico. Una cono-
scenza assoluta, certo, ma temporale e storica.

Tenendo ora a mente questa obiezione e tornando al mio argomento iniziale, possiamo 
chiederci: è vero che il realismo della durata (associato al concetto positivo di determi-
nazione e limite) è un modo di sopprimere il tempo, una vuota illusione? Certamente no.

Come si legge nella stessa Epistola 12, il tempo serve a misurare la durata, introducendo 
arbitrarie separazioni e discontinuità nel suo flusso. La durata temporalmente quantificata 
è dunque una durata astratta, divisa in “parti” discrete che ne rappresentano i momenti 
individualizzati e omologati secondo una certa misura di riferimento. Possiamo dire per-
tanto che il tempo astratto, considerato come misura, deve corrispondere alla successione 
discontinua dei segmenti individuati da Hegel nell’esempio geometrico dei circoli. Ma 
davvero questo tempo astratto è l’unico che la filosofia di Spinoza ci consente di pensare?

11	 B. Spinoza, Etica, a cura di E. Giancotti, PGreco, Milano 2010, Parte Terza, Proposizione VIII, 
p. 179.

12	 A. Kojève, op. cit., p. 442.



94	  Mariana Gainza

Il tempo, dice Spinoza, è un modo di immaginare associato al modo in cui il movi-
mento e la quiete delle cose (i loro ritmi) vengono percepiti da un essere cosciente dei 
propri stati. Per approfondire la prospettiva immaginaria di una determinazione finita, 
può essere utile pensare al vermicello dell’Epistola 32 a Oldenburg:

Fingiamo ora, se si vuole, che un vermicello viva in questo fluido, ossia nel sangue, e 
abbia una vista capace di distinguere le particelle della linfa, del chilo e così via, e una 
ragione per osservare in che modo ciascuna particella, per la collisione con l’altra, sia 
spinta all’indietro o comunichi all’altra una parte del suo movimento.13

Possiamo allora dire che questo vermicello è un essere capace di immaginare il tempo. 
Le sue percezioni sono stabili ed esso è capace di adottare certe abitudini nell’individua-
re il regolare apparire di tre particelle in sequenza all’interno del suo orizzonte di visibili-
tà: l’“ora” dell’apparire della particella A, seguita dall’“ora” della particella B e da quella 
della particella C. Questa sequenza farà sì che il momento dell’apparire di B implichi 
l’associazione tra A e l’immagine di un tempo passato e l’aspettativa dell’apparire di C 
in un tempo futuro. Tale organizzazione immaginaria della durata (stabilizzata grazie 
all’istituzione di discontinuità disposte in sequenza) è infine strettamente necessaria per 
la vita degli esseri umani, di quei particolari modi la cui essenza si chiama “desiderio” e 
che – come dice Spinoza – vivono in una parte di universo allo stesso modo che il ver-
micello vive nel sangue.

Per finire, aggirandoci come il vermicello in mezzo allo spazio interposto tra circoli 
non concentrici giungiamo a comprendere ciò che Spinoza dice a Hegel. Poiché la vera 
infinità non può essere immaginata ma solo concepita, solo una cosa limitata e finita può 
essere rappresentata da una figura. Tuttavia, il perimetro di questa figura non esaurisce 
il suo significato: la determinazione non è solo negazione. Ciò che viene affermato ha la 
forma di un enigma ancora da decifrare.

Come avviene con l’esempio dell’Epistola 12, un caso singolare ci cattura per via 
della sua natura enigmatica. Quando lo guardiamo per la prima volta non lo capiamo, ma 
siamo rapiti da quell’enigma; sappiamo che in esso si cela qualcosa di importante. Gli 
giriamo intorno più volte, ruotando attorno a quel circolo. Come Hegel, ci orientiamo 
grazie alla nostra immaginazione, leggendolo allo stesso modo in cui lo ha fatto lui: nel 
modo giusto e in quello sbagliato, percependo i contorni del problema. C’è di mezzo 
qualcosa che riguarda l’infinito, lo sforzo di comprensione, la realtà e l’esperienza del 
limite. Leggiamo Macherey e leggiamo Deleuze, che si sono letti l’un l’altro e hanno 
letto Gueroult, che a sua volta ha letto Hegel e Spinoza.

L’esempio dei due circoli è un luogo di condensazione, dove l’essenziale è il decen-
tramento. I circoli non sono concentrici, da cui il movimento, le velocità differenziali, il 
ritmo, la fluidità… il disallineamento e l’articolazione del tempo e della durata. A un cer-
to punto capiamo di aver capito. In quello iato tra immaginazione e intuizione, tra Hegel 
e Spinoza, cogliamo, grazie a Macherey, la forma di quel singolare caso problematico. 
Lo “vediamo”, e sentiamo di averlo compreso.

[tr. it. di Gianluca Pozzoni]

13	 Spinoza a Oldenburg (XV OP/NS – XXXII G), in B. Spinoza, Opere, cit., p. 1291.



IL LAVORO DELLA FILOSOFIA.  
SPINOZA, HEGEL E MACHEREY  

SULLA PRATICA TEORICA
Jason Read

È possibile che ad Althusser e alla sua cerchia di collaboratori e studenti non sia mai 
stato perdonato di aver elaborato il concetto di “pratica teorica”. Chi li ha criticati ha 
sostenuto che questa concezione tentava di attribuire importanza alla filosofia, conside-
randola immediatamente pratica e produttiva, senza richiederle organizzazione o mate-
rialità. In questo modo, sovvertendo la tesi di Marx “I filosofi hanno solo interpretato 
il mondo”, la filosofia diventava di per sé un atto pratico. Tuttavia, respingere questo 
concetto significa fraintendere la posta in gioco nel tentativo althusseriano di pensare la 
filosofia come una pratica particolare, cioè come qualcosa che ha sia dei limiti (al pari 
di tutte le forme di prassi) sia degli effetti tangibili, anche se solo nella dimensione filo-
sofica. Uno dei fili conduttori del pensiero di Pierre Macherey è il tentativo di riflettere 
sia sulle implicazioni che sui presupposti della pratica teorica. Il problema della pratica 
teorica, cioè di cosa la filosofia è o fa, attraversa tutta la ricerca di Macherey, dagli scritti 
su Spinoza ai lavori sulla letteratura e sulla storia della filosofia. Questo nodo centrale è 
anche ciò che dà forma alla sua pratica individuale di insegnamento nei seminari di Phi-
losophie au sense large, ma anche ai suoi libri sull’utopia, sulla vita quotidiana, sull’u-
niversità e sul saggio, tutti definiti dal tentativo di pensare i presupposti e i limiti della 
filosofia come prassi. Come accennato, questa riflessione sulla filosofia in quanto attività 
trasformativa si può già trovare in uno dei primi lavori filosofici di Macherey, Hegel o 
Spinoza. Attraverso la lettura dei suoi scritti più recenti, si può continuare a vedere in 
Hegel e Spinoza due idee diverse di pratica teorica, due prospettive divergenti su cosa 
significa fare filosofia. 

Strumenti intellettuali: Spinoza e la prassi

Al centro del ripensamento del concetto di prassi messo in atto da Macherey non c’è 
solo la differenza tra la filosofia spinoziana e quella hegeliana, ma anche il modo in cui 
pensano la filosofia non solo come una sorta di prassi ma anche come una sorta di lavoro. 
Sia Spinoza che Hegel sviluppano l’idea di prassi, o pratica teorica, considerando la fi-
losofia come una sorta di lavoro o di qualcosa ad esso analogo. Questa mia affermazione 
può venire accolta con facilità nel caso di Hegel, che fa del “lavoro del negativo” un 
momento fondamentale per la comprensione di cosa significa pensare, connettendo così 



96	  Jason Read

il pensiero al lavoro, ma desta probabilmente sorpresa quando si pensa a Spinoza, il cui 
more geometrico sembra allontanarsi da ogni dimensione del lavoro ai fini della pura 
esposizione logica del pensiero. Tuttavia, in Hegel o Spinoza Macherey dimostra che il 
metodo spinoziano è più simile a un processo di produzione che non a un atto puro del 
pensiero astratto. Nel Trattato sull’emendazione dell’intelletto, Spinoza stabilisce un’a-
nalogia diretta tra pensiero e lavoro. Così il testo:

come gli uomini all’inizio poterono fare con degli strumenti naturali delle cose faci-
lissime, sebbene faticosamente e imperfettamente, e fatte queste cose ne eseguirono altre 
più difficili con minore fatica e maggior perfezione, e così gradualmente procedendo dai 
lavori più semplici agli strumenti e dagli strumenti ad altri lavori e ad altri strumenti, 
arrivarono a punto di eseguire tanti e tanto difficili lavori con poca fatica – così anche 
l’intelletto con la sua forza innata si fa degli strumenti intellettuali con i quali si acquista 
altre forze per altre opere intellettuali e da queste opere si forma altri strumenti, ossia il 
potere d’indagare ulteriormente, e così avanza gradualmente, fino ad attingere il culmine 
della sapienza.1

Come sostiene Macherey, i termini di quest’analogia pongono Spinoza in netto con-
trasto con Cartesio, che a un certo punto descrive anch’egli il pensiero come una sorta 
di lavoro o di produzione. Secondo Cartesio il lavoro di un fabbro o di un altro artigiano 
deve necessariamente seguire un metodo molto simile alla traiettoria filosofica seguita 
da lui stesso, cominciando con strumenti modesti e rimandando il lavoro complesso a un 
giorno lontano che potrebbe anche non arrivare mai. Come scrive Cartesio:

questo metodo imita infatti quelli delle arti meccaniche, che non hanno bisogno dell’a-
iuto di altre arti, ma indicano esse stesse le modalità di costruzione dei propri strumenti. 
Se qualcuno dunque intendesse esercitarne una, per esempio, l’arte del fabbro, e fosse 
privo di ogni strumento, inizialmente sarebbe costretto a usare una pietra dura, o qual-
che blocco di ferro grezzo come incudine, a servirsi di un sasso in luogo del martello, a 
adattare a forcipi dei pezzi di legno, e a raccogliere altre cose del genere per necessità; 
infine, preparatele, non s’impegnerà subito a martellare per fare spade o elmi, né altro che 
si faccia con il ferro, ma, prima di tutto, fabbricherebbe martelli, incudini, forcipi e tutto 
quanto di utile per lui rimanga. Con il quale esempio siamo edotti sul fatto che quando, 
all’inizio, non abbiamo potuto trovare che alcuni precetti solo sbozzati, e che sembrano 
innati alla nostra mente, piuttosto che preparati dall’arte, non si deve tentare per loro tra-
mite di dirimere le liti dei Filosofi, oppure di risolvere i problemi dei Matematici.2

Si tratta della stessa analogia, ma con risultati diversi, come si può vedere nella traiet-
toria seguita in ciascun passaggio. Spinoza traccia una linea diretta che va dai modesti 
inizi dell’uso di strumenti artigianali fino al culmine della sapienza umana, mentre Car-
tesio opta per un apologo che mette in guardia sull’inopportunità di cercare di risolvere 
le dispute filosofiche con gli strumenti più rudimentali a disposizione della mente. Così 
come hanno idee diverse su dove la filosofia può arrivare, i due filosofi divergono anche 
nel tracciarne i primi passi. Per Spinoza cominciamo dagli strumenti che abbiamo na-
scendo, poiché, come sostiene, “siamo dotati di un’idea vera”; così il passo iniziale fa già 

1	 B. Spinoza, Trattato sull’emendazione dell’intelletto, Studio Editoriale, Roma 1990, p. 20.
2	 R. Descartes, Regole per la guida dell’intelligenza, Bompiani, Milano 2000, Regola 8, punto 4, 

p. 54.



Il lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica	 97

parte della ricerca del vero. L’idea da cui prendiamo le mosse è sia un presupposto che 
un limite. Come sostiene Macherey, “[l]e idee dalle quali bisogna pur ‘cominciare’ per 
arrivare a conoscere non sono verità innate sulle quali si potrebbe fondare, una volta per 
tutte e come su una base incrollabile, un ordine delle ragioni, ma sono un materiale da 
lavorare, che deve essere profondamente modificato per poter servire poi alla produzione 
delle verità”3. Qui la differenza tra Cartesio e Spinoza è quella che marca la distanza tra 
un metodo inteso come qualcosa di formale, imposto dall’esterno, e una forma di produ-
zione che si sviluppa durante e attraverso il processo del suo stesso dispiegarsi. 

Ma al di là dell’analogia con il lavoro, l’idea di un metodo che è contemporanea-
mente sia prodotto che produttivo può essere rintracciata in tutto il pensiero di Spino-
za. Nel Tractatus theologico-politicus il metodo d’interpretazione delle Scritture non 
esiste prima dell’interpretazione, ma viene prodotto in essa e attraverso di essa. Come 
ci ricorda Macherey, il capitolo sul metodo fa la sua comparsa nel corso del processo 
d’interpretazione: è il settimo, non il primo. Così, è nell’atto di leggere la Bibbia, 
nell’avere a che fare con incongruenze e contraddizioni, che prende forma l’idea di un 
metodo che affronti la Scrittura così come si affronta lo studio della natura. Per arrivare 
all’idea che “la conoscenza [della Scrittura] va ricavata esclusivamente dalla Scrittura 
stessa, come la conoscenza della natura dalla sola natura”4, dobbiamo innanzitutto 
affrontare le sue incongruenze, falle e contraddizioni. Il processo di trasformazione 
produttiva, quindi, non riguarda solo la dimensione epistemologica, il come conoscia-
mo il mondo, ma anche quella ontologica, cioè il come questo mondo è fatto. Come 
sostiene Macherey nei suoi cinque volumi sull’Etica, Il pensiero di Spinoza è imper-
niato sulla priorità epistemologica e ontologica della causa; o meglio, per dirla proprio 
con Macherey, riproducendo la formula Deus sive Natura, Causa seu ratio: la causa 
e la ragion d’essere sono la stessa cosa. Conoscere, comprendere qualcosa significa 
afferrare i suoi presupposti causali. Se questa formulazione sembra troppo lineare o 
meccanica, presupponendo una causa per ogni effetto, è però necessario ricordare che 
per Spinoza solo la natura, cioè Dio, ha se stesso come causa unica; ogni altra cosa, 
ogni essere finito che conosciamo esiste all’interno e per mezzo del modo in cui è af-
fetto e trasformato da un altro. Così scrive Spinoza:

Si dice libera quella cosa che esiste in virtù della sola necessità della sua natura e che 
è determinata ad agire soltanto da se stessa. Si dice, invece, necessaria, o piuttosto coatta, 
quella cosa che è determinata da altro a esistere e a operare secondo una certa e determi-
nata ragione.5

Per la traduzione di questo passo ho seguito volentieri il suggerimento di Macherey, 
il quale sottolinea che operandum deve essere tradotto collocandolo nell’area semantica 
del compiere un’opera, e non, come nella traduzione di Curley6, per descrivere sempli-
cemente una “produzione di effetti”. Mettersi all’opera significa compiere un’operazio-
ne all’interno e per mezzo delle altre cose, significa vivere, pensare ed esistere come 

3	 Cfr. P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 57.
4	 B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di E. Giancotti Boscherini, Einaudi, Torino 1972, 

p. 187.
5	 B. Spinoza, Etica, a cura di E. Giancotti, Editori Riuniti, Roma 1988, Parte prima, def. 7, p. 88.
6	 [L’autore fa riferimento all’edizione inglese curata da Edwin Curley, Princeton University Press, 

Princeton 1994; N.d.T.]



98	  Jason Read

modo, cioè esistere solo all’interno e per mezzo delle relazioni con altri. L’essere finito, 
il modo, non è solo portato all’esistenza da altro, prodotto; esso si riproduce continua-
mente tramite le sue relazioni; ogni essere finito opera e agisce tramite le sue interazioni. 
Ora, un testo filosofico è necessariamente una sorta di operazione, un modo di agire sui 
propri presupposti e per mezzo di essi. 

Quest’idea di filosofia come operazione non è semplicemente una cosa che la filosofia 
di Spinoza enuncia, ma è ciò che fa. L’Etica è un testo che opera all’interno e per mezzo 
dei suoi presupposti. Questo modo di vedere è certamente contrario alla rappresenta-
zione comune di Spinoza come pensatore che riflette sulla natura della realtà sub specie 
aeternitatis. Nella realtà, la filosofia di Spinoza è invece un tentativo di operare all’inter-
no e per mezzo dei suoi presupposti. Questi comprendono sia le forme di superstizione 
che pongono ostacoli o limiti al pensiero, sia i progressi della matematica, delle scienze 
in generale e persino della politica, i quali rendono possibile la produzione di nuovo 
pensiero. Talvolta Spinoza presenta questi due presupposti come due forze in lotta, con-
trapponendo la superstizione al metodo matematico. Come scrive nell’Appendice alla 
Parte prima dell’Etica:

questa unica ragione sarebbe stata senza dubbio sufficiente a far rimanere in eterno 
nascosta la verità al genere umano, se la matematica, che non si occupa dei fini, ma sol-
tanto delle essenze e delle proprietà delle figure, non avesse mostrato agli uomini un’altra 
norma di verità, e oltre la matematica possono essere individuate anche altre cause (che 
considero superfluo enumerare qui) per le quali è potuto accadere che gli uomini [tuttavia 
molto pochi rispetto all’intero genere umano] abbiano riconosciuto questi comuni pregiu-
dizi e siano stati guidati verso la vera conoscenza delle cose.7

In questo brano, superstizione e matematica sono presentati come due diversi tipi di 
conoscenza; la prima è orientata in base ai fini cui tendono i desideri umani da soddisfa-
re, mentre la seconda non contempla fini e produce così un’altra condizione di verità. La 
conoscenza comporta l’abbandono di un criterio di verità in favore dell’altro. 

In altri passaggi, tuttavia, l’ostacolo al pensiero razionale è qualcosa che può essere 
trasformato, facendone un presupposto della conoscenza. Sempre nell’Appendice alla 
Parte prima dell’Etica, infatti, Spinoza assume come fondamento provvisorio il fatto 
che tutti gli uomini nascono “ignari delle cause delle cose” e “consapevoli delle proprie 
volizioni e dei propri appetiti”8. Questa centralità dell’appetito o del desiderio come mo-
tore dell’azione umana è condizione tanto dell’ignoranza che della conoscenza. Quando 
la consapevolezza degli appetiti umani è messa a fondamento della nostra conoscenza 
diventa la base del pregiudizio, della fallace tendenza umana a vedere ogni cosa in natura 
come orientata ai nostri scopi o contro di essi. Si tratta di un’idea inadeguata che può 

7	 B. Spinoza, Etica, cit., Parte prima, Appendice, p. 118. Louis Althusser vede questa valutazione 
dei principi del sapere come una formula che può agire ad ampio spettro. Scrive infatti: “Possiamo 
dire che la filosofia storicamente è nata dalla religione, da cui ha ereditato i problemi fondamen-
tali, che si convertono in seguito nei grandi temi filosofici, per quanto con approcci e risposte 
differenti: quelle per esempio riguardo all’origine, al fine o al destino dell’uomo, della storia e del 
mondo. Nondimeno, sostengo che la filosofia si istituisce come tale, in senso rigoroso, quando si 
costituisce la prima scienza: la matematica […]. A partire da questo momento, si è cominciato a 
ragionare in un’altra maniera e su oggetti differenti: gli oggetti astratti” (L. Althusser, Sulla filoso-
fia, a cura di di A. Pardi, Unicopli, Millano 2001, p. 55).

8	 B. Spinoza, Etica, cit., Parte prima, Appendice, p. 117.



Il lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica	 99

solo produrre altre idee inadeguate. Allo stesso tempo, però, è possibile farsi un’idea 
adeguata del desiderio, del ruolo dell’appetito nell’elaborazione della conoscenza. Come 
sostiene Spinoza, il desiderio o l’appetito “non è altro che la stessa essenza dell’uomo, 
dalla cui natura seguono necessariamente le cose che servono alla sua conservazione”9. 
Nello scarto tra queste due definizioni, tra la consapevolezza del fatto che l’appetire è 
alla base della superstizione e la comprensione del desiderio come vera essenza dell’uo-
mo, si trova la differenza tra idee inadeguate e adeguate. Le prime sono necessariamente 
inconsapevoli dei propri presupposti e assumono sé stesse come proprie cause, mentre 
le seconde, collocando il desiderio all’interno di quello sforzo generale che definisce 
l’esistenza, non solo comprendono la propria causa, ma ne colgono anche la molteplicità 
costitutiva. Il desiderio, infatti, è un’essenza fondamentalmente condizionata dalla sua 
relazione con altri che operano su di esso e sui quali esso agisce a sua volta. In secondo 
luogo, e ciò che più conta, la differenza tra questi due modi di comprendere il desiderio, 
cioè tra idee adeguate e inadeguate, viene prodotto all’interno e per mezzo del metodo. 
L’intera Etica può essere vista come un lavoro di produzione, che parte dalle idee che 
ne costituiscono i presupposti (l’immagine di Dio, ma anche di noi stessi) e su queste 
lavora per produrre conoscenza, trasformando la materia grezza in concetti. Tra questi, il 
più celebre è quello che trasforma l’immagine di Dio, da soggetto antropomorfo simile a 
un giudice legislatore, nel Deus sive natura che è causa immanente; ma possiamo anche 
aggiungere la trasformazione del desiderio come causa finale, dell’appetito attraverso il 
quale ci relazioniamo al mondo, in qualcosa che comprende se stesso in quanto prodotto 
delle proprie interrelazioni.

L’intera filosofia di Spinoza può essere compresa come una sorta di operazione, un 
processo che si svolge all’interno di ciò che è dato e agisce su di esso per trasformarlo. 
Macherey descrive il processo in questi termini, con una particolare attenzione per il 
fondamentale lessico dell’Etica:

Sostanza, attributi, modi, quali appaiono in questi principi preliminari, sono l’esatto 
equivalente di quella pietra mal digrossata di cui i primi fabbri hanno avuto bisogno 
per “cominciare” il loro lavoro; si tratta di nozioni ancora astratte, semplici parole, idee 
naturali che assumono un vero e proprio significato solo a partire dal momento in cui 
funzionano nelle dimostrazioni e vi producono effetti reali, esprimendo così una potenza 
di cui non dispongono all’inizio.10

A questa lista possiamo aggiungere il desiderio (e Dio), tutte parole che compaiono 
nella mente come idee inadeguate, come limiti ma anche presupposti del sapere, venen-
do poi trasformate in nozioni del senso comune. Così l’Etica propone e sviluppa un tipo 
di pratica filosofica che agisce sulle proprie condizioni di partenza, sulle superstizioni e 
il sapere del suo tempo, trasformandole per produrre un sapere nuovo. 

Hegel: il lavoro del negativo 

In Hegel o Spinoza, Macherey sostiene che uno degli aspetti poco riconosciuti che 
accomunano i due pensatori è l’idea di un metodo immanente al suo oggetto. Si tratta 

9	 Ivi, Parte terza, prop. 9, scolio, p. 180.
10	 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 59.



100	  Jason Read

di uno dei punti di prossimità che Hegel non vede, limitandosi a criticare Spinoza per 
la sua definizione meramente formale di metodo geometrico. Parte di questo mancato 
riconoscimento si deve al problema della dialettica, e a quello del fine ultimo, o telos. 
Ecco lo snodo in cui Macherey vede la maggior distanza tra Spinoza e Hegel. La que-
stione centrale è quella della possibilità di una dialettica senza scopo finale, ossia di ciò 
che Nick Nesbitt chiama “dialettica positiva”, contrapposta a una dialettica definita dal 
telos e dalla totalità11.

Questa contrapposizione, o distanza, passa attraverso il modo in cui il lavoro funge da 
figura del pensiero. In un testo scritto anni dopo il suo importantissimo Hegel or Spinoza 
e intitolato Petits Riens. Ornières et derives du quotidien, dedicato al problema della 
vita quotidiana, Macherey si rivolge a quella particolare rappresentazione del lavoro che 
definisce l’idea hegeliana sia del travaglio del pensiero che del processo di realizzazio-
ne della storia12. Questa riflessione prende le mosse da un passaggio impervio, il brano 
della Piccola logica in cui la famosa espressione “astuzia della ragione” emerge da una 
discussione su meccanicismo e chimismo. Come scrive Hegel:

La ragione è tanto astuta, quanto potente. L’astuzia consiste in generale nell’attività 
mediatrice che, facendo in modo che gli oggetti operino l’uno sull’altro in conformità alla 
loro natura e si consumino nell’operare l’uno sull’altro, tuttavia realizza soltanto il suo 
fine, senza mischiarsi direttamente in questo processo. Si può dire in questo senso che la 
provvidenza divina si comporta come l’astuzia assoluta rispetto al mondo. Dio lascia fare 
gli uomini con le loro passioni e i loro interessi particolari, e ciò che ne risulta è l’attua-
zione dei suoi intenti, che sono qualcosa di diverso da ciò per cui si sono primariamente 
adoperati quelli di cui Dio si serve.13

Anche la famosa astuzia della ragione, che dà forma alla riflessione di Hegel sulla 
storia, sulla ragione e sul progresso, può essere vista come una figura del lavoro, della 
trasformazione materiale. Questa rappresentazione descrive il lavoro come qualcosa che 
ha a che fare non tanto con una certa padronanza della materia da assoggettare al volere, 
quanto con la dimensione del mediare e dell’operare. Il lavoro è di per sé mediazione. 
Lavorare significa infatti interporre un oggetto o un processo, uno strumento o una mac-
china, tra me e ciò che sto trasformando, e utilizzare le proprietà dell’oggetto anziché la 
mia volontà. Si tratta di un’immagine del lavoro che è prometeica non tanto nel senso 
classico del mito di Prometeo, quanto in un senso più limitato che tiene conto del fatto 
che il dono di Prometeo, il fuoco, è pur sempre uno strumento che deve essere domato per 
servire agli scopi umani. Il fuoco agisce esattamente come uno strumento, poiché pone un 
processo chimico, la combustione, tra l’intento dell’uomo e l’oggetto su cui questo lavora. 

Per non limitarsi a trasformare il mondo e realizzare il proprio desiderio è necessa-
rio subordinarsi ad esso, ai suoi processi chimici e meccanici. Solo attraverso questa 
negazione di sé la volontà riesce a dispiegarsi. Come scrive Macherey, “[n]el senso più 
proprio del termine, la ragione lavora insinuandosi nel mondo tramite uno stratagemma: 
tutto il lavoro infatti, come abbiamo visto, prende la forma di una sorta di processo di 

11	 Cfr. N. Nesbitt, Reading Capital’s Materialist Dialectic: Marx, Spinoza, and the Althusserians, 
Brill, Leiden 2024.

12	 Cfr. P. Macherey, Petits Riens. Ornières et derives du quotidien, Le Bord de L’Eau, Paris 2009.
13	 G.W.F. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, a cura di V. Verra, UTET, 

Torino 1981, §209, p. 434.



Il lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica	 101

détour, tramite il quale il soggetto mette in atto la propria libertà, sfruttando le forme che 
necessariamente determinano la realtà”14. La libertà, le nostre libere intenzioni vengono 
realizzate tramite la loro stessa negazione. Le immagini del lavoro offerte da Spinoza e 
Hegel sono nettamente distinte, anche se attraversano lo stesso fondamentale complesso 
di problemi e dinamiche. Ciò su cui Spinoza si concentra è l’inizio dell’azione, le sue 
condizioni di partenza, e in questo modo chiarisce subito che il processo del lavoro è già 
iniziato, che abbiamo già gli strumenti e le capacità per cominciare a produrre, a trasfor-
mare il mondo. Viceversa, Hegel concentra la sua attenzione sul fine, sul telos, più che 
sull’esordio del processo: ciò che fa del lavoro un esempio di astuzia della ragione è il 
fatto che noi dobbiamo in qualche modo allontanarci dal nostro scopo e rivolgere l’at-
tenzione alle condizioni materiali del processo necessario a realizzarlo. In altre parole, è 
il fine che organizza e porta avanti il processo.

A un primo sguardo potrebbe sembrare che, poiché quest’immagine illustra l’astu-
zia della ragione all’opera nella storia, essa non sia applicabile alla filosofia, al lavoro 
del pensiero. Le lezioni hegeliane sulla filosofia della storia mostrano come il processo 
storico si serve delle passioni, degli interessi e persino delle idiosincrasie dei singoli 
individui per realizzare i propri scopi. Giulio Cesare o Alessandro Magno potevano 
ben aver in mente solo interessi e passioni personali, ma queste loro passioni hanno 
portato di fatto al dispiegarsi dello spirito del mondo. In questo senso sono stati come 
il fuoco che, bruciando, viene messo all’opera nella fusione dell’acciaio o nella cottura 
del cibo. Ma il pensiero, la filosofia, sembra non avvalersi di una simile mediazione 
tramite strumenti, risolvendosi nello sviluppo interno dell’idea. La filosofia non an-
drebbe mai a cercare se stessa al di fuori di sé. Tuttavia, come Macherey ribadisce, il 
pensiero hegeliano cerca di trovare il fondamento della logica interna della razionalità 
nella storia, nella politica e nella cultura. La filosofia è costantemente proiettata fuori 
di sé, allo scopo di trovare la logica e la razionalità immanente a tutto il pensiero. E 
ancora una volta non si tratta di qualcosa che Hegel semplicemente afferma, ma di 
un’operazione che il suo pensiero compie. Mentre infatti le diverse figure che illustra-
no il pensiero di Hegel possono apparire contingenti, giustapposte – i momenti storici 
come quello di Antigone o della Rivoluzione francese che punteggiano la Fenomeno-
logia dello spirito, le istituzioni sociali come i ceti o la polizia che dànno forma alla 
Filosofia del diritto, e persino gli esempi che appaiono occasionalmente nella Logica 
– il compito della filosofia è proprio quello di rivelare la loro necessità interna, il loro 
essere momenti del concetto. Così Macherey:

in questo modo libertà e necessità, trascendenza e immanenza non son più alternative, 
l’una all’altra in contrapposizione, bensì il fronte e retro dello stesso foglio di testo, della 
stessa trama, che può essere letta sia dal punto di vista dell’oggetto, che da quello del 
soggetto e che insieme, anche se con approcci diversi, convergono nello stesso luogo; un 
processo che sta alla filosofia rendere esplicito.15

La filosofia, quindi, deve necessariamente uscire da sé, andare nel mondo, indugiare 
nei dettagli della storia e della cultura, non per tornare semplicemente in sé, ma per 
trasformare questi eventi, per renderli razionali. A renderli tutti intellegibili, parte inte-
grante dello stesso processo, è un’identica astuzia della ragione, un atto che si realizza 

14	 P. Macherey, Petits Riens, cit., p. 69.
15	 Ivi, p. 70.



102	  Jason Read

nel suo perdersi attraverso il lavoro, la storia e la filosofia. 
È possibile che la differenza tra le idee di lavoro di Spinoza e di Hegel appaia più mar-

cata di quella che intercorre tra la rappresentazione del lavoro in Spinoza e in Cartesio. 
Spinoza e Cartesio illustrano idee fondamentalmente diverse sul metodo. Per Cartesio 
esso è necessario in quanto criterio e garante esterno del pensiero, mentre per Spinoza 
si tratta sia di un presupposto che di un prodotto della conoscenza. Quanto a Spinoza e 
Hegel, invece, il nodo è la diversa concezione del lavoro stesso. Dobbiamo intenderlo 
come un’operazione governata da condizioni e cause o come governato da un telos, da 
un fine che giustifica e organizza intrinsecamente il processo? Ciò non significa che 
telos e fini siano assenti dalla concezione spinoziana del lavoro e del suo rapporto con 
la conoscenza. Nella Prefazione alla Parte quarta dell’Etica, Spinoza torna a parlare del 
lavoro per chiarire il valore e i limiti di termini come perfezione e imperfezione, bene e 
male, concetti che nella Parte prima aveva già liquidato come immaginativi e inadeguati. 
Come sostiene Spinoza, sebbene questi termini non riflettano alcuna caratteristica del 
mondo, il quale non è né perfetto né imperfetto, né buono né cattivo, essi esprimono pur 
sempre qualcosa che riguarda i nostri progetti e le nostre azioni sul mondo e nel mondo.

Chi ha deciso di fare qualcosa e l’ha portata a compimento, dirà di averla condotta a 
termine; e non egli soltanto, bensì chiunque abbia conosciuto esattamente l’intenzione 
dell’Autore di quell’opera e il suo scopo. Per esempio, se qualcuno abbia visto una certa 
opera (che suppongo non sia stata ancora compiuta) e abbia appreso che lo scopo dell’Au-
tore di quell’opera è di costruire una casa, dirà che la casa è imperfetta e, al contrario, 
tosto che abbia visto che la costruzione sia stata portata al termine che il suo Autore aveva 
stabilito di darle, dirà che è perfetta. In realtà se qualcuno vede una certa opera, della qua-
le non ne aveva vista mai una simile, e non conosce l’intenzione dell’artefice, egli senza 
dubbio non potrà sapere se quell’opera sia perfetta o imperfetta. Sembra anzi che questo 
sia stato il primo significato di questi vocaboli.16

Tutti questi elementi portano Spinoza a una trasvalutazione etica del bene e del male, 
termini che possono essere compresi solo in relazione a uno scopo specifico, desidera-
to, di un essere umano ideale. Quindi, mentre Hegel fa della teleologia il fondamento 
della razionalità del lavoro, della storia e del pensiero, Spinoza relega il telos a un ruolo 
limitato e ambivalente. La teleologia, lo scopo, può fornire un criterio per valutare i 
nostri progetti, ma si limita a questo; se applicata alla natura o al mondo, è solo fonte di 
fraintendimenti. Il suo ambito di applicazione è fondamentalmente limitato, circoscritto 
all’agire umano; e visto che come uomini siamo spesso all’oscuro dei fini altrui, questo 
concetto è fonte più d’ignoranza che di conoscenza. Per Hegel, il telos è il presupposto 
per superare la natura finita e limitata di ogni singolo progetto: è il fine che tiene insieme 
ogni cosa. La teleologia è la griglia che rende intellegibili non solo le nostre azioni, che 
necessariamente passano per altri mezzi, ma anche l’agire e il pensare.

Le differenti concezioni del lavoro in Spinoza e in Hegel mostrano anche la differenza 
tra le due filosofie in generale. Il pensiero di Spinoza è regolato e sorretto dall’idea di 
causa, di relazione causale; quello di Hegel è regolato e tenuto insieme dall’idea di fine. 
In modi diversi, entrambi sottolineano il carattere fondamentalmente finito del pensiero 
e dell’azione; rimarcano il fatto che sia il pensare che l’agire hanno luogo a partire da una 
posizione precisa e sono condizionati dalle condizioni della loro possibilità. Per Spinoza 

16	 B. Spinoza, Etica, cit., Parte quarta, Prefazione, p. 231.



Il lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica	 103

queste condizioni sono sia dei vincoli che dei presupposti, mentre per Hegel i limiti sono 
già ricompresi nell’astuzia della ragione. In altre parole, il fuoco può ben perseguire il 
proprio operato secondo la chimica della combustione, ma ciò non gli impedirà di diven-
tare uno strumento nelle nostre mani, sottoposto ai nostri scopi.

Gli inizi e i fini della filosofia 

Ora, in che modo queste due diverse immagini o rappresentazioni del lavoro ci pos-
sono riportare alla questione della pratica teorica, cioè al tipo di lavoro praticato dalla 
filosofia? Da un certo punto di vista, trovare un vero e proprio contrasto tra Spinoza e 
Hegel nelle loro idee di lavoro sembra un errore. Un altro dei punti di contatto tra i due 
pensatori è il loro insistere sulla necessità di andare oltre le rappresentazioni figurative 
per giungere al concetto. In Spinoza, quest’operazione si concretizza nella necessità di 
abbandonare il primo genere di conoscenza, gravata dall’immaginazione, per arrivare 
alle nozioni comuni, che stanno nella parte e nel tutto. Nick Nesbitt ben tratteggia questo 
passaggio nei seguenti termini:

Per Spinoza la differenza fondamentale tra le idee inadeguate, immaginarie (che neces-
sariamente ci vengono dalla percezione dei sensi) e le nozioni comuni è che queste ulti-
me non riguardano alcuna cosa singolarmente data, realmente esistente, bensì esprimono 
qualità comuni a tutte le cose in generale.17

In modo del tutto simile, Hegel sostiene che la filosofia deve necessariamente spinger-
si oltre il pensiero rappresentativo e figurativo per arrivare al livello del concetto18. Un 
altro dei punti di sovrapposizione o d’intersezione tra Spinoza e Hegel è il comune ten-
tativo di andare oltre la rappresentazione, alla ricerca invece della comprensione. Come 
dice Althusser, “il concetto di cane non abbaia”19. Sembra dunque che per Spinoza e per 
Hegel una figura o un’analogia, anche quella che riguarda il lavoro, sia da intendersi 
come una sorta di esempio pedagogico e non come un vero momento del pensiero. Allo 
stesso tempo, però, sia per Spinoza che per Hegel l’atto di pensare è così strettamente 
legato all’idea di lavoro, alla produzione intesa come operazione e come fatica, che l’im-
magine sembra difficilmente separabile dal concetto, dalla pratica filosofica. 

Ora, che cosa significa pensare la filosofia come operazione? Macherey affronta que-
sta domanda in un saggio intitolato proprio La philosophie comme opération20, un testo 
che può essere considerato sia un’ulteriore sviluppo dell’idea di operazione, maturato 
attraverso la lettura di Spinoza, che una riflessione sulla pratica teorica. Quest’ultima 
viene definita da Macherey in questo modo:

Con “pratica teorica” non s’intende una formula magica che garantisca a priori, sin 
dall’inizio, l’identità di pensiero e prassi: essa indica piuttosto un processo in cui queste 

17	 N. Nesbitt, op. cit., p. 203.
18	 Cfr. G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, a cura di E. De Negri, La Nuova Italia, Firenze 

1984, vol. I, p. 25.
19	 Cfr. L. Althusser, L’oggetto del Capitale, in Id. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, Milano 2006, 

p. 191.
20	 P. Macherey, La philosophie comme opération, in Histoires de dinosaure. Faire de la philosophie 

(1965-1997), PUF, Paris 1999, pp. 139-151.



104	  Jason Read

due stesse operazioni vengono prodotte, una trasformazione all’interno della quale sia 
teoria che prassi prendono forma, opponendosi, differenziandosi l’una dall’altra e l’una 
con l’altra; nel senso che entrambe vengono messe al lavoro, in un processo in cui appare 
chiaro che non esiste una teoria pura (che sarebbe limitata all’espressione di astratti prin-
cipi) né una pratica pura, che si pretenda innocente, o non giudicabile, nel paragone tra 
intenzioni iniziali e risultati.21 

Questa è una definizione che in qualche modo attraversa il pensiero di Hegel, mo-
strando, come effettivamente Macherey fa, che l’alternativa “Hegel o Spinoza” implica 
anche un’interrelazione tra “Hegel e Spinoza” o, meglio ancora, “Hegel sive Spinoza”. 
A questo punto è chiaro che ciò che Spinoza e Hegel hanno in comune è il rifiuto dello 
schema classico che giustappone praxis e poiesis, caratterizzate l’una dalla libertà e l’al-
tra dalla necessità. Ancora con le parole di Macherey:

Che cosa distingue l’operazione da un’azione in generale? Si tratta del fatto che la 
prima è inserita in un processo, procede a partire da un intervento iniziale, che in quanto 
tale presuppone degli intermediari e un punto di vista: per produrre lavoro, è necessario 
assumere un punto di vista particolare, prendere una posizione, perché senza far questo è 
impossibile entrare in una relazione reale con un contenuto determinato.22

Un’operazione implica sia un intervento, che ha necessariamente un focus e un obiet-
tivo, sia una mediazione: deve agire sulle proprie particolari condizioni di partenza e per 
mezzo di esse. Come sottolinea Macherey, l’operazione agisce spesso su queste condi-
zioni allo scopo di trasformarle o comunque alterarle. Ciò che determina il lavoro della 
filosofia non è il suo ipotetico telos, lo scopo che darebbe una volta per tutte senso alle 
altre attività, bensì il fatto che essa esamina costantemente le proprie condizioni di pos-
sibilità in rapporto agli effetti, e viceversa. “In quanto operazione, la filosofia è pratica in 
sé, in ogni suo campo d’intervento, e per il fatto di mettere in discussione i presupposti 
stessi con cui il processo viene portato avanti; in questo modo essa è in grado di scoprire 
l’estensione tendenzialmente infinita dei suoi processi”23. Il lavoro, incluso quello del 
pensiero, non deve essere inteso come un’azione il cui telos o scopo deve smarrirsi per 
potersi individuare, negarsi attraverso la mediazione della necessità per potersi realizza-
re; il lavoro si presenta piuttosto come un processo che produce degli effetti che eccedo-
no e trasformano la sua scaturigine. 

La pratica filosofica, la filosofia intesa come operazione, è filosofia che non si lascia 
guidare né da un’origine, né da uno scopo finale. Il suo punto di partenza è determinato 
dalle circostanze storiche particolari, e si tratta allo stesso tempo di una condizione di 
possibilità e di un limite. Stabilire o strutturare a priori il nostro punto di partenza non 
è in nostro potere, giacché esso è appunto ciò da cui prendiamo avvio. D’altra parte la 
filosofia non è nemmeno mai interamente orientata a uno scopo, a un telos, a un oggetto. 
Il fine cui giungiamo non è mai quello esattamente previsto. L’atto del pensiero, cioè, 
trasforma necessariamente anche lo scopo finale. Come sostiene a ragione Althusser, 
l’inizio e il fine del pensiero devono essere visti come problemi di natura interamente 
teologica, e in quanto tali affrontati dalla filosofia come sue condizioni d’esordio24. Si 

21	 Ivi, p. 143.
22	 Ivi, p. 145.
23	 Ivi, p. 149.
24	 Cfr. L. Althusser, Filosofia per non filosofi, a cura di G.M. Goshgarian, Dedalo, Roma 2014, p. 78. 



Il lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica	 105

tratta tuttavia di problemi non strettamente filosofici, o meglio di questioni che la filo-
sofia non è in grado di risolvere. In altre parole, pensare la filosofia come operazione, 
come pratica, significa poter fare a meno sia delle origini, intese come atto di fonda-
zione, che dello scopo finale, inteso come telos. Senza cause iniziali o finali, la pratica 
teorica ci appare proprio come una sorta di operazione che agisce sul pensiero, insieme 
al pensiero e tramite esso. Come ha sostenuto Jean Matthys a proposito del confronto 
di Althusser con Spinoza, non si tratta tanto di trovare un fondamento filosofico, quanto 
piuttosto di demolire ogni fondamento che voglia appoggiarsi al dato, al telos oppure 
ancora all’identità del soggetto25. E proprio Spinoza, il pensatore spesso associato alla 
contemplazione filosofica eterna, rende possibile pensare la filosofia come una pratica 
mai definitivamente compiuta, perché sempre in corso.

[tr. it. di Aurelia Delfino]

25	 Cfr. J. Matthys, Althusser lecteur de Spinoza. Genèse et enjeux d’une éthico-politique de la théo-
rie, Éditions Mimésis, Milano 2023, p. 25. 





LE VARIAZIONI DELLA RELAZIONE  
HEGEL-SPINOZA NELLO SVILUPPO  

DEL PENSIERO DI ALTHUSSER
Vittorio Morfino

Introduzione

Nel 1979, Pierre Macherey, filosofo francese profondamente legato al gruppo althus-
seriano, pubblicò un saggio che per certi versi costituì un punto di non ritorno nell’inter-
pretazione del rapporto Hegel-Spinoza. Se fino ad allora, come scrive Manfred Walther, 
“les travaux sur ‘Spinoza et Hegel’ se sont contentés de reproduire, en les paraphrasant, 
les verdicts prononcés par Hegel”1, abbracciando essenzialmente la prospettiva che la fi-
losofia di Spinoza sia una tappa fondamentale nel percorso logico-storico che porta a He-
gel, con Macherey si apre una nuova prospettiva, perfettamente riassunta dal titolo della 
prefazione alla prima edizione: L’alternativa. Da un punto di vista meramente teorico 
Spinoza non è più l’incarnazione filosofica del not yet di cui parla Dipesh Chakrabarty, 
per acquisire il pieno titolo di un now, di un’alternativa a Hegel. Certo, i termini “non 
ancora” e “ora” si riferiscono a una linea temporale semplice e unica, di cui Spinoza ed 
Hegel occuperebbero segmenti successivi: proporre un’alternativa Hegel/Spinoza signi-
fica non solo rifiutare la lettura hegeliana di Spinoza come sede di un fraintendimento, 
ma anche rifiutare una concezione unitaria, evolutiva e progressiva della storia della 
filosofia che, secondo Macherey, è “solo apparentemente dialettica”2:

Per Hegel il pensiero di Spinoza non è ancora abbastanza dialettico. E se lo fosse già 
troppo? O se almeno lo fosse in un modo inaccettabile per Hegel? La decisa negazione di 
questa dialettica – diciamo, per farla breve, di una dialettica senza teleologia – alla quale 
Hegel procede con l’intermediazione di Spinoza, è proprio il suo modo di incontrare nello 
sviluppo del proprio pensiero un ostacolo invalicabile, l’ostacolo di un discorso di cui non 
bisogna affermare che non è ancora [pas encore] hegeliano, ma che non lo è già più [déjà 
plus]. È così che la presentazione evoluzionista della storia della filosofia va in frantumi, 
giacché anche Spinoza confuta oggettivamente Hegel.3

1	 M. Walther, Spinoza en Allemagne. Histoires des problèmes et de la recherche, in Spinoza entre Lu-
mière et Romantisme, in “Cahiers de Fontenay”, n. 36-38, 1985, p. 35. A questo giudizio di Walther 
fa eccezione M. Gueroult, L’interprétation et critique hégéliennes des concepts spinozistes de subs-
tance, d’attribut et de mode, in Spinoza. Dieu (“Éthique” I), Aubier, Paris 1968, pp. 462-468.

2	 P. Macherey, Hegel ou Spinoza, La Découverte, Paris 19902, p. 13, tr. it. di E. Marra, ombre corte, 
Verona 2016, p. 18. 

3	 Ivi, pp. 18-19.



108	  Vittorio Morfino

Hegel ou Spinoza occupa una posizione del tutto particolare all’interno di quello che 
potremmo definire il “momento althusseriano”: è, in qualche modo, il testo che chiude 
questo periodo, il penultimo testo pubblicato da Althusser nella collana Théorie di Ma-
spero, la collana inaugurata da Per Marx e nella quale apparve subito dopo Leggere il 
Capitale4. Come è noto, l’assassinio di Hélène Rithman il 16 novembre 1980 condannò 
Althusser al silenzio e pose fine all’esistenza del suo gruppo. Forse proprio per la sua 
posizione, il libro ha acquisito una sorta di valore paradigmatico del rapporto della scuo-
la althusseriana con i due autori: l’althusserismo è, insieme, spinozista e antihegeliano.

Lo stesso Macherey è tornato sulla questione nella prefazione del 1990 alla seconda edi-
zione, modulando il significato di quell’“ou” che unisce e separa i nomi di Hegel e Spinoza:

Se è ineluttabile leggere Spinoza ed Hegel in opposizione l’uno all’altro, cioè dal lato 
aut… aut dell’“ou”, non è meno necessario riflettere su di loro in congiunzione, come se 
dessero i loro elementi, o le loro parti, a un unico discorso, all’interno del quale le rispet-
tive posizioni sarebbero indissociabili, perché il loro significato si spiegherebbe solo nella 
loro interazione.5

In questa occasione mi sono proposto di ricostruire la lettura di Althusser del rapporto 
Hegel-Spinoza evitando due possibili pregiudizi:

1.	 che la lettura di Macherey rappresenti la posizione di Althusser tout court e senza 
discrepanze, facendo del maestro una sorta di causa espressiva dell’allievo;

2.	 che il pensiero di Althusser sia un momento eterno senza divenire, senza devia-
zioni né evoluzioni.

Proporrò un percorso attraverso gli scritti di Althusser, dalla tesi di dottorato agli ulti-
mi scritti sul materialismo aleatorio, soffermandomi sull’uso del pensiero di Spinoza, di 
Hegel e del loro rapporto, tenendo presente che in gioco non c’è la ricostruzione storico-
filosofica degli autori, ma una rimodulazione del marxismo.

Il primo periodo

Partiamo dunque dalla tesi di dottorato, Du contenu dans la pensée de G.W.F. Hegel6. 
In un recente libro Jean Matthys ha dedicato un capitolo all’immagine di Spinoza nel-
la dissertazione di Althusser. Secondo Matthys, in questo periodo Althusser non aveva 
una conoscenza diretta del testo spinoziano: la fonte che determina fondamentalmente 
l’immagine di Spinoza è proprio la filosofia hegeliana, secondo la quale lo spinozismo 
sarebbe la filosofia di una sostanza incapace di diventare soggetto, di un abisso in cui la 
particolarità e l’individualità sono solo dissipate7; una fonte rafforzata dalla lettura koje-
viana di Spinoza nella famosa Introduzione in cui troviamo questo famoso passaggio:

4	 Sulle edizioni Maspero cfr. B. Guichard et al. (éd.), François Maspero et les paysages humaines, 
Éditions à plus d’un titre, Paris 2009. Cfr. anche l’intervista apparsa sulla rivista “Période” 
Entretien avec François Maspero: “Quelques malentendus”, http://revueperiode.net/entre-
tien-avec-francois-maspero-quelques-malentendus/

5	 P. Macherey, Hegel ou Spinoza, cit., p. 6.
6	 In L. Althusser, Écrits philosophiques et politiques, t. 1, éd. par F. Matheron, Stock/IMEC, Paris 

1994, pp. 59-238, tr. it. di C. Lo Iacono, Mimesis, Milano 2015.
7	 J. Matthys, Althusser et Spinoza. Genèse et enjeux d’une éthico-politique de la théorie, préface de 

G. Sibertin-Blanc, Éditions Mimésis, Milano 2023, passim.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 109

Come ho già detto il sistema di Spinoza è l’incarnazione perfetta dell’assurdo. […] 
Cosa più curiosa di tutte: l’errore o l’assurdità assoluta è, e deve essere, altrettanto “cir-
colare” della verità. Così, il Sapere assoluto di Spinoza (e di Parmenide) deve essere sim-
boleggiato da un cerchio chiuso […]. Infatti, se Spinoza dice che il Concetto è l’Eternità, 
mentre Hegel dice che è il Tempo, i due hanno in comune il fatto che il Concetto non è 
una relazione. (O se si vuole, è in relazione solo con se stesso). L’Essere e il Pensiero 
(concettuale) sono una sola e medesima cosa, come diceva Parmenide. Il Pensiero (o il 
Concetto) è l’attributo della Sostanza, che non differisce dal suo attributo, dice Spinoza. 
Pertanto, in entrambi i casi – cioè in Parmenide-Spinoza e in Hegel – non c’è “riflessione” 
sull’Essere. In entrambi i casi, l’Essere stesso è ciò che riflette su se stesso in e mediante, 
o meglio ancora, in quanto Concetto. Il Sapere assoluto che riflette la totalità dell’Essere, 
quindi, è altrettanto chiuso in se stesso, altrettanto “circolare”, che l’Essere stesso nella 
sua totalità: non c’è nulla al di fuori del Sapere, come non c’è nulla al di fuori dell’Essere. 
C’è però una differenza essenziale: Il concetto di Essere di Parmenide-Spinoza è l’Eter-
nità, mentre il concetto di Essere di Hegel è il Tempo. Perciò il Sapere assoluto spinozista 
deve essere Eternità. Vale a dire che deve escludere il Tempo. In altre parole: non c’è 
bisogno del tempo per realizzarlo; l’Etica deve essere pensata, scritta e letta “in un batter 
d’occhio”. E questa è l’assurdità della cosa.8

Nella dissertazione althusseriana troviamo chiare tracce di questa duplice derivazio-
ne. Tuttavia, ciò che forse è più interessante sottolineare è il fatto che l’interpretazione di 
Spinoza è costruita in opposizione polare a quella di Hegel. La dialettica del contenuto, 
nel pensiero hegeliano, disegna, secondo Althusser, un movimento dal vuoto alla pie-
nezza, alla plenitudo temporum. In questo senso, nell’interpretazione althusseriana: 1) il 
pensiero di Hegel non è teologico, poiché il luogo di origine è il vuoto; 2) in esso non è 
possibile distinguere metodo e sistema, alla maniera di Engels. 

Lo Hegel di Althusser è, quindi, l’autore di una filosofia in cui il vuoto dell’origine co-
stituisce il motore del divenire del contenuto. Al contrario, il pensiero di Spinoza “inizia 
con Dio non facendo altro che sviluppare un contenuto già dato all’origine”9.

Hegel renverse Spinoza:

Il vuoto che Hegel vuole sin dal primo istante eliminare non è verità di se stesso, 
altrimenti il pensiero non potrebbe mai a uscire dal nulla e lo stesso nulla sarebbe impen-
sabile. La verità del vuoto è l’essere del vuoto, è il contenuto di ciò che è negato. Hegel 
rovescia l’assioma spinoziano secondo cui ogni determinazione è una negazione: ogni 
negazione è secondo lui determinazione. In altri termini, la negazione stessa ha un con-
tenuto, è negazione di, contiene dunque in sé il termine negato. Non è il caso di insistere 
sulla profondità di questa intuizione, nella quale si esprime la rivelazione di ciò che la 
coscienza di Hegel presagiva nelle sue meditazioni sul vuoto. Come la natura nella filoso-
fia antica, così in Hegel il pensiero ha orrore del vuoto e scopre con felicità che la natura 
del vuoto è di avere orrore di sé, di non sopportarsi e di fuggire da se stesso, scoprendo di 
portare in sé la propria pienezza. Da qui il grido di gioia di Fede e Sapere sulla morte di 
Dio come inizio della vita, sul significato del negativo, che è la vita stessa, sul silenzioso 
lavoro del nulla dentro l’essere.10

8	 A. Kojève, Introduction à la lecture de Hegel, Gallimard, Paris 19682, pp. 351-352, tr. it. di G.F. 
Frigo, Adelphi, Milano 1996, pp. 438-439. 

9	 L. Althusser, Du contenu dans la pensée de G.W.F. Hegel, in Écrits philosophiques et politiques, 
cit., p. 98, tr. it. cit., p. 80.

10	 Ivi, p. 108, tr. it. cit., pp. 90-91.



110	  Vittorio Morfino

Non solo, in un ulteriore passaggio della tesi dedicato a Hegel e Spinoza si può rile-
vare l’influenza di Kojève:

Hegel è il primo ad aver pensato, facendo un prodigioso sforzo di recupero, il pensa-
tore dentro la verità pensata. Questo Umbiegen è precisamente il Sé, ovvero la riflessione 
su di sé nella quale il soggetto coglie se stesso nell’oggetto pensato. Questo tentativo può 
apparire smisurato, ma rappresenta il fondamento della rivelazione hegeliana e ciò che, 
almeno nelle intenzioni, separa senza appello Hegel da tutti i suoi predecessori. Fino a 
prima di Hegel la riflessione filosofica non giungeva a riassorbire il filosofo, non ci pensa 
neppure, se non raramente e in modo confuso. In alcuni casi essa ignora in modo risoluto 
il problema, come fanno Parmenide e Spinoza in una totalità priva di fessure, oppure 
aggredisce il problema, ma soltanto per cancellarlo completamente. […] La stessa disav-
ventura accadde a Spinoza. La scrittura dell’Etica, dunque la contingenza (o la necessità) 
dello spinozismo inteso come dottrina che compare nel tempo attraverso la mediazione di 
un commerciante di lenti, sono introvabili nei libri del maestro. Semplicemente, la verità 
è divorante, e consuma il volto dell’autore, anche del più brillante. La consustanzialità di 
pensiero ed estensione (o di soggetto e oggetto) è come un colpo di Stato, in cui il pensie-
ro di questa consustanzialità sparisce senza far ritorno.11

Lo Spinoza che appare nella dissertazione non è solo uno Spinoza visto attraverso 
la lente di Hegel e Kojève, ma costituisce anche il polo opposto in termini di dialettica 
del contenuto. Tuttavia, è importante sottolineare che la dissertazione di Althusser è 
una dissertazione su Hegel, ma non una dissertazione hegeliana, come ha giustamente 
scritto Stefano Pippa12. Le ultime pagine della dissertazione sono dedicate alla que-
stione della storia e, in particolare, alla contingenza storica: se Althusser ha rilevato 
la forza della mossa hegeliana di porre il vuoto all’origine, non vi aderisce affatto. Al-
thusser è, invece, molto critico nei confronti di questo concetto di origine, in particola-
re perché produce un concetto di necessità che non può essere utilizzato dal marxismo: 
infatti, ogni evento non è che un “momento”, ogni evento è prodotto da una pienezza 
logicamente primaria, e il giovane Marx nella Kritik del 1843, lungi dal liberarsi da 
questo modello di necessità, si limita a spostare il momento della pienezza nel futuro. 
Il termine coniato da Pippa di “trascendentalismo empirico” coglie perfettamente la 
specificità della posizione di Althusser al culmine della dissertazione: se la necessità 
hegeliana è una necessità a priori, la necessità del marxismo configurato da Althusser 
è una necessità a posteriori, una necessità che non chiude la storia e non cancella la 
contingenza.

Una differente immagine di Spinoza 

Come abbiamo detto, nella tesi il rapporto Hegel-Spinoza è posto in termini del 
tutto interni alla tradizione hegeliana. Quando cambiano esattamente questi termini? 
Quando Althusser costruisce un’immagine di Spinoza diversa da quella prodotta dal-
la tradizione hegeliana. Questa immagine diversa è resa possibile, da un lato, dalla 
rottura politica con l’hegelismo e, dall’altro, dallo studio, avvenuto presumibilmen-
te intorno agli anni Cinquanta, della filosofia di Spinoza, attestato dalla presenza 

11	 Ivi, pp. 146-147, tr. it. cit., pp. 125-126.
12	 S. Pippa, Althusser and Contingency, Mimesis International, Milano 2019, passim.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 111

negli archivi di oltre 600 schede di lettura. Tuttavia, non c’è traccia di una diversa 
interpretazione di Spinoza prima degli anni Sessanta: in Montesquieu, la politique 
et l’histoire Spinoza entra in gioco in modo ancora marginale, mentre è nel corso 
su Machiavelli del 1962 – come ha giustamente sottolineato Esteban Dominguez13 
– che troviamo le prime tracce di una lettura originale. In particolare, nel secondo 
paragrafo del terzo capitolo (“I metodi di governo”) dedicato a una “teoria dell’ap-
parenza”, Althusser sottolinea ripetutamente la vicinanza tra la posizione di Machia-
velli e quella di Spinoza.

Così Althusser descrive la posizione di Machiavelli nello stile telegrafico tipico degli 
appunti di preparazione di un corso:

l’azione del Principe, che riposa sulla realtà del rapporto tra il suo fine e i suoi mezzi, 
si esercita in un contesto che è quello dell’opinione degli uomini che governa. Questa opi-
nione è dominata dall’idea della virtù e della bontà morale, dalle qualità etico-religiose. 
[…] non urtare l’apparenza degli uomini. Gli uomini vivono spontaneamente nell’appa-
renza delle virtù morali e religiose. Non urtare.14

Subito insiste sull’affinità teorica Machiavelli-Spinoza:

[…] gli uomini giudicano dagli occhi e non dalle mani… categoria di immaginazione 
molto spinozista (cfr. il modello dell’immagine e dell’immaginazione per i cartesiani: 
la visione [le visuel], la percezione immediata: il sole visto a 200 passi […] apparenza 
spontanea degli uomini legata al presente, all’immediatezza del presente (cfr. anche 
Spinoza). Apparenza di secondo grado: la religione (stesso stile che in Spinoza, ma non 
riflettuto. In Spinoza la religione appare come la riflessione ideologica sull’immagina-
rio spontaneo).15

E conclude:

Il politico è colui che conosce l’essenza di questa apparenza e che tuttavia se ne serve 
senza volerla distruggere. Coscienza non teorizzata dell’esistenza delle ideologie della 
coscienza delle masse (il piccolo numero non conta) – di un rapporto interno organico tra 
l’ideologia e l’essenza della politica – e allo stesso tempo dell’impossibilità del riformare 
questa coscienza ideologica spontanea. Niente riforma dell’intelletto, esattamente come 
in Spinoza. Tutt’altra storia nel XVIII secolo.16

Che la questione dell’immaginazione, nel suo doppio versante epistemologico e 
politico, fosse una via d’accesso privilegiata al pensiero di Spinoza è confermato da 
una conferenza del 1964, Psicoanalisi e psicologia, che Althusser tenne nell’ambito 
del seminario su Lacan del ’63-’6417. Althusser vi costruisce un’alternativa fonda-

13	 E. Dominguez, Althusser, la política y la historia. Lecturas de filosofía antes de Marx, Miño y 
Davila, Buenos Aires 2023, passim.

14	 L. Althusser, Machiavel (1962), in Politique et histoire. De Machiavel à Marx. Cours à l’École 
normale supérieur 1955-1972, éd. par F. Matheron, Seuil, Paris 2006, p. 225.

15	 Ibidem.
16	 Ivi, pp. 225-226.
17	 L. Althusser, Psychanalise et Psycologie, in Psychanalise et sciences humaines. Deux confé-

rences, éd. par O. Corpet et F. Matheron, Le livre de poche, Paris 1996, pp. 73-122, tr. it. di L. 
Boni e S. Pippa, Mimesis, Milano 2014. 



112	  Vittorio Morfino

mentale sulla questione dell’immaginazione attraverso Cartesio e Spinoza, un’alter-
nativa che, però, non è visibile sulla superficie della storia del pensiero occidentale, 
proprio perché la confutazione spinoziana di Cartesio “è scomparsa dalla storia, […] 
è stata letteralmente sommersa dallo sviluppo della problematica ulteriore, e […] 
forse [non è] ancora risorta se non in una forma obliqua e allusiva”18. Il fondamento 
della psicologia dipende in Cartesio dalla possibilità dell’Io di non essere quello 
spazio di trasparenza che “lo costituisce come soggetto di verità, come soggetto di 
oggettività”19. In altre parole, le funzioni fondamentali del soggetto psicologico si 
determinano negativamente rispetto al soggetto della verità e dell’oggettività: “la 
memoria, l’attenzione, la precipitazione, la prevenzione, l’immaginazione, il sen-
timento, tutte categorie per le quali Descartes pensa la patologia possibile che è 
l’inverso della normalità del soggetto d’oggettività”20. In questo senso, secondo Al-
thusser, Le passioni dell’anima sono un trattato di “patologia teorica”, della “gnose-
opatologia” in cui il “soggetto psicologico diventa il luogo in cui si gioca il rapporto 
tra soggetto di verità e soggetto d’errore”21, che fa perno sulla coppia concettuale 
attenzione/libertà. Ma cosa succede a questo soggetto psicologico in Spinoza, una 
volta abbandonato il soggetto dell’oggettività?

La questione – scrive Althusser – sarebbe di sapere se lo statuto del soggetto delle 
passioni dell’anima in Descartes, che è definito come la possibilità di alternativa tra 
l’errore e la verità, e che è dunque pensato a partire dal soggetto d’oggettività, non si 
trovi profondamente modificato in Spinoza a partire giustamente dalla soppressione 
del soggetto d’oggettività, e se il Trattato delle passioni dell’anima, invece di aprire su 
una psicologia, cioè su una patologia del soggetto d’oggettività, non apra in Spinoza su 
quella che potremmo chiamare una teoria dell’immaginario: intendendo per immagi-
nario non, come in Descartes, una categoria psicologica, ma la categoria attraverso la 
quale un mondo è pensato.22

L’immaginario, in altre parole, 

non sarebbe più in Spinoza una funzione psicologica, ma sarebbe quasi, nel senso hege-
liano del termine, un elemento, vale a dire una totalità nella quale si inseriscono le funzio-
ni psicologiche e a partire dalla quale queste ultime si costituiscono.23 

Si tratta “di un vero e proprio rovesciamento della problematica del soggetto psicolo-
gico, di una confutazione della problematica del soggetto psicologico”24, confutazione, 
come detto, cancellata dalla superfice della storia.

È interessante notare che questa vera e propria rottura con l’immagine di Spinoza 
nella tradizione hegeliana avviene in Althusser sul concetto di immaginazione, frainteso 
da Hegel (vedi Glauben und Wissen), e sulla dimensione della politica del pensiero spi-
noziano essenzialmente ignorata dall’interpretazione hegeliana.

18	 L. Althusser, Psychanalise et Psycologie, cit., p. 115, tr. it. cit., p. 87.
19	 Ivi, p. 112, tr. it. cit., p. 86.
20	 Ibidem.
21	 Ivi, p. 113, tr. it. cit., p. 86.
22	 Ivi, pp. 113-114, tr. it. cit., pp. 86-87
23	 Ivi, p. 114, tr. it. cit., p. 87.
24	 Ibidem.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 113

Hegel o Spinoza o dell’alternativa tra storicismo e strutturalismo

Sia il corso su Machiavelli che il seminario sulla psicologia e la psicoanalisi rimango-
no confinati tra le mura dell’École Normale. Il primo riferimento pubblico significativo a 
Spinoza si trova in Pour Marx, nell’articolo Sur le jeune Marx (pubblicato come articolo 
in “La Pensée”, mars-avril 1961). Si tratta di una nota a piè di pagina, ma estremamente 
importante. La questione è posta proprio in termini di alternativa tra due diverse gene-
alogie del pensiero di Marx, sulla questione, centrale per Althusser, della rottura e del 
cambiamento di terreno:

Perché il termine di superamento in senso hegeliano abbia un senso, non basta sostitu-
ire ad esso il concetto di negazione-che-contiene in-se-stessa-il-termine-negato, in modo 
che risalti la rottura nella conservazione, giacché questa rottura nella conservazione sup-
pone una continuità sostanziale del processo, che nella dialettica hegeliana si traduce nel 
passaggio dall’in sé al per sé, indi all’in sé e per sé, ecc… Ora, quello che si discute qui è 
proprio questa continuità sostanziale di un processo che contiene in germe, nel suo stesso 
seno, il proprio futuro. Il superamento hegeliano presuppone che la forma ulteriore del 
processo sia la “verità” della forma anteriore. Invece la posizione di Marx, tutta la sua 
critica dell’ideologia, implica che, nel suo stesso significato, la scienza (che insegna la 
verità) si ponga come rottura con l’ideologia, si stabilisca su un altro terreno, si costitu-
isca muovendo da nuove domande e ponga a proposito della realtà domande diverse da 
quelle dell’ideologia o, il che fa lo stesso, definisca il suo oggetto in un altro modo. Così 
la scienza non può, a nessun titolo, essere considerata, hegelianamente, come la verità 
dell’ideologia. Se sotto questo aspetto si vuole trovare a Marx un ascendente filosofico, 
bisogna guardare, più che a Hegel, a Spinoza. Tra il primo genere di conoscenza e il se-
condo, Spinoza stabiliva un rapporto che nella sua immediatezza (se si fa astrazione dalla 
totalità in Dio) supponeva appunto una discontinuità radicale. Benché il secondo genere 
permetta l’intelligibilità del primo, non è la sua verità.25

Questa presa di distanza sulla questione decisiva della rottura scienza-ideologia ha 
un impatto decisivo anche sulla questione del rapporto Hegel-Marx per quanto riguar-
da la teoria della storia e della società. In particolare, nell’articolo Contraddizione e 
surdeterminazione (Note per una ricerca), che tratta dell’antitesi contraddizione sem-
plice – contraddizione surdeterminata, Hegel e Marx occupano i due poli dell’antitesi. 
Al centro dell’articolo ci sono la questione dell’inversione di Hegel e quella del peso di 
questa metafora. Analizzando il poscritto alla seconda edizione del Capitale, Althusser 
mostra come 

l’espressione metaforica dell’“inversione” della dialettica pone non tanto il problema del-
la natura degli oggetti a cui applicare lo stesso metodo (il mondo dell’idea in Hegel – il 
mondo reale in Marx), ma proprio il problema della natura della dialettica in sé, cioè il 
problema delle sue strutture specifiche.26 

Queste differenze di struttura tra la dialettica hegeliana e quella marxista hanno le loro 
radici, secondo Althusser, in una diversa teoria del tempo. 

25	 L. Althusser, Sur le jeune Marx, in Pour Marx, PUF, Paris 19963, p. 75, tr. it. di F. Madonia, Edi-
tori Riuniti, Roma 1967, p. 60.

26	 L. Althusser, Contradiction et surdétermination, in Pour Marx, cit., p. 91, tr. it. cit., p. 74.



114	  Vittorio Morfino

Ora, per costruire questa antitesi Hegel-Marx letta alla luce della semplice antite-
si contraddizione semplice – sovradeterminazione, Althusser ricorre in particolare allo 
Hegel della Fenomenologia dello spirito e delle Lezioni di filosofia della storia. Nella 
Fenomenologia 

il passato non è mai altro che l’essenza interna (l’in sé) del futuro che racchiude […] que-
sta presenza del passato, è la presenza a sé della coscienza e non una vera determinazione 
ad essa esterna. Cerchio di cerchi, la coscienza non ha che un unico centro e solo esso 
la determina.27 

Nella Filosofia della storia 

ogni società storica è costituita da un’infinità di determinazioni concrete, dalle leggi po-
litiche alla religione, passando via via attraverso le usanze, i costumi, i regimi finanziari, 
commerciali, economici, il sistema educativo, le arti, la filosofia […] eppure nessuna di 
queste determinazioni è, nella sua essenza, esterna alle altre non solo perché tutte insieme 
costituiscono una totalità organica originale, ma anche e soprattutto perché questa totalità 
si riflette in un principio interno unico, che è la verità di tutte queste determinazione 
concrete.28 

Althusser porta l’esempio di Roma in cui “tutta la sua storia gigantesca, le sue isti-
tuzioni, crisi e imprese, altro non sono che la manifestazione e poi la distruzione, nel 
tempo, del principio interno della personalità giuridica astratta”29.

Il principio nella Fenomenologia e la coscienza dello spirito oggettivo nella filosofia 
della storia definiscono la qualità uniforme della temporalità di un’epoca rispetto a cui 
“il passato non è mai opaco e neppure è un ostacolo”, ma è “sempre digeribile, perché di-
gerito in anticipo”30. “Roma” – scrive Althusser – “può ben regnare su un mondo impre-
gnato di Grecia […]. Essendo [la Grecia] già Roma senza saperlo quando si ostinava a 
morire per dischiudere il suo avvenire romano, non è mai d’intralcio a Roma in Roma”31. 
Il passato sopravvive, nell’uniformità temporale di un’epoca, in forma di ricordo, che è 
sì l’inverso dell’anticipazione, ma in questo quadro concettuale in fondo la stessa cosa. 
Per Marx, invece, “il passato è tutt’altro che un’ombra, sia pure ‘oggettiva’: è invece una 
realtà strutturata terribilmente positiva e attiva come lo sono, per il miserabile operaio di 
cui parla Marx, il freddo, la fame e la notte”32. Passato come realtà strutturata: espressio-
ne che allude alla teoria della totalità sociale come complessità sempre data nel saggio 
sulla dialettica materialista a cui si oppone la totalità hegeliana come “puro e semplice 
sviluppo di un’unica essenza o sostanza, originale e semplice”33.

Ma che dire di Spinoza? Entra in scena in Leggere il Capitale. Sia in Du Capital à 
la philosophie de Marx che in L’objet du Capital Althusser riserva a Spinoza un posto 
molto speciale nella storia del pensiero: nel primo testo afferma che Spinoza

27	 Ivi, p. 101, tr. it. cit., p. 83.
28	 Ibidem.
29	 Ibidem.
30	 Ivi, p. 115, tr. it. cit., p. 95.
31	 Ibidem.
32	 Ivi, p. 115, tr. it. cit., p. 96.
33	 L. Althusser, Sur la dialectique matérialiste (De l’inégalité des origines), in Pour Marx, cit., p. 

208, tr. it. cit., p. 179.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 115

fu il primo al mondo a proporre allo stesso tempo una teoria della storia e una filosofia 
dell’opacità dell’immediato […] scoprendo che la storia degli uomini che sta nei libri non 
è tuttavia un testo scritto nelle pagine di un libro, scoprendo che la verità della storia non 
può essere letta nel suo discorso manifesto, perché il testo della storia non è un testo in 
cui parla una voce (il Logos), ma la traccia inaudibile e illeggibile [l’inaudible et illisible 
notation] degli effetti di una struttura di strutture.34

Nel secondo ci dice che

la filosofia di Spinoza introduce una rivoluzione teorica senza precedenti nella storia della 
filosofia e, probabilmente, la più grande rivoluzione filosofica di ogni tempo, al punto 
che possiamo considerare Spinoza, dal punto di vista filosofico, l’unico antenato diretto 
di Marx.35

Ma veniamo al nocciolo della questione teorica. In Du Capital à la philosophie de 
Marx Spinoza viene utilizzato per marcare la differenza dell’epistemologia marxista, da 
un lato, dall’empirismo e, dall’altro, dall’idealismo. Il punto centrale è la distinzione tra 
oggetto reale e oggetto della conoscenza:

Di qui entriamo sulla via che nella storia ci è stata aperta, direi quasi a nostra insaputa, 
perché non l’abbiamo veramente meditata, da due filosofi: Spinoza e Marx. Spinoza, con-
tro ciò che bisogna chiamare l’empirismo dogmatico latente dell’idealismo cartesiano, ci 
ha avvertito che l’oggetto della conoscenza, o essenza, era in sé assolutamente distinto e 
differente dall’oggetto reale, poiché, per riprendere le sue celebri parole, non si devono 
confondere i due oggetti: l’idea di cerchio, che è l’oggetto della conoscenza, con il cer-
chio, che è l’oggetto reale. Marx, nel terzo capitolo dell’Introduzione del ’57, ha ripreso 
questa distinzione con tutta la forza possibile.36

Con la forza di questa famosa distinzione spinoziana che si trova nel Tractatus de 
intellectus emendatione, a cui ne aggiunge un’altra del tutto inventata (“il concetto di 
cane non abbaia”37), Althusser dichiara che la famosa questione del rapporto tra l’ordine 
logico e l’ordine storico delle categorie del Capitale, è un non problema, o, meglio, un 
problema immaginario.

Ne L’objet du Capital, invece, Spinoza interviene per definire quella che Althusser 
chiama “l’immensa rivoluzione teorica di Marx”, per risolvere il problema teorico 
fondamentale presente allo stato pratico nel Capitale, che Althusser enuncia in questi 
termini:

per mezzo di quale concetto o di quale insieme di concetti si può pensare la determi-
nazione degli elementi di una struttura e i rapporti strutturali esistenti tra questi elementi 
e tutti gli effetti di questi rapporti per l’efficacia di questa struttura? E, a fortiori, per 
mezzo di quale concetto o di quale insieme di concetti si può pensare la determinazione 

34	 L. Althusser, Du Capital à la philosophie de Marx, in Id. et al., Lire le Capital, PUF, Paris 19964, 
p. 8, Mimesis, Milano 2006, p. 20.

35	 L. Althusser, L’objet du Capital, in Id. et al., Lire le Capital, cit., p. 288, tr. it. cit., p. 189.
36	 L. Althusser, Du Capital à la philosophie de Marx, cit., p. 40, tr. it. cit., p. 39.
37	 In L’objet du Capital Althusser scrive: “il concetto di storia non può essere empirico, ossia storico 

nel senso volgare, più di quanto, come diceva già Spinoza, il concetto di cane possa abbaiare” (L. 
Althusser, L’objet du Capital, cit., p. 292, tr. it. cit., p. 191).



116	  Vittorio Morfino

di una struttura subordinata da una struttura dominante? Detto altrimenti, come definire 
il concetto di una causalità strutturale?38

La filosofia moderna offriva, secondo Althusser, due modelli per pensare questa ef-
ficacia: quello meccanicistico cartesiano, modello di efficacia transitiva e analitica (che 
tuttavia non giungeva, se non con grande difficoltà, a pensare l’efficacia di un tutto sui 
suoi elementi), e quello espressivo leibniziano, che domina la filosofia di Hegel attraver-
so la sintassi della pars totalis. È a questo punto che Althusser evoca Spinoza:

Il solo teorico che abbia avuto l’audacia inaudita di porre questo problema e di ab-
bozzare una prima soluzione è Spinoza. Ma la storia lo aveva, lo sappiamo, sepolto nelle 
profondità della notte [enseveli sous des épaisseurs de nuit]. È soltanto attraverso Marx, 
che tuttavia lo conosceva male, che cominciamo a malapena a intravedere i tratti di questo 
volto calpestato.39

Naturalmente, al centro della scena teorica c’è il concetto di causalità strutturale/im-
manente secondo il modello per cui 

gli effetti non [sono] esterni alla struttura né [sono] un oggetto o un elemento, uno spa-
zio preesistente sui quali la struttura imprimerebbe il suo marchio: al contrario, […] la 
struttura [è] immanente ai suoi effetti, causa immanente ai suoi effetti nel senso spinozista 
del termine, […] tutta l’esistenza della struttura consiste nei suoi effetti, in breve […] 
la struttura che è solo una combinazione specifica dei propri elementi non [è] nulla al di 
fuori dei suoi effetti.40

È proprio l’attribuzione a Marx di questa teoria spinoziana della causalità che permette 
ad Althusser di tracciare una linea di demarcazione tra la teoria hegeliana della temporalità 
e quella marxiana. La questione è affrontata esplicitamente nel capitolo forse più famoso 
di Leggere il Capitale, l’“Abbozzo di una teoria del tempo storico”, in cui Hegel viene 
utilizzato come “controesempio rilevante” per mostrare, per differenza, la novità marxiana. 
Anche in questo caso, dietro la maschera di Hegel si nasconde una parte della produzione 
teorica dello stesso Marx, come Althusser stesso scriverà apertamente nel capitolo succes-
sivo, “Il marxismo non è uno storicismo”, dove costruirà una forma-limite dello storicismo 
marxista proprio a partire da alcuni passaggi dell’Introduzione del ’57 e del Capitale. 

Ma torniamo a Hegel, nella cui filosofia della storia è all’opera una concezione del 
tempo contrassegnata da due caratteristiche fondamentali:

1.	 la continuità omogenea del tempo;
2.	 la contemporaneità o categoria del presente storico.
Queste due caratteristiche non sono altro che le due coordinate dell’idea, successione 

e simultaneità, nel suo darsi sensibile. Delle due quella di gran lunga più importante è, 
secondo Althusser, la seconda, quella in cui “si manifesta il pensiero più profondo di 
Hegel”41. Infatti, la categoria di contemporaneità dice precisamente qual è la struttura 
dell’esistenza storica della totalità sociale: 

38	 L. Althusser, L’objet du Capital, cit., p. 401, tr. it. cit., p. 256.
39	 Ivi, p. 403, tr. it. cit., p. 257.
40	 Ivi, p. 405, tr. it. cit., p. 258.
41	 Ivi, pp. 276-277, tr. it. cit., pp. 100-101.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 117

La struttura dell’esistenza storica è tale che tutti gli elementi della totalità coesistono 
sempre nello stesso tempo, nello stesso presente, e sono dunque contemporanei gli uni 
agli altri nello stesso presente. Ciò vuol dire che la struttura dell’esistenza storica della 
totalità sociale hegeliana permette ciò che io propongo di chiamare una “sezione di essen-
za” [coupe d’essence], cioè l’operazione intellettuale con la quale si opera una sezione 
verticale [coupure verticale] in un momento qualunque del tempo storico, una sezione del 
presente tale che tutti gli elementi della totalità rivelati da questa sezione siano tra loro in 
un rapporto immediato che esprime immediatamente la loro essenza interna.42

Althusser ritiene che sia la natura specifica di questa totalità a permettere la sezione 
d’essenza, la sua natura spirituale, che fa sì che ogni parte sia pars totalis in senso leibni-
ziano. La continuità del tempo si fonda precisamente sul succedersi continuo di questi 
orizzonti contemporanei, la cui unità è garantita dall’omnipervasività del concetto. Da 
qui il duplice senso del momento dello sviluppo dell’idea in Hegel:

1.	 momento come momento dello sviluppo che deve ricevere una periodizzazione;
2.	 momento come momento del tempo, come presente.
Questo, dunque, lo sfondo della celebre affermazione hegeliana della Filosofia del 

diritto secondo cui né una filosofia né un individuo possono saltare al di là del proprio 
tempo. Il presente è, per Hegel, l’orizzonte assoluto di ogni conoscenza, perché ogni 
conoscenza non è altro che l’esistenza, nella conoscenza, del principio interiore del tut-
to. In questo orizzonte una conoscenza del futuro è impossibile ed è, dunque, altrettanto 
impossibile una scienza della politica in quanto “sapere riguardante gli effetti futuri dei 
fenomeni presenti”43: gli individui Weltgeschichtliche (cosmico-storici) non conoscono, 
infatti, il futuro, ma lo “indovinano come presentimento”44.

Si tratta allora, secondo Althusser, di pensare in modo diverso da Hegel, la cui teoria 
“è tratta dall’empirismo più comune, dalla falsa evidenza della pratica quotidiana, che 
troviamo nella sua forma ingenua tra la maggior parte degli storici (almeno in tutti quelli 
conosciuti da Hegel)”45, la temporalità del tutto-complesso sempre-già-dato presente nel 
pensiero di Marx: si tratta di una temporalità plurale, che permette di dare a ogni livello 
una temporalità propria e relativamente autonoma – relativamente autonoma perché arti-
colata nell’insieme sociale e determinata, in ultima analisi, dal livello della produzione. 
Una formazione sociale è, quindi, un intreccio di tempi diversi di cui è necessario pen-
sare lo scarto e la torsione prodotti dall’articolazione dei diversi livelli della struttura. 

Se nella costruzione di questo abbozzo di teoria della temporalità Hegel costituisce 
il termine polemico, Spinoza sembra del tutto assente, se non per una frase enigmatica 
che in qualche modo chiude il capitolo. Infatti, dopo aver criticato la coppia concettuale 
strutturalista sincronico/diacronico, Althusser sembra voler salvare un senso del termine 
sincronico: il sincronico non come temporalità dell’oggetto reale, ma come presenza 
temporale dell’oggetto di conoscenza. E aggiunge: “Il sincronico è l’eternità in senso 
spinoziano [Le synchronique, c’est l’éternité au sens spinoziste]”46. Ovviamente, questa 
affermazione perentoria ed enigmatica presuppone una presa di distanza dalla lettura 
classica dell’eternità spinozista come simultaneità assoluta, absolute Zugleich, per dirla 

42	 Ibidem. 
43	 Ivi, p. 278, tr. it. cit., p. 102.
44	 Ibidem.
45	 Ibidem.
46	 Ibidem.



118	  Vittorio Morfino

nei termini hegeliani di Glauben und Wissen. Non è la conflagrazione di tutti i tempi in 
un istante eterno, ma, piuttosto, la conoscenza delle “relazioni specifiche esistenti tra i 
diversi elementi e strutture della struttura del tutto, delle relazioni di dipendenza e di 
articolazione che ne fanno un tutto organico, un sistema”47.

Una nuova immagine di Hegel

Tre anni dopo, nel 1968, Althusser ritorna sulla sua lettura di Hegel in occasione di 
un intervento al seminario di Jean Hyppolite. Naturalmente il gesto di Althusser deve 
essere letto nel contesto delle accuse rivolte a Leggere il Capitale di “strutturalismo” e 
“teoreticismo”. Althusser ritorna sul rapporto Hegel-Marx, individuando il concetto fon-
damentale che Marx ha ereditato dal suo maestro: il concetto di processo. Riassumendo 
i risultati di Per Marx e Leggere il Capitale Althusser scrive:

Essenzialmente, in Marx abbiamo trovato:
- una concezione non hegeliana della storia;
- una concezione non hegeliana della struttura sociale (tutta strutturata a dominante);
- una concezione non hegeliana della dialettica.48

E aggiunge:

Tutto ciò che noi abbiamo pubblicato su Hegel lascia in effetti a lato il retaggio positivo 
di cui Marx è, per sua stessa confessione, debitore ad Hegel. Marx ha trasformato la dia-
lettica hegeliana ma deve a Hegel questo regalo fondamentale: l’idea della dialettica.49

La prima mossa proposta da Althusser è una rivalutazione della critica feuerbachiana 
di Hegel di cui “Marx è stato a lungo prigioniero”50. Nel caso di Feuerbach si può parlare 
di un rovesciamento (renversement) di Hegel, ma un rovesciamento che costituisce una 
“regressione teorica”51. 

Seguendo sostanzialmente un percorso classico, Althusser afferma che ciò che Feuer-
bach perde irrimediabilmente rispetto al pensiero hegeliano è il fatto che in lui è assente 
una teoria della storia, “e soprattutto” – aggiunge Althusser – “non c’è traccia di questa 
teoria della storia che dobbiamo ad Hegel, come processo dialettico di produzione di 
forme”52. Althusser, pur sottolineando il carattere teleologico che il processo ha in He-
gel, ritiene che Marx sia in debito con Hegel proprio per “questa categoria filosofica 
decisiva”53. Fin qui siamo su un terreno familiare. Ma Althusser va oltre: “[Marx] deve 
a [Hegel] ancora di più, ciò che Feuerbach non ha nemmeno sospettato. Gli deve il con-
cetto di processo senza soggetto”54.

47	 Ibidem.
48	 L. Althusser, Sur Hegel et Marx, in Lénine et la philosophie, Maspero, Paris 1968, p. 59, tr. it. di 

F. Madonia, Jaca Book, Milano1969, p. 60. 
49	 Ivi, p. 60, tr. it. cit., p. 61.
50	 Ivi, p. 65, tr. it. cit., p. 66.
51	 Ibidem.
52	 Ivi, p. 66, tr. it. cit., p. 67.
53	 Ivi, p. 67, tr. it. cit., p. 68.
54	 Ibidem.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 119

In questo senso, Althusser prende posizione contro una lettura alla Kojève di Hegel 
come concezione antropologica della storia: la storia è sì un processo di alienazione, 
ma il cui soggetto non è l’uomo. Il processo di alienazione non si limita in Hegel alla 
storia umana, rispetto alla quale il processo è sempre già iniziato, poiché “la Sto-
ria stessa non è altro che l’alienazione della Natura, a sua volta, alienazione della 
Logica”55. Naturalmente, aggiunge Althusser, c’è un soggetto in questo processo di 
alienazione senza soggetto ed è “la stessa teleologia del processo, è l’Idea nel processo 
di auto-alienazione che la costituisce come Idea”56. In altre parole, “il solo soggetto 
del processo di alienazione, è il processo stesso nella sua teleologia”57. L’inizio della 
Logica, la prima triade, costituisce proprio il momento chiave per la comprensione del 
pensiero hegeliano: 

L’origine, indispensabile alla natura teleologica del processo (poiché essa non è che il 
riflesso del suo Fine), deve essere negata nel momento stesso in cui è affermata, perché 
il processo di alienazione sia un processo senza soggetto […]. L’inizio della Logica è la 
teoria della natura non originaria dell’origine. La Logica di Hegel è l’Origine affermata-
negata: prima forma di un concetto che Derrida ha introdotto nella sua riflessione filoso-
fica, la barratura.58

La presa di distanza dallo strutturalismo o di Spinoza come ripetizione anticipata di Hegel

In un testo del 1972 (pubblicato nel 1974), Elementi di autocritica, Althusser ritorna 
sui due capolavori del ’65, Per Marx e Leggere il Capitale, in maniera critica, indi-
viduandovi una deviazione teoreticista59. Respinge, tuttavia, l’accusa, rivoltagli da più 
parti, di strutturalismo con parole giustamente celebri:

Se non siamo stati strutturalisti possiamo, adesso, confessare perché: perché siamo 
sembrati esserlo, ma non lo siamo stati, perché dunque è nato questo singolare malinteso, 
da cui sono stati tratti interi libri. Siamo stati colpevoli di una passione ben altrimenti 
forte e compromettente: siamo stati spinoziani. Beninteso a nostro modo, che non è stato 
certo quello di Brunschvicg! Abbiamo infatti riferito all’autore del Trattato teologico-po-
litico e dell’Etica tesi che egli non avrebbe certo mai confessato, benché le autorizzasse. 
Ma essere spinoziano eretico fa quasi parte dello spinozismo, se è vero che lo spinozismo 
è una delle più grandi lezioni di eresia della storia. In ogni modo, salvo rare eccezioni, 
i nostri santi critici penetrati dalla loro convinzione e rosicchiati dalla moda, non l’han-
no sospettato. La facilità li ha condannati: era così semplice fare il coro e gridare allo 
strutturalismo! Lo strutturalismo accorcia le strade e, poiché non si trova in nessun libro, 
ciascuno può chiacchierarne. Ma Spinoza bisogna leggerlo, e sapere che esiste, che esiste 
ancor oggi. Per riconoscerlo bisogna conoscerlo almeno un po’.60

55	 Ivi, p. 67, tr. it. cit., p. 68. 
56	 Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 69.
57	 Ibidem.
58	 Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 70. 
59	 Si tratta di un’autocritica già accennata nella Prefazione alla seconda edizione di Lire le Capital 

del 1968.
60	 L. Althusser, Éléments d’autocritique, in Solitude de Machiavel, PUF, Paris 1998, pp. 181-182, tr. 

it. di N. Mazzini, Feltrinelli, Milano 1975, pp. 27-28.



120	  Vittorio Morfino

Sulle ragioni del suo spinozismo, del suo détour attraverso Spinoza, Althusser afferma 
che l’obiettivo era quello di vedere più chiaramente in Marx, nel materialismo di Marx e 
nel détour di Marx verso Hegel. E aggiunge:

abbiamo fatto una deviazione attraverso Spinoza per migliorare la nostra compren-
sione della filosofia di Marx. Per essere precisi: poiché il materialismo di Marx ci ha 
costretto a riflettere sul significato della necessaria deviazione attraverso Hegel, ab-
biamo fatto la deviazione attraverso Spinoza per chiarire la nostra comprensione della 
deviazione di Marx attraverso Hegel. Una deviazione, dunque, ma rispetto a un’altra 
deviazione. La posta in gioco era di enorme importanza: capire meglio come e a quali 
condizioni una dialettica mutuata dai capitoli “più speculativi” della Grande Logica 
dell’Idealismo Assoluto (mutuata a condizione di una “inversione” e di una “demisti-
ficazione”, anch’esse da comprendere) possa essere materialista e critica. Ora, questo 
sorprendente ed enigmatico gioco di manovre tra idealismo e materialismo si era già 
svolto una volta nella storia, in altre forme (con le quali Hegel si identificava tipica-
mente) due secoli prima, in condizioni sorprendenti: come poteva essere materialista e 
critica questa filosofia di Spinoza – una filosofia terrificante per il suo tempo, che ini-
ziava “non con lo spirito, non con il mondo, ma con Dio”, e non ha mai deviato dal suo 
percorso, qualunque forma o aspetto di idealismo e “dogmatismo” potesse assumere? 
Nella ripetizione anticipata di Hegel proposta da Spinoza abbiamo cercato e creduto 
discernere a quali condizioni una filosofia poteva, nei suoi proclami e nel suo silenzio, a 
dispetto della sua forma: al contrario, proprio per la sua forma, cioè attraverso il dispo-
sitivo teorico delle sue tesi, in breve attraverso le sue posizioni, produrre degli effetti 
atti a servire il materialismo.61

L’espressione “ripetizione anticipata” è estremamente interessante: significa che solo 
dopo e attraverso Hegel è possibile cogliere la portata teorica della ripetizione spino-
ziana, nachträglich, e, tuttavia, senza la mistificazione dialettica del Fine. E questo vale 
tanto per il processo reale quanto per il processo di conoscenza. Per quanto riguarda il 
primo, egli scrive:

Parlavo di Hegel e della Grande Logica. Hegel comincia proprio dalla Logica, “Dio 
prima della creazione del mondo”. Ma dato che la Logica s’aliena nella Natura, che s’a-
liena nello Spirito, che si realizza nella Logica, è un circolo che gira su se stesso all’infi-
nito senza cominciamento. Le prime parole dell’inizio della Logica lo dicono: l’Essere 
è il Niente. Il cominciamento posto è negato: non c’è cominciamento, dunque non 
c’è Origine. Spinoza, lui, comincia da Dio, ma è per negarlo come Essere (Soggetto) 
nell’universalità della sua sola potenza infinita (Deus=Natura). Con ciò Spinoza, come 
Hegel, rifiuta ogni tesi d’Origine, di Trascendenza, di sdoppiamento dei piani dell’es-
sere [Arrière-Monde], foss’anche mascherata nell’interiorità assoluta dell’Essenza. Ma 
con questa differenza (poiché la negazione spinozista non è la negazione hegeliana) 
che nel vuoto dell’Essere hegeliano, viene meditato, attraverso la negazione della ne-
gazione, un Telos (Telos=Fine), che giunge nella storia ai suoi Fini: quelli dello Spirito, 
soggettivo, oggettivo, assoluto, Presenza assoluta nella trasparenza. Mentre il fatto di 
aver “cominciato da Dio” (e non dall’Essere vuoto) protegge Spinoza da ogni fine, che 
anche quando “si apre la strada” nell’immanenza, è ancora figura e tesi di Trascenden-
za. Il détour attraverso Spinoza ci faceva scoprire una radicalità che manca a Hegel.62

61	 Ivi, pp. 183-184, tr. it. cit., pp. 29-30.
62	 Ivi, p.184, tr.it. cit., p. 30. 



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 121

È proprio a questa radicalità che Althusser attinge per pensare il modello di causalità 
del Capitale, facendo riferimento a Spinoza come “primo e quasi unico testimone” di 
una causalità capace di rendere conto “dell’efficacia del Tutto sulle parti, e dell’azione 
delle parti nel Tutto – un Tutto senza chiusura”63.

Per quanto riguarda il processo di conoscenza, Althusser evoca la famosa frase del Trat-
tato sull’emendazione dell’intelletto, “Habemus enim ideam veram”, attribuendo grande 
importanza a quell’enim su cui poggia l’intera frase, che significa rifiuto del criterio:

che il criterio sia esterno (l’adeguamento dell’intelletto e della cosa, come nella tradi-
zione aristotelica), o interno (l’evidenza cartesiana), in ogni caso il criterio è da rifiutare: 
esso è infatti la figura di una giurisdizione o di un Giudice che deve autenticare e garantire 
la validità del vero. E con lo stesso movimento Spinoza scarta la tentazione della Verità: 
da buon nominalista […] Spinoza parla del vero. Di fatto, la Verità e la Giurisdizione 
del Criterio vanno sempre di pari passo, poiché il criterio ha la funzione di autenticare la 
Verità del vero. […] Scartate le istanze (idealiste) di una teoria della conoscenza, Spinoza 
suggeriva allora che “il vero” “si indica da sé” non come Presenza, ma come prodotto, 
nella duplice accezione del termine “prodotto” […] come provandosi [s’avérant] nella 
sua stessa produzione.64

Una ripetizione anticipata di Hegel, ma più radicale:

Anche qui, attraverso la sua differenza, Spinoza ci faceva percepire il difetto di He-
gel. Hegel aveva sì proscritto tutti i criteri di verità pensando il vero come interno al suo 
processo, ma reinstaurava la virtù della Verità come Telos all’interno del processo stesso, 
poiché ogni momento non è che la “verità del” momento che lo precede.65

Tuttavia, nella sua critica al pregiudizio finalistico, che è alla base di ogni ideologia, 
Spinoza, secondo Althusser, si distacca dall’intellettualismo dell’Illuminismo, teorizzan-
do la necessità stessa dell’illusione ideologica incentrata sulla categoria metafisica di 
Soggetto:

È necessario aggiungere che se Spinoza ci impedisce ogni uso del Fine, rende la teoria 
della sua illusione necessaria e quindi fondata? Nell’Appendice al Libro I dell’Etica e 
nel Tractatus teologico-politico troviamo infatti quella che è senza dubbio la prima teoria 
dell’ideologia che sia mai stata pensata, con i suoi tre caratteri: (1) la “realtà” immagina-
ria; (2) l’inversione interna; (3) l’illusione del soggetto.66

L’ideologia non è, quindi, semplice errore o mera ignoranza, poiché Spinoza fonda 
“il sistema di questo immaginario sulla relazione degli uomini con il mondo ‘espressa’ 
dallo stato dei loro corpi”67. Althusser vi vede espresso un vero e proprio materialismo 
dell’immaginario, e questo gli apre la strada a una diversa lettura del primo genere di 
conoscenza non come semplice stadio del sapere, ma come “il mondo materiale degli 
uomini così come lo vivono, quello della loro esistenza concreta e storica”68. 

63	 Ivi, p. 188, tr. it. cit., p. 35.
64	 Ivi, p. 185, tr. it. cit., p. 31.
65	 Ivi, p. 186. tr. it. cit., pp. 137-138.
66	 Ivi, p. 184, tr. it. cit., p. 29
67	 Ivi, p. 185, tr. it. cit., p. 31.
68	 Ibidem.



122	  Vittorio Morfino

A conclusione del paragrafo su Spinoza negli Elementi di autocritica, Althusser sot-
tolinea il prezzo teorico pagato per questo détour: l’assenza del concetto “che Hegel ha 
dato a Marx”69, il concetto di contraddizione. Althusser scrive:

Un marxista non può ovviamente fare la deviazione per Spinoza senza pagarne le con-
seguenze. Perché l’avventura è pericolosa e, qualunque cosa si faccia, non si può trovare 
in Spinoza ciò che Hegel ha dato a Marx: la contraddizione. Per non prendere che un 
solo esempio, questa “teoria dell’ideologia” e questa interpretazione del “Primo Genere 
di Conoscenza” come mondo concreto e storico di uomini che vivono (nella) materialità 
dell’immaginario mi hanno portato direttamente alla concezione (a cui L’ideologia tede-
sca può dare sostegno): materialità/immaginario/inversione/soggetto: ma vedevo l’ideo-
logia come l’elemento universale dell’esistenza storica: e non andavo più in là. Lasciavo 
così da parte la differenza delle regioni dell’ideologia, e le tendenze di classi antagoniste 
che le attraversano, che le dividono, le raggruppano e le oppongono. L’assenza della 
contraddizione faceva il suo lavoro: non era questione della lotta di classe nell’ideologia. 
Attraverso il varco creato da questa “teoria” dell’ideologia è scivolato il teoreticismo: 
scienza/ideologia.70

Nei due paragrafi di È facile essere marxisti in filosofia?, dedicati rispettivamente 
alla determinazione in ultima istanza e al processo di conoscenza, Althusser ripropone 
la lettura del triangolo Spinoza-Hegel-Marx delle grandi opere degli anni Sessanta, lette 
però attraverso le lenti proposte negli Elementi di autocritica: come è noto, l’articolo è 
una rielaborazione della presentazione del suo percorso teorico fatta presso l’Università 
di Amiens in occasione della soutenance nel giugno 1975.

Hegel e Spinoza nell’ultimo Althusser

Nella seconda metà degli anni Settanta, Althusser non torna più sulle questioni pu-
ramente teoriche legate al rapporto Hegel-Spinoza: è impegnato nella battaglia politica 
contro l’eurocomunismo e nella difesa del concetto di dittatura del proletariato. Negli 
anni Ottanta, dopo l’assassinio della moglie, Althusser scomparve dalla scena pubblica. 
Alcuni dei testi scritti in quegli anni sono stati pubblicati postumi negli anni Novanta e 
nei primi anni Duemila. 

Ne La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro Hegel e Spinoza si con-
trappongono per quanto riguarda il concetto di vuoto, concetto che Althusser pone al 
centro del cosiddetto materialismo aleatorio. In questo scritto il riferimento a Hegel è 
estremamente breve e marginale: l’opera del negativo “è una fausse parole”71, è una 
mistificazione del significato filosofico decisivo del vuoto. Il riferimento a Spinoza, 
invece, è centrale:

Sosterrò la tesi che l’oggetto della filosofia è per Spinoza il vuoto. Tesi paradossale, 
se si considera la mole dei concetti che sono “lavorati” nell’Etica. È sufficiente tuttavia 

69	 Ivi, p. 188, tr. it. cit., p. 140
70	 Ibidem. 
71	 L. Althusser, Le courant souterrain du matérialisme de la rencontre, in Écrits philosophiques e 

politiques, t. I, cit., p. 547, tr. it. di V. Morfino, L. Pinzolo, in Sul materialismo aleatorio, a cura di 
V. Morfino, L. Pinzolo, Mimesis, Milano 20062, p. 45.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 123

sottolineare in che modo egli cominci. Lui stesso riconosce in una lettera: “gli uni comin-
ciano dal mondo, gli altri dallo spirito umano, io invece comincio da Dio”. Gli uni: sono 
da una parte gli scolastici che cominciano dal mondo e dal mondo creato risalgono a Dio. 
Gli altri è riferito, dall’altra parte, a Descartes che comincia dal soggetto pensante e, dal 
cogito, risale al dubito e a Dio. Tutti passano per Dio. Spinoza si risparmia queste devia-
zioni [détours] e s’installa deliberatamente in Dio. Con ciò si può dire che egli investa in 
anticipo la piazzaforte comune, ultima garanzia ed estrema risorsa di tutti i suoi avversari, 
cominciando da questo al di là oltre il quale non c’è nulla e che, quindi, per il fatto di esi-
stere nell’assoluto, senza alcuna relazione, è esso stesso nulla. Dire Spinoza comincia da 
Dio, oppure dal Tutto, o dalla sostanza unica, e lasciar intendere “io comincio da nulla”, 
è in fondo la stessa cosa: che differenza c’è tra Tutto e nulla? posto che nulla esiste fuori 
dal Tutto…72

Questo inizio dal tutto, che è un inizio dal nulla, riduce al nulla non solo Dio e la teoria 
della conoscenza, ma anche la religione e la morale, che Spinoza “distrugge fino ai loro 
fondamenti immaginari”73.

Questo testo è del 1982. Tre anni dopo, nell’unico testo interamente dedicato a Spi-
noza (un estratto da L’avenir dure longtemps), l’opposizione sembra scomparire: Hegel 
e Spinoza sono ripetutamente accostati, se non identificati. Essi hanno in comune il pa-
radosso di essere filosofi dogmatici che producono effetti liberatori. Althusser aggiunge:

l’esposizione sistematica non ha assolutamente nulla di contraddittorio rispetto agli 
effetti filosofici prodotti; al contrario, attraverso il rigore della concatenazione delle sue 
ragioni, essa può non solo incalzare in modo più ravvicinato lo spazio che intende aprire, 
ma rendere la coerenza della sua produzione infinitamente più rigorosa e più sensibile e 
feconda (in senso forte) per la libertà della mente.74

In questo senso, Althusser stabilisce una perfetta simmetria tra il rapporto Cartesio-
Spinoza e Kant-Hegel:

Dovevo poi, seguendo del resto Hegel in questa faccenda, comprendere la ragione 
delle tesi di Spinoza come tesi antitetiche a quelle di Descartes, i cui effetti egli intendeva 
combattere prendendole in contropiede, così come Hegel, nell’esposizione apparente-
mente “dogmatica” della sua filosofia, intendeva combattere gli effetti delle tesi filoso-
fiche di Kant attraverso tesi opposte alle sue, al fine di aprire un nuovo spazio di libertà. 
Feci così un parallelo abbastanza stretto tra Spinoza contro Cartesio e Hegel contro Kant, 
mostrando che in entrambi i casi ciò che era in gioco e per cui si combatteva era una con-
cezione soggettivista trascendentale della “verità” e della conoscenza. Il parallelo è mol-
to lungo: niente più “cogito” in Spinoza (ma solo la proposizione fattuale “homo cogitat”, 
l’uomo pensa), niente più soggetto trascendentale in Hegel ma un soggetto come processo 
(sorvolerò sulla sua teleologia [immanente]). Nessuna teoria della conoscenza (cioè nes-
suna garanzia a priori della verità e dei suoi effetti scientifici, sociali, morali e politici) in 
Spinoza, nessuna teoria della conoscenza nemmeno in Hegel, mentre Cartesio presenta, 
sotto forma di garanzia divina, una teoria della garanzia di tutta la verità, quindi di tutta 
la conoscenza – mentre Kant, da parte sua, produce una teoria giuridica della conoscenza 

72	 Ivi, p. 549, tr. it. cit., p. 48.
73	 Ibidem.
74	 L. Althusser, L’unique tradition matérialiste. I Spinoza, in “Lignes”, 18 janvier 1993, p. 77, tr. it. 

di V. Morfino, L. Pinzolo, in Sul materialismo aleatorio, cit., p. 79. 



124	  Vittorio Morfino

soggetta all’autorità dell’“io penso” del soggetto trascendentale e alle condizioni a priori 
di ogni esperienza possibile. In entrambi i casi, Spinoza ed Hegel arrivarono – e poco 
importava (al contrario importava molto) che la loro dimostrazione fosse rigorosa, quindi 
apparentemente “dogmatica” – a sgomberare la mente dall’illusione della soggettività 
trascende o trascendentale come garanzia o fondamento di ogni possibile significato o 
esperienza di verità.75

Infine, una piena identificazione laddove gli scritti precedenti avevano enfatizzato 
l’opposizione. Tornando alla teoria delle tre generalità, Althusser scrive:

In questo senso, che sarà ripreso da Hegel e Marx, ogni processo di conoscenza 
va dall’astratto al concreto, dalla generalità astratta alla singolarità concreta. Nel mio 
linguaggio avevo chiamato molto rozzamente questo passaggio dalle generalità I alle 
generalità III attraverso le generalità II. Mi sbagliavo sul fatto che la realtà a cui mirava 
la conoscenza [del terzo tipo] fosse quella di una generalità: era invece una singolarità 
universale. Ma ero in linea con Spinoza, insistendo con Marx ed Hegel sulla distinzione 
tra il “concreto reale”, cioè il singolare universale (tutti i “casi” che costituiscono il 
mondo a partire dal primo genere), e il concreto del pensiero, che costituisce la cono-
scenza del terzo genere.76

Conclusioni

Per concludere proporrei una periodizzazione dell’interpretazione del rapporto Hegel-
Spinoza all’interno della produzione teorica althusseriana, periodizzazione che ovvia-
mente implica una schematizzazione e una semplificazione, ma che può essere utile per 
comprendere il significato del riferimento a Spinoza e a Hegel all’interno della strategia 
testuale althusseriana. Comune all’intero percorso è da notare il fatto che, per identificar-
li o per differenziarli, Althusser li pensa insieme.

I periodo: il rapporto Spinoza-Hegel viene pensato attraverso le lenti proposte da He-
gel stesso in prima battuta, e da Kojève in seconda. Se nella lettura althusseriana Hegel è 
pensato attraverso il concetto di vuoto dell’origine come motore del contenuto, Spinoza, 
all’opposto, è colui che, pensando l’origine come “piena”, blocca ogni forma di divenire.

II periodo: in Per Marx e Leggere il Capitale la relazione è pensata come alternativa: 
si tratta di un vero e proprio aut aut sia sul piano dell’epistemologia, sia su quello della 
teoria della storia. L’enjeu è la filosofia di Marx sullo sfondo di un’altra alternativa: sto-
ricismo marxista o strutturalismo marxista.

III periodo: tutto comincia con una nuova interpretazione di Hegel, che in realtà è 
una rielaborazione di alcuni elementi della sua lettura precedente (del I periodo). Que-
sta nuova lettura produce una nuova lettura di Spinoza come “ripetizione anticipata” di 
Hegel, un Hegel senza teleologia, che permette ad Althusser di prendere le distanze da 
un’interpretazione strutturalista di Spinoza che finiva per leggere la causa immanente 
attraverso il concetto quasi leibniziano di combinatoria.

IV periodo: negli scritti degli anni Ottanta Althusser oscilla tra opposizione e identi-
ficazione. Se Hegel non entra nella genealogia del materialismo dell’incontro, anzi, la 
sua concezione del negativo è considerata da Althusser una mistificazione del concetto 

75	 Ivi, pp. 77-78, tr. it. cit., p. 80.
76	 Ivi, p. 84, tr. it. cit., p. 87.



Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser	 125

di vuoto che sta al centro della Corrente sotterranea, tuttavia, soprattutto nell’Unica 
tradizione materialista, è evocato a più riprese per illuminare degli aspetti della filosofia 
di Spinoza, in particolare il senso profondo della sua strategia filosofica.

Infine, per chiudere, un’ultima rapida osservazione, che potrà forse essere ulterior-
mente sviluppata: l’obiezione che Althusser rivolge a Spinoza nella dissertazione ri-
petendo di fatto quella di Kojève, che abbiamo citato per esteso all’inizio dell’articolo 
– il fatto, cioè, che Spinoza non giustifichi/spieghi nel suo sistema la posizione della 
propria filosofia – attraversa tutta l’elaborazione teorica degli anni Settanta. Natural-
mente la risposta hegeliana non poteva soddisfare Althusser. Egli tenta, allora, di ri-
spondere attraverso una teoria della società, una teoria conflittuale della società, che 
include una riflessione sulla specifica posizione occupata dalla teoria nella società: si 
tratta della questione che Althusser sviluppa attraverso l’affermazione della duplice 
iscrizione delle idee nella topica, il cui riferimento teorico fondamentale non è però né 
Hegel né tantomeno Spinoza, bensì Machiavelli.





ARCHIVIO





IL MARXISMO POLITICO  
E LA CRITICA STORICA AL CAPITALISMO.  

UN’INTRODUZIONE TEORICA E METODOLOGICA
Gianmaria Brunazzi*

Introduzione1

Nei dipartimenti di storia italiani, Marx non va (ancora) di moda. È certamente vero 
che, in un momento in cui a livello internazionale il paradigma di classe sta ritrovando 
centralità nelle scienze sociali, gli ambiti accademici aperti ai marxisti nel nostro Paese 
restano generalmente pochi; gli economisti e i filosofi – occorre tuttavia ammettere – 
sono riusciti a conservare vecchi spazi o a ritagliarsene di nuovi, molto meglio di quanto 
non abbiano saputo fare gli storici2.

La fine della storia, celebrata da Fukuyama e dall’Occidente3, alla caduta dell’Unio-
ne Sovietica, ha svuotato per quasi 30 anni di significato l’elaborazione di una critica 
organica al capitalismo come sistema storico-sociale. Se non c’è alternativa al migliore 
dei mondi possibili – TINA, diceva Margaret Thatcher – allora quella storia che per un 
maestro come E.P. Thompson era scienza della totalità4, si riduce ad un contenitore di 
esperienze e curiosità, da cui pescare, a piacimento, vicende atte a illuminare i molteplici 
percorsi verso una modernità ineluttabile5. Certo, nelle storie B6 – quelle delle minoran-
ze, dei popoli colonizzati, delle donne e dei subalterni – si possono trovare spazi di resi-

*1	 Università degli Studi di Milano.
1	 Nell’articolo, tutte le citazioni tratte da opere già tradotte in italiano sono presentate nella nostra 

lingua. Per i testi non disponibili in traduzione, ho mantenuto in originale le espressioni brevi 
che ho ritenuto comunicativamente efficaci, mentre ho personalmente tradotto tutte le altre. In 
sostanza, tutte le traduzioni dei marxisti politici (R. Brenner, E.M. Wood, S. Knafo e B. Teschke, 
C. Post, J.M. Zacarés e J. Evans) e alcune brevi estrapolazioni dai testi di E.P. Thompson e S. Mau 
sono di mia responsabilità.

2	 Ogni anno sono diverse le conferenze tra economisti eterodossi in cui i marxisti organizzano le 
proprie sessioni, così come numerosi sono i convegni o seminari specialistici su temi cari alla 
tradizione filosofica marxista. Purtroppo, a oggi, non esistono spazi equivalenti o altrettanto signi-
ficativi per gli storici materialisti.

3	 F. Fukuyama, La fine della storia e l’ultimo uomo, UTET, Torino 2020.
4	 E.P. Thompson, The Poverty of Theory, Merlin Press, London 1995 (1978), pp. 50-68. La produ-

zione dello storico inglese fu fondamentale in particolare per l’elaborazione teorica di E.M. Wood.
5	 Si veda S. Garroni, Dialettica e differenza, La Città del Sole, Napoli 2006, a proposito della fram-

mentazione – tipicamente postmoderna – dei percorsi conoscitivi.
6	 Il riferimento è alla definizione elaborata da D. Chakrabarty, Provincializzare l’Europa, Meltemi, 

Roma, 2004 (2000).



130	  Gianmaria Brunazzi

stenza e margini di conflittualità per la costruzione di narrazioni progressiste, ma nell’at-
tenzione agli esclusi si cela l’accettazione implicita dell’universo di relazioni presente 
(al netto della contestazione alle particolari forme di violenza di cui, nel suo espandersi, 
può contingentemente essersi servito). Così, mentre nell’astrazione della teoria – econo-
mica o filosofica che sia – si può preservare una critica complessiva a un sistema sociale 
ontologicamente oppressivo, nell’alveo di una storia che cessava di essere campo di bat-
taglia e si riduceva a bottino dei vincitori, è stato impossibile preservare una prospettiva 
complessivamente rivoluzionaria7.

Dalla crisi del 2007-08, tuttavia, e sempre più insistentemente con il crescere delle 
disuguaglianze, l’erosione dei diritti sociali conquistati nel Novecento e il ritorno della 
guerra e dell’estrema destra, in un Occidente in crisi egemonica, una critica strutturale 
del capitalismo e della storia che l’ha generato si è fatta via via più urgente. E, perlomeno 
nel mondo anglosassone, a partire dagli anni Dieci, si sono susseguite a ritmo sempre più 
serrato ricerche storiche motivate da questa esigenza8.

In ambito marxista, una corrente teorica in particolare – anche negli anni del pro-
gressivo allontanamento degli intellettuali dalla classe, dell’abbandono del Socialismo e 
delle prospettive rivoluzionarie, negli anni del postmodernismo e della frammentazione 
delle lotte9 – ha preservato un approccio autenticamente materialista e rivoluzionario alla 
disciplina storica: il Marxismo Politico. È dunque logico che, mentre cresce su scala glo-
bale il bisogno di ripensare la storia del nostro presente e di costruire alternative concrete 
e futuribili a questo sistema sociale, la scuola di R. Brenner ed E.M. Wood attiri grande 
attenzione e interesse10.

7	 Sulle considerazioni qui espresse, si può trovare qualche riferimento in P. Ricoeur e C. Castoria-
dis, Dialogo sulla storia e l’immaginario sociale, a cura di J. Michel, Jaca Book, Milano 2017 
(2016). Sulla storia come preda dei vincitori si vedano W. Benjamin, Tesi di filosofia della storia, 
Mimesis, Milano 2012 (1940) e E.H. Carr, Sei lezioni sulla storia, Einaudi, Torino 2000 (1961).

8	 Si vedano, a titolo d’esempio, L. Panitch, S. Gindin, The Making of Global Capitalism: The Political 
Economy of American Empire, Verso, London 2012; F.L. Pryor, Capitalism Reassessed, Cambridge 
University Press, Cambridge 2010; A. Shaikh, Capitalism: Competition, Conflict, Crises, Oxford 
University Press, New York 2016; P. Mason, Meltdown: The End of the Age of Greed, Verso, London 
2010; A. Malm, Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots of Global Warming, Verso, 
London 2016; J.O. Appleby, The Relentless Revolution: A History of Capitalism, W.W. Norton & 
Company, New York 2010; S. Beckert, Empire of Cotton: A Global History, Alfred A. Knopf, New 
York 2014; H. Heller, The Birth of Capitalism: A Twenty-First-Century Perspective, Fernwood, 
Halifax 2011; J. Kocka, M. van der Linden, Capitalism: The Reemergence of a Historical Concept, 
Bloomsbury, London 2016; L. Neal e J.G. Williamson, The Cambridge History of Capitalism, Cam-
bridge University Press, Cambridge 2014.

9	 Si vedano a questo proposito alcune battaglie politico-teoriche di E.M. Wood. Su tutte vale la 
pena citare E.M. Wood, The Retreat from Class: A New True Socialism, Verso, London 1986 
(Deutscher Memorial Prize nello stesso anno).

10	 È significativo, in questo senso, che due interi fascicoli di “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 
2021, e “Capital & Class” (di prossima uscita) – le due più importanti riviste marxiste internaziona-
li – siano di recente stati dedicati a discutere alcuni tra i problemi teorici più rilevanti sollevati dal 
Marxismo Politico, e che due tra i saggi marxisti più influenti degli ultimi anni – H. Gerstenberger, 
Market and Violence: The Functioning of Capitalism in History, Brill, Leiden 2022 (Deutscher 
Memorial Prize nel 2023) e S. Mau, Mute Compulsion: A Marxist Theory of the Economic Power 
of Capital, Verso, London 2023 – siano stati scritti da due intellettuali molto vicini al Marxismo Po-
litico. Val la pena notare, inoltre, che una rivista come “Historical Materialism” – ai cui giganteschi 
convegni annuali partecipa la maggior parte dei marxisti italiani – ha sempre dedicato grande spazio 
al Marxismo Politico; basti ricordare che il primo numero della rivista, nel 1996, fu aperto da un 
articolo di Ellen Meiksins Wood (più avanti citato), e che due tra i primi special issues, a fine anni 



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 131

In un quadro così caratterizzato, si può ritenere che il ritardo e la distanza con cui 
la critica storico-sociale in Italia segue apaticamente le tendenze d’oltremanica11 siano 
dettati anche dalla completa estraneità della nostra accademia alle problematiche e alle 
questioni sollevate dal Marxismo Politico. 

Considerando che nessuno dei principali contributi di R. Brenner ed E.M. Wood, 
a oggi, è stato tradotto in italiano12, e che poco nulla si conosce nel nostro Paese 
delle innovazioni teoriche e metodologiche che consentono ai loro allievi di inve-
stigare in maniera estremamente originale molteplici filoni della storia economica 
e sociale13, questo primo articolo introduttivo al Marxismo Politico, si premura, 
innanzitutto, di aprire il dibattito marxista nazionale alla storia, al significato e al 
portato di quelle innovazioni. La speranza di chi scrive è che questo paper sia solo 
l’inizio di un percorso di riflessione e discussione capace di incoraggiare, nel nostro 
Paese, un ragionamento complessivo su come si può fare storia oggi materialistica-
mente – mettendo, ovverosia, in discussione l’insieme delle relazioni che dominano 
la nostra realtà. 

L’articolo è così organizzato: nella prima sezione si tratteranno il primo Brenner 
Debate e la questione della transizione al capitalismo, nella seconda sezione, si ap-
profondiranno gli sviluppi teorici introdotti da E.M. Wood, vera intellettuale di riferi-
mento del Marxismo Politico, nella terza sezione, partendo dai contrasti tra Brenner e 
Wood, si offrirà una prima introduzione alle dispute attualmente aperte tra i marxisti 
politici in attività.

1. Il Brenner Debate

1.1 La critica metodologica

Nel 1976 Robert Brenner pubblica, su “Past & Present”, Agrarian Class Structure and 
Economic Development in Pre-Industrial Europe14, un articolo destinato a sollevare, nel 
dibattito storico-economico internazionale, tanta attenzione quante polemiche. 

Nel suo lavoro, l’accademico americano prende di mira, in particolare, due approcci 
alla storia dello sviluppo economico di lungo periodo – uno demografico e uno commer-
ciale – al tempo assai diffusi, e considerati concorrenti. Entrambi i modelli interpretativi, 
come vari altri loro affini, collocano al cuore della loro epistemologia l’azione di for-
ze presuntamente oggettive, assumendo – esplicitamente o implicitamente – l’esistenza 
trans-storica di un meccanismo di domanda e offerta, che regola le risposte delle varie 

Novanta, vennero dedicati a problematiche teoriche sollevate da R. Brenner, “Historical Materiali-
sm”, vol. 4, n. 1, 1998, e “Historical Materialism”, vol. 5, n. 1, 1999.

11	 Attualmente, in Italia, i tentativi di riavvicinare Marx e la ricerca storica sono ancora rari. Un’ec-
cezione meritevole di menzione è rappresentata dall’opera di S. Taccola, Categorie marxiste e sto-
riografia del mondo antico, manifestolibri, Roma 2022, che offre significativi spunti di riflessione 
dal punto di vista metodologico.

12	 Fortunatamente è prevista in prossima uscita, con la collana Filorosso di PGreco, la prima edi-
zione italiana di E.M. Wood, Democracy Against Capitalism: Renewing Historical Materialism, 
Verso, London 2003 (1995).

13	 Si veda la sezione 3.2 infra.
14	 R. Brenner, Agrarian Class Structure and Economic Development in Pre-Industrial Europe, in 

“Past & Present”, n. 70, 1976, pp. 30-75.



132	  Gianmaria Brunazzi

società agrarie agli impulsi, agli shock e alle opportunità15.
La critica di Brenner ai professionisti della disciplina è trasversale, ma rivolta in par-

ticolar modo agli storici marxisti, come sarà più chiaro un anno dopo, quando su “New 
Left Review” uscirà anche il suo attacco a quello che sceglie di definire Neo-Smithian 
Marxism16. I colleghi marxisti associano una connotazione valoriale negativa a certe 
forme dello sviluppo, prestano attenzione alle pratiche di sfruttamento e oppressione che 
questo porta con sé, disvelano la violenza inerente alle relazioni che produce, ma non 
contestano la direzione del processo storico, e ammettono una certa coerenza nel suo 
svolgersi17. 

Gli approcci neomalthusiani di storici quali Bowden, o Le Roy Ladurie che simil-
mente a Postan e Habakkuk sostengono che “i movimenti di lungo periodo dei prezzi, 
degli investimenti, delle migrazioni, dei salari reali e della distribuzione del reddito sono 
dettati da cambiamenti nei tassi di crescita della popolazione” non riescono a spiega-
re come shock geograficamente trasversali o traiettorie demografiche simili producano 
trasformazioni economico-sociali radicalmente differenti – tanto in termini distributivi, 
quanto in termini di crescita e sviluppo delle forze produttive – in contesti distinti18. 

Parimenti marxisti come Sweezy, Wallerstein o Frank19, forse non sposano esplicita-
mente l’ontologia smithiana, per cui la traiettoria dello sviluppo sociale è dettata dalla 
naturale propensione dell’uomo a “trafficare, barattare e scambiare”20, ma comunque 
adottano un criterio teleologico, secondo cui:

una rete commerciale si allargò da città italiane, come Venezia, e più tardi iberiche e 
dell’Europa nordoccidentale, fino a incorporare nel secolo XV il mondo mediterraneo, 
parti dell’Africa subsahariana e le vicine isole dell’Atlantico; nel secolo XVI le Indie Oc-
cidentali, le Americhe, parti delle Indie Orientali e dell’Asia; […] e nei secoli successivi 
ciò che rimaneva dell’Africa, dell’Asia, dell’Oceania e dell’Europa orientale, fino a che 
l’intera superficie del globo è stata incorporata in un unico organico sistema capitalistico 
mercantilistico o mercantile.21

Essi non rifiutano “i presupposti individualistico-meccanicistici” di un modello di svi-
luppo positivista, come quello smithiano, ed “equiparano il capitalismo a una divisione 
del lavoro basata sul commercio”, interpretando le peculiari dinamiche di accumulazio-

15	 Ivi, pp. 34-46.
16	 Id., The Origins of Capitalist Development: A Critique of Neo-Smithian Marxism, in “New Left 

Review”, n. 104, 1977, pp. 25-92.
17	 Ibidem. Vedi anche E.M. Wood, The Origin of Capitalism, Verso, London 1999, pp. 2-6, 11-33.
18	 Cfr. M.M. Postan, Medieval Agrarian Society in its Prime: England, in M.M. Postan (a cura 

di), The Cambridge Economic History of Europe from the Decline of the Roman Empire, vol. I, 
Cambridge University Press, Cambridge 1966, pp. 548-632; P.J. Bowden, Agricultural Prices, 
Farm Profits, and Rents, in J. Thirsk (a cura di), The Agrarian History of England and Wales. vol. 
IV: 1500-1640, Cambridge University Press, Cambridge 1967, pp. 593-695; E. Le Roy Ladurie, 
Les paysans de Languedoc, S.E.V.P.E.N., Paris 1966; H.J. Habakkuk, The Economic History of 
Modern Britain, in “The Journal of Economic History”, vol. XVIII, n. 4, 1958, p. 487. R. Brenner, 
Agrarian Class Structure and Economic Development, cit., pp. 30, 35-36, 45-46, 48.

19	 Cfr. I. Wallerstein, Modern World-System I: Capitalist Agriculture and the Origins of European 
World-Economy in the 16th Century, Academic Press Inc., Cambridge 1974; P. Sweezy, The Tran-
sition from Feudalism to Capitalism, in “Science & Society”, vol. XIV, n. 2, 1950, pp. 133-157; 
A.G. Frank, Capitalismo e sottosviluppo in America Latina, Einaudi, Torino 1969 (1967).

20	 A. Smith, La ricchezza delle nazioni, UTET, Torino 2017 (1776), p. 91.
21	 A.G. Frank, Capitalismo e sottosviluppo, cit., p. 39.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 133

ne capitalistiche – fondate sull’efficientamento competitivo – quali effetti progressivi 
della specializzazione e della crescita22. Per loro è l’ascesa delle relazioni commerciali a 
forzare i produttori a innovare progressivamente le forze produttive tramite i meccani-
smi della massimizzazione del profitto e della competizione nel mercato. Così “the class 
system of free wage labour” emerge come il prodotto delle azioni di unità produttive 
individuali che agiscono già secondo una logica capitalista23. Per Brenner si tratta di una 
petitio principii: questi marxisti assumono proprio ciò che andrebbe dimostrato24.

I rapporti di classe in queste prospettive non hanno alcuna funzione esplicativa, non 
sono causa del movimento storico25, ma vengono giustapposti ad hoc per colorare e 
particolareggiare un risultato che è iscritto nell’origine dei tempi. Questo determinismo 
è inevitabile, aggiunge Brenner: sono i presupposti teorici di entrambi i modelli che – 
inquadrando lo sviluppo economico di longue durée in funzione dell’evolvere di rapporti 
di scambio istituzionalizzati, tra soggetti dotati di una razionalità ben definita, al mutare 
delle condizioni di mercato26 – impediscono che la storia sia determinata immanente-
mente dal conflitto sociale, e la iscrivono in un processo di perfezionamento di dinami-
che trans-temporali27. 

Per Brenner, tanto le forze economiche endogenamente sviluppate, quanto gli shock 
esogeni agiscono su strutture di classe o relazioni estrattive specifiche che definiscono le 
particolari modalità tramite cui i gruppi sociali possono ottenere ciò che occorre alla pro-
pria riproduzione; sono queste che, trasformandosi, riqualificano l’organizzazione socia-
le e dettano la direzione dello sviluppo all’economia: se si presuppone che esse siano già 
intrinsecamente capitalistiche, si svuota di significato, quindi, ogni indagine storica28. 

22	 L’essenza del capitalismo, in questa prospettiva, scrivono S. Salour e T. Paikin in un paper di pros-
sima uscita, non è la produzione capitalistica in sé ma l’accumulazione capitalistica tout court.

23	 R. Brenner, The Origins of Capitalist Development, cit., pp. 33-34, 37-39, 47, 59, 67, 80. Questa 
logica – insisterà Ellen Wood – è la stessa di Weber, Pirenne, Braudel o dei neoclassici, per cui 
“the seeds of commercial society were already present at the beginning of history”, e ciò che va 
ricercato è il motivo per cui certe istituzioni, religioni, ecc., hanno impedito prima o altrove il 
formarsi del capitalismo. Cfr. E.M. Wood, Democracy Against Capitalism, cit., p. 147.

24	 La premessa logica delle tesi dei colleghi è che esista “l’universo extra-storico dell’homo oecono-
micus, di coloro che massimizzano il profitto individuale competendo sul mercato, a prescindere 
da qualunque sistema di rapporti sociali di sfruttamento” (R. Brenner, The Origins of Capitalist 
Development, cit., p. 58).

25	 Ivi, p. 39.
26	 Id., Agrarian Class Structure and Economic Development, cit., pp. 30-31.
27	 Questa critica di Brenner a una certa narrazione della storia dello sviluppo era stata anticipata di 

qualche anno da Giovanni Arrighi, in un articoletto apparso su una rivista italiana. Si veda G. Ar-
righi, Struttura di classe e struttura coloniale nell’analisi del sottosviluppo, in “Giovane Critica”, 
n. 22–23, 1970, pp. 44-46. 

28	 Qui Benner, Agrarian Class Structure and Economic Development, cit., pp. 30-31, non ha anco-
ra formalizzato la sua terminologia: parla indistintamente di class structures, surplus extraction 
relationships o property relationships. In un paper di trent’anni dopo (R. Brenner, Property and 
Progress: Where Adam Smith Went Wrong, in C. Wickham (a cura di), Marxist History-Writing 
for the Twenty-First Century, Oxford University Press, Oxford 2007, p. 58), quando le sue meglio 
definite social property relations avranno fatto scuola tra un corpo nutrito di seguaci, spiegherà di 
aver voluto rimpiazzare i rapporti di produzione marxiani con la sua espressione, principalmente 
perché: 1) la formula di Marx “è a volte usata per trasmettere l’idea secondo cui il quadro socio-
strutturale nel quale avviene la produzione sarebbe in qualche modo determinato dalla produzione 
stessa”; 2) perché quella di Marx è un’espressione riduttiva, che sembra più adatta a descrivere 
un rapporto binario, adatto al capitalismo industriale, e incapace di includere le forme complesse 
in cui si è estrinsecata l’estrazione di surplus sociale, nelle varie società storiche. Sam Salour, 



134	  Gianmaria Brunazzi

Alla stessa maniera in cui Mao, nel suo saggio Sulla contraddizione, sostiene che 
sono le dinamiche interne a un dato corpo a qualificare il suo reagire a una solle-
citazione esterna29, così Brenner spiega come siano le peculiarità dei legami di una 
particolare struttura di classe – e la conflittualità da queste generata – a determinare 
fondamentalmente, nell’interazione con le forze dell’economia, una particolare traiet-
toria di sviluppo sociale.

Per lo storico americano: 1) il fatto che si presentino nuove possibilità di produrre per 
profitto, grazie al commercio, non implica che i produttori possano, vogliano o debbano 
muoversi per goderne; 2) le opportunità di profitto non necessariamente determinano 
un aumento di produttività, per mezzo di una crescente separazione e specializzazione 
delle funzioni; 3) anche quando, nella storia precapitalistica, sono stati introdotti poten-
ziamenti significativi delle forze produttive, questi non hanno avviato un processo di 
generale trasformazione sociale30.

Non vi sono dubbi sul fatto che il capitalismo sia un sistema in cui domina la mercifi-
cazione della produzione; ma d’altra parte, “the production for profit, in the market” non 
sottintende il capitalismo, e cioè un sistema la cui caratteristica distintiva è una spinta 
compulsiva a innovare ed espandere i modi di produrre. La produzione per il mercato è 
perfettamente compatibile con sistemi in cui non è necessario o possibile investire, in-
novare e migliorare per accumulare. Così è sempre stato nelle società precapitalistiche. 
Cosa cambia nell’Inghilterra moderna? Per Brenner il focus va posto su quelli che qual-
che tempo dopo definirà rapporti sociali d’appropriazione, ovvero

le relazioni di possesso e coercizione tra gli attori economici – i produttori e i produttori, 
gli sfruttatori e gli sfruttatori, i produttori e gli sfruttatori – che rendono possibile il loro 
accesso regolare ai mezzi di produzione e/o al prodotto economico necessario per il man-
tenimento del loro status sociale.31

allievo e collaboratore di Brenner, mi ha spiegato – in una conversazione che abbiamo avuto, a 
Londra, durante il XX congresso annuale di “Historical Materialism” – di interpretare quella del 
suo maestro come un’innovazione principalmente semantica, ma dall’enorme fertilità.

29	 Spiega Mao: “Secondo i metafisici, lo sfruttamento capitalistico, la concorrenza capitalistica, 
l’ideologia individualistica della società capitalistica, ecc., tutto questo si trova anche nell’an-
tica società schiavistica, anzi perfino nella società primitiva, ed esisterà eternamente e immu-
tabilmente. Essi spiegano le cause dello sviluppo della società ricorrendo a condizioni a essa 
esterne: l’ambiente geografico, il clima, ecc., [negando] la dialettica materialista, secondo cui 
lo sviluppo è determinato dalle contraddizioni interne, inerenti alle cose. Perciò essi non sono 
in grado di spiegare né la molteplicità qualitativa delle cose, né il fenomeno della trasforma-
zione di una qualità in un’altra […] L’uovo, quando riceve un’adeguata quantità di calore, si 
trasforma in pulcino; ma il calore non può trasformare in pulcino una pietra, perché la base è 
diversa” (Mao Tse-Tung, Opere scelte, vol. I, Sulla contraddizione, Casa Editrice in Lingue 
Estere, Běijīng 1969, pp. 330-332).

30	 R. Brenner, The Origins of Capitalist Development, cit., pp. 34-36.
31	 Id., The Social Basis of Economic Development, in J.E. Roemer (a cura di), Analytical Marxism, 

Cambridge University Press, Cambridge 1986, p. 46. Ho riportato qui, per facilitare l’esposizione, 
la definizione di social property relations che Brenner formula un decennio più tardi e tradotto con 
rapporti sociali d’appropriazione la locuzione dello storico americano. Credo che parlare di ap-
propriazione piuttosto che di proprietà aiuti a comprendere meglio la dimensione relazionale con 
cui Brenner intende identificare le dinamiche del processo appropriativo. Parlare semplicemente di 
rapporti di proprietà troppo spesso ha portato a confondere il Marxismo Politico con una forma di 
istituzionalismo.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 135

La riproduzione dell’ordine sociale e la validazione delle gerarchie di classe, nelle 
società precapitalistiche, non richiedono (né facilmente concedono) alle unità indivi-
duali (produttive o estrattive) di efficientare e sviluppare le forze produttive. È assai 
diverso – per Brenner – che pochi agenti trovino, nella produzione di merci o nel 
commercio delle stesse, opportunità di profitto, grazie alle imperfezioni di mercato e 
ai margini di arbitraggio, rispetto a un quadro in cui tutti gli attori non possono che 
fare affidamento sul mercato per la propria riproduzione sociale32. Sono i peculiari 
rapporti di dominazione capitalistici che si fondano – in linea di principio – esclusiva-
mente sull’appropriazione nel mercato, e che per questo inducono le unità individuali 
ad accumulare, investire, innovare, per appropriarsi di surplus sociale, attraverso la 
competizione nel mercato33. Dunque, il capitalismo non realizza istanze naturalmente 
connotate alle società umane, ma formalizza un universo sociale fondato su nuovi 
rapporti di appropriazione.

Quella di Brenner è un’innovazione tanto in termini di metodo quanto in termini di 
merito. Egli non solo ridefinisce la collocazione dei rapporti di classe al centro del ma-
terialismo storico, sottraendolo a un meccanicismo marxista ideologicamente subalterno 
alla cultura borghese34, ma mette alla prova il suo approccio teorico, riprendendo il di-
battito sulla transizione inglese al capitalismo.

1.2 Questioni sulla transizione

In seguito alla pubblicazione, da parte di Maurice Dobb, nel 1946, di Studies in the 
Development of Capitalism, nel mondo anglosassone si era scatenato, tra illustri storici 
marxisti, un acceso confronto sulle origini del nostro sistema sociale (in gran parte uscito 
sulle pagine di “Science & History”) che nel 1976 era stato ripubblicato in un libro edito 
da R.H. Hilton35. 

Entrare nei meandri del dibattito esula dallo scopo di questa trattazione, sarà sufficien-
te accennare al cuore della contesa, che restava ben localizzato tra le posizioni di Dobb e 
Sweezy. Per il primo – come per Hilton – il segreto della transizione doveva trovarsi nei 
“rapporti interni del feudalesimo” e nel “ruolo da essi svolto nel determinare il disfaci-
mento o la sopravvivenza del sistema”36. 

32	 Id., Property and Progress: Where Adam Smith Went Wrong, cit.
33	 Su questa compulsione capitalistica si veda il recente lavoro di S. Mau, op. cit. Una conseguenza 

di questa appropriazione nel mercato, per mezzo del capitale, è l’apparente separazione della 
dimensione economica da quella politica nel capitalismo (sul tema si veda la sezione 2).

34	 Per la produzione teorica di E.M. Wood la battaglia contro questa subalternità diventerà un ele-
mento cruciale. Si vedano oltre ai lavori citati a più riprese in questo articolo E.M. Wood, Moder-
nity, Postmodernity or Capitalism, in “Monthly Review”, vol. XLVIII, n. 3, 1996, pp 21-39; Ead., 
Capitalism and Human Emancipation, in “New Left Review”, n. 167, 1988, pp. 3-20; Ead., The 
Uses and Abuses of “Civil Society”, in “Socialist Register”, n. 26, 1990, pp. 60-84; Ead., Back to 
Marx, in “Monthly Review”, vol. XLIX, n. 2, 1997, pp. 21-39.

35	 Cfr. M. Dobb, Problemi di storia del capitalismo, Editori Riuniti, Roma 1958 (1946); R.H. Hilton 
(a cura di), The Transition from Feudalism to Capitalism, Verso, London 1978: il libro racco-
glie articoli di Georges Lefebvre, Giuliano Procacci, John Merrington, Christopher Hill, Eric 
Hobsbawm, Maurice Dobb, Paul Sweezy, e Kohachiro Takahashi.

36	 M. Dobb, Problemi di storia del capitalismo, cit., p. 60, 77-101. Hilton, nello specifico, conte-
stava gli approcci classici, illustrando come i commerci, la moneta e le città non fossero affatto 
alieni, ma perfettamente integrali al sistema feudale (R. Hilton, A Comment, in The Transition 
from Feudalism to Capitalism, cit., 109-117).



136	  Gianmaria Brunazzi

Dobb sottolineava come l’atavica incapacità dei signori di incentivare l’aumento di 
produttività li avesse condotti a un’intensificazione costante dei tassi di sfruttamento 
– allo scopo di incrementare il plus-prodotto; proprio la crescente insostenibilità della 
pressione subita aveva spinto i lavoratori a fughe, diserzioni e più in generale a varie for-
me di resistenza. Nel lungo periodo il combinarsi di fattori demografici e dinamiche poli-
tiche aveva determinato l’allentarsi dei vincoli servili e la diffusione del lavoro salariato. 
In questo contesto era stata la progressiva mercificazione della produzione casalinga dei 
petty producers ad aprire le porte al capitalismo37.

Sweezy, che si agganciava alla prospettiva di Pirenne38, collocava “the really revo-
lutionary way” nella contraddizione tra gli interessi del commercio di lunga distanza 
(che portavano alla crescita delle città) e la vita sociale delle realtà feudali, dunque si 
allineava, sostanzialmente, alla prospettiva del modello commerciale. Tuttavia, aveva 
alcune interessanti rimostranze rispetto alla posizione di Dobb. In particolare, riteneva 
il feudalesimo un sistema intrinsecamente stabile, e non credeva che potesse dissol-
versi, per errori strategici delle classi dirigenti. Inoltre, non accettava che la semplice 
generalizzazione della produzione di beni per il mercato – la einfache Warenproduktion 
– avesse potuto determinare l’affermarsi del capitalismo; perché allora – si chiedeva – 
nell’Italia del XIII secolo o nelle Fiandre del XVI non si erano innescati processi simili? 
L’allentarsi dei vincoli feudali non poteva bastare a spiegare la nascita del capitalismo39.

Brenner, come sappiamo, contesta la tesi della causa esogena. Alla stregua di Dobb, 
ricorda che per Marx “nel mondo antico, l’azione del commercio e lo sviluppo del 
capitale commerciale sfociano sempre nell’economia schiavistica”40; per questo sa di 
dover cercare il motore della transizione nei rapporti di classe delle società feudali. 
Tuttavia, accoglie le obiezioni di Sweezy, ed evidenzia un paradosso nell’argomen-
tazione di Dobb: se per illustrare le origini del capitalismo ci limitiamo a indagare la 
dissoluzione del feudalesimo, non stiamo forse assumendo che preesista una logica 
capitalista pronta a penetrare negli interstizi lasciati sguarniti dall’allentarsi delle ma-
glie del sistema feudale41?

Mentre Dobb spiega la consunzione dei legami feudali e la progressiva razionalizza-
zione dei rapporti economici a partire dalle pressioni sulle unità individuali del sistema 
feudale ad aumentare il plus-prodotto ed incrementare l’efficienza produttiva, Brenner si 
chiede precisamente da dove potessero venire queste pressioni; egli non assume quanto 

37	 M. Dobb, Problemi di storia del capitalismo, cit., pp. 61-101.
38	 H. Pirenne, Mohammed and Charlemagne, Allen and Unwin, London 1956 (1937); Id., Medieval 

Cities: The Origins and the Revival of Trade, Princeton University Press, Princeton 1969 (1925). 
39	 P. Sweezy, A Critique e A Rejoinder, in The Transition from Feudalism to Capitalis, cit., pp. 46-

54, 106-107.
40	 K. Marx, Il Capitale, vol. III, UTET, Milano 2013, p. 420.
41	 Come si sa, questa idea del capitalismo che emerge dagli interstizi del feudalesimo si ritrova in 

diverse opere giovanili di Marx. Brenner torna sulla trasformazione della concezione marxiana 
di materialismo storico in particolare in R. Brenner, Bourgeois Revolution and Transition to Ca-
pitalism, in A. Beier, D. Cannadine, J.M. Rosenheim (eds.), The First Modern Society: Essays in 
English History in Honour of Lawrence Stone, Cambridge University Press, Cambridge 1989, pp. 
271-304. Si vedano sullo stesso tema anche le considerazioni di E.M. Wood, The Non-History 
of Capitalism, in “Historical Materialism”, vol. 1, n. 1, 1997, pp. 5-6; Ead., The Origin of Ca-
pitalism, cit., pp. 34-37; Ead., Democracy Against Capitalism, cit., pp. 113-117, 146-153; Ead., 
Historical Materialism in “Forms Which Precede Capitalist Production”, in M. Musto (ed.), Karl 
Marx’s Grundrisse: Foundations of the Critique of Political Economy 150 Years Later, Routled-
ge, London 2008, pp. 87-89.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 137

è da dimostrare, ragiona come se non vi fosse un’identità tra razionalità e capitalismo, e 
come se quest’ultimo non fosse una necessità storica, ma un sistema sociale definitosi, 
contingentemente, in un momento della storia42. 

Nell’Inghilterra agraria del XVII secolo, una porzione eccezionalmente vasta di 
terra era posseduta dai landlords, e lavorata da tenants, le cui condizioni d’affitto 
avevano assunto i caratteri di una locazione economica (gli affitti non erano fissati 
per legge). Mentre i peasants (cottagers) rimanevano in possesso diretto dei loro 
mezzi di sussistenza, e si mantenevano, come i landlords, indipendenti dalla logica 
economica, i tenants (yeomen) – in una posizione intermedia tra le altre due cate-
gorie – si ritrovavano schiacciati da una pressione competitiva, che dettava le loro 
condizioni di sopravvivenza, in funzione della capacità di produrre un margine oltre 
il pagamento dell’affitto43. 

Purtroppo, qui non abbiamo modo di dilungarci oltre, Brenner, tuttavia, offre un 
eloquente esercizio di metodo e mostra – dopo un’estesa analisi dell’Europa agraria 
della prima età moderna – come siano proprio i meccanismi che regolano l’accesso 
ai mezzi di sussistenza e al surplus sociale (i rapporti sociali d’appropriazione), 
nelle campagne inglesi (e non altrove) a mutare radicalmente e ad innescare le com-
pulsioni capitalistiche. 

Quella prima irruzione profondamente polemica nell’universo storico marxista sol-
leva numerose repliche piccate44. Una su tutte va qui menzionata: quella di Guy Bois, 
che conia la definizione denigratoria di Political Marxism per l’approccio di Brenner – 
quest’ultimo, dimenticando di studiare le economic laws of motion del sistema feudale, 
trascurerebbe “the most operative concept of historical materialism”. 

Per Brenner, la critica di Bois, come quella di Le Roy Ladurie45 – che accusa ugual-
mente lo storico americano di accostare in modo semplicistico un aspetto politico come 
il potere a un aspetto economico come il plus-valore – trae linfa dall’incapacità dei due 
colleghi francesi di emancipare la propria prospettiva dagli schemi relazionali dell’epoca 
capitalistica e di concepire come fosse proprio l’integralità del politico e dell’economico 
a caratterizzare il funzionamento del sistema produttivo feudale46. 

42	 R. Brenner, Dobb on the Transition from Feudalism to Capitalism, in “Cambridge Journal of 
Economics”, vol. II, n. 2, 1978, pp. 121-40.

43	 Id., Agrarian Class Structure and Economic Development in Pre-Industrial Europe, cit., pp. 61-
75. Per Wood occorre notare che gli imperativi del mercato nella tesi di Brenner, agivano su tutti i 
tenants, non solo su quelli che impiegavano lavoro salariato. Il punto è centrale per comprendere 
che “the market-dependence of economic actors was a cause not a result of proletarianisation” 
(E.M. Wood, The Non-History of Capitalism, cit., pp. 15-16, 18).

44	 M.M. Postan e J. Hatcher, insieme a E. Le Roy Ladurie riaffermano il loro approccio demo-
grafico allo sviluppo economico di lungo periodo nell’Europa preindustriale; H. Wunder, 
contesta le motivazioni che Brenner offre per le dinamiche di indebolimento o rafforzamento 
dei vincoli feudali, che producono traiettorie di crescita assai peggiori per i paesi dell’Euro-
pa orientale; P. Croot, D. Parker e J.P. Cooper – in una certa misura come G. Bois, e E. Le 
Roy Ladurie – contestano, da diversi punti di vista, la spiegazione che Brenner adduce per 
l’evolvere distinto dei rapporti sociali d’appropriazione in Inghilterra e Francia. Si veda, per 
una raccolta degli scritti, T.H. Aston e C.H.E. Philpin, The Brenner Debate: Agrarian Class 
Structure and Economic Development in Pre-Industrial Europe, Cambridge University Press, 
Cambridge 1985.

45	 G. Bois, Against the Neo-Malthusian Orthodoxy, in “Past & Present”, n. 79, 1978, pp. 67-68; E. 
Le Roy Ladurie, A Reply to Brenner, in “Past & Present”, n. 79, 1978, pp. 55-59.

46	 R. Brenner, The Agrarian Roots of European Capitalism, in “Past & Present”, n. 97, 1982, p. 28.



138	  Gianmaria Brunazzi

Le radici di tutti i grovigli teorici che nei cinquant’anni seguenti avrebbero animato la 
critica storica al capitalismo si ritrovano in questo primo acceso dibattito, da cui i seguaci 
di Brenner usciranno con il nome – certamente controverso e probabilmente inadeguato 
– di marxisti politici47.

2. Ellen Meiksins Wood e la formalizzazione teorica del Marxismo Politico

2.1 La produzione come corpo socio-storico

Nel 2019, Søren Mau, in uno dei più importanti contributi recenti alla teoria marxista 
afferma che “per Marx, l’economia è essenzialmente sociale in ogni suo aspetto” e che 
era stato proprio il rifiuto risoluto di una nozione trans-storica di “economic logic” a 
consentire al filosofo tedesco di vedere e criticare il capitale come rapporto sociale48. 

Sulla stessa questione era già entrata decisivamente Ellen Meiksins Wood – marxista 
tra le più feconde e originali degli ultimi 50 anni, nonché teorica fondamentale del Mar-
xismo Politico – in un articolo apparso su “New Left Review”, nel 198149.

Wood qui ricorda che, per Marx, alle origini della produzione capitalista non vi sia 
altro che “il processo storico di scissione fra produttore e mezzi di produzione”50.

Lo scopo di Marx […] è sottolineare non il dualismo tra il “materiale” e il “sociale”, ma 
la definizione del materiale da parte del sociale; definire il processo materiale di produzione 
non in opposizione al processo sociale di produzione, ma “come” un processo sociale.51

Già nell’Ideologia Tedesca, discutendo di Feuerbach, Marx aveva chiarito che “il mon-
do sensibile” non è dato “immediatamente dall’eternità”, ma è “il prodotto dell’industria 
e delle condizioni sociali […], un prodotto storico, il risultato dell’attività di tutta una 
serie di generazioni, ciascuna delle quali si è appoggiata sulle spalle della precedente”52. 
Gli economisti borghesi vengono criticati dal filosofo di Treviri, precisamente perché 
universalizzano i rapporti di produzione capitalistici, presentandoli “sotto banco, come 
leggi di natura immutabili della società in abstracto”53. Marx si fa beffe delle robinso-
nate, non accetta che si possa analizzare la produzione astraendola dalle sue specifiche 
determinanti storico-sociali: essa è “sempre un certo corpo sociale, un soggetto sociale 
attivo in una totalità di settori produttivi”54. Per Wood

47	 H. Gerstenberger, ha recentemente criticato la scelta dei marxisti politici di appropriarsi di quell’e-
piteto peggiorativo (H. Gerstenberger, On Stepping Stones and Other Calamities of Marxist Hi-
storiography, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 227).

48	 S. Mau, op. cit., pp. 5-6.
49	 Per Wood “L’innovazione radicale che Marx apporta all’economia politica borghese consiste pre-

cisamente nel definire il modo di produzione e le leggi economiche stesse in termini di ‘fattori 
sociali’” (E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, in “New 
Left Review”, n. 187, 1981, p. 76).

50	 Ivi, p. 68; K. Marx, Il Capitale, vol. I, UTET, Milano 2013 (1867), pp. 897-898 (corsivo di Marx).
51	 Ead., The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 72.
52	 K. Marx, F. Engels, L’ideologia tedesca, Editori Riuniti, Roma 2018 (1932), pp. 89-90.
53	 K. Marx, Grundrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, vol. I, PGre-

co, Milano 2012 (1939), p. 9.
54	 Ivi, p. 8.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 139

[q]uesto non significa semplicemente che la base economica si riflette e viene mantenuta 
da certe istituzioni sovrastrutturali, ma che la base produttiva stessa esiste in foggia di 
forme sociali, giuridiche e politiche – in particolare forme di proprietà e di dominio.55

Il fatto che ogni produzione sia allo stesso tempo appropriazione “all’interno e a mez-
zo di una determinata forma sociale”56 non implica che sia l’attività produttiva a regolare 
attraverso di sé una serie di gerarchie sociali, al contrario, sottintende l’integralità tra 
modo di produzione e sistema sociale. Politico ed economico non possono dunque essere 
compartimentati. Se nel capitalismo, appaiono disgiunti – come a Bois, Le Roy Ladurie 
e a tanti altri marxisti – perché nel contesto specifico del mercato capitalista il momen-
to economico-produttivo regola anche l’appropriazione in apparente autonomia, non si 
deve pensare che questa separazione rientri nell’ordine necessario delle cose, e che l’e-
conomico abbia un margine d’indipendenza rispetto al politico, ma occorre investigare, 
proseguendo il lavoro di Brenner57, come questa scissione apparente sia stata indotta e 
universalizzata dai peculiari rapporti sociali d’appropriazione capitalistici. Per Wood, 
non si tratta affatto di

sostenere che non esista l’economia, che non vi siano “leggi” economiche, che non vi si-
ano modi di produzione, “leggi di sviluppo” dei modi di produzione, o una legge di accu-
mulazione capitalista […]. Il Marxismo Politico […] non è meno convinto della primazia 
della produzione rispetto alle “tendenze economistiche” del Marxismo. Semplicemente 
prende sul serio il principio che un modo di produzione è un fenomeno sociale.58

La critica dell’economia politica di Marx è valida proprio perché espone la violenza 
intrinseca tramite cui funziona un modo di produzione/appropriazione socio-storicamen-
te connotato59.

Le implicazioni sono notevoli. Per l’accademica americana, la separazione teorica 
di struttura e sovrastruttura (sviluppata a intensità variabili da diverse tradizioni mar-
xiste), a prescindere da quali connessioni vengano stabilite tra le due sfere, riproduce 
la feticizzazione delle categorie capitalistiche, propria dell’economia politica borghese. 
Essa “deals with society in the abstract” e non può in alcun modo essere utilizzata come 
chiave di comprensione del movimento storico, dato che “il ‘materiale’ su cui si basa la 
struttura del materialismo storico è sin dal principio un fenomeno ‘sociale’ e ‘storico’”60.

La dinamica base-superstructure, in sostanza, è derivata da un’approssimazione in-

55	 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 69. Più avanti 
(pp. 78-79) Wood continua: “i rapporti di produzione assumono la forma di particolari relazioni 
giuridiche e politiche – modi di dominio e coercizione, forme di proprietà e organizzazione socia-
le – che non sono meri riflessi secondari, ma costituenti dei rapporti produttivi stessi”.

56	 Vedi ancora, K. Marx, Grundrisse, vol. I, cit., p. 9.
57	 E.M. Wood, Capitalism, Merchants and Bourgeois Revolution: Reflections on the Brenner Debate 

and Its Sequel, in “International Review of Social History”, vol. XLI, n. 2, 1996, pp. 209-232.
58	 Ead., The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 77. Si veda anche: 

Ead., Social Property Relations in the 21st Century: An interview with Jordy Cummings, in “Al-
ternate Routes: A Journal of Critical Social Research”, n. 24, 2013, p. 162.

59	 Ead., The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 76. L’accosta-
mento simbolico in un’unica parola di produzione e appropriazione è mio, non di Wood: a mio 
modo di vedere aiuta a comprendere il modo in cui la teorica americana interpretava il modo di 
produzione.

60	 Ivi, pp. 69 e 74-75.



140	  Gianmaria Brunazzi

terpretativa, relativa al funzionamento di meccanismi appropriativi tipicamente capitali-
stici; da un punto di vista metateorico, non può essere utilizzata per comprendere l’affer-
marsi del capitalismo, perché è il capitalismo stesso che, affermandosi, rende plausibile 
una chiara distinzione nel binomio economico-politico61.

2.2 Dalla critica storica a una teoria politica

Una certa teleologia si ritrova nella maggior parte delle narrazioni storiche di ogni 
tempo. Come bene nota Benjamin, una realtà passata “rischia di svanire ad ogni presente 
che non si riconosca significato, indicato in ess[a]”62. Tanto l’idealismo quanto lo stori-
cismo delle classi dominanti instaurano un rapporto escatologico con il tempo andato: 
occorre che esso giustifichi e legittimi i rapporti sociali presenti63. Chi è allineato a un 
universo di potere ambisce alla definizione di prospettive in grado di includere i fatti 
passati in un continuum storico coerente, che li ricomponga scolasticamente in funzione 
di un hic et nunc posto oltre la storia64.

Demistificare la necessità inevitabile del presente capitalista, caratterizzarne la stori-
cità e la finitezza – sa bene Wood – è ancora più complicato in tempi che predicano la 
fine della storia e celebrano il migliore dei mondi possibili65.

Compito del materialista – diceva Benjamin – è “passare a contropelo la storia”66; e in 
quella direzione lavora Wood, quando attacca il “bourgeois paradigm”67. Il capitalismo si 
è esteso così capillarmente – materialmente e ideologicamente – nella nostra realtà che ten-
diamo a pensare ogni aspetto della modernità come necessariamente capitalista (e all’in-
verso, il capitalismo come un sistema definito da ogni aspetto della modernità): in questo 
modo certamente diviene più facile pensare la fine del mondo che la fine del capitalismo68.

L’idea stessa di postmodernità, su cui marxisti come Harvey e Jameson hanno la-
vorato69, assume implicitamente l’esistenza di un’identità tra capitalismo e modernità, 
e contribuisce a “nascondere concettualmente [conceptualize away] le specificità del 

61	 E.M. Wood, Democracy Against Capitalism, cit., pp. 49-75.
62	 W. Benjamin, Tesi di filosofia della ztoria, cit., p. 12. I paralleli tra le intuizioni epistemologiche 

di Benjamin e le critiche metodologiche di Wood sono miei, non di quest’ultima.
63	 “Le ideologie dei dominatori” – scrive Benjamin – devono non solo “adattarsi di volta in volta 

alla situazione del conflitto sociale, ma anche trasfigurarlo ogni volta in una situazione in fondo 
armonica”, così il rapporto con la storia si rinnova in funzione delle esigenze e delle possibilità 
presenti (W. Benjamin, I “passages” di Parigi, vol. I, Einaudi, Torino 2010 (1982), p. 402).

64	 Cfr. ivi, pp. 532-534; Id., Tesi di filosofia della storia, cit., pp. 18-23. Si veda anche R. Tiedemann, 
Introduzione, in W. Benjamin, I “passages” di Parigi, vol. I, cit., pp. IX-XXXVI.

65	 E.M. Wood, What is the Postmodern Agenda? An Introduction, in “Monthly Review”, vol. 47, n. 
3, pp. 1-5.

66	 W. Benjamin, Tesi di filosofia della storia, cit., p. 14.
67	 E. M. Wood, The Pristine Culture of Capitalism: A Historical Essay on Old Regimes and Modern 

States, Verso, London 1991, pp. 1-21. E. M. Wood, Capitalism or Enlightenment?, in “History of 
Political Thought”, vol. XXI, n. 3, 2000, pp. 406-408.

68	 Il riferimento è alla celebre locuzione attribuita talvolta a Slavoj Žižek talvolta a Mark Fisher. Sul-
la critica all’atteggiamento postmoderno E.M. Wood, Modernity, Postmodernity, or Capitalism, in 
“Review of International Political Economy”, vol. IV, n. 3, 1997, pp. 539-560; Ead., Capitalism 
or Enlightenment, cit., pp. 405-426; Ead., The Origin of Capitalism, cit., pp. 182-192.

69	 Ead., Modernity, Postmodernity, or Capitalism, cit., pp. 540-548. Sui marxisti citati, vedi, ad 
esempio, F. Jameson, Postmodernismo, ovvero la logica culturale del tardo capitalismo, Fazi, 
Roma 2015 e D. Harvey, The Condition of Postmodernity: An Inquiry into the Origins of Cultural 
Change, John Wiley & Sons, Hoboken 1991. 



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 141

capitalismo”, mentre per recuperare una politica rivoluzionaria, vi è assoluto bisogno di 
una storia che porti tali “specificità in netto rilievo”70.

Le concezioni occidentali della modernità – insiste Wood – “sono solite mescolare 
vari processi storici”71. Dato che si interpreta il capitalismo “come il prodotto naturale 
dello sviluppo dei commerci e della crescita delle città”72, tutto ciò che è borghese viene 
considerato capitalista; poiché si legge il capitalismo come il necessario perfezionamen-
to di istanze relazionali connaturate all’homo oeconomicus sin dall’origine dei tempi, la 
spinta alla razionalizzazione del vivere sociale, tipicamente illuminista, viene concepita 
come un’ulteriore manifestazione dell’ascesa capitalistica.

In realtà – osserva Wood – ben diversi erano i rapporti sociali nella Francia della 
Rivoluzione. Nel contesto francese la classe borghese (non capitalista) mirava ad ot-
tenere il riconoscimento formale degli stessi diritti dell’aristocrazia su cariche, titoli 
e offici – sulla possibilità dunque di estrarre fiscalmente e politicamente risorse dalle 
classi subalterne in piena continuità con le dinamiche d’ancien régime; ed è difficile 
sostenere che le pratiche di organizzazione e metodizzazione utilizzate dalla borghesia 
illuminata francese – le quali, da Colbert a Napoleone, delineano un modello di Stato 
molto diverso da quello dominato dall’irrazionalità del mercato, dalla “mano invisibile” 
e dalle libertà inglesi73 – avrebbero portato a una modernità ugualmente capitalista se 
avessero avuto uno sviluppo autonomo e non fossero state sussunte da un’altra traiet-
toria storica74. 

Per evitare di cadere in ragionamenti circolari e storicizzare questo peculiare modo di 
produzione/appropriazione, occorre individuare nell’analisi storica ciò che è suo proprio 
e ciò che non lo è75:

Dobbiamo riconoscere la differenza tra il profitto commerciale [commercial profit-
taking] e l’accumulazione capitalista, tra il mercato come opportunità e il mercato come 
imperativo, tra processi trans-storici di sviluppo tecnologico e la specifica spinta capitali-
sta a migliorare la produttività del lavoro.76

70	 E.M. Wood, The Non-History of Capitalism, cit., p. 19.
71	 Ead., Capitalism or Enlightenment?, cit., p. 405.
72	 Ivi, p. 407.
73	 Sulle trasformazioni della borghesia francese a cavallo della Rivoluzione si veda l’opera fonda-

mentale di A. Tocqueville, L’antico regime e la Rivoluzione, BUR, Milano 1996 (1856).
74	 Wood scrive molto sulla trasformazione dei rapporti sociali nella Francia rivoluzionaria, per 

i contenuti qui esposti si vedano E.M. Wood, The Pristine Culture of Capitalism, cit.; Ead., 
Capitalism, Merchants and Bourgeois Revolutio, cit.; Ead., The Origin of Capitalism, cit., 
Ead., The State and Popular Sovereignty in French Political Thought: A Genealogy of Rous-
seau’s General Will, in “History of Political Thought”, vol. IV, n. 2, 1983, pp. 281-315. 
La questione della transizione in Francia è stata affrontata più di recente da altri marxisti 
politici. Si vedano X. Lafrance, The Making of Capitalism in France: Class Structures, Eco-
nomic Development, the State and the Formation of the French Working Class, 1750-1914, 
Haymarket Books, London 2020; X. Lafrance e S. Miller, The Transition to Capitalism in 
Modern France, Primitive Accumulation and Markets from the Old Regime to the post-WWII, 
Routledge, London 2023.

75	 E.M. Wood, The Origin of Capitalism, cit., pp. 2-6.
76	 Ead., The Non-History of Capitalism, cit., p. 19. Wood insiste sul fatto che “ripensare la storia del 

capitalismo in questo modo implica districare l’intreccio consolidato tra ‘capitalismo’ e ‘società bor-
ghese’, e sollevare alcune questioni sulla nostra comprensione del progresso e della ‘modernità’”.



142	  Gianmaria Brunazzi

Vi è tuttavia un problema dalle radici lontane nel marxismo occidentale77, che limita 
il potenziale euristico della ricerca storica e agevola la mistificazione idealistica. Esso 
concerne la netta separazione tra storia e teoria, che nel Secondo Novecento, secondo 
Wood, viene rafforzata dalle impostazioni strutturaliste e, in particolar modo, dall’im-
pianto althusseriano. 

In queste poche righe non è possibile problematizzare adeguatamente la critica che 
Wood muove al filosofo francese. È tuttavia necessario sottolinearne due aspetti distinti 
– apparentemente contraddittori – le cui implicazioni ancora oggi si riverberano sulle 
contese aperte tra marxisti politici78.

Da una parte Wood sviluppa i severi giudizi che E.P. Thompson79, in The Poverty of 
Theory, aveva mosso contro Althusser – accusandolo di aver elaborato “un sistema chiu-
so – all’interno del quale i concetti circolano all’infinito, si riconoscono e si interrogano a 
vicenda – l’intensità della cui vita ripetitiva e introversa viene scambiata per ‘scienza’”80. 
D’altronde se “è perché la teoria di Marx [è] vera che ha potuto essere applicata con suc-
cesso” e non “perché è stata applicata con successo” che è vera, è anche chiaro che ogni 
problema fondamentale trova spiegazioni nella purezza della teoria, e non in una storia a 
cui resta il ruolo dell’ancella81. Per il Marxismo Politico già dettagliato da Brenner non 
si può accettare che le classi siano definite “dalle funzioni richieste dal processo genera-
le di produzione”, che non siano i soggetti di tale processo, ma che siano “determinate 
dalla sua forma”82; perché al contrario sono i rapporti di classe a dare sostanza e forma 
al modo di produzione e a costituire “the principle of movement within [it]”: a rendere il 
suo superamento una possibilità storica e non una necessità meccanica83.

77	 Wood, a questo proposito, dedica notevoli sforzi a ricostruire una storia sociale del pensiero poli-
tico occidentale con risultati significativi. Si vedano, ad esempio, E.M. Wood, Citizens to Lords: 
A Social History of Western Political Thought from Antiquity to the Middle Ages, Verso, London 
2008; Ead., Liberty and Property: A Social History of Western Political Thought from Renaissan-
ce to Enlightenment, Verso, London 2012.

78	 Si veda la sezione 3.2.
79	 Thompson, che non può essere etichettato come marxista politico, fu tuttavia estremamente in-

fluente nella formazione di E.M. Wood. Molte le opere che la storica americana cita frequente-
mente, tra queste si vedano E.P. Thompson, Eighteenth-Century English Society: Class Struggle 
without Class?, in “Social History”, vol. 3, n. 2, 1978, pp. 133-165; Id., The Making of the English 
Working Class, Penguin, London 2013 (1963); Id., Time, Work-discipline, and Industrial Capi-
talism, in “Past & Present”, vol. 38, n. 1, 1967, pp. 56-97. Sulla critica ad Althusser, oltre a The 
Poverty of Theory, cit., si veda Id., The Politics of Theory, in R. Samuel (ed.), People’s History 
and Socialist Theory, Routledge, London 2016, pp. 396-408.

80	 Lo storico britannico conclude asserendo: “Se esiste un ‘marxismo’ del mondo contemporaneo 
che Marx o Engels avrebbero riconosciuto immediatamente come idealismo, quello è lo struttura-
lismo althusseriano” (E.P. Thompson, The Poverty of Theory, cit., pp. 17-18).

81	 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, in Id. et al., Leggere il Capitale, a cura di M. 
Turchetto, Mimesis, Milano 2006 (1965), p. 55. E.P. Thompson, The Poverty of Theory, cit., pp. 
21-25.

82	 E. Balibar, Sui concetti fondamentali del materialismo storico, in L. Althusser et al., op. cit., p. 
337 (corsivo dell’autore). Thompson e Wood si rifanno più volte alla prima parte della celebre lo-
cuzione di Marx, secondo cui sono gli uomini a fare “la propria storia” seppure non “in circostan-
ze scelte da loro stessi” (K. Marx, Il 18 Brumaio di Luigi Bonaparte, Edizioni Lotta Comunista, 
Milano 2017 (1852), p. 25).

83	 E.M. Wood, The Politics of Theory and the Concept of Class: E.P. Thompson and His Critics, in 
“Studies in Political Economy”, vol. 9, n. 1, 1982, pp. 59-70.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 143

Per quanto possa sembrare che Wood si batta, come Thompson, per l’emancipazione 
della storia dal dominio astratto della teoria, vi è un secondo aspetto fondamentale della 
sua critica allo strutturalismo althusseriano, che trascina il Marxismo Politico in direzio-
ne opposta e che sarà foriero di numerose controversie. 

Althusser, separando “da una parte, la determinazione in ultima istanza ad opera del 
modo di produzione (l’economia), dall’altra la relativa autonomia delle sovrastrutture 
e la loro efficacia specifica”84, per salvare l’autonomia della teoria e della conoscenza 
scientifica dall’empirismo, dal volontarismo, dall’umanesimo e dallo storicismo che ne 
avrebbero relativizzato la validità, ottiene – secondo Wood – un risultato paradossale. 
Infatti, tramite il concetto di surdeterminazione 

che sottolinea la complessità e la molteplicità della causalità sociale, riservando la deter-
minazione economica a una lontana “ultima istanza”, […] finisce per allontanare comple-
tamente le determinazioni strutturali dalla storia.85

Il problema per Wood, è che “l’ora solitaria dell’‘ultima istanza’ non scocca mai, 
così “i problemi del […] materialismo storico non sono tanto risolti quanto allontanati 
o elusi”86.

Wood non è qui preoccupata dalla subordinazione della storia alle strutture teoriche, 
ma al contrario, dal rischio che strutture reificate in una sfera ideale e lontana (al riparo 
dalla contingenza storica) perdano ogni capacità di condizionare l’analisi dei rapporti di 
classe, favorendo l’autonomizzazione della politica, con effetti disastrosi per l’organiz-
zazione del conflitto sociale in senso rivoluzionario.

L’obiettivo delle polemiche che Wood dirige contro diversi marxisti althusseriani e 
strutturalisti è sostanzialmente politico87. La storica americana insiste per riqualificare 
la storia come unica via d’accesso alla teoria, non per liberarla dal condizionamento 
dell’impianto teorico del modo di produzione, come molti (critici e sostenitori) hanno 
pensato, bensì per rinsaldare la presa di tale impianto su di essa. 

2.3 Le regole di riproduzione del capitalismo

Dal punto di vista della marxista americana – risulta ormai chiaro – il modo di pro-
duzione non si può definire meccanicamente: la “contraddizione tra forze e rapporti di 
produzione, così come elaborata da Marx, rappresenta una dinamica specifica del capita-
lismo e non una legge generale della storia”88. Se fosse vero il contrario, se la pressione 

84	 L. Althusser, Per Marx, Editori Riuniti, Roma 1972 (1965), p. 92.
85	 E.M. Wood, Democracy Against Capitalism, cit., pp. 7-9, 49-75.
86	 Ivi, p. 59.
87	 Qui non vi è spazio di approfondire un dibattito che meriterebbe di essere riconsiderato; da ricor-

dare tuttavia, tra diverse altre, le critiche (in certi casi sfociate in polemiche) a N. Poulantzas, E. 
Laclau, B. Hindess, J. Hirst, C. Mouffe, G.A. Cohen e P. Anderson. Per approfondire, si vedano 
E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., pp. 70-74; Ead., 
Marxism without Class Struggle, in “Socialist Register”, n. 20, 1984, pp. 239-271; Ead., Demo-
cracy against Capitalism, cit., pp. 4-10, 49-75; Ead., The Politics of Theory and the Concept of 
Class: E.P. Thompson and His Critics, cit., pp. 45-75; Ead., The Retreat from Class, cit.; Ead. e 
P. Meikins, Beyond Class? A Reply to Chantal Mouffe, in “Studies in Political Economy”, n. 17, 
1985, pp. 141-165.

88	 Ead., Contradictions: Only in Capitalism?, in “Socialist Register”, 2002, n. 38, p. 277. Vedi an-
che Ead., Marxism and the Course of History, in “New Left Review”, n. 147, 1984, pp. 101-104. 



144	  Gianmaria Brunazzi

delle forze produttive sulla struttura sociale fosse la causa indipendente del movimento 
storico, dovremmo implicitamente ammettere che ogni società nel suo organizzarsi sia 
ispirata (consapevolmente o inconsapevolmente) da un principio esterno ad essa, da 
un desiderio di promuovere la sua evoluzione complessiva: priveremmo il movimento 
storico della sua immanenza, della sua capacità di giustificarsi in sé stesso, per subor-
dinarne le traiettorie di sviluppo ai sussurri di un genio extra-storico come quello di 
Proudhon89. In questa prospettiva, tipicamente borghese e positivista, faremmo ancora 
una volta “dell’idea il soggetto e del soggetto propriamente detto, […] il predicato”90: gli 
interessi di classe si potrebbero mettere da parte a vantaggio di interessi generali, perché 
le società sarebbero fondamentalmente ricomposte da una volontà comune idealizzata91.

Il principio primo del movimento storico – per il Marxismo Politico92 – è interno alle 
società e concerne il conflitto sociale per il controllo del surplus:

La complessa struttura della dominazione sociale e politica ha sempre al suo centro 
l’estrazione del surplus dal processo di produzione – non solo perché questo processo 
genera i redditi su cui si alimenta l’intera struttura, ma anche perché il potere dell’op-
pressione sociale si fonda, in ultima analisi, sulla capacità di appropriarsi del surplus che 
la sostiene93.

Per questo è il rinnovarsi delle pratiche tramite cui, in contesti storicamente deter-
minati, le classi dominanti riescono a indurre la produzione e ad assicurarsi il possesso 
del surplus, che può favorire o meno lo sviluppo delle forze produttive e dare sostanza e 
forma a nuove regole di riproduzione sociale. 

La nuova centralità attribuita all’analisi dei rapporti sociali d’appropriazione – come 
già visto – non si traduce in una negazione della struttura del modo di produzione: “Fin-
ché la forma tramite cui il ‘plus-lavoro è estratto dal produttore diretto’ rimane sostan-
zialmente la stessa, siamo legittimati a riferirci a un modo di produzione come ‘feudale’, 
‘capitalista’, e così via”94. Per la storica americana, infatti, “ogni particolare sistema di 
rapporti sociali d’appropriazione ha le sue proprie dinamiche, le sue proprie ‘regole di 
riproduzione’ e ovviamente questo è vero in particolare per il capitalismo”95. 

Al dualismo tra modi di produzione formalizzati nell’astrazione della teoria e for-
mazioni sociali contingentemente sviluppatesi96, Wood sostituisce un modo di pro-

Anche Brenner tornerà su questo tema: cfr. R. Brenner, C. Harman, Debate: The Origins of Capi-
talism, in “International Socialism: A quarterly review of socialist theory”, n. 111, 2003 (https://
isj.org.uk/the-origins-of-capitalism/).

89	 Cfr K. Marx, Miseria della filosofia, Editori Riuniti, Roma 2019 (1847) e P.-J. Proudhon, Siste-
ma delle contraddizioni economiche. Filosofia della miseria, Edizioni Anarchismo, Trieste 2016 
(1846).

90	 K. Marx, Critica della filosofia hegeliana del diritto pubblico, in K. Marx, Opere filosofiche gio-
vanili, Editori Riuniti, Roma 1977 (1843), p. 21.

91	 La subordinazione degli interessi di classe, agli interessi dello sviluppo sociale complessivo, ha 
caratterizzato dalla Seconda Internazionale in poi gran parte delle scelte dei partiti comunisti oc-
cidentali.

92	 Si veda la sezione 1.1.
93	 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 75.
94	 Ead., The Politics of Theory and the Concept of Class, cit., p. 64.
95	 Ead., Social Property Relations in the 21st Century, cit., p. 162.
96	 Pur non condividendone appieno la tesi, segnalo un interessante articolo di T. Burns, The concept 

of a social formation in the writings of E.P. Thompson and Ellen Meiksins Wood, in “Capital & 
Class”, vol. XLVI, n. 2, 2022, pp. 257-277, in cui l’autore spiega come Wood osteggi in maniera 
decisa il concetto di formazione sociale.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 145

duzione/appropriazione scaturito dalla storia, le cui distintive regole di riproduzione 
assumono una valenza strutturale. Pur non trascurando l’indagine storica di società 
precapitalistiche97, la marxista di New York dedica la maggior parte dei propri sforzi 
di ricerca a determinare e illustrare il funzionamento peculiare del capitalismo, e a tutti 
gli effetti nelle laws of motion di quest’ultimo trova le ragioni della sua capillarità, 
pervasività e universalità.

Il Marxismo Politico, prima del recente lavoro di Søren Mau, non tenta mai di forma-
lizzare un proprio rapporto con la teoria del valore di Marx98, va per questo senza dubbio 
rilevata una certa ambiguità terminologica nei suoi adepti che si avvicinano alla critica 
dell’economia politica. Per quanto questa mancanza di chiarezza rappresenti un proble-
ma che torna spesso ad essere tema di discussione, invito il lettore a prestare attenzione 
allo spostamento di focus, che consente a E.M. Wood di aggirare alcuni aspetti contro-
versi riguardanti la teoria del valore-lavoro. 

Per la storica americana, Marx ci mostra in maniera indiscutibile come il modo di 
produzione capitalistico riesca a incorporare l’estrazione di plus-valore in un rapporto 
strettamente economico. 

Nelle società precapitalistiche, la produzione sociale poteva svolgersi al di fuori del 
controllo delle classi dominanti, dato che l’accesso alle risorse naturali e ai supporti 
tecnologici necessari per produrre in condizioni socialmente normali era aperto a gran 
parte degli individui. “La cessione del plus-lavoro [non era] una condizione immediata 
della produzione”99; per cui i gruppi dominanti non potevano ottenere un afflusso di 
risorse che assicurandosi un diritto su parte della forza-lavoro o del lavoro dei gruppi 
subalterni. In tali contesti, era comune trovare un’identità tra gruppi “ruling” e “surplus-
exctracting”100, perché gli appropriatori necessitavano di un riconoscimento formale 
della propria posizione privilegiata, e di un potere esecutivo (più o meno diretto) che 
consentisse l’estrazione.

Le forme precapitalistiche […] sono caratterizzate da modalità di estrazione del sur-
plus “extra-economiche”, come la coercizione politica, legale o militare, debiti o doveri 
consuetudinari, ecc., che richiedono il trasferimento del lavoro in surplus a un signore 
privato o allo stato attraverso servizi lavorativi, affitti, tasse e così via.101

Nel capitalismo, la proprietà – come chiarisce Marx parlando della proprietà fon-
diaria – “riceve la sua forma puramente economica, spogliandosi di tutte le precedenti 
guarnizioni e concrezioni politiche e sociali”102. “L’appropriatore rinuncia al potere po-
litico diretto nel senso pubblico convenzionale, e perde molte delle forme tradizionali di 

97	 Si vedano, ad esempio, E.M. Wood, Historical Materialism in “Forms Which Precede Capitalist 
Production, ccit.; Ead., Peasant-Citizen and Slave: The Foundations of Athenian Democracy, Ver-
so, London 1988; Ead., Agricultural Slavery in Classical Athens, in “American Journal of Ancient 
History”, n. 8, 1983, pp. 1-47; Ead., Landlords and Peasants, Masters and Slaves: Class Relations 
in Greek and Roman Antiquity, in “Historical Materialism”, vol. 10, n. 3, 2002, pp. 17-69.

98	 Cfr. S. Mau, op. cit. Vi è un tentativo di S. Knafo, Political Marxism and Value theory: Bridging 
the Gap between theory and History, in “Historical Materialism”, vol. 15, n. 2, 2007, pp. 75-104, 
che resta tuttavia marginale nel dibattito interno.

99	 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., pp. 80-82.
100	 Ead., Capitalism, Merchants and Bourgeois Revolution, cit., pp. 213-214.
101	 Ead., Democracy against Capitalism, cit., p. 29.
102	 K. Marx, Il Capitale, vol. III, cit., p. 770.



146	  Gianmaria Brunazzi

controllo personale sulla vita dei lavoratori”103, dato che “la pressione ‘extra-economica’ 
diretta o la coercizione aperta non sono, in linea di principio, necessarie per costringere 
il lavoratore espropriato a cedere il proprio plus-lavoro”104.

I gruppi dominanti rinunciano al privilegio formale, per una struttura sociale in cui 
ogni rapporto economico è estrattivo, ma non si può estrarre che attraverso rapporti eco-
nomici. L’estrazione in tale contesto non avviene più per vie direttamente politiche tra 
individui diseguali, ma indirettamente, nel mercato capitalista tra individui uguali e sulla 
base di accordi apparentemente liberi e volontari.

La subordinazione sociale è regolata dal capitale: i produttori possono lavorare e ac-
cedere ai mezzi di sussistenza solo passando attraverso il capitale, mentre gli sfruttatori 
possono riaffermare la loro posizione dominante soltanto accumulando capitale. Tutta-
via, questa capital-centric extraction105 funziona esclusivamente all’interno di una cor-
nice politica ben definita che garantisca la protezione assoluta della proprietà privata e 
impedisca ai produttori di utilizzare la propria forza lavoro e ottenere i mezzi di sussi-
stenza al di fuori del mercato106. Così, come spiega Marx, se

il rapporto capitalistico presuppone la separazione fra i lavoratori e la proprietà delle 
condizioni di realizzazione del lavoro […] la produzione capitalistica, appena poggi 
sui suoi piedi, non solo mantiene questa separazione, ma la riproduce su scala sempre 
crescente.107

La coercizione politica che si ripete (im-mediata) in ogni rapporto produttore-
estrattore nelle società precapitalistiche, nel capitalismo è anticipata e trasferita su 
una dimensione socio-strutturale: nell’estensione della pervasività e capillarità del 
mercato – al di fuori del quale il capitale non ha potere estrattivo108. Nel nostro si-
stema sociale, con il distanziamento del piano economico da quello politico, si ha la 
separazione del momento coercitivo da quello appropriativo, ora mediati dal mer-
cato capitalista, che lungi dall’essere un luogo di opportunità e libertà è uno spazio 
coattivo di ineludibile oppressione.

Mentre il rapporto di sfruttamento tra signore e contadino può richiedere costrutti ideo-
logici elaborati per essere mascherato, la relazione tra capitale e lavoro presenta una sfida 
opposta: il capitale ha certamente bisogno di mistificazioni e sostegni ideologici, ma può 
risultare più difficile rivelare, piuttosto che nascondere, la natura oppressiva del rapporto 
capitalistico, o concettualizzarla e catturarla teoricamente.109

103	 E.M. Wood, Democracy against Capitalism, cit., p. 43.
104	 Ivi, p. 29.
105	 C. Post, The American Road to Capitalism: Studies in Class-Structure, Economic Development 

and Political Conflict, 1620–1877, Brill, Leiden 2011, p. 2
106	 Vedi E.M. Wood, The Origin of Capitalism, cit., e Ead., Democracy Against Capitalism, cit.; C. 

Mattei, The Capital Order: How Economists Invented Austerity and Paved the Way to Fascism, 
Cambridge University Press, Chicago 2022: un’altra brillante ricercatrice influenzata dal Mar-
xismo Politico chiarisce che la stabilità monetaria e la libertà dei rapporti salariali sono caratte-
ristiche fondamentali di questo mercato, perché tutelano l’accumulazione e rafforzano il potere 
coercitivo del capitale.

107	 K. Marx, Il Capitale, vol. I, cit., p. 897 (corsivo mio).
108	 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit.
109	 Ead., Contradictions: Only in Capitalism?, cit., p. 283. Wood scrive in particolare sul tema in The 

Pristine Culture of Capitalism, cit.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 147

Il capitalismo obnubila la propria natura violenta. L’allontanamento della coercizione 
politica trasforma l’estrazione economica in un processo che pare giusto e naturale; così 
le lotte sociali, quando esplodono, non uniscono im-mediatamente economico e politico 
(come accadeva nelle società precapitalistiche), ma restano confinate a una dimensione 
contingente (i nemici sono certi capitalisti, certe imprese, certi settori)110. Non è un caso 
– commenta Wood – che le rivoluzioni socialiste siano andate a buon fine in paesi in cui 
la transizione capitalistica non si era ancora compiuta, al di fuori del mercato capitalista, 
infatti, le classi dominanti restano brutalmente oppressive, e la natura politica dell’op-
pressione di classe si mantiene evidente111.

Non abbiamo modo di dilungarci oltre sull’analisi delle regole di riproduzione 
del capitalismo, occorre notare, tuttavia, che Wood nella sua produzione scientifica è 
estremamente rigida nel difendere la natura squisitamente economica dell’estrazione 
capitalistica e nel cercare trasformazioni che rispondano a questo paradigma nelle sue 
analisi storiche.

Vi sono tre fondamentali ragioni per questa scelta. La prima è teorica: è proprio per-
ché – in linea di principio – i gruppi dominanti nel capitalismo non possono estrarre 
che attraverso un rapporto economico nel mercato, che questo sistema ha generato una 
competizione sfrenata per efficientare la produzione, innovare, sostituire il lavoro con il 
capitale, abbassare i costi della riproduzione sociale, e ha potuto (e dovuto112) espandere 
il suo mercato ad ogni angolo del globo.

La seconda è di natura metodologica. Se la teoria viene dalla storia e non si possono 
controllare le deviazioni facendo riferimento a un dogma chiuso, è necessario essere più 
rigorosi e severi nel processo di astrazione, per non cedere alle pulsioni centrifughe e 
alle tensioni dispersive.

La terza è politica. La centralità dell’estrazione economica consente di mantenere il 
focus sulla natura di classe dell’oppressione, permette di preservare una critica sistemica 
al capitalismo e non solo ad alcuni suoi aspetti, e mantiene la working class al centro 
della lotta emancipatoria per il socialismo113. Questo non significa che non vi siano di-
stinzioni di genere o razza che rafforzano lo sfruttamento nel mercato, ma per Wood 
è fondamentale riconoscere che sono contingentemente funzionali al capitalismo, non 
essenziali. Benché esso infatti “sia incline a cooptare qualunque forma di oppressione 
extra-economica che è storicamente e culturalmente disponibile in un dato contesto”114, 
è anche “unicamente indifferente alle identità sociali delle persone che sfrutta”115.

110	 Da questa considerazione la centralità dell’idea leniniana di una coscienza politica che deve veni-
re dall’esterno (V.I. Lenin, Che fare?, in Opere complete, vol. 5, Editori Riuniti, Roma, 1958, pp. 
345-346).

111	 Vedi E.M. Wood, Labor, The State and Class Struggle, in “Monthly Review”, vol. 49, n. 3, 1997. 
Per C. Mattei, op. cit., l’Europa nel primo dopoguerra, fu presa da un’ondata rivoluzionaria pro-
prio per il riavvicinamento del politico e dell’economico portato dalla guerra. 

112	 Il capitalismo continua a mostrificare ciò che è esterno al suo mercato e al suo potere estrattivo.
113	 Su questo aspetto, meno trattato nel paper si vedano E.M. Wood, Why Class Struggle is Central, 

in “Against the Current”, n. 10, 1987, pp. 7-9; Ead., Marxism without Class Struggle, cit; Ead., 
Labor, The State and Class Struggle, cit.; Ead, Capitalism and Human Emancipation, in “New 
Left Review”, vol. 167, n. 1, 1988, pp. 3-20. Ead., Capitalism and Social Rights, in “Against the 
Current”, n. 140, 2009, pp. 28-32.

114	 Ead., Capitalism and human emancipation: Race, gender, and democracy, in N. Holmstrom (ed.), 
The Socialist Feminist Project: A Contemporary Reader in Theory and Politics, Monthly Review 
Press, New York 2002, p. 278.

115	 Ead., Democracy Against Capitalism, cit., p. 267. Continua Wood nella pagina successiva: “Il 



148	  Gianmaria Brunazzi

3. Criticità e dispute interne al Marxismo Politico

3.1 Il dibattito Brenner-Wood

Come abbiamo ormai capito, tanto Brenner quanto Wood tracciano una linea di sepa-
razione netta tra le opportunità di profitto nel mercato (le quali fanno leva in particolar 
modo sulla possibilità di speculare attorno all’accesso privilegiato a risorse scarse in un 
dato contesto) e gli imperativi di mercato specificamente capitalisti, che costringono gli 
attori sociali, e scatenano la corsa ad innovare continuamente le forze produttive. Questi 
imperativi avevano preso forma e sostanza – secondo la tesi di Brenner – nell’Inghilterra 
rurale del XVII secolo, e da lì – secondo le elaborazioni di Wood – si erano estesi al 
globo per via della loro pulsione a universalizzarsi116. 

Il framework sembrava associare i rapporti sociali capitalistici a contesti di market 
dependence: in cui gli attori socioeconomici dovevano impegnarsi nello scambio com-
merciale per riprodurre la propria posizione sociale, tramite la realizzazione di profitto 
o la vendita della forza lavoro. Tuttavia, tra la dipendenza dal mercato di Brenner e gli 
imperativi del mercato di Wood vi era una distinzione non solo formale: essa nasconde-
va alcune ambiguità problematiche che sono emerse durante il dibattito Brenner-Wood, 
tenutosi sulle pagine del “Journal of Agrarian Change” nei primi anni Duemila117.

La disputa scaturisce da una tesi di Brenner secondo cui, per ragioni diverse, ma pa-
rallele a quelle dell’Inghilterra, i produttori agricoli dei Paesi Bassi settentrionali hanno 
vissuto una transizione capitalista precoce nel Seicento. Il fattore scatenante era stato 
un degrado della fertilità dei terreni agricoli, che aveva costretto i contadini olandesi a 
rivolgersi al mercato del grano per la sussistenza. Questa dipendenza li aveva spinti a 
produrre merci per lo scambio, concentrandosi sull’allevamento del bestiame e la pro-
duzione lattiero-casearia per l’esportazione. Alla fine, con l’aiuto della finanza urbana e 
delle bonifiche, ciò portò ad una serie di specializzazioni, investimenti e miglioramenti 
produttivi lungo linee simili a quelle inglesi.

Wood su questa analisi rompe fermamente con Brenner, e afferma che il collega è 
caduto nel ragionamento circolare che ha sempre contestato ai seguaci del modello com-
merciale, secondo cui una crescita degli scambi, innescata da fattori economici oggettivi 
(in questo caso, il degrado della fertilità del suolo) può essere sufficiente a spiegare una 
transizione al capitalismo118. Brenner – insiste Wood – ha dimenticato di chiarire se il 
mercato fosse davvero diventato imperativo o meno. Rivedendo il caso, Wood giunge 
alla conclusione che i produttori olandesi, pur dipendenti dal mercato, continuavano a 
riprodursi socialmente attraverso dinamiche precapitalistiche. Il suo argomento inietta 
una dose di chiarezza teorica nelle spesso confuse discussioni sulle dinamiche inerenti al 

punto è che, se il capitale trae vantaggi dal razzismo o dal sessismo, non è a causa di una tendenza 
strutturale del capitalismo verso l’ineguaglianza razziale o l’oppressione di genere, ma piuttosto 
perché tali forme di discriminazione mascherano le realtà strutturali del sistema capitalistico e 
dividono la classe lavoratrice”.

116	 Ead., The Origin of Capitalism, cit.; Ead, Empire of Capital, Verso, London 2003.
117	 R. Brenner, The Low Countries in the Transition to Capitalism, in “Journal of Agrarian Change”, 

vol. I, n. 2, 2001, pp. 169-241; E.M. Wood, The Question of Market Dependence, in “Journal of 
Agrarian Change”, vol. II, n. 1, 2002, pp. 50-87; C. Post, Comments on the Brenner-Wood Ex-
change on the Low Countries, in “Journal of Agrarian Change”, vol. II, n. 1, 2002, pp. 88-95.

118	 E.M. Wood, The Question of Market Dependence, cit., pp. 54-55.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 149

processo di transizione, e per questo lo espongo qui in quattro punti119: 

1.	 Il successo dell’agricoltura olandese si basava sulla potenza militare e commer-
ciale della sua Repubblica e dei suoi mercanti. Come è consueto nel commercio 
precapitalista, istituzioni extra-economiche, come le corporazioni monopolistiche 
e le compagnie, assicuravano la realizzazione dei profitti attraverso la monopo-
lizzazione dei mercati: i profitti venivano, dunque, realizzati nella circolazione 
con mezzi politicamente costituiti e non nella produzione sviluppando incessan-
temente e sistematicamente le forze produttive.

2.	 La dipendenza dal mercato del grano non stava forzando un’intensificazione del 
processo produttivo. I prezzi relativamente bassi del grano baltico e la sofistica-
zione commerciale precapitalistica della Repubblica olandese erano sufficienti 
a realizzare profitti secondo l’antica pratica dell’arbitraggio: comprare a basso 
costo e vendere a prezzo elevato in mercati diversi. 

3.	 La specializzazione, che Brenner qui usa come indice cruciale dello sviluppo ca-
pitalista, è esistita a lungo nelle economie precapitalistiche senza generare una 
corsa verso l’efficientamento. 

4.	 Per individuare l’emergere delle regole di riproduzione capitalistiche, molto più 
significativa di un’analisi di un ciclo economico in espansione è uno studio del-
le reazioni degli attori economici all’esaurirsi del ciclo. Solo questo ci permette 
di identificare la nascita di imperativi capitalistici autosufficienti. Nei Paesi Bassi, 
l’investimento nel processo produttivo aumentò quando le condizioni per il profitto 
erano buone, ma quando i prezzi agrari crollarono in tutta Europa a metà del XVII 
secolo, l’innovazione produttiva si arrestò completamente; una dinamica, secondo 
Wood, tipica delle società precapitalistiche. Al contrario, l’agricoltura inglese aveva 
superato un punto di non ritorno e mostrava un nuovo tipo di sensibilità ai prezzi. 
Di fronte a una recessione, i contadini dipendenti dal mercato per l’accesso alla terra 
non potevano semplicemente ritirarsi dalla produzione, quindi continuavano a inno-
vare i loro metodi di produzione per massimizzare i profitti. Il fallimento nel com-
petere significava l’espropriazione, la proletarizzazione, la migrazione o la fame.

Due sono stati i contributi decisivi dell’intervento di Wood. Tramite il primo – quello 
più immediatamente riconosciuto dagli storici – Wood ha mostrato che la produzione per 
il mercato è ben lontana dall’essere una condizione sufficiente per determinare l’emerge-
re degli imperativi capitalistici120.

Più implicitamente, tuttavia, Wood, nella sua polemica con Brenner, ha in realtà sotto-
lineato un elemento cruciale della sua critica metodologica, che il collega sembrava aver 
perso di vista. Le regole di riproduzione capitalistiche si definiscono contingentemente 
nell’esperienza storica dell’Inghilterra agraria del XVII. Certo, si può confutare questa 
tesi, e trovare un’altra prima origine, ma il procedimento non può essere svolto alla leg-
gera. Se i rapporti sociali capitalistici si affermassero indipendentemente in altri contesti 
storico-geografici allora l’intera impalcatura teorica del Marxismo Politico sarebbe mes-
sa in discussione, perché si riammetterebbe una necessità storica nelle relazioni capitali-
stiche, che troverebbero diversi modi, tempi e spazi per affermarsi.

119	 Ivi, pp. 52-59, 69-70.
120	 Ivi, p. 68.



150	  Gianmaria Brunazzi

Entrambi gli aspetti della risposta di Wood, a mio avviso, verranno debolmente inte-
riorizzati dalla scuola, che manterrà al suo interno una contraddizione su cui recentemen-
te si è aperta una nuova aspra controversia.

3.2 Il crescere di una scuola e la frattura dello Storicismo Radicale

La produzione storico-teorica dei marxisti politici, dalla questione della transizione 
al capitalismo, che resta tuttora uno dei fuochi principali d’indagine121, si è aperta negli 
ultimi vent’anni a diversi altri terreni di ricerca. Tanto le originali tesi di Brenner sulla 
stagnazione secolare e la crisi del capitalismo che hanno animato il Second Brenner De-
bate122, quanto le posizioni di Wood sull’imperialismo del capitale123, a cui non possiamo 
dedicare spazio in queste pagine, pur energicamente contestate da accademici interni ed 
esterni alla corrente, non solo hanno mostrato quanto ampia fosse l’influenza conseguita 
dai due storici nei primi anni Duemila, ma hanno anche dischiuso un’ampia serie di pos-
sibilità per le fitte schiere di allievi che si andavano formando sui banchi dell’Università 

121	 Si vedano a questo proposito, G. Comninel, English Feudalism and the Origins of Capitalism, 
in “Journal of Peasant Studies”, vol. XXVII, n. 4, pp. 1-53; S. Dimmock, England’s Second 
Domesday and the Expulsion of the English Peasantry, Brill, Leiden 2024 e Id., The Origin of 
Capitalism in England, 1400-1600, Brill, Leiden 2014; C. Post, The American Road to Capita-
lism, cit.; X. Lafrance, S. Miller, The Transition to Capitalism in Modern France, cit.; S. Miller, 
State and Society in Eighteen-Century France: A study of Political Power and Social Revolu-
tions in Languedoc, Haymarket Books, London 2023; M.A. Žmolek, Rethinking the Industrial 
Revolution: Five Centuries of Transition from Agrarian to Industrial Capitalism in England, 
Brill, Leiden 2013; J.M. Zacarés, Beyond market dependence: The Origins of Capitalism in 
Catalonia, in “Journal of Agrarian Change, vol. XVIII, n. 4, 2016, pp. 749-767; E.B. Sørensen, 
The Making of Agrarian Capitalism: Social Relations and Economic culture in Sixteenth and 
Seventeenth Century England, tesi di dottorato, Università di Aarhus, Danimarca 2019; G. Bru-
nazzi, Rapporti sociali e conflitti di classe nell’Inghilterra del XVIII secolo: Verso una nuova 
teoria materialista della Transizione al Capitalismo, tesi di dottorato, Università degli Studi 
di Milano 2022; J. Evans, Colonialism(s), Race, and the Transition to Capitalism in Canada, 
in C. Post, X. Lafrance (eds.), Case Studies in the Origins of Capitalism, Palgrave Macmillan, 
London 2019, pp. 191-213.

122	 Il Second Brenner Debate si scatenò in seguito alla pubblicazione di Uneven Development and 
the Long Downturn, in “New Left Review”, n. 229, 1998, pp. 1-265, da parte di Robert Bren-
ner, poi estesosi in un libro (R. Brenner, The Economics of Global Turbulence: The Advanced 
Capitalist Economies from Long Boom to Long Downturn, 1945-2005, Verso, London 2006). In 
breve, secondo Brenner, da mezzo secolo l’economia mondiale è intrappolata in una crisi di red-
ditività provocata da una cronica sovraccapacità nella produzione manifatturiera globale. Questo 
problema è emerso inizialmente con il rientro delle aziende tedesche e giapponesi nei mercati di 
esportazione già saturi dopo la Seconda guerra mondiale, ed è andato peggiorando nel tempo. La 
sovraccapacità cronica è il sintomo di un difetto nel meccanismo economico del capitalismo, deri-
vante dall’anarchia della produzione di mercato: le aziende in settori sovraffollati, gravate da costi 
sommersi, non hanno incentivi a ritirarsi da attività non redditizie, e occupandoli generano con-
correnza feroce, calo dei tassi di profitto e, infine, stagnazione. La tesi è senza dubbio controversa, 
ma ben più acuta di quanto non suoni in queste poche righe, tanto che su “Historical Materialism”, 
due special issues (“Historical Materialism”, vol. 4, n. 1, 1998, e “Historical Materialism”, vol. 
5, n. 1, 1999) – in cui intervennero marxisti del calibro di W. Bonefeld, A. Freeman, A. Shaikh, T. 
Smith, G. Carchedi, S. Clarke, C. Harman – vennero dedicati a discuterla. Al di fuori dei fascicoli 
sopracitati, per approfondire il tema val la pena leggere la risposta di G. Arrighi, The Social and 
Political Economy of Global Turbulence, in “New Left Review”, vol. 20, 2003, pp. 5-71.

123	 Vedi E.M. Wood, Empire of Capital, cit., e Ead., A Reply to Critics, in “Historical Materialism”, 
vol. 15, n. 3, 2007, pp. 143-170.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 151

della California (dove Wood ha studiato e Brenner insegnato per oltre quarant’anni) e su 
quelli dell’Università di York, in Canada (dove Wood ha ottenuto una cattedra nel 1967).

In particolare, attorno a Samuel Knafo e Benno Teschke, attualmente docenti all’u-
niversità del Sussex, si sono sviluppati alcuni dei filoni d’inchiesta più originali. L’ac-
cademico canadese, sostenuto da una metodologia storicista che valorizza scrupolo-
samente l’agentività degli attori sociali124, sta riscrivendo la storia della finanza e del 
managerialismo125, e incoraggiando nuove prospettive di ricerca nell’ambito dell’In-
ternational Political Economy (IPE). Il collega tedesco compie un’operazione simile 
in campo geopolitico, con un impatto significativo nello studio delle International 
Relations (IR)126.

La scuola inglese, se così possiamo definire quella costituita da Knafo e Teschke attra-
verso i rapporti scientifici intrattenuti in una carriera ormai lunga127, è venuta di recente a 
scontrarsi con quella nord-americana – rappresentata da C. Post, X. Lafrance, S. Miller, 
J. Evans, S. Salour, M. Zmolek – rimasta più aderente ai principi di R. Brenner e di E. 
M. Wood. 

La diatriba è stata aperta da un articolo profondamente polemico – Political Marxism 
and the Rules of Reproduction of Capitalism: A Historicist Critique – pubblicato da 
Knafo e Teschke nel 2020 e ripreso nel 2021 in un numero speciale di “Historical Mate-
rialism”, interamente dedicato ad esso128.

La riflessione dei due autori scaturisce da un’osservazione epistemologica: se il ca-
pitalismo ha preso forma in unico momento decisivo – quello della transizione inglese 
studiata da Brenner – e ha leggi chiare e inoppugnabili che Wood ha già formalizzato, 
alla ricerca storica non resta che verificare come e quando le regole di riproduzione capi-
talistiche si siano venute ad imporre in contesti terzi. A cosa si riduce il potere euristico 
della storia? Non è essa forse già predeterminata – una volta ancora – da una teoria?

Occorre precisare che la critica interna non nasce dal nulla. A partire dai primi anni 
Duemila, con l’affermarsi del Marxismo Politico come scuola, tra le fila della sinistra 
accademica erano maturate tre contestazioni essenzialmente concernenti le tendenze del 
Marxismo Politico a reificare 1) una peculiare dimensione sociopolitica che consentireb-

124	 Vedi S. Knafo, The Fetishizing Subject of Marx’s Capital, in “Capital & Class”, vol. XXVI, n. 1, 
2002, pp. 145-75; Id., Critical Approaches and the Legacy of the Agent/Structure Debate in In-
ternational Relations, in “Cambridge Review of International Affairs”, vol. XXIII, n. 3, 2010, pp. 
493-516; Id., Critical Methodology and the Problem of History, in J. Montgomerie (ed.), Critical 
Methodologies in Political and Cultural Economy, Routledge, London 2017, pp. 94-99.

125	 Vedi, tra gli altri, Id., The Making of Modern Finance: Liberal Governance and the Gold Stan-
dard, Routledge, London 2013; Id, Financial Crises and the Political Economy of Speculative 
Bubbles, in “Critical Sociology”, vol. 39, n. 6, 2013, pp. 851-67; Id., Neoliberalism and the ori-
gins of public management, in “Review of International Political Economy”, vol. 27, n. 4, 2019, 
pp. 780-801.

126	 B. Teschke, The Myth of 1648: Class, Geopolitics, and the Making of Modern International Re-
lations, Verso, London 2003; Id., IR Theory, Historical Materialism, and the False Promise of 
International Historical Sociology, in “Spectrum: Journal of Global Studies”, n. 6, 2014, pp. 1-66; 
L. Von Pfaler, B. Teschke, Quo Vadis, Historical International Relations? Geopolitical Marxism 
and the Promise of Radical Historicism, in “Uluslararası İlişkiler Dergisi”, vol. 21, n. 82, 2024, 
pp. 21-40 (https://doi.org/10.33458/uidergisi.1474307).

127	 Tra i marxisti politici oggi in attività, moltissimi hanno studiato con S. Knafo o B. Teschke. Si 
considerino tra gli altri P. Salgado, M. Beck, J.M. Zacarés, M. Pal, M. Konings e S. Parris.

128	 S. Knafo e B. Teschke, Political Marxism and the Rules of Reproduction of Capitalism: A Histo-
ricist Critique, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2020, pp. 54-83.



152	  Gianmaria Brunazzi

be lo sviluppo dei rapporti economici capitalisti; 2) il lavoro salariato come unica forma 
di oppressione sociale; 3) il caso inglese, producendo nel peggiore dei casi una storia 
eurocentrica ed esclusiva129.

Knafo e Teschke riconoscono la validità delle obiezioni e avvertono (non a torto) un 
certo ristagno teorico nei lavori dei colleghi. Si lanciano così in un’impresa che mira a 
salvare il Marxismo Politico da sé stesso. Nel loro articolo denunciano l’eterno ritorno 
dello strutturalismo (e dell’economicismo) e dichiarano di voler sviluppare “un’inter-
pretazione del capitalismo maggiormente incentrata sull’agency, che si basi in modo più 
esplicito sul concetto di rapporti sociali”130. A detta dei due ricercatori: 

gli approcci strutturali […] hanno perpetuato un problematico feticismo del mercato e 
sottovalutato il cambiamento sociale nel capitalismo. Più fondamentalmente, limitano la 
nostra capacità di utilizzare la storicizzazione come pratica di teorizzazione.131

Wood e Brenner vengono accusati dai due allievi di aver tradito la loro stessa svolta 
storicista, ipostatizzando concettualmente un unico ideal-tipo di capitalismo132. I profes-
sori di Brighton ripartono dalla controversia sul caso olandese e dal cortocircuito mecca-
nicista nell’analisi di Brenner, ma mentre Wood aveva risposto rafforzando la definizione 
della struttura di mercato necessaria ai rapporti capitalistici, e sottolineando l’unicità 
del caso inglese, essi procedono in direzione opposta: sviluppano le conseguenze dei 
risultati di Brenner e liberano l’analisi storica da ogni costrizione strutturale allo scopo 
di radicalizzare “the agent-centred and historicist contribution of Marx”133. 

Il risultato dei loro sforzi è una nuova corrente teorica (per il momento interna al Marxi-
smo Politico) che viene definita Storicismo Radicale (Radical Historicism). Essa si fonda 
su tre principi metodologici: 1) la definizione, nella storia, degli “specific actors” protago-
nisti delle trasformazioni in un campo di riferimento, 2) la ricerca delle “counter-intuitive 
innovations”, realizzate da questi attori, 3) la scoperta degli “unitended outcomes”, da 
loro generati134. Invitando a smontare ogni costruzione teorica, a cercare le differenze più 

129	 Vedi per esempio, A. Anievas, K. Nişancıoğlu, How the West Came to Rule: The Geopolitical 
Origins of Capitalism, Pluto Press, London 2015; J. Banaji, Theory as History: Essays on Modes 
of Production and Exploitation, Brill, Leiden 2010; J.M. Blaut, Robert Brenner in the Tunnel of 
Time, in “Antipode”, vol. 26, n. 4, 1994, pp. 351-74; S. Rioux, The Fiction of Economic Coer-
cion: Political Marxism and the Separation of Theory and History, in “Historical Materialism”, 
vol. 21, n. 4, 2013, pp. 92-128; J.K. Gibson-Graham, The End of Capitalism (As We Knew It): 
A Feminist Critique of Political Economy, Blackwell, Oxford 1996; C. Hesketh, The survival of 
non-capitalism, in “Environment and Planning D: Society and Space”, vol. XXXIV, n. 5, 2016, 
pp. 877-894.

130	 S. Knafo, B. Teschke, Political Marxism and the Rules of Reproduction of Capitalism: A Histori-
cist Critique, cit., p. 3.

131	 Ivi, p. 2.
132	 Ivi, pp. 7, 23.
133	 S. Knafo, B. Teschke, Political Marxism and the Rules of Reproduction of Capitalism, cit., pp. 1, 

2, 3, 7, 16.
134	 Ivi, pp. 19-21. In un recente workshop tenutosi a Brighton (23-24 maggio 2024) a cui ho parte-

cipato, su un confronto epistemologico e metodologico tra Marxismo Politico e Storicismo Ra-
dicale, mi è parso ormai chiaro che molti degli allievi di S. Knafo e B. Teschke (più certamente 
di quanto non auspichino i maestri) siano pronti a lasciare Marx, per un approccio empirista e 
relativista. Nelle lunghe conversazioni che ho avuto il piacere di intrattenere con S. Knafo, intel-
lettuale brillante, ho avuto modo di fargli notare che la liberazione della storia da ogni costruzione 
teorico-strutturale corre inevitabilmente questo rischio.



Il Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo	 153

che le astrazioni, per dettagliare gli aspetti originali di ogni particolare traiettoria storica 
(lineages), Knafo e Teschke giungono a proporre la sostituzione della struttura teorica del 
modo di produzione capitalista con la nozione di capitalist practices135.

Questa prospettiva (a mio parere inconciliabile con il Marxismo e con il pensiero di 
E.M. Wood) pur aspramente osteggiata da numerosi colleghi negli articoli raccolti sul 
numero 29.3 (2021) di “Historical Materialism”, ha avuto l’innegabile merito di stimo-
lare una nuova corsa alla ricerca teorica e politica.

Non vi è qui spazio per problematizzare gli elementi sollevati in un dibattito estrema-
mente ricco che, a detta di J.M. Zacarés, “influenzerà decisivamente”, come aveva fatto 
quello sulla “transizione olandese”, “nuove generazioni di marxisti politici”136. Credo sia 
importante, tuttavia, nelle ultime battute dell’articolo sottolineare alcuni fondamentali 
interventi – primo tra tutti quello di Charlie Post, che rileva una problematica centrale 
dell’elaborazione degli studiosi di Brighton: 

Il mancato chiarimento da parte di Knafo e Teschke delle regole di riproduzione che 
definiscono il capitalismo ci porta, ancora una volta, ad “assumere proprio ciò che neces-
sitava di essere spiegato”: le origini dello sviluppo capitalistico.137

Le capitalist practices di Knafo e Teschke permettono di nuovo al capitalismo di 
essere dappertutto e da nessuna parte, dato che prodromi del suo sviluppo si possono rin-
tracciare in ogni peculiare spazio sociale investigato e non vi è una regola che sancisca 
qui è (o qui non è) capitalismo138. Di fondamentale importanza anche la precisazione di 
Jessica Evans, secondo cui

un’analisi del modo di produzione era, per Marx, precisamente ciò che permetteva una 
comprensione storicamente specifica del potere di classe e, di conseguenza, la capacità 
di organizzare risposte politiche strategiche ad agenti e strutture di oppressione che assu-
mono forme variabili.139

L’attenzione a pratiche particolari porta a frammentare gli obiettivi e i percorsi di lot-
ta – che Wood si preoccupava di riunire oltre la scomposizione post-moderna – proprio 
quando si ripresenta la possibilità storica di pensare un’alternativa sociale complessiva.

In ultimo, porto l’attenzione su due tra i contributi più originali e fertili tra quel-
li registrati nel dibattito: quelli di X. Lafrance e J.M. Zacarés. Del primo credo sia 

135	 Ivi, pp. 22-25.
136	 J.M. Zacarés, Two Historicisms: Unpacking the Rules of Reproduction Debate, in “Historical 

Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 195.
137	 C. Post, Structure and Agency in Historical Materialism: A Response to Knafo and Teschke, in 

“Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 115.
138	 Il recente seminario di Brighton ha mostrato come il micro-focus sugli agenti e sui loro campi 

di riferimento – avulsi da un contesto generale (che per gli storicisti radicali è inanalizzabile) – 
abbinato alla ricerca ossessiva di elementi contro-intuitivi non faccia altro che frammentare la 
comprensione della realtà storica e allontanarci da una verità complessiva – fondamentale per 
l’organizzazione del conflitto sociale.

139	 J. Evans, Mediating Capitalism’s “Rules of Reproduction” with Historical Agency: Political 
Marxism, Uneven and Combined Development and Settler-Capitalism in Canada, in “Historical 
Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 156. Per approfondire il dibattito si veda anche la replica alle 
critiche di S. Knafo e B. Teschke: The Antinomies of Political Marxism: A Historicist Reply to 
Critics, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, pp. 245-284.



154	  Gianmaria Brunazzi

potenzialmente sviluppabile l’interpretazione delle strutture sociali come “alienated 
social relations”140, del secondo è coraggiosa la scelta di prendere le distanze dal mae-
stro (S. Knafo) per arrivare a proporre una reinterpretazione del movimento storico in 
funzione del rapporto dialettico tra rent extraction e capitalist production, due diversi 
modalità di estrazione del surplus, capaci di generare meccanismi socioeconomici pro-
fondamente distinti141.

Conclusione

Questo articolo, come già precisato, non vuole chiudere ma aprire riflessioni e con-
fronti. Oggi, nei principali palcoscenici anglosassoni, i marxisti politici sono al centro 
del dibattito teorico su molteplici temi fondamentali per la comprensione del nostro pre-
sente: il rapporto tra economia e politica, tra rendita e profitto, tra geopolitica e marxi-
smo, tra finanza e capitalismo, tra classe, genere e razza, oltre che sulle trasformazioni 
del modo di produzione. 

L’introduzione dei paradigmi, dei metodi e delle pratiche del Marxismo Politico nel 
contesto italiano è imprescindibile per rilanciare nel nostro Paese un approccio autenti-
camente materialista all’analisi storica, e per aprire ai nostri ricercatori il cuore delle più 
importanti dispute internazionali.

Spero di aver mostrato con sufficiente chiarezza come, nei suoi cinquant’anni di vita, 
la scuola sviluppata da R. Brenner ed E.M. Wood non solo abbia fornito interpretazioni 
teoricamente valide e politicamente fertili della storia del capitalismo, ma abbia anche 
saputo innovare e innovarsi come poche altre correnti teoriche, attraverso la critica epi-
stemologica continua. 

Knafo e Teschke, pur giungendo a conclusioni che ritengo errate, sollecitano tramite 
il loro articolo del 2020 un’intuizione decisiva: se la storia è la via d’accesso principale 
a una teoria materialista, la teoria deve aggiornarsi con l’evolvere del processo storico e 
il Marxismo Politico, proprio per questo, non può prescindere da un’incessante ridiscus-
sione delle sue chiavi analitiche.

140	 X. Lafrance, The Vacuity of Structurelessness: Situating Agency and Structure in Exploitative and 
Alienated Social Relations, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, pp. 84-106.

141	 Per una elaborazione del quadro teorico si veda J.M. Zacarés, Residential Accumulation: A Poli-
tical Economy Framework, in “Housing, Theory and Society”, vol. 41, n. 1, 2024, pp. 4-26. 



L’EDUCAZIONE NELL’EPOCA  
DELLA RIPRODUCIBILITÀ TECNICA.  

NOTE SU WALTER BENJAMIN
Simone Lanza

Il bambino non si esprime attraverso le cose, 
ma esprimere le cose attraverso sé.1

Gustav Friedrich Hartlaub

Collezionista di aforismi, ultimo homme de lettres, traduttore, eclettico, Walter Benja-
min2 spaziava fra tutti i grandi temi filosofici e letterari che il mondo contemporaneo gli 
poneva; il suo “carattere distruttivo” gli permetteva di “togliere di mezzo le tracce della 
nostra vecchiaia” 3. Per questo motivo, proprio perché vedeva “ovunque strade”, egli si 
trovava “sempre al crocevia”4. Perseguitato dalla malchance, si trovò sempre al posto 
sbagliato nel momento sbagliato – suggeriva Hannah Arendt5. La vita di Benjamin è stata 
quella di un pensatore “rigorosamente inclassificabile”6, ma anche “una testimonianza 
così autentica dei tempi e luoghi più bui del nostro secolo”7; la sua scrittura, da sola, è 
rivoluzionaria e “il suo linguaggio dà forma sensibile all’invisibile”8.

Benjamin percorse tante strade, ma non decise mai se, da Berlino, dirigersi verso New 
York, Gerusalemme o Mosca, continuando su cammini sfortunati, come quello per Port 
Bou. Le riflessioni di Benjamin sulla gioventù e sull’infanzia sono di grande interesse e 

1	 W. Benjamin, G.F. Hartlaub. Il genio nel bambino, in Figure dell’infanzia. Educazione, letteratu-
ra, immaginario, a cura di F. Cappa, M. Negri, Raffaello Cortina Editore, Milano 2012, p. 61.

2	 Per i testi benjaminani si sono verificate le citazioni utilizzando il testo originale in Gesammel-
te Schriften, hrsg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, Suhrkamp, Frankfurt am Main 
1974-1989 (da qui in poi indicati con la sigla GS); e facendo riferimento al materiale consultabile 
su: www.textlog.de/benjamin. Dove si è ritenuto necessario la traduzione è stata modificata, indi-
cando sempre la traduzione italiana più vicina.

3	 Id., Il carattere distruttivo, in Senza scopo finale. Scritti politici (1919-1940), a cura di M. Palma, 
Castelvecchi, Roma 2017, pp. 178-179. Cfr. anche M. Löwy, Rédemption et utopie. Le judaïsme 
libertaire en Europe centrale, PUF, Paris 1988, p. 121.

4	 Cfr. H. Arendt, Walter Benjamin, in H. Arendt, W. Benjamin, L’angelo della storia. Testi, lettere, 
documenti, Giuntina, Firenze 2017, p. 64.

5	 Ibidem.
6	 M. Löwy, Rédemption et utopie, cit., p. 121.
7	 H. Arendt, op. cit., p. 60.
8	 Ivi, p. 76.



156	  Simone Lanza

si intrecciano con quelle sulla radio e sul cinema – oggi definiti mass media. Soprattutto, 
egli indagò come questi media iniziassero a modificare le modalità dell’attenzione in 
un’epoca – quella della riproducibilità tecnica dell’arte – che stava trasformando il senso 
dell’esperienza umana e, pertanto, della stessa educazione.

Va subito precisato che Benjamin non si trovava ancora di fronte alla trasformazione 
tecnica dell’educazione – come capita a noi oggi quando affidiamo bambini e bambine 
all’educazione informale degli schermi –, ma semplicemente a due fenomeni paralleli: la 
trasformazione dei processi attentivi tramite i nuovi media e la trasformazione del potere 
educativo delle cose nel gioco. Seguirò le interpretazioni proposte da Benjamin, quale 
uno dei più profondi pensatori di quell’etica apolide9 che, esplicitamente o implicita-
mente, andava formulando riflessioni sul senso della pedagogia e sulle modalità concrete 
dell’educazione dal punto di vista di un continente che stava affondando. Quell’Atlanti-
de perduta era la koinè ebraico-tedesca della Mitteleuropa10, una generazione nata tra la 
fine del XIX e l’inizio del XX secolo, distrutta o dispersa dalla Seconda guerra mondiale, 
ma che, cercando quanto c’era di più autentico nella tradizione del suo popolo, aveva 
messo a nudo la trama dell’umano di fronte alla sua estinzione e alla devastazione della 
Madreterra. Una koinè tanto totalmente assimilata all’ordine profano e materialista del-
la modernità, quanto totalmente estranea alla sua dimensione religiosa, al capitalismo 
come religione, come feticismo della merce.

Si è largamente fatto ricorso a Benjamin per le sue lucide analisi sul cambiamento 
dell’esperienza dell’essere umano moderno che vive l’arte sotto forma di riprodu-
cibilità tecnica, così come alle sue profonde intuizioni in merito all’infanzia. Vorrei 
cercare di descrivere l’idea di esperienza infantile e quella del potere educativo degli 
oggetti attraverso questo aforisma caro a Benjamin: “il bambino non si esprime at-
traverso le cose, ma esprimere le cose attraverso sé”11. Cosa significa che il bambino 
esprime le cose anziché esprimersi attraverso di esse? Che ruolo gioca l’oggetto nello 
sguardo infantile? Cosa ci suggerisce lo sguardo infantile in un’epoca in cui lo sguardo 
stesso sulle cose è modificato dalle nuove tecnologie? Cosa ci dice lo sguardo infan-
tile della svolta storica che la società nell’epoca della riproducibilità tecnica dell’arte 
crea nei processi stessi di esperienza, ricordo, attenzione? Le riflessioni frammentarie 
di Benjamin delineano forse non solo una radicale critica di un mondo che sempre 
più si presenta come un’immane raccolta di merci fin nei suoi giocattoli più minuti, 
deteriorando l’esperienza infantile dello Spielen (nel suo triplice significato di “gio-
care”, “suonare”, “recitare”), ma anche una prospettiva materialistica (non romantica) 
di pedagogia proletaria, cioè messianica e rivoluzionaria, capace di interpretare l’a-
zione plurale (e intergenerazionale) come porta da cui passare per uscire dal tempo 
omogeneo e vuoto dell’educazione quale mera conservazione, capace di comprendere 
l’educazione come appuntamento segreto delle generazioni.

9	 Mi ispiro all’espressione “etica politica della diaspora” impiegata da Judith Butler, secondo cui il 
punto di vista dell’apolide ha un ruolo cruciale per Benjamin come per Arendt. Cfr. J. Butler, Strade 
che divergono. Ebraicità e critica del sionismo, Raffaello Cortina Editore, Milano 2013, p. 131.

10	 Seguo, quindi, la ricostruzione proposta da Löwy in M. Löwy, Rédemption et utopie, cit.. Si sono 
anche privilegiate le letture critiche di Benjamin provenienti da quella stessa koinè ebraica (The-
odor W. Adorno, Gershom Scholem, Hannah Arendt, Ernst Bloch, Michael Löwy, Judith Butler).

11	 W. Benjamin, G.F. Hartlaub. Il genio nel bambino, cit., p. 61. Gustav Friedrich Hartlaub (1884-
1963) è stato uno storico dell’arte tedesco, delle cui opere esistono alcune traduzioni solo in 
francese e inglese.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 157

1. Lo sguardo infantile sulle cose

Possiamo iniziare a raccontare l’interesse di Benjamin per lo sguardo infantile 
sulle cose attraverso il suo debito verso tre figure femminili che lo trasformarono, 
influenzando il suo pensiero: la madre, la moglie, l’amica amata12. Sua madre Paula 
nutrì la passione del figlio per i libri fin da quando egli era bambino. La passione di 
Benjamin per i libri d’infanzia è “comprensibile a partire dalla biblioteca materna”13. 
Questa passione fu condivisa con la moglie Dora, con la quale era solito scambiar-
si in dono un libro per l’infanzia in occasione dei loro compleanni14. Insieme a lei 
collezionò molti volumi. Anche il figlio Stefan, quarta figura, fu occasione per avvi-
cinarsi allo sguardo infantile, a partire dall’osservazione del modo che quest’ultimo 
aveva di porsi rispetto a oggetti di ogni tipo e ai libri. La relazione col figlio portò 
Benjamin ad annotare e a osservare molte piccole cose in un Buchlein15. Ulteriori 
suggestioni profonde sono poi arrivate dall’incontro con la rivoluzionaria sovietica 
Asja Lācis. Con la decisiva influenza di costei, “l’interesse per l’infanzia si colloca 
in un progetto più vasto di rovesciamento dei rapporti sociali vigenti, che riguarda 
tutti i settori politici e culturali”16.

Come l’avvento del bambino porta spesso pace in famiglia, così lo sguardo sull’in-
fanzia di Benjamin mette d’accordo critici lontani: Gershom Scholem e Theodor W. 
Adorno, i due amici “che stavano ai poli opposti della sua esistenza”17, non indugiano a 
mettere in risalto l’importanza che l’infanzia giocò nello sguardo di Benjamin sul mon-
do. Adorno scrisse: “Chi entrava in consonanza con lui si sentiva come un bambino che 
scorgesse attraverso le fessure della porta chiusa la luce dell’albero di Natale”18. Scho-
lem, dal canto suo, così descrisse il ruolo dell’infanzia nel pensiero benjaminiano:

Tra i caratteri veramente essenziali della natura di Benjamin sta il fatto che egli per 
tutta la vita si sentì attratto, con forza addirittura magica, dal mondo dei bambini e dall’in-
dole infantile. Questo mondo faceva parte degli obiettivi su cui più durevoli e pertinaci 
indugiavano le sue riflessioni, e tutto ciò che egli ha scritto in proposito appartiene alle 
sue cose più perfette.19

12	 Il potere del vero amore lo rese “simile alla donna amata” tramite una “trasformazione-assimila-
zione”, dichiara Benjamin riferendosi a tre donne: Dora Kellner, Jula Cohn, Asja Lācis. Cfr. G. 
Schiavoni, Quando Benjamin pianse d’amore. Walter Benjamin e Asja Lācis, in “Doppiozero”, 19 
settembre 2020 (https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-e-asja-Lācis).

13	 G. Schiavoni, Il mondo dell’infanzia. A scuola da Walter Benjamin, in “Doppiozero”, 19 no-
vembre 2020 (https://www.doppiozero.com/scuola-da-walter-benjamin); la lista dei libri della 
“Collezione di libri per bambini” (Kinderbuchsammlung) comprende 204 titoli e il suo indice 
completo è oggi disponibile nel volume antologico W. Benjamin, Orbis pictus. Scritti sulla lette-
ratura infantile, a cura di G. Schiavoni, Emme Edizioni, Milano 2020, pp. 61-111. Al suo interno 
si trova anche un bellissimo inserto fotografico. La collezione di libri è stata recentemente stabilita 
a Francoforte.

14	 G. Scholem, Walter Benjamin. Storia di un’amicizia, Adelphi, Milano 1992, p. 108.
15	 Questo testo oggi è disponibile solo in inglese, benché se ne riproducano ampie parti manoscritte 

in U. Marx et al. (éds.), Walter Benjamin. Archives, Klincksieck, Paris 2011, pp. 109-149.
16	 F. Cappa, Il segnale segreto del futuro. Un itinerario pedagogico negli scritti di Walter Benjamin, 

in W. Benjamin, Figure dell’infanzia, cit., p. 318.
17	 H. Arendt, op. cit., p. 68.
18	 Th.W. Adorno, Profilo di Walter Benjamin, in Prismi. Saggi sulla critica della cultura, Einaudi, 

Torino 1972, p. 234.
19	 G. Scholem, Walter Benjamin, in Walter Benjamin e il suo angelo, Adelphi, Milano 1978, pp. 75-76.



158	  Simone Lanza

2. Infanzia e collezionismo

Questa attenzione per l’infanzia comporta una trasformazione-assimilazione che si 
esprime nella sovrapposizione tra il bambino e il collezionista. La passione per il colle-
zionismo è vissuta con una sensibilità infantile: “[i]l collezionismo” – commenta Arendt 
– “è la passione dei bambini per i quali le cose non hanno ancora carattere di merce”20. 
L’origine della predilezione per l’aforisma è, infatti, da ricercare in questa passione di 
Benjamin per la raccolta di citazioni. È, tuttavia, lo stesso Benjamin che esplicita le affi-
nità tra l’infanzia e la figura del collezionista:

Per il vero collezionista, l’acquisto di un vecchio libro è la sua rinascita. E qui sta la 
qualità infantile che compenetra la qualità senile del collezionista. I bambini dispongono 
del rinnovamento dell’esistenza [Erneuerung des Daseins] come pratica [Praxis] centu-
plicata e mai abbandonata.21

L’esistenza del bambino e del collezionista è sempre tesa dialetticamente tra ordine 
e disordine. Il collezionista privilegia un rapporto con le cose che non esalta il valore 
funzionale e dunque l’uso e l’utilità e, pertanto, il suo è un rapporto teso a studiare e 
abitare gli stessi oggetti. Per i bambini collezionare oggetti è solo uno tra i tanti metodi 
di rinnovamento del mondo: dipingere gli oggetti, ritagliare, ricalcare, equivalgono a 
collezionare. Sono esperienze infantili di Erneuerung: “[r]innovare il vecchio mondo 
[alte Welt erneuern] […] è […] l’impulso più profondo nel desiderio [der tiefste Trieb 
im Wunsch] del collezionista di acquisire qualcosa di nuovo”22. Nel vero collezionista il 
possesso diventa “il rapporto più profondo che si possa avere in assoluto con le cose: non 
che esse vivano in lui, è piuttosto lui stesso che le abita”23.

Il bambino-collezionista raccoglie, dunque, oggetti del mondo e, per rinnovare il mon-
do, tende a conservare le cose. Le cose diventano, infatti, una dimora; il loro possesso 
sembra coincidere con la vita; ma abitare le cose è più che conservarle, è un rinnovarle, 
dando loro una nuova nascita. Pertanto, collezionare è – come spiega Arendt – “affine 
all’attività rivoluzionaria”24.

L’ordine infantile, che appare disordinato, è ripreso e ingrandito in un’opera inte-
ressantissima, Einbahnstraße (Strada a senso unico): nel bambino “questa passione 
mostra il suo vero volto, il suo sguardo indio di cui negli antiquari, ricercatori, biblio-
fili non resta che un bagliore offuscato e maniaco”25. Il bambino inizia ad aiutare a 
ordinare l’armadio della biancheria della mamma o la libreria del papà, ma resta fedele 
al suo disordine: come un indiano nomade e bellicoso, nella sua riserva, conserva nei 
suoi cassetti per rinnovare le cose, per dar loro una nuova vita. In questo rinnovo sta 
la sua rivoluzione.

20	 H. Arendt, op. cit., p. 108.
21	 W. Benjamin, Tirando fuori dalle casse la mia biblioteca, in Figure dell’infanzia, cit., p. 107 (tr. 

mod.). Cfr. Id., Ich packe meine Bibliothek aus, in GS, Band IV, pp. 389-390.
22	 Id., Tirando fuori dalle casse la mia biblioteca, cit., p. 107. Cfr. Id., Ich packe meine Bibliothek 

aus, cit., p. 390.
23	 Id., Tirando fuori dalle casse la mia biblioteca, cit., p. 115 (tr. mod.). Cfr. Id., Ich packe meine 

Bibliothek aus, cit., p. 396.
24	 H. Arendt, op. cit., p. 108.
25	 W. Benjamin, Strada a senso unico, in Strada a senso unico. Scritti 1926-1927, a cura di G. 

Agamben, Einaudi, Torino 1983, p. 33.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 159

3. L’immane raccolta di merci

Ammiratore della rivoluzione sovietica e delle correnti rivoluzionarie tedesche, in 
Strada a senso unico Benjamin guarda oltre la desolata Germania afflitta dall’inflazio-
ne, capendo che un nuovo oggetto aveva ormai fatto irreparabilmente la sua comparsa 
nella storia: il denaro. Esso entrava “in modo rovinoso al centro di tutti gli interessi 
dell’esistenza”, ne modificava i dialoghi quotidiani e, così, andava perdendosi “la libertà 
della conversazione”26. In quest’opera, secondo Scholem, “non è determinante il carat-
tere aforistico in sé, bensì l’intenzione di rendere in scritti brevissimi una totalità”27. Qui 
Benjamin argomenta: “[s]e prima, tra persone che conversavano, era ovvio interessarsi 
dell’interlocutore, ora quest’interesse è sostituito dalle domande sul prezzo delle sue 
scarpe o del suo ombrello”28. Nel pensare ciascuno a se stesso, gli individui finiscono per 
assomigliarsi29.

È noto che Benjamin avrebbe voluto scrivere un trattato politico, di cui non ci resta 
che il celebre saggio Per la critica della violenza30 e pochi altri frammenti. Vi è poi il 
frammento Kapitalismus als Religion (Il capitalismo come religione), scritto probabil-
mente nel 192131. Il capitalismo sostituisce le religioni precedenti e si presenta come 
unica religione; si basa su un culto quotidiano che, anziché espiare le colpe e purifi-
care le anime, perpetua la Verschuldigung, la colpevolizzazione e l’indebitamento: “Il 
capitalismo è verosimilmente il primo caso di culto che non purifica ma genera colpa/
debito [Schuld]”32.

Il capitalismo, dunque, è in primo luogo “una religione puramente cultuale, forse la 
più estrema che si sia mai data”33. Tutto ha significato solo in rapporto diretto col culto, 
trattandosi di una religione priva di una “dogmatica particolare”, di una “teologia”34. In 
secondo luogo, c’è il fatto che la durata del culto è permanente: “Il capitalismo è la cele-
brazione di un culto sans trêve et sans merci [senza tregua e senza pietà]. Non vi è alcun 
‘giorno feriale’”35. Ogni giorno, perciò, è un giorno festivo. Infine, 

sta nell’essenza di questo movimento religioso, che è il capitalismo, persistere fino alla 
fine, fino alla definitiva e completa colpevolizzazione di Dio, fino al raggiungimento dello 

26	 Ivi, p. 16.
27	 G. Scholem, Walter Benjamin, cit., p. 78.
28	 W. Benjamin, Strada a senso unico, cit., p. 18.
29	 “C’è un paradosso: tutti pensano al tornaconto personale ma sono condizionati nel comportamen-

to dalla massa e quindi l’essere umano perde persino la sensibilità dell’animale, persino il suo 
attaccamento alla esistenza” (ivi, pp. 15-16).

30	 Per la critica della violenza era il saggio di apertura della prima raccolta italiana. Cfr. W. Benja-
min, Angelus Novus. Saggi e frammenti, a cura di R. Solmi, Einaudi, Torino 1962, pp. 5-28.

31	 Il testo, pur ispirandosi a una rilettura di Max Weber (all’epoca Benjamin ne frequentava a Fran-
coforte vedova e fratello), ha delle analogie molto profonde con l’analisi del carattere di feticcio 
della merce di Marx. Cfr. H. Eiland, M. Jennings, Walter Benjamin. Una biografia critica, Einau-
di, Torino 2015, pp. 135-136. Benjamin lesse poche opere di Marx integralmente, dopo la fine 
della Prima guerra mondiale; sicuramente apprezzò György Lukács ed Ernst Bloch e, come molti 
ebrei a lui contemporanei, conosceva la prima sezione del Capitale sul feticismo della merce.

32	 W. Benjamin, Capitalismo come religione, in Senza scopo finale, cit., p. 43 (tr. mod.). Cfr. Id., 
Kapitalismus als Religion, in GS, Band VI, p. 100.

33	 Id., Capitalismo come religione, cit., p. 42.
34	 Ibidem.
35	 Ibidem.



160	  Simone Lanza

stato di disperazione del mondo dove si spera ancora. […] È l’estensione della dispera-
zione la condizione religiosa di disperazione del mondo, condizione da cui attendersi la 
salvezza.36

Nel capitalismo, quindi, “l’utilitarismo assume una coloritura religiosa”37, per cui 
ci si attende la salvezza dalla disperazione cosmica. L’Übermensch nietzschiano 
adempie consapevolmente alla religione capitalistica perché la disperazione umana 
è elevata a stato religioso cosmico. Dio non muore propriamente, ma subisce il de-
stino umano della disperazione. In questo risiede il tratto più capitalistico di questa 
disperazione.

Se si è accennato qui all’eccezionale interpretazione del capitalismo come religione38 
è perché nella relazione con le cose la questione si fa più sfaccettata quando interviene 
lo sguardo infantile. Tornando a Strada a senso unico39, lo scenario apocalittico viene 
dipinto a tinte ancor più fosche quando vi si evidenzia il folle ottimismo proprio della 
credenza secondo la quale tutto sarebbe andato bene. Il saggio esce nel 1928 e ben sap-
piamo cosa sarebbe accaduto un lustro dopo. Alla volontà di credere che tutto sarebbe 
andato bene, Benjamin contrappone l’idea di “concentrare lo sguardo sullo straordinario, 
la sola cosa che possa ancora portare salvezza”40. Questo stato di estrema attenzione 
“potrebbe provocare davvero il miracolo [Wunder]”41. L’immagine della luce lasciata 
da uno spiraglio aperto era già stata usata all’inizio di Infanzia berlinese e costituirà una 
delle immagini più potenti delle tesi Sul concetto di storia. Nonostante la celebrazione 
quotidiana del culto della merce, Benjamin, infatti, permette sempre a un raggio di luce 
di infiltrarsi, di balenare, di concentrare l’attenzione sul miracoloso. Cos’ha in comune 
questo balenare con l’azione del bambino che raccoglie oggetti per rinnovare il mondo? 
Ci sono due opposti poteri educativi nelle cose?

4. Lettura profonda

L’incontro con i bambini permette di scomporre l’io. L’infanzia è lì, sempre presen-
te come luogo, come occasione – spiega Francesco Cappa – per “sentire che l’io è un 
altro”42. Questo sentire l’io nell’altro è un’esperienza che si presenta con forza nella 
lettura, durante la quale il potere evocativo del libro porta alla perdita di sé e all’immede-
simazione nell’altro. Attraverso la lettura dei libri illustrati e grazie anche ai loro dettagli 
materiali (dal formato, alla carta, fino alla copertina) per Benjamin si sviluppa l’attenzio-
ne del bambino e si esercita il potere magico dell’immersione profonda.

36	 Ivi, p. 43.
37	 Ivi, p. 42.
38	 Per Marx la fonte è Charles de Brosses (1709-1777), dalla cui antropologia delle religioni attinge 

per il capovolgimento del concetto di feticcio, tradizionalmente applicato alle religioni cultuali. A 
sua volta Benjamin attinge dalla celebre opera di Max Weber, L’etica protestante e lo spirito del 
capitalismo. Entrambi attribuiscono un carattere religioso al capitalismo.

39	 In questa opera si evidenzia una caratteristica della religione capitalistica: la figura del mendi-
cante – può essere accostata alla figura dell’apolide? – non sarebbe accettata dalla sola religione 
capitalistica. Cfr. W. Benjamin, Strada a senso unico, cit., p. 15.

40	 Ibidem.
41	 Ibidem. Cfr. Id., Einbahnstraße, in GS, Band IV, p. 95.
42	 F. Cappa, M. Negri, Introduzione, in W. Benjamin, Figure dell’infanzia, cit., p. 29.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 161

Benjamin, grande ammiratore di Proust, spiega la lettura con due metafore. In Al ca-
mino, descrive la scena di un lettore davanti al confortante focolare domestico nell’atto 
di leggere un libro. La lettura è paragonata al consumarsi della legna, è equiparata a 
un’assimilazione. Questa assimilazione scalda l’anima: il romanzo avrebbe così “la 
capacità assai misteriosa di scaldare con la morte una vita che trema dal freddo”43. 
Su questo tema Benjamin torna ancora: “[i]n particolare i bambini, poi, leggono non 
per empatia bensì per assimilazione”44. Divorare libri, assimilarli, permette dunque al 
bambino di crescere.

Per descrivere l’effetto della lettura sul bambino, Benjamin in Strada a senso unico 
usa anche la metafora della nevicata: “[s]i rimaneva prigionieri del turbinio del testo, 
che lieve e segreto, fitto e incessante, ti avvolgeva come una nevicata”45. Il bambino 
“si mescola ai personaggi assai più dell’adulto. È colpito oltre ogni dire dalla vicenda e 
dalle parole che vi si scambiano, e quando si alza è tutto coperto dalla nevicata di quel 
che ha letto”46. Questa relazione tra ascolto e visione trova le sue radici in un’idea del-
la lettura proposta da Proust: la lettura come esperienza immersiva47. La capacità del 
bambino di confondersi con le cose, immedesimandosi nel mondo, è vicina a quella 
del pittore Wu Daozi, in grado di scomparire nel proprio dipinto48. La lettura permette, 
infatti, di sprofondare in un mondo incantato. Questo potere del libro, però, rimanda 
a un potere educativo riscontrabile anche in altre cose. Questa esperienza immersiva 
nell’opera d’arte è da Benjamin stesso concepita anche come esperienza borghese da 
cui liberarsi. Ma la fine dell’esperienza della lettura profonda può essere salutata po-
sitivamente come l’inizio di una nuova epoca rivoluzionaria o non è, forse, meglio 
leggerla come captazione delle capacità attentive49?

43	 W. Benjamin, Al camino, in Figure dell’infanzia, cit., p. 140. Cfr. anche F. Cappa, M. Negri, op. 
cit., p. 33.

44	 W. Benjamin, Letteratura per l’infanzia, in Figure dell’infanzia, cit., p. 130.
45	 Id., Strada a senso unico, cit., p. 33.
46	 Ibidem.
47	 Negri descrive la lettura come luogo di salvezza al di là della morale. Cfr. M. Negri, Nel 

regno delle figure. Lo sguardo di Walter Benjamin sul rapporto tra infanzia e letteratura, in 
W. Benjamin, Figure dell’infanzia, cit., p. 341. Cfr. anche M. Proust, Sulla lettura, a cura di 
M. Bertini, Rizzoli, Milano 2011. Si tratta di un saggio considerato emblematico della lettura 
profonda, oggi così pericolosamente insidiata dai nuovi mezzi di comunicazione. Cfr., inol-
tre, M. Wolf, Proust e il calamaro. Storia e scienza del cervello che legge, Vita e Pensiero, 
Milano 2012.

48	 W. Benjamin, Infanzia berlinese intorno al millenovecento, in Opere complete, a cura di R. Tiede-
mann, H Schweppenhäuser, E. Ganni, vol. V, Einaudi, Torino 2003, p. 360. Sul doppio significato 
dell’esperienza immersiva dei dipinti di Wu Daozi cfr. A. Pinotti, Raccoglimento e distrazione, in 
Id. (a cura di), Costellazioni. Le parole di Walter Benjamin, Einaudi, Torino 2018, pp. 140-142. 
Qui si nota anche come l’arte cinematografica sia elogiata, ma non per questo suo potere immer-
sivo, bensì per questo suo potere distrattivo.

49	 Partendo dal presupposto che Benjamin sia un pensatore favorevole al progresso, Bruno 
Tackels sembra elogiare le nuove forme di lettura offerte da internet. Cfr. B. Tackels, Walter 
Benjamin à l’Ère du monde digital, Éditions Kimé, Paris 2022, p. 44. La lettura su schermo 
sta modificando, però, non solo le potenzialità di accesso (ad esempio alle biblioteche del 
mondo), ma soprattutto la capacità immersiva della lettura profonda, creando una lettura 
veloce, superficiale, disattenta, molto più sensibile all’utile piuttosto che al bello. Cfr. M. 
Wolf, Lettore vieni a casa. Il cervello che legge in un mondo digitale, Vita e Pensiero, Mila-
no 2012.



162	  Simone Lanza

5. Reificazione vs. feticismo

La lettura del libro permette di assimilare degli insegnamenti, di entrare in un mondo 
particolare; attraverso la lettura il bambino riesce a esprimere le cose in modo profondo. 
Il libro è, tuttavia, solo uno degli oggetti che gli dà la possibilità di esprimere le cose 
attraverso di sé. Il gioco e il giocattolo ci consentono di capire ancora meglio che cosa il 
bambino riesca a esprimere.

In Storia culturale del giocattolo Benjamin ricorda l’evoluzione che coinvolge il 
giocattolo: prodotto secondario dell’attività di numerose corporazioni, successivamen-
te, nella storia della sua produzione, è come se si fosse persa la minutezza quale sua 
caratteristica principale50. La storia del giocattolo è interna a quella del capitalismo, 
non solo per quanto riguarda la produzione, ma anche la fruizione: “Quanto più si 
afferma l’industrializzazione, tanto più il giocattolo si sottrae al controllo della fa-
miglia diventando più estraneo ai bambini ma anche ai genitori”51. Ci sbaglieremmo, 
tuttavia, se volessimo leggere la modernità come il trionfo del feticismo della merce, 
a cui sarebbe conseguente una perdita della magica aura del giocattolo – aura che, per 
Benjamin, avvolge l’opera d’arte e che potrebbe essere inizialmente descritta come 
“singolare intreccio di spazio e di tempo; l’apparizione unica di una lontananza, per 
quanto questa possa essere vicina”52. In senso marxista l’aura non può che essere un 
concetto misticheggiante, la cui scomparsa è auspicabile. Essa ha, però, diverse impli-
cazioni, che qui tralascerei, per soffermarmi, invece, sulla distinzione tra feticismo e 
reificazione proposta da Adorno:

La filosofia si appropria del feticismo della merce: tutto deve magicamente trasformar-
si per essa in cosa onde spezzare la magia dell’imperversare delle cose. Questo pensiero è 
così saturo di cultura come suo oggetto naturale, da mettersi dalla parte della reificazione, 
anziché fermamente confutarla.53

Mettersi dalla parte della reificazione significa seguire lo sguardo del bambino 
sull’oggetto: Benjamin è dalla parte della bambola, perché sa come il bambino gio-
chi con quest’ultima. In Elogio della bambola troviamo una dura recensione a Max 
von Boehn54: egli non capisce lo spirito del gioco perché non ha mai udito la con-
fidenza del bambino bisbigliata all’orecchio della bambola: “[s]e io ti amo, cosa 
significa per te?”55.

Nel gioco infantile le cose vivono e si animano; nel feticismo le cose perdono d’ani-
mo. Nel gioco c’è amore ed è questo che fa vivere gli oggetti: il mondo diviene umano 
con essi. Si capisce meglio, quindi, come il bambino esprima le cose attraverso di sé e 
perché sia vicino al collezionista. In questo saggio Benjamin precisa anche che “il più 

50	 W. Benjamin, Storia culturale del giocattolo, in Figure dell’infanzia, cit., pp. 159-161.
51	 Ivi, p. 161.
52	 Id., Piccola storia della fotografia, in Aura e choc. Saggi sulla teoria dei media, a cura di A. Pi-

notti e A. Somaini, Einaudi, Torino 2012, p. 237; Cfr. anche Id., L’opera d’arte nell’epoca della 
sua riproducibilità tecnica, a cura di E. Filippini, Einaudi, Torino 1966, p. 25.

53	 Th.W. Adorno, Profilo di Walter Benjamin, cit., p. 238.
54	 Max Ulrich von Boehn (1860-1932) è stato uno scrittore tedesco di storia culturale, autore di 

numerose opere, tra cui Puppen un Puppenspiele del 1929.
55	 W. Benjamin, Elogio della bambola. Note critiche sul volume Puppen und Puppenspiele di Max 

von Boehn, in Figure dell’infanzia, cit., p. 171.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 163

strano collezionista e innamorato è vicino al bambino molto più di quanto non lo sia il 
puro pedagogo che si mette nei panni dell’infante”56.

Riprendendo Storia culturale del giocattolo, non è la capacità di rappresentazione 
del giocattolo a determinare il gioco del bambino. Anzi, spesso si verifica il contra-
rio: il bambino si trasforma anche solo grazie ad alcuni oggetti. Ci sono giocattoli veri 
come la palla, il cerchio e l’aquilone, che “sono tanto più autentici quanto meno dicono 
all’adulto”57. Caratteristica negativa del giocattolo è, invece, l’attrazione: 

Infatti, più le cose per giocare [Spielsachen] sono attraenti in senso ordinario, più si 
allontanano dallo strumento per giocare [Spielgerät]; più l’imitazione sregolata si ma-
nifesta in essi, più si allontanano dal gioco vivente [lebendigen Spielen – che, forzando, 
potremmo tradurre “gioco dal vivo”?].58 

La vera imitazione si manifesta nello Spielen, il cui campo semantico tedesco è ben 
più ampio di quello italiano: significa, infatti, “giocare”, “recitare”, “suonare”. Benjamin 
si muove qui lungo il delicato crinale dello stare dalla parte della reificazione senza cade-
re nel feticismo della merce. Quest’ultimo si presenta, infatti, come una immane raccolta 
di giocattoli che permettono solo l’imitazione. Stare dalla parte delle cose con cui si gio-
ca con amore significa comprendere lo sguardo del bambino sull’oggetto, la sua capacità 
di esserne incantato e la sua capacità di farlo vivere, di esprimere le cose attraverso di sé. 
Giocare vale ben più del giocattolo. La conclusione è, infatti, che “l’imitazione, così si 
potrebbe formulare, abita il gioco e non il giocattolo”59.

Il gioco ha dunque un potere enorme: “[d]ove i bambini giocano è sepolto un segreto”60. 
È quanto Benjamin precisa anche in Giocattoli e gioco. Osservazioni a margine di un’o-
pera monumentale, in cui si sofferma sui nuovi musei dedicati al gioco da lui visitati 
a Monaco, Mosca e Parigi. L’universo dei giochi non è costruito a partire dalla pura 
fantasia, ma anzi implica un confronto di mondi che è più il confronto dell’adulto con il 
bambino, dal momento che è l’adulto a dare al bambino i propri giocattoli. Pertanto “è un 
grosso errore supporre che i bambini determinano con i loro bisogni tutti i giocattoli”61. 
Sono, invece, gli adulti che creano, comprano e danno ai bambini i giocattoli, ed è quindi 
chiaramente il mondo borghese, con la sua “vivace allegria, figlia del senso di colpa”62, 
a fornire i suoi giocattoli pronti per l’uso: “[c]hi ha voglia di ammirare il volto ghignante 
della merce capitalista deve solo ripensare ai negozi di giocattoli”63.

56	 Ivi, p. 172.
57	 Id., Storia culturale del giocattolo, cit., p. 163 (tr. mod.). Per le citazioni di questo testo cfr. Id., 

Kulturgeschichte des Spielzeugs, in GS, Band III, p. 116.
58	 Id., Storia culturale del giocattolo, cit., p. 163. Abbiamo qui un campo semantico ampio: le cose 

per giocare (Spielsachen) perdono le proprietà di strumento per giocare (Spielgerät), diventando 
imitative, poiché l’imitazione vera si dà solo nel gioco vivo (lebendigen Spielen) e non nel giocat-
tolo (Spielzeug). 

59	 Ibidem.
60	 Id., Chichleuchlauchra. A proposito di un sillabario, in Orbis pictus, cit., p. 45. Il libro recensito 

insegna, anzi invoglia a leggere e imparare attraverso il gioco e “senza intenzione”; qui l’autorità 
educativa è al tramonto e Benjamin si chiede come sia possibile “organizzare l’ammaestramento 
collettivo senza autorità” (ivi, p. 48).

61	 Id., Giocattolo e gioco. Osservazioni a margine di un’opera monumentale, in Figure dell’infan-
zia, cit., p. 178.

62	 Ivi, p. 179.
63	 Ibidem.



164	  Simone Lanza

L’anima del gioco infantile è l’imitazione e la ripetizione, la quale si manifesta con 
una forza appena minore rispetto a quella con cui opera la pulsione sessuale:

Forse c’è qui la radice più profonda del doppio significato che ha, in tedesco, Spielen: 
ripetere la stessa cosa ne sarebbe in realtà la cosa comune. Non un “fare-come-se”, bensì 
un “rifare sempre da capo”; l’essenza del gioco sarebbe la metamorfosi dell’esperienza 
più straziante nell’abitudine. Perché il gioco non è nient’altro, che la balia di tutte le 
abitudini.64

Giocando, il bambino fa esperienza del mondo e stabilisce così quelle che saranno le 
sue abitudini. Rifacendo da capo, il gioco metamorfizza l’abitudine. Attraverso il gioco 
il bambino si libera, esprime il mondo attraverso le cose, a condizione che il giocatto-
lo non lo limiti, ma lo lasci giocare, recitare. Nella costruzione del giocattolo da parte 
dell’adulto per il bambino si manifesta una costrizione. La libertà dalla costrizione è ciò 
che, invece, avvicina il bambino al collezionista e si esprime molto bene nella sua pro-
pensione verso i rifiuti e i materiali di scarto:

Riflettere pedantemente sulla fabbricazione di oggetti – materiali visivi, giocattoli o 
libri – adatti ai bambini è folle. Fin dai tempi dell’Illuminismo, questa è stata una delle 
speculazioni più ammuffite dei pedagoghi. La loro infatuazione per la psicologia impedi-
sce di riconoscere che la terra è piena di oggetti più incomparabili per l’attenzione e l’e-
sercizio dei bambini. E dei più concreti. I bambini sono particolarmente inclini a cercare 
qualsiasi luogo di lavoro dove c’è un’attività visibile sulle cose. Sono irresistibilmente 
attratti dagli scarti prodotti dalla costruzione, dal giardinaggio o dai lavori domestici, 
dalla sartoria o dalla falegnameria. Nei prodotti di scarto [Abfallprodukten] riconoscono 
il volto che il mondo delle cose [Dingwelt] rivolge a loro, a loro soli. In essi, non imitano 
tanto le opere degli adulti, ma mettono piuttosto materiali di tipo molto diverso in una 
relazione nuova e irregolare tra loro, prodotta attraverso il gioco. I bambini creano così 
il proprio mondo di cose [Dingwelt], uno piccolo in quello grande. Le norme di questo 
piccolo mondo di cose [kleine Dingewelt] devono essere tenute a mente se si vuole cre-
are intenzionalmente per i bambini e non si preferisce lasciare che sia l’attività stessa a 
trovarsi la sua strada da sola verso di loro, con tutto ciò che vi è in essa di requisito e di 
strumento.65

E altrove Benjamin aggiunge:

Anche la fiaba è uno di questi prodotti di scarto, un residuo, forse il più potente tra 
quelli che si trovano nella storia spirituale dell’umanità, un residuo nel processo della 
nascita e della decadenza della leggenda. Il bambino, con il materiale della fiaba, può 
lavorare in modo naturale e sovrano nella stessa maniera in cui dispone pezzi di stoffa o 
mattoncini delle costruzioni.66

Con i prodotti di scarto il bambino gioca, così come con le parole, e crea relazioni 
nuove, in un mondo di cose che, per quanto piccole, anticipano il mondo. Si tratta di 
lavorare con cose e parole dal sapore messianico, se consideriamo questa annotazione di 

64	 Ivi, p. 182.
65	 Id., Strada a senso unico, cit., p. 13 (tr. mod.). Cfr. Id., Einbahnstraße, cit., pp. 92-93. 
66	 Id., Libri per l’infanzia vecchi e dimenticati, in Figure dell’infanzia, cit., pp. 89-90. Cfr. anche Id., 

Strada a senso unico, cit., p. 13.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 165

Scholem: “[l]e frasi improvvisate per gioco da un bambino con le parole [propostegli] 
sono più affini a quelle dei testi sacri che al linguaggio corrente degli adulti”67.

Il bambino guarda il mondo giocando, ripetendo, associando, rinnovando le cose, e 
così esse vivono. Si tratta della ripetizione del sempre nuovo. Spielen, quindi, come ripe-
tizione; ripetizione come rinnovamento. Ecco che si coglie in profondità quella felicità 
provata dal bambino quando, alla fine di una storia, dice: “ancora una volta!”. Il mondo 
piccolo introduce a quello grande. Attraverso il mondo di piccole cose è possibile rinno-
vare il mondo. La materialità delle cose piccole è così essenziale che Ernst Bloch rimase 
affascinato dalla capacità di Benjamin di vedere i dettagli, descrivendola come una vera 
e propria “metafisica del secondario”68.

6. Due pedagogie

Questa Erneuerung, questo sguardo del bambino sulle cose scompare in quella che 
Benjamin, in alcuni scritti degli anni Trenta, definisce “pedagogia borghese”, più in sin-
tonia con la terminologia dell’Institut für Sozialforschung, ma forse ancor più con quella 
comunista di Asja Lācis, da cui fu profondamente influenzato e attraverso la quale strinse 
amicizia con Bertolt Brecht. Già in Pedagogia coloniale risulta chiara la contrapposi-
zione tra una pedagogia borghese, o coloniale, orientata dal valore di scambio, e quella, 
invece, proletaria, interessata al valore d’uso. Il termine “coloniale” viene qui impiegato 
nel senso di “volta allo smercio di beni di cultura”69: è la pedagogia coloniale di quella 
che poi, sulla base di questa critica, sarà denominata dai francofortesi la Kulturindustrie.

Ritroviamo l’antinomia nel Programma per un teatro proletario di bambini. In questo 
manifesto, in cui Benjamin attinge interamente al lavoro delle avanguardie artistiche 
sovietiche di cui Asja Lācis era un’esponente, vi è una pluralità di elementi che segnano 
la differenza tra pedagogia borghese-coloniale e pedagogia proletaria. In primo luogo, 
è chiara la consapevolezza propria della nuova generazione, della gioventù, di essere 
di fronte a una frattura generazionale in cui essa (“quella più forte e più pericolosa di 
tutte”)70 rappresenta sempre un pericolo per il mondo, tanto più per quello borghese. 
Inoltre, “nulla è ritenuto dalla borghesia più pericoloso tra i bambini che il teatro”71, poi-
ché lì ci si può esprimere liberamente. Netta è, poi, anche la distinzione tra l’educazione 
proletaria e quella borghese: solo la prima dà un quadro in cui educare, anziché fornire 
un sistema dove alla base stia “un’idea a cui educare”.

La “personalità morale dell’educatore” borghese deve, pertanto, cedere il po-
sto alle qualità di osservazione del nuovo educatore: “l’autentico genio pedagogico: 
l’osservazione”72. Questo luogo, in cui educare e osservare coincidono, è il nuovo tea-
tro rivoluzionario, in cui ciò che conta è “unicamente l’influsso indiretto dell’educatore 
attraverso i temi, i materiali, i compiti, gli allestimenti”73. Nel teatro proletario, però, i 
bambini sono davvero attivi, non portano il pubblico a immedesimarsi, ma a scuotersi, 

67	 G. Scholem, Walter Benjamin, cit., p. 104.
68	 E. Bloch, Ricordi di Walter Benjamin, in “Aut aut”, n. 354, 2012, p. 217.
69	 W. Benjamin, Pedagogia coloniale, in Figure dell’infanzia, cit., p. 248.
70	 Id., Programma per un teatro proletario di bambini, in Figure dell’infanzia, cit., p. 219.
71	 Ivi, p. 221.
72	 Ivi, p. 223.
73	 Ivi, p. 222.



166	  Simone Lanza

a prendere coscienza con “migliaia di sorprendenti varianti”74. Chi osserva è l’educa-
tore, per il quale “ogni azione e gesto infantile diventano un segnale. Non tanto, come 
piace allo psicologo, un segnale dell’inconscio, delle latenze, delle rimozioni o censure, 
quanto segnali di un mondo nel quale vive e comanda il bambino”75. Pertanto, il compito 
di questa nuova educazione consiste nel “liberare i segnali infantili dal rischioso regno 
incantato della mera fantasia e condurli all’azione sui materiali”76. Qui il teatro non è 
borghese, ma epico, come per Brecht, e ha, come la radio, la “funzione pedagogica” di 
costringere lo spettatore “a prendere posizione nei confronti dell’evento”77.

Con le novità tecniche della radio e del teatro d’avanguardia ci troviamo di fronte a 
un cambio nella relazione tra popolo e sapere, attraverso un nuovo concetto di divulga-
zione: “[q]ui si tratta di una divulgazione che non mobilita più soltanto il sapere verso il 
pubblico, ma nello stesso tempo il pubblico verso il sapere”78. Benjamin ammirò molto 
il cinema sovietico e i suoi esperimenti pedagogici e psicologici, ma dovette anche pren-
dere atto che i popoli asiatici dell’Urss preferivano il discorso lineare del cantastorie ai 
rapidi montaggi delle avanguardie. Questi non erano ancora stati raggiunti dalla mo-
derna distruzione dell’esperienza. Il paradosso a cui approda Benjamin è, quindi, che 
la riproducibilità tecnica dell’opera d’arte favorisce il cinema rivoluzionario, il quale 
promuove una nuova relazione divulgativa tra potere e conoscenza, stentando, tuttavia, 
a essere compreso dalle masse contadine79. Quali nuove esperienze sensoriali andavano 
diffondendosi con il teatro e il cinema rivoluzionari sovietici? Benjamin distingue due 
tipi di esperienza, Erfahrung ed Erlebnis, esaminandone le implicazioni all’interno della 
costellazione in cui gravitano lo “choc”, la “memoria”, il “ricordo”, l’“attenzione”. 

7. Esperienza (infantile) e memoria

Parlando con i soldati sopravvissuti alla Prima guerra mondiale, Benjamin capì che 
la modernità mette di fronte a situazioni estranianti in cui non è più possibile fare espe-
rienza, perché non è possibile raccontarle. Il concetto di esperienza è un fil rouge che 
attraversa l’intera produzione di Benjamin, di cui occorre ricordare l’origine biografica 
infantile, come ebbe a scrivere al suo amico Adorno80. Le esperienze narrate da Benja-

74	 Ivi, p. 224.
75	 Ivi, p. 223. Cfr. F. Cappa, op. cit., p. 321. Nel teatro proletario il bambino diventa “figura della 

speranza”.
76	 W. Benjamin, Programma per un teatro proletario di bambini, cit., p. 223.
77	 Id., Teatro e radio, in Aura e choc, cit., p. 297.
78	 Id., Due generi di popolarità, in Aura e choc, cit., p. 300.
79	 Da un lato Benjamin teorizza una nuova barbarie e una nuova emancipazione grazie alla rivolu-

zione e all’uso rivoluzionario del cinema, dall’altra si rende conto che l’esperimento non funziona 
con il popolo. Quando Scholem, in una lunga conversazione, contestò una simile aporia in L’ope-
ra d’arte, pare che Benjamin abbia risposto: “Il legame di cui tu avverti la mancanza nel mio la-
voro, sarà fornito, con più efficacia che da me, dalla rivoluzione” (G. Scholem, Walter Benjamin, 
cit., p. 96).

80	 In una lettera ad Adorno del 18 aprile 1933, Benjamin scrive sull’Erfahrung: “L’Erfahrung non 
è semplicemente ciò che accade a noi, ma ciò che penetra fino al più profondo del nostro essere 
e che da noi stessi è impossibile capire. La frase di mio fratello: ‘Noi siamo stati lì’, che espri-
me il contenuto dell’Erfahrung in modo così inequivocabile, ha un’origine infantile… Ed è così 
che l’Erfahrung comincia a svilupparsi, come un linguaggio che parla al bambino dall’interno”. 
Anche Scholem dice qualcosa di simile: “Dietro molti scritti benjaminiani si celano esperienze 



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 167

min vivono della luminosità del suo vissuto personale: esemplare la situazione con sua 
moglie vissuta proprio come nel romanzo Le affinità elettive di Goethe.

È utile, quindi, esaminare come il concetto di esperienza infantile illumini le intuizio-
ni di Benjamin sull’esperienza umana81. Nell’analisi del concetto di esperienza mi rife-
risco soprattutto al suo saggio Il narratore. Considerazioni sull’opera di Nicola Leskov 
del 1936, facendo qualche confronto con uno scritto parallelo, Esperienza e povertà, 
risalente al 1933, ma pubblicato postumo. In entrambi i saggi la perdita dell’esperienza 
è parallela alla perdita dell’aura (Verfall der Aura)82: “[è] come se fossimo privati di una 
facoltà che sembrava inalienabile, la più certa e sicura di tutte: la capacità di scambiare 
esperienze”83. I due saggi iniziano quasi con le medesime parole, benché gli svolgimenti 
siano poi diversi: “[c]on la guerra mondiale cominciò a manifestarsi un processo che da 
allora non si è più arrestato. Non si era visto, alla fine della Guerra, che la gente tornava 
dal fronte ammutolita, non più ricca, ma più povera di esperienza comunicabile?”84. L’e-
sperienza comune, non privata, è narrativa: “[l]’esperienza che passa di bocca in bocca 
è la fonte a cui hanno attinto tutti narratori”85. Benché l’arte di narrare volga al tramonto 
venendo meno la saggezza, questo processo, in entrambi i testi, non può essere inteso 
come “decadenza”. Si tratta di un processo storico spinto dalle forze produttive “che ha 
espulso poco a poco la narrazione dell’ambito del parlare vivo e manifesta insieme, in 
ciò che svanisce, una nuova bellezza”86. Questo nuovo concetto di bellezza non è, però, 
sviluppato e, anzi, questo “tramonto”, nel saggio su Leskov, non è salutato positivamente 
come in L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica, dove si diagnostica 
una progressiva perdita di significato parallela alla perdita dell’esperienza e della narra-
zione dovuta ai nuovi mezzi di comunicazione87.

Questo processo inizia con la modernità e, in particolare, con la stampa, base mate-
riale del romanzo borghese. Infatti, proprio grazie alla stampa, il romanzo si distacca 
dalla narrazione tradizionale (fiaba, leggenda, novella): “non esce da una tradizione orale 
e non ritorna a confluire in essa”88. L’occasione della nascita del romanzo è, dunque, 
l’individuo nel suo isolamento, diventato incapace di esprimersi con voce esemplare. 
Quindi, la stampa si collocherebbe all’origine del tramonto della narrazione, dando for-

personali, anzi personalissime, che proiettandosi sugli oggetti dei suoi lavori sono scomparse”. 
(G. Scholem, Walter Benjamin e il suo angelo, cit., p. 15). Sospendiamo il giudizio su quanto le 
esperienze occulte o persino divinatorie rientrino nell’esperienza materialistica moderna, anche 
se Scholem era incline a crederlo: “Benjamin era un uomo a cui le esperienze occulte non erano 
ignote, per quanto raramente si mostrino come tali”; nella sua vita personale aveva un grande 
talento grafologico inquietante. Cfr. Id., Walter Benjamin, cit., p. 80.

81	 G. Agamben, Infanzia e storia. Distruzione dell’esperienza e origine della storia, Einaudi, Torino 
2001, p. 51.

82	 “Si tratta, probabilmente, di un’espressione volutamente ambigua, pressoché intraducibile in ita-
liano, la quale mantiene insieme le valenze di ‘scomparsa’, di ‘atrofia progressiva’, di ‘declino’, 
di ‘perdita’ e di ‘frantumazione’ dell’aura”. Cfr. G. Schiavoni, Walter Benjamin. Il figlio della 
felicità. Un percorso biografico e concettuale, Einaudi, Torino 2001, p. 272.

83	 W. Benjamin, Il narratore. Considerazioni sull’opera di Nicola Leskov, in Angelus Novus, cit., 
p. 235.

84	 Ivi, p. 236; Cfr. anche Id., Esperienza e povertà, in Aura e choc, cit., p. 364.
85	 Id., Il narratore, cit., p. 236.
86	 Ivi, p. 238.
87	 G. Schiavoni, Walter Benjamin. Il figlio della felicità, cit., p. 301. Singolare che il saggio su Le-

skov, in cui il ruolo della stampa è centrale, non rientri nella raccolta Aura e choc.
88	 W. Benjamin, Il narratore, cit., p. 239.



168	  Simone Lanza

ma a una nuova comunicazione che è l’informazione del giornale (Tageszeitung): “[o]gni  
mattino ci informa delle novità di tutto il pianeta. E con tutto ciò difettiamo di storie 
singolari e significative”89.

L’informazione, che offre un aggancio immediato, prevale sulla notizia del narrato-
re, che attingeva invece al meraviglioso. All’informazione “è indispensabile apparire 
plausibile”90; il narratore, invece, meraviglia. Inoltre, la narrazione lasciava libero spa-
zio all’interpretazione, mentre questa comunicazione (Kommunikation, che non è Mit-
teilung) accade perché “non ci raggiunge più alcun evento che non sia già infarcito di 
spiegazioni”91. Narrazione e comunicazione si susseguono come artigianato e industria. 
Viene a mancare il segno del narratore come nella tazza quello del vasaio92. Svanisce, in 
tal modo, la noia e, soprattutto, “si perde la facoltà di ascoltare, e svanisce la comunità 
degli ascoltatori”93.

Abbiamo qui due soluzioni: in Esperienza e povertà, come in L’opera d’arte nell’epo-
ca della sua riproducibilità tecnica, c’è una nuova esperienza barbara, quella proletaria 
della rivoluzione: l’impoverimento è salutato come distruzione creativa della modernità 
borghese, a cui segue una civiltà migliore. Il modo di esperire il mondo è, però, deter-
minato dal modo di percepirlo, che a sua volta è condizionato dal medium, mezzo in cui 
ha luogo l’esperienza. La percezione è, quindi, storicamente determinata, cambia nel 
corso della storia, perché gli esseri umani dispongono di diversi media, mezzi di perce-
zione. In particolare, la Kamera (macchina fotografica e cinepresa) modifica ciò che si 
vede, rendendo visibile quello che non è tale a occhio nudo, tramite inquadrature parti-
colari, ingrandimenti, rallentamenti, ecc., creando così un “inconscio ottico” (Optisch-
Unbewußte)94. L’uomo con la macchina da presa, il Kinoglaz (il cineocchio), inaugura 
un nuovo sguardo sul mondo. Non è, però, uno sguardo immersivo, poiché per Benjamin 
il cinema non fa sprofondare nell’immagine, ma è distrattivo, cioè favorisce processi 
attentivi opposti al raccoglimento. Quest’ultimo, come la stessa aura che presupponeva, 
è inteso in questo saggio come una fase borghese di fruizione artistica, che è necessario 
superare. Ricezione nella distrazione significa politicizzazione dell’arte, che riposa su 
un’antica esperienza umana, quella architettonica e collettiva dell’abitare, dove lo sguar-
do non è mai attento, ma simile a quello di un “esaminatore distratto”95. Una ricezione, 
dunque, fatta di sguardi occasionali. Mentre il borghese sprofonda nell’opera d’arte, la 
nuova massa rivoluzionaria “fa sprofondare nel proprio grembo l’opera d’arte”96.

Come conciliare l’avanguardia cinematografica russa con la massa rivoluzionaria non 
viene completamente chiarito in questo saggio. I modelli cinematografici di Benjamin 
sono Vertov e Chaplin, che non saranno esattamente i modelli dei mass media negli anni 
a seguire. Il celebre montaggio in parallelo non era così facilmente comprensibile alle 
masse, specialmente in quella sesta parte del mondo contadino piena di lingue che era 
l’Urss. Questi popoli preferivano il discorso lineare del cantastorie ai rapidi montaggi 

89	 Ivi, p. 241. Cfr. Id., Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows, in GS, Band II, 
p. 444.

90	 Id., Il narratore, cit., p. 241.
91	 Ibidem.
92	 Ivi, p. 243.
93	 Ibidem.
94	 Cfr. Id., Piccola storia della fotografia, cit., p. 230. Cfr. Id., Kleine Geschichte der Photographie, 

in GS, Band II, p. 371.
95	 Id., L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica, cit., p. 44.
96	 Ivi, p. 46.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 169

delle avanguardie. In un saggio dedicato agli sforzi educativi del cinema, quale “uno dei 
più grandiosi esperimenti di psicologia dei popoli”, si prendeva, però, atto delle innume-
revoli difficoltà nel conciliare l’arte di Vertov con la psicologia popolare, al punto che 
alcuni montaggi erano incomprensibili al popolo, come pure alcuni effetti drammatici 
producevano, invece, ilarità97.

In Leskov, abbiamo una soluzione analoga, ma in un’altra direzione; anziché una me-
tamorfosi dell’esperienza, abbiamo un persistere della narrazione: “la favola, che è an-
che oggi la prima consigliera di bambini, dopo essere stata un tempo quella dell’umanità, 
continua a vivere clandestinamente nel racconto”98. Abbiamo la persistenza di una nar-
razione clandestina, praticabile in una pedagogia apolide, rivoluzionaria, anticoloniale:

Il meglio – ha insegnato la favola anticamente all’umanità, e insegna ancora oggi ai 
bambini – è affrontare le potenze del mondo mitico con astuzia e impertinenza [Über-
mut]. (Così la favola polarizza il coraggio, dialetticamente, in sottocoraggio – o astuzia – 
e impertinenza). L’incantesimo liberatore di cui dispone la favola non introduce la natura 
in forma mitica, ma accenna alla sua complicità con l’uomo liberato. Questa complicità 
l’uomo adulto la sente solo a tratti, e cioè nella felicità; ma al bambino essa si offre diret-
tamente nella favola e lo rende felice.99

Il ricordo (Eingedenken) permette l’esperienza del passato, anzi è il mezzo di reden-
zione del passato, per gli ebrei come per i rivoluzionari100. Pertanto, mentre il vissuto 
(Erlebnis) è legato a un evento che ci inchioda al presente, l’esperienza (Erfahrung) 
si rivela solo a posteriori, nel ricordo involontario e nella narrazione101. Con il termine 
Erfahrung Benjamin rinvia a un verbo che significa “passare attraverso” ed è perciò 
connesso a una costellazione di significati che rimandano all’idea del viaggio. Erlebnis 
(“esperienza vissuta”) indica, invece, la sfera della vita, ma l’ossessione per quest’ultima 
è un fatto sintomatico, un tentativo di impossessarsi della vera esperienza “in contrasto 
con quella che si deposita nella vita regolata e denaturata delle masse civilizzate”102.

Nel saggio su Leskov ci troviamo di fronte a un eccesso di coraggio, a un’impertinen-
za (Übermut), che costituiscono la forza messianica capace di trasmettere la capacità di 
continuare a fare esperienza grazie alla narrazione? Permane nel moderno un autentico 
narrare, che è e rimane quello delle fiabe, esemplificato da quelle famosissime dei fratelli 
Grimm? Vi sono qui consigli di saggezza di un incantesimo liberatore, complice con 
l’uomo liberato, che permangono in una narrazione infantile capace di dare voce all’e-
sperienza, laddove il mondo non sembra più poterla ospitare. Ma come può esistere una 
narrazione solo infantile? In realtà c’è sempre un giocare infantile che anticipa un gio-
care adulto, messianico forse. Ma il messianico, come la rivoluzione, è sempre presente 
nella storia. L’infanzia può entrare in gioco come elemento messianico anticipatore della 
potenziale rivoluzione, di rottura con il presente? Nella misura in cui permane un narrare 
infantile, l’Erfahrung resta presente nella modernità, persino come capacità di immagi-

97	 Id., Sulla situazione dell’arte cinematografica in Russia, in Aura e choc, cit., pp. 256-260.
98	 Id., Il narratore, cit., p. 253.
99	 Ivi, p. 254. Cfr. Id., Der Erzähler, cit., p. 458.
100	 M. Löwy, Rédemption et utopie, cit., p. 147-149.
101	 Cfr. S. Marchesoni, Esperienza, in A. Pinotti (a cura di), Costellazioni. Le parole di Walter Benja-

min, cit., pp. 43-46.
102	 W. Benjamin, Su alcuni motivi di Baudelaire, in Aura e choc, cit., p. 164. Cfr. anche Id., Le affinità 

elettive, in Angelus Novus, cit., pp. 155-232.



170	  Simone Lanza

nazione di un altro mondo?103 Questa rottura del passato e del futuro con il presente è ciò 
che Benjamin aveva già formulato a proposito dell’esperienza della gioventù.

8. Le energie vitali della gioventù e dell’infanzia

Sempre nel saggio in omaggio al teatro di Asja Lācis si riprendono temi giovanili di 
carattere educativo decisivi. Nel teatro proletario si liberano, infatti, “le energie vitali 
della gioventù. E questo vale anche per l’infanzia”104, perché nel teatro si possono 
destare proprio “le energie più pericolose del futuro” o anche “quel fuoco dove per i 
bambini verità e gioco diventano una cosa sola”105. Qui lo Spielen, oltre a rinnovare, 
si arricchisce di una determinazione di autenticità: “[n]el gioco teatrale ha trovato la 
realizzazione la loro infanzia”106. Il gioco è davvero libero da tutte le costrizioni del 
feticismo della merce e dei suoi giocattoli, perché l’adulto non mette nelle mani del 
bambino il giocattolo fatto e finito, ma osserva il suo libero giocare-recitare (Spielen): 
“[l]a rappresentazione si pone dunque nei confronti della formazione educativa come 
radicale liberarsi del gioco, al quale l’adulto può solo limitarsi ad assistere”107. Il teatro 
di cui parla Benjamin è quello di Lācis: quello che improvvisa, esce in strada, non 
ha più attori. Uno Spielen legato alle avanguardie artistiche della rivoluzione sovie-
tica, che, ovunque, stavano letteralmente sperimentando qualcosa di inedito: un rin-
novamento del rapporto con il pubblico e con gli attori, attraverso l’abolizione stessa 
dell’attore in alcuni film di Ėjzenštejn e di Vertov108.

In Programma per un teatro proletario di bambini c’è un certo riavvicinamento a del-
le istanze giovanili, a torto considerate di derivazione esclusivamente romantica – istan-
ze che costituivano il punto di riferimento della generazione di Benjamin. In particolare, 
Gustav Wyneken fu il mentore di Benjamin durante gli studi di letteratura tedesca tra il 
1905 e il 1906, quando questi frequentò la scuola superiore residenziale di Haubinda, 
basata sui nuovi principi educativi del secolo del bambino109. Le istanze giovanili sono 
comprensibili anche alla luce del messianesimo. Si potrebbe idealmente ravvisare uno 

103	 Ciò che l’infanzia rammenta del mondo delle fate è l’immaginazione e “l’immaginazione del 
bambino fornisce il modello più appropriato di memoria”. Cfr. M. Giuliani, L’amour et l’ima-
gination chez Walter Benjamin: lecture rétrospective d’Enfance berlinoise vers mil neuf cent, in 
“Revue de littérature comparée”, vol. 1, n. 325, 2008, p. 86.

104	 W. Benjamin, Programma per un teatro proletario di bambini, cit., p. 225.
105	 Ivi, p. 221.
106	 Ivi, p. 226.
107	 Ivi, p. 224.
108	 Notazioni molto interessanti sono presenti anche in Teatro epico di Brecht e Film dell’avanguar-

dia. In Sulla situazione dell’arte cinematografica in Russia vi sono spunti su come i “cinemato-
grafi ambulanti” vantino una funzione educatrice del popolo. Benjamin sa che qui è in corso “uno 
dei più grandiosi esperimenti di psicologia dei popoli che siano mai stati intrapresi”, anche perché 
il modo di comprendere dei contadini è completamente diverso da quello dei cittadini” e il pubbli-
co rurale “non coglie due serie di fatti simultanee”. Cfr. W. Benjamin, Sulla situazione dell’arte 
cinematografica in Russia, cit., pp. 256-260.

109	 Gustav Adolf Wyneken (1875-1964) è stato un pedagogo e scrittore tedesco, autore di Schule und 
Jugendkultur (1913). Noto soprattutto come riformatore dell’educazione, è stato fautore del libero 
pensiero e, quale leader carismatico, ha influenzato molto i movimenti giovanili tedeschi. Quando 
Wyneken tenne un discorso interventista, Benjamin ne prese le distanze e intese il suo atto come 
un tradimento. Cfr. H. Eiland, M. Jennings, op. cit., pp. 14-21 e pp. 28-56.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 171

spostamento d’interesse dalla Jugend alla Kindheit, dalle potenzialità della gioventù a 
quelle dell’infanzia110.

In Insegnamento e valutazione Benjamin aveva sostenuto che la nuova idea di forma-
zione avrebbe dovuto richiamarsi al Nietzsche di Sull’utilità e il danno della storia per 
la vita111. Egli proponeva una nuova formazione che “dovrebbe travolgere questi piccoli 
riformatori della pedagogia odierna” con la volontà di creare una scuola “ostile al pre-
sente”, per farla finita con questo “umanesimo esangue”112. Come già in Metafisica della 
gioventù, in La riforma scolastica viene spiegato il legame tra gioventù ed educazione: 
lo scopo della nuova formazione verte sui “valori che noi intendiamo lasciare ai posteri 
come testamento più elevato”113. La funzione dell’educazione è, dunque, chiara:

La scuola è l’istituzione che conserva le conquiste per l’umanità come patrimonio, 
riproponendole in continuazione. Ma qualsiasi cosa offra la scuola resta merito e prodot-
to del passato, anche se talora del più recente. Al futuro non può offrire nient’altro che 
attenzione e rispetto. Ma la gioventù, al cui servizio è la scuola, le offre il futuro. […] La 
cultura del futuro è quindi in ultima analisi lo scopo della scuola.114

Pertanto, “confidando nella gioventù, l’umanità confida nel proprio futuro”115. La 
scuola e l’esperienza adulta conservano il presente per mezzo di un passato di dominio, 
ma il passato comprende anche le tracce dei vinti. Ciò che la gioventù apporta è qualcosa 
di simile allo sguardo del bambino sulle cose; ciò che irrompe ha una valenza rivoluzio-
naria e messianica; è il Nuovo, è il rinnovamento, è la potenza del possibile, il possibile 
che eccede il reale116; è il bagliore del passato che irrompe nel futuro117. La liberazione 
umana non è affidata ai bambini, né alla sola gioventù, ma alla potenza del rinnovamento 
che essi incarnano118. È anche la porticina della speranza, che si apre nella storia, che, 

110	 Cfr. G. Schiavoni, Walter Benjamin. Sopravvivere alla cultura, Sellerio, Palermo 1980, pp. 96-148.
111	 W. Benjamin, Insegnamento e valutazione, in Metafisica della gioventù. Scritti 1910-1918, a cura 

di G. Agamben, Einaudi, Torino 1982, pp. 49-50. Altri scritti giovanili sull’educazione vanno nel 
senso di una rivoluzione culturale che valorizza la gioventù e il suo spirito di innovazione. Cfr. a tale 
proposito: Id., La riforma scolastica: un movimento culturale, in Metafisica della gioventù. Scritti 
1910-1918, cit., pp. 21-22; Id., L’insegnamento della morale, in Metafisica della gioventù. ivi, pp. 
57-63; Id., Finalità e metodi pedagogici, ivi, pp. 77-83; Id., Metafisica della gioventù, ivi, pp. 93-107.

112	 Id., Insegnamento e valutazione, cit., p. 50.
113	 Id., La riforma scolastica, cit., p. 22. L’istituzione scolastica blocca l’esperienza giovanile in un 

passato sterile, cioè cristallizzato nel tramandare, neutralizzando la proiezione dell’umano nel 
divenire. Cfr. D.A. Contadini, Il compimento dell’umano. Saggio sul pensiero di Walter Benjamin, 
Mimesis, Milano 2013, pp. 15-22.

114	 W. Benjamin, La riforma scolastica, cit., pp. 23-24.
115	 Ivi, p. 24.
116	 Calzante l’espressione “richiesta del possibile attualmente impossibile” impiegata in E. Facchi-

nelli, Nota a Benjamin, in “Quaderni Piacentini”, n. 38, 1969, p. 152.
117	 Si vedano le considerazioni di Butler in J. Butler, op. cit., pp. 131-151.
118	 Benjamin e Montessori sono curiosamente associati come propagatori del mito moderno del “bam-

bino liberatore dell’uomo”, una concezione rousseauiana e romantica (Cfr. F. Cambi, Manuale di 
storia della pedagogia, Laterza, Bari-Roma 2003, p. 179). Sicuramente la citazione di Hölderlin 
in esergo alla Metafisica della gioventù ha che vedere con le radici romantiche di Benjamin (“Wo 
bist du, Jugendliches! das immer mich / Zur Stunde weckt des Morgens, wo bist du, Licht!”). Cfr. 
W. Benjamin, Metafisica della gioventù, cit., p. 93. Tuttavia, la lettura di Löwy del romanticismo 
giovanile come parte di una più ampia concezione messianica sembra più pertinente: l’educazione 
come equilibrio generazionale è comprensibile solo come rinnovamento, equilibrio verso la rivo-
luzione. Cfr. M. Löwy, Rédemption et utopie, cit., pp. 121-161.



172	  Simone Lanza

invece, procede come continuum. La seconda delle tesi Sul concetto di storia esprime 
questa idea:

Il passato reca con sé un indice segreto che lo rinvia alla redenzione. Esiste un appun-
tamento misterioso fra le generazioni passate e la nostra. Allora noi siamo stati attesi 
sulla terra. Allora a noi, come a ogni generazione che ci ha preceduto, è stata consegnata 
[mitgeben, forse meglio “affidata”] una debole forza messianica, su cui il passato ha un 
diritto. Questo diritto non si può eludere a poco prezzo.119

Cosa ricorda questo appuntamento misterioso, segreto, occulto (geheime) tra le gene-
razioni se non un equilibrio cosmico, un principio immanente alla storia, che trascende 
le singole generazioni? Come è possibile che ci sia un’intesa nascosta fra le generazioni 
se non perché, seppur debolmente, la forza messianica, cioè rivoluzionaria, si trasmette 
affidando il senso dell’agire umano nel passaggio generazionale, cioè in ciò che noi 
chiamiamo educazione120?

9. Equilibrio tra le cose e tra le generazioni

L’ultimo frammento di Strada a senso unico, intitolato Zum Planetarium, potrebbe 
darci qualche indizio per capire cosa intendesse Benjamin per educazione quale appun-
tamento tra le generazioni, gettando così un ultimo raggio di luce sullo sguardo infantile 
sulle cose. La differenza tra antichi e moderni consiste in un’esperienza diversa con il 
cosmo. Per gli antichi la relazione con esso passa per l’ebrezza (Rausch) vissuta nella 
comunità (Gemeinschaft): “[l]’aberrazione che minaccia i moderni è di ritenere questa 
esperienza irrilevante, trascurabile, e di lasciarla all’individuo come estatica contempla-
zione di una bella notte stellata”121. La Prima guerra mondiale ha mostrato, invece, un 
nuovo connubio tra esseri umani e cosmo, sotto il segno dello spirito della tecnica (Geist 
der Technik), che ovunque ha scavato fosse sacrificali (Opferschächte) nella Madreterra 
(Muttererde)122. Benché la tecnica vigente abbia tradito l’umanità per l’avidità di profitto 
della classe dominante, trasformando il letto nuziale in un mare di sangue, nella moder-
nità si assiste a una nuova possibilità di equilibrio tra tecnica e Madreterra. Quindi, ci 

119	 W. Benjamin, Sul concetto di storia, in Opere Complete, a cura di R. Tiedemann, E. Ganni, vol. 
VII, Einaudi, Torino 2006, p. 484 (corsivo mio). Cfr. Id., Über den Begriff der Geschichte, in GS, 
Band I, p. 694. 

120	 Il rammentare ha una qualità teologica redentrice e “la redenzione messianico-rivoluzionaria è un 
compito che ci è attribuito dalle generazioni passate. Non c’è un messia inviato dal cielo”. La par-
tecipazione umana alla redenzione è un’eresia, avanzata dallo chassidismo, di cui Buber dà una 
versione moderna con la forza cooperativa (mitwerkende Kraft), che in Benjamin diventa l’esile 
possibilità di una debole forza (schwache messianische Kraft) puramente umana. Cfr. M. Löwy, 
Segnalatore d’incendio. Una lettura delle tesi “Sul concetto di storia” di Walter Benjamin, ombre 
corte, Verona 2022, pp. 51-52. Benjamin, Buber, Scholem e Arendt concepiscono l’educazione 
come lo sforzo di trasmettere quanto di più umano resta nella disumanizzazione della modernità; 
è lo sguardo di chi, da apolide, percepisce l’estinzione, ma, al contempo, ciò che c’è di più umano. 
Si concepisce l’educazione come un compito generazionale, e persino messianico, di perpetuare 
il passato, come possibilità di rinnovare il mondo, nel futuro. Sulla trasmissione non conservativa 
dell’educazione cfr. D.A. Contadini, op. cit., pp. 176-178.

121	 W. Benjamin, Strada a senso unico, cit., p. 67. Cfr. Id., Einbahnstraße, cit., pp. 146-147.
122	 Cfr. ivi, pp. 146-148.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 173

troviamo ancora di fronte a un bivio pedagogico: la tecnica può essere usata dall’essere 
umano in armonia con la natura o contro di essa, proprio come avviene con l’educazione, 
divenuta un termine metaforico:

Chi si fiderebbe però di un maestro dotato di frusta che spiegasse il senso dell’e-
ducazione con il dominio da parte degli adulti sui bambini? L’educazione non è forse 
l’indispensabile ordine delle relazioni tra le generazioni [die unerläßliche Ordnung des 
Verhältnisses zwischen den Generationen] e quindi, se si vuole parlare di dominio, il 
dominio delle relazioni generazionali [Generationsverhältnisse] e non dei bambini? Così 
anche la tecnica non può essere dominio della natura, ma dominio della relazione tra 
umanità e natura.123

Che il senso di ogni tecnica sia il dominio della natura (Naturbeherrschung)124 
è la dottrina della classe dominante (degli imperialisti responsabili della guerra). Il 
contatto dell’umano col cosmo potrà, invece, avvenire in forme nuove – la velocità, 
la radio e il teatro rivoluzionario – anche grazie a una diversa tecnica: “[i]l brivido 
[Schauer] di una vera esperienza cosmica non è legato a quel minuscolo frammento 
del mondo naturale che noi siamo abituati a chiamare natura”125. Un appuntamento 
segreto tra le generazioni attraversa la storia; la venuta al mondo di nuovi abitan-
ti apre sempre questa possibilità di rinnovare il mondo: l’educazione che la rende 
possibile si basa su un equilibrio – un equilibrio relazionale e generazionale, che 
ci riporta all’equilibrio tra esseri umani e natura, grazie a una nuova relazione con 
il cosmo, a una nuova tecnica che è quella sorta dalle rivolte a seguito della Prima 
guerra mondiale. Questa nuova esperienza rivoluzionaria è un’altra possibilità della 
storia. L’ultima frase di Strada a senso unico resta un po’ enigmatica: “[i]l delirio 
dell’annientamento è superato dall’essere vivente solo nell’ebbrezza della procrea-
zione [Rausche der Zeugung]”126.

L’ebbrezza, che per gli antichi era comunicazione con il cosmo solo all’interno della 
comunità, è ora possibile solo attraverso la generazione delle generazioni? L’equilibrio 
educativo è possibile grazie a una forza messianica e rivoluzionaria?

10. Per non concludere: di generazione in generazione

Benjamin scrive per aforismi, ma ora è utile precisare anche il carattere allegorico del-
la sua scrittura, che ricorre sempre a immagini e metafore. Proprio lo scrivere si avvicina 
allo sguardo infantile, ma anche a quello messianico127. Il tempo prezioso dell’infanzia 
non è perduto, come per Proust, ma intimamente legato al futuro tramite la similitudine 

123	 Id., Strada a senso unico, cit., p. 68. Cfr. Id., Einbahnstraße, cit., pp. 146-148.
124	 Cfr. ivi., p. 147.
125	 Id., Strada a senso unico, cit., p. 68. Cfr. Id., Einbahnstraße, cit., pp. 147-148.
126	 Ivi, p. 69.
127	 “In ogni caso egli ha orientato sulla Cabala il suo concetto di testo sacro. La filosofia consisteva 

per lui essenzialmente nel commento e nella critica, e al linguaggio, in quanto cristallizzazione 
del ‘nome’, attribuiva un diritto più alto che quello di portatore del significato e persino dell’e-
spressione” (Th.W. Adorno, Profilo di Walter Benjamin, cit., p. 222). Scholem va oltre, facendo di 
Benjamin un vero e proprio rappresentante della tradizione cabalistica. Cfr. G. Scholem, Il nome 
di Dio e la teoria cabbalistica del linguaggio, Adelphi, Milano 1998, p. 13.



174	  Simone Lanza

che, sostenendo il ricordo, “cerca nel passato i presagi del futuro”128. Seguendo l’ana-
lisi proposta da Cappa e Negri, la pedagogia di Benjamin consisterebbe nel rimando 
“allo stupore e alla passione che tutti i bambini provano nell’incontro con le cose, con il 
mondo”129.

L’educazione è equilibrio generazionale nel momento in cui si nutre di esemplarità; 
si dispiega per metafore. Il legame tra passato e futuro procede tramite letture e com-
menti, glosse o attraverso il puro susseguirsi di immagini. L’esemplarità proviene dalla 
tradizione. Anche qui ci troviamo di fronte a un bivio pedagogico, di fronte al quale 
Benjamin “ci invita a cogliere e comprendere le differenze effettive tra le immagini viste 
e quelle subite”130. Alla tradizione della conservazione egli oppone una tradizione nasco-
sta dei vinti. Alla pedagogia borghese quella proletaria. Ciò che distingue le alternative 
è l’azione, la prassi attiva. Spettatore o attore? La stessa educazione è, infatti, pensata 
come esemplarità, quell’esemplarità del cabalista, del maestro mistico, che educa maieu-
ticamente, attraverso una mediazione educativa. L’educazione, nei carteggi giovanili di 
Benjamin, è intesa come “fondamento del fondamento”131, che preludeva a una “comu-
nità educante” (Erziehungsgemeinschaft)132. Per gli ebrei dell’Atlantide la Gemeinschaft 
non è mai un nostalgico ritorno romantico alla comunità premoderna, ma sempre un 
oltrepassamento della Gesellshaft133. Il riferimento storico è la rivoluzione sovietica. Il 
tratto distintivo di questa educazione è l’essere concepita, nell’epoca della riproducibili-
tà tecnica, sotto il segno della tradizione rivoluzionaria, ossimoro solo apparente.

Nel suo fitto dialogo con Scholem è proprio questo il punto che Benjamin aveva chie-
sto all’amico di sviluppare. In una lettera del settembre 1917 egli osservava:

In una certa fase, nell’uomo giusto tutte le cose diventano esemplari, ma in tal modo 
si trasformano internamente e diventano nuove. La visione di questo momento nuovo e 
creatore, che si dispiega nelle forme di vita dell’uomo, permette di capire l’educazione. 
Ora vorrei che nella ulteriore elaborazione del suo saggio lei eliminasse il concetto di 
esempio, e anzi, che lo risolvesse in quello di tradizione. Sono convinto di questo: la 
tradizione è l’elemento in cui il discente si trasforma continuamente nel docente, e questo 
per tutta l’estensione dell’educazione. Nella tradizione tutti sono educatori e educati e 
tutto è educazione. […] Chi non ha imparato non può educare, poiché non vede in quale 
punto è solo, e dunque comprende a sua maniera la tradizione e insegnando la rende co-
municabile. […] Se è così difficile parlare di educazione, è perché il suo ordine coincide 
interamente con l’ordine religioso della tradizione. Educare è solo arricchire (nello spi-
rito) la dottrina; solo chi ha imparato ne è capace: e quindi è impossibile, per coloro che 

128	 P. Szondi, Nota, in W. Benjamin, Immagini di città, a cura di M. Bertolini Peruzzi, Einaudi, Torino 
1971, p. 111.

129	 F. Cappa, M. Negri, op. cit., p. 29.
130	 F. Cappa, op. cit., p. 331.
131	 Lettera a L. Strauss del 10 ottobre 1912, in W. Benjamin, Gesammelte Briefe, hrsg. von C. Göd-

de und H. Lonitz, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, Band I, p. 70. Cfr. G. Schiavoni, Walter 
Benjamin. Il figlio della felicità, cit., pp. 37-41.

132	 Lettera a E. Schoen del 23 maggio 1914, in W. Benjamin, Gesammelte Briefe, cit., p. 229. Cfr. H. 
Eiland, M. Jennings, op. cit., pp. 51-57.

133	 Nel 1900 Martin Buber aderisce a un circolo neoromantico, Die Neue Gemeinschaft, dove fa la 
conoscenza di Gustav Landauer. Qui, in una conferenza, riprende il senso di “seconda comunità”, 
intesa come comunità rivoluzionaria basata sull’affinità elettiva anziché sul sangue; essa è post-
sociale e non pre-sociale, come la Gemeinschaft di Ferdinand Tönnies e Max Weber. Cfr. M. 
Löwy, Rédemption et utopie, cit., p. 64.



L’educazione nell’epoca della riproducibilità tecnica. Note su Walter Benjamin	 175

verranno, vivere altrimenti che imparando […]. Ogni errore in educazione è dovuto al fat-
to che si pensa che in ultimo i nostri discendenti dipendano in qualche modo da noi. Ora 
essi non dipendono da noi altrimenti che da Dio e dal linguaggio, in cui quindi dobbiamo 
immergerci, se vogliamo aggiungere a una comunione con i nostri figli. Gli adolescenti 
possono educare solo i loro simili, non i bambini. Gli uomini? Educano gli adolescenti.134

Lo sguardo di Benjamin è uno sguardo infantile sul mondo, uno sguardo che penetra 
nelle cose stesse, che le fa vivere. Prima che noi possiamo parlare degli oggetti, gli oggetti 
ci parlano, perché esiste una lingua precedente a tutte le lingue che le attraversa: “una 
magia della materia” che pervade la comunità umana e la comprensione della natura135.

Così nel bambino le cose si esprimono ed esprimono il mondo: il grande mondo in 
quello piccolo. Questo è possibile perché la lingua stessa presuppone che le cose parlino 
agli esseri umani. Né l’atto linguistico individuale della parole, né la struttura signifi-
cativa della langue, quindi, ma un esserci del linguaggio è ciò che precede lo sguardo 
infantile e la sua prima parola136. Qualcosa precede la storia, fin dall’origine, la rende 
possibile, le imprime la direzione. L’infanzia e la gioventù portano costantemente questo 
rinnovamento nella storia, senza, tuttavia, farlo mai giungere a compimento: “non sono 
riuscito a costruire tutta la mia vita sulle splendide basi che avevo gettato nel mio venti-
duesimo anno di età” – scriverà Benjamin di se stesso137.

La gioventù e l’infanzia posseggono, dunque, una forza rivoluzionaria, ma essa è 
comprensibile solo considerando l’educazione come ordine della tradizione nascosta, 
in cui l’educare è un arricchire il dominio delle relazioni generazionali (Generation-
sverhältnisse). Si tratta del medesimo equilibrio che un nuovo uso delle tecnologie per-
mette di intrattenere con la Madreterra, così come indicato al termine di Einbahnstraße. 
Imparare (Lernen) e insegnare (Lehren) trovano una comune traccia del senso dell’inse-
gnamento (Lehre).

Lo sguardo con cui guardiamo le cose è, però, modificato da come le cose ci guardano, 
modificano la nostra attenzione, riconfigurano l’attenzione stessa. Le riflessioni sulla 
riproducibilità tecnica dell’immagine (resa possibile in particolare dalla fotografia e dal 
cinema) hanno modificato la mente umana moderna persino nel suo inconscio ottico, 
cioè nelle sue più profonde capacità attentive e linguistiche, condizionando la possibilità 
di narrare l’esperienza, che è quindi un dato storico determinato dalle circostanze e dai 
rapporti di classe, ma anche dal posizionamento di fronte al feticismo della merce. Le 
considerazioni di Benjamin sullo Spielen hanno fatto luce sul potere educativo degli 
oggetti, che, nella modernità, si presenta come un bivio pedagogico: tra una pedagogia 
borghese e una proletaria, tra un giocare dalla parte del feticcio (feticismo) o uno dalla 
parte della cosa (reificazione).

L’educazione messianica (o rivoluzionaria) consiste nell’agire collettivamente: come 
il teatro proletario di Lācis, in cui i bambini costringevano lo spettatore a prendere posi-
zione, così l’educazione non trasmette il sapere all’alunno, ma mobilita il sapere verso 
l’alunno. Con l’educazione esemplare di generazione in generazione rimane aperta la 

134	 Lettera a G. Scholem del 6 settembre 1917, in W. Benjamin, Lettere 1913-1940, a cura di G.G. 
Scholem e Th.W. Adorno, Einaudi, Torino 1978, pp. 32-33.

135	 Id., Sulla lingua in generale e sulla lingua dell’uomo, in Metafisica della gioventù. Scritti 1910-
1918, cit., p. 183.

136	 Ibidem. Cfr. H. Eiland, M. Jenning, op. cit., pp. 144-145.
137	 Lettera a G. Scholem del 25 aprile 1930, in W. Benjamin, Lettere 1913-1940, cit., p. 184. Cfr. H. 

Eiland, M. Jennings, op. cit., p. 62.



176	  Simone Lanza

possibilità di rinnovare il mondo. Si tiene aperta la forza dell’esperienza narrativizzante 
dell’infanzia: immaginare il mondo delle fate significa poter immaginare un altro mondo 
possibile già oggi. È sempre possibile una relazione educativa aperta, in equilibrio tra le 
generazioni e tra natura e tecnica, nonostante il capitalismo si presenti come religione 
e la tecnica venga impiegata dalle classi dominanti per distruggere sia l’umanità che la 
natura. C’è un mondo, anticipato nell’universo infantile posto in mezzo agli adulti, dove 
è possibile salvare la Bildung (“cultura”, “educazione”, “formazione”) dalle rovine del 
tempo. Ciò appare un’impresa sempre più ardua, ma pur sempre possibile138. Lo sguardo 
infantile resiste, lascia sempre aperta una finestra per un futuro discontinuo, un rinnova-
mento sempre possibile. Giocando, il bambino anticipa una libertà e una felicità a venire. 
Questa finestra su un futuro possibile attualmente impossibile può essere interpretata 
come persistenza del messianico, ma forse anche come qualità umana che persiste allo 
spettro dell’estinzione e si ripresenta a ogni generazione per rinnovare ancora il mondo.

138	 “Preservare l’idea di cultura e trarla in salvo dal caos dei tempi” era un progetto giovanile esposto 
in una lettera a Strauss del 1912. Cfr. W. Benjamin, Gesammelte Briefe, cit., p. 78 e H. Eiland, M. 
Jenning, op. cit., p. 37.



IL MATERIALISMO STORICO COME EPISTEMOLOGIA 
MATERIALISTICA DELLA STORIA

Alessandro Casula

Introduzione

In questo articolo, si tenterà di prendere in esame due macro-questioni la cui corretta 
illuminazione si inserisce nell’importante dibattito sull’articolazione logica ed episte-
mologica del cosiddetto “materialismo storico”. Per quanto possa sembrare scontato, 
vale la pena evidenziare le difficoltà insite nel tentativo di delineare con chiarezza con 
quali termini possa descriversi la visione della storia consegnata dai testi del Moro. 
Questa, per così dire, impresa è a maggior ragione importante poiché i termini uti-
lizzati tradizionalmente per denominare la cornice metodologica ed epistemologica 
della sua produzione intellettuale – e che si possono estendere a tutta la tradizione 
scientifica e politica che discende dalle sue opere – sono quelli di materialismo stori-
co. Si può obiettare che Marx, come sottolinea Tomba, non utilizza questa locuzione, 
preferendone altre come materialista pratico. Rimane, però, anche nella nozione di 
prassi, l’esigenza di produrre un dispositivo teorico-pratico che consenta sia l’eserci-
zio razionale dell’analisi delle realtà storiche materiali, ovverossia la possibilità della 
storiografia come scienza sociale razionalmente fondata, sia l’esercizio dell’intervento 
pratico-politico nella storia in modo deliberato, organizzato, consapevole e volontario. 
Inoltre, benché la questione della conformazione del tempo storico sia particolarmente 
rilevante per l’inquadramento ermeneutico dei testi marxiani e delle successive tra-
dizioni marxiste, essa si darebbe anche in qualsiasi contesto filosofico e scientifico 
che pretendesse di porsi come sistema di conoscenze vere e giustificate circa la realtà 
sociale dell’essere umano intesa nella sua concreta dimensione di mutevolezza. Sareb-
be, dunque, necessario affrontarla in tutti i quei casi in cui non si vuole costruire uno 
schema concettuale astratto e invariabile entro cui sussumere ogni tipologia di realtà 
materiale, pretendendo che sia la realtà a doversi uniformare al prodotto dell’intelletto 
e non il contrario. Al fine di mettere in evidenza la necessità di rifiutare qualsivoglia 
possibilità di ricostruire, a partire dai testi marxiani, un paradigma intellettuale della 
realtà storica di tipo siffatto – cioè venato da una costruzione metafisico-deduttiva che 
fa discendere ogni analisi specifica dei fenomeni materiali dalla loro capacità di pre-
sentarsi come esempi di uno schema preordinato – si preferirà utilizzare i termini epi-
stemologia della storia al posto dei termini filosofia della storia. In particolare, verrà 
affrontata la questione della denominazione del materialismo storico come epistemo-
logia della storia e quella della ricostruzione di una ontologia della storia coerente con 



178	  Alessandro Casula

il metodo d’indagine marxiano, al fine di lumeggiare una concezione della temporalità 
storica che non si adegui a un paradigma di tipo stadiale, unilineare e meccanicistico, 
bensì che costituisca una concezione della temporalità storica di tipo multilineare e 
non stadiale.

Filosofia della storia, teoria della storia, epistemologia della storia

La questione delle temporalità multiple, o teoria dello “sviluppo ineguale” e “non 
lineare” della “storia”1, in Marx implica una serie di interrogativi che addirittura ec-
cedono l’inquadramento teoretico del cosiddetto materialismo storico per due ordini 
di ragioni:

a) innanzitutto, perché è pressoché impossibile formare un discorso sui fatti umani 
che sia compiuto sul piano teorico ed efficace sul piano pratico-politico senza una 
concezione della storia, non importa quanto essa sia più o meno complessa o capace 
di comprendere allo stesso modo e senza eccezioni qualsiasi evento. Oppure, come 
sarebbe meglio dire, è impossibile considerare la possibilità di comprendere le di-
namiche sociali e agire su di esse senza una concezione della storia se consideriamo 
che “l’oggetto della storia è per natura l’uomo, o meglio, gli uomini”2, non solo, o 
non tanto, in qualità di individui in quanto tali, a meno che non si voglia ridurre la 
storiografia a una collazione di biografie di singole vite, più o meno famose; piutto-
sto, bisogna sottolineare che “la storia […] è conoscenza dell’organizzazione sociale 
umana”, all’interno di una prospettiva dinamica che tiene conto delle “condizioni che 
orientano la natura della civiltà”, soprattutto nella misura in cui viene intesa ponendo 
il giusto risalto “alla socialità […] e ai differenti modi in cui un gruppo di esseri umani 
acquisisce la superiorità su un altro”3. 

b) Posto che la storia è “scienza degli esseri umani”4 ed è una scienza che conside-
ra il suo oggetto secondo dei termini dinamici, sarebbe incoerente se tale dinamismo 
non fosse considerato anche, e soprattutto, nei termini di un dinamismo temporale. 
Ciò non deve condurre ad affermare che la storia sia “la scienza del passato”, poiché 
“l’idea stessa che il passato in quanto tale possa essere oggetto di scienza è assurda”, 
non tanto nella misura in cui si consideri il passato come un campo d’indagine le-
gittimo – ovviamente non può non esserlo –, ma quanto perché non può considerarsi 
tale senza ulteriori specificazioni, senza delimitare preventivamente a che genere di 
passato ci si stia riferendo, poiché “cosa se ne farebbe […] una conoscenza raziona-
le” di un passato inteso come congerie di “fenomeni che non hanno altro carattere 
comune se non quello di essere stati contemporanei”5? Da ciò si potrebbe, dunque, 
ricavare che la storia possa essere considerata la “scienza del passato degli esseri 
umani”, ma ciò eliminerebbe qualsiasi riferimento al ruolo attivo del presente per 
la costruzione della conoscenza storica, minimizzando o, addirittura, annullando il 
ruolo che assumono “le inferenze del presente” al fine di “far luce su che cosa, sul 

1	 Cfr. L. Basso, Agire in comune, ombre corte, Verona 2012.
2	 M. Bloch, Apologia della storia o Mestiere di storico, Einaudi, Torino 2009, p. 83.
3	 Ibn Khaldūn, The Muqaddimah, tr. ingl. di F. Rosenthal, Princeton University Press, Princeton 

1967, p. 71.
4	 M. Bloch, Apologia della storia o Mestiere di storico, cit., p. 84.
5	 Ivi, p. 81.



Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia	 179

perché e sul come del passato”6. Per queste semplici ragioni, infatti, sarà preferibile 
considerare la storia come “scienza degli uomini, nel tempo”7. 

Una volta date per buone le assunzioni a) e b), una precondizione del ragionamento 
che qui si vuole affrontare riguarda il passaggio tra l’utilizzo del concetto di stadi storici, 
concetto stadiale, e il concetto di forme, sulla falsariga, per intenderci, delle Formen8 dei 
Grundrisse. In base a questo testo marxiano, si può affermare la presenza di un passag-
gio da 1) una concezione di filosofia della storia intesa come sistema teorico finalizzato 
a sussumere ogni evento storico, ogni parte della storia, ovvero obbligando in qualche 
modo gli eventi fattuali a stare all’interno di uno schema esterno alla storia, che la investe 
tangenzialmente, che è potenzialmente fisso, immutabile, preordinato secondo dei criteri 
puramente concettuali che si pongono, per definizione, al di fuori della materialità del fatto 
storico; 2) a una concezione ontologica degli eventi storici intenzionata a dare conto dell’e-
sistenza dei tipi di eventi che formano la totalità della storia e, a fronte della rilevazione di 
una serie di eventi, a porre in essere tentativi di costruire un inventario complessivo che 
chiarisca da cosa è composta quella totalità del reale che noi chiamiamo Storia. 

Come si vede, esiste una direzione epistemologica inversa nelle due tensioni poc’anzi 
accennate: nel primo caso si procede dai concetti e dalle relazioni tra concetti agli eventi 
e alle relazioni tra eventi; nel secondo si procede dagli eventi e dalle loro relazioni ai 
concetti e alle loro relazioni. Si tratta di tensioni che attraversano trasversalmente l’inte-
ro corpus marxiano, come si vedrà, talora sovrapponendosi, altre volte, invece, avendo la 
meglio l’una sull’altra. A titolo di esempio, sarà utile chiamare in causa alcuni passaggi 
dei testi marxiani emblematici di queste tendenze. Riguardo alla prima tendenza, che per 
semplicità denomineremo “stadiale”, il Vorwort del 1859 è, nella sua brevità, una delle 
testimonianze più forti della presenza di un’oscillazione chiara del Moro verso una pro-
spettiva concettuale di questo genere, benché, al contempo, quando egli annuncia le ra-
gioni per cui ha deciso di sopprimere l’Introduzione del 1857, si può rilevare una postura 
metodologica che non presta il fianco a una definizione di tipo metafisico-deduttiva, ma 
rimane saldamente empirica: “Sopprimo una introduzione generale che avevo abbozzato 
perché, dopo aver ben riflettuto, mi pare che ogni anticipazione di risultati ancora da 
dimostrare disturbi, e il lettore che avrà deciso di seguirmi dovrà decidere a salire dal 
particolare al generale”9. 

Ciò detto e al netto del fatto che nella Prefazione del ’59, come si è accennato prima, si 
può rilevare una postura epistemologica saldamente materialistica ed empirico-indutti-
va, nella misura in cui Marx asserisce di voler restituire, con la soppressione dell’Einlei-
tung del ’57, la preminenza a un andamento argomentativo che procede dal particolare 
al generale, nel prosieguo del testo è da rilevare la presenza di asserzioni che prestano 
facilmente il fianco a un’interpretazione schematica generale, la cui cornice concettuale 
è introdotta dall’idea secondo cui:

6	 D. Little, Philosophy of History, in E.N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
2020, https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/history/

7	 M. Bloch, Apologia della storia o Mestiere di storico, cit., p. 84.
8	 Secondo Godelier, nelle Formen si troverebbe “il tentativo di Marx più sistematico per reperire 

dei momenti e definire dei problemi critici della evoluzione storica e perché tale storia si presenta 
come quella di molteplici forme di continuità primitive evolventesi in modi diversi verso forme 
distinte di Stato e di società divise in classi. Questo schema multilineare si collocava dunque agli 
antipodi di un dogmatismo semplificatore” (M. Godelier, Prefazione, in K. Marx, F. Engels, V.I. 
Lenin, Sulle società precapitalistiche, Feltrinelli, Milano 1970, p. 12).

9	 K. Marx, Opere complete, vol. XXX, Editori Riuniti, Roma 1986, p. 297.



180	  Alessandro Casula

nella produzione sociale della loro esistenza, gli uomini entrano in rapporti determina-
ti, necessari, indipendenti dalla loro volontà, in rapporti di produzione che corrispondono 
a un determinato grado di sviluppo delle loro forze produttive materiali. L’insieme di 
questi rapporti di produzione costituisce la struttura economica della società, ossia la base 
reale sulla quale si eleva una sovrastruttura giuridica e politica e alla quale corrispondono 
forme determinate della coscienza sociale.10

Quantunque tale passaggio possa a primo acchito apparire inequivocabilmente por-
tatore di una prospettiva epistemologica di tipo meccanicistico, riduzionistico e unidi-
rezionale, nondimeno sarebbe possibile, senza (forse) forzare eccessivamente il testo, 
proporre una lettura che vede Marx mettere in evidenza la componente materialistica 
della produzione della realtà sociale e dell’individuo inteso come attore sociale. D’al-
tronde, esso appare all’interno del contesto di un rimando all’Introduzione a Per la cri-
tica della filosofia del diritto di Hegel, in cui, secondo Marx, si delinea la focalizzazione 
sull’economia politica, e sui rapporti di produzione concreti, come chiave di accesso alla 
comprensione della produzione del mondo sociale. In altre parole, si può supporre che 
Marx non voglia affermare tanto una ipotesi di lavoro meccanicistica in senso stretto, 
quanto una posizione anti-metafisica:

La mia ricerca arrivò alla conclusione che tanto i rapporti giuridici quanto le forme 
dello Stato non possono essere compresi né per sé stessi, né per la cosiddetta evoluzione 
generale dello spirito umano, ma hanno le loro radici, piuttosto, nei rapporti materiali 
dell’esistenza il cui complesso viene abbracciato da Hegel, seguendo l’esempio degli in-
glesi e dei francesi del secolo XVIII, sotto il termine di “società civile”; e che l’anatomia 
della società civile è da cercare nell’economia politica.11

D’altro canto, lo stile scarno e serrato dell’argomentazione, accanto al seguito del 
testo, permettono, effettivamente, di introdurre un’interpretazione deterministica delle 
parole di Marx. Più avanti, infatti, si trova la proposizione in cui egli definisce il per-
corso progressivo e gerarchicamente ordinato dei modi di produzione intesi come veri 
e propri stadi storici universali dell’umanità: “A grandi linee, i modi di produzione 
asiatico, antico, feudale e borghese moderno possono essere designati come epoche 
che marcano il progresso della formazione economica della società”12. In questo caso, 
la proposta di una progressione stadiale e invariabilmente determinata è difficile da 
negare, non vi sono grandi spazi per immaginare delle compenetrazioni rilevanti, delle 
permanenze del precedente all’interno del successivo, se non nei termini di una Aufhe-
bung dialettica che, in ogni caso, marca un’evoluzione orientata in senso progressivo 
verso una formazione nuova e superiore rispetto alla precedente; non importa se nel 
passaggio tra uno stadio e il successivo si mantengano alcune determinazioni del pre-
cedente, l’epoca superiore si presenta ugualmente come una formazione compiuta e 
che ha assorbito completamente anche quelle determinazioni dell’epoca precedente che 
mantiene in forma diversa; non vi sono in essa linee di faglia e temporalità non-contem-
poranee, tutto si appiattisce sul nuovo step, sull’ultima temporalità. Che vi siano degli 
elementi teleologici all’interno di una siffatta concezione della storia appare evidente, 

10	 Ivi, p. 298.
11	 Ibidem.
12	 Ivi, p. 299.



Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia	 181

infine, dalla proposizione con cui Marx definisce il ruolo nella storia della formazione 
socio-economica borghese: “con questa formazione sociale si chiude dunque la prei-
storia della società umana”13. Vale la pena, inoltre, mettere in risalto una particolarità 
della progressione degli stadi storici così come viene qui presentata da Marx: accanto a 
delle coordinate temporali è presente una coordinata di natura eminentemente spaziale: 
il modo di produzione asiatico14. Senza voler entrare nell’analisi delle caratteristiche di 
tale formazione socio-economica – di cui Marx non dà indicazioni in questa sede – è, 
però, importante osservare come si assiste a una fusione di elementi temporali – il modo 
di produzione asiatico è posto all’interno di un ordine di stadi ordinati temporalmente 
– e di elementi geografici – il modo di produzione asiatico non è denotato attraverso un 
predicato temporale bensì spaziale. In questo senso, non solo il progresso della storia 
tenderebbe verso una temporalità precisa e definita, ma anche verso un’incarnazione 
geografica di tale temporalità specifica: quella dell’Europa Occidentale. Se non altro, in 
ogni caso, è una dimostrazione di una caratteristica peculiare della storia che è possibile 
inferire dai testi marxiani: essa è un punto di condensazione di aspetti temporali insieme 
ad aspetti spaziali, il che permette di parlare correttamente di spazio-tempo della storia, 
a prescindere se essa sia intesa in modo deterministico e lineare o in modo stratificato 
e multi-dimensionale. Questa forma di spazializzazione del tempo storico – e di tem-
poralizzazione dei luoghi geografici – emerge in modo palese nell’articolo di Marx per 
il New York Daily Tribune del 10 giugno 1853 dal titolo La dominazione britannica in 
India [o l’Inghilterra rivoluzionaria malgrado se stessa], in cui egli delinea una descri-
zione socio-politico-geografica emblematica:

L’Indostan è un’Italia di dimensioni asiatiche, con l’Himalaya al posto delle Alpi, la 
pianura del Bengala al posto della pianura del Po, il Deccan al posto degli Appennini e 
l’isola di Ceylon al posto della Sicilia. La stessa ricchezza e varietà nei prodotti del suolo: 
lo stesso smembramento nella compagine politica. Come l’Italia è stata compressa in 
masse nazionali di volta in volta diverse dalla spada del conquistatore, così l’Indostan – 
quando non subisce la pressione islamica, mongolica o inglese – ci appare diviso in tanti 
stati indipendenti e in reciproco contrasto, quante sono le sue città e perfino i villaggi. Ma, 
dal punto di vista sociale, l’Indostan non è l’Italia: è l’Irlanda dell’Oriente. E questa biz-
zarra combinazione d’Italia e Irlanda, di un mondo di voluttà e di un mondo di lutti, è già 
anticipata nelle tradizioni millenarie della religione induista, che è insieme una religione 
di esuberanza sensuale e sadico ascetismo.15

Vi è nelle parole di Marx una sorta di compressione del luogo e dello spazio indiano 
sui luoghi e sui tempi europei, non nella misura di una sorta di superiorità morale o cul-
turale dell’Europa sull’Asia, quanto, piuttosto, della costatazione secondo cui l’Europa 
– o, per lo meno, parti di essa – si è spinta più avanti nel percorso universale della storia 
umana. Più avanti, infatti, nel medesimo articolo il Moro, descrivendo gli effetti sulle 
filiere produttive della colonizzazione inglese – che ha “collocato il filatore nel Lan-
cashire e il tessitore nel Bengala”16 – rappresenta le comunità indiane come “semibarbare 

13	 Ibidem.
14	 Sul modo di produzione asiatico, cfr. G. Sgro’, “Marx e il modo di produzione asiatico”, in E. 

Massimilla, G. Morrone (a cura di), La Germania e l’Oriente. Filologia, filosofia, scienze storiche 
della natura, Liguori, Napoli 2020, pp. 59-77.

15	 K. Marx, F. Engels, India Cina Russia, il Saggiatore, Milano 1960, pp. 67-68.
16	 Ivi, p. 72.



182	  Alessandro Casula

e semicivili”17 e, soprattutto, le raffigura immobili e cristallizzate in una temporalità sto-
rica arcaica e immutabile, poiché è proprio l’intervento inglese ad aver causato “l’unica 
rivoluzione sociale che l’Asia abbia mai conosciuto”18. Ma è in un successivo articolo 
sull’India per il NYDT – I risultati futuri della dominazione britannica in India del 22 lu-
glio del 1853 – che questo genere di cornice epistemologica emerge in modo ancora più 
netto. In esso, infatti, Marx afferma che “la società India non ha storia o, quanto meno, 
storia conosciuta”19, lasciando intendere, ancora una volta, la fissità immutabile – dun-
que l’incapacità di progredire nella linea della storia – delle formazioni sociali indiane. 
Per questo motivo “l’India non poteva sfuggire al destino d’essere conquistata, e tutta la 
sua storia […] è la storia della successione di conquiste che ha dovuto patire”20. Il domi-
nio coloniale inglese è, in questa prospettiva, una necessità storica che non poteva non 
avvenire, al massimo ci si potrebbe soltanto interrogare sulla preferibilità di “un’India 
conquistata dai turchi, dai persiani o dai russi all’India conquistata dagli inglesi”21. Così 
il dominio coloniale diventa, accanto alle devastazioni che esso produce, l’opportunità di 
gettare la società indiana nell’impetuoso corso della storia; la costruzione delle ferrovie, 
per esempio, accanto alle macerie fumanti delle istituzioni sociali tradizionali, divente-
ranno il punto in cui si incunea la possibilità dell’India di entrare nella storia attraverso 
e nello stadio del modo di produzione capitalistico22.

Per quanto riguarda, invece, una concezione della storia di segno diverso, ossia di 
tipo non stadiale, non deterministico, a questa altezza è d’uopo rimandare, come fa no-
tare Garcia-Quesada23, alla sezione delle Formen del quaderno V dei Grundrisse, in cui 
Marx, analizzando i modi di produzione pre-capitalistici, assume un punto di vista fon-
dato sulle forme di appropriazione24, abbandonando, di conseguenza, l’approccio line-
are e stadiale per assumere un approccio analitico fondato, però, non su meri costrutti 
concettuali, ma su delle astrazioni reali di fenomeni storici concreti. In questo senso, 
lo scrivente non ritiene l’elenco delle forme di produzione presente nel quaderno V dei 
Grundrisse accostabile e/o sovrapponibile a quello dei modi di produzione esibito nell’I-
deologia tedesca o nella Prefazione del ’59. Difatti, nel primo caso, Marx enuclea un 
inventario storico-concettuale delle forme di produzione che si configura come una delle 
componenti reali dei modi di produzione concreti così come si sono presentati nella sto-
ria, ma che non si sovrappongono totalmente; piuttosto le Formen si presentano come 
un’articolazione analitica della struttura interna ai modi di produzione che tiene insieme 
l’aspetto epistemologico-concettuale e l’aspetto materiale. Nel secondo caso, invece, la 

17	 Ivi, p. 73.
18	 Ibidem.
19	 Ivi, p. 103.
20	 Ibidem.
21	 Ivi, p. 104.
22	 Ivi, p. 107 e ss.
23	 “However, the Grundrisse signal Marx’s rejection of the world-historical conception and outlines 

his more definitive conception of history. As previously indicated, while there are still some prob-
lematic evolutionist assertions in these pages (particularly those related to his analogy of ape and 
human), the decisive moment of transition towards a science of multi-spatial and multitemporal 
totalisations occurs in these drafts” (G. García-Quesada, Karl Marx, Historian of Social Times 
and Spaces, Brill, Leiden 2021, p. 47).

24	 “In origine proprietà – nella forma asiatica, slava, antica, germanica – significa dunque rapporto 
del soggetto che lavora (che produce o si riproduce) con le condizioni della sua produzione o 
riproduzione come condizioni sue. Essa avrà quindi anche forme diverse, a seconda delle condi-
zioni di questa produzione” (K. Marx, Grundrisse, PGreco, Milano 2012, p. 475).



Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia	 183

presentazione stadiale dei modi di produzione presenta una concordanza tra i fenomeni 
particolari così come si danno nella storia della società umana e uno schema invariabile 
e universale che li precede logicamente; si rovescia, dunque, la direzione della relazione: 
non si procede attraverso un’astrazione reale che costruisce le categorie interpretative 
della conoscenza storica a partire dalla distillazione concettuale dei fenomeni – che ne 
mantiene la natura materiale anche nel passaggio a componenti del pensiero –, ma si pro-
cede forzando la mutevole complessità del reale all’interno della semplicità schematica 
di uno schema filosofico universale e preesistente.

Al fine di scandagliare le strutture epistemologiche che fondano queste due tensioni 
del discorso marxiano può dirsi che l’atteggiamento metodologico stadiale è orientato 
alla produzione di una concezione tutto sommato monolitica e lineare della temporalità, 
o che almeno rischia di esserlo, poiché ricompone la molteplicità della realtà storica 
all’interno di un sistema organico generale che, nel caso peggiore può definirsi metafi-
sico, nel caso migliore ha una funzione concettualmente riduzionista e unificatrice. Al 
contrario, il secondo atteggiamento è finalizzato al chiarimento epistemologico della 
totalità del reale25, che considerata di per sé è una pura tautologia in rapporto alla possi-
bilità di dire con sufficiente chiarezza ciò che esiste, attraverso la scomposizione dei fatti 
semplici e delle loro relazioni (cioè dei fatti complessi) e alla produzione di un inventario 
formale che dia ragione della loro esistenza.

Se questo è il primo dei problemi con cui si scontra chiunque abbia l’intenzione di 
entrare nell’officina marxiana per chiarirne i cardini concettuali, un ulteriore elemento 
di criticità pertiene alla definizione oltremodo puntuale della questione della storicità di 
questa ontologia, nella misura in cui la produzione di concetti, o meglio di enti mentali 
peculiari quali le categorie ontologiche, deve essere considerata altrettanto storicamente, 
cioè come produzione umana all’interno di specifiche condizioni spaziali, temporali, 
sociali, economiche, politiche e culturali che la orientano. 

In altre parole, ogni tentativo di indagare la possibilità di definire con sufficiente precisio-
ne e chiarezza la concezione di temporalità – insieme alla sua eventuale correlazione con lo 
spazio all’interno di una concezione spazio-temporale che unisca i due elementi – all’interno 
del pensiero di Marx si deve scontrare al principio con una questione teoretica tutt’altro che 
ininfluente o meramente verbale: è, cioè, giova ribadirlo, opportuno riferirsi alla concezione 
marxiana della storia come a una filosofia della storia? Oppure, in alternativa, è preferibile, 
alla Löwith, compiere un’altra scelta terminologica, come, per esempio, “teoria della storia” 
o “epistemologia della storia”, meno immediatamente associabili con quelle descrizioni della 
filosofia della storia che la presentano come “un’interpretazione sistematica della storia uni-
versale secondo il principio che gli eventi e le successioni storiche sono unificate e dirette 
verso un significato ultimativo”26? Qualora tale definizione di “filosofia della storia” fosse 

25	 Cfr. A.C. Varzi. Ontologia, Laterza, Bari 2005.
26	 K. Löwith, Significato e fine della storia, Edizioni di Comunità, Milano 1963, p. 14. Più avanti 

Löwith aggiunge una genealogia della filosofia della storia che la fa derivare direttamente da 
una postura intellettuale di origine biblica, rendendola, di fatto, una variante secolarizzata di 
una concezione dell’umanità e delle sue azioni tipicamente metafisico-religiosa, oltre che pos-
sibile solo con una mediazione delle religioni abramitiche: “in questo senso la filosofia della 
storia dipende interamente dalla teologia, cioè dall’interpretazione teologica della storia come 
storia della salvezza” (ivi p. 23). In modo simile si pone la definizione della “filosofia della sto-
ria sostanzialistica” di Danto (A.C. Danto, Filosofia analitica della storia, Il Mulino, Bologna 
1971) e l’affermazione di White secondo cui “non sarebbe quindi errato definire romantica la 
visione finale della storia che ispirò Marx” (H. White, Metahistory. Retorica e storia, Meltemi, 



184	  Alessandro Casula

stata ricondotta solamente ad alcune interpretazioni delle opere di Marx, sarebbe semplice 
rigettarla nella sua specificità. Si potrebbe, attraverso un’operazione di emendazione erme-
neutica, rettificare le determinazioni che si credono errate o forzate per restituire alla filosofia 
della storia marxiana una dimensione scientificamente più utile non solo alla pratica della 
ricerca storica, ma anche, e forse soprattutto, alla riflessione e all’azione politica, in accordo 
alla famosissima (e sovente fraintesa nel senso di una postura anti-filosofica e unilateral-
mente pratico-politica) undicesima tesi su Feuerbach. Inoltre, se dovessimo individuare e 
denominare la filosofia della storia marxiana, lo faremmo attraverso il termine “materialismo 
storico”, che comprende sia l’oggetto che corrisponde al campo di applicazione del metodo 
(o sistema, nel caso di interpretazioni che attribuiscano un carattere forte alla proposta mar-
xiana), sia la predicazione con cui si dice in che modo detto metodo si presenti, nonché quali 
siano le sue caratteristiche. Con il che non solo potrebbe effettivamente ottenersi un’idea di 
massima in ordine ai postulati e agli assiomi del cosiddetto materialismo storico, ma vi sa-
rebbe la possibilità di una precomprensione riguardo alla regole d’inferenze di questo sistema 
pratico-teorico, al genere di proposizioni di cui è composto, al tipo di dimostrazioni che ci si 
può aspettare da esso, al genere dei teoremi a cui le dimostrazioni eventualmente attese (al 
pari, del resto, dei postulati e degli assiomi del sistema) si riferiranno. In altre parole, se Marx 
ha costruito una vera e propria filosofia della storia con l’intenzione di spiegare il significato 
e la struttura della totalità della storia umana attraverso uno schema generale, astratto e tota-
lizzante, essa prenderebbe il nome di materialismo storico27. Ciò detto, è verosimilmente più 
proficuo, almeno a quest’altezza, seguire Tomba, secondo cui “il ‘materialismo storico’ non è 
un passe-partout per la comprensione della storia, ma una modalità pratica di intervento nella 
storia. Il termine non è impiegato da Marx, che utilizza invece le espressioni ‘materialista 
pratico’ e ‘materialista comunista’”28. Per quanto, come si è già detto nell’introduzione, lo 
slittamento dell’attribuzione del sostantivo “materialismo” non risolve, di per sé, la questione 
della concezione della temporalità storica – poiché la definizione di prassi in una dimensione 
di analisi e di azione politico-rivoluzionaria non può che darsi all’interno del campo di azione 
della storia, non di certo come mera categoria teoretica immune da una catena di determina-
zioni e contro-determinazioni che emergono dal confronto con gli eventi e le azioni passati 
e presenti – può essere utile per mettere in primo piano la vita materiale degli esseri umani 
come terreno in cui si costruisce la storia e le si attribuisce un senso che la renda intellegibile. 

Una storia multilineare

Si possono fare due considerazioni più articolate in proposito all’opportunità di uno 
slittamento terminologico di questo tipo, entrambe determinanti al fine di definire in che 
modo si possa considerare la relazione tra le opere marxiane e l’indagine storica. Rispetto 

Milano 2014, p. xxx). Si può, di conseguenza, sostenere che, quale sia la tradizione filosofica 
di riferimento e quale sia il paradigma concettuale su cui si costruisce la proposta scientifica di 
una filosofia della storia, la concezione marxiana è stata sovente considerata finalistica e mono-
litica. Cfr. anche D. Little, New Contributions to the Philosophy of History, Springer Science, 
Dordrecht 2010, p. 21.

27	 Cfr. G.A. Cohen, Karl Marx’s Theory of History: A Defence, Princeton University Press, Prince-
ton 1978, in cui si sovrappongono l’esigenza di difendere e ricostruire una filosofia della storia 
marxiana e di difendere l’utilità teorica e pratica del materialismo storico, indicando con quest’ul-
timo la prima.

28	 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, Jaca Book, Milano 2011, p. 9.



Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia	 185

al termine “materialismo storico”, la preferibilità del termine “materialismo pratico” risie-
de in due elementi. Innanzitutto, la conservazione del riferimento al “materialismo”, sì da 
sgomberare il campo dalle possibilità (e dai rischi, almeno secondo la prospettiva dello 
scrivente) di porre una finalità della storia al di fuori di essa, come emanazione di uno o più 
enti i cui processi avvengono esternamente alla dimensione umana, intesa sia come insie-
me degli individui passati, presenti e futuri, sia come prodotti di tali individui o di gruppi 
di individui, per esempio le istituzioni sociali, i processi economici, i prodotti culturali, 
ecc. In secondo luogo, la scomparsa dell’aggettivazione “storico” a favore di “pratico” o 
“comunista”29, ribalterebbe proficuamente l’ordine del discorso e le gerarchie logico-con-
cettuali tra l’interpretazione della storia e la sua costruzione, la sua produzione. Per essere 
più chiari, il “materialismo pratico” non presupporrebbe “una concezione della storia”, 
piuttosto intervenendo “in una situazione storica”, ovverosia “delineandone i campi di for-
za e aprendo una nuova superficie di possibilità”30. Ciò non significa che, all’interno di que-
sta cornice concettuale, non esista una concezione della storia, poiché sarebbe impossibile 
affermare la legittimità di un discorso fondato intorno a qualcosa di cui non si possegga, 
per lo meno, un’immagine mentale sufficientemente distinta, tale, dunque, da individuare 
quell’oggetto come un possibile soggetto di predicazioni, seppur vaghe e provvisorie. Per 
non eliminare la possibilità della conoscenza storica, è, insomma, necessario salvaguardare 
la possibilità di una concezione della storia che, in questo caso, non sia presupposta. Cioè 
che non si situi logicamente prima dell’azione che forma la storia stessa, o che crea quegli 
oggetti che concorrono alla formazione della storia, ma che sia subordinata alle azioni. 
Così come gli oggetti prodotti dagli individui sono molteplici, sia nel numero specifico 
sia nel numero generico, così lo sono le azioni che vengono compiute e così, d’altronde, 
lo sono gli individui; dunque, come può esserlo la storia? Si dovrebbe credere che questa 
molteplicità – potenzialmente infinita poiché è potenzialmente infinito31 il numero di in-
dividui tra passato, presente e futuro – si ricomponga senza difficoltà in un unico grande 
insieme, totalmente omnicomprensivo, che denominiamo storia? Se la risposta fosse affer-
mativa, si ritornerebbe a quel risultato unificante e totalizzante che qualsiasi filosofia della 
storia finalistica compie, al di là che esso si ponga in modo trascendente o immanente alla 
storia. Di nuovo si presenterebbe una filosofia della storia monolitica, capace di sussumere 
la storia all’interno di uno schema universale e a priori32, di abbracciare la totalità della 
realtà storica tra passato, presente e futuro. Ma questa filosofia della storia, anche qualora 
fosse immanente, lo sarebbe solo in modo tangenziale rispetto alla storia, in quanto non re-
troattivamente influenzata dalla storia stessa nella sua costruzione, se non apparentemente 
nel suo comparire all’interno di un contesto preciso. In altre parole, si darebbe la possibilità 
di una filosofia della storia le cui condizioni di legittimità si porrebbero fuori dalla storia 
– quest’ultima ridotta a un insieme di variabili che, in qualsiasi modo, non potrebbero non 
rientrare all’interno di un linguaggio dotato di una sintassi valida per se stessa.

29	 Il secondo è definibile come una specificazione del primo, poiché descrive quale postura specifica 
si sceglie di adottare nell’insieme di tutte le possibilità di configurazione dell’azione di un indivi-
duo o di un gruppo di individui.

30	 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., pp. 9-10.
31	 Nell’accezione di indeterminato.
32	 Va chiarito che, sebbene tale filosofia della storia si ponga necessariamente a priori logicamente 

rispetto a ciò di cui pretende di dare conto, allo stesso tempo il suo utilizzo è contemporaneamente 
a posteriori e a priori nei fatti, poiché è a posteriori quando è utilizzato per conferire un signifi-
cato al passato, è a priori quando è utilizzato per conferirlo al presente e al futuro.



186	  Alessandro Casula

L’ipotesi di attenersi alla lettera del Moro e di parlare, dunque, di “materialismo pra-
tico” ha con buone probabilità il merito di contribuire a proporre una nuova immagine 
della teoria di Marx. In particolar modo di fare emergere due caratteristiche fondamenta-
li di quest’ultima: “da un lato la critica della singolarizzazione delle storie nel singolare-
collettivo Geschichte; dall’altro una storiografia in grado di considerare la storia nella 
sua incompiutezza”33.

Può, tra l’altro, ai fini della ricostruzione qui proposta, essere utile separare queste due 
caratteristiche e analizzarle distintamente, al fine di stabilire in che modo sarebbe più 
corretto denominare la concezione della storia di Marx.

La critica della singolarizzazione delle storie è equivalente a una critica alla singola-
rizzazione dell’eterogeneità della storia all’interno di uno schema totalizzante che riduce 
le molteplicità dei tempi e degli spazi, le faglie, le contraddizioni, i conflitti a una linea 
retta che interseca il passato, il presente e il futuro con la medesima direzione e che 
trasforma ogni evento e ogni concetto in un punto necessario alla formazione e alla con-
tinuazione di tale linea. In altri termini, la critica della singolarizzazione delle storie por-
rebbe sul banco degli imputati la concezione della storia quale blocco omnicomprensivo 
capace di restituire un significato unitario a ogni vicenda umana. Toglierebbe il terreno 
da sotto i piedi a ogni sorta di concezione teleologica dell’umanità propria, invero, di al-
cune declinazioni della filosofia della storia che alcuni autori34 definiscono con il termine 
“storicismo”. In una prospettiva non singolarizzante, infatti, non esiste la pensabilità 
di un “percorso unilineare che” conduca “da A a B”. Vi sarebbero, invece, “molteplici 
temporalità storiche”, le quali procederebbero “parallelamente” oppure si incrocerebbe-
ro su un campo “sincronico”35. Inoltre, sul piano più propriamente pratico, è in questa 
concezione lineare del tempo storico – decostruibile dalla critica alla singolarizzazione 
delle storie – che va ritrovata l’origine tanto “delle teorie del progresso”, quanto “delle 
teorie della reazione”36, due esiti in fin dei conti speculari, non per forza, dunque, in ra-
dicale contraddizione37, della medesima concezione della temporalità. Il core di questa 
concezione monolitica risiede in ultima istanza nell’idea che quanto l’umanità, o una sua 
parte, abbia fatto e abbia prodotto sia necessariamente un miglioramento, uno sviluppo 
rispetto a quanto fatto o prodotto precedentemente. Che talora questa impostazione abbia 
prodotto letture apocalittiche della storicità, non cambia l’essenziale del ragionamento 
che si sta conducendo. Deve, inoltre, rilevarsi come la (implicita) critica marxiana alla 
singolarizzazione delle storie possa fungere da strumento per porre sotto una lente di 
ingrandimento critica quelle opzioni ermeneutiche apparentemente molto lontane dalle 
tensioni teleologiche e/o apocalittiche cui s’è fatto in precedenza cenno. Si pensi alla 
concezione post-moderna di una “pluralità in-differente dei punti di vista”. Dal pun-
to di vista della critica della singolarizzazione delle storie, si potrebbe infatti definire 

33	 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., p. 10.
34	 Cr. K.R. Popper, Miseria dello storicismo, Feltrinelli, Milano 1975 e Id., La società aperta e i suoi 

nemici, Armando, Roma 2002. Oltre a Popper, cfr. anche A.C. Danto. Filosofia analitica della 
storia, cit.; D. Little, New Contributions to the Philosophy of History, cit.; L.O. Mink, Historical 
Understanding, a cura di B. Fay, E.O. Golob e R.T. Vann, Cornell University Press, Ithaca 1987; 
I. Hacking, Historical Ontology, Harvard University Press, Cambridge 2004.

35	 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., p. 10.
36	 Ivi, p. 12.
37	 In una prospettiva colonialista possono convivere l’idea del progresso della civiltà da esportare 

presso i popoli inferiori, ovvero indietro nella linea continua del progresso storico, e la critica 
radicale alla modernità come processo di decadenza rispetto all’apogeo della civilizzazione.



Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia	 187

(polemicamente) la concezione post-moderna di una pluralità in-differente dei points of 
view alla stregua di una forma di rappresentazione38 della temporalità storica puramente 
soggettiva. Vale a dire come una prospettiva che finisce per ridurre alla mera possibilità 
di conoscenza la questione del realismo della storia e si limita a spostare dall’oggetto 
al soggetto la questione della coesistenza di molteplici strati temporali, implicando, di 
fatto, la legittimità di una visione monolitica della realtà temporale esterna che viene 
rotta solamente all’interno delle singole coscienze. Per non dire che queste ultime fini-
rebbero, entro questo orizzonte di senso, per assumere una funzione meramente ricettiva, 
essendo la loro attività modificatrice posta su un piano unicamente gnoseologico e non 
pratico-politico39. Inoltre, la pluralità delle storie come articolazione irriducibile delle 
contraddizioni che compongono la Storia, si può considerare come la cornice epistemo-
logica che dà effettivamente una fondazione logicamente coerente anche al concetto di 
sopravvivenze asincrone di strutture economiche, sociali, ideologiche, politiche all’in-
terno di un determinato modo di produzione. La pluralità, che, in questo senso è anche 
una multilinearità delle storie, è impensabile senza un intreccio di sopravvivenze e sur-
determinazioni40 che forgiano la realtà dei contesti storici specifici e orientano le azioni 
politiche all’interno di insiemi definiti di possibilità41.

Riguardo alla questione della multilinearità, relativa, giova ripetersi, alla produ-
zione di una storiografia capace di considerare gli eventi storici sotto il profilo di una 

38	 Cfr. F. Jameson, Postmodernismo ovvero la logica culturale del tardo capitalismo, Fazi, Roma 
2007.

39	 “Questo oggettivismo non va superato mostrando il carattere soggettivo di ogni conoscenza o le 
modificazioni che sempre il soggetto imprime all’oggetto osservato, ma piuttosto attraverso la 
modificazione che l’osservazione imprime al soggetto” (M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx 
materialista storico, cit., p. 15). Il post-modernismo, sulla scia delle attestazioni della meccanica 
quantistica nell’interpretazione di Copenaghen, riconosce al momento dell’osservazione la capa-
cità cruciale di definire lo stato del sistema osservato, che in quel momento collassa su dei valori 
definibili, ma da un lato estende eccessivamente la portata dell’osservazione identificandola con il 
soggetto in quanto tale, dall’altro tralascia la possibilità di una deliberata volontà intersoggettiva 
di modificazione dell’esistente.

40	 “Ma allora come pensare queste sopravvivenze […] se non partendo da un certo numero di realtà 
che in Marx sono appunto realtà, sia che si tratti di sovrastrutture, di ideologie, di ‘tradizioni 
nazionali’, e persino di costumi, di ‘spirito’ di un popolo, ecc.? Come, se non partendo da questa 
surdeterminazione di ogni contraddizione e di ogni elemento costitutivi dì una società? Essa fa 
sì, primo, che una rivoluzione nella struttura non modifica ipso facto, in un battibaleno (eppure 
dovrebbe farlo se la determinazione da parte del fattore economico fosse l’unica determinazione) 
le sovrastrutture esistenti e in special modo le ideologie, giacché queste hanno, in quanto tali, una 
consistenza sufficiente per sopravvivere a se stèsse fuori del contesto immediato della loro vita e 
persino per ricreare, ‘secernere’ per un certo tempo, condizioni d’esistenza di sostituzione; secon-
do, che la nuova società, uscita dalla rivoluzione, può, o per le forme peculiari della sua nuova 
sovrastruttura o per ‘circostanze’ specifiche (nazionali, internazionali) provocare essa stessa la so-
pravvivenza ossia la riattivazione degli elementi antichi” (L. Althusser, Per Marx, Editori Riuniti, 
Roma 1967, p. 96).

41	 Si vedano anche, a questo proposito, le quattro bozze di lettera di Marx a Vera Zasulič del 1881, 
insieme alla bozza di lettera all’“Otečestvennye Zapiski” del 1877, in cui il Moro apre alla possi-
bilità che l’obščina diventi “il fulcro della rivoluzione sociale in Russia”, nonostante sia una ve-
stigia di un modo di produzione ormai scomparso, ponendosi esplicitamente sulla scia di Lewis H. 
Morgan, di cui lesse Ancient Society tra l’inverno e la primavera del 1880-1881 nella definizione 
riguardo al sistema cui tende la società moderna come “la riedizione in una forma superiore di un 
tipo sociale arcaico” (K. Marx, F. Engels, Lettere 1880-1883, Edizioni Lotta Comunista, Milano 
2008, p. 384).



188	  Alessandro Casula

sostanziale incompiutezza, i guadagni consistono nella rottura dell’idea secondo cui 
ciò che è avvenuto e ciò che avverrà sarebbero, in qualche modo, già contenuti all’in-
terno della storia così come si è dispiegata fino a un dato momento. Questa prospettiva 
finisce per spiegare i risultati conseguiti degli osservatori (gli storici così come qual-
sivoglia soggettività intenzionata ad agire in un senso pratico-politico) eventualmente 
falsi o falsificati a motivo di un difetto di conoscenza, dell’assunzione, a esempio, di 
una prospettiva parziale che non permette loro di considerare la totalità degli even-
ti, dei concetti, del tempo e dello spazio – quasi come se essi non possedessero una 
prospettiva onnisciente che, qualora in loro possesso, gli permetterebbe di guardare 
alla compiutezza della storia. È chiaro come una tale concezione potrebbe condurre a 
due distinti atteggiamenti sul piano pratico-politico: da un lato, per chi è impegnato 
in un’opposizione rivoluzionaria, una prospettiva “crollista” – tipica della II Interna-
zionale42 – che vede nella realtà presente gli elementi, già ordinati e compiuti, del suo 
necessario superamento; dall’altro, una prospettiva giustificazionista che riconosce la 
pienezza della razionalità nell’esistente, il “migliore dei mondi possibili”, nonché l’u-
nico, quello che sta avanzando “lungo un vettore orientato, del quale la teoria della 
storia pretende di essere in grado di indicare la tendenza”43.

Appare chiaro che tutte queste declinazioni di una filosofia della storia – che la critica 
marxiana della singolarizzazione delle storie e l’insistenza sul concetto di incompiutezza 
hanno il merito di problematizzare – hanno in comune una caratteristica: poggiano su un 
sistema di categorie ontologiche astratte e immutabili, quanto meno nell’accezione de-
bole di un’immutabilità rispetto all’oggetto di cui pretendono di fondare la conoscenza. 
Nel caso della storia ciò si traduce in una serie di categorie che vengono utilizzate per 
fondarne la conoscenza ma che non vengono inferite a partire dalla storia stessa, quan-
to, nel migliore dei casi, a partire da una sua immagine trasfigurata in una dimensione 
astratta e pre-ordinata, oppure, in alternativa, a partire da uno schema totalmente esterno 
rispetto a quel campo di indagine, come un sistema metafisico o religioso. 

Dovrebbe adesso essere chiara l’eterogeneità di parte della sintassi teoretica marxiana 
alle filosofie della storia contrassegnate teleologicamente. Qualora si volesse insistere 
nell’accomunare il materialismo storico a queste ultime, non solo non si darebbe conto 
della specificità dell’atteggiamento epistemologico di Marx all’interno delle riflessioni 
sulla storia ottocentesche44, ma lo si appiattirebbe su una filosofia della storia inutiliz-

42	 A. Barile, I vizi e le virtù del determinismo marxiano, in “Materialismo Storico”, vol. VIII, n. 1, 
2020, pp. 58-69.

43	 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., p. 13.
44	 “Con Le lotte di classe in Francia […] entrano in scena le frazioni di classe, i partiti, gli organi 

di stampa, la guardia nazionale, l’esercito, in una lotta giocata su più livelli con forme e intensità 
differenti, e marcata dalla continua sfasatura tra immaginazione e realtà; nel Diciotto Bruma-
io, infine, questo quadro è ripreso e complicato ulteriormente nella misura in cui il rapporto di 
espressione tra organi di stampa, partiti politici e frazione di classe è pensato esso stesso sotto il 
segno della contingenza e del conflitto. Tuttavia va sottolineato, che come nel Manifesto, anche 
nelle Lotte di classe in Francia e nel Diciotto Brumaio la linea-tempo è dominata dalla coppia 
storia-rivoluzione. Se nel Manifesto vengono ripercorsi gli stadi dello sviluppo che hanno portato 
la società borghese sulla soglia della rivoluzione proletaria, nella due opere sulla storia francese 
il legame tra maturità della rivoluzione, stadio di sviluppo di una data società e sua posizione 
nel mercato mondiale è costantemente riproposto da Marx, così come il nesso crisi economica-
rivoluzione. […] Tuttavia questa filosofia della storia è messa in tensione attraverso un vero e pro-
prio appello alla temporalità plurale. […] La lotta che, certo, in ‘ultima istanza’ è per Marx lotta 
tra la borghesia e il proletariato, è tuttavia costantemente analizzata nelle sue forme complesse e 



Il materialismo storico come epistemologia materialistica della storia	 189

zabile per il proposito di coniugare teoria e prassi. Si ricadrebbe, infatti, in una conce-
zione della storia prefigurata, in cui gli spazi di intervento politico sarebbero o limitati 
o preordinati, dunque, in fin dei conti, inconcludenti o necessari e profetizzabili. L’ap-
proccio marxiano, invece, può essere descritto con una maggiore precisione ponendo le 
“categorie ontologiche [come la] base su cui la teoria della storia – avendo, in special 
modo, a che fare con la costruzione dei modi di produzione – è articolata”45. In tal senso, 
non si è, con il materialismo storico, di fronte a una semplice epistemologia del metodo 
storiografico, cioè a una epistemologia della storiografia, né tantomeno a un tentativo di 
giustificare la pretesa di scientificità della produzione degli storici di professione. Un’in-
terpretazione di questo genere cancellerebbe, di nuovo, la componente “pratica” o “co-
munista” del materialismo storico, cioè lo ridurrebbe a una delle molteplici cornici me-
todologiche di quella specifica scienza sociale che è la storiografia, precipitandolo tutto 
all’interno della dialettica scientifica tra paradigmi contrapposti. Al contrario, posto che 
“la realtà non appare immediatamente al soggetto, ma deve essere spiegata attraverso le 
teorie scientifiche”46, che in questo senso si pongono non solo come una questione per 
gli addetti ai lavori, ma, piuttosto, come un fondamento della comprensione e dell’azione 
di qualsiasi soggetto all’interno della realtà prodotta dagli esseri umani, “l’interesse di 
Marx nello sviluppo di una teoria della storia conduce a una metodologia normativa che 
cerca non solo di descrivere le condizioni di base di ogni storiografia, ma quelle condi-
zioni necessarie per una spiegazione storica epistemologicamente adeguata”47.

Conclusioni

Si può in definitiva concludere questa breve ricognizione relativa all’implicita critica 
marxiana della singolarizzazione delle storie, all’insistenza dell’intellettuale di Treviri 
sul tema-concetto dell’incompiutezza, alla pre-esistenza delle categorie ontologiche del 
materialismo storico alla storia stessa ovvero alla loro costruzione in rapporto biunivoco 
di azione-retroazione tra storia e concetti, affermando che, sebbene sia inadeguato defi-
nire il materialismo storico come una filosofia della storia, esso possa comunque descri-
versi quale metodo epistemologicamente fondato. Detto altrimenti, secondo chi scrive, 
Marx riesce a costruire una teoria della storia in grado di tenere conto dell’irriducibilità 
di questa a una formazione teleologicamente orientata, nonché in possesso di una logica 
interna lineare e comprensibile a partire da categorie extra-storiche. Proprio quest’ultimo 
aspetto è ciò che renderebbe preferibile, se non sostituire, quantomeno affiancare a una 
lettura della storia in cui si riconoscano la presenza di tappe stadiali – dunque orientate a 
una dialettica di superamento positivo delle stesse – una lettura che interseca la compre-

plurali: […] nella misura in cui la narrazione marxiana non butta mai gli elementi sul tavolo come 
una pluralità indistinta, ma ne mette in rilievo ogni volta i nessi strutturali e gerarchici ma anche 
la variabilità, la contingenza: potremmo dire che in questi scritti è contenuto allo stato pratico un 
abbozzo di teoria della congiuntura […], se con ciò non si intende il momento superficiale e mu-
tevole di una invarianza profonda, ma una complessità stratificata e strutturata di tempi differenti, 
un intreccio di temporalità” (V. Morfino, La storia, le storie. Marx a contropelo, in G. Sgro’, I. 
Viparelli (a cura di), Karl Marx (1818-2018): Eredità e prospettive, La Città del Sole, Napoli 
2018, pp. 113-115).

45	 G. García-Quesada, Karl Marx, Historian of Social Times and Spaces, cit., p. 6.
46	 Ibidem.
47	 Ivi, p. 7.



190	  Alessandro Casula

senza di piani temporali eterogenei e asincroni che contribuiscono alla costruzione del 
contesto storico propriamente detto, che, per definizione, è impossibile da universaliz-
zare all’interno di categorie teoretiche. Quale, poi, sia il ruolo di tali intersezioni: ossia 
se esse, parafrasando Lakatos48, si presentino come elementi determinanti del core delle 
formazioni storiche specifiche o se esse debbano essere intese come delle componenti 
ausiliarie che sì caratterizzano ma che non definiscono il contesto storico reale in cui 
emergono, potrebbe essere uno sviluppo ulteriore di ricerca. In entrambi i casi, comun-
que, esse non si pongono come meri accidenti, la cui presenza è totalmente ininfluente, 
come, d’altronde la permanenza della comune rurale russa non risultava, agli occhi del 
Marx del 1881, un elemento di nessuna importanza; bensì, anche nel caso di un’interpre-
tazione che le ponga fuori dal nucleo delle determinazione, esse mantengono un valore 
euristico sia sul piano teoretico sia, soprattutto, sul piano pratico-politico, come punti di 
riferimento contingenti per l’elaborazione di una prospettiva strategica e tattica49.

Se quanto detto fosse plausibile, una linea di ricerca possibile consisterebbe in un’a-
nalisi che tenti di lumeggiare i modi in cui si presentino le categorie ontologiche fondanti 
di una teoria di questo genere e, in particolare, di quella categoria che è propria della 
storia, di cui essa non può in alcun modo fare a meno: la dimensione temporale50.

48	 I. Lakatos, La falsificazione e la metodologia dei programmi di ricerca scientifici, in I. Lakatos, A. 
Musgrave (a cura di), Critica e crescita della conoscenza, Feltrinelli, Milano 1976, pp. 164-276.

49	 Si veda, a titolo di esempio, la definizione leniniana dell’Impero Russo come anello debole della 
catena imperialistica mondiale.

50	 Ivi, p. 4.



RECENSIONI





MANTENERE INSIEME. STRATEGIE DEL SISTEMA  
NELLA FRANCIA POST-STRUTTURALISTA,  

DI EMILIA MARRA1

Vittorio Morfino

Il lavoro di Emilia Marra si presenta in primo luogo come una brillante e utile rico-
struzione storica della questione del sistema – termine la cui etimologia fa cenno ad un 
“mantenere insieme” che dà il titolo al libro –, ricostruzione che tuttavia cela nel suo 
seno un frutto teorico di grande importanza: lungi dall’essere rifiutata, la questione del 
sistema sta al cuore dei pensatori post-strutturalisti francesi presi in esame dal libro: Fou-
cault, Deleuze e Derrida. Come l’essere di Aristotele, tuttavia, anche “sistema” si dice in 
molti modi: così, se è netto il rifiuto tanto del significato del termine “sistema” così come 
era stato elaborato dall’idealismo tedesco quanto di quello elaborato dalla antropologia 
levistraussiana e dalla critica letteraria di Roland Barthes, questo rifiuto conduce i tre 
autori che sono al cuore del libro ad una rielaborazione non univoca della questione.

In realtà, e questo Marra lo mostra con grande precisione, i confini non sono così netti 
tra i continenti “idealismo”, “strutturalismo” e “poststrutturalismo” e così come l’an-
tihegelismo strutturalista si è rivelato il frutto di un lavoro importante sul testo di Hegel 
e sulla tradizione hegeliana (si pensi alla dissertazione di Althusser e a quella, recente-
mente pubblicata, di Foucault), così i confini tra strutturalismo e poststrutturalismo non 
possono essere tracciati in modo netto né prendendo in considerazione l’orizzonte teori-
co dell’epoca né il singolo autore (di nuovo si pensi ad Althusser e Foucault che rifiutano 
l’etichetta di “strutturalisti” pur essendone stati indubitabilmente due rappresentanti di 
grande rilievo). Ma forse tutta la questione del poststrutturalismo è in realtà hantée da 
un’altra, quella che Lyotard ha chiamato del “postmoderno”, questione che egli ha posto 
in modo teoricamente serio, ma che è stata tradotta, in modo irrilevante da un punto di 
vista filosofico eppure ideologicamente potente, dal “pensiero debole” italiano: non si 
può negare, al di là di pentimenti successivi patetici o ridicoli, che il ruolo fondamentale 
di questa “moda” filosofica sia stata quella di “becchino” del marxismo.

Questa, dunque, in prima istanza l’importanza di un intervento come quello di Emilia 
Marra: restituire piena dignità teoretica ad autori che in modo e misura differente erano 
stati coinvolti nella “melassa” ermeneutica della fine del secolo scorso. La tesi che sta al 
cuore del libro è quella di pensare non già l’eclissi, ma la trasformazione del “sistema” 
nella filosofia francese prendendo come periodo d’esame non solo quello poststruttu-
ralista, ma un lasso di tempo ben più ampio che l’autrice fissa nel segmento ’29-’79: 

1	 Meltemi, Milano 2023, 332 pp.



194	  Vittorio Morfino

“In questa prospettiva – scrive Marra –, i luoghi della scrittura di Foucault, Deleuze e 
Derrida che sostengono la necessità di pensare il sistema in filosofia e quest’ultima come 
sistematica non stridono più con la critica alle categorie dell’identità, dell’analogia, della 
similitudine, ma gettano una luce sul cambio paradigmatico che ha coinvolto il concetto 
di sistema” (p. 12). E aggiunge, delineando la specificità di questa tensione al sistema 
nella filosofia dei tre autori trattati: 

Lo sforzo teorico non va rivolto allora a ciò che della realtà occorre mettere insieme, 
ma al contrario il pensiero deve guardare all’empirico e alla sua tensione, evidenziando 
reti e relazioni che irrorano i “territori esistenziali”, allo scopo, pratico, di renderli eco-
logici nel suo senso etimologico primo, ossia abitabili. Attraverso questo rovesciamento 
del piano dell’analisi, in uno stile che rivela la nietzschiana matrice comune ai tre autori, 
Deleuze, Derrida e Foucault si concentrano sul disparato: se la loro attenzione si rivolge 
a quello che è stato definito il fuori della filosofia, non è nel tentativo di inserire quelle 
esperienze all’interno dell’orizzonte filosofico o di stabilire un ordine di priorità tra non-
filosofico e filosofico, ma quello di valorizzare, riproporre e interpretare un movimento 
che si è dato a partire da una differenza di potenziale. Che così facendo essi abbiano 
offerto alla filosofia quell’avvenire che le sembrava definitivamente precluso è ormai tesi 
comunemente accettata; che lo abbiano fatto rilanciando il rapporto tra filosofia e sistema 
è il contributo che questo lavoro vorrebbe apporre. (p. 14)

Tuttavia, l’importanza dello studio di Emilia Marra non si limita a questo pur im-
portante contributo. In seconda istanza, dopo aver sottolineato la rivendicazione della 
natura “sistematica” della filosofia presente in tutti e tre gli autori, Marra dedica l’ultimo 
capitolo del suo libro ad una precisa differenziazione di questa natura. Se infatti è comu-
ne a tutti e tre il rifiuto di un concetto di sistema che, per semplificare e per intendersi, 
potremmo definire hegeliano, cioè l’articolazione della totalità appresa in pensieri, la 
capacità di cogliere attraverso il concetto il movimento totalizzante del divenir soggetto 
della sostanza, in realtà, il cogliersi del concetto in questo automovimento, la strategia 
stessa di questo rifiuto produce, nei tre autori, la costruzione di concetti differenti di si-
stema. Su questo punto Marra propone una riflessione di grande importanza: 

Non si tratta […] di colmare quella distanza con l’esplicitazione di un percorso comu-
ne che tali autori non sarebbero stati in grado di mettere per iscritto e di tramandare alla 
generazione successiva; c’è piuttosto, tra loro, una sostanziale incomunicabilità, ricono-
sciuta e rispettata come tale dagli stessi, e che bisogna mantenere. Il trittico Deleuze-Der-
rida-Foucault, nella forma della targhetta post-strutturalismo o post-modernismo, poteva 
essere costruito solo a posteriori e da lontano, come è stato fatto con la generazione delle 
tre H [Hegel, Husserl, Heidegger] o con lo stesso strutturalismo, mancando al contempo i 
fondamentali della distanza e della prossimità degli attori che vi svolgono la propria par-
te. Lo si osserva, come fa notare giustamente Cusset, nella pratica, già di per sé piuttosto 
elocutoria, di utilizzare come paradigma di riferimento per questa stagione del pensiero 
francofono riferimenti negativi. Considerazione, questa, che rivela nella tentazione di 
confrontare Deleuze, Derrida e Foucault sulla base del loro rapporto con identità, alterità 
e linguaggio, una versione rivisitata di quel mettere insieme per difetto, avviando così un 
illegittimabile discorso intorno a un oggetto “male identificato”. (pp. 189-190) 

E conclude: “L’illusione sistematica va dunque sfatata in principio: se si può affron-
tare la questione del sistema in questi autori, occorre farlo partendo dalla disgiunzione. 



Mantenere insieme. Strategie del sistema nella Francia post-strutturalista, di E. Marra	 195

In altre parole, l’impossibile del sistema in senso hegeliano diventa la condizione di 
possibilità del darsi del sistema in Derrida, Deleuze e Foucault, senza che per questa via 
si dia unità tra i tre” (p. 192).

Foucault è interrogato da Marra sul “sistema” nell’arco temporale della sua produ-
zione teorica che va dalla Storia della follia a Le parole e le cose: il sistema in Foucault 
è marcato in prima istanza dalla questione della discontinuità attraverso cui egli “mira 
a sconfessare più o meno esplicitamente per lo meno due presunte coppie oppositive: 
divenire/sistema e storia/struttura” (p. 205). Ma ciò che ne caratterizza la natura in modo 
decisivo è il concetto di impensato: “La modernità non è infatti esclusivamente il tempo 
della scoperta dell’uomo, ma la più problematica presa di coscienza che, nel momento in 
cui l’uomo sorge come oggetto e fondamento della episteme, emerge al contempo nella 
scena del pensiero una altra figura, che gli è archeologicamente contemporanea: si tratta, 
per l’appunto, dell’impensato” (p. 213). Il centro non è l’uomo, ma il tessuto di relazioni 
che rende possibile un sapere sull’uomo. In questo senso, il sistema 

nel modo in cui lo intende Foucault, si discosta dal sistema hegeliano, perché sistema 
il cui perno fondamentale non è la soggettività, ma una rete complessa all’interno della 
quale il soggetto si muove e viene definito; tuttavia, del sistema hegeliano si mantiene 
un tratto fondamentale, ovvero la sua ingiunzione al movimento. Ne segue la dimensione 
fortemente politica del concetto di sistema: la rinuncia all’uomo si traduce nel rifiuto di 
un impianto scolastico ereditato dal XIX secolo in cui “vediamo ancora regnare la più 
insulsa psicologia, l’umanesimo più desueto, le categorie del gusto, del cuore umano…”, 
tutti schemi interpretativi astratti che incoraggiano alla mistificazione e mancano di presa 
sul reale; la logica del discontinuo che lo sottende diviene l’imperativo di una istanza 
critica che non deve mai rinunciare a se stessa in nessun campo del sapere, ma continuare 
a porre domande al reale, che a sua volta la interroga; contrastare la retorica che ha ca-
ratterizzato il discorso dominante dei regimi, e riconoscere sotto la presunta innocenza 
del ricorso all’umanesimo un imbroglio teorico; inoltre, il fatto che il rapporto tra l’uomo 
e il sistema non appartenga pienamente alla sfera della libertà né pienamente a quella 
della necessità, svela con una nuova forma il legame tra mossa teorica e azione pratica, 
perché una diversa interpretazione del reale coincide con nuove pratiche, estendendo così 
il politico a tutto ciò che riguarda la conoscenza con una nuova radicalità. (pp. 216-217)

Se il termine di confronto fondamentale per Foucault è il pensiero dialettico nella sua 
forma hegeliana che in quella marxista, quello di Derrida è Husserl. Come nel caso di 
Foucault, anche nell’affrontare il pensiero di Derrida Marra delimita il percorso preso 
in considerazione tra l’Introduzione a L’origine della geometria e la Grammatologia. 
Il sistema si presenta qui come una critica alla fenomenologia che si trasmuta in una 
decostruzione della metafisica della presenza. Nella Grammatologia la questione fonda-
mentale riguarda le ragioni per le quali 

la presenza si è affermata come luogo del pensiero filosofico e del suo logos, chieden-
dosi se qualcos’altro è stato messo da parte in suo favore e quali sono state le strategie 
affinché quel predominio potesse consolidarsi: se “la metafisica occidentale, come limi-
tazione del senso dell’essere nel campo della presenza, si produce come dominazione 
di una forma linguistica”, e in particolare “il sistema di lingua associato alla scrittura 
fonetico-alfabetica è quello in cui si è prodotta la metafisica logocentrica che determina 
il senso dell’essere come presenza”, una analisi incentrata sulla scrittura potrebbe offrire 
un accesso privilegiato alla questione. Non si tratta, evidentemente, di saltare sull’altra 



196	  Vittorio Morfino

riva e di sferrare da lì l’attacco contro la metafisica; al contrario il lavoro di decostruzione 
che Derrida propone prevede, per l’appunto, un confronto con l’antica costruzione come 
struttura, senza che la si possa affrontare dall’esterno e senza poterne prendere in esame 
singoli pezzi, tralasciandone altri. (p. 249)

Quanto a Deleuze il termine di ispirazione e di confronto fondamentale si rivela 
essere, sorprendentemente, il Sartre de La trascendenza dell’ego. Tuttavia, il grande 
avversario è il “sistema” inteso in senso cartesiano, la celebre metafora dell’albero alla 
cui radice sta il fundamentum incocussum veritatis, il cogito e la metafisica che ne è 
il presupposto. L’alternativa è ben nota: “Un sistema di radici, nel senso rizomatico 
e non arborescente, sarebbe […] un sistema che mette in discussione il sistema in 
senso classico, ossia quel modello che si muove a partire da un centro occupato da un 
soggetto-sostanza e che tende al compimento nella forma dell’autosviluppo o dell’au-
torappresentazione” (p. 270). A differenza che nei paragrafi precedenti, Marra non 
limita l’analisi ad una fase specifica dell’autore, ma prende in considerazione l’intera 
produzione deleuziana dal primo testo su Hume sino agli ultimi testi, non tralasciando 
nemmeno alcuni testi scritti con Guattari. Necessariamente non può essere che un 
rapido sorvolo attraverso il quale Marra giunge a caratterizzare il tentativo deleuziano 
“come una forma di spinozismo sperimentale il cui scopo è quello di proseguire il 
progetto di Hyppolite in direzione della costituzione di un campo trascendentale im-
personale, quindi di rifiutare il sistema coscienza-mondo come a priori universale per 
pensare il trascendentale a partire dall’empirico” (p. 283). Che cosa significa pensare 
il trascendentale a partire dall’empirico? Significa pensare il campo trascendentale a 
partire da singolarità preindividuali liberandolo così dal legame con la coscienza, sen-
za per questo, come scrive Marra, “rischiare di imbattersi in un abisso indifferenziato” 
(p. 299). A questo livello emerge l’importanza di alcuni concetti di Simondon nella 
costruzione sistematica deleuziana che Marra sintetizza in questi termini: 

La quantità intensiva come struttura e non sintesi dell’eterogeneo permette di insistere 
ulteriormente sull’importanza di pensare la differenza come forza di genesi interna al si-
stema stesso, come energia potenziale appunto libera dalla definizione qualitativa di due 
polarità opposte, forma teorica non adeguata al pre-individuale, dato che quest’ultimo è, 
al contrario, precisamente il metastabile. E se questa disparazione precede le sintesi e le 
opposizioni, una differenza così pensata può essere il concetto a partire dal quale superare 
l’idea, ancora presente in Hyppolite, che la contraddizione sia l’espressione più potente 
della differenza, per pensare una “ontologia della differenza pura” che non sia affatto una 
riflessione esteriore e formale, ma al contrario il nome di un principio “veramente gene-
tico”. (pp. 300-301)

Vi è infine un ultimo grande merito nel lavoro di ricostruzione di Emilia Marra ed è 
quello di aver restituito, nel secondo capitolo, ad Althusser ed alla scuola althusseriana 
(in particolare al testo di Pierre Macherey Hegel ou Spinoza, che l’autrice ha tradotto nel 
2016 in italiano per i tipi di ombre corte) la centralità che essi ebbero nei dibattiti dell’e-
poca. Merito di non poco conto se si pensa al fatto che Althusser è stato cancellato per 
differenti ragioni dalla ricostruzione della scena filosofica francese negli anni Sessanta e 
Settanta. Se in Francia la rimozione fu dovuta allo shock provocato dall’omicidio della 
compagna Hélène Rytmann e dall’infuriare di una campagna stampa che non risparmiò 
alcuna bassezza, in Italia le ragioni furono differenti: da una parte la melassa ermeneu-



Mantenere insieme. Strategie del sistema nella Francia post-strutturalista, di E. Marra	 197

tica del postmodernismo e del pensiero debole doveva liberarsi della figura di chi con 
la forza di un pensiero “sistematico” si era già portato al di là di tutte le banali critiche 
“deboliste” del marxismo, rilanciandolo attraverso un tipo di lettura nuova (una lettura 
non religiosa) e la creazione di un “nuovo” concetto, quello di ideologia, costruito con 
materiali provenienti da Spinoza e da Freud; dall’altra quella corrente teorica chiamata 
“postoperaismo”, che mi sembra per lo più l’effetto del tentativo filosofico negriano di 
offrire una metafisica unitaria ad una storia complessa, stratificata e nient’affatto lineare, 
ha finito per privarsi del riferimento ad Althusser e alla sua invenzione fondamentale, il 
concetto di ideologia, per ragioni “politiche”, quasi che ad Althusser filosofo iscritto al 
partito comunista francese potessero essere tout court imputate le colpe – gravi, va detto 
chiaro – del PCI o, per metonimia, del teorema Calogero.





I TRANSCLASSE, O LA NON-RIPRODUZIONE,  
DI CHANTAL JAQUET1

Giulia Muccioli

Costruendo una pregnante mediazione tra letteratura, sociologia e filosofia, il merito 
di Chantal Jaquet, professoressa di storia della filosofia moderna all’Université Paris I 
Panthéon-Sorbonne, è di far luce, nelle pagine di I transclasse, o la non-riproduzione, su 
un fenomeno sociale che è finora rimasto un territorio inesplorato anche nelle teorie degli 
studiosi più autorevoli. Il lavoro di Jaquet si iscrive in primis sulla stessa linea tracciata 
da Bourdieu e Passeron in merito alla teoria della riproduzione sociale – una linea che 
subisce tuttavia, nei loro due libri I delfini e La riproduzione, un’interruzione netta di 
fronte a quei casi di individui che, contrariamente alla presunta norma, non riproduco-
no le condizioni della loro classe d’origine, ma vanno incontro a una non-riproduzione 
attraverso un cambiamento di classe sociale. Da questa interruzione, il cui rischio è di 
concepire l’insorgere di questa esistenza sociale nuova solo a titolo di eccezione rispetto 
al meccanismo deterministico di riproduzione delle condizioni di classe, si dispiega il 
lavoro filosofico di Jaquet. La sfida di tracciare un adeguato terreno di indagine per la 
non-riproduzione, come interruzione della perpetuazione dei rapporti di classe sociali 
di appartenenza, è in primo luogo di ordine terminologico. La necessità di ridefinire un 
nuovo lessico per descrivere un fenomeno lasciato in secondo piano tanto dalla narrativa 
dominante quanto dai pensatori rivoluzionari non può non interfacciarsi con due ostacoli 
che devono essere raggirati per non reiterare quella connotazione assiologica con cui i 
casi di mobilitazione sociale – tanto di ascensione quanto di declassamento – sono tipi-
camente marcati. 

Il punto di vista critico che sorregge tutta la linea argomentativa ha in questo senso il 
duplice merito di superare tanto una visione deterministica e meccanicistica quanto una 
prospettiva finalistica o esistenzialistica, due derive che si pongono tradizionalmente agli 
antipodi ma che attestano parimenti una narrativa inadeguata a quei casi singolari uni-
versali che si presuppongono fare eccezione entro l’ordine stabilito. Su queste premesse 
si spiega quindi la scelta di coniare il neologismo transclasse, in diretta con il termine 
transessuale, per riferirsi a quelle soggettività che vanno incontro a un movimento di 
passaggio tra due mondi (sociali) con la continua distruzione dell’ambiente di apparte-
nenza e ricostruzione o realizzazione di sé in relazione a quello d’arrivo. Sicuramente, la 
mossa strategica introdotta da Jaquet permette di sottrarsi dalle forme preconfezionate di 
concetti con cui viene insignito il fenomeno, in particolare attraverso la narrativa sociale 

1	 La Città del Sole, Napoli 2023, 182 pp.



200	  Giulia Muccioli

della meritocrazia a cui regimi politici conservatori fanno ampliamente ricorso col solo 
scopo di mascherare un certo immobilismo sociale e giustificare lo status quo. Sottrarre 
il dibattito epistemologico al primato del piano assiologico permette di disfarsi dell’idea 
del self-made-man o della creatio ex-nihilo, con cui si alimenta l’idea che il transclasse, 
soprattutto in riferimento all’individuo che è andato incontro a un innalzamento nella 
scala sociale, si avvale della sola volontà e forza personale. Interrogarsi sull’origine 
del passaggio implica pertanto negare che l’insorgenza di un individuo che non ripro-
duce i comportamenti del milieu d’origine si determini per autogenerazione spontanea. 
Tuttavia, sottrarsi da questa pericolosa concezione dell’individuo come dotato di libero 
arbitrio in virtù del quale sarebbe capace di costruirsi il proprio avvenire da sé comporta 
in maniera speculare il rischio di cadere in una visione necessitarista, per cui il soggetto 
sarebbe al contrario sprovvisto di qualsiasi capacità di autodeterminazione. 

Certo, la soggettività non rispecchia l’immagine dell’homo faber fortunae suae, ma, 
e Jaquet lo coglie abilmente, non sarà neanche possibile sposare l’idea di una causalità 
univoca e lineare che rischia di determinare un congelamento essenzialistico dove lo 
spazio della libertà è completamente fagocitato dalla gabbia della predeterminazione. È 
a questo punto che il metodo di indagine filosofica che percorre tutta l’argomentazione, 
nelle due parti in cui è suddiviso il libro, si chiarisce esplicitamente sul lascito della 
filosofia di Spinoza. È la prospettiva del filosofo olandese ad essere assunta come privi-
legiata per comprendere il concetto di singolare universale incarnato dal transclasse. I 
vantaggi impliciti in questa chiara scelta di campo si chiarificano col procedere dell’ar-
gomentazione, potendo, attraverso Spinoza, smarcarsi tanto dal rischio di un vuoto de-
terminismo quanto di uno stringente fatalismo.

Nella prima parte del libro vengono prese in esame le cause della non-riproduzione, 
indagando passo a passo le possibili determinazioni che potrebbero innescare il mecca-
nismo di sottrazione al modello dominante e il sorgere di un’identità nuova e diversa. La 
sintesi offerta da Jaquet ha sicuramente il vantaggio di restituire una relazione causa-effetto 
complessa in modo da non designare una causa prima assoluta e universalizzabile per tutte 
le singolarità. È la relativizzazione dello sguardo che permette di sviluppare un pensiero 
combinatorio in cui la non-riproduzione prende più la forma di una traiettoria complessa, 
come risultante di determinazioni affettive, economiche, politiche e storiche. Jaquet proce-
de metodologicamente stilando un elenco di possibili fattori determinanti, quali la presenza 
di modelli familiari, scolastici e sociali, integrandoli con degli esempi tratti in particolar 
modo dalla letteratura, prediligendo il genere socio-autobiografico che pregna la scrittura 
di Annie Ernaux e Didier Éribon. Il ricorso ai generi letterari non è una novità nei saggi 
filosofici – basti pensare all’esempio di Simone de Beauvoir – ma il limite che presenta 
questo utilizzo da parte di Jaquet sta nel perdere a tratti di vista il legame con l’analisi delle 
condizioni materiali e sociali che sottendono il passaggio di classe. Nel porre particolare 
attenzione al caso singolo quello che viene meno è in questa prima parte la classe, e quel 
meccanismo di trasmissione del capitale – economico, culturale, sociale e simbolico2 – che 
concorre concretamente alla determinazione dell’identità dell’individuo, anche nella sua 
differenza rispetto all’ideologia e ai modelli rappresentativi in cui si è formato. 

Certo, il vuoto determinato dalla critica al concetto di habitus coniato da Bourdieu, 
che aveva ben espresso la complessità dei meccanismi di riproduzione facendo emer-

2	 Si tratta dei quattro tipi di capitale individuati da Pierre Bourdieu sulla cui trasmissione si fonda 
la teoria della riproduzione. 



I transclasse, o la non-riproduzione, di Chantal Jaquet	 201

gere una soggettività più costituita che costitutiva, viene colmato con la costruzione di 
un’ingegneria complessa di determinazioni sulla scorta dell’ingenium spinoziano. Lo 
scarto da una concezione innatista delle qualità che permetterebbero al transclasse di 
sottrarsi alla legge ferrea della riproduzione è massimo nell’opposizione dell’ingenium 
al genius con cui si mette efficacemente in risalto la “dimensione storica della natura di 
un essere e il suo modellamento da parte delle cause esterne” (p. 78). Se questa nuova 
configurazione, quindi, non vuole perdere il suo contatto con la produzione storica che la 
sottende, per evitare di reiterare l’idea di una natura umana immutabile o di una natura 
comune, resta poco chiaro, o potrebbe risultare forse frettoloso, il rifiuto esplicito della 
prospettiva offerta dall’habitus rispetto alla non-riproduzione. L’argomentazione manca 
di un tentativo di riplasmare il ruolo di quei “sistemi di disposizioni durature e trasmis-
sibili, strutture strutturate predisposte a funzionare come strutture strutturanti, cioè in 
quanto principi generatori e organizzatori di pratiche e rappresentazioni”3 all’interno di 
un’analisi della non-riproduzione. Se la singolarità è meno costitutiva che costituita, un 
tentativo di riconciliare le nozioni sociologiche e gli studi culturali, oltre che la teoria 
della materialità dell’ideologia di Althusser, avrebbe potuto rafforzare la portata filosofi-
ca del concetto di ingenium nell’applicazione che ne fa Jaquet ai transclasse, in modo da 
non lasciare in secondo piano le condizioni materiali all’opera nella società. Per chiarire 
meglio la tesi portante del suo lavoro Jaquet impiega anche un altro termine in riferi-
mento all’idea di una causalità plurale, ovvero la nozione di complessione (compléxion). 
Restando nel contesto spinoziano, infatti, si tratta di una nozione che riesce a rendere 
chiaramente “l’idea di assemblaggio complesso e singolare di determinazioni fisiche e 
mentali” (p. 80) che permettono l’insorgenza di una nuova e singolare configurazione. 

Si tratta specificamente della nozione a cui è dedicata interamente la seconda parte 
del libro, con particolare e dovuta attenzione alla trama che sottende ogni vita singola-
re. Il contenuto si fa a questo punto più prettamente filosofico e i nomi della letteratura 
lasciano spazio a quelli dei grandi pensatori dell’età moderna come Descartes, Pascal, 
Montaigne e, ancora una volta, Spinoza. L’obiettivo è di restituire una concezione non 
sostanziale del transclasse, ma plastica e mobile, come di una singolarità in continua 
metamorfosi che non si congela mai in un’identità fissa e definitiva. A partire dal magi-
stero di Pascal nei Pensieri, e l’analisi del celebre frammento 628-323 con la domanda 
d’apertura “Che cos’è l’io?”, il pensiero della complessione viene articolato sulle ceneri 
del pensiero identitario rinviando così a una pratica di desostanzializzazione dell’ego e 
di radicalizzazione dell’esperienza di decostruzione. A essere oggetto di questa deco-
struzione, dopo aver sancito preliminarmente l’assenza di un sostrato immutabile a cui 
potrebbe riferirsi il soggetto, è tanto l’io personale quanto l’io sociale: il transclasse è per 
eccellenza colui che fa esperienza della dissoluzione dell’io e dell’inconsistenza dell’es-
sere smarcandosi dalle qualità che lo vincolano all’ambiente familiare e adornandosi di 
nuove in relazione a quello di arrivo. Attraverso le lenti della complessione il transclasse 
viene pertanto definito attraverso una transidentità, rispondente alla logica dello stare 
tra, una nozione che nell’originale francese viene restituita con l’espressione entre-deux. 
Il francese in questo caso, meglio che l’italiano, restituisce già a un primo livello lin-
guistico il senso di quella continua oscillazione tra due poli, ovvero due mondi sociali, 
vissuta dal transclasse, nella costante ridefinizione della distanza che lo separa tanto 
dall’uno quanto dall’altro, senza mai arrivare a corrispondere perfettamente a nessuno 

3	 P. Bourdieu, Il senso pratico, Armando, Roma 2005, p. 84.



202	  Giulia Muccioli

dei due. Jaquet, sicuramente per la sua formazione spinozista, riesce a tal proposito a car-
tografare minuziosamente questa distanza in termini affettivi, ancor prima che effettivi: 
più che una mera distanza di classe, si tratta di “restituire la carica emotiva e singolare 
della distanza soggettivamente vissuta” (p. 111).

Il vantaggio di un’analisi affettiva permette, rispetto alla nozione dell’entre-deux, di 
non ricadere in giudizi assiologici rispetto al cambiamento, facendo emergere anche la 
possibilità che questo sia traumatico per il soggetto che lo vive, e non necessariamente 
migliorativo come vorrebbe far credere una certa narrativa sociale – quella della classe 
dominante. È sicuramente una scelta di campo che permette di superare così i limiti di 
un approccio più freddo e tradizionale con cui si porrebbe esclusivamente enfasi sui 
rapporti di classe, col rischio di far venire meno la singolarità dell’esperienza in tutte le 
sfumature di cui può colorirsi. L’ethos della distanza fa sì che il transclasse sia, secondo 
le parole di Annie Ernaux, “un immigrato dall’interno”4, sempre preso in una situazione 
di non coincidenza col proprio ruolo sociale. Che la distanza sia di matrice storica, sim-
bolica o geografica, sempre di distanza si tratta ed è ciò che fa insorgere la sensazione di 
non trovarsi mai nel posto giusto. Il merito di Jaquet è indubbiamente quello di aver fatto 
luce su una componente essenziale che sorregge la trama dell’esistenza di chi va incontro 
a un mutamento o a un passaggio, che sia di classe, genere, gruppo o zona geografica. La 
possibilità di porre un dialogo con i massicci fenomeni migratori su scala internazionale 
e gli studi post-coloniali è solamente abbozzata da una timida allusione a Frantz Fanon, 
a cui si sarebbe potuto dedicare più spazio. Il terreno su cui si muove l’indagine resta 
comunque prevalentemente filosofico, con un rimando esplicito a ciò che Spinoza chia-
ma fluctuatio animi5 e che Bourdieu definisce habitus clivé6 per fornire un’immagine più 
chiara della situazione sfasata vissuta dal transclasse. Lo stare tra risponde infatti a una 
dinamica tensionale e contraddittoria dove concorrono affetti e stati emotivi contrastanti. 

Interessante è la parentesi sull’analisi della vergogna che sembra fare eco alle pagine 
dell’Essere e il nulla di Sartre, al fianco dell’esplicita e costante presenza del pensiero 
spinozista e della teoria degli affetti, matrice fondante dell’intera argomentazione. È in 
merito alla vergogna, “una tristezza che accompagna l’idea di una certa azione che im-
maginiamo sia dagli altri vituperata”7, che la critica di Jaquet al passaggio ingiustificato 
dal piano ontologico a quello assiologico si esplicita e acquisisce la sua maggiore forza 
in termini decostruttivi. A tal proposito, è in questa sua lucida analisi del sociale che 
risulta più agibile la possibilità di individuare un eventuale nesso con una prospettiva 
più propriamente marxiana o perlomeno con alcuni marxismi, quelli tradizionalmente 
meno ortodossi. L’immaginario sociale che sottende un’interpretazione illecita “della 
differenza di classe e della subordinazione dei dominati in termini di inferiorità e bas-
sezza, imputabile ai suoi membri” (p. 132) viene infatti smascherato in quanto espres-
sione ideologica dei rapporti di forza e risultante del dominio di una classe sull’altra. La 
vergogna è nuovamente riposta al centro nel tentativo di costruire in positivo l’identità 
del transclasse al termine di questa seconda parte: è il primo ostacolo da superare so-
cialmente per non cadere nell’alienazione o nella rassegnazione. L’obiettivo è di “non 

4	 A. Ernaux, L’Écriture comme un couteau. Entretien avec Frédéric-Yves-Jeannet, Stock, Paris 
2003, p. 35.

5	 B. Spinoza, Etica, III, XVII, scolio, Editori Riuniti, Roma 1988, pp. 185-186.
6	 P. Bourdieu, Questa non è un’autobiografia. Elementi per un’autoanalisi, Feltrinelli, Milano 

2005, p. 94 e ss. 
7	 B. Spinoza, Etica, III, XXXI, cit., p. 225. 



I transclasse, o la non-riproduzione, di Chantal Jaquet	 203

provare più vergogna davanti a sé stessi”8 per poter finalmente raggiungere la libertà 
schiacciando un affetto mortifero con un affetto contrario più potente, quali l’orgoglio o 
la fierezza. La difficoltà e la problematica sollevata in conclusione riguarda la possibilità 
di una riconciliazione del sé, di un superamento della fluctuatio animi, senza perdere la 
consapevolezza dello smacco tra il mondo dei dominanti e quello dei dominati: il rischio 
è di perdere il contatto con le proprie origini e non saper osservare con le lenti dell’og-
gettività la realtà vissuta, ma solo con quelle del privilegio che si è raggiunto. Il rischio 
più urgente in cui si incorre è infatti di modellare questa pars costruens della soggettività 
secondo le coordinate discorsive del linguaggio dominante, perdendo di conseguenza di 
vista l’obiettivo ultimo di una liberazione collettiva, epurate delle dinamiche e logiche 
sociali individualistiche. Il problema della riconciliazione del sé sembra quindi parados-
sale e non si dà una soluzione conclusiva e definitiva, lasciando aperta la riflessione sulle 
modalità di affermazione della propria libertà anche all’interno della classe dominante, 
rispetto alle cui norme, per sancire la completa riuscita del passaggio, si rende comunque 
necessario un certo grado di adesione e assimilazione. Sollevare la questione significa 
comunque far luce sull’ostico problema del posizionamento del soggetto parlante rispet-
to all’oggetto del discorso, come limite epistemologico che minaccia ogni disciplina, 
spaziando dalla sociologia e dalla letteratura, all’etnografia e alla filosofia, soprattutto 
per la loro tradizionale associazione con le forme di sapere del mondo dominante. 

Il punto forte dell’argomentazione di Jaquet risiede senza dubbio nella possibilità of-
ferta dalla sua analisi della non-riproduzione di dare adeguato rilievo a un fenomeno che 
resta ancora oggi piuttosto marginale tanto in ambienti sociologici quanto nell’analisi dei 
rapporti di classe, smarcandosi al tempo stesso da una prospettiva esistenzialistica e da 
una prospettiva essenzialistica dell’essere umano. Il rifiuto di un determinismo mecca-
nico da un lato e di un fatalismo finalistico dall’altro è affiancato dall’abbandono di ogni 
giudizio di valore e connotazione morale, in modo da spostare l’angolo di osservazione 
su un piano ontologico. Questo è definito sempre nei termini di una causalità complessa 
e di una transindividualità, col vantaggio di rompere con l’eccessiva enfasi sulle capacità 
individuali e sulla volontà personale centrali nella narrazione dominante. 

La tesi di Jaquet si riassume in definitiva nel pensiero della complessione articolato 
secondo una logica combinatoria in cui a effetti dati concorrono diverse determinazioni. 
È in questo senso che si supera e si implementa la nozione degli habitus messa avan-
ti da Bourdieu nella riproduzione sociale. L’altro merito è di aver integrato la propria 
analisi con una dettagliata cartografia degli affetti, che risulta probabilmente l’aspetto 
più innovativo del suo pensiero essendo questi considerati come parimenti determinanti 
nella produzione della risultante finale. Un punto su cui si sarebbe potuto argomentare 
maggiormente è la relazione con una prospettiva intersezionale, sviluppata in merito alle 
lotte femministe per far luce sulla concorrenza delle linee di sesso, razza e classe nell’e-
sperienza della subordinazione e dell’emarginazione sociale. Il rischio insito a questa 
strategia è di ricostruire, perlomeno da un punto di vista giuridico, le basi per una politi-
ca delle micro-identità, reiterando così una prospettiva essenzialistica dell’io sulla base 
delle variabili che lo posizionano nell’ordine sociale gerarchico tra sfruttati e sfruttatori. 
Esso è del tutto analogo a quello di pensare che queste variabili possano essere delle 
determinazioni vantaggiose o svantaggiose a priori anche nella non-riproduzione. 

8	 F. Nietzsche, La gaia scienza, in Opere, vol. IV, t. II, edizione critica di G. Colli, M. Montinari, 
Adelphi, Milano 1965, p. 158. 



204	  Giulia Muccioli

Tuttavia, questa analogia viene accennata solamente in conclusione e resta così dif-
ficile capire il discrimine tra singolarità e universalità nell’esperienza del transclasse: 
certamente, una prospettiva transindividuale e collettiva deve essere assunta perché solo 
così si può avere uno sguardo omnicomprensivo sulle determinazioni e discriminazioni 
all’opera nel reale, ma non può essere negato che alcune linee di demarcazione assumo-
no socialmente più peso che altre. Per finire, due sono i rischi che emergono dall’analisi 
complessiva del fenomeno e derivano entrambi dal problema squisitamente filosofico di 
restituire il concetto di singolare universale. Da un lato, un’eccessiva enfasi sul singolare 
comporta il pericolo di ricadere nelle maglie della narrativa dominante e porre il singolo 
come unico agente responsabile del proprio mutamento, non potendo così trovare spazio 
per un pensiero della collettività. Il rischio è di cadere quindi in una teoria inutilizzabile 
nella riformulazione delle lotte di liberazione sociale. Dall’altro, si va incontro al proble-
ma opposto di un’universalizzazione del fenomeno entro coordinate fisse e costanti che 
porterebbero a una deriva in cui la singolarità e la sua unicità si trovano completamente 
fagocitate nella legge generale. La risposta di Jaquet sembra tuttavia essere chiara: “il 
transclasse non è l’avvenire della donna, dell(a)’omosessuale o del nero; non è neanche 
l’avvenire dell’uomo, perché l’obiettivo non è quello di superare le barriere di classe in 
solitaria, ma di abolirle per tutti” (p. 175). 



ABOLIR L’EXPLOITATION:  
EXPÉRIENCES, THÉORIES, STRATÉGIES,  

DI EMMANUEL RENAULT1

Matteo Polleri

“È forse per errore che la critica degli stage non remunerati o mal pagati, come 
d’altronde la critica del lavoro sottopagato dei detenuti, si formula in termini di sfrut-
tamento?”. “È forse insignificante che chi lavora per Deliveroo o per Uber, ma anche 
i cosiddetti ‘netslaves’, denunciano lo sfruttamento subito?”. “È per miopia politica, 
infine, che lo sciopero delle donne è attualmente considerato la risposta più adeguata 
allo sfruttamento del loro lavoro pagato e non pagato, nella sfera domestica e in quella 
professionale?”. Sono domande pratiche, basate sui diversi usi del concetto di “sfrut-
tamento” nel linguaggio ordinario della critica sociale, a motivare l’inchiesta filoso-
fica sviluppata da Emmanuel Renault in Abolir l’exploitation. Expériences, théories, 
stratégies. La necessità di definire rigorosamente il concetto di “sfruttamento”, e così 
giustificarne la validità e l’attualità, risulta legata a doppio filo alle dinamiche del capi-
talismo contemporaneo e in particolare quegli ambiti che diversi economisti chiamano 
ormai “economia di piattaforma”.

Denso e articolato, ma anche chiaro e distinto nel suo sviluppo argomentativo, il 
libro di Renault rappresenta un unicum all’interno dei dibattiti della filosofia sociale 
e politica. Tale originalità dipende sia dal suo oggetto sia dall’approccio scelto. Il ti-
tolo e il sottotitolo dell’opera rendono conto di entrambi i lati di tale unicità. Renault 
non si limita a mettere ordine nelle variegate discussioni accademiche sul concetto di 
“sfruttamento del lavoro”, ma propone una presa di partito a un tempo epistemologica 
e normativa: la sua ricerca non si colloca sul solo piano descrittivo, storiografico, ma si 
colloca nell’orizzonte politico della “abolizione dello sfruttamento”. La ricostruzione 
della genesi storica e delle diverse trasformazioni teoriche dei dibattiti sullo sfrutta-
mento è preceduta dal rifiuto di una serie di obiezioni che sono spesso rivolte a chi uti-
lizza tale concetto per criticare certe esperienze sociali. L’analisi logica delle diverse 
definizioni possibili della nozione, nonché degli argomenti impiegati per contestarla, 
prepara il terreno per una digressione storico-filosofica attraverso il pensiero di Babeuf 
e dei saint-simoniani, le riviste del nascente movimento socialista e le discussioni del 
femminismo marxista. In questo modo, Renault tiene insieme i tre angoli prospettici 
evocati nel sottotitolo dell’opera: quello delle esperienze negative vissute nel processo 
lavorativo (expériences), le diverse teorie possibili che permettono di spiegare e criti-

1	 La Découverte, Paris 2023, 324 pp.



206	  Matteo Polleri

care tali esperienze (théories) e le strategie adottate per combattere gli effetti e le cause 
dello sfruttamento (stratégies).

Il libro è organizzato in tre grandi sezioni nelle quali queste polarità (fenomenologica, 
teorica, strategica) non smettono mai di articolarsi. Nella prima parte (“L’exploitation en 
débat”), Renault spiega perché vale ancora la pena, oggi, impiegare il concetto di sfrut-
tamento per criticare determinati fenomeni sociali. Dopo aver superato delle obiezioni di 
natura epistemologica (la presunta assenza di criterio per riconoscere lo sfruttamento), 
di natura concettuale (la supposta ambiguità delle nozioni di sfruttamento, dominio e po-
tere) e di ordine sociologico (la pretesa “perdita di centralità” dello sfruttamento nel ca-
pitalismo contemporaneo), l’autore affronta alcune delle più note teorie contemporanee 
dello sfruttamento. Stabilendo un dialogo tanto polemico quanto fecondo con le ipotesi 
del “marxismo analitico”, e con quelle del sociologo Erik Olin Wright in particolare, 
Renault giunge a una definizione “politica” dello sfruttamento. Tale definizione permette 
di lottare contro “le esperienze congiunte di ingiustizia e dominio” che lo caratterizzano 
e differisce dalle concezioni “morali”, basate sulle “evidenze del senso comune” (p. 
39). Per rendere conto della natura politica del concetto di sfruttamento, nella seconda 
sezione del libro (“l’invention d’une théorie”) Renault si concentra sul momento in cui 
questa categoria emerge nella storia del movimento operaio e socialista. Da questo pun-
to di vista, rimarcabile è lo sguardo “dal basso” con cui propone tale genealogia. Agli 
occhi dell’autore, infatti, lo sfruttamento non è una nozione appartenente al regno della 
teoria economica, poi prestata alle lotte sindacali e politiche, ma rappresenta piuttosto 
un “concetto indigeno del movimento operaio” (p. 83) che entra nello spazio della teoria 
in virtù della sua dirompenza critica. Da Babeuf ai giovani hegeliani, passando per i 
saint-simoniani, che disegnano i primi usi filosofici del concetto, Renault arriva alla sua 
sistematizzazione in Marx e prende infine in considerazione lo sfruttamento del lavoro 
domestico e riproduttivo messo in luce dal femminismo marxista. Aprendosi progressi-
vamente, ma non senza resistenze, a forme di lavoro a lungo invisibilizzate, il concetto di 
sfruttamento assume le quattro funzioni che, secondo l’autore, lo contraddistinguono. Si 
tratta di una funzione “descrittiva”, che permette di designare con una relativa attendibi-
lità certi fenomeni sociali; di una funzione “valutativa”, con cui tali fenomeni sono giu-
dicati come negativi; di una funzione “esplicativa”, che ne spiega le cause strutturali; e di 
una funzione “strategica”, che permette di sviluppare un programma per abolirle (p. 27).

Al di là delle molte proposte avanzate, ciascuna dotata di un interesse specifico, tre 
ipotesi si stagliano come linee guida nella terza parte del libro (“l’esperienza dello sfrut-
tamento”). Coerentemente con quanto sostenuto in L’expérience de l’injustice (2004), e 
in linea con il retroterra hegeliano, marxiano e pragmatista che caratterizza il suo approc-
cio, Renault rifiuta di definire lo sfruttamento come violazione di una norma universale di 
giustizia. Il riferimento all’esperienza congiunta del dominio e dell’ingiustizia sul lavoro 
permette all’autore di definire un criterio “negativo” per riconoscere lo sfruttamento. Re-
nault lo presenta generalmente come l’attività lavorativa (produttiva o riproduttiva, pro-
fessionale o domestica) compiuta in un contesto di subordinazione strutturale, percepita 
come mal retribuita e/o non riconosciuta socialmente, esplicitamente o implicitamente 
eterodiretta, insoddisfacente e de-realizzante. Tre criteri specifici permettono inoltre di 
riconoscere una situazione di sfruttamento: 1. il principio del “ben essere invertito”, per 
il quale chi lavora non trae benefici dalla propria attività, ma rinforza con la sua fatica il 
privilegio altrui; 2. il principio dell’“esclusione dalle risorse produttive”, che spiega la 
separazione dei lavoratori dalle condizioni necessarie a mettere in opera la capacità di 



Abolir l’exploitation: Expériences, théories, stratégies, di Emmaniel Renault	 207

lavoro; 3. il principio dell’“appropriazione degli sforzi altrui”, il fatto, cioè, che i frutti 
del lavoro di alcuni siano accaparrati da chi detiene le risorse necessarie a produrre. La 
seconda ipotesi consiste nello sganciamento della critica dello sfruttamento dalla teoria 
marxiana del valore-lavoro. Invece di salvare una tesi economica problematica – conte-
stata sia per l’incapacità di spiegare la “trasformazione” dei valori in prezzi di mercato, 
sia per il mancato riconoscimento del lavoro domestico come “lavoro produttivo” – Re-
nault adotta un approccio agnostico. Se anche la teoria del valore-lavoro di Marx fosse 
infondata, sostiene, questo non implicherebbe l’invalidità del concetto di sfruttamento, 
fondato sui principi sopra menzionati. La terza ipotesi, esposta nelle conclusioni del li-
bro, tira le fila del lungo confronto di Renault con il pensiero femminista, e in particolare 
con la “teoria della riproduzione sociale” sviluppata da autrici come Cinzia Arruzza, 
Nancy Fraser e Tithi Bhattacharya. La riflessione sulla “diversità” – ma, potremmo an-
che dire, sulla multidimensionalità – delle critiche del capitalismo conduce l’autore ad 
aprire un cantiere di ricerca sulla natura “intersezionale” dei processi di sfruttamento, 
e viceversa, sulla critica dell’intersezione di diversi fattori di oppressione nei processi 
di sfruttamento del lavoro. Da questo punto di vista, Renault dimostra di voler evitare 
gli scogli tipici delle discussioni tra marxisti e pensatrici intersezionali. Non propone di 
ridurre o inglobare le varie forme di oppressione al solo piano economico, ma sottolinea 
al contrario che la pluralità e irriducibilità, la cumulatività e l’imbricazione dei diversi 
tipi di sfruttamento (salariale e patriarcale) e di dominio (di classe, di genere, di razza) 
invitano a “lasciare a giusta distanza gerarchia delle forme di dominio e principio di 
omogeneità” tipiche di un certo marxismo (p. 313).

Le ipotesi introdotte de Renault aprono la strada all’alleanza, o addirittura alla con-
taminazione, tra orientamenti di pensiero critico differenti, spesso presentati come con-
correnti o addirittura alternativi. Ma esse pongono anche una serie di interrogativi, che 
vale la pena menzionare. Il primo riguarda l’abbandono della teoria del valore-lavoro 
come fondamento della critica dello sfruttamento capitalistico. La proposta agnostica di 
Renault, coerente con il suo approccio filosofico “deflazionista”, serve a fare l’economia 
dei falsi problemi e dei postulati metafisici del marxismo. A questo proposito, vale tutta-
via la pena chiedersi se il rasoio di Ockham di Renault possa basarsi su ragioni di natura 
unicamente teorica. Al di là dei paradossi concettuali che essa implica, non sono forse i 
profondi cambiamenti dei rapporti sociali di produzione del capitalismo, in buona parte 
determinati dalle lotte sociali degli anni Settanta, dalla contro-rivoluzione neoliberale 
degli Ottanta e dalle innovazioni tecnologiche oggi in corso, ad aver messo in crisi la “la 
legge del valore” di Marx? Se così fosse, ci si potrebbe inoltre chiedere se i criteri distinti 
da Renault siano adeguati a individuare tutte le logiche contemporanee dello sfruttamen-
to. Se sfruttato è quel lavoro non solo subordinato, escluso dalle risorse produttive, mal 
retribuito e/o invisibilizzato, ma anche de-realizzante, come definire allora quelle situa-
zioni in cui un’attività lavorativa soddisfacente, nella quale il lavoratore si riconosce e si 
soggettiva, viene praticata in modo talmente intenso e ossessivo da condurre al burnout? 
Che dire, poi, di quelle forme di lavoro in cui si mescolano continuamente consumo, 
entertainment e produzione di dati digitali? Quale il ruolo giocato in questo contesto da 
altri fattori di oppressione, come il dominio patriarcale e razziale? E quali infine le “stra-
tegie” – un tema che, pur figurando nel sottotitolo, Renault affronta solo indirettamente – 
per affrontare le complesse dinamiche in cui sofferenza e compiacimento, estraneazione 
e identificazione, classe e identità si intrecciano? Queste domande pongono un problema 
teorico generale, che rimane sullo sfondo del ragionamento di Renault: quello relativo al 



208	  Matteo Polleri

rapporto tra il concetto di “sfruttamento” (combinato disposto di dominio e ingiustizia 
sul lavoro), quello di “alienazione” del e nel lavoro e l’invenzione di soggettività resi-
stenti e alternative.

L’apertura di tali questioni conferma il valore dell’opera. Con uno stile che associa 
il rigore della filosofia analitica e la passione della teoria critica, Renault propone non 
soltanto la mappatura di un dibattito particolarmente complesso e delicato, spesso tra-
lasciato dai teorici della politica, ma suggerisce anche una serie di ipotesi innovative, 
destinate a far discutere a lungo filosofi ed economisti.



UN ATOMISMO PER ALTHUSSER,  
DI GUIDO MANGIALAVORI1

Alessandro Colombo

Allo stesso modo in cui Althusser intendeva il “materialismo aleatorio” come un 
concetto per il marxismo2, Guido Mangialavori, in Un atomismo per Althusser, si pro-
pone di costruire un’ontologia atomista per Althusser; si tratta, dunque, di costruire un 
atomismo all’altezza delle stesse problematiche teoriche che hanno portato Althusser a 
farne un riferimento centrale per il materialismo dell’incontro, senza necessariamente 
rimanere entro i termini delineati da Althusser. Come ricorda Vittorio Morfino nella 
sua prefazione al testo, “il materialismo dell’incontro, nelle intuizioni di Althusser, è 
una teoria del divenire capace di sottrarsi al dominio dell’idealismo e della metafisica” 

(p. 24). Un’ontologia in grado di occupare la posizione del materialismo dialettico3, 
e che sappia articolare genesi, divenire, emergenza e disgregazione della struttura, 
rinunciando a qualsiasi forma di teleologia, a qualsiasi metafisica dell’origine, abbrac-
ciando invece la contingenza.

Nel perseguire quest’obiettivo, Mangialavori sceglie di prendere le mosse dall’origine 
stessa della filosofia atomistica, l’atomismo antico, in particolare quello di Democrito; 
non un semplice recupero, ma una vera e propria ricostruzione dell’atomismo demo-
criteo contro quello che, attraverso l’opera di Aristotele, è passato come l’atomismo di 
Democrito. Anche in questo frangente, l’affinità con Althusser è implicita, ma ravvisa-
bile: se nella ripresa di Democrito è in gioco proprio l’elemento aleatorio, oscurato da 
Aristotele, analogamente Althusser ricompone la corrente sotterranea del materialismo 
aleatorio recuperando in diversi autori, appunto, l’elemento aleatorio rimosso. Alla rico-
struzione di un Democrito senza Aristotele è dedicata più della metà del libro, mentre la 
restante parte si propone di integrare questo “nuovo Democrito” con Althusser, traendo 
consistentemente da Deleuze e, in misura minore, da Spinoza.

In questo contesto, purtroppo, non si avrà modo di far emergere un pregio del testo, 
di cui si cercherà di ripercorrere gli snodi argomentativi principali; infatti, Mangialavori 
combina efficacemente il rigore teorico con un registro metaforico ricco ed evocativo, 
capace tanto di spezzare il ritmo serrato dell’argomentazione, quanto di mettere in im-
magine il moto e l’incontro degli atomi.

Liberare Democrito da Aristotele significa principalmente dinamizzare l’atomo pri-

1	 Mimesis, Milano-Udine 2024, 150 pp.
2	 L. Althusser, Sulla filosofia, Unicopli, Milano 2001, p. 45.
3	 Ivi, p. 11.



210	  Alessandro Colombo

vandolo della sua sostanzialità e del fatto di essere il risultato della divisione dell’Esse-
re parmenideo, significa “smarcarsi da una posizione del problema che culmina in una 
precisa presa di posizione a proposito della generazione e della corruzione, e ha come 
cornice la problematica ontologica della divisione e ricomposizione dell’essere, della so-
stanza come sostrato, della potenza e dell’atto, del telos, di Dio, infine” (p. 27). Le letture 
e le confutazioni dell’atomismo democriteo contenute nel De caelo e nel De generatio-
ne et corruptione hanno influenzato enormemente la ricezione dello stesso. Da questa 
influenza nemmeno il giovanissimo Marx sfugge. Nel secondo capitolo, Mangialavori 
ripercorre puntualmente la tesi di dottorato di Marx, Differenza tra la filosofia naturale 
di Democrito e la filosofia naturale di Epicuro, per mostrare come anch’egli, infine, 
dia credito ad Aristotele, e, così facendo, giunga quasi a un’immagine determinista e 
meccanicista dell’atomismo democriteo. All’atomo di Democrito Marx oppone quello 
epicureo, nel cui movimento è spazializzata la dialettica tra momento materiale (il movi-
mento in linea retta dell’atomo come essere-determinato dallo spazio) e momento con-
cettuale/formale: il clinamen come affermazione dell’individualità formale dell’atomo. 
La sintesi tra questi due momenti è realizzata nel movimento della repulsione tra atomi. 
Mangialavori, però, non segue la ricostruzione di Marx, tantomeno la sua tesi per cui 
Epicuro costituirebbe un superamento di Democrito. Come è argomentato nel capitolo 
terzo, Epicuro ha formato la sua teoria all’interno di un confronto critico-polemico con 
Aristotele (in particolare in relazione negativa alla sua idea di mondo eterno), e di questo 
confronto il suo atomismo porta i segni: è condivisa con lo stagirita, ad esempio, l’idea 
per cui gli atomi dovrebbero muoversi in prima istanza di uno e un solo moto naturale, a 
cui infiniti moti esteriori e innaturali possono contrapporsi.

Non è a Epicuro che ci si può rivolgere per portare a emergenza un atomismo sce-
vro dalle problematiche e concettualità aristoteliche. È a questo punto che – dopo aver 
mostrato, nel capitolo quarto, come il Democrito di Aristotele, “limitatamente” alla tesi 
dell’atomo di Leucippo e Democrito come “esplosione dell’essere eleatico”, perduri 
ancora in Bachelard – l’autore si confronta direttamente con la lettura aristotelica di 
Democrito, seguendo in modo puntuale tanto la costruzione di una certa articolazio-
ne dell’atomismo, quanto le confutazioni per esso prodotte. È questo uno degli snodi 
centrali del libro, che occupa il lungo capitolo quinto e la cui precisione argomentativa 
non può essere qui del tutto riproposta. Mangialavori mette in luce sia la strategia ar-
gomentativa di Aristotele, che l’effetto teorico che essa ha sull’atomismo di Democrito. 
L’autore coglie perfettamente la costruzione interna alla problematica aristotelica dell’a-
tomismo democriteo, evidenziando come la posizione dell’atomismo in quanto antitesi 
dell’eleatismo risponda alle esigenze dell’argomentazione dello stagirita. L’obiettivo di 
Aristotele non è quello di ricostruire in modo accurato il pensiero atomistico, poiché 
egli lo piega al suo programma teorico: negativamente, è necessario confutare tutte le 
dottrine che trovano in ogni fenomeno fisico o la composizione o la separazione di unità 
atomiche, mentre, positivamente, l’obiettivo è dimostrare che generazione e corruzione 
sono riconducibili ai cambiamenti di un sostrato. La configurazione dell’atomismo come 
“formazione reattiva, un ribellarsi del fenomeno alla follia dialettica degli eleati” (p. 80) 
risulta nella produzione di un orizzonte teorico comune tra atomisti ed eleati. Infatti, 
l’atomo, come antitesi all’essere eleatico, in realtà ne è soltanto una moltiplicazione: “il 
Leucippo e il Democrito di De generatione et corruptione […] pongono […] il moltepli-
ce come moltiplicazione dell’uno, a immagine e somiglianza dell’essere immobile eleat-
co” (p. 81). L’introduzione della molteplicità nell’essere eleatico, la sua scomposizione 



Un atomismo per Althusser, di Guido Mangialavori	 211

in infiniti atomi pieni d’essere, nell’orizzonte teorico sopracitato, ha necessariamente 
una condizione: il vuoto come ciò che separa l’essere e ne consente la moltiplicazione. 
Se non vi fosse separazione tra gli atomi, argomenta Aristotele, essi si fonderebbero in 
un’unica massa, di fatto ricomponendo l’essere eleatico. Il vuoto attribuito all’atomismo 
democriteo è un vuoto spazializzato, e ha una rilevanza secondaria rispetto all’essere. Il 
rifiuto di questa concezione del vuoto sarà centrale nello sviluppo della proposta teorica 
di Mangialavori.

Per far emergere un altro Democrito, rimane da mostrare il modo in cui l’effetto teo-
rico prodotto da quest’operazione costituisca un travisamento dei termini dell’atomismo 
democriteo; è questo l’obiettivo che si pone il capitolo sesto, in cui Mangialavori mette 
a critica la traduzione aristotelica di alcuni concetti deputati a caratterizzare in modo de-
terminante l’atomo di Democrito: rhysmos (ῤυσμός), diathigè (διαθιγή) e tropè (τροπή), 
termini ionici che Aristotele traduce rispettivamente con i termini attici skema (σχήμα), 
taxis (τάξις) e thesis (θέσις). Il termine skema rimanda a una forma stabile e compiuta, 
oggettualizzata; taxis significa ordine, mentre thesis è traducibile con posizione. Tutt’al-
tro il significato dei termini utilizzati da Democrito, i quali corrispondono all’intento di 
descrivere “il mondo in perenne movimento” (p. 92). Rhysmos indica la “forma che non 
si cristallizza mai in una figura, è l’incessante movimento di una configurazione” (ibi-
dem), una forma sempre emergente, assunta e dismessa nel corso del mutamento e che 
è tutt’uno col movimento. Analogamente, diatigè indica lo svolgersi delle connessioni 
reciproche tra atomi nel movimento, non, come suggerisce la traduzione aristotelica, un 
ordine che risulta da una certa disposizione delle parti. Infine: tropè non significa sem-
plicemente “posizione”, ma “ritorno, punto di svolta”, termini che rendono evidente il 
nesso indissolubile tra una certa posizione e il movimento che l’ha preceduta e/o che le 
farà seguito. 

Emerge chiaramente che l’apparato concettuale con cui Aristotele sussume l’atomo 
di Democrito costituisce un’astrazione e ipostatizzazione della forma del movimento: 
sia dell’atomo – nel modello del sostrato a cui ineriscono attributi – sia del mondo che 
dalla loro interazione risulta – in un ordine stabile. Per l’abderita, tuttavia, “l’atomo è 
al contempo forma e movimento” (ibidem). La riappropriazione del significato pecu-
liare del lessico democriteo strappa l’atomo dalla sua riduzione a frammento dell’esse-
re eleatico. Progressivamente, si fa spazio un atomo de-sostanzializzato e inseparabile 
dal divenire relazionale in cui è immerso. Prima di dedicarsi interamente alla vera e 
propria pars construens del libro, Mangialavori dismette un’altra caratteristica che gli 
atomi derivano dall’essere eleatico: l’identità. L’autore vi oppone un’altra tesi: “gli 
atomi differiscono” (p. 95).

Negli ultimi due capitoli l’autore si propone di espandere e integrare il “nuovo” ato-
mismo democriteo con suggestioni provenienti da Deleuze e Spinoza, mantenendo, 
ovviamente, le tesi di Althusser come punto di riferimento. Nel capitolo settimo, in 
particolare, è approfondita una concezione dell’atomo che non procede dall’orizzonte 
aristotelico, e che “ridefinisce la parte, l’atomo, non come risultato di una divisione, ma 
sempre come elemento in una composizione di parti […] determinato dal rapporto stesso 
che lo pone in essere” (p. 106); il capitolo ottavo, invece, è dedicato all’elaborazione del 
rapporto tra atomi e vuoto.

L’atomo, come parte, è ridefinito sia nella sua relazione con gli altri atomi, sia con 
il tutto. Due sono le tesi centrali: 1) le parti non sono parti di un tutto in potenza e non 
derivano dalla scomposizione di un tutto; 2) le parti sono definite, con esplicita ripresa 



212	  Alessandro Colombo

dello Spinoza dell’Etica, dalla relazione dinamica che le unisce ad altre parti, non si defi-
niscono a partire dalla relazione con il tutto, e nemmeno si autodefiniscono a partire da sé 
(come richiederebbe la concezione dell’atomo-sostanza). È a quest’altezza che il dialogo 
con Althusser inizia a intessersi più fittamente e in modo proficuo, laddove almeno due 
tesi dello stesso – riportate puntualmente da Mangialavori – si integrano perfettamente a 
quelle appena esposte: 1) l’affinità reciproca degli atomi non è data come potenzialità nei 
singoli atomi, “non si è affini prima di un incontro, si è affini solo nella ‘sorpresa’ di una 
presa riuscita” (p. 103); 2) prima dell’incontro, gli atomi non hanno una vera e propria 
consistenza, hanno un’esistenza fittizia, irreale. La relazione è al tempo stesso costitutiva 
degli – ed esterna agli – atomi.

L’ultimo capitolo, probabilmente il più complesso e teoreticamente denso, si propo-
ne precisamente di dar conto di questa “esistenza irreale” dell’atomo irrelato, e, più in 
generale della realtà del vuoto. Ancora una volta è Democrito il punto di partenza, lad-
dove afferma che “l’ente non è più che il niente”. È necessario, sostiene Mangialavori, 
ammettere che “il non-essere e l’essere godono di un medesimo grado di realtà” (p. 110), 
e, di conseguenza, addentrarsi nell’esplorazione della realtà del vuoto, del niente, nella 
sua relazione inestricabile con l’essere. È lo stesso Althusser che, oltre a sovrapporre 
i concetti di nulla, niente e vuoto, fa del vuoto, del niente, l’oggetto paradossale della 
filosofia – una filosofia, dunque, senza oggetto: una kenologia. Il kenos (κενός), il vuoto, 
è l’oggetto della filosofia. Qual è, dunque, la realtà del vuoto, del niente? Che tipo di 
rapporto lo lega con il suo opposto? 

Per venire a capo di tali quesiti, qui Mangialavori suggerisce un’interessante in-
tegrazione tra Althusser e Deleuze. Laddove il primo avvicina il concetto di nulla e 
vuoto a quello di deviazione dell’atomo come “variazione infinitesimale ed aleatoria 
del nulla”, il secondo (in particolare in Differenza e ripetizione) prontamente mette a 
disposizione un concetto di “differenza” che non è privazione, ma positività: il diffe-
rire della differenza non è mancanza o assenza, ma pienezza, assoluta positività. Se, 
in prima battuta, dunque, si può trarre un concetto di vuoto come “dispiegarsi delle 
deviazioni infinitesimale ed aleatorie degli atomi”, allora è possibile, facendo con-
vergere il concetto di deviazione con quello di differenza, concepire una realtà del 
vuoto liberandosi dalla semplice equivalenza al non-essere: il vuoto ha la realtà della 
differenza, è “lo spazio a n dimensioni aperto dalle traiettorie deviate degli atomi” (p. 
115), dove ciascuna dimensione è una linea di forza di un atomo. Non c’è un prius ri-
spetto alla deviazione – tesi che riporterebbe Mangialavori nella morsa nell’orizzonte 
aristotelico, dove c’è un moto naturale e una distinzione tra movimento e soggetto 
del movimento – in quanto, in accordo con il Deleuze de Lucrezio e il simulacro, “la 
deviazione è la determinazione originaria dell’atomo” (p. 114): trattasi di un’azione 
senza sostrato. Il vuoto, come parte delle “condizioni non ontologiche di apparizio-
ne e d’esistenza”4, non è un’origine cronologicamente circoscritta come antecedente 
all’affermazione dell’essere vero e proprio; se è un inizio, lo è nel senso di un “inizio 
che insiste, non vuole finire, che non si può separare da ciò cui dà inizio” (p. 121) – un 
paradossale inizio sincronico.

Nonostante lo sforzo di pensare gli atomi prima dell’incontro – vale a dire le de-
viazioni come “variazioni infinitesimali ed aleatorie del nulla” –, è soltanto quest’ul-
timo che dà agli atomi una consistenza, un’esistenza non fantomatica. Mangialavori 

4	 L. Althusser, L’unica tradizione materialista, Mimesis, Milano 2000, p. 162.



Un atomismo per Althusser, di Guido Mangialavori	 213

sostiene, con Althusser, che “non si dà mai un atomo, un atomo non può mai esistere, 
a esistere è sempre una moltitudine di atomi in relazione” (p. 120). Soltanto quando, 
nell’incontro, gli atomi fanno presa, essi si sottraggono al vuoto e propriamente ven-
gono a essere, “si distribuiscono e costituiscono mondi” (ibidem): una struttura emerge 
e, con essa, una forma di società. Il vuoto, però, rimane la condizione sincronica di 
esistenza di tale forma di società; un ineludibile movimento aleatorio di atomi che 
si incontrano può sempre portare a esistenza un’altra società, un’altra struttura, così 
come nel gioco “a precedere le regole vi è il processo reale, dinamico, da cui emerge 
il gioco, lo stesso processo che può, in determinati casi, modificare le regole stesse” 
(p. 125). Mangialavori è d’accordo con Althusser, di nuovo: “il niente di società […] 
costituisce l’essenza di ogni società possibile”5.

Un motore della storia, capace, in una certa misura e non di certo in modo totalizzante, 
di organizzare e disporre gli incontri tra atomi o elementi esiste – sembra dirci Mangiala-
vori in chiusura del libro –, al netto del vuoto intrinseco a ogni società in ogni istante del 
suo sviluppo; questo motore non è certo un Soggetto, è la lotta di classe, che dà luogo a 
un “processo senza Soggetto”, rispetto a cui i soggetti sono, almeno in parte, nodi espres-
sivi. In questo modo – si potrebbe dire cercando di tirare le fila delle riflessioni di Man-
gialavori – quella funzione di organizzazione dei rapporti sociali ricoperta dalla struttura, 
intesa come ordine sincronico separabile dal processo di cui è risultato, si trova a essere 
incastonata in una processualità immanente a ciò che organizza, appunto la processualità 
della lotta di classe. Una processualità che, se da una parte ha il ruolo di “differenziatore 
che fa la differenza” (p. 127), intrattenendo perciò un primato organizzativo sui rapporti 
sociali, dall’altra non è separabile da quelle deviazioni aleatorie infinitesimali da cui 
costantemente emerge e si differenzia. Inseparabile, di conseguenza, dalla contingenza 
dell’incontro e dei suoi effetti. 

Uno dei pregi dell’atomismo che Mangialavori costruisce per Althusser sarebbe, in 
questo senso, la capacità di elaborare una teoria del divenire eludendo la teleologia ti-
pica di un certo materialismo dialettico, e, al tempo stesso, d’inscrivere nel processo 
un’istanza organizzatrice dei rapporti sociali (la lotta di classe come motore della Storia) 
– evitando di congelare tale istanza in una struttura statica – vincolando, a propria volta, 
quest’istanza alla contingenza, alla durevolezza dell’incontro. 

La capacità, dunque, di eludere i punti ciechi delle citate “tipologie” di orientamenti 
teorici, situandosi all’altezza delle problematiche per cui Althusser ha ricostruito ed ela-
borato il materialismo dell’incontro, insieme al proficuo e puntuale scavo per recuperare 
un Democrito privo dell’impronta aristotelica, sono i contributi più rilevanti di Un ato-
mismo per Althusser. 

5	 L. Althusser, La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro, Unicopli, Milano 2000, 
p. 86.





PROLETARI, SPETTRI, ZOMBIE, VAMPIRI  
E ALTRE CREATURE FANTASTICHE:  

RECENSIONE A MELANCONIA DI CLASSE.  
MANIFESTO PER LA WORKING CLASS,  

DI CYNTHIA CRUZ1

Matia Vaz Pato

Nell’eziologia ippocratica, il melanconico è l’individuo caratterizzato da un eccesso 
di bile nera: tale squilibrio degli umori rende il soggetto privo di slancio vitale, debole, 
introverso e perennemente triste. Servendoci della nosologia moderna, possiamo asso-
ciare i sintomi del melanconico al depresso. Curiosamente, la descrizione del malato 
degli antichi coincide con l’immagine mainstream del povero di oggi: l’insuccesso nella 
vita, secondo gli ideologi liberisti, è dovuto alla mancanza di spirito imprenditoriale, 
di fiducia in sé stessi, di volontà di emergere. Per gli alfieri del neoliberismo la povertà 
è una colpa morale tutta individuale e dovuta a un deficit nel carattere e nelle capacità, 
e non l’esito di dinamiche sociali di esclusione e sfruttamento. Il depresso e il povero 
sono entrambi colpevoli di non saper navigare tra i flutti della vita e di competere nella 
giungla del mercato. 

In Melanconia di classe. Manifesto per la working class, Cynthia Cruz, una poetessa 
e saggista tedesco-statunitense, esplora il legame tra il male di vivere della società con-
temporanea e le sue radici di classe. Per farlo Cruz analizza la vita, segnata dalla depres-
sione e dalla dipendenza, e l’opera di artisti dal background proletario. Il testo alterna la 
narrazione autobiografica alla riflessione teorica: l’autrice si muove in una costellazione 
filosofica che va da Hegel e Walter Benjamin a Mark Fisher passando per Freud, Lacan, 
Slavoj Žižek e le categorie psicoanalitiche.

Una particolare attenzione è dedicata alla cultura pop, con frequenti riferimenti alle 
“sottoculture” giovanili: punk (pre- e post- Vivienne Westwood), mod, rockabilly. Di 
grande importanza è l’indagine sulla scena musicale rock, indie, punk e la riflessione 
estetica sui testi e sulle biografie di artisti, come The Jam, David Bowie, Joy Division, 
Bruce Springsteen, Cat Power, Amy Winehouse. Inoltre, vi sono alcuni brani dedicati 
alla critica della rappresentazione della working class nei film: Wanda, The Souvenir, 
High Life. 

L’autrice si colloca nel “divario tra i mondi”: si cala nella contraddizione che la at-
traversa tra la sua attuale professione di accademica (e l’accesso al capitale sociale e 
culturale che tale professione garantisce) e le sue origini proletarie, con il loro portato 
di esclusione ed emarginazione. Come dice Cruz: “Quando capii che non sarei mai stata 
accettata nel mondo, inteso come il mondo della classe media, era già troppo tardi. Sa-
pevo di non appartenere alla borghesia, ma non potevo più tornare a casa. Ero diventata 

1	 Blu Atlantide, Roma 2022, 256 pp.



216	  Matia Vaz Pato

qualcos’altro, ma cosa?” (p. 105). La ricerca di un’identità individuale passa da un rico-
noscimento sociale: Cruz si situa in un limbo, in una condizione di estraneazione del sé 
costitutiva, in cui, come il personaggio dei cartoni Balto, “Non è cane. Non è lupo. Sa 
soltanto quello che non è”.

La depressione è generata dallo spaesamento dovuto all’impossibilità di situarsi, se 
non in una zona liminale, in cui si è costretti a recidere i legami con il proprio passato, 
ma non si è definitivamente cooptati dall’élite dominante. Il ritorno al luogo originario 
risulta altresì impossibile poiché quell’appartenenza non è più concepibile. “Questa divi-
sione all’interno dell’io conscio e inconscio, il vero io working class e la sua maschera/
armatura, provoca uno sdoppiamento, un’immagine fantasma: un io viene abbandonato 
a favore dell’altro e il soggetto, che a questo punto esiste nello spazio liminale tra i due, 
non sa più quale versione è quella vera” (p. 147). 

Il saggio non si occupa della vexata quaestio sul ruolo dell’intellettuale nel movimen-
to operaio, ma si concentra sulla perdita di un oggetto e sul sentimento malinconico che 
ne deriva. Particolarmente interessante è il legame che instaura Cruz tra melanconia e 
temporalità. Un’idea ingenua del tempo storico associa il divenire al progresso; invece, il 
sentimento di perdita e di nostalgia ci impongono di guardare al passato non per “ripor-
tare indietro gli orologi della storia”, ma per riscattarlo. Le tracce sepolte del passato, gli 
elementi frammentari e sporadici che si sono salvati dall’oblio, i frammenti di un tempo 
che non c’è più devono essere la fonte per un cambiamento rivoluzionario e considerati 
come la porta da cui può entrare il Messia benjaminiano. Come dice Cruz: “non posso 
scrivere di ciò che non ho più, della perdita da cui scaturisce la melanconia di classe, 
senza individuare l’oggetto di tale perdita. Tuttavia non riesco a localizzarlo perché è 
morto simbolicamente, ucciso dal neoliberismo. Scrivendo di questa perdita, attraverso 
l’esempio di artisti e scrittori che soffrono di melanconia di classe, posso però iniziare a 
localizzare l’oggetto perduto e amato, quell’arto fantasma, e così facendo posso riportare 
in vita la working class” (p. 19). 

La forza del testo è quella di tornare a parlare della classe lavoratrice e di farlo dal 
suo interno, per prendere coscienza del proprio ruolo nella produzione del valore e della 
propria posizione nella gerarchia sociale. In un modo di monadi in cui la società non 
esiste, ma esistono solo gli individui, come ci ha insegnato Margaret Thatcher, interro-
garsi su cosa significhi appartenere alla classe lavoratrice oggi è una domanda più che 
mai necessaria, anche se forse il testo rischia di essere troppo sbilanciato sulla identity 
politics e sull’empowerment, a discapito dell’evoluzione della classe dall’in-sé al per-sé. 

L’autrice sceglie di radicare, forse eccessivamente, l’oblio delle questioni di classe 
nella sua esperienza vissuta, nella sua Erlebnis personale, rimanendo così agganciata a 
un orizzonte psicologico e per questo motivo il testo rischia di non diventare un autentico 
Manifesto per la working class. Per evitare questo rischio e non rimanere rinchiusa in 
un discorso egoriferito, Cruz si dedica all’analisi dell’estetica e delle biografie di artisti 
di origine proletaria, soffermandosi sulla pulsione di morte che anima le loro vite e le 
loro opere. Il testo si chiude aprendo le porte alla dimensione collettiva e all’orizzonte 
di emancipazione: “la nostra melanconia collettiva è un ronzio costante impossibile da 
eliminare. Allora tanto vale permetterle di diventare la nostra guida. Abbiamo imparato 
a sopravvivere, a stento, negli spazi intermedi – tra i mondi, tra le morti – in un’attesa 
infinita. Non è possibile navigare insieme, con un atto di resistenza, contro un sistema 
che ci vorrebbe morti, o a malapena vivi? […] Siamo così tanti, e siamo tutti in attesa. Se 
fossimo uniti, chissà cosa riusciremmo a fare” (pp. 228-229). 



Proletari, spettri, zombie, vampiri e altre creature fantastiche	 217

Melanconia di classe è un libro di presenze spettrali: “le persone della working class 
hanno sperimentato una morte simbolica, tentare di parlare di classe sociale significa 
evocare un fantasma” (p. 82). La classe lavoratrice, ai tempi del tardo capitalismo, è un 
fantasma: non ha una rappresentanza politica; non è visibile mediaticamente, se non nel-
la narrazione di un ceto di rozzi fannulloni che campano di assistenzialismo; e infine quel 
che resta del suo tessuto etico-politico di associazioni, sindacati e partiti viene sempre 
più eroso dall’individualismo borghese. “La lotta di classe esiste e l’abbiamo vinta noi”, 
disse il multimiliardario Warren Buffet. Sul campo di battaglia sono rimasti i cadaveri 
insepolti degli sconfitti. Non a caso è il gesto di ribellione di Antigone ad essere più volte 
evocato nelle pagine del libro. 

L’esercito dei non-morti, degli zombie, uscito di scena dal palcoscenico della Sto-
ria, può essere reso invisibile dalla controrivoluzione neolibersita e celato sotto le coltri 
dell’ideologia, ma non può svanire, perché, checché ne dica la propaganda liberista, i 
lavoratori producono la ricchezza di cui si appropriano i vampiri assetati di plusvalore: 
i Jeff Bezos e gli Elon Musk di questo mondo malato. Del resto, come fa notare Pier-
re Bourdieu, una posta in gioco nello scontro di classe è la questione dell’esistenza o 
inesistenza delle classi sociali. Con Cruz esploriamo la malinconia che segna l’anima 
proletaria per riscoprire la potenza del negativo, la “debole forza messianica” insita nelle 
schegge del passato, perché, oggi più che mai, a working class hero is something to be.





IMMANENT EXTERNALITIES:  
THE REPRODUCTION OF LIFE IN CAPITAL,  

DI REBECCA CARSON1

Alessandro Colombo

L’obiettivo che Rebecca Carson si pone in Immanent Externalities è, nei suoi termi-
ni generali, quello di una “ricostruzione filosofica della critica dell’economia politica 
marxiana dal punto di vista della riproduzione” (p. 1), traendo da tutti e tre i libri del 
Capitale. Il percorso teorico svolto nel libro intreccia in maniera estremamente feconda 
e rigorosa un’analisi del capitale secondo la logica della forma-valore con intuizioni e 
riflessioni provenienti dal campo teorico della social reproduction theory2. Secondo Car-
son, ciascuno dei due approcci manca di teorizzare in modo adeguato ciò su cui l’altro 
si concentra, nella misura in cui separa, in modo simmetrico e opposto, l’ambito della 
riproduzione sociale da quella dell’analisi della forma-valore e dell’analisi logica della 
riproduzione delle astrazioni del capitale (cfr. p. 185).

Il punto di avvio è, comunque, quello dell’analisi della forma-valore e del movimento 
del capitale attraverso le sue forme astratte. È, tuttavia, un punto di partenza metodologi-
co, e non mira a porre il primato ontologico delle astrazioni del capitale (cfr. p. 173); al 
contrario, Carson muove dalle forme astratte del capitale per trovare in esse la necessità 
logica di un’alterità, di un “fuori” che è irriducibile alle forme stesse e, al tempo stesso, 
necessario alla loro riproduzione. Uno dei contributi più importanti del libro è certamen-
te quello di articolare in modo approfondito la relazione logica e ontologica che intercor-
re tra la riproduzione delle forme astratte del capitale e questo “altro interno”, che, come 
si vedrà in seguito, è costituto da vita umana e natura nella loro connessione metabolica: 
la categoria di esternalità immanente descrive esattamente questa relazione.

Sebbene poi estesa e argomentata anche in relazione a vita umana e natura, la catego-
ria di esternalità immanente viene introdotta, sviluppando un’intuizione di Suzanne de 
Brunhoff3, in riferimento al denaro. Il denaro, infatti, non si riduce alla sua funzione di 
forma del valore, ma, quando opera come credito, la eccede. Il denaro, da una parte, è 
la forma fenomenica del valore, una sua espressione necessaria – il valore può esistere 
soltanto attraverso la forma del denaro; d’altro lato, il credito, pur avendo come sua con-

1	 Brill, Leiden 2023, 212 pp. e Haymarket, Chicago 2024, 202 pp.
2	 Vedi, ad esempio, T. Bhattacharya (ed.), Social Reproduction Theory: Remapping Class, Recen-

tering Oppression, Pluto Press, London 2017; S. Ferguson, Women and Work. Feminism, Labour, 
and Social Reproduction, Pluto Press, London 2019; H. Lewis, The Politics of Everybody: Femi-
nism, Queer Theory, and Marxism at the Intersection, Zed Books, London 2016.

3	 S. de Brunhoff, La moneta in Marx, Editori Riuniti, Roma 1973.



220	  Alessandro Colombo

dizione la forma-valore, “eccede la sostanza del lavoro astratto passato”, non è valore 
valorizzato ed è validato “attraverso forme interpersonali di dominio che promettono 
una futura produzione di valore come sostanza” (p. 138). In questo senso, il denaro non 
è riducibile alla logica del capitale: se, in quanto forma del valore, esso è in rapporto di 
co-costituzione con quella forma sociale specificamente capitalista che è la merce (pur 
autonomizzandosi da essa) (cfr. p. 66), nella funzione di credito esso non è strettamente 
capitalista, non è interamente immanente alla dimensione del valore in quanto fondato 
sul lavoro astratto.

Allargando la prospettiva sulla riproduzione delle forme astratte del capitale ai Libri II 
e III, emerge, secondo Carson, come il credito sia una funzione necessaria nella riprodu-
zione del capitale sociale totale, al cui interno i cicli delle diverse forme di capitale sono 
integrati: in relazione all’asincronismo di fondo che caratterizza il rapporto tra i cicli del 
capitale denaro, del capitale merce e del capitale produttivo, il credito opera come fattore 
di connessione, “media tra temporalità discordi”, nella misura in cui la sua circolazione 
è “indipendente dal tempo di realizzazione del valore determinato dal processo di produ-
zione” (p. 135). Il denaro, quindi, è un medio di riproduzione fondamentale delle forme 
astratte del capitale non solo in quanto circoscrive il suo movimento di autovalorizzazio-
ne, ma anche in quanto, come credito, media e facilita la circolazione e riproduzione del 
capitale sociale totale. Poiché, la funzione di credito non è capitalistica, ne deriva una 
conseguenza fondamentale: la riproduzione del capitale richiede logicamente la media-
zione con un elemento non capitalistico4. Se, inoltre, si mantiene il primato del punto di 
vista della riproduzione, allora “ciò che riproduce il capitale deve essere integrato nella 
logica del capitale come una sua necessità logica interna” (p. 136). Il denaro, di conse-
guenza, pur eccedendo la logica del capitale in quanto elemento non strettamente capita-
listico, deve essere considerato, per altro verso, come immanente al capitale nella misura 
in cui la sua mediazione è logicamente necessaria alla riproduzione dello stesso. Non 
solo: è proprio in quanto esternalità a essere necessario alla riproduzione del capitale.

In questo modo Carson, mantenendosi sul piano dell’analisi della forma-valore, in-
troduce la determinazione logica dell’esternalità immanente in riferimento al denaro in 
quanto medio non capitalistico della riproduzione forme astratte del capitale. Muovendo 
da questo solido ancoraggio argomentativo, Carson fa della relazione di esternalità im-
manente uno snodo fondamentale della riproduzione del capitale. È in questo passaggio 
che l’impiego di una metodologia che muove dall’analisi marxiana del valore si rea-
lizza pienamente come “orientamento materialista per individuare i precisi limiti delle 
astrazioni del capitale e per comprendere il modo in cui si relazionano alla complessità 
materiale che costituisce la totalità del mondo” (pp. 173-174).

Nel capitolo quarto del libro, appoggiandosi principalmente al Libro II del Capitale 
e considerando la riproduzione del capitale sociale totale nell’unità di produzione e cir-
colazione, Carson fa emergere la pervasività e la generalità del ruolo delle esternalità 
immanenti nella riproduzione del capitale. Sono vita umana e natura, nella loro connes-
sione metabolica, a relazionarsi al movimento delle forme astratte del capitale secondo 

4	 Secondo Carson non si deve definire come “capitalistico” tutto ciò che è funzionale alla riprodu-
zione del capitale; è capitalistico ciò che è concettualmente riconducibile alle determinazioni del 
valore e della sua sostanza, il lavoro astratto (cfr. pp. 69-70, 137). Di converso, gli elementi non 
capitalistici sono tali perché sono irriducibili alla forma astratta del capitale, non perché apparten-
gono a un sistema sociale differente (cfr. p. 3). Coerentemente, una delle tesi centrali del libro è 
che esistono necessariamente “variabili non capitaliste che sono interne al capitalismo” (p. 69).



Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital, di Rebecca Carson	 221

la relazione di esternalità immanente. Nel suo ciclo di riproduzione, il capitale non può 
esimersi dalle mediazioni con esse in molteplici fasi: non soltanto quando necessita del 
lavoro vivo nella produzione di plusvalore, ma anche in tutti quei contesti in cui, tanto 
nella circolazione quanto nella produzione, incontra e deve appoggiarsi necessariamente 
a un contenuto materiale che non può in nessun modo trarre da se stesso, che non è, ap-
punto, riconducibile alla riproduzione delle forme astratte.

Tali fattori naturali e umani influenzano e determinano il tempo di rotazione dei sin-
goli capitali, il cui intreccio compone il movimento e la riproduzione del capitale sociale 
totale (cfr. p. 111). Ad esempio, le semplici proprietà naturali dei materiali e influenzano 
tanto il tempo di produzione quanto il tempo di circolazione, così come il sonno e, in 
generale, la riproduzione della forza-lavoro. Le forme astratte, in altri termini, si me-
diano costantemente con un variegato e variabile insieme di pratiche sociali e proprietà 
naturali – tutti elementi non capitalistici necessari alla riproduzione del capitale. La vita 
concreta (il metabolismo tra essere umano e natura), dunque, costituisce un’esternalità 
immanente nella riproduzione del capitale: la sua non risolvibilità nelle forme astratte 
del capitale – la sua esternalità – è inscindibile dalla sua integrazione necessaria nella 
riproduzione del capitale.

Nel corso del testo, la determinazione logica e ontologica del rapporto tra riproduzio-
ne delle forme astratte e riproduzione della vita concreta è tratteggiata in modo puntuale 
e illuminante. Tuttavia, spesso Carson mobilita, nella descrizione di tale rapporto, il con-
cetto di limite naturale, senza troppo soffermarvisi: la vita umana e la natura, in questo 
senso, imporrebbero dei limiti naturali al movimento delle forme astratte del capitale e 
all’autovalorizzazione di quest’ultimo (cfr. pp. 4, 9, 137, 173, 176, 183); tale concetto 
non è implicato in quello di esternalità immanente, e, sebbene abbia un’evidenza intuiti-
va, si porta con sé un certo peso teorico, ragion per cui meriterebbe un’articolazione più 
ampia – articolazione che, certamente, rimane al di fuori del progetto teorico del libro. 
La necessità del riposo, seguendo lo stesso Marx5, viene qualificata come limite naturale 
alla giornata lavorativa (cfr. p. 138); in questo senso, alcuni bisogni umani costituirebbe-
ro dei limiti naturali, nella misura in cui sarebbero necessari per la riproduzione del sog-
getto umano e della sua forza-lavoro. Va da sé, e ovviamente Carson ne è perfettamente 
consapevole, che la riproduzione della vita umana e i bisogni sono mediati socialmente, 
che “la relazione metabolica è modificata dalle astrazioni del capitale” (p. 144); è la 
stessa vita concreta ad essere prodotta dalle e riprodotta attraverso le forme astratte del 
capitale, a configurarsi secondo la loro logica, sebbene non sia mai riducibile ad esse.

L’idea di limiti naturali alla riproduzione delle forme astratte ritorna sul livello del-
la temporalità. Poiché le esternalità immanenti sono portatrici di una temporalità altra 
rispetto a quella del capitale, la riproduzione delle forme astratte del capitale “richiede 
una sincronizzazione di differenti temporalità” (p. 114) – temporalità legate a molteplici 
pratiche sociali e proprietà materiali, connesse tra loro dal processo di circolazione – con 
la temporalità del capitale. Le molteplici temporalità legate alla vita umana e alla natura 
costituiscono il tempo della vita, e si relazionano al tempo del capitale come differenti 
modalità d’interruzione, che, determinando il tempo di rotazione del capitale, acquisi-

5	 K. Marx, Il Capitale. Libro I, a cura di R. Fineschi, Einaudi, Torino 2024, p. 266: “Fino a che 
punto la giornata lavorativa può essere prolungata al di là del tempo di lavoro necessario per la 
riproduzione della forza-lavoro stessa? S’è visto che a queste domande il capitale risponde: la 
giornata lavorativa conta 24 ore complete al giorno, detratte le poche ore di riposo senza le quali 
la forza-lavoro non è assolutamente in grado di rinnovare il proprio servizio”.



222	  Alessandro Colombo

scono il carattere di limite rispetto allo stesso. Le stagioni, il tempo necessario per recarsi 
da un venditore, o il tempo per il trasporto delle merci – tutte queste sono temporalità 
non capitaliste che segmentano, rallentano, interrompono il tempo necessario alla ripro-
duzione del capitale, ponendosi di fronte ad esso come mediazioni temporali necessarie. 
Alcune di queste, come la temporalità delle stagioni, o il tempo di decadimento di una 
certa materia, sono radicate in vincoli naturali, e, di conseguenza, vengono qualificate 
come limiti naturali rispetto al capitale.

La tesi secondo cui esistono dei limiti naturali, seppur non necessariamente invaria-
bili, legati alle stagioni o alle proprietà naturali dei materiali può sembrare meno contro-
versa rispetto all’incardinamento del limite naturale nei bisogni umani. Per argomentare 
quest’ultima tesi, si potrebbe osservare, con Søren Mau, che il carattere socialmente 
mediato dei bisogni “non è incompatibile con un qualche concetto di bisogno biologica-
mente fondamentale”6; quale che sia la mediazione sociale dei bisogni, “affinché vi siano 
esseri umani, alcuni requisiti biologici devono essere soddisfatti”7. Invece di ricorrere a 
una nozione di bisogno naturale che naturalizza degli specifici contenuti storici dei biso-
gni, è possibile, in questo senso, valersi di un concetto limite di bisogno8, che, al tempo 
stesso, ammette una variabilità storica al suo interno e non rinuncia a stabilire un limite 
inferiore, al di sotto del quale la vita umana semplicemente non può riprodursi.

Un simile concetto di bisogno potrebbe essere consonante con la tesi di Carson per cui 
la vita umana impone dei limiti naturali all’autovalorizzazione del capitale, e, al tempo 
stesso, non impegnare troppo dal punto di vista teorico. Inoltre, potrebbe arricchire quel 
concetto marxiano di vita concreta che Carson tenta di ricostruire nel quinto e ultimo 
capitolo del libro. Nel corso di questo, il progetto di una “critica dell’economia politica 
dal punto di vista della riproduzione sociale” (p. 139) prende pienamente forma, attra-
verso il rinvenimento in Marx di due concetti di vita ontologicamente incompatibili (cfr. 
p.140): il primo è quello di vita del capitale, il secondo quello di vita concreta (concetto 
trans-storico). Entrambi sono ricostruiti in piena continuità con l’articolazione fin qui 
presentata tra riproduzione delle forme astratte e riproduzione della vita concreta. Pa-
rallelamente, il concetto di vita ricostruito in Marx a partire da Hegel è inseparabile da 
quello di riproduzione. 

Il primo, osserva Carson, ha radici nella logica hegeliana; qui, il movimento delle 
forme astratte è “animato” dal capitale come soggetto automatico che, attraversando la 
negazione di sé, ritorna in se stesso alla fine del processo; la sua riproduzione coincide 
con un processo che giunge a una riconciliazione, in cui la negatività è superata. Tale 
riconciliazione avviene solo sul piano della realizzazione formale del capitale, solo per 
quanto riguarda le sue forme astratte (cfr. p. 173). Questo concetto di vita, osserva Car-
son, “è completamente feticistico […], come forma feticistica di autonomia, ha soltanto 
l’apparenza di vita” (p. 147). 

Tuttavia, la riproduzione del capitale non è circoscritta al movimento delle forme 
astratte, in quanto richiede la mediazione della vita concreta. Questo concetto di vita (e la 
corrispettiva riproduzione concreta) non è teorizzato da Marx in modo tanto sistematico 
quanto il primo, e si nutre, secondo Carson, tanto degli studi delle scienze positive, come 
la fisiologia, quanto della critica a Feuerbach. Da quest’ultima, Marx conclude, nella 

6	 S. Mau, Mute Compulsion. A Marxist Theory of Economic Power of Capital, Verso, London 2023, 
p. 92.

7	 Ibidem.
8	 Cfr. Á. Heller, La teoria dei bisogni in Marx, Feltrinelli, Milano 1978. 



Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital, di Rebecca Carson	 223

VI Tesi su Feuerbach, che l’essenza umana “è l’insieme [ensemble] dei suoi rapporti 
sociali”9, stravolgendo così il concetto di essenza nella sua accezione classica; mentre, 
a partire dai primi, giunge, nel Capitale, a teorizzare la centralità della relazione me-
tabolica tra essere umano e natura. I due momenti della riflessione marxiana, secondo 
Carson, possono essere sintetizzati in un “materialismo delle pratiche” (p. 183), in cui 
la vita umana viene definita nel modo seguente: “un insieme di relazioni sociali pratiche 
che risultano dalla mediazione pratica, realizzata in un processo metabolico, tra la vita 
umana e la forma inorganica della vita” (p. 182).

Sebbene i due concetti di vita siano ontologicamente incompatibili – delineando ri-
spettivamente un’ontologia del capitale e un’ontologia della vita concreta – la teoria del-
la riproduzione del capitale che Carson ricostruisce in Marx si sviluppa, come si è visto, 
nella loro necessaria interrelazione, dove la vita concreta è un’esternalità immanente 
rispetto alla vita delle forme astratte del capitale. Nella riproduzione del capitale, di con-
seguenza, “il prerequisito ontologico della vita concreta rimane conflittuale e produce 
continuamente interruzioni e ostacoli al capitale-concetto-soggetto” (p. 147). La teoria 
della riproduzione del capitale così ricostruita è antihegeliana, poiché individua una ne-
gatività che, da una parte, è necessaria alla riproduzione del capitale, dall’altra, detenen-
do una positività irriducibile al concetto (la positività della vita concreta), impedisce una 
riconciliazione, una completa internalizzazione della sua esteriorità (cfr. pp. 147-148).

Vita concreta e vita del capitale, nella loro reciproca mediazione e relazione, costitui-
scono quel processo storico e unitario che è la riproduzione delle relazioni sociali capita-
listiche. Tuttavia, tra i due termini non c’è simmetria. Non soltanto la vita concreta porta 
con sé limiti naturali all’autovalorizzazione del capitale. In aggiunta, Carson osserva 
che, se la riproduzione della vita del capitale richiede in senso assoluto la riproduzione 
della vita concreta, non vale però l’inverso. Anche quando le relazioni sociali capitali-
stiche sono dominanti e la riproduzione della vita concreta si realizza principalmente 
attraverso la loro mediazione, quest’ultima mantiene sempre una dimensione per cui “si 
riproduce per se stessa” (p. 183) e non per il capitale, sia sul piano concettuale, sia su 
quello materiale. Inoltre, le forme astratte del capitale sono di principio indifferenti al 
loro contenuto, alla vita concreta (cfr. pp. 125, 145). 

Le considerazioni fin qui sommariamente ripercorse portano Carson a sostenere due 
tesi: 1) la contraddizione centrale del capitale non risiede né nella produzione né nel rap-
porto tra produzione e riproduzione sociale (come sostiene Nancy Fraser10), ma nella sua 
riproduzione; 2) i termini di questa contraddizione sono vita del capitale e vita concreta. 
Non si tratta di una contraddizione sul piano logico, e nemmeno soltanto di un’incompa-
tibilità ontologica: è una tensione pratica, che rappresenta una tendenza oggettiva interna 
alla riproduzione del capitale (cfr. p. 173). Con queste due tesi, non si tratta di mettere in 
questione l’importanza della dimensione della produzione di plusvalore e valore attra-
verso il lavoro vivo all’interno della relazione capitale-lavoro (cfr. p. 11). Carson, piut-
tosto, cerca di porre l’accento su quell’aspetto generalizzabile della relazione tra lavoro 
vivo e forme astratte del capitale, vale a dire il suo carattere di esternalità immanente, 
che gli è proprio in quanto snodo centrale del metabolismo tra essere umano e natura (cfr. 
p. 109). Questo non impedisce all’autrice di riconoscere il ruolo distintivo del lavoro 

9	 K. Marx, F. Engels, La concezione materialistica della storia, a cura di N. Merker, Editori Riuniti, 
Roma 19982, p. 51.

10	 N. Fraser, Capitalismo Cannibale. Come il sistema sta divorando la democrazia, il nostro senso 
di comunità e il pianeta, Laterza, Roma-Bari 2023.



224	  Alessandro Colombo

vivo: “l’oggettivazione del lavoro vivo come lavoro astratto è la sostanza del valore e, in 
ultima analisi, ciò che costituisce la sostanza dell’apparenza del capitale come soggetto 
vivente e auto-moventesi” (p. 162). Inoltre, una simile posizione, a mio avviso, deve es-
sere ben distinta da un conferimento immediato di valore politico alla vita concreta qua 
vita concreta, come se questa fosse di principio una forma di resistenza politica in atto 
contro il capitale. La vita concreta contiene soltanto la possibilità di assumere un valore 
politico positivo: “nella misura in cui è, sul piano logico, una negazione e un’alterità 
rispetto al capitale, il concetto positivo di riproduzione (interno al concetto marxiano di 
vita concreta) diventa un potenziale luogo di resistenza” (p. 174).

Da un altro degli snodi argomentativi centrali nel testo è possibile ricavare la non-
coincidenza immediata tra elementi non capitalistici della riproduzione del capitale ed 
elementi anti-capitalisti. L’autrice sostiene, infatti, che le forme interpersonali di domi-
nio – in quanto forme non capitaliste non riducibili alla forma prettamente capitalistica 
di dominio, il dominio impersonale del carattere feticistico del capitale – sono necessa-
rie alla riproduzione del capitale, posizionandosi così sul medesimo piano logico delle 
esternalità immanenti. Tale tesi è argomentata attraverso due vie, di cui, purtroppo, si 
potrà dare solamente un resoconto estremamente ridotto.

La prima strategia ritrova la necessità delle forme interpersonali di dominio indagando 
le condizioni di possibilità del credito. Poiché questo non si regge più sul lavoro astratto 
passato, ma si protende nel futuro in quanto scommessa su una futura valorizzazione, ne-
cessita di mediazioni che, dal lato del debitore, assicurino tanto la futura valorizzazione 
attraverso il lavoro, quanto la futura riproduzione della forza-lavoro, che è condizione 
della prima. Il dominio interpersonale, in questo ambito, si presenta come dominio attra-
verso cui il soggetto debitore riesce a configurare una garanzia della “propria” capacità 
di riprodursi come forza-lavoro, e, dunque, della propria capacità di valorizzare attraver-
so il lavoro: “il debitore deve dimostrare di essere in grado di controllare quelle forme di 
dominio necessarie alla produzione della propria forza lavoro, o alla produzione di futura 
ricchezza sociale, che nel futuro sostituirà il capitale fittizio” (p. 31).

La seconda, invece, traendo spunti da Balibar11 e Pašukanis12, individua nel feti-
cismo della persona una condizione del feticismo della merce, facendo del primo la 
struttura interpersonale che media le forme interpersonali di dominio. Il feticismo del-
la persona è lo specifico effetto di soggettività della forma sociale capitalistica, che 
produce il soggetto attraverso la maschera giuridica della persona: un individuo eguale 
agli altri nel possedere tanto il diritto di proprietà, quanto la libertà di utilizzare e ce-
dere ciò di cui è proprietario, stipulando contratti. Nelle forme interpersonali di do-
minio, i soggetti si relazionano gli uni agli altri come persone: “nella veste di persone 
giuridiche legate da contratti con proprietari, creditori, stati, coniugi, datori di lavoro, 
tutti i membri della società sono ingaggiati in una lotta interpersonale per i mezzi di 
riproduzione della vita” (p. 103).

Come si evince dalle argomentazioni presentate – seppur in modo cursorio – le forme 
interpersonali di dominio sono necessarie alla riproduzione del capitale, pur non essen-
do forme capitalistiche di dominio. Più precisamente, rappresentano delle modalità non 
capitalistiche in cui la vita umana e la natura possono essere organizzate socialmente. La 

11	 É. Balibar, Filosofie del transindividuale: Spinoza, Marx, Freud, Mimesis, Milano-Udine 2020; 
Id., Citoyen sujet et autres essais d’anthropologie philosophique, PUF, Paris 2011.

12	 E.B. Pašukanis, La teoria generale del diritto e il marxismo, PGreco, Milano 2022.



Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital, di Rebecca Carson	 225

riproduzione della vita concreta, pertanto, è anche attraversata da relazioni interpersonali 
di dominio, e non rappresenta di principio una zona di resistenza; quegli ambiti in cui il 
dominio impersonale del feticismo del capitale non ha una presa pervasiva non devono 
essere visti come frontiere in cui il conflitto è in atto, nella misura in cui possono essere 
socialmente mediati da relazioni di dominio interpersonale, funzionali alle stesse rela-
zioni capitalistiche. Nel situare la contraddizione centrale del capitale nella sua riprodu-
zione, e in particolare nella tensione tra vita del capitale e vita concreta, Carson sta forse 
suggerendo che il fronte più comprensivo e generale di opposizione alla trasformazione 
della società capitalistica sta nella riappropriazione e riconfigurazione delle condizioni, 
dei modi e dei mezzi di riproduzione della vita, che, pur comprendendo i mezzi di produ-
zione, non si risolvono in essi. Che questo sia il fronte più comprensivo e generale, però, 
non implica direttamente che sia quello strategicamente più efficace.

Al di là delle eventuali declinazioni politiche che se ne possono dare, e dell’ope-
razione di porre la contraddizione centrale del capitale nell’antagonismo tra vita del 
capitale e vita concreta, uno dei meriti più grandi di questo libro è di elaborare in modo 
sistematico, e attraverso un’argomentazione serrata e rigorosa, una struttura teorica per 
comprendere la relazione logica tra il capitale e il suo altro immanente. L’autrice ritro-
va, all’interno della logica della forma-valore, quello che potrebbe essere definito come 
uno dei “noccioli teoretici” delle intuizioni delle teorie della riproduzione sociale (e del 
femminismo marxista): la semplice riproduzione delle forme astratte del capitale non 
produce e non riproduce le sue condizioni di riproduzione, poiché, al contrario, si deve 
appoggiare su “altro”, su un’altra riproduzione. In questo gesto teorico, si realizza un’il-
luminazione reciproca delle due tradizioni teoriche: tanto la riproduzione delle forme 
astratte del capitale, quanto la riproduzione sociale sono meglio comprese in un’analisi 
della riproduzione del capitale in quanto determinazione reciproca delle forme astratte e 
del metabolismo tra essere umano e natura (cfr. p. 141). Nell’ambito dei molteplici per-
corsi che si possono seguire nel ricostruire quel “progetto interminato” che è Il Capitale, 
proprio questa proficua e argomentativamente solida commistione di approcci conferisce 
una certa rilevanza al tentativo di ricostruire filosoficamente la critica dell’economia 
politica dal punto di vista della riproduzione.





DAL RIFIUTO DEL LAVORO ALLA MOLTITUDINE,  
DI ROBERTO NIGRO1 

ANTONIO NEGRI, DI ELIA ZARU2

Domenico Berni

Stando a Spinoza e Nietzsche, l’etica costituisce la verità di ogni tentativo filosofico 
e pertanto il criterio per determinarne il valore3. Se, quindi, la portata di un pensiero si 
definisce in base al contributo che esso è in grado di offrire all’affermazione di una for-
ma di vita, dei desideri e degli affetti che la attraversano, allora quello di Antonio Negri 
può essere considerato tra i più significativi degli ultimi decenni. Dal lungo Sessantotto 
italiano ai recenti conflitti globali, i suoi sforzi si sono rivolti all’elaborazione di con-
cetti in grado di leggere le contraddizioni del capitalismo contemporaneo e, soprattutto, 
ad alimentare l’immaginazione e la prassi dei movimenti sociali che hanno tentato di 
opporvisi – anticipandone talvolta l’emersione e le caratteristiche, come avvenuto con 
la pubblicazione delle opere Impero e Comune, scritte insieme a Michael Hardt. Fonda-
mentale, per Negri, è la tesi operaista secondo cui l’antagonismo soggettivo delle forze 
produttive determina lo sviluppo del capitale; essa lo ha condotto a teorizzare la genera-
lizzazione dello sfruttamento e dell’estrazione di valore a tutti i settori della società e gli 
aspetti dell’esistenza, dovuta alla risposta del capitale alle lotte sociali degli anni Sessan-
ta, e quindi la comparsa, sul finire del millennio, di un nuovo soggetto rivoluzionario, la 
moltitudine. Negri comincia a lavorare su questa categoria negli anni della sconfitta del 
movimento, mentre è in carcere come migliaia di altri militanti, all’alba di un decennio 
segnato dalla controffensiva capitalista e dalla disillusione.

All’esame di questa fase determinante per il pensiero negriano è dedicato Dal rifiuto del 
lavoro alla moltitudine, di Roberto Nigro. Dopo aver delineato l’emergere del conflitto di 
fabbrica e la nascita dell’operaismo, infatti, questa introduzione si concentra soprattutto sui 
tentativi di Negri di trovare una risposta a quelli che l’autore chiama, con un’espressione di 
Félix Guattari, Anni d’inverno (cfr. p. 14 ss.). In particolare, il testo si sofferma sul confron-
to con Marx e Spinoza, visto come il presupposto delle riflessioni sul capitalismo globale 
che troveranno espressione sistematica nella tetralogia scritta con Hardt. 

Nigro si concentra su due momenti di Marx oltre Marx, per mostrare come Negri 
tragga dai Grundrisse un pensiero della soggettività rivoluzionaria e dell’antagonismo. Il 
primo è relativo alla definizione del lavoro come non-capitale, utilizzata per affermare la 

1	 DeriveApprodi, Bologna 2024, 176 pp.
2	 DeriveApprodi, Bologna 2024, 80 pp.
3	 L’affermazione dovrebbe risultare ovvia nel caso di Spinoza. Per quanto riguarda Nietzsche, cfr. 

F. Nietzsche, Al di là del bene e del male, Adelphi, Milano 2008, §6, pp. 11-12.



228	  Domenico Berni

contingenza del rapporto tra lo sviluppo delle forze produttive e quello del capitale (cfr. 
p. 76). Da una parte, tale definizione rimanda alla separazione della forza lavoro da qual-
siasi mezzo o oggetto di lavoro, definisce quindi il lavoro come esclusione dalla ricchez-
za oggettiva, come povertà assoluta. Si tratta, in altre parole, dell’esistenza dell’operaio 
in quanto mezzo per la valorizzazione. Dall’altra, però, qualifica positivamente il lavoro 
in quanto unica attività produttrice di valore4. Per Negri è centrale il passaggio tra i due 
aspetti della definizione: è possibile concepire positivamente il non essere capitale del 
lavoro nel momento in cui la negatività in cui esso consiste si riferisce a se stessa, ossia 
quando la forza lavoro nega la sua esistenza come mezzo di produzione. Quando l’ope-
raio blocca la produzione si scopre come unica fonte della ricchezza, e diviene possibile 
in tal modo concepire il superamento del sistema capitalistico (cfr. pp. 74-76).

Il secondo è l’interpretazione del cosiddetto Frammento sulle macchine, forse l’e-
lemento chiave per la teorizzazione del passaggio al post-fordismo e alla produzione 
biopolitica. Vi si legge infatti che, a un certo grado di sviluppo del capitale fisso, il lavoro 
immediato cessa di essere la principale fonte del valore e, conseguentemente, il tempo 
di lavoro cessa di esserne la misura; piuttosto è il general intellect, il sapere sociale 
prodotto dalla cooperazione e delle relazioni umane, la sorgente della ricchezza. Detto 
altrimenti, viene a cadere la distinzione tra lavoro produttivo e lavoro improduttivo, e il 
soggetto produttivo si determina pertanto come individuo sociale (cfr. pp. 77-80).

Relativamente a Spinoza, invece, Nigro si rifà a Rancière per sottolineare che Negri 
trova nel pensiero del filosofo olandese la garanzia della consistenza ontologica della lot-
ta di classe, e a Macherey per evidenziare in che modo rintracci in esso una concezione 
della democrazia come prassi immanente alla moltitudine. Secondo Negri, quest’ultima 
contrappone Spinoza al canone maggiore del pensiero politico moderno, secondo cui il 
momento costitutivo del corpo politico coinciderebbe con la sottomissione a un’istanza 
sovrana trascendente. Nigro ricostruisce, inoltre, l’utilizzo di Spinoza per smarcarsi dal 
pensiero debole: Spinoza è, per Negri, un anti-Heidegger, nel senso che vi ritrova il rifiu-
to della teleologia e della mediazione dialettiche presenti nella concezione contingente e 
fattizia dell’esistenza heideggeriana, ma senza lo scivolamento verso il vuoto e la morte 
che ritiene caratterizzare in ultima istanza l’Esserci (cfr. pp. 94-96).

I conflitti scoppiati in Francia tra gli anni Ottanta e Novanta renderanno evidente la 
comparsa del nuovo soggetto produttivoe conflittuale. Negri ne analizza la composizione 
nella rivista Futur Antérieur, applicando al contesto metropolitano gli strumenti operai-
sti dell’inchiesta e della conricerca;. sSecondo Nigro, il lavoro attorno a questa rivista ri-
badisce è uno dei numerosi esempi dell’impossibilità di scindere, in Negri, teoria e prassi 
politica, e ne testimonia inoltre, dal punto di vista del metodo, la fedeltà all’Operaismo.

Anche secondo Andrea Zaru la riflessione negriana è caratterizzata dallo stretto rap-
porto tra teoria e prassi e dalla capacità di modificare le proprie categorie al variare della 
congiuntura. In Antonio Negri, Zaru ricostruisce meticolosamente gli esiti di questo co-
stante processo di ammodernamento dei concetti marxiani, finalizzato a individuare le 
caratteristiche del conflitto tra capitale e forze produttive nel capitalismo contemporaneo 
(cfr. passim); la prospettiva utilizzata è quella della centralità del nesso produzione-costi-
tuzione. Contro il costituzionalismo borghese, secondo il quale i rapporti tra costituzione 
formale e materiale si determinano come conformità della seconda alla prima, Negri 

4	 K. Marx, Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, La Nuova Italia, Firenze 
1968, vol. 1, pp. 279-280.



Dal rifiuto del lavoro alla moltitudine, di Roberto Nigro, e Antonio Negri, di Elia Zaru	 229

pensa che l’antagonismo dei rapporti sociali sul piano della costituzione materiale possa 
determinare la crisi di quella formale e che, dunque, non possa darsi una dottrina dello 
Stato senza tenere conto del conflitto tra capitale e forze produttive. In altre parole, lo 
Stato, o la sua estinzione, sono un prodotto della lotta di classe (cfr. pp. 23-24). 

Il testo si compone di cinque capitoli, ciascuno dedicato a un concetto, che ricostru-
iscono l’articolazione di tale nesso nella contemporaneità: dopo quello di Costituzione 
troviamo quello di Impero, cioè il tentativo di una nuova costituzione formale globale 
a seguito del crollo dell’URSS e dell’affermazione della globalizzazione, poi quello di 
moltitudine, il nuovo soggetto produttivo, seguiti da democrazia e comunismo, che rap-
presentano invece la posta in palio della lotta di classe. 

Se entrambi gli autori ricostruiscono la definizione di Impero e la distanza dalle teorie 
liberali e socialdemocratiche, nel testo di Zaru viene tracciata anche l’evoluzione subita 
dal concetto nel corso degli anni e ne vengono discusse le principali obiezioni. A oggi, 
le più cogenti sono forse quelle relative al superamento dell’imperialismo, rispetto alle 
quali Zaru sottolinea che parlare di Impero non implica la fine delle gerarchie tra Stati e 
dei tentativi imperialisti ma rimanda piuttosto a un’accumulazione capitalista articolata 
in flussi globali multidirezionali, non strutturata sul modello centro-periferia (cfr. pp. 32-
34). Tuttavia, posto che lo scenario multipolare attuale e la crisi del progetto imperialista 
statunitense segnalano ancora l’utilizzabilità del concetto, Zaru si chiede se sia ancora 
efficace, nell’attuale congiuntura, pensare alle funzioni di governance del capitalismo 
globale in termini di ordine5.

I capitoli relativi alla moltitudine e alla democrazia presentano diverse assonanze con 
le conclusioni di Nigro, con la differenza che Zaru si concentra maggiormente sul con-
fronto con il testo che non sulla letteratura secondaria. Anche secondo Zaru, Negri trova 
in Spinoza una critica alla mistificazione giuridica dello Stato e una teoria della demo-
crazia fondata sul nesso tra produzione sociale e costituzione politica, mentre nelle teorie 
contrattualiste il ruolo dell’antagonismo viene escluso appellandosi a una metafisica del 
potere. Secondo Negri, la democrazia spinoziana è invece assoluta, poiché vi è coin-
cidenza tra titolarità ed esercizio del potere, immediata, poiché non vi è trasferimento 
del potere a un’autorità sovrana, e universale, avendo come base l’universalità umana6. 
Entrambi gli autori sottolineano, inoltre, la stretta relazione tra la riflessione negriana 
su Spinoza e le tesi de Il potere costituente: la democrazia trovata in Spinoza è, infatti, 
una prassi collettiva che, nel suo dispiegarsi, trasforma l’ordine politico; essa si esprime, 
per via della sua assolutezza e della sua immediatezza, come potere costituente, come 
rivoluzione (cfr. p. 57 ss.).

Ciò rimanda a un’importante determinazione del concetto di moltitudine: il suo essere 
in ultima istanza un processo organizzativo e un programma politico. Come, in Marx, 
non vi è classe senza conflitto di classe, così non vi è moltitudine senza un fare moltitu-
dine, senza chiedersi cosa può diventare la moltitudine e tentare di rispondere sul piano 
della prassi. Questo processo di costituzione di una soggettività antagonista anticipa, 
per Negri, il comunismo. La transizione – sottolinea Zaru nell’ultimo capitolo – non ha 

5	 A tal proposito, può essere utile richiamare le riflessioni sul regime di guerra recentemente pro-
poste da Michael Hardt e Sandro Mezzadra. Cfr. M. Hardt, S. Mezzadra, Un regime di guerra 
globale, in “Euronomade”, https://www.euronomade.info/un-regime-di-guerra-globale/

6	 In realtà, dal punto di vista filologico, le donne sono escluse dal governo democratico. Cfr. B. 
Spinoza, Trattato politico, in Tutte le opere, a cura di A. Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010, 
Cap. 11, §4, pp. 1781-1783.



230	  Domenico Berni

luogo in un momento successivo all’abolizione del modo di produzione capitalistico, 
bensì è l’effetto stesso della lotta di classe. La distanza con il Socialismo Reale è grande: 
secondo il Lenin di Negri “stato comunista” è un ossimoro. Nell’ambito della produzio-
ne biopolitica, quando, cioè, la riproduzione della vita è messa a valore, tale concezione 
del comunismo coincide con la riappropriazione del Comune, termine con cui Negri e 
Hardt indicano l’esito della cooperazione sociale, e l’invenzione di istituzioni realmente 
democratiche per il suo governo (cfr. pp. 63-71).



L’ECOSOCIALISMO DI KARL MARX,  
DI KOHEI SAITO1

Didier Contadini

Il volume di Kohei Saito edito da Castelvecchi in un’edizione ben curata è il precipita-
to del lavoro di dottorato dell’autore ed è un testo importante per l’attuale dibattito mar-
xiano sulla crisi ecologica. Esce in Italia a soli cinque anni dall’edizione originale e per 
questo l’operazione di Castelvecchi è ancor più meritoria. Nel mentre, Saito ha svilup-
pato le proprie idee, anche in maniera discorde da quanto afferma nell’opera che stiamo 
qui presentando, in Hitoshinsei no Shihonron (2020)2, a cui ha fatto seguito il più recente 
Slow Down. How Degrowth Communism Can Save the Earth (2024)3. Castelvecchi ha 
aperto una via nel mercato editoriale italiano e oggi è disponibile anche la traduzione 
dell’opera in giapponese del 2020, Il capitale nell’antropocene4, finora tradotta solo in 
spagnolo. Per la lettura di quest’ultima, che ha avuto molto successo all’estero, il volume 
che stiamo qui analizzando rimane una premessa indispensabile.

Il testo di Saito è complesso e articolato. Da un punto di vista stilistico, esso eredita 
purtroppo alcuni difetti tipici di un lavoro di dottorato con ripetizioni, ridondanze, 
argomenti sospesi e sviluppati in capitoli successivi che non facilitano la lettura né 
l’emersione dei nuclei teoretici forti. Da un punto di vista contenutistico, il lavoro si 
sviluppa su più livelli che si incrociano e si attraversano lungo tutta l’opera. Anzitutto, 
su un uso delle fonti che attinge abbondantemente dal corpus di appunti e quaderni di 
lavoro ancora inediti, reperibili solo nella forma manoscritta custodita negli archivi 
Marx-Engels5. Poi, su un richiamo di numerose teorie economiche e scientifiche, con 
l’intento di far emergere la trama dei dibattiti e dei problemi nei quali si muovono 
la ricerca e il pensiero di Marx. Infine, su un confronto, non sempre esplicitato, con 
svariate altre teorie ecomarxiste (il marxismo occidentale, J. Moore, J. O’Connor, J. 
Bellamy Foster, P. Burkett, …), con l’intento di definire per contrasto il proprio spazio 

1	 Castelvecchi, Roma 2023, 388 pp.
2	 Per il pasticcio editoriale internazionale intorno a questo testo, si veda J.N. Bergamo, Marx e la 

decrescita. Il caso Saito, in “Le parole e le cose2. Letteratura e realtà”, 28 marzo 2023, https://
www.leparoleelecose.it/?p=46483.

3	 La “Monthly Review”, alla quale Saito era inizialmente vicino, ha discusso il testo in una nota 
editoriale nel vol. 6, n. 2, 2024, pp. c2-71, tr. it. di A. Cocuzza, Due punti di vista (entrambi sba-
gliati) su Marx, decrescita e produttivismo, in “Antropocene. Rassegna internazionale di Ecologia 
e Socialismo”, 27 giugno 2024, https://www.antropocene.org/index.php/530-due-punti-di-vista-
entrambi-sbagliati-su-marx-decrescita-e-produttivismo.

4	 Feltrinelli, Milano 2024.
5	 Cfr. https://search.iisg.amsterdam/Record/ARCH00860/ArchiveContentList.



232	  Didier Contadini

teorico e l’originalità della propria proposta all’interno del dibattito accademico inter-
nazionale sull’ecomarxismo. 

In quest’opera, Saito è ancora sostanzialmente vicino alle teorie di John Bellamy Fo-
ster e Paul Burkett – i due rappresentanti principali della scuola della frattura metabolica 
(Metabolic rift) – pur presentando già alcuni lievi slittamenti, il principale dei quali ri-
guarda il concetto marxiano di Stoffwechsel, tradotto in italiano con “ricambio materia-
le”, “ricambio organico”, “ricambio materiale organico” o, ancora, con “metabolismo” 
– scelta adottata dalle traduttrici Emma Lenzi e Mariangela Pietrucci (cfr. p. 13 nota 18). 
A differenza di Burkett e Foster, Saito afferma che, come il concetto di ricambio meta-
bolico, così anche il concetto di frattura metabolica è “trans-storico”. Infatti, per Saito, 
al di là delle condizioni particolari di alcune classi sociali – come i servi della gleba del 
feudalesimo –, tutti i modi di produzione storici – feudalesimo compreso – hanno avuto 
un rapporto (più o meno) conflittuale con l’ambiente nel quale si sono sviluppati. Dun-
que, la frattura metabolica sarebbe una forma di inadeguata e sperequata relazione con 
l’ambiente sempre esistita, solo successivamente sussunta all’interno delle dinamiche 
di produzione e riproduzione capitaliste per portare avanti gli scopi intrinseci di questa 
forma sociale. Senza che sia dichiarato, ci sembra di poter riconoscere un duplice intento 
di Saito nell’estendere all’indietro la temporalità dei fenomeni registrati sotto questo 
concetto. Anzitutto, evitare di cadere in un qualsiasi tipo di richiamo nostalgico a un idil-
lico e inesistente passato di fusione delle (piccole) società umane con la natura (cfr. per 
esempio pp. 45-46). In secondo luogo, permettere a Saito stesso di identificare sin nelle 
prime riflessioni di Marx un’attenzione per il tema del disequilibrio ecologico, derivan-
tegli da una certa sensibilità a lui affine che è ravvisabile già in quella Sinistra hegeliana 
a cui Marx era legato in gioventù, affinità che è identificabile nei ragionamenti intorno al 
processo di alienazione nella trasformazione materiale del mondo.

Come enunciato nel titolo e nel sottotitolo, che è caduto nella traduzione italiana (Ca-
pital, Nature, and the Unfinished Critique of Political Economy), Saito vuole dimostrare 
la validità di tre tesi: primo, che la teoria marxiana è indispensabile al fine di pensare le 
dinamiche della crisi climatica e la soluzione per uscirvi; secondo, che le cose stanno 
così perché l’ecologia ha un “carattere sistematico” (pp. 13-15) nel pensiero di Marx o, 
ancora, che la riflessione ecologica è immanente alla sua critica dell’economia politica; 
terzo, che “non è possibile comprendere tutta la portata della critica” marxiana “dell’e-
conomia politica se si ignora la sua dimensione ecologica” (p. 15; cfr. anche p. 128). 

Da un punto di vista marxiano, a nostro avviso è senz’altro condivisibile la prima tesi 
e si può accogliere anche la seconda con qualche distinguo, mentre è difficile aderire 
immediatamente alla terza, che di fatto rovescia la prospettiva affermando che la critica 
dell’economia politica necessita della riflessione ecologica per potersi reggere in piedi. 
La domanda che sorge è allora la seguente: è necessario dimostrare che Marx è stato 
consapevolmente sensibile al carattere intrinsecamente anti-ecologico dei processi capi-
talistici per poter sostenere anche le altre due tesi? Per Saito, la risposta è: sì. Si tratta ora 
di comprendere se la sua è una proposta convincente.

In questa sede possiamo solo passare a volo di uccello sopra quelli che ci sembrano 
i quattro nodi fondamentali per la tenuta di tutta l’architettura del testo di Saito: a) la 
rivendicazione dell’esistenza sia del piano formale che di quello materiale nell’analisi 
del Capitale; b) la distinzione tra lavoro astratto e valore; c) l’implicita separazione tra 
processi socio-economici, analizzati dalle scienze sociali, e processi materiali, analizzati 
dalle scienze naturali; d) la questione della rendita fondiaria. Vediamoli separatamente.



L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito	 233

a) Nelle pagine centrali dell’opera, Saito prende le distanze dall’impostazione inter-
pretativa del Capitale avanzata da una certa tradizione marxista italiana e non solo (si 
veda ad es. la Neue Marx-Lektüre). La questione epistemologica è la seguente: dobbia-
mo leggere il Capitale come un movimento formale di categorie, per cui l’esigenza che 
spingerebbe Marx è conoscere il capitale “come concetto […] per il tramite di un’espo-
sizione sistematica”6, oppure l’analisi marxiana contiene sia una dimensione formale che 
una dimensione materiale, per cui le categorie economiche sono strettamente legate alle 
possibilità materiali di ciò a cui si riferiscono? Saito opta per la seconda impostazione 
individuando nell’articolo A Ghost Turning into a Vampire di Riccardo Bellofiore il mo-
dello di lettura da cui prendere le distanze. Qui si dichiara che il capitale è “pura forma”7, 
cioè che vi è una “irriducibilità dell’oggetto ‘reale’ all’oggetto di analisi”8 poiché “la de-
terminazione di forma rende la materia un contenuto adeguato alla forma”9. In tal modo, 
il contenuto (del Capitale e dei processi capitalistici) è già sempre determinato dalla for-
ma secondo cui si dispiegano i processi capitalistici (e la loro esposizione nel Capitale). 
Questa interpretazione oblitera, per Saito, la dimensione storico-materiale della (nascita 
della) società capitalistica e, dunque, del contenuto del Capitale. Attraverso una lettura 
puramente formale non si colgono né il fatto che vi sono delle determinazioni materiali 
concrete che decidono del modo in cui i processi capitalistici hanno preso forma e si 
sono poi fissati riproducendosi, né il fatto che l’astrazione, anzitutto quella del lavoro, 
è un fenomeno al contempo trans-storico e determinato storicamente. Qui incontriamo 
uno snodo delicato.

b) Quando Saito distingue il lavoro concreto dal lavoro astratto, individua il caratte-
re astratto nel fatto che – per dirlo con le parole di Marx – “ogni lavoro è dispendio di 
forza-lavoro umana in senso fisiologico e in questa proprietà di lavoro umano uguale, 
ovvero di lavoro astrattamente umano, esso costituisce il valore delle merci”10, cosa che, 
secondo l’autore, ne determina il carattere trans-storico. Dunque, crediamo di interpreta-
re correttamente l’intenzione di Saito se affermiamo che per lui “astratto” vuol dire “mi-
nimo comun denominatore”, cioè l’insieme di aspetti che appartiene a tutte le forme di 
attività lavorativa (in riferimento a qualsiasi epoca). Si capisce allora perché Saito insista 
nel tenere distinti lavoro astratto e valore, che è qualcosa che viene determinato dal modo 
di produzione capitalista e che, per l’autore, si caratterizza come l’incontro caotico di 
produttori individuali che solo con la convalida del mercato capiranno se hanno o meno 
prodotto qualcosa di socialmente utile (cfr. p. 136)11. 

Saito non va oltre nell’approfondire questo aspetto, che presumibilmente troviamo 
articolato nei testi della scuola giapponese di Kuruma (cfr. p. 134), a cui egli rimanda. 
Non potendo qui approfondire tale influenza, ci limitiamo a constatare che egli pare qui 

6	 R. Bellofiore, A Ghost Turning into a Vampire: The Concept of Capital and Living Labour, in 
R. Bellofiore, R. Fineschi (eds.), Re-reading Marx. New Perspectives after the Critical Edition, 
Palgrave Macmillan, Basingstoke-New York 2009, p. 179.

7	 Ivi, p. 181.
8	 Ivi, p. 179.
9	 Ivi, p. 181.
10	 K. Marx, Il capitale. Critica dell’economia politica, a cura di R. Fineschi, in K. Marx, F. Engels, 

Opere complete, vol. XXXI, t. 1, La Città del Sole, Napoli 2009, p. 57.
11	 Anche in questo caso viene richiamato Marx con il famoso passo del Capitale sul carattere sociale 

dei singoli lavori privati: cfr. ivi, p. 84. Notiamo di passaggio che qui come altrove appare con 
evidenza la torsione interpretativa che Saito compie. Per un altro esempio si confrontino ivi, pp. 
84-85 e il presente libro di Saito a pp. 142-143.



234	  Didier Contadini

indirizzarsi verso quelle interpretazioni che fanno del lavoro astratto una forma depoten-
ziata del lavoro concreto – di cui la teoria sraffiana è la forma più estrema – e del valore 
un qualcosa che dipende fortemente dalla sfera della circolazione attraverso lo scambio 
che sancisce pubblicamente il valore della merce prodotta – di cui le teorie circolazioni-
ste sono l’espressione più radicale12. 

Sotto l’uno e l’altro aspetto, riteniamo la posizione di Marx ben diversa: il carattere 
astratto dipende in prima istanza dai rapporti di produzione e poi dalle forze produttive, 
e per questo genera (plus)valore nel processo di produzione; il valore, che è incorporato 
nella merce ma che è solo potenziale nella sua realizzazione, cioè dal punto di vista so-
ciale, diventa con la vendita valore realizzato socialmente13.

È opinione di Saito che questa sua interpretazione gli consenta, per un verso, di mo-
strare che l’ordine generato ex post dal mercato (mondiale) produce una quantità enor-
me di sprechi, perché parte dal principio che le risorse a disposizione (compresa quella 
umana della forza-lavoro) sono infinite; per un altro verso, che essa gli permetta di pun-
tare i riflettori sui processi di alienazione e reificazione che producono la “soggettività 
moderna che interiorizza la “razionalità” di questo mondo capovolto, così che” (p. 145) 
ognuno, facendosi portatore della merce e dei processi della sua produzione, si fa porta-
tore della riproduzione di essi e, in un caso come nell’altro, della distruzione ambientale. 
Questo spostamento interpretativo del focus della critica marxiana produce come effetto 
l’individuazione del cuore del problema nel rapporto diretto tra il lavoro e la trasforma-
zione materiale del mondo – in effetti annunciata da Saito già nel primo capitolo con la 
grande attenzione dedicata alla formula paratattica “umanesimo = naturalismo” (cfr. p. 
65) di cui dice, appunto, che sarà la base a cui Marx si atterrà anche nel Capitale. 

Colpisce allora nel segno la critica, che da varie parti è stata mossa a Saito, di essersi 
scordato o aver ricacciato dietro le quinte la conflittualità tra capitale e lavoro per sosti-
tuirvi la conflittualità tra capitale e natura. Piuttosto che il rapporto tra forze produttive e 
rapporti di produzione la contrapposizione, secondo l’autore, è tra l’essere umano alie-
nato attraverso i processi di reificazione di cui è portatore e le esigenze della materialità 
(organica e inorganica, vivente e non vivente, interna ed esterna al corpo umano) che 
tradisce riproducendo i processi di produzione capitalistici. Certo, la lotta di classe non è 
del tutto obliterata, può essere anche richiamata di principio come la sola possibilità per 
dar vita a società (socialiste) ecologiche post-capitaliste, ma Saito, con questa serie di 
passaggi teorici, si è privato di un elemento essenziale del pensiero marxiano che tiene 
legati a doppio filo la critica ai processi capitalistici e la costitutiva contrapposizione 
(di portata politica) tra quei processi e chi è costretto “dalla vita” a metterli in opera, il 
proletariato. A nostro avviso tali passaggi teorici non sono essenziali per riconoscere che 
nella critica marxiana ai processi capitalistici vi sia la possibilità di assumere pienamente 
una visione ecologica ma, evidentemente, sono essenziali per Saito al fine di evitare di 

12	 Le interpretazioni del modo in cui Saito intende il valore potrebbero moltiplicarsi date posizioni 
non chiare come quella del rovesciamento dell’accusa di Hans Immler ai testi marxiani di essere 
antropocentrici, come sarebbe dimostrato dalla definizione del valore “che assolutizza il lavoro 
umano come unica fonte di valore” (p. 9). 

13	 Cfr. la parte introduttiva del saggio di G. Carchedi, L’arte del fare confusione, in L. Vasapollo (a 
cura di), Un vecchio falso problema. La trasformazione dei valori in prezzi nel “Capitale” di Marx, 
Media Print, Napoli 2002, anche su http://www.proteo.rdbcub.it/article.php3?id_article=151. Non 
è l’intento di questo lavoro entrare nel dibattito che si sviluppa a partire dalla concezione marxiana 
come definita qui sopra, che vede numerosi ricchi contributi, tra i quali ricordiamo, per esempio, 
quello di R. Bellofiore con la sua proposta dell’ante-validazione monetaria del valore.



L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito	 235

cadere nel produttivismo e nello sviluppismo di sinistra, pericoli che gli paiono forte-
mente attuali. 

c) Andiamo ancor più rapidamente sugli altri due punti che abbiamo segnalato più in 
alto. A nostro avviso, Saito procede con una implicita distinzione di ambiti. Il fatto che 
la critica dell’economia politica si inveri nella sua essenza ecologista attraverso l’abban-
dono della filosofia14 e lo studio approfondito delle diverse discipline scientifiche (fisica, 
chimica, biologia, agronomia…) porta – involontariamente? – Saito a riconoscere due 
campi separati: quello delle dinamiche socio-politico-economiche, in cui sono le scienze 
umane (e in particolare, negli ultimi anni di vita di Marx, l’antropologia) a servire da 
strumento di analisi e di critica e quello delle dinamiche economico-ecologiche in cui 
sono le scienze naturali a fornire la norma e il contenuto della critica. A nostro modo 
di vedere, la conseguenza di questa separazione è che le scienze naturali, a cui Saito 
assegna lo statuto di linguaggio neutro ed universale, determinano la critica dell’econo-
mia politica e, a cascata, la critica alla società capitalista. Torna qui l’arretramento della 
lotta di classe, che decide anche del come debba interpretarsi il suo affidarsi alle scienze 
naturali. Insomma, Saito rischia di fare un giro di 360° e, dopo essere partito dalla con-
futazione delle accuse che imputano a Marx di essere un fautore dello sviluppo tecnico 
illimitato e del dominio tecnologico della natura (cfr. pp. 7, 23), finire per affidarsi acri-
ticamente a questa stessa tecnica, come frutto pratico delle scienze, facendone l’arma 
da usare contro i processi capitalistici. L’unica differenza con i tecnocrati rischierebbe 
allora di ridursi alla scelta di sottolineare gli aspetti negativi che le scienze naturali per-
mettono di individuare piuttosto che di esaltare, come fanno quelli, gli aspetti “salvifici” 
a cui ugualmente tali scienze fanno segno. Una scelta in fin dei conti morale. E dove è 
alto il rischio, denunciato già da Dario Paccino più di cinque lustri fa, di scivolare verso 
una visione tecnocratica del governo delle formazioni sociali, nascondendo la dimensio-
ne politica dei rapporti sociali di produzione15. 

d) Infine, per quel che riguarda l’analisi del tema della rendita fondiaria, ci sembra 
che qui il contributo di Saito sia stimolante. In Marx, il tema della rendita fondiaria è 
legato principalmente alla questione della produzione agricola e, quindi, dei rendimenti 
produttivi e della crescita della popolazione. Anche in questo caso, Marx torna a più ri-
prese sul tema. Però, come sappiamo, non lo porta a conclusione visto che i Libri II e III 
del Capitale provengono dal lavoro postumo di sistematizzazione degli appunti lasciati 
all’amico Engels (e non è questo il problema) e, soprattutto, che si tratta di appunti for-
mulati da Marx prima dell’ultima versione del Libro I o mentre la sta ancora sistemando. 
La ricerca di Saito, che arriva ad analizzare la produzione marxiana fino al 1868, è dun-
que qui particolarmente fruttuosa anche se incompleta16. Identificando e descrivendo le 

14	 Saito chiama questo primo periodo “filosofico” e gli oppone quello scientifico maturo dove av-
viene “il rifiuto di Marx degli interrogativi filosofici” (p. 65). Nel periodo giovanile, considerato 
da Saito con riferimento ai Quaderni di Parigi, pur trovandosi il tema feuerbachiano del ritorno 
all’unità tra esseri umani e natura come compito della società comunista (p. 30), manca la com-
prensione del modo di produzione capitalistico e l’essenza umana a cui si riferisce è estratta e 
astorica (p. 31). Ciononostante, seguendo l’interpretazione di un altro filosofo marxista giappone-
se, Masami Fukutomi, Saito afferma che già all’altezza di questi scritti giovanili la parte economi-
ca dei Quaderni (la prima parte) è quella “che ci fornirà una solida base per comprendere in modo 
coerente l’intero progetto di Marx” (p. 43).

15	 D. Paccino, L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, ombre corte, Verona 2021.
16	 Si veda per esempio il tentativo di “completamento” del tema proposto da David Harvey in The 

Limits to Capital, Verso, London-New York 2006.



236	  Didier Contadini

tappe degli anni ’40-’50, poi dei Manoscritti economici del ’61-’63 e quindi dei Mano-
scritti del ’64-’65, l’autore osserva che l’evoluzione del modo in cui Marx legge Ricardo 
è la cartina di tornasole della sua capacità matura di essere sensibile alle problematiche 
ambientali (crisi di fertilità, frattura metabolica città-campagna, deforestazione ecc.) che 
poi cerca di affrontare analizzando i trattati scientifici. È proprio a partire dal 1865 che 
Marx, leggendo la settima edizione della Chimica agraria di Liebig, si rende conto che 
ci sono “limiti naturali insormontabili” (p. 208) che non rendono più valida la precedente 
affermazione secondo la quale “le proporzioni di capitale investite successivamente nel-
lo stesso terreno restano ugualmente produttive”17 (cfr. p. 187). Dunque, mentre prima 
aveva rifiutato la teoria dei rendimenti decrescenti di Ricardo perché rischiava di dare 
ragione a Malthus e alla sua visione deterministico-razzista sull’esaurimento delle risor-
se a causa della sovrappopolazione, Marx ora ammette la limitatezza della materialità 
dell’ambiente nonché la necessità che essa sia considerata nell’analisi economico-poli-
tica attraverso un’autonomizzazione del concetto di rendita (cfr. p. 192 nota 18). E con 
ciò può articolare più approfonditamente il tema della rendita senza cedere al tranello 
(teorico e politico) malthusiano (cfr. p. 207). 

In conclusione, come suggerisce Francesco Saverio Oliverio18, anche per Saito si 
tratta di recuperare e costruire un immaginario e una pratica socialiste per affrontare 
la crisi ambientale (climatica, della biodiversità, dell’esaurimento delle risorse ecc.). Il 
suo tentativo merita dunque di essere ascoltato e interrogato nelle prospettive che apre, 
nelle questioni che pone e nei problemi che lascia inevasi. Il confronto con un punto di 
vista forte come questo e con il dibattito che innesca contribuisce senz’altro a chiarire i 
percorsi praticabili e quelli che non lo sono.

17	 K. Marx, Miseria della filosofia, a cura di F. Codino, in K. Marx, F. Engels, Opere complete, vol. 
VI, Editori Riuniti, Roma 1973, p. 218.

18	 Cfr. F.S. Oliverio, Su “L’ecosocialismo di Karl Marx” di Kohei Saito, in “Le parole e le cose2. 
Letteratura e realtà”, 22 luglio 2024, https://www.leparoleelecose.it/?p=49725.





Finito di stampare 
nel mese di dicembre 2024

da Puntoweb s.r.l. – Ariccia (RM)


