





Ancora su Hegel o Spinoza

a cura di Emilia Marra

Quaderni 23
Materialisti
2024

® MIMESIS



Direttore: Mario Cingoli

Direttore responsabile: Janiki Cingoli.

Coordinatore scientifico: Vittorio Morfino.

Segretario di redazione: Gianluca Pozzoni.

Comitato di redazione: Giacomo Clemente, Simona de Simoni, Filippo Del Lucchese, Claudio Luc-
chini, Emilia Marra, Andrea Moresco, Anna Nutini, Luca Pinzolo, Stefano Pippa, Gianluca Pozzoni,
Sebastiano Taccola, Magda Taverna, Elia Zaru.

Comitato scientifico: Etienne Balibar, Giorgio Bertolotti, Armando Boito, Silvana Borutti, Gian Ma-
rio Bravo t, Giuseppe Cacciatore T, Marilena Chaui, Paolo Cristofolini T, Ugo Fabietti 1, Roberto
Finelli, Augusto Illuminati, Fabio Minazzi, Warren Montag, Salah Mosbah, Fulvio Papi 1, Stefano
Petrucciani, Alberto Postigliola f, Paolo Quintili, Maurizio Ricciardi, Natalia Romé, Silvano Taglia-
gambe, André Tosel T, Francesco Toto, Maria Turchetto, Charles T. Wolfe.

Direzione e redazione: Piazza dell’ Ateneo Nuovo, 1 — 20126 Milano
Tel. 02-64484825

Fax. 02-66484805

Email: quadernimaterialisti@unimib.it

Progetto grafico: Béatrice Sebe
Numero 23 (2024)

Mimesis Edizioni (Milano - Udine)
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

ISSN: 1972-3792
ISSN (digitale): 2385-0167
Isbn: 9791222310xxx

©2024 - MIM EDIZIONI SRL
Piazza Don Enrico Mapelli, 75

20099 Sesto San Giovanni (MI)

Phone: +39 02 24861657 / 02 21100089

Autorizzazione del Tribunale di Milano n. 391 del 28/06/2002.



INDICE

ANCORA SU HEGEL O SPINOZA

SAGGIO INTRODUTTIVO
LA CONDIZIONE SPINOZIANA: MACHEREY E LYOTARD, O IL *79 BIFRONTE
Emilia Marra

SPINOZA, LA FINE DELLA STORIA E L’ASTUZIA DELLA RAGIONE
Pierre Macherey

MACHEREY E LA CRITICA DELLA CRITICA DELLA DIALETTICA
Warren Montag

VERUM INDEX SUI ET FALST
Etienne Balibar

NESSUN METODO PER I DANNATI;

OVVERO, DELLE VICISSITUDINI CARTESIANE
IN FANON E SPINOZA (E MACHEREY)
Cesare Casarino

A PROPOSITO DI CIRCOLI E LIMITI
Mariana Gainza

IL LAVORO DELLA FILOSOFIA.
SPINOZA, HEGEL E MACHEREY SULLA PRATICA TEORICA
Jason Read

LE VARIAZIONI DELLA RELAZIONE HEGEL-SPINOZA
NELLO SVILUPPO DEL PENSIERO DI ALTHUSSER
Vittorio Morfino

17

35

47

61

89

95

107



ARCHIVIO

IL MARXISMO POLITICO E LA CRITICA STORICA AL CAPITALISMO.
UN’INTRODUZIONE TEORICA E METODOLOGICA
Gianmaria Brunazzi

LEDUCAZIONE NELL’EPOCA DELLA RIPRODUCIBILITA TECNICA.
NOTE sU WALTER BENJAMIN
Simone Lanza

IL MATERIALISMO STORICO COME EPISTEMOLOGIA MATERIALISTICA DELLA STORIA

Alessandro Casula

RECENSIONI

MANTENERE INSIEME. STRATEGIE DEL SISTEMA
NELLA FRANCIA POST-STRUTTURALISTA, DI EMILIA MARRA
Vittorio Morfino

I TRANSCLASSE, O LA NON-RIPRODUZIONE, DI CHANTAL JAQUET
Giulia Muccioli

ABOLIR L’EXPLOITATION. EXPERIENCES, THEORIES, STRATEGIES,
DI EMMANUEL RENAULT
Matteo Polleri

UN ATOMISMO PER ALTHUSSER, DI GUIDO MANGIALAVORI
Alessandro Colombo

PROLETARI, SPETTRI, ZOMBIE, VAMPIRI E ALTRE CREATURE FANTASTICHE:
RECENSIONE A MELANCONIA DI CLASSE. MANIFESTO PER LA WORKING CLASS,
DI CYNTHIA CRUZ

Matia Vaz Pato

IMMANENT EXTERNALITIES: THE REPRODUCTION OF LIFE IN CAPITAL,
DI REBECCA CARSON
Alessandro Colombo

DAL RIFIUTO DEL LAVORO ALLA MOLTITUDINE, DI ROBERTO NIGRO
ANTONIO NEGRI, D1 ELIA ZARU
Domenico Berni

L’EcosociaLismo b1 KARL MARx, DI KOHEI SAITO
Didier Contadini

129

155

177

193

199

205

209

215

219

227

231



ANCORA SU HEGEL O SPINOZA






SAGGIO INTRODUTTIVO
LA CONDIZIONE SPINOZIANA:
MACHEREY E LYOTARD, O IL °79 BIFRONTE

EMILIA MARRA

Se I’incedere del necessario cadenzasse il proprio darsi attraverso eventi filosofici
in misura di segnare una differenza tra un prima e un dopo, difficilmente concederebbe
a Hegel o Spinoza di Pierre Macherey un posto d’onore all’interno del proprio percor-
so. Dato alle stampe nel 1979, il libro si trova nella paradossale situazione di essere
al contempo dentro e fuori un cono di luce. Dentro, perché chi lo tiene tra le mani lo
pensa immediatamente nel contesto della collana Théorie, diretta da Louis Althusser
per I’editore Maspéro, dunque all’interno di un percorso collettivo di ricerca i cui primi
esiti, proprio su quella collana, sono il Per Marx e 1 due volumi di Leggere il Capitale. 11
suddetto lettore potrebbe poi persino ricordare di aver gia stretto tra le mani un volume di
Macherey edito da Théorie: ¢ il 1966 quando Per una teoria della produzione letteraria,
destinato, quello si, ad avere un certo seguito, anche oltreoceano, viene dato alle stam-
pe, primo libro non a firma del curatore della collana, quarto in ordine di apparizione'.
Fuori, perché I’evento editoriale del 1979 ¢ senza dubbio La condizione postmoderna®
di Lyotard, superfice di concrescenza di tutti quei pruriti teorici che, nel panorama cul-
turale francofono, insorgono nel corso del decennio che lo separa dall’immediato post
’68. 1l testo di Lyotard sembra infatti stanare, nella forma del calco negativo, la peculiare
congiuntura socio-politico-culturale dello smarrimento e della delegittimazione, la cui
forma filosofica puo essere pensata nei termini di uno “spostamento determinato™ della
teoria critica dai suoi due fuochi: da una parte, il “declino della Scuola di Francoforte e in
particolare della filosofia di Marcuse™ e, dall’altra, “il drammatico epilogo, anche di tipo
biografico, della scuola che si riunisce intorno ad Althusser’. In una parola, la svaluta-
zione del marxismo. Il rapporto sul sapere, commissionato oltreoceano e diligentemente
redatto, diagnostica un presente speculativo senza appello, innanzi al quale I’emblema-

1 Sulla direzione editoriale della casa editrice Maspéro e in particolare della collana Théorie, si veda
il saggio introduttivo di G. Clemente, C. Scarlato, Sulla produzione del linguaggio letterario.
Critica e filosofia in Pierre Macherey, in P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria,
PGreco, Milano 2024, e in particolare pp. VII-VIIL. Cfr. anche J. Lefort-Favreau, Le Mai 68 lit-
téraire de Francgois Maspéro. L éditeur comme relais intellectuel, in “Etudes francaises”, vol. 54,
n. 1, 2018, pp. 37-58.

2 I.-F. Lyotard, La condizione postmoderna. Rapporto sul sapere, Feltrinelli, Milano 2002.
3 R. Esposito, Da fuori, Einaudi, Torino 2016, p. 101.

4 Ibidem.

5  Ibidem.



10 Emilia Marra

tica riforma Haby-Giscard, che propone di abolire lo studio della filosofia nelle scuole,
sembra 1’unica logica conclusione. Nel 1980 poi, ossia I’anno a seguire, La condizione
postmoderna riceve la propria consacrazione definitiva, passando da disamina sintoma-
tologica a profezia autoavverantesi: la morte di Sartre e il gesto di Althusser rifiniscono
e adornano I’inevitabile agli occhi del grande pubblico.

Il vantaggio ermeneutico che il presente ha sul mezzo secolo precedente permette
pero di prendere distanza dall’abbaglio dell’evento editoriale da una parte e dalla fi-
liazione immediata e irriflessa dall’altra, perlomeno quanto basta per rintracciarne le
specificita e misurare i rischi insiti in un rifiuto del metanarrativo che assume a sua volta
le vesti della metanarrazione — univoca, inevitabile, annunciata. Ricalcando una certa
lezione epistemologica, si potrebbe ritenere perlomeno istruttivo mettere in rapporto sin-
cronico una proposta teorica che ha avuto un certo successo con proposte a essa ostili a
causa dell’impossibilita di capirne la legittimita. Al semplice accostamento, necessario
in prima battuta per restituire una misura della disparita nel trattamento, occorre dunque
che segua una disamina dei testi in grado per lo meno di proporre una interpretazione
che giustifichi oltre il pretesto la differenza prima evidenziata solo nella sua esteriorita.

All’ombra dell’evento firmato Lyotard, Hegel o Spinoza ha percorso silenziosamente
la fine del secolo, riemergendo in luoghi e tempi inaspettati ¢ attraendo su di sé nuovi
e diversi sguardi rispetto a quelli disposti ad attardarsi sulle sue pagine nel corso degli
anni Ottanta. Senza far appello alla tiratura, una prima indicazione intorno alla differen-
te risposta di pubblico potrebbe comunque emergere da una incursione nelle rispettive
storie editoriali dei volumi, e in particolare delle loro traduzioni. Non si farebbe certo
fatica nel notare che mentre il prodotto editoriale dato alla luce dalle Editions de Minuit
venne pubblicato in tutte le principali lingue europee in poco piu di un lustro®, Maspéro
non fu inondata da lettere da parte di editori mossi dal desiderio di accaparrarsi i diritti
di Hegel o Spinoza. Non solo infatti la prima risorgiva del volume si da in Oriente, con
la traduzione giapponese del 1986, ma I’edizione coreana (2009) precede la prima tradu-
zione integrale stampata in Europa. La prima edizione in una lingua europea si deve in-
fatti, e comunque molto tardi, alle stamperie d’oltreoceano (Tinta Limoén, Buonos Aires
20006), cosi come la prima edizione integrale in lingua inglese (University of Minnesota
Press, Minneapolis-London 1984); occorrera attendere il 2016 per la traduzione italiana
(ombre corte) e il 2019 per quella tedesca (Turia + Kant, Wien). La domanda che guida
qui I’indagine si biforca: occorre rendere conto non solo di un certo silenzio intorno al
volume nelle sue (non troppo) immediate vicinanze temporali e geografiche, ma anche
di un fenomeno apparentemente opposto, dunque della rinnovata curiosita che il libro
ha suscitato nell’ultimo decennio. Segnali dell’interesse crescente per Hegel o Spinoza
possono essere individuati nel susseguirsi delle occasioni di confronto intorno al testo.
In ambito anglofono, ¢ opportuno segnalare come minimo il volume curato da Hasa-
na Sharp e Jason E. Smith, Between Hegel and Spinoza: A Volume of Critical Essays
(Bloomsbury, New York 2012), mentre sul suolo europeo una menzione va senz’altro
al convegno “Entre Spinoza et Hegel: Parcours philosophiques” (22-23 maggio 2015),
organizzato da Chantal Jaquet e Filippo del Lucchese presso 1’Universita di Paris-Est
Créteil e Paris I Sorbonne. In quell’occasione, lo stesso Pierre Macherey affermo quanto

6 Prima edizione italiana (Feltrinelli, Milano 1981); edizione tedesca (Turia + Kant, Wien 1982); edi-
zione inglese (University of Minnesota Press, Minneapolis 1984); edizione brasiliana (Livraria José
Olympio Editora, Rio de Janeiro 1986); edizione spagnola (Ediciones Catedra, Madrid 1987).



Saggio introduttivo 11

scrivera poi nella prefazione all’edizione italiana del volume: se, al tempo della sua ste-
sura, la questione della dialettica materialista convogliava a sé urgenze teoretiche squi-
sitamente accademiche e una strutturale istanza di contestazione dell’istituzione, 1’oggi
non puo limitarsi a una valutazione dei risultati, ma deve impegnarsi in una ridefinizione
dei presupposti a partire dai quali il confronto tra Hegel e Spinoza genera effetti. Tra i
convegni internazionali piu recenti, la giornata di studio “A Conference for Pierre Ma-
cherey’s ‘Hegel or Spinoza’” organizzata dall’UC Berkeley (giugno 2022), il ciclo di
conferenze dal titolo “Spinoza e Hegel, ovvero la sostanza e il soggetto”, organizzato
presso 1’Universita degli Studi dell’Aquila e il convegno sloveno del Network Hegel’s
Relevance, “Between Substance and Subject: the Presence of Spinoza in Hegel”, svol-
tisi rispettivamente nell’aprile e nell’ottobre del 2023, hanno precisamente il merito di
aver rilanciato 1’urgenza di misurare la posta in gioco, da sempre insita sebbene non per
questo univoca o astorica, nel confronto tra questi due autori, sottraendoli alla statuarieta
della loro collocazione nel tempio della classicita filosofica e restituendoli al dialogo,
vivo, con il presente.

11 rapporto con il presente, e di conseguenza quello con il passato e con I’avvenire,
mi sembra essere il primo nodo teorico fondamentale in gioco tra La condizione post-
moderna e Hegel o Spinoza. Se Lyotard legge nel “cambio di statuto™’ del sapere dettato
dall’eta postindustriale, e in particolare dalle trasformazioni tecnologiche che la carat-
terizzano e la definiscono, un argomento contro il presunto “carattere cumulativo del
sapere tecnico ¢ scientifico”, 1’opportunita, forse liberatoria, di tagliare i ponti con un
passato che non corrisponde piu alle esigenze produttive della contemporaneaita, la pro-
posta di Macherey si muove lungo un binario diverso. Macherey dice Hegel o Spinoza, e
non Spinoza o Hegel, e in questa articolazione accenna gia a quello che si rivelera essere
piu di un sospetto: la storicita della concezione formalista della storia della filosofia &
una manipolazione concettuale intenzionale che non ha niente di necessario. Il rifiuto
di un certo tipo di linearita, la cui esemplificazione magistrale ¢ data dalle Lezioni sulla
storia della filosofia di Hegel, non coincide pero in Macherey con il negare la storicita
del pensiero. Al contrario, ¢ di una certa storicita del pensiero che Macherey sembra
volersi prendere cura, e in particolare del suo statuto in seguito a quegli attacchi volti a
incasellare lo speculativo “in unita irriducibili e arbitrarie. La proposta di Macherey ¢
allora quella di interrogare incessantemente il gia dato, sorvegliando sul modo della pro-
pria interrogazione al fine di non scivolare nel teleologico, dunque in un modo didattico-
contemplativo, per non dire didascalico, della storia:

Contro questa dispersione, il cui significato ¢ tutt’al piu estetico, nella misura in cui
trasforma delle dottrine in opere d’arte, bisogna riuscire a pensare una certa forma di
unita, un legame tra filosofie diverse; I’intera questione consiste dunque nel sapere se cio
¢ possibile senza cadere nel confusionismo, che si limita semplicemente a identificare le
diverse filosofie nella finzione di verita comuni.'

Rinunciare al museo delle Minerve, aprendosi alla possibilita di sporcarsi mani e idee
con la genesi materiale del gia dato, espone infatti al rischio che privare quest’ultimo

J.-F. Lyotard, La condizione postmoderna, cit., p. 9.

Ivi, p. 17.

P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 17.
0 Ivi, pp. 17-18.

— O 00



12 Emilia Marra

della stabilita di griglie tracciate a priori coincida con una contaminazione del puro con
la contingenza fino all’indistinzione, ¢ dunque, questa volta si, necessariamente, alla
stasi sul piano della prassi. Vi ¢ dunque una irriducibilita da affermare contro ogni ten-
tativo riduzionista, pena la squalifica a monte dell’impresa teorica. Da qui I’attenzione
che Macherey dedica alla “o0” che lega Spinoza e Hegel: mantenendo la distanza tra le
rispettive posizioni, il “vel”, diastema inaggirabile, permette il dialogo impossibile. Né
congiunti né disgiunti, Hegel e Spinoza dicono un modo dell’interrogazione filosofica
consapevole della necessita di mettere in discussione tutto cio che tradizionalmente cade
sotto la categoria, ingannevole e fuorviante, dell’eredita. Anche su questo punto la bifor-
cazione ¢ obbligata: si tratta infatti, sul piano della storia della filosofia come disciplina,
di portare alla Iuce i presupposti di una storia unica e continuista del pensiero, fondata
sull’idea illuminista del progresso, incapace di attardarsi sulle esitazioni, sulle fratture,
sul fraintendimento, sulle interruzioni, sui passi indietro, sull’errore, insomma, su tutti
quegli elementi che una lettura sintomale, quindi filosofica, puo fare emergere, resa ogni
volta nuova e proficua dalla consapevolezza che chi legge ¢ gia parte di cio che viene
letto. Ma la questione dell’eredita porta con sé una seconda linea di lettura obbligata per
capire la posta in gioco del volume, nonché per giustificarne, per I’appunto, la colloca-
zione editoriale: “c’era, sul piano particolare del dispositivo concettuale utilizzato dalla
teoria marxista, la questione specifica della dialettica materialista”'!. L'uso dell’imper-
fetto costringe a un riposizionamento: ritorniamo dunque alla collana Théorie e al grup-
po di Althusser. Anzi, alle loro spalle.

Interrogato sulla genesi del proprio interesse per la filosofia di Spinoza, Macherey
risponde che si tratta di un interesse antico, che risale almeno al 1958, e in particolare
ai corsi tenuti da Dina Dreyfus. La docente, incaricata da Vladimir Jankélévitch del
corso di “Filosofia morale ¢ Politica”, affronta 1’incontro con lo spinozismo come una
esperienza per il pensiero, esigente e rigorosa, che impone 1’attenzione al dettaglio, indi-
viduando cosi una traiettoria per la filosofia piu che una dottrina filosofica. Questo modo
di leggere Spinoza, che sara poi celebrato dieci anni dopo in quella che puo essere op-
portunamente pensata come una Spinoza Renaissance francofona (costellazione formata
in prima battuta da Gueroult, Deleuze, Matheron), trova conferma, per Macherey, nella
proposta di Althusser, che vede in Spinoza un punto di inflessione del pensiero. Sara pro-
prio Althusser a incoraggiare lo studio dello Spinoza politico, tesi che Macherey portera
all’attenzione di Canguilhem e che svolgera sotto la guida di quest’ultimo. Al di 1a di
questo suggerimento, i rapporti tra Althusser ¢ Macherey non saranno particolarmente
stretti fino a quando, alla fine del servizio militare (1963), quest’ultimo e Balibar non
si presenteranno alla porta dello studio del professore con la prima traduzione in lingua
francese del testo di Engels, Lineamenti di una critica dell’economia politica, tradotto
nel corso dell’estate. Il chiaro interesse per il marxismo da parte degli allievi dell’ENS
porta in fretta all’organizzazione dei celebri seminari dedicati al pensiero di Marx, i cui
esiti sono noti al pubblico grazie ai due volumi di Leggere il Capitale. Spinoza politico
diventa allora, nel corso degli anni sessanta, uno dei nomi di Marx, nonché, a tratti, la
maschera del giovane Marx. Macherey riprendera gli studi su Spinoza dieci anni dopo,
ed ¢ nel corso degli insegnamenti tenuti da assistente in Universita che le incursioni
nel testo spinoziano prenderanno la forma del volume Hegel o Spinoza. A quel punto,
scrive lo stesso Macherey, il contesto era cambiato, e le pratiche di lavoro collettivo che

11 Ivi, p. 10.



Saggio introduttivo 13

Althusser aveva incoraggiato avevano ceduto il passo ai nouveaux philosophes e a un
modo dell’'umanismo rientrato dalla finestra: “in quel contesto, essere definito ‘althus-
seriano’ non era un complimento, bensi motivo di discredito”'?. Per Macherey pero la
lezione althusseriana e quella di Canguilhem si incontrano su un nodo metodologico fon-
damentale, ovvero I’autocritica, la costante rettificazione degli assunti, dei presupposti,
degli avamposti. Macherey riparte allora dallo Spinoza politico della sua tesi, prendendo
le mosse da un fatto apparentemente marginale e senza dubbio singolare: la sua totale
assenza nei numerosi e vari luoghi in cui Hegel scrive dello spinozismo. Avendo preso
parte alla preparazione dell’edizione delle Opere di Spinoza in tedesco, a cura di Paulus,
Hegel non poteva ignorare il Trattato teologico-politico; 1I’omissione porta allora con sé
la cifra della scelta che, se in parte conforme al modo di leggere Spinoza nel XIX secolo,
dice come minimo qualcosa della concezione del rapporto tra politica e filosofia per lo
stesso Hegel.

Si gioca su questo piano quello che mi sembra essere il secondo e fondamentale punto
di distanza non solo tra Hegel e Spinoza, bensi tra il Macherey che scrive Hegel o Spi-
noza ¢ il Lyotard de La condizione postmoderna. Quale relazione tra filosofia e politica?
Macherey vede in Spinoza, come gia Althusser in Machiavelli, la possibilita di filosofare
altrimenti, dove I’altrimenti consiste nell’affermazione di un rapporto pratico con la po-
litica. La filosofia & gia attivita politica, perché & gia pratica. E chiara qui la differenza
di prospettiva che, come ricorda Macherey in apertura al suo Hegel o Spinoza, fa si che
Hegel accetti di buon grado I’incarico da professore propostogli dal prorettore dell’Uni-
versita di Heidelberg, cattedra che Spinoza aveva rifiutato per timore dei compromessi
che avrebbe dovuto stringere con “la religione pubblicamente riconosciuta!®. La pro-
posta hegeliana trova legittimita nell’ufficializzazione che ne accompagna 1 passaggi,
mentre “la dottrina spinoziana [...] sebbene sia davvero riuscita a dare alla questione
politica uno spazio all’interno della speculazione filosofica (si vedano non solo i Trat-
tati, ma anche 1’Etica, di cui questa ¢ una delle chiavi), ¢ in profondo contrasto con tale
ufficializzazione”'*. Innanzi all’universalita necessariamente storica del sistema hege-
liano, Spinoza apre, agli occhi di Macherey, la strada per una alternativa, che non passa
da un disconoscimento della storicita, ma al contrario da una sua complicazione, la cui
definizione — sembra suggerire Macherey — potrebbe trovare accoglienza, con buona ap-
prossimazione, nelle espressioni althusseriane di “pratica-teorica” e “lotta di classe nella
teoria”. Questa alternativa, dunque I’abbattimento della frontiera tra filosofia e politica in
nome di una negoziazione continua di presupposti e assunti che trova nel reale il proprio
terreno di esercizio, non trova espressione tra i modelli di legittimazione del sapere presi
in considerazione da Lyotard nel suo Rapporto. Dopo aver avvertito il lettore del rischio
di incorrere in qualche semplificazione, Lyotard sostiene che le societa contemporanee
articolano la propria rappresentazione secondo due modelli: “la societd come insieme
funzionale [e] la societa divisa in due”'3; il primo modello, firmato negli anni Cinquan-
ta da Parsons, ¢ una visione organica ottimistica, in cui la societa ¢ pensata come una
totalita e 1 processi in essa in atto sono qualificati come funzionali o disfunzionali in
relazione al loro contribuire o meno alla conservazione e all’accrescimento del sistema;

12 Cfr. A. Hamza, F. Ruda (a cura di), Spinoza aujourd’hui. Entretien avec Pierre Macherey, in “Eu-
ronomade”, https://www.euronomade.info/spinoza-aujourdhui-entretien-avec-pierre-macherey/

13 G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1964, vol. 111/2, p. 106.

14 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 15.

15 J.-F. Lyotard, La condizione postmoderna, cit., p. 27.



14 Emilia Marra

il secondo ¢ attribuito a “tutte le scuole di cui [la corrente marxista] si compone” perché
“per quanto differenti, ammettono il principio della lotta di classe, e la dialettica come
dualita che opera nell’unita sociale”'é. Dopo averne abbozzato un bilancio tutt’altro che
lusinghiero, Lyotard scrive:

Dovunque, sia pure a titoli diversi, la critica dell’economia politica (che era il sot-
totitolo del Capitale di Marx) e la critica della societa alienata che ne era il correlato
vengono utilizzate come elementi nella programmazione del sistema. Certo, a fronte di
questo processo, il modello critico si € conservato ¢ raffinato nell’ambito di minoranze
quali la Scuola di Francoforte e il gruppo di Socialisme ou barbarie. Ma non possiamo
nasconderci che essendo la base sociale del principio della divisione, la lotta di classe,
ormai sfumata al punto di perdere qualsiasi radicalita, si ¢ infine trovata esposta al rischio
di perdere la sua consistenza teorica e di ridursi a una “utopia”, a una “speranza”, ad una
protesta di principio agitata in nome dell’uomo, o della ragione, o della creativita, oppure
di qualche categoria sociale investita in extremis della funzione ormai improbabile di
soggetto critico, come il terzo mondo o i giovani studenti."”

Con questo, la questione ¢ archiviata senza dover nemmeno pronunciarsi sul gruppo
intorno ad Althusser, e in particolare sull’annosa questione dell’opportunita della di-
stinzione tra materialismo dialettico e materialismo storico, con annessa riscrittura del
significato di quest’ultimo. Il materialismo dialettico non ¢ pensato come strumento epi-
stemologico dei concetti del materialismo storico, ma viene ricacciato nella forma pri-
mitiva di “un racconto materialistico e cosmologico della lunga evoluzione umana dal
protozoo primitivo all’ultimo meraviglioso piano quinquennale di proletari festanti”'®,
Le riflessioni degli anni Settanta di Althusser che dal ruolo epistemologico della filosofia
si spostano in direzione dell’ennesimo ossimoro, quello dell’ideologia scientifica, hanno
il gusto dell’ammissione di colpa: se ne conclude frettolosamente che lo spazio filosofico
coincide con lo spazio ideologico, e 1’althusserismo, connotato dal senso peggiorativo
che ogni -ismo porta con sé, ricade dunque senza residui nella critica alle metanarrazioni
avanzata da Lyotard. Da cono di luce a cono d’ombra, I’associazione con Althusser non
gioca a vantaggio della proposta filosofica di Macherey, che si ostina ad accarezzare
contropelo un marxismo che, contemporaneamente e con argomentazioni pit immedia-
te, Lyotard relega, per confinarlo definitivamente e in tutte le sue forme, al terreno del
narrativo. Non ¢ pero certo tutta colpa di Althusser. Quello che Macherey definisce il
proprio “angolo di attacco”" pecca della stessa inattualita: porre 1’attenzione sulla que-
stione del metodo conferma i piu nel sospetto di “teoricismo”. In particolare, 1’affer-

16 1Ivi, p. 24.

17  Ivi, pp. 28-29.

18 C. Preve, L'eredita intellettuale di Louis Althusser (1918-1990) e le contraddizioni teori-
che e politiche dell’althusserismo, in “Antiper”, 201, 16 dicembre 2014, https://www.antiper.
org/2014/12/16/preve-althusser/.

19  Cfr. P. Macherey, 4 propos de la rupture, in Histoire de dinosaure. Faire de la philosophie (1965-
1997), PUF, Paris 1999, pp. 22-34.

20  Trachiinvece coglie la portata ontologica della strategia di Macherey, cft. A. Reix, Recension de:
Macherey, Pierre: Hegel ou Spinoza, in “Revue Philosophique de La France et de 1’Etranger”,
vol. 104, 1979, p. 255: “Constatons qu’au terme de cet excellent exposé, paradoxalement, les
marxistes découvrent I’intemporel, non dans le concept, mais dans 1’absence de détermination,
renouant ainsi avec 1’abstrait qui noie les termes de 1’évolution concréte dans une méthode qui se
fait ontologie”.



Saggio introduttivo 15

mazione secondo la quale la scienza non sarebbe un’altra forma di reale, bensi un’altra
forma di realta, mossa strategica per introdurre una certa dose di vaccino dialettico in
quei tentativi di pensare la dialettica alla luce del materialismo, non viene recepita come
possibilita concreta per pensare il materialismo dialettico, ma come capriola nella teoria.
Ecco perché Hegel o Spinoza viene perlopiu archiviato come un tentativo, per quanto
serio, di lotta nella teoria fuori tempo massimo, quando il campo di battaglia dell’astra-
zione € gia stato sgombrato.

Leggendo le recensioni dell’epoca, tutt’altro che entusiaste e disomogenee per livello
di profondita nell’analisi, si evince pero che il punto di merito del testo di Macherey che
viene sottolineato all’unanimita ¢ “una riattualizzazione della virulenza spinozista™!,
“una provocazione a proseguire il dibattito [nella gigantomachia Hegel-Spinoza]”??,
I’apertura di “un dialogo inevitabile, anche se non convince a una nuova dialettica”.
Sembra quindi permanere, se non altro, quella dimensione del reliqua desiderantur che
caratterizza la ricezione francofona di Spinoza, e che invece ¢ I’impensato, perché im-
pensabile, hegeliano.

Occorre qui mettere in evidenza almeno un terzo punto fondamentale che separa il modo
dell’interrogazione filosofica di Macherey da quello del Lyotard del *79, e che potremmo
pensare come il posto riservato all’alterita. Per utilizzare una formula che ancora una volta
prova a stare in equilibrio tra Althusser e Canguilhem, mutuata da una felice intuizione di
Foucault e per tramite di un non secondario Cavaillgs, si potrebbe dire che lo sforzo di Ma-
cherey tra Hegel e Spinoza ¢ quello di pensare 1’altro sul piano del concetto, sottraendolo
a quello della coscienza. Quando Macherey scrive che non si tratta di confrontare Hegel e
Spinoza, non €& forse impertinente estendere questa asserzione fino a sostenere che la que-
stione fondamentale non sta per I’autore nel prendere posizione per un capo o per 1’altro
di un marxismo bicefalo, che da una parte ammicca a Spinoza e dall’altra si rinsalda alla
lettera hegeliana. Si tratta di stare nel problema, di pensare ’alterita come dimensione co-
stituente del pensiero: in questo, il gesto di Macherey ¢ senz’altro originale, perché si pone
all’incrocio tra una tradizione spinoziano-marxista, che tende a elidere i concetti hegeliani,
e il grande genere letterario Hegel-Spinoza®*. Questo ¢ infatti 1’unico esito coerente con
quanto prima sviluppato, e che puo essere adesso offerto in una formula piu perentoria:
se, attraverso Spinoza, Macherey scopre che il piu storico ¢ I’intemporale, occorre anche
che la realta dell’altro non sia una determinazione nel qui e ora, ma la sua astrazione. Me-
todologicamente, questo impone di ritornare incessantemente sull’intorno Hegel-Spinoza,
movimento che Macherey non ha mai smesso di compiere. La traduzione in lingua italiana
dell’articolo “Spinoza, la fine della storia e 1’astuzia della ragione™® che apre il presente
volume di “Quaderni Materialisti” ne ¢ una riprova:

¢ chiaro che la relazione che sussiste tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel ¢ de-
cisamente pit complessa di quella di una identita astratta o di una differenza irriducibile:

21  Recensione di G. Boss in “Revue de Théologie et de Philosophie”, vol. 112, n. 2, 1980, pp. 209-210.

22 Recensione di P. Garniron in “Hegel-Studien”, vol. 16, 1981, p. 279.

23 Recensione di R. Sasso in “Les Etudes Philosophiques”, vol. 1, 1981, p. 108.

24 Confronto che trova senz’altro in Hegel il primo interprete, e che procede lungo la storia del pen-
siero lungo una linea che, per dirne il minimo, da Feuerbach giunge fino a Kojéve, passando per
Engels.

25 Intervento pubblicato originariamente nel volume E. Curley, P.-F. Moreau (eds.), Spinoza: Issues
and Directions, Brill, Leiden 1990, pp. 327-346, poi, con lievi modifiche, in P. Macherey, Avec
Spinoza. Etudes sur la doctrine et [’histoire du spinozisme, PUF, Paris 1991.



16 Emilia Marra

la si puo intendere solo come uno scambio, attraverso il quale le posizioni dell’uno e
dell’altro si corrispondono e si rispondono, senza per questo mai confondersi.?

Non c¢’¢ Rapporto sul sapere possibile per Macherey, inteso come restituzione o fer-
moimmagine; piuttosto, come scrive Montag nel testo contenuto in questo volume, “po-
tremmo pensare a una dialettica materiale o materialista come all’auto-conoscenza di
coloro la cui lotta rende impossibile negare 1’esistenza della lotta™.

E lungo questa direzione che si intende qui leggere il rinnovato interesse per Hegel o
Spinoza. Si tratta di una riscoperta che sembra assumere i tratti sorprendenti di una prima
lettura su larga scala, rilanciando perd precisamente, nel ritardo a cui si accompagna, la
domanda althusseriana intorno a cosa vuol dire leggere. Se lo scorrere del tempo ha reso
ancor piu evidente I’“opacita dell’immediato™, all’interno della quale si da, piu nitida
che mai, la necessita di interrogarsi sulla propria posizione di lettori, la lettura differita di
una lettura sintomale aumenta ulteriormente quello “scarto interno al reale” i cui effetti
sono si illeggibili, ma al contempo inaggirabili.

26 Infra,p.19.

27 Infra, p. 26.

28 L. Althusser, Dal “Capitale” alla filosofia di Marx, in 1d. et al., Leggere il Capitale, Mimesis,
Milano 2006, p. 20.

29  Ibidem.



SPINOZA, LA FINE DELLA STORIA
E L’ASTUZIA DELLA RAGIONE

PIERRE MACHEREY

11 titolo dell’articolo ne suggerisce chiaramente 1’argomento: si trattera qui, ancora
una volta, di un aspetto specifico del rapporto tra Spinoza e Hegel. Per cominciare, di-
ciamo rapidamente che cosa ci si puo attendere da un tale accostamento. Non si cerchera,
leggendo Spinoza in Hegel, o Hegel in Spinoza, di inseguire la chimera di un Hegel
spinoziano o di uno Spinoza hegeliano. Si trattera semplicemente di leggere Spinoza e
Hegel insieme, ossia I’uno con I’altro, ma anche I’uno contro 1’altro, in modo da indivi-
duare gli eventuali elementi di divergenza per come emergono attraverso la loro stessa
convergenza. Il carattere di questa relazione puo essere espresso, in modo estremamente
sommario, come segue: Spinoza e Hegel parlano senz’altro della stessa cosa — ragione
per la quale si stabilisce tra loro una comunanza reale — ma ne parlano in modo diverso,
e forse persino in modo opposto — ed ecco perché, sebbene non sia lecito sovrapporre in
modo puro e semplice le loro posizioni filosofiche, non ¢ nemmeno possibile separarle
in modo assoluto.

Questa ipotesi, molto generale, sara vagliata qui alla prova del confronto tra due testi
ben noti, il cui significato ¢ certamente cruciale per i loro autori: I’inizio del Trattato
politico e la Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto. In effetti, se si procede nella
lettura parallela di questi due testi, considerati secondo una prospettiva probabilmente
alquanto impertinente, vi si rintracciano tre temi, tra loro solidali, a proposito dei quali
ci si domanda se davvero Spinoza e Hegel li affrontano in modo simile: il richiamo al
realismo politico, la fine della storia e I’astuzia della ragione.

Cominciamo con il realismo politico. All’inizio della loro riflessione filosofica sul
diritto, Spinoza e Hegel ancorano la razionalita del loro procedimento al seguente pre-
supposto critico: occorre che sia scartata da questa riflessione ogni speculazione che
riguarda cio che deve essere, ossia il possibile, e che I’essenza del diritto sia ricondotta
alla sua realta effettiva. Si tratta quindi di sapere se, attraverso questo richiamo al reale,
Spinoza e Hegel facciano riferimento allo stesso concetto di realta: prendere lo Stato cosi
com’e, o gli Stati per come sono, per scoprirne la ragione specifica, significa adottare i
precetti di un positivismo ante litteram, oppure significa ammettere il presupposto di una
razionalita immanente, che mantiene ’idealita del suo oggetto? In altre parole: conosce-
re la realta del politico significa ricondurla ai suoi fenomeni oppure vuol dire svilupparne
la finalita che permette di comprenderla per quello che ¢ in sé?

Questo riferimento al realismo sfocia nell’affermazione di una fine della storia, che
ne costituisce, in effetti, il presupposto. In Hegel, questo tema ¢ annunciato, declamato



18 Pierre Macherey

in maniera eclatante: si filosofa solo su cio che ¢, quindi anche su cio6 che ¢ stato, cioé
sul compiuto; per questa ragione la razionalita effettiva ¢ quella che, impegnandosi a
dipingere esclusivamente grigio su grigio, si situa a sua volta alla fine del processo re-
ale che recupera nel pensiero liberandone, retrospettivamente, la logica interna. Desta
sorpresa ritrovare questo stesso orientamento, sebbene in forma attenuata, nel testo di
Spinoza: in effetti, quando costui si dichiara “pienamente convinto che 1’esperienza
abbia gia mostrato tutti i tipi possibili di governo, utili affinché gli uomini vivano in
concordia, e nello stesso tempo 1 mezzi con i quali la moltitudine deve essere diretta o
contenuta entro limiti precisi”' sembra sviluppare la stessa ipotesi, secondo la quale
I’esperienza, che puo essere qui assimilata alla storia reale degli uomini, ha dato tutto
cio che ci si puo attendere da essa. Non resta quindi che prenderne in considerazione i
risultati per estrarne i principali insegnamenti sommandoli tra loro. Il problema qui &
il seguente: i concetti di storia di cui si avvalgono Spinoza e Hegel sono paragonabili?
Tra rappresentare la storia come un processo orientato, che conduce alla rivelazione
finale di una razionalita entro la quale era custodita dall’inizio, e ridurla a una sequenza
di esperienze in cui sembrano intervenire esclusivamente 1’occasione e il caso, ¢’é una
evidente differenza. Notiamo che la questione qui posta si avvicina alla precedente:
la realta ¢ soggetta a fini che ne condizionano la comprensione? In quale senso si puo
allora parlare di una fine della storia?

Infine, Spinoza sostiene I’esigenza di misurare il diritto mediante il fatto, secondo gli
insegnamenti dell’esperienza, a partire dalla necessita di prendere gli uomini per come
sono (ut sunt), invece di sostituire una natura umana fittizia (humana natura quae nullibi
est) a quella che esiste, necessariamente, nei fatti (ea quae revera est)*. Qui il realismo
politico sembra trovare il suo doppio in un realismo antropologico; le societa sono come
I’esperienza ce le presenta, ed ¢ inutile cercare di immaginarle altrimenti, perché gli
individui che ne fanno parte non sono guidati nella loro condotta da un ideale dictamen
rationis — che risolverebbe tutti i problemi del potere politico, eliminando la necessita di
quello stesso potere, secondo la logica dell’utopia —, bensi dalla potenza dei loro affetti,
che coincide spontaneamente, quindi prima di ogni riflessione, con il loro conatus, cioé
con la tendenza originaria a perseverare nel proprio essere. In questo senso la razionalita
politica, se esiste, deve passare attraverso il meccanismo delle inclinazioni naturali istin-
tive, che costituiscono il contenuto della sua riflessione e delimitano il terreno del suo
intervento. Ora, questo tema incrocia un’idea che, sebbene non esplicitamente formulata
nella Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, sta al fondo di tutto il pensiero
politico di Hegel: quella dell’astuzia della ragione, secondo la quale la ragione si mani-
festa nella storia per intermediazione delle passioni umane, strumento del suo operare.
Cosi, cio che Hegel nella Prefazione della Fenomenologia chiama “il lavoro mostruoso
della storia mondiale” (das ungeheure Arbeit der Weltgeschichte) non sarebbe altro che
il dispiegarsi di quel riconoscimento che si effettua, in prima battuta, al livello delle
esperienze della coscienza.

Tutta la difficolta della teoria hegeliana sta nella metafora dell’““astuzia” (die List der
Vernunft), che sembra sovrapporre lo schema della finalita esterna, in cui la ragione si
adegua a elementi spontanei che volge a proprio profitto, a quello della finalita interna,

1 B. Spinoza, Trattato politico (d’ora in avanti TP), in Opere, a cura di F. Mignini, Mondadori,
Milano 2005, 1, 3, p. 1108.
2  Cfr. TPL 1.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 19

secondo la quale gli affetti umani non sono solo strumenti di cui la ragione si serve,
bensi le forme attuali della sua effettuazione. Ci si puo allora chiedere a quale di questi
due modelli di riferimento — il primo, che mantiene una discontinuita tra la ragione e
le passioni umane e che ne riflette il rapporto come un rapporto esterno, e il secondo,
che presuppone al contrario una identita essenziale, per lo meno a livello di contenuto,
tra cio che ¢ immediatamente dato alle coscienze e 1’ordine immanente che attrae i loro
movimenti — si avvicini di piu I’emendatio che Spinoza fa subire alla ragione giuridica:
fino a che punto, secondo questa emendatio, la ragione puo incarnarsi nella societa e
identificare in essa i propri fini?

Ma ¢ possibile, seguendo Spinoza, parlare di fini della ragione? Assoggettare il rigore
di un pensiero adeguato, che giunge a una completa comprensione del proprio oggetto,
al prerequisito di una teodicea razionale che fungesse da base a una filosofia della storia,
non significherebbe reintrodurre nella scienza un pregiudizio teleologico che ne confuta
il rigore dimostrativo, strettamente genetico e causale? A essere messo in questione qui
¢ il rapporto tra filosofia e politica, essendo quest’ultimo legato allo statuto stesso della
conoscenza vera: se comprendere 1’esistenza sociale degli uomini consiste nel ricondurla
alle sue condizioni necessarie, questo non significa forse che la riflessione sul diritto &
possibile solo all’interno di limiti rigorosi, al di fuori dei quali, se non addirittura con-
tro 1 quali, il progetto di liberazione del filosofo deve essere mantenuto? Ora, lo stesso
Hegel non afferma la necessita per il pensiero puro, una volta attraversati tutti gli stadi
del suo dispiegarsi, di ripiegarsi “nella figura di un regno intellettuale” (in Gestalt eines
intellektuellen Reichs)?

E chiaro che la relazione che sussiste tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel &
decisamente pit complessa di quella di una identita astratta o di una differenza irriduci-
bile: la si puo intendere solo come uno scambio, attraverso il quale le posizioni dell’uno
e dell’altro si corrispondono e si rispondono senza per questo mai confondersi. Ecco
perché una lettura parallela del loro discorso puo essere feconda.

Occorre adesso ritornare piu nel dettaglio sui tre temi superficialmente elencati poco
fa, per tentare di capire il contenuto di questo scambio, ossia per misurarne la posta in
gioco filosofica.

1l realismo politico

Su questo punto partiremo da Hegel, per poter in seguito, alla luce della sua rifles-
sione su cio che ¢ effettivamente reale (wirklich), rileggere il testo spinoziano. Secon-
do Hegel, la realta (Wirklichkeit) ¢ intrinsecamente razionale nella misura in cui essa
¢ opera (Werk) della ragione, cioé¢ il prodotto del suo lavoro: si puod percio dire che la
ragione si dispiega nel mondo, in forme che sono per altro diversissime e che vanno
dall’Erscheinung empirica all’ Offenbarung ideale, cioé dalla realizzazione in senso
stretto all’incarnazione. In quale misura la storia puo essere considerata come una tale
opera razionale? Nella misura in cui, considerata nel suo insieme come storia univer-
sale, e spogliata dal rivestimento fattuale derivante dalla pura contingenza dell’evento
che definisce la Realitdt in senso stretto, cio¢ il dettaglio di cio che & accaduto, essa
rivela il suo nucleo mistico in quanto contenuto sostanziale eternamente presente (das
Ewige, das gegenwidrtig ist) che ne costituisce la legge immanente. In questo senso, il
rifiuto di trasgredire i limiti del mondo quale ¢, in nome di una trascendenza illusoria



20 Pierre Macherey

perché necessariamente soggettiva, significa per Hegel riconoscere il fatto che la ra-
gione ¢ effettivamente presente in questo mondo (diesseits e non jenseits, secondo una
alternativa che percorrera il pensiero filosofico tedesco fino al giovane Marx), perché
il mondo ¢ il prodotto del lavoro che lo Spirito compie, come Spirito del mondo (Welt-
geist), per dispiegarsi a sua volta necessariamente.

In questo senso lo Stato, che ¢ la forma storica pit completa del diritto, secondo
Hegel rappresenta per eccellenza anche lo Spirito oggettivo (der objektive Geist), lo
Spirito che si & oggettivato nel mondo nella sua figura piu perfetta, al punto che non
ne sarebbe razionalmente pensabile un’altra che potesse idealmente, nel senso in cui
I’ideale si oppone al reale anziché dispiegarsi in esso, esserle sostituita. Questa ¢ la
ragione per la quale fare pace con la realta significa riconciliarsi con il presente, “co-
noscere la Ragione come la rosa nella croce della Presenza”, “riconciliazione che la
Filosofia garantisce a coloro nei quali a un certo punto ¢ emersa 1’intima esigenza sia
di mantenere la Liberta soggettiva entro cio che ¢ sostanziale, sia anche di permanere
nella Liberta soggettiva come entro qualcosa che € non particolare e accidentale, bensi
in sé e per s¢”. In altri termini — Hegel utilizza questa espressione nella Prefazione alle
sue Lezioni sulla filosofia della storia — la ragione ¢ “I’Ermes che guida effettivamente
i popoli” lungo la processione che li porta di volta in volta a raggiungere, ciascuno
secondo il proprio rango e il proprio tempo, la propria destinazione spirituale, ovve-
ro la rappresentazione adeguata, nei limiti impartiti alle loro rispettive situazioni, di
una sola e stessa realta che conferisce sostanza spirituale alla loro esistenza. L’intera
questione puo essere allora formulata come segue: la storia, ricondotta alla sua norma
razionale, & Vorstellung o Darstellung, rappresentazione del presente attraverso me-
diazioni che la mantengono in una certa misura separata, o presentazione effettiva, che
integra assolutamente la ragione nei limiti della storia universale, al punto da identifi-
care completamente i suoi fini con quelli di quest’ultima?

11 realismo politico rivendicato da Spinoza si inscrive in un contesto teorico appa-
rentemente molto diverso, perché si presenta sin dall’inizio come un realismo dell’e-
sperienza, che cerca i propri riferimenti primi nella pratica. In una simile prospettiva,
¢ inutile cercare fuori dall’esperienza un modello politico di cui ci si chiederebbe poi
come metterlo in pratica: il diritto, qualunque ne sia la forma, ¢ sempre stato elabo-
rato nell’uso, in maniera completamente empirica, attraverso I’intervento dei Politici;
sono stati loro ad avere messo a punto le procedure piu adatte agli affetti degli uomini,
procedure la cui efficacia permette di misurarne il grado di adeguatezza; per questa
ragione, sebbene, a rigore, non conoscano la natura dello Stato, sono bensi coloro i
quali piu sanno in fatto di diritto, “poiché ebbero 1’esperienza come maestra, non inse-
gnarono nulla che fosse remoto dalla prassi” (TP I, 2). Ora, non ¢’¢ altra via in politica
rispetto a quella cosi mostrata nei fatti, e che porta, per comprendere la realta del dirit-
to, a considerare I’esperienza che ne ¢ derivata: tutta I’esperienza, ma nient’altro che
I’esperienza. In quale misura ¢ possibile parlare qui di empirismo? Spinoza invalida il
percorso che consiste nel valutare 1’esperienza in nome di principi esterni che ne squa-
lificherebbero i fenomeni riconducendoli al rango di semplici apparenze: i principi di
una conoscenza adeguata devono al contrario essere inerenti all’esperienza, nel senso
che sono dati in essa, o che vi si accordano. Questo non significa tuttavia che quei prin-
cipi, che sono dati nell’esperienza, siano dati attraverso 1’esperienza, perché se questa,

3 G.W.E. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, Bompiani, Milano 2006, p. 63.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 21

nei suoi limiti, rivela tutti gli effetti di cui la natura politica dell’uomo ¢ passibile, non
mostra direttamente le cause di quegli effetti. Si pud anche pensare che I’esperienza
sia organizzata in modo da dissimulare quelle cause, o da differirne la manifestazione.
Conoscere nei limiti dell’esperienza significa quindi ragionare sugli oggetti dell’e-
sperienza, in modo da comprenderne la vera natura. Ora, questa spiegazione proviene
dalla stessa esigenza dimostrativa di tutte le altre forme di conoscenza razionale, in-
dipendentemente dal fatto che il loro oggetto si dia immediatamente nell’esperienza o
meno. Sebbene nel Trattato politico gli argomenti non siano formalmente organizzati
secondo lo stringente modello deduttivo messo in opera nell’Etica, 1’obiettivo di Spi-
noza resta quello di una Politica more geometrico demonstrata, ovvero di una politica
necessaria.

Qual ¢ il punto di partenza di questa dimostrazione? E I'uomo reale, cio¢ la pratica
effettiva dei rapporti umani: queste espressioni possono apparire anacronistiche, eppure
I’idea che esse veicolano ¢ ben compresa nel concetto di natura umana per come ¢ for-
mulato da Spinoza. A partire da una considerazione degli affetti e del loro libero gioco
spontaneo, indipendentemente dalla presa di coscienza e del giudizio razionale di cui
possono in seguito diventare oggetto, si tratta quindi di individuare la logica delle azioni
umane, nella misura in cui derivano da una “natura” che ¢ la fonte reale di ogni diritto.
Tra antropologia e politica viene cosi a porsi un legame necessario: si tratta al contem-
po di dedurre dalle esperienze di vita in societa le leggi comuni che ne emergono, ¢ di
dimostrare la validita di queste esperienze a partire dalle leggi necessarie che le gover-
nano. Cosi gli uomini, che fanno politica senza saperlo, fanno altresi diritto, nel senso
che fanno il diritto e, con i loro atti, conferiscono a quest’ultimo il solo tipo di legittimita
di cui sia suscettibile. Se tuttavia il principio essenziale del naturalismo politico di Spi-
noza ¢ che la natura fonda il diritto, cio non significa che quest’ultimo derivi da quella
come da una base che gli preesisterebbe in maniera indipendente, e non significa quindi
nemmeno che I’antropologia condizionerebbe lo studio della politica come una forma di
conoscenza indipendente: al contrario, Spinoza vuole dire che la natura ¢ impregnata di
diritto, che essa ¢ gia il diritto stesso secondo la sua costituzione essenziale, costituzione
che pur mantenendo i caratteri specifici del diritto sociale, i ancora nel profondo del
diritto della natura circoscrivendone strettamente il campo di esercizio. La societa non &
tanquam imperium in imperio piu di quanto lo sia I’'uomo stesso ed ¢ a sua volta sogget-
ta, in quanto pars naturae, alle leggi comuni che governano I’intera realta. Anziché dire
che il diritto deriva dalla natura, bisogna quindi dire che ¢ completamente immerso in
essa, ed € per questa ragione che costituisce le sue figure proprie (species) solo nei limiti
imposti dall’esperienza.

La posizione di Spinoza non ¢ quindi riconducibile a un semplice pragmatismo, € non
puo essere sovrapposta a una sorta di positivismo ante litteram. Eppure, quest’ultimo
accostamento si impone quasi da sé alla lettura delle prime pagine del Trattato politico,
e il concetto di scienza al quale & legata la politica spinoziana sembra una premonizione
che evoca schemi del pensiero che saranno esplicitamente al centro della speculazione
filosofica nella prima meta del XIX secolo, se non di Hegel, con il suo tentativo di una
deduzione completamente razionale del diritto come effettuazione mediata dello Spirito.
Ma occorrera cercare in Comte, ossia in colui che pone anche la riduzione del diritto al
fatto e fa di questa riduzione la condizione di un rigore teorico autentico, I’indice di una
tale comunita. Comte, per esempio, nel primo testo in cui ha definito i concetti fonda-
mentali della politica positiva, scrive:



22 Pierre Macherey

L’ammirazione e la disapprovazione dei fenomeni devono essere bandite con la stessa
severita da ogni scienza positiva, perché ogni preoccupazione di questo tipo ha 1’effetto
diretto e inevitabile di impedire o alterare 1’esasme. Gli astronomi, i fisici, i chimici e i
fisiologi non ammirano né biasimano i rispettivi fenomeni; li osservano, anche se questi
fenomeni possono fornire ampio materiale per considerazioni dell’uno o dell’altro tipo,
come molti esempi hanno messo in luce. Gli scienziati lasciano giustamente tali effetti
agli artisti, al cui ambito invero appartengono.

Lo stesso deve valere in politica come nelle altre scienze. Tuttavia, questa riserva ¢
molto pit necessaria in questo caso, proprio perché ¢ piu difficile e perché altera piu pro-
fondamente I’esame, dato che, in questa scienza, i fenomeni toccano le passioni molto piu
da vicino che in qualsiasi altra.*

A un primo sguardo, si potrebbe credere che questo testo tragga diretta ispirazione
dalla lettura di Spinoza. Eppure ¢ chiaro che se Comte fosse stato a conoscenza del
riferimento spinoziano 1’avrebbe energicamente respinto in nome del suo rifiuto radi-
cale dell’atteggiamento metafisico. Ed € proprio su questo punto che il confronto tra
Comte e Spinoza assume senso, nel momento in cui mette in evidenza I’irriducibile
divergenza che li oppone. Per Comte, la politica ¢ una scienza come le altre, dato che,
avendo preventivamente circoscritto il campo di indagine nel quale si pone, quello dei
fenomeni propriamente umani, giunge a formulare le leggi necessarie alle quali questi
obbediscono in maniera specifica, le leggi naturali della storia, soggette a un principio
di progressione razionale il cui sviluppo sembra dipendere piu da un “disegno della
natura”, nel senso di Kant, che da una “astuzia della ragione”, nel senso di Hegel. Ora,
per Comte, un tale studio presuppone che si sia rinunciato del tutto a cercare le cause di
questi concatenamenti per concentrarsi sulle relazioni necessarie che si stabiliscono sul
piano dei loro effetti.

Spinoza, al contrario, insiste nell’affermare che la scienza politica vera e propria, come
ogni conoscenza adeguata, si basa su una comprensione completa dei suoi fenomeni e li
fa conoscere per come sono in se stessi, ovvero per come sono prodotti realmente dalle
loro cause. Ed ¢ la ragione per cui tale conoscenza prende la forma di una “deduzione™:

Ho inteso solo dimostrare in modo certo e indubitato (certa et indubitata ratione de-
monstrare) ¢io che si accorda perfettamente con la prassi e dedurlo dalla condizione stes-
sa della natura umana (ex ipsa humanae naturae conditione deducere).’

Si ritrova qui I’idea di un fondamento antropologico del diritto: se le societa sono
cio che sono, cio¢ disciplinate da leggi che decidono del giusto e dell’ingiusto, cio ac-
cade perché in esse c¢’¢ qualcosa che appartiene in primo luogo alla natura degli uomi-
ni: ed ¢ la potenza. La potenza ¢ cio che determina tutte le cose della natura a esistere
e ad agire: la societa, che ¢ anche una cosa naturale, ha potenza pari a quanto espresso
dagli individui che la compongono, nei quali trova la propria fonte. Questo non vuol
dire che, secondo una prospettiva meccanicistica, Spinoza cerchi di costituire la re-
alta sociale complessa attraverso una costruzione astratta, concatenando gli elementi
semplici (gli uomini) nella totalita organizzata (1’ordine politico): in realta, le societa,
proprio come gli esseri che riuniscono al loro interno, sono individui; reciprocamente,

4 A. Comte, Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société, Les Editions
Aubier-Montaigne, Paris 1970 (1822), p. 129.
5 TPIL4,p.1108.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 23

gli agenti sociali, o se si vuole 1 soggetti politici, sono individui solo in quanto sono
organizzati a loro volta come sistemi complessi che riuniscono in sé altri elementi,
quasi fossero comunita corporee e mentali che di rimando ci si pud rappresentare come
altrettante specie di societa.

Tutto questo deriva dalla nozione particolarissima di individualita sviluppata dal-
la filosofia spinoziana, una nozione non sovrapponibile a quella di entita elementari,
atomi fisici o psichici, presunto termine assoluto dell’analisi della realta. Proprio su
questo punto la filosofia spinoziana si oppone significativamente al meccanicismo de-
gli antichi. Spinoza pensa sempre I’individuo sinteticamente, come risultato di un mo-
vimento di totalizzazione cominciato ben prima di lui e che prosegue oltre i suoi limiti.
La definizione di individuo come pars naturae significa precisamente questo. Defini-
zione che, va sottolineato, si applica altrettanto bene sia all’essere umano singolare che
al corpo sociale considerato nella sua specificita: pars, non nel senso di una parte in sé
non scomponibile, secondo la logica di un metodo strettamente analitico, ma nel senso
di una determinazione che trova a sua volta il proprio principio nell’esistenza del tutto
al quale effettivamente appartiene e dal quale puo essere solo provvisoriamente e re-
lativamente separata. Per questa ragione la forma per eccellenza di realizzazione della
potenza individuale ¢ il conatus, sforzo per perseverare nel proprio essere, che, lungi
dall’isolare le une dalle altre le cose finite, tanquam imperia in imperio, le riconduce
invece necessariamente, tramite 1’intermediazione dei loro rapporti reciproci, a quella
natura di cui altro non sono se non le “parti”. Poiché cio che definisce le cose finite &
che esse non sono in sé e per sé in quanto il conatus che delimita la potenza di tali cose
non trova il proprio principio nella loro sola essenza, non essendo deducibile dalla loro
definizione: “da cid consegue che la potenza delle cose naturali, per la quale esistono
e quindi agiscono, potra essere soltanto la stessa potenza eterna di Dio™. La potenza
della natura considerata nel suo insieme si da nell’esistenza delle cose individuali e
si trasmette in tutto cid che fanno; per questa ragione, esse possono anche trasmettere
la potenza a configurazioni altre in cui entrano a far parte come elementi costituenti,
continuando ad affermare la propria potenza anche nella dinamica della loro fusione.

In questo senso, si puo dire che il realismo politico di Spinoza ¢ in primo luogo un
naturalismo, a condizione di spogliare il termine da ogni riferimento pragmatista o em-
pirista. Naturalismo ¢ qui da intendersi nel senso della natura assoluta, o della sostanza
divina che, producendo tutti i suoi effetti in se stessa, costituisce anche il principio di
ogni esistenza e di ogni potenza. Se ci sono societa, e se gli uomini possono realizzare
la parte d’eternita che loro spetta nell’ordine da quelle definito, ovvero se giungono a
essere liberi, ¢ perché le societa incorporano o informano, ossia individualizzano (non
¢’¢ parola migliore) a modo loro la potenza globale che appartiene all’intera natura; ed
¢ questa potenza che costituisce la loro causa ultima, a partire dalla quale esse possono
essere spiegate adeguatamente. Giunti a questo punto, ci si puo chiedere se la diver-
genza che oppone Spinoza a Hegel non si smussi un po’: che le societa e gli uomini
che fanno vivere insieme siano i prodotti di una natura assolutamente prima, o che de-
rivino dal dispiegarsi di uno Spirito alla ricerca di se stesso attraverso 1’insieme delle
sue determinazioni, in entrambi i casi il diritto ¢ giustificabile a partire da una logica
il cui sviluppo coincide esattamente con quello di una ontologia; e da questo punto di
vista 1 “realismi” di Spinoza e di Hegel, che si tratti di un realismo dell’esperienza o

6 TPIL2,p. 1111.



24 Pierre Macherey

di un realismo dell’effettivita, possono sembrare molto vicini. Certo, il fatto che Spi-
noza pensi la natura come sostanza, mentre Hegel per contro definisce lo Spirito come
soggetto, fa si che si mantenga tra loro una differenza irriducibile, quella che separa
un ordine rigoroso delle cause da un ordine assoluto dei fini. Lo studio della questione
della fine della storia dovrebbe permettere di mettere in luce i presupposti che sono in
gioco in quest’ultima alternativa.

La Fine della Storia

Per cominciare, cerchiamo questa volta di mettere a fuoco la posizione di Spinoza.
In che modo la questione della fine della storia si inserisce nella sua opera? Prima della
deduzione del diritto, Spinoza afferma che tutte le sue forme sono effettivamente realiz-
zate nella pratica, ed

¢ dunque poco credibile che si possa concepire qualcosa di utile alla societa comune,
che I’occasione o il caso non abbia gia offerto, e che uomini intenti agli affari comuni e
preoccupati della propria sicurezza non abbiano gia visto.’

Possiamo quindi assumere che 1’esperienza abbia gia mostrato — Spinoza scrive chiara-
mente: ostendisse, e non: ostendere — tutto cio che ci si puo aspettare dal diritto in materia
di organizzazione sociale: non resta che ricapitolare gli elementi che si sono presentati al
suo interno in forma sparsa, quasi fossero occasionali o dettati dal caso, come se si trattas-
se solo di sommarli effettuandone la sintesi razionale. Una linea che si potrebbe definire
molto classica, che consiste nel sottrarre 1’oggetto in questione alle condizioni contingenti
della durata, per prenderne in considerazione solo 1’ordine immutabile, e quindi immodi-
ficabile, che ne costituisce la verita. In modo simile, nel capitolo del Trattato teologico-
politico dedicato ai miracoli, Spinoza conferma, facendo riferimento al testo stesso della
Bibbia, questa posizione razionale in virtu della quale I’ordine delle cose non puo essere
modificato nel suo fondamento, perché non puo entrare in contraddizione con se stesso:

Della natura in genere la Scrittura dice in alcuni passi che essa conserva un ordine
fisso e immutabile, come nel Salmo 148, 6 ¢ in Geremia 31, 35-6. 1l filosofo, inoltre, nel
suo Siracide 1, 10, insegna assai chiaramente che in natura non accade niente di nuovo; e
ai vv. 11-12, spiegando cio, aggiunge che, sebbene talvolta accada qualcosa che sembra
nuovo, tuttavia non lo ¢, ma ¢ gia accaduto nei secoli passati, dei quali non resta alcun
ricordo; infatti, come egli stesso dice, gli uomini d’oggi non ricordano nulla degli antichi,
e neppure i posteri, a loro volta, ricorderanno nulla degli uomini d’oggi. Al 3,11 dice che
Dio ha ordinato bene ogni cosa a suo tempo, e al v. 14 dice di riconoscere che quanto
Dio fa rimarra in eterno e che a esso niente puo essere aggiunto e niente puo essere tolto.

Tutte queste cose insegnano nella maniera piu chiara che la natura conserva un or-
dine fisso e immutabile, che Dio ¢ stato identico in tutti i secoli a noi noti e ignoti, che
le leggi della natura sono cosi perfette ¢ feconde che a esse non puod essere aggiunto né
tolto niente, e che i miracoli, infine, appaiono come qualcosa di nuovo soltanto a causa
dell’ignoranza degli uomini.?

7 TPL3,p. 1108.
8  B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di A. Dini, in Etica/Trattato teologico-politico,
Bompiani, Milano 2007, p. 543.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 25

Allo stesso modo, pretendere che I’ordine politico possa essere radicalmente cambia-
to, non significa forse affidarsi a miracoli impossibili, dato che in questo campo come in
ogni altro tutto ¢ gia accaduto?

Se Spinoza assume il punto di vista di una storia che ¢ finita — ricordiamo tra 1’altro
che, se ci atteniamo a quanto appena detto, essa sarebbe finita sin dall’inizio, e in effetti
non avrebbe mai avuto luogo, dato che il vero ordine ¢, per definizione, privo di storia
— sarebbe quindi per motivi apparentemente opposti a quelli che ispirano Hegel: il ragio-
namento di Spinoza non tiene affatto in considerazione una dialettica dell’innovazione,
fondata sul lavoro del negativo, ma per contro sviluppa tutte le conseguenze di quello
che abbiamo gia chiamato il suo realismo politico. Niente di nuovo sotto il sole: le forme
sociali, se sono davvero state inventate, lo sono state in un’epoca talmente remota che la
memoria se n’¢ sbarazzata, ed ¢ per questa ragione che non ci resta che ammetterle per
come si presentano oggi, senza pretendere di aggiungervi né di sottrarvi alcunché, come
se valessero per I’eternita. Tuttavia, si capisce abbastanza presto che tali formulazioni
non devono nemmeno esser prese alla lettera, perché non & piu possibile ricondurre la
teoria politica a semplice registrazione dello stato di fatto: I’esperienza offre veri e propri
insegnamenti solo se considerata sub specie aeternitatis, liberata cio¢ dalle circostan-
ze accidentali che le conferiscono la sua particolare situazione temporanea. Anche per
Spinoza, attraverso 1’analisi dei diversi tipi di strutture sociali, cio¢ di regimi politici, si
tratta di sostituire questi ultimi nell’ambito di questa deduzione generale che li fa deri-
vare da una natura comune. Ora, un simile modo di procedere puo essere adottato solo
prendendo in considerazione le forme ottimali nelle quali si effettua 1’organizzazione
essenziale del potere politico: “Pertanto, dopo aver trattato del diritto di una societa ci-
vile in generale, ¢ giunto il tempo di trattare della condizione ottima di ciascuno Stato™.
E chiaro che I’ordine politico, nelle condizioni in cui & cosi presentato, corrisponde a
qualcosa di perfettamente inedito rispetto all’esistenza attuale della societa, e lo stesso
Spinoza sottolinea che

nessuno Stato fu mai istituito, che io sappia, con tutte le condizioni che abbiamo sin qui
enunciato. Tuttavia, potremmo mostrare con la stessa esperienza che questo tipo di mo-
narchia ¢ ottimo, se volessimo considerare le cause del permanere ¢ del declinare di tutti
gli Stati non barbari.'

Sembra che sia sufficiente che il processo teorico non contraddica I’esperienza per
trovarsi al contempo in accordo con essa: ma questo significa anche che, per compren-
dere la ragione sostanziale dei fenomeni, in campo politico come in tutti gli altri, ci si
allontana dalla loro realta fattuale, applicando loro principi che, pur senza essere neces-
sariamente di un altro ordine, passano tuttavia inosservati.

Possiamo quindi dire che Spinoza non si arrende passivamente a uno stato di fatto,
quanto meno perché I’attualita nella quale esso si realizza ¢ per definizione precaria e
condannata presto o tardi a disfarsi: gli eventi che hanno agitato I’Olanda nel 1672 ne
hanno appena dato testimonianza eclatante, e di certo ¢ a partire da questi che la riflessio-
ne del Trattato politico trova lo slancio iniziale, se non il suo primo oggetto. Non si tratta
quindi di negare che la storia sia luogo di costanti cambiamenti e che sia tormentata da
una dinamica che tende in maniera quasi permanente a destabilizzarne le figure apparen-

9 TPV, I,p. 1135.
10 TP VIL 30, p. 1168.



26 Pierre Macherey

ti. L’obiettivo di un pensiero teorico fondato su dimostrazioni consiste in qualche modo
nel ripercorrere quel movimento in senso inverso, riportando la societa, ogni societa, al
suo principio, che non ha niente a che vedere con una origine storica. Ma sarebbe del
tutto inconseguente supporre che tale deduzione, che in certo modo si effettua a priori,
possa rinunciare a vedere i propri oggetti realizzati nella pratica e si accontenti di darne
una presentazione scientifica per il semplice piacere di comprendere (sebbene Spinoza
faccia esplicitamente riferimento a quest’ultimo argomento'!). Spinoza si ¢ impegnato
sin dall’inizio del suo trattato a stabilire I’identita necessaria di teoria e pratica, e non
potrebbe ammettere che questa stessa identita sia soltanto “teorica”: il fatto che la teoria
e la pratica non si contraddicano ¢ il segno, ma non il fondamento, del loro accordo. Non
¢ certo possibile leggere il Trattato politico come un discorso rivolto al Principe, o come
un manuale del militante, e nemmeno come un trattato di educazione civica a uso dei
buoni cittadini: in fin dei conti non ¢ altro che una riflessione filosofica sull’uso migliore,
0 meno cattivo, che il saggio puo fare dello stato sociale, dal quale a ogni modo non puo
districarsi, nella prospettiva di liberazione che lo definisce. Ma questa riflessione, per
quanto possa essere teorica e filosofica, non potrebbe chiaramente privarsi di ogni pro-
spettiva di realizzazione pratica, inteso che quest’ultima non dipenda, in ultima istanza,
dalle decisioni e dalle buone intenzioni della persona di turno: ammettere che la forma
ottimale che convenga a ogni tipo di regime politico potrebbe esistere solo nell’idea,
significherebbe accantonare in modo illogico il pensiero teorico nella considerazione
di un puro possibile, completamente separato dalle condizioni della sua effettuazione.
Al contrario, considerare come realizzabile, a condizione che le circostanze esterne lo
consentano, la struttura sociale che garantisca per quanto possibile la pace civile e assi-
curi al contempo le condizioni piu favorevoli alla liberta di pensiero, significa sottrarre a
questa struttura il carattere irrazionale di un possibile ideale, riservato alle fantasticherie
soggettive che costituiscono in maniera specifica I’universo della favola'2.,

Niente di nuovo sotto al sole: questa considerazione vale quindi per le cause che de-
terminano il diritto delle societa, la cui necessita ¢ eterna, ma in nessun caso per i loro
effetti, che sono invece in incessante trasformazione. Probabilmente gli uomini sono
sempre gli stessi, nel senso che, in tutti 1 luoghi e in tutti i tempi, sono necessariamente
mossi dai loro affetti, che pero li conducono a forme di associazione sempre nuove, le
quali non rispecchiano mai configurazioni esattamente identiche. Per questa ragione, se
di certo non tutto ¢ possibile nella storia — in cui € in ogni caso escluso che si produca
qualcosa di in sé contraddittorio, poiché non si puod far mangiare erba ai tavoli — resta
che tutto quello che si puo concludere dai principi fondamentali, cioé dalle cause reali
del diritto, un giorno o I’altro deve pur capitare: ed ¢ una eventualita che non puo essere
definitivamente scartata. La storia non ¢ quindi mai finita ma supera costantemente le sue
forme attuali, € un movimento di produzione che, pur non alterando in alcun modo le sue
condizioni essenziali, varia indefinitamente le forme nelle quali queste si realizzano. Il
“realismo” di Spinoza lo conduce a considerare la storia aperta, il cui momento presente,
qualunque esso sia, ha sempre il carattere relativo di una manifestazione occasionale e
non quello di una espressione assoluta. La storia ¢ senza fine e senza fini perché dipende
necessariamente da cause che vi agiscono costantemente, quali che siano le congiunture
che determinano il contesto del loro intervento; ed ¢ anche la ragione per la quale nei

11 Cfr. TPL 4.
12 Cfr. TPL, 5.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 27

momenti peggiori della storia, quelli in cui la potenza civile degenera in una costrizione
arbitraria che nega il diritto stesso, resta tuttavia possibile pensare di essere liberi, pen-
sare la liberta non solo come idea senza contenuto: a condizione che si torni alle cause
reali del diritto. Eterno ottimismo del saggio.

Se pensare il diritto non significa pensare la storia in quanto tale, non significa nem-
meno pensare senza la storia o contro la storia: ma vuol dire necessariamente pensare
nella storia, nell’orizzonte in cui le sue successive esperienze si susseguono, ad infini-
tum. E se la storia non ¢ assente dalla riflessione teorica di Spinoza, cio ¢ dovuto tuttavia
al suo essere pensata in rapporto con la potenza illimitata della natura, in assenza quindi
di ogni presupposto teleologico. E anche qui, tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel
emerge un motivo di divergenza all’apparenza radicale. Dal punto di vista di Spinoza,
la deduzione razionale del diritto non puo in nessun modo coincidere con la rivelazione
di una progressione razionale, che disporrebbe le forme storiche della sua realizzazione
lungo una linea continua, orientata dalla propria dinamica interna in un senso unico e
uniformemente ascendente. E certamente possibile classificare le forme dello Stato ma,
nel Trattato politico, questo ordine prende la forma di una tipologia, di un repertorio
delle strutture all’interno del quale sembra che non ci sia che da scegliere quella che,
di volta in volta, meglio si adatta alle sue esigenze specifiche, ovviamente a condizio-
ne che tale scelta non dipenda da decisioni individuali, le quali, per contro, sempre la
presuppongono. Se Spinoza si ¢ dedicato a una riflessione sulla logica della storia, si &
limitato a constatare la deriva monarchica che affligge tutte le forme di societa e che,
riducendo poco a poco le basi del potere sociale, rende sempre piu precarie le condizioni
del perpetuarsi delle societa stesse'®. E dunque possibile riflettere la storia universale ma
solo nella prospettiva di un ciclo che ritorna indefinitamente su se stesso, non in quella
di una tendenza progressiva orientata all’ideale di una societa di diritto intrinsecamente
razionale che verrebbe a realizzarsi alla fine del suo movimento.

Anche qui ¢ possibile trovare una occorrenza del realismo politico spinoziano: il fi-
losofo riconduce ogni tipo di societa a principi comuni, che sono quelli della natura,
ma rinuncia a privilegiare in maniera assoluta quella o quell’altra struttura di potere e
a costituirla a paradigma universale, alla forma unica verso la quale tenderebbe ogni
Stato, quali che siano le congiunture che ne governano la formazione. Se ¢’¢ un’essenza
del sociale, la cui esplicitazione puo essere completamente spiegata dalla conoscenza
adeguata del determinismo universale, non ¢’¢ un’essenza della societa che preesistereb-
be all’insieme delle sue manifestazioni per poi incarnarsi in esse in modo da giungere,
attraversando I’intera storia, alla sua piu perfetta realizzazione. La vera saggezza sta nel
non lasciarsi mai sorprendere dalle modificazioni alle quali la societa ¢ costantemente
esposta, e nel riuscire a identificare in ogni momento il tipo specifico di regime sociale
con cui si ha a che fare, in modo da comprendere in cosa si accorda con i fondamenti
naturali del diritto e da dedurre conseguentemente tutto cio che, nella pratica, ¢ possibile
attendersene, considerando gli eventuali miglioramenti che potrebbero esservi apportati
per assicurargli la massima stabilita garantendo cosi, per quanto possibile, la pace civile.
Questa valutazione comparata prende le mosse da quello che si potrebbe chiamare uno
scetticismo storico, nella misura in cui limita rigorosamente le speranze, ma allo stesso
tempo anche i timori, che si accompagnano alle varie situazioni: se queste si equivalgo-
no tutte ¢ perché, malgrado la loro eterogeneita, esprimono in maniera sempre diversa

13 Cfr. TP VIII, 12.



28 Pierre Macherey

quello stesso fondo comune dal quale dipendono, ¢ che non ¢ nemmeno il diritto — dato
che, in una prospettiva artificialista o formalista, la sua specificita sarebbe irriducibile —,
ma la natura e le sue leggi universali. Per Spinoza infatti, 1’orizzonte ultimo del diritto
non ¢ la storia, bensi la natura: e questo punto lo oppone in maniera chiara a Hegel, dato
che quest’ultimo riconduce per contro 1’organizzazione di ogni societa a un principio es-
senzialmente spirituale che, sebbene si effettui in figure storicamente diverse, obbedisce
ciononostante a una logica di sviluppo interno; ed € questa logica che genera le figure del
diritto come momenti successivi di un’unica serie che trova il proprio vero inizio nella
fine: lo Stato razionale.

Ma, anche qui, riconoscere 1’opposizione radicale che emerge tra i punti di vista di Spi-
noza e di Hegel, non puo significare solo confrontarli prendendo semplicemente atto del
loro disaccordo; il disaccordo ha senso infatti solo sulla base di una implicita intesa, ¢ pro-
prio questa intesa permette di identificare nei loro rispettivi discorsi I’esistenza di qualche
posta in gioco comune, se non addirittura di qualche oggetto comune. Se si riconsidera la
filosofia hegeliana della storia alla luce del ragionamento di Spinoza per come 1’abbiamo
a grandi linee ricostruito, ci si accorge che i suoi insegnamenti sono meno semplici, e so-
prattutto meno semplicistici, rispetto a quelli ai quali si € soliti ricondurla. Se Hegel avesse
davvero formulato 1’idea che la razionalita della storia puod essere colta solo a condizione
di avere effettivamente raggiunto il proprio termine assoluto — quello che coincide con il
momento in cui si situa la riflessione di Hegel — e istituendosi nella forma, presunta insupe-
rabile, dello Stato prussiano, ¢ chiaro che la sua dottrina dipenderebbe da un presupposto
ingiustificabile, smentirebbe il rigore della sua organizzazione interna e, al limite, portereb-
be il sistema stesso alla contraddizione. Hegel pero non ha mai detto questo: a eccezione di
alcune formule metaforiche, si cercherebbe invano in tutta la sua opera una riflessione sul
momento finale della storia. Lo si capisce se si riflette attentamente su cio che significa per
Hegel la nozione di “presente”, che egli riconduce all’eternita (das Ewige das gegenwdirtig
ist) del concetto e all’identita a sé dello spirito che dimora sempre presso di sé, e non all’at-
tualita empirica di questo o quel momento temporale (die Gegenwart als Jetzt), che non
¢ altro che la forma esteriore finita. Se la storia ¢ il luogo di una Aufhebung che la dirige
verso un massimo di razionalita, ¢ perché la verita infinita del concetto che costantemente
la abita non passa ma persiste attraverso tutte le trasformazioni della storia stessa. Percio la
filosofia considera sempre e solo il presente, che ¢ cio che da senso al passato, facendone
I’oggetto di una Erinnerung che letteralmente lo integra alla realta effettiva dello Spirito
per com’¢ ora, dal punto di vista della quale la prospettiva di un avvenire possibile provie-
ne da un dover-essere (sollen) irrazionale. Nelle sue Lezioni sulla filosofia della religione,
ritornando sulla necessaria riconciliazione dello spirito e della realta attraverso la famosa
formula della prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, “conoscere la Ragione come
la rosa nella croce della Presenza”', Hegel rifiuta le concezioni mistiche del diritto, secon-
do le quali il suo ideale si troverebbe in una origine perduta o in un futuro sperato, Paradiso
passato o futuro, in ogni caso assente (mentre il pensiero autentico si applica solo a cio che
¢ presente):

L’altro aspetto sotto questo riguardo ¢ che la rappresentazione determina un tale ideale
come passato o futuro. E necessario che essa proponga tale ideale ed esprima con cio
cosa ¢ il vero in sé e per sé¢; ma cio che qui ¢ manchevole sta nella determinazione che

14  G.W.F. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di V. Cicero, Bompiani,
Milano 2006, p. 63.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 29

essa da del passato o del futuro. Essa ne fa qualche cosa che non ¢ presente e gli da cosi
immediatamente la determinazione di un finito. Cio che ¢ in sé e per sé ¢ I’infinito; pero,
cosi riflesso, si trova per noi in uno stato di finitezza. La riflessione distingue giustamente
le due cose, ma il lato manchevole ¢ che essa si comporta in modo astratto, pur chiedendo
che quello che ¢ in sé e per sé debba farsi vedere ed essere presente anche nel mondo della
contingenza esteriori. La ragione assegna al puro caso, all’arbitrio, la loro sfera; essa sa
pero che in questo mondo, estremamente confuso, secondo 1’apparenza esteriore, si trova
tuttavia il vero. L’ideale di uno stato ¢ assolutamente giusto: solo non ¢ realizzato; se ci si
rappresenta per la sua realizzazione che le condizioni, le complicazioni del diritto, della
politica, delle circostanze che si presentano per la moltiplicazione dei bisogni degli uo-
mini, debbano tutte essere secondo 1’idea, in tal caso si da un terreno che non puo essere
adeguato all’ideale, ma anche deve tuttavia esistere e nel quale I’idea sostanziale ¢ reale
e presente. Le storture, le confusioni dell’esistenza, non costituiscono tutto il presente.
Questa esistenza presente € solo un lato; essa non comprende la totalita che appartiene al
presente. Cio per cui I’ideale si determina pud esistere, ma non si ¢ ancora riconosciuto
che I’idea ¢ realmente presente, perché la consideriamo solo con la coscienza finita. At-
traverso questa corteccia del sostanziale ¢ difficile riconoscere la realta e poiché 1’ideale
viene difficilmente trovato nella realta, esso viene spostato o nel passato o nel futuro. Si
puo riconoscere attraverso questa corteccia il nucleo sostanziale della realta, ma per arri-
vare a ¢io occorre anche un duro lavoro per cogliere la rosa nella croce del presente. Per
questo di deve prendere la croce su se stessi.'

Se per Hegel si da una filosofia della storia ¢ perché la ragione si ritrova ovunque “pre-
sente” nella storia, e non soltanto in questo o quell’altro dei suoi momenti finiti, impropria-
mente privilegiato rispetto a tutti gli altri e arbitrariamente identificato con il suo termine
assoluto. In questo senso, per la filosofia ¢’¢ sempre la fine della storia, perché la storia
deve, in ciascuno dei suoi momenti, essere pensata in maniera ricorrente a partire dal suo
stato attuale, al fine di rivelare le condizioni razionali che rendono quest’ultimo neces-
sario. E se Hegel rappresenta lo Stato come la forma compiuta dello Spirito oggettivo,
bisogna appunto capire che, al contempo, questa non coincide mai completamente con la
realizzazione dello Spirito assoluto, la quale proviene da tutt’altre condizioni. Lo Stato ¢
eterno precisamente perché 1’idea che ¢ in esso non si identifica mai completamente con
le sue realizzazioni circostanziali, ma si trova irresistibilmente portata a “superare” quelle
realizzazioni poiché la verita che la abita la spinge a cercare senza tregua, oltre i limiti di
una attualizzazione storica, le condizioni del proprio compimento. Cosi, per Hegel come
per Spinoza, se la ragione incontra la storia cio avviene nella misura in cui la prima non ¢
affatto dello stesso ordine della seconda e si mantiene, rispetto alle manifestazioni singole
di quest’ultima, in costante riserva. Proprio questo permette di dire che 1’astuta ragione
“inganna” la storia, giacché quest’ultima non ne ¢ che uno strumento occasionale.

L’astuzia della ragione
Lo studio di quest’ultimo tema ci permettera di ritornare ancora una volta sul rapporto

tra natura e ragione instaurato dal diritto. Si puo dire che il percorso di Hegel ¢ dialettico
nella misura in cui giunge a riconciliare i due termini mantenendo fino alla fine la loro

15 1d., Lezioni sulla filosofia della religione. Volume primo, Parte 11, Capitolo I, a cura di E. Oberti e
G. Borrusso, Zanichelli, Bologna 1973, pp. 369-370.



30 Pierre Macherey

contraddizione: la ragione si effettua nel diritto contro la natura, ma al contempo sfrutta
gli elementi che le sono forniti dalla natura per volgerli ai propri fini. “Le passioni si
appagano, si realizzano e attuano i loro scopi in base alla loro determinazione naturale;
cosi portano alla luce I’edificio della societa umana, nel quale hanno conferito al diritto,
all’ordine, il potere di agire contro di esse”'®. Spinoza vuole forse dire qualcosa di diver-
so quando riprende a sua volta la definizione dell’uomo come “animale sociale”!’? In-
contestabilmente, quest’ultima formula significa per lui che il diritto, fondato in natura,
¢, se non dello stesso ordine, almeno in rapporto di continuita con la natura: dopo tutto,
la societa non ¢ se non la continuazione della natura con altri mezzi. Ora, per Hegel, il
diritto si fonda bensi sulla natura ma nella misura in cui € anche in rottura con essa, ed €
proprio cio che la metafora dell’astuzia significa, facendo implicitamente riferimento a
una negativita di cui si cercherebbero invano le tracce nell’opera spinoziana.

Per Hegel, la genesi del diritto si fonda sullo sviluppo di una contraddizione che, in
ultima istanza, si riconduce a quella del singolare e dell’universale: nella loro condotta
empirica, gli uomini sono spinti dalla ricerca dei loro interessi particolari, ¢ occorre al
contempo che 1 loro atti si iscrivano nell’ambito definito dalla legge, che pone invece
il primato del bene generale comune. Affinché la ragione si effettui oggettivamente nel
mondo del diritto, occorre che assuma su di sé questa contraddizione e la sviluppi fino
in fondo, che cioé¢ si integri al rapporto naturale che si instaura spontaneamente tra gli
uomini attraverso il libero gioco di quelli che credono essere i loro interessi, in modo da
controllare questo rapporto ¢ governarlo; il che significa manipolare le passioni umane
alla stregua di un materiale in modo da assoggettarle ai propri fini. Ora, questo rovescia-
mento € possibile solo perché la ragione introduce, o fa apparire, tra i termini estremi che
riconcilia, delle mediazioni. Nel contesto della storia universale, queste mediazioni sono
i popoli che partecipano al contempo del singolare, per le caratteristiche specifiche che li
differenziano tra loro, e dell’universale, per lo spirito comune che elaborano e che li au-
torizza a rivendicare, quando il momento ¢ per loro giunto, la funzione di rappresentare
lo Spirito universale sulla scena della storia; per Hegel infatti la storia € come un teatro
sul quale la ragione si incarna nei personaggi, i popoli, che entrano ed escono dalla scena
secondo le esigenze del proprio ruolo. E i popoli sono gli “attori” della storia proprio per
la posizione intermedia che occupano tra la natura e la ragione: la vita di un popolo non
¢ altro che lo sviluppo di questa contraddizione, sviluppo fecondo perché porta in sé la
promessa di un oltrepassamento, fino al momento in cui un altro popolo non raccolga il
testimone verso il compimento della medesima missione, ovvero la realizzazione dello
Stato del diritto ¢ la razionalizzazione dei rapporti umani.

Questo significa che, per Hegel, la materia effettiva della storia ¢ data nell’esistenza
dei popoli, e non in quella degli individui, o meglio: I’esistenza degli individui vi & im-
plicata solo nella misura in cui ¢ gia informata dalla configurazione culturale collettiva
all’interno della quale si inscrive e che le preesiste necessariamente. Per questa ragione
Hegel non soltanto non da al diritto un fondamento antropologico, ma non sviluppa
nemmeno una visione umanista della storia. Egli pensa infatti che la storia, considerata
nel suo movimento oggettivo, non intrattenga un rapporto diretto con 1’esistenza degli
individui, e non possa essere spiegata a partire da essa. La storia ¢ dunque possibile

16 1d., Introduzione, in Lezioni sulla filosofia della storia, a cura di G. Bonacina e L. Sichirollo,
Laterza, Bari 2008, p. 25.
17 Cfr. TPII, 15.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 31

perché lavora non sugli uomini stessi, ma su rapporti umani gia costituiti che trasforma
progressivamente, giocando sui loro conflitti interni in maniera da conferire loro la strut-
tura razionale dello Stato. Questo punto ¢ essenziale in quanto permette di comprendere
perché Hegel si oppone radicalmente a Rousseau, cui imputa la concezione inversa, la
quale tende a dedurre lo spirito dal diritto, definito, a torto secondo lui, come “volonta
generale”, a partire da decisioni arbitrarie degli individui. Il rimprovero fondamentale
mosso da Hegel alle teorie del contratto sociale ¢ infatti che esse sostituiscono al fonda-
mento giuridico razionale dello Stato un fondamento psicologico irrazionale.

Ci si puo legittimamente domandare quale sia il posto di Spinoza in questa discus-
sione quando cerca di dedurre le forme dell’organizzazione sociale a partire dalla natura
umana: tende a ridurre il giuridico all’antropologico, oppure si basa su una concezione
della natura i cui requisiti razionali invalidano al contrario una tale riduzione? Abbiamo
cominciato a rispondere a questa domanda, all’inizio di questo lavoro, lasciando emer-
gere i caratteri originali del concetto di individualita per come ¢ utilizzato da Spinoza.
Nella misura in cui I’individuo € pars naturae, non c’¢ esistenza individuale in sé i cui
limiti siano fissati e definiti una volta per tutte, ma ci sono solo insiemi individualizzati,
che si formano e si diluiscono all’interno delle totalita piu vaste che li determinano. Ora,
questo ragionamento, che si applica dapprima ai singoli esseri umani, vale anche per i
popoli: la concezione spinoziana della storia non riconosce esistenza privilegiata ai po-
poli—a eccezione forse degli Ebrei; questi perd non sarebbero piuttosto, per il loro sogno
di elezione, un “anti-popolo”? — e in ogni caso non viene riconosciuta loro una funzione
necessaria di mediazione tra il singolare ¢ I’universale. La concezione spinoziana pre-
tende invece di spiegare direttamente le forme relative di organizzazione instaurate dal
diritto a partire dalla natura umana per come essa si incarna immediatamente negli affetti
individuali. Se si puo parlare di una astuzia della ragione in Spinoza ¢ proprio in virtu
di questo approccio, che consiste nel ritrovare, dietro tutte le motivazioni e le condotte
collettive, la determinazione necessaria, in quanto rigorosamente causale, delle passio-
ni, le quali esprimono la potenza della natura nell’'uomo, in ogni uomo, qualunque sia
la sua situazione storica. Ma nemmeno la natura che agisce nell’'uomo ¢ la sua natura,
nel senso in cui gli apparterrebbe in modo esclusivo e lo separerebbe artificialmente da
tutti gli altri esseri, umani e non, ai quali egli invece ¢ oggettivamente legato dal fatto di
appartenere alla loro stessa natura.

Quando Spinoza parla dell’'uomo come di un animale sociale, non intende quindi
affatto affermare il primato dell’antropologico sul politico, perché prende le mosse da
un concetto di natura umana che impedisce di pensare un tale primato. Che cos’¢ infatti
naturale negli uomini? Spinoza lo ripete instancabilmente: sono i loro affetti, nel loro
gioco spontaneo ¢ nel guidarli senza che ne abbiano coscienza. E si tratta dei medesimi
affetti che rispondono alle medesime leggi, sia negli individui secondo il jus naturae, sia
nelle relazioni collettive cui danno vita all’interno dell’organizzazione sociale secondo
lo jus civile: ¢ proprio I’identita di questi affetti a fondare la necessita del diritto, secondo
un ordine oggettivo naturale che non ¢ riducibile a nessuna convenzione artificiale. Ma
su cosa si fonda questa comunita degli affetti che condiziona la vita sociale degli uomini?
Sulla natura stessa degli affetti, che si presenta da subito come una natura comune e, di-
ciamo pure, comunitaria. Su questo punto non ¢ indispensabile riferirsi nel dettaglio alle
dimostrazioni che si susseguono nel libro III dell’Etica; basta rifarsi al breve riassunto
che Spinoza stesso ne offre all’inizio del Trattato politico da cui, malgrado il carattere
schematico, emerge assai bene lo spirito essenziale. Cio che € proprio ai desideri umani



32 Pierre Macherey

non consiste nello svilupparsi a partire dal singolo rapporto dell’individuo considerato
come una entita autonoma, come un “soggetto”, per la buona ragione che questo rappor-
to ¢ illusorio e non ha alcuna realta dal punto di vista della natura; essi invece si costitu-
iscono immediatamente attraverso il rapporto con I’altro in cui ¢ dato alla natura umana
il contesto oggettivo del suo sviluppo. Non soltanto gli uomini sono in balia di un certo
numero di passioni elementari, che li inducono alla ricerca di un modo di vita adatto
alle loro aspirazioni, commisurato ai loro timori ¢ alle loro speranze, ma sono spinti allo
stesso tempo a desiderare (appetere) che anche gli altri uomini vivano secondo la propria
idea: da qui lo spirito di competizione e i conflitti che coincidono necessariamente per
gli uomini con la libera realizzazione dei loro desideri, cioé con la manifestazione, con
I’espressione della potenza che ¢ in loro in quanto partes naturae.

In questo senso si pud parlare, secondo Spinoza, di una socializzazione spontanea
degli affetti umani, che fa si che gli individui esistano e prendano coscienza di se stessi
solo sulla base delle relazioni reciproche che si stabiliscono tra sé e gli altri e che li fa
immediatamente comunicare. Che tali relazioni siano immaginarie non altera in niente il
loro carattere di necessita, che ¢ invece rinforzato dal fatto che esse sono subite piuttosto
che volute in virtu di una decisione razionale. Questa teoria relazionale degli affetti pre-
senta il desiderio (appetitus), il quale deriva direttamente dalla tendenza naturale dell’in-
dividuo a perseverare nel proprio essere (conatus), come cio che possiede naturalmente
la forza del desiderio dell’altro, nei due sensi che questa espressione pud assumere: non
¢’¢ prima il mio desiderio e da un’altra parte il desiderio dell’altro, da cui risulterebbe in
seguito il loro confronto; ma 1’altro si trova immediatamente implicato nel mio deside-
rio, il quale ¢ anche al contempo mio e suo perché non ¢ proprieta di un soggetto parti-
colare, racchiuso nei limiti della sua singolarita. Ecco perché la dottrina di Spinoza non
rientra affatto nell’orizzonte di quelle che vengono chiamate teorie dell’individualismo
possessivo; secondo lui, infatti, I’individuo non puo voler per se stesso senza volere al
contempo anche per gli altri, ragione per cui 1 suoi atti si inscrivono all’interno di una
rete di rapporti prestabiliti che li legano necessariamente agli altri uomini; e sono questi
rapporti a costituire 1’orizzonte del suo ambiente, all’interno del quale dovra pur sempre
trovare le condizioni della propria liberazione. Agire secondo la propria idea (ex suo
ingenio) seguendo le indicazioni che sono guidate in tutto e per tutto da questo sistema
di relazioni immaginarie da cui provengono i conflitti degli uomini, non significa dunque
essere libero, ma significa invece esporsi ad assumere tutto il peso costrittivo che risulta
dalla concatenazione causale degli affetti e che trasforma il fatto di vivere secondo il
proprio diritto (esse sui iuris) in quello di essere assoggettato o, con formula altrettanto
efficace, di essere alienato al diritto altrui (esse alterius juris). Tutto questo fa inesorabil-
mente pensare alla dialettica dell’ Anerkennung che Hegel ha posto alla base del rapporto
tra le coscienze nella sua Fenomenologia dello spirito.

Si tratta di una analisi cruciale, in quanto stabilisce la continuita fondamentale tra
natura e diritto. Non soltanto gli uomini, per il fatto che si sottomettono a un diritto che
non ¢ piu soltanto quello della natura ma quello della societa, non abbandonano la natura
umana per assumerne un’altra differente'®, ma possiamo dire che le forme immediate
della loro esistenza, poiché completamente determinate dalle leggi della natura, sono gia
segnate dal diritto o, se cosi si puo dire, in potenza di diritto nella misura in cui, come
abbiamo appena visto, si collocano nel sistema delle relazioni immaginarie, che creano

18 Cfr. TPV, 4.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 33

immediatamente tra gli individui una sorta di societa naturale, anche se nella forma sre-
golata di una societa selvaggia. Per questo entrare in societa non significa mai abbando-
nare definitivamente lo stato di natura; € infatti nello stato di natura che, in ultima istan-
za, sono dati gli elementi o i materiali a partire dai quali si costituisce la vita sociale degli
uomini. Su questo punto, Spinoza ¢ distante tanto dalla posizione di Rousseau quanto
da quella di Hobbes. Rousseau critica Hobbes per avere, senza nemmeno rendersene
conto, proiettato all’interno della sua descrizione dello stato di natura le condizioni della
societa sotto la forma della competizione permanente tra individui, motivo per il quale
egli definisce I"'uomo nello stato di natura come un essere solo e ozioso. Ma, al netto di
questa critica, & perfettamente d’accordo con Hobbes nello stabilire una discontinuita tra
lo stato di natura e lo stato di societa, e a Hobbes rimprovera soltanto di aver attenuato il
carattere radicale di tale discontinuita: lo stesso Rousseau interpreta questa rottura come
il passaggio da un modo di vita solitario a un modo di vita collettivo, mentre Hobbes
la rappresenta attraverso la conversione di una sociabilita istintuale e conflittuale, ossia
praticamente invivibile, in uno stato razionale fondato sul calcolo degli interessi, e pre-
supponendo uno stretto controllo, se non addirittura la messa tra parentesi, delle passioni
naturali. Cosi, malgrado le divergenze decisamente considerevoli che li contrappongono,
Hobbes e Rousseau sono tuttavia d’accordo nell’ammettere che 1'uomo sociale e I’'uomo
naturale non sono la stessa cosa. Ma ¢ proprio su questo punto che Spinoza adotta una
posizione differente: a suo avviso, non soltanto I’'uomo non cambia natura per il fatto di
vivere in societa, ma sono fondamentalmente le stesse cause a governare la sua condotta
sia nello stato di natura che nello stato di societa, in nessun caso separabili radicalmente.

Giunti a questo punto, scopriamo che la formula “I’'uvomo ¢ un animale sociale” si
arricchisce di nuovi sensi: significa che gli uomini sono naturalmente immersi nel di-
ritto, il quale quindi non ¢ frutto di una costruzione artificiale risultante da un calcolo
razionale o da un impegno volontario, come vorrebbero tutte le dottrine contrattualiste;
e si capisce allora perché, nel Trattato politico, Spinoza abbia completamente rinuncia-
to a far riferimento a un patto sociale. Quando Spinoza scrive: Homines... civiles non
nascuntur, sed fiunt (TP V, 2), & proprio per far capire che gli uomini sono modellati dal
diritto che ¢ loro imposto, esattamente come Hegel mostra che tutte le rappresentazioni
della coscienza individuale sono immediatamente informate da un condizionamento cul-
turale oggettivamente incarnato dallo spirito del tempo e che determina la loro esistenza
storica. Si potrebbe percio dire che nessun puo scavalcare il diritto del proprio tempo.
Per Spinoza, questo significa che la tentazione di uscire dallo stato di societa e di vivere
nella solitudine ¢ vana, perché nessun uomo, che sia libero o asservito, pud amare né
ricercare la solitudine:

Poiché pero la paura della solitudine ¢ in tutti gli uomini, dato che un uomo da solo
non ha forze sufficienti per difendersi e per procurarsi le cose necessarie per vivere, gli
uomini, dunque, desiderano per natura la condizione civile, né pud accadere giammai che
giungano a cancellarla del tutto."

Ripetiamolo: non si esce davvero dalla natura per vivere in societa. Per contro, non
possiamo mai lasciare del tutto la societa per ritornare alla natura, essendo la natura
stessa degli uomini, per come gioca tramite il libero concatenamento dei loro affetti, a

19 TPVL1,p. 1137.



34 Pierre Macherey

inclinarli spontaneamente gli uni verso gli altri o, se cosi si puo dire, a inclinarli gli uni
verso agli altri senza che possano mai sbarazzarsi di questa inclinazione, la quale non
solo puo mai essere ricondotta a una semplice rappresentazione della loro coscienza ma
si ritrova inscritta nel sistema della natura. Se, nel caso di Spinoza, ¢ possibile parlare
di un naturalismo politico, non lo ¢ tanto nel senso dello sforzo di mettere in relazione il
politico con il naturale, come una sovrastruttura con una infrastruttura, quanto invece nel
senso di un tentativo di pensare 1’uno e altro sullo stesso livello, come due determinazio-
ni simultanee e solidali che intrecciano inestricabilmente i propri effetti all’interno della
rete delle relazioni collettive che riunisce tendenzialmente tutti gli individui all’interno
della natura considerata nel suo insieme. Se quindi I’ordine politico dipende dalle condi-
zioni di una natura, cio ¢ dovuto anche al fatto che 1’ordine della natura ¢, nel senso piu
generale, politico.

[tr. it. di Emilia Marra]



MACHEREY E LA CRITICA
DELLA CRITICA DELLA DIALETTICA

WARREN MONTAG

Libre de la metafora y del mito
Labra un arduo cristal: el infinito
Mapa de Aquél que es todas Sus estrellas.

Jorge Luis Borges, Spinoza

All’epoca della sua pubblicazione, Hegel o Spinoza di Pierre Macherey' fu general-
mente considerato come un’indagine dettagliata sul fondamento teorico — fino ad allora
non dichiarato e forse originariamente assente —, del progetto filosofico althusseriano.
Un fondamento teorico, si necessario, ma altrettanto necessariamente rinviato alla chiu-
sura di quel progetto, come se i concetti senza i quali non poteva avviarsi potessero
essere pienamente dispiegati solo come suo risultato. Soprattutto, 1’uscita del libro di
Macherey, uno degli ultimi ad essere apparsi nella collana Théorie diretta da Althusser,
sembrava far luce in modo meticoloso sull’inevitabile alternativa di coloro che cercava-
no di sviluppare le scoperte di Marx alla luce degli esperimenti intrapresi nel corso di
un secolo di lotte di classe: Hegel o Spinoza. Effettivamente, se, per un verso, la critica
serrata di Althusser ad alcuni aspetti della filosofia hegeliana — in particolare quelli in-
terni all’intera opera di Marx —, ¢ stata spesso scambiata per un puro e semplice rifiuto
di Hegel, per I’altro, lo stesso Althusser riconosceva che tali nozioni avevano consentito
a Marx, in una specifica congiuntura teorica, di portare avanti le proprie ricerche. E tut-
tavia, guardando alla concezione di Gaston Bachelard della storia delle scienze fisiche,
riconosceva pure che i prestiti hegeliani da parte di Marx rappresentavano degli ostacoli
che disturbavano lo sviluppo della teoria marxista.

Nonostante ci0, i concetti tratti da Hegel, o quelli che pitt comunemente erano a lui
ispirati, € che Marx, con la parziale eccezione dei Manoscritti economico-filosofici del
1844 (e della sua sintesi di elementi hegeliani ¢ feuerbachiani), utilizzo con parsimonia
e grande cautela, furono sempre di piu assorbiti nelle varie forme di marxismo, ufficiale
e non. I piu importanti di essi erano concetti non esplicitamente dichiarati, concetti esi-
stenti sotto forma di assunzioni non riconosciute la cui validita era presa per “ovvia”: la
contraddizione, il tutto (das Ganze) o la totalita e, soprattutto, il concetto di teleologia.
La storia dei movimenti socialisti ¢ comunisti — nelle loro varianti di destra e di sini-

1 P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016.



36 Warren Montag

stra —, ha dato esempio degli effetti disastrosi degli assunti teleologici che spesso hanno
guidato quei movimenti. Benché pochi marxisti invocassero esplicitamente la nozione
di teleologia, nondimeno parlavano delle tappe immutabili della storia umana nel suo
progresso verso la realizzazione della forma finale di vita sociale veramente razionale.
In modo esplicito o implicito, la teleologia era a sua volta intimamente correlata alle no-
zioni hegeliane di negazione e di negazione della negazione, le quali, come nota Mache-
rey, continuano a dominare le attuali concezioni della dialettica. In tal senso, Macherey
sostiene che il modo per liberarsi da questi assunti ¢ quello di leggere Hegel attraverso le
lenti di Spinoza, non il contrario. Una tale operazione consente di comprendere non solo
le contraddizioni che essa scopre o che proietta nella realta sociale, ma anche la contrad-
dizione per essa invisibile, la pit importante delle contraddizioni: la propria.

Uno dei primi tentativi althusseriani di identificare gli elementi del pensiero di Hegel
in quanto ostacoli allo sviluppo della teoria marxista, il saggio del 1962 Contraddizione
e surdeterminazione®, fu in ogni caso un successo, € non solo per lo scandalo che pro-
voco. Alcuni intellettuali del Partito Comunista furono seriamente insospettiti dal fatto
che Althusser avesse preso in prestito da Freud il concetto di surdeterminazione con I’o-
biettivo pit 0 meno dichiarato di destrutturare quello che era generalmente riconosciuto
come il concetto marxista di contraddizione, privandolo cosi delle garanzie che offriva.
Non avevano torto a preoccuparsi: fu proprio in quel saggio che Althusser delineo per
la prima volta la specificita di quello che, solo due decenni piu tardi, avrebbe chia-
mato 1’aleatorio nella dialettica materialista. Inoltre, Althusser tentd di dimostrare che
il concetto di contraddizione surdeteminata era gia presente “allo stato pratico” nelle
Lettere da lontano®, dove Lenin cercava di spiegare la complessita della contraddizione
(o meglio, della concatenazione di contraddizioni) che aveva determinato la Rivolu-
zione russa del 1917. In tal modo, Althusser aveva ripercorso la linea di demarcazione
tracciata per la prima volta da Lenin per rendere visibile la distinzione tra, da un lato, il
concetto hegeliano di contraddizione (nella sua forma ideale, come polarita), concetto
che serviva a garantire la direzione progressiva della storia anche quando il progresso si
annidava dietro a una delle astuzie necessarie al raggiungimento del suo fine e del suo
destino; dall’altro lato, la nozione, non riconosciuta come tale, di una contraddizione
composta da un’accumulazione di forze la cui unita non si basava su nient’altro che
su un concorso di circostanze, sull’incontro di tendenze divergenti e antagoniste la cui
combinazione produceva una reazione sufficiente a provocare una rottura (/'unité de
rupture). A partire dalla descrizione leninista delle circostanze irriducibilmente diverse
che produssero la Rivoluzione russa, Althusser trasse la conclusione che esistono due
distinte concezioni di contraddizione, una delle quali, legata a una teleologia dei modi
di produzione, la definisce hegeliana pur associandola al fatalismo meccanicistico non
propriamente hegeliano della Seconda Internazionale. Tuttavia, egli estrasse da un in-
sieme di testi di Hegel, in particolare la Fenomenologia dello Spirito, la Scienza della
logica ¢ la Filosofia della storia, una versione internamente consistente (e quindi “non
dialettica”) dell’hegelismo, che, pur negando la reale complessita dei testi hegeliani, si
rivestiva di un’abbagliante raffinatezza teorica che rendeva ancora pitu drammatica la
rivelazione finale della funzione di Hegel:

2 L. Althusser, Contraddizione e surdeterminazione (Note per una ricerca), in Per Marx, a cura di
M. Turchetto, Mimesis, Milano-Udine 2008, pp. 81-118.

3 V.I. Lenin, Lettere da lontano, in Opere complete, vol. XXIII, Editori Riuniti, Roma 1965, pp.
297-341.



®

Macherey e la critica della critica della dialettica 37

Quando la Fenomenologia celebra, in un testo bello come la notte, “il lavoro del ne-
gativo” negli esseri e nelle opere, il soggiorno dello Spirito nella morte stessa, I’inquie-
tudine universale della negativita che smembra il corpo dell’Essere per generare il corpo
glorioso di questo infinito, del niente divenuto Essere, lo Spirito — ogni filosofo trema fin
nell’anima come davanti ai Misteri.*

Col separare la nozione di contraddizione propria alla tendenza interna al marxismo
— che egli riconosceva come hegeliana —, da quella effettivamente utilizzata nella pratica
della lotta di classe, Althusser traccio 1 contorni di un Hegel insolito, senza contraddizio-
ne o conflitto, che ottenne rapidamente 1’approvazione di Deleuze® e persino di Derrida
(che, tuttavia, sospettava che Althusser si aggrappasse ad alcuni aspetti della filosofia
hegeliana, in particolare a quel concetto di dialettica che per Derrida, alla fine degli anni
’60, manteneva, in tutte le sue possibili forme, una funzione reattiva e apologetica®).

Come ¢ noto, il tentativo althusseriano di rimuovere gli ostacoli fabbricati a partire
da pezzi della filosofia hegeliana fu presto seguito da un’esaltazione di Spinoza, come
se quest’ultimo fosse 1’antidoto all’hegelismo. In Leggere il Capitale, del 65, tre anni
dopo Contraddizione e surdeterminazione ¢ due anni dopo Sulla dialettica materialista,
Althusser scriveva che

la filosofia di Spinoza introduce una rivoluzione teorica senza precedenti nella storia della
filosofia e, senza dubbio, la piu grande rivoluzione filosofica di ogni tempo, al punto che
possiamo considerare Spinoza, dal punto di vista filosofico, I’'unico antenato diretto di
Marx. Tuttavia, questa rivoluzione radicale ¢ stata I’oggetto di una prodigiosa rimozione
storica e della filosofia spinozista ne ¢ stato pressappoco cio che ne ¢ stato e ne ¢ ancora,
in certi paesi, della filosofia marxista: essa ¢ servita da ingiuria infamante per 1’accusa
di “ateismo”. L’insistenza con la quale il XVII e il XVIII secolo ufficiali si sono accaniti
sulla memoria di Spinoza, la distanza che ogni autore doveva ineluttabilmente prendere
nei suoi riguardi per avere il diritto di scrivere (cfr. Montesquieu), testimoniano non solo
della repulsione, ma anche della straordinaria attrazione del suo pensiero. La storia dello
spinozismo rimossa dalla filosofia, si sviluppa allora come una storia sotterranea che agi-
sce in altri luoghi, nell’ideologia politica e religiosa (il deismo) e nelle scienze, ma non
sulla scena illuminata della filosofia visibile.’

In aggiunta al fatto che la descrizione di Spinoza come artefice della piu grande rivo-
luzione mai vista nella storia della filosofia lasciava in sospeso la natura e gli obiettivi
di questa rivoluzione, Althusser, nella stessa opera e quasi di sfuggita, osservava anche
che era “il primo che abbia mai posto il problema del leggere, e di conseguenza dello
scrivere”. Per la maggior parte dei suoi lettori questa indicazione era solo un po’ meno
enigmatica della prima. Chi, poi, ha letto Pour une théorie de la production littéraire di
Macherey® — un libro la cui preoccupazione principale era quella di esaminare la mate-
rialita della scrittura e di ricavare da questa analisi un resoconto critico degli approcci

4 L. Althusser, Sulla dialettica materialista (La diseguaglianza delle origini), in Per Marx, cit.,
p. 187.

5 Cfr. G. Deleuze, Differenza e ripetizione, Raffaello Cortina Editore, Milano 1997, cap. 1.

6  L’Archivio Althusser dell’IMEC contiene le Notes sur la dialectique di Althusser (20ALT/18/23),
scritte dopo una discussione con Derrida nel 1979.

7 L. Althusser et. al., Leggere il Capitale, a cura di M. Turchetto, Mimesis, Milano 2006, p. 189.

8 Ivi, p. 20.

9 P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria, PGreco, Milano 2024.



38 Warren Montag

esistenti riguardanti la lettura della letteratura —, ha appreso che Althusser si riferiva al
capitolo sette del Trattato teologico-politico, intitolato L interpretazione della Scrittu-
ra'®. Macherey ha notato che il protocollo spinoziano di lettura della Bibbia ha aperto
una serie di interrogativi sulla natura dei testi, sulla possibilita che essi contengano
significati nascosti sotto la loro superficie, sulle norme che gli imponiamo, come con-
sistenza, coerenza ¢ completezza. Piu che tentare di conciliare i diversi, divergenti e,
in definitiva, contraddittori insegnamenti che si trovano sulla superficie leggibile delle
Scritture, Spinoza suggeriva che non dovremmo considerare queste differenze come
difetti o imperfezioni, ma come effetti della storia, che ¢ contemporanecamente dentro e
fuori dai testi. Nel caso dei testi filosofici, I’idea che lo scopo degli studiosi sia quello
di scoprire errori di ragionamento o argomentazioni sbagliate per poi sostituirli con
argomentazioni migliori lascia spazio all’idea che una conoscenza adeguata di quei
testi, piu che dall’eliminazione, derivi proprio dalla spiegazione delle loro discrepanze
e delle loro lacune. Questa era gia la modalita materialista hegeliana di lettura dei testi
filosofici. Il principio era: le opere filosofiche diventano intelligibili soltanto a partire
delle contraddizioni che le attraversano.

Questa tesi originariamente hegeliana — ora trasformata in “lettura sintomale” —, ha
consentito ad Althusser, Macherey e Balibar di individuare il ricorso a quei concetti
hegeliani (su tutti, quello di tempo storico) che restavano antitetici rispetto alla proble-
matica aperta da Marx. Allo stesso tempo, il nuovo protocollo di lettura richiedeva e
rendeva possibile un resoconto dettagliato dei conflitti propri a ogni data filosofia, com-
presa quella di Hegel. Da questo punto di vista, Althusser ¢ Macherey potevano iniziare
a identificare quegli elementi della filosofia hegeliana che, alla luce di una particolare
congiuntura, parevano liberarsi dalla totalita che Hegel stesso seguitava a voler costituire
con la propria filosofia. Le Lezioni sulla storia della filosofia del 1825-1826 iniziano con
la non-filosofia che la filosofia deve negare per diventare se stessa: le dottrine orien-
tali o cinesi, indiane, islamiche ed ebraiche che passavano per filosofia ma che nella
loro essenza erano anti-filosofie che minacciavano di ridurre tutto il pensiero alla vuota
uniformita dei deserti e delle pianure che queste culture abitavano, in opposizione alle
foreste dell’Europa centrale e settentrionale. Agli occhi di Hegel, Spinoza rappresenta
la sublimazione della non-filosofia all’interno della filosofia stessa. E per questo che ha
descritto la sua filosofia come un Nachklang des Morgenlandes, definizione che spesso
viene tradotta come “eco dell’Oriente”!'. Ma Nachklang pud anche riferirsi a qualcosa
che indugia, che permane, a qualcosa che ha valicato il suo tempo; mentre Morgenlan-
des, convenzionalmente inteso come “terre d’Oriente” o “Oriente”, significa letteral-
mente “terre del mattino”, in riferimento al fatto che il sole sorge a est. La scelta di questa
parola invece di Orient, che Hegel pure usa altrove, ci ricorda che la filosofia di Spinoza
ha indugiato oltre il suo tempo come un residuo di epoche lontane, come un’alba della
filosofia, quando la luce aveva appena iniziato a dissipare le tenebre.

Come gli ebrei che si rifiutarono ostinatamente di riconoscere in Gesu Cristo il vero
messia dopo il suo breve soggiorno sulla terra, Spinoza rappresenta 1’incarnazione della
non-filosofia non-europea che non solo si ¢ rifiutata di svanire per tempo, ma € riemersa,
travestita da pensiero moderno. Secondo Hegel, Spinoza parla il linguaggio del carte-

10 B. Spinoza, Etica e Trattato teologico-politico, a cura di R. Cantoni, F. Fergnani, UTET, Torino
1972, pp. 508-534.

11 G.W.E. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, vol. 111, La filosofia moderna, t. 2, La Nuova
Italia, Firenze 1964, p. 104.



®

Macherey e la critica della critica della dialettica 39

sianesimo, ma lo fa solo per meglio occultare cid che lo accomuna alle dottrine degli
eleati, degli ebrei, degli arabi e degli induisti: cosa, questa, che riguarda soprattutto I’idea
dell’Uno indifferenziato in cui si dissolvono tutte le esistenze individuali e particolari.
Per Hegel, la sostanza di Spinoza ¢ la negazione; o, meglio, ¢ la negativita non mai ne-
gata, la negativita da intendersi come abisso dell’essere piuttosto che la sua sorgente. Per
quanto sia indifendibile, il resoconto hegeliano sulla sostanza non ¢€ privo di significato:
ci dice che Spinoza rappresenta 1’abisso sempre piu profondo del programma filosofico
di Hegel, il cui compimento ¢ legato, come si dice nella conclusione delle Lezioni sulla
storia della filosofia, a quello della stessa filosofia. Cosi, essendo sopravvissuto al pro-
gresso della filosofia e alla necessaria universalizzazione del cristianesimo, il pensiero
di Spinoza minaccia di indugiare oltre la fine. Unico superstite, forse, della negazione
della negazione, quello di Spinoza ¢ un pensiero la cui sopravvivenza rappresenterebbe
la negazione della negazione della negazione e, quindi, il tracollo di ogni teleologia.

Dalla prospettiva teorica di Macherey, tuttavia, non ¢ possibile opporre uno Spinoza
materialista a un Hegel idealista. Un’operazione di questo tipo porterebbe necessaria-
mente alla soppressione delle contraddizioni, delle discrepanze e delle lacune proprie a
entrambi i filosofi. Trasformerebbe Hegel nel suo stesso altro, modellerebbe un improba-
bile Hegel che si ¢ in qualche modo svincolato dallo sviluppo contraddittorio che, come
egli stesso ha affermato ripetutamente, ¢, precisamente, cio che rende intelligibile la sto-
ria della filosofia. Macherey, invece, prendendo come proprio oggetto la critica di Hegel
a Spinoza, non solo ci mostra le impasse del pensiero di Hegel, ma anche i momenti in
cui Hegel abbandona un percorso tracciato scrupolosamente nel momento in cui vede
che lo condurra a Spinoza. Hegel ¢ costretto a trovare altrove o a fabbricarsi da solo le
idee che attribuisce a Spinoza — idee incompatibili con qualsiasi affermazione presente
nell’ Etica, in particolare quelle riguardanti la sostanza e la sua relazione con gli attributi
e 1 modi. E tuttavia, Macherey non ¢ interessato a correggere 1’imprecisa lettura hegelia-
na dell’Etica: I’ipotesi che guida la sua analisi, piuttosto, sta nel fatto che i punti in cui
Hegel ¢ piu critico nei confronti di Spinoza non sono solo quelli in cui il resoconto che
fa delle argomentazioni effettive di Spinoza ¢ in netto contrasto con cio che Spinoza dice
esplicitamente. Ancora pit importanti, sono i punti in cui la stessa traiettoria teoretica di
Hegel tende a convergere con quella di Spinoza.

A differenza di Hegel, Spinoza non si limita a lasciar traccia delle sue a volte bru-
sche interruzioni teoriche. Di piu — attraverso varianti della frase: sed de his satis (ma
di cio tanto basta) —, le marca come punti di un’impasse. A volte dichiara di tornare
sull’argomento che sta trattando, ma raramente mantiene la promessa. Forse, ancora
piu sorprendente, ¢ il fatto che non abbia terminato alcune opere che gli hanno richiesto
considerevoli sforzi: dal Trattato sull’emendazione dell’intelletto, che ¢ certamente pre-
coce, al successivo Compendio di grammatica ebraica e, ancor piu significativamente,
il Tractatus politicus. E soprattutto in quest’ultimo caso che il sed de his satis & seguito
dall’aggiunta editoriale: reliqua desiderantur (il resto manca), una noterella postuma
che drammatizza 1 ritmi spezzati e i lunghi silenzi, le deviazioni e i vicoli ciechi propri
dell’esperienza di scrittura e di pensiero, o di pensiero attraverso la scrittura. Tentando di
fondare o di rifondare la filosofia politica in base alle sue famose ridefinizioni dei termini
politici (il diritto ¢ co-estensivo al potere e il potere dell’imperium o dell’imperator ¢ il
potere della moltitudine), Spinoza, con pitt 0 meno successo, € riuscito a riconfigurare
le teorie delle forme di governo monarchiche e aristocratiche alla luce di quei postulati.
L’esposizione della terza forma di governo, quella democratica, dichiarata superiore alle



40 Warren Montag

altre nel capitolo sedici del Tractatus theologico-politicus, ha lo spazio di un frammento
relativamente breve ma lungo abbastanza da fornire una chiara visione delle contraddi-
zioni in cui Spinoza si ¢ imbrigliato, e che di colpo gli hanno fatto abbandonare la linea
di ricerca. Ecco che, cosi, Spinoza riconosce gli ostacoli che hanno bloccato il movi-
mento del suo pensiero ¢ hanno impedito il completamento del Tractatus politicus: sed
de his satis. 11 suo gesto ¢ ancora piu degno di nota dal momento che alcuni di questi
ostacoli sono sorti a partire dalle sue argomentazioni. E come se, senza saperlo, Spinoza
avesse edificato un muro contro il quale il suo stesso pensiero politico si trovava in stato
di interdizione. Pochi filosofi suoi contemporanei furono in grado, o ebbero 1’onesta di
identificare 1 punti d’arresto dei suoi avanzamenti teorici; cosi facendo, rese possibile ad
altri, in un momento successivo e in una congiuntura diversa, tornare sui problemi che
aveva tracciato, se non altro per sostituirli con altri.

Riferendosi all’ Althusser degli Elementi di autocritica' (piu precisamente, alle sue
osservazioni sul paradosso della ripetizione anticipata di elementi chiave della filosofia
hegeliana da parte di Spinoza), Macherey insiste su un avvicinamento di Spinoza e He-
gel non riducibile alla loro somiglianza e alle loro similitudini. E come se essi, o forse
parti del loro pensiero, formassero un singolare composto individuale definibile, a voler
seguire le osservazioni contenute in Etica 1I, DEF.10, dalla sua capacita di produrre
effetti. Ma questo accostamento non si basa solo sul principio della convenientia, cioé
dell’accordo o della compatibilita. O se lo ¢, questo accordo ¢ I’effetto di vincoli impo-
sti da uno specifico rapporto di forze opposte. In effetti, si potrebbe descrivere questa
cosa singolare formata dalla relazione Hegel-Spinoza come qualcosa di costituito da
una molteplicita di forze dispiegate nella forma di una contraddizione surdeterminata
definita dall’ineguaglianza che le € propria. Non ¢’¢ dubbio che, come hanno notato Al-
thusser ¢ Macherey, Hegel aderisca alla filosofia dell’immanenza che contraddistingue
I’opera di Spinoza: il rifiuto della trascendenza, il riconoscimento dell’immanenza del
diritto nel potere, la difesa della conoscenza contro la richiesta che la sua validita venga
determinata da procedure di certificazione, il fatto che essa non sia semplicemente vera
(o nel vero), ma certa. Ma i loro punti di contatto sono quelli da cui Hegel, proprio sulla
base della comunanza che li avviluppa, lancia i suoi attacchi a Spinoza (soprattutto
nelle Lezioni sulla storia della filosofia): 1o spinozismo, sostiene Hegel, ¢ una variante
del cartesianesimo in virtu del suo dualismo. Ci sono solo due attributi dell’unica so-
stanza, il pensiero e I’estensione. Inoltre, gli attributi sono emanazioni, cio¢ espressioni
degradate dell’Uno che precede tutte le particolarita, le quali sono prive della realta che
esso solo possiede.

E interessante notare che nelle Lezioni, in uno dei resoconti piti lunghi dedicati a un
singolo filosofo, la parola “immanenza”, intesa come sostantivo o come aggettivo, com-
paia soltanto una volta. Nella sezione su Spinoza, Hegel cita Etica I, P.18: “Dio ¢ la causa
immanente di tutte le cose e non gia transitiva (transiens)”'?, solo per dirci che in Spino-
za non puo esserci alcuna causa. La sostanza ¢ una perpetua dispersione di se stessa nei
suoi attributi e modi. Le sue creazioni non sono di natura teleologica, cioé prodotte da un
soggetto libero che decide e determina il fine che una cosa ¢ destinata a realizzare. Esse,
piuttosto, sono di natura meccanica, sono parte di un processo naturale che non coinvol-
ge alcun soggetto. Hegel usa una frase straordinaria per cogliere quello che considera il

12 L. Althusser, Elementi di autocritica, Feltrinelli, Milano 1975.
13 G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, cit., p. 120.



®

Macherey e la critica della critica della dialettica 41

problema fondamentale della concezione spinoziana della sostanza come Urgrund. Lo
fa, perd, non nel capitolo su Spinoza, ma nella trattazione dedicata a Locke, qualche voce
piu avanti. Non ¢ quindi un caso che pochi studiosi abbiano fatto riferimento a questa
frase. Volontariamente o meno, essa ¢ in qualche modo oggettivamente nascosta. Citero
I’originale tedesco e poi riportero la traduzione:

Spinoza hat dem Negativen Unrecht getan, es kam daher zu keiner immanenten Be-
stimmung, alles Bestimmte geht zugrunde.

Letteralmente:

Spinoza ha fatto torto a questo negativo; egli in tal modo non pervenne ad alcuna de-
terminazione immanente, anzi nel suo sistema tutto quel ch’¢ determinato, individuale,
perisce.'

Macherey, pienamente consapevole del rifiuto perentorio di Hegel verso la nozione
spinoziana di causalita immanente — che considerava nient’altro che una copertura per
la piu impoverita possibile nozione di negazione in quanto perdita irreversibile, sostan-
za incapace di fungere da Urgrund di un progresso implacabile verso ’assoluto —, ha
osservato che alla base della tesi appena riportata vi sia una frase che oggi, in parte
proprio grazie a Hegel, viene considerata come imprescindibile per la comprensione
delle argomentazioni che stanno alla base dell’Etica: omnis determinatio est negatio,
ogni determinazione ¢ una negazione'®. Macherey ci ricorda che questo enunciato non
si trova nell’Etica ma nella lettera 50 della corrispondenza di Spinoza, e non proprio
nella forma datane da Hegel. Infatti, “I’uso che ne fa ha comunque una precisa precon-
dizione nel fatto di essere separato dal suo contesto e preso assolutamente, come una
formula quasi magica nella quale I’intero spinozismo, con le sue contraddizioni, le sue
promesse e i suoi fallimenti, si trova in qualche modo riassunto'®. Macherey, nonostante
questa caratterizzazione, rinuncia a qualsiasi tentativo di enfatizzare “il suo carattere
artificioso” ma sottolinea come sia necessario “sapere quale ragionamento ha indotto
Hegel ad attribuire questa frase a Spinoza e a farne il motivo e I’indice principale della
loro divergenza”'’. Questo enunciato deve essere inteso come assolutamente reale, come
qualcosa “che funziona da qualche parte #ra Spinoza e Hegel e nel quale la contraddizio-
ne tra le loro filosofie assume una forma visibile™'8.

Per cominciare, 1’enunciato secondo cui “ogni determinazione ¢ una negazione”, so-
prattutto nella forma datane da Hegel, avrebbe potuto avviare un loro effettivo avvi-
cinamento. Non rileva forse il riconoscimento del potere del negativo, in particolare
del suo potere di mettere in moto proprio quella sostanza che Hegel ha regolarmente
descritto come immobile e inerte? Non rappresenta il primo passo di un percorso che
deve necessariamente concludersi con la negazione della negazione, con la perdita e il
recupero dell’essere, con il ritorno a sé¢ dell’essere che gli conferisce la sua concretezza?
Inoltre, se ¢ vero che la determinazione ¢ negazione, la sostanza, in quanto assoluto che

14 Ivi,p. 151.

15 Cfr. ivi, p. 121.

16  P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 121.
17  Ibidem.

18 Ivi, p. 122.



42 Warren Montag

¢ indeterminato poiché precede la determinazione, non pud essere intesa come avente
un’esistenza positiva che viene negata nel momento dell’esteriorizzazione di tutto cio
che essa emana? Ma Hegel rifiuta anche questa possibilita, vedendo nel principio della
sostanza come causa sui, non I’auto-produzione della sostanza, ma il principio della sua
auto-eliminazione:

In pari maniera nella rappresentazione orientale dell’emanazione 1’assoluto ¢ la luce
che illumina se stessa. Se non che non s’illumina soltanto, ma si espande anche. Le sue
espansioni sono allontanamenti dalla sua limpida chiarezza; le creazioni susseguenti son
piu imperfette che le precedenti dalle quali provengono. L’espandersi € preso unicamente
come un accadere, il divenire soltanto come una progressiva perdita. Cosi I’essere si
offusca sempre piu, e la notte, il negativo, ¢ 1’estremo termine della linea, che non torna
piu nella prima luce."

Hegel non prende mai in considerazione nemmeno la possibilita di intendere 1’assolu-
to come un’esistenza positiva che viene negata e che puo essere rinegata nel movimento
del suo ritorno a se stessa, nonostante i vantaggi che una tale lettura possa offrirgli dal
punto di vista della sua concezione della storia della filosofia. Avrebbe potuto, ad esem-
pio, fare di Spinoza I’adombramento di se stesso, conformemente a una lettura tipologica
familiare a tutti 1 cristiani, come quella secondo la quale Mos¢ era il tipo, la prefigura-
zione di Paolo. Hegel, invece, vede in Spinoza un’eccezione al tempo necessariamente
lineare e successivo della storia, un residuo dell’Oriente e dell’ebraismo, qualcosa che
appartiene al passato ma che vaga nel tempo con totale noncuranza per la cronologia.
Invece di considerarlo come una sorta di propria prefigurazione imperfetta (di cui ¢ arri-
vato a correggere gli errori), e nonostante nelle Lezioni lo collochi tra Cartesio e Male-
branche, Hegel fa un resoconto di Spinoza che rende impossibile iscriverlo all’Oriente
o all’Occidente, agli antichi o ai moderni, all’ateismo o al misticismo. La filosofia di
Spinoza ¢& I’espressione di un nulla da cui non puo venir nulla, per citare 1’inizio della
Scienza della logica, e, allo stesso tempo, ¢ una dottrina la cui potenza la spinge fuori
dalla teleologia della storia del concetto. Senza posto nel dispiegamento del concetto,
senza posto in assoluto, Spinoza pensa dal di fuori di cio che non ha un fuori — ¢ una figu-
ra inassimilabile e indefinibile, una sfida permanente all’ Urgrund del pensiero di Hegel.

Abbiamo preso in considerazione la tesi hegeliana secondo la quale ¢ il rifiuto del
concetto di negazione della negazione a far fallire la filosofia di Spinoza (un concetto
necessario alla coerenza del suo sistema ma che sarebbe apparso sul palcoscenico del-
la storia solo con Hegel stesso). A questo punto, vorrei esaminare questo concetto nel
suo rapporto con una nozione altrettanto, se non piu familiare: quella di contraddizio-
ne. Come nota Macherey, la familiarita del concetto di negazione della negazione ¢ in
gran parte dettata dalla sua associazione alla famosa triade che funge da “hegelismo dei
poveri”® (un’espressione che Althusser ha preso in prestito da Engels):

E lo schema formale della triade, al quale la presentazione dell’hegelismo ¢ troppo
spesso ridotta e che lo stesso Hegel ha espressamente respinto: prima un essere da la sua
presenza immediata, poi la sua negazione, ciog¢ il riconoscimento dell’altro che infrange

19  G.W.F. Hegel, Scienza della logica, vol. 11, Laterza, Roma-Bari 2004, p. 607.
20 L. Althusser, Introduzione al I libro del Capitale, a cura di M. Ciampa, Pratiche, Parma-Lucca
1977, p. 44.



®

Macherey e la critica della critica della dialettica 43

quell’immediatezza e infine una nuova negazione che si “aggiunge” alla precedente, se
cosi si puo dire, o la considera come oggetto, e la annulla, reintegrando 1’essere iniziale
nella sua identita aumentata da tutto cio che essa ¢ diventata, da tutto cio che essa ha “ap-
preso” nella successione di tali episodi.”!

In un certo senso, quindi, il significato e la funzione della negazione diventano chiari
solo nella negazione della negazione, emergono pienamente solo nel momento in cui
cio che ¢ stato liberato e reso dalla prima negazione viene restituito al primo momento
positivo che ora ¢ piu ricco di quanto fosse prima.

La dialettica, allora, deve funzionare come principio ordinatore della successione dei
momenti storici, in modo tale che cio che viene dopo sia sempre superiore a ciod che lo
precede secondo un sistema di criteri immanenti alla storia in quanto tale? Da questo
punto di vista la contraddizione ¢, simultaneamente, la garanzia del movimento contro la
minaccia della stasi e dell’immobilita, e il mezzo per limitare questo movimento, impe-
dendogli di disturbare 1’ordine della successione delle totalita. Inoltre, la contraddizione
funge anche da principio ordinatore del sistema sincronico interno al momento storico.
Essa diventa il principio di intelligibilita che consente di trascinare nella propria orbita
tutti i conflitti possibili, funzionando in definitiva come una forza unificante che assicu-
ra al momento storico la sua coerenza. E una dialettica che risolve e riconcilia. I suoi
conflitti sono solo mezzi per il raggiungimento di un ordine superiore, sono le astuzie
del progresso della ragione. E una dialettica al cui smembramento del presente non puod
resistere nessuna materialita. E proprio qui che, secondo Macherey, incontriamo la tesi
di Hegel secondo la quale cio che ¢ necessario ma ¢ assente nell’Etica di Spinoza ¢ la
concettualizzazione della sostanza come soggetto. Ed ¢ qui, precisamente, che dobbiamo
porre la domanda:

11 “soggetto” hegeliano non ¢ forse I’immagine riflessa del soggetto della ragione clas-
sica? Immagine critica probabilmente, che rivela le insufficienze di una razionalita astrat-
ta e la scompone. Ma nient’altro che un’immagine, legata ancora al modello da cui dipen-
de e del quale riproduce a suo modo le caratteristiche essenziali. Hegel dunque, rispetto
al pensiero tradizionale che egli critica, compierebbe solo uno spostamento, ponendo in
una fine, non meno assoluta del cominciamento dal quale era stata sradicata, 1’illusione di
una razionalita ideale, libera da ogni materialita nel suo non ammettere nessun elemento
che gli sia esterno.”

La dialettica hegeliana assume la forma di un soggetto originario risvegliato nell’es-
sere dalla sua alienazione, dalla mancanza originaria del soggetto, dalla mancanza di se
stesso che rende necessario il proprio ritrovamento, dal movimento con cui il soggetto
via via raccoglie e assimila nella totalita che ¢ il suo fine e la sua meta cio che ha per-
duto. La sostanza come soggetto ¢ la sostanza dotata di un’intenzione e della volonta di
attuarla: il ritorno a sé ¢ contemporaneamente un’interiorizzazione delle parti perdute
di sé, cio¢ delle manifestazioni che ne sono scaturite, parti che devono essere ritrovate
e ordinate nella gerarchia necessaria alla coerenza del tutto. La dialettica di Hegel, tut-
tavia, incarna una contraddizione inevitabile che diventa visibile solo nel momento in
cui il lungo percorso di ritorno a se stesso del Concetto si completa, nel momento in cui

21  P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., pp. 126-127.
22 1Ivi, p. 213.



44 Warren Montag

I’origine viene riassorbita nella fine da cui proviene. Le contraddizioni si risolvono, ma
solo al prezzo di cedere il passo a nuove contraddizioni irrisolte, come se il superamento
di una contraddizione producesse necessariamente una nuova contraddizione irrisolta,
cosa che implicherebbe una sequenza infinita ed eterna di contraddizioni. Ma se fosse
cosi, il lavoro del negativo sarebbe un processo senza soggetto né fine di infinite con-
traddizioni. Per approfondire questa nozione potremmo chiederci, come fa Macherey,
per quale motivo le contraddizioni debbano muoversi in fila indiana, una per una. E se,
in assenza di una forma invariante, le contraddizioni producessero piu di un insieme di
elementi contraddittori, o se producessero contraddizioni i cui elementi non si limitasse-
ro ad essere soltanto due? Sono domande che all’interno del sistema teorico di Hegel non
possono trovare risposta. Il lavoro del negativo esiste ed ¢ determinato dalla causa finale,
il Concetto, e il Concetto puo essere solo una vuota astrazione se gli manca “la serieta, il
dolore, la pazienza e il travaglio del negativo”?. Deve sperimentarsi “nell’essere-altro e
nell’estraneazione” e “nel superamento di questa estraneazione”*.

Al termine di Hegel o Spinoza, Macherey si concentra sulla contraddizione che mette
Hegel contro se stesso. E una contraddizione la cui complessita suggerisce che siamo in
presenza della contraddizione surdeterminata che le opere principali di Hegel cercano
preventivamente di escludere.

11 “lavoro del negativo™ ha per oggetto il negativo stesso che cancella. Contro i filosofi
impazienti e le logiche incomplete, che sopprimono la contraddizione nel loro fondamen-
to o nel loro cominciamento, bisogna scommettere sul trionfo della contraddizione su se
stessa, che la fa sparire in quella fine della quale essa non ¢ altro che una manifestazione:
per il concetto, la via aperta dalla negazione assoluta ¢ anche la promessa di accedere
all’infinito.?

Ma I’incontro tra Spinoza ed Hegel, che per Macherey produce idee originali che non
appartengono né all’uno né all’altro ma ad entrambi, non invalida 1’idea della dialettica.

Per Hegel il pensiero di Spinoza non ¢ ancora abbastanza dialettico. E se lo fosse gia
troppo? O se almeno lo fosse in un modo inaccettabile per Hegel? La decisa negazione di
questa dialettica — diciamo, per farla breve: di una dialettica senza teleologia — alla quale
Hegel procede con I’intermediazione di Spinoza, ¢ proprio il suo modo per incontrare
nello sviluppo del proprio pensiero un ostacolo invalicabile, 1’ostacolo di un discorso di
cui non bisogna affermare che non & ancora hegeliano, ma che non lo & gid pii. E cosi che
la presentazione evoluzionista della storia della filosofia va in frantumi.?

In questo senso, Macherey ha tracciato una linea di demarcazione che separa Hegel da
se stesso, dal proprio spinozismo, da uno spinozismo per molti versi opposto a quello che
pretende di trovare in Spinoza. Eppure, questo spinozismo che diviene percepibile solo
quando Hegel non parla di Spinoza ma lo imita nel senso dell’imitazione degli affetti di
Etica 111, P.27, si modifica nello stesso processo di imitazione. Per riprendere 1’esempio
riportato sopra, nella lunga e apparentemente esaustiva sezione delle Lezioni dedicata a
Spinoza, Hegel impiega la nozione di immanenza senza spiegare o anche solo riconosce-

23 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, vol. I, La Nuova Italia, Firenze 1973, p. 14.
24 [bidem.

25  P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 216.

26 Ivi, pp. 18-19.



®

Macherey e la critica della critica della dialettica 45

re il ruolo che essa svolge nel pensiero di Spinoza. Nell’intero terzo volume delle Lezioni
del 1825-1826 (dedicato alla filosofia medievale e alla filosofia moderna, compreso Spi-
noza), il termine “immanenza” non compare mai, mentre il termine “immanente” com-
pare solo sei volte (in altre edizioni compare quindici volte). Nella Scienza della logica,
invece, “immanente” compare 232 volte, “immanentemente” 20 volte e “immanenza” 2
volte. E una discrepanza che meriterebbe di essere esaminata da vicino, cosa impossibile
in questa sede. Nondimeno, Hegelsembrerebbe aver scritto una storia della filosofia non
come hanno fatto altri — cio¢ per trasformare questa storia nella preistoria del proprio
pensiero —, ma, proprio al contrario, per negare 1’esistenza di una tale preistoria e inter-
pretare i filosofi verso i quali ¢ piu debitore in modi che servono a oscurare il suo debito
verso di essi. Nel caso di Spinoza, cio che Hegel deve reprimervi ¢ la possibilita che le
sue opere, diventando intelligibili, inizino a fornire le risposte alle domande che pone.
Hegel, talvolta, pare avviare una campagna preventiva per 1’esclusione di una tale lettura
attraverso quella che Macherey chiama un’interpretazione sorprendentemente imprecisa
dei testi, un’interpretazione che spesso contraddice le parole delle opere spinoziane. La
questione della dialettica con cui Macherey conclude il suo studio rappresenta chiara-
mente un’eccezione agli esempi di fraintendimento hegeliani citati sopra. Sembrerebbe
essere appannaggio esclusivo di Hegel, anche se la sua difesa della teleologia e della
negazione della negazione ¢ in parte fondata sull’esclusione della nozione spinoziana
di causalita immanente. E se tale argomentazione ¢ valida, perché preservare o ripri-
stinare la nozione di dialettica, dato il suo legame apparentemente indissolubile con la
teleologia, uno degli ostacoli epistemologici piu rilevanti per una conoscenza adeguata
della storia umana? La risposta sta nel fatto che la dialettica di Hegel si oppone solo in
parte alla nozione spinoziana di immanenza. E proprio questa nozione che Hegel, senza
il minimo riferimento a Spinoza, mobilita nella sua critica alla dialettica trascendentale
di Kant e all’idea dei limiti necessari della conoscenza. Per Hegel, I’unica dialettica con-
cepibile ¢ una dialettica immanente. All’inizio della Scienza della logica, egli ci chiede
di rinunciare alle forme di trascendenza in quanto forme di rinuncia al mondo, e di
“vive[re] nel dialettico™, cio¢ nel movimento infinito della contraddizione senza riso-
luzione finale. Una dialettica senza teleologia ¢ una dialettica che rende intelligibile la
molteplicita dei conflitti e degli scontri che si manifestano nella vita sociale, compresa la
lotta di classe nella sua irriducibile complessita, senza tentare di spiegarli o di ridurli a un
ordine sincronico o diacronico. Potremmo pensare a una dialettica materiale o materiali-
sta come all’auto-conoscenza di coloro la cui lotta rende impossibile negare 1’esistenza
della lotta. Ritornare a Hegel dal luogo occupato da Macherey significa scoprire un altro
Hegel, I’altro di Hegel, I’altro termine della contraddizione che fa della sua filosofia la
filosofia che ¢.

[tr. it. di Giacomo Clemente]

27  G.W.F. Hegel, Scienza della logica, cit., p. 39.






VERUM INDEX SUI ET FALSI

ETIENNE BALIBAR

Per questa conferenza celebrativa di Hegel o Spinoza di Pierre Macherey, adattero in
inglese una presentazione orale che avevo offerto nel 2015 in occasione di una preceden-
te celebrazione dello stesso libro, organizzata congiuntamente da Filippo Del Lucchese,
Chantal Jaquet, Warren Montag, Pierre-Francois Moreau e Pascal Sévérac alla Sorbona.
I1 titolo ¢ rimasto invariato, nell’originale latino.

Hegel o Spinoza ¢ stato pubblicato per la prima volta in francese, nella collana cre-
ata e diretta da Louis Althusser, nel 1979. E ormai un classico, mai scomparso dalle
liste di lettura accademiche di tutto il mondo. La sua tesi provocatoria (che Spinoza in
realta “confutava” in anticipo I’interpretazione della sua filosofia proposta da Hegel) ¢
diventata un modello per tutta una serie di letture che affrontano le opere filosofiche sub
specie actualitatis. Certamente puo essere utilizzata a prescindere dalla congiuntura in
cui ¢ stata scritta, e tuttavia la conoscenza di questa pud contribuire alla comprensione
delle sue intenzioni e delle sue poste in gioco. Un’indicazione di questa dipendenza ¢
data dalla prefazione di Macherey alla nuova edizione del 1990, che “ribalta”, per cosi
dire, le conclusioni della prima.

Esaminero questa congiuntura attraverso la seguente lente: il legame che si puo stabi-
lire tra la celebre frase spinozista: verum index sui et falsi (a cui Macherey fa riferimento
nella sezione del suo libro su “Idea adeguata e idea inadeguata™), e quella che era
stata la “problematica” del “gruppo Spinoza” formato da Althusser e dai suoi studenti
tra la fine degli anni Sessanta e 1’inizio degli anni Settanta®. Nei suoi Elementi di au-
tocritica del 1974, Althusser scrive: “Se non siamo stati strutturalisti possiamo, adesso,
confessare perché: perché siamo sembrati esserlo, ma non lo siamo stati, perché dunque
¢ accaduto questo singolare malinteso, da cui sono stati tratti interi libri. Siamo stati
colpevoli di una passione ben altrimenti forte e compromettente: siamo stati spinoziani.
A modo nostro, naturalmente™. Ma chi ¢ esattamente questo “Noi”? Come minimo

P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 75.

I due libri fondatori, Per Marx (del solo Althusser) e Leggere il Capitale (di Althusser e di alcu-
ni suoi discepoli), furono entrambi pubblicati nell’autunno del 1965. Per una teoria della pro-
duzione letteraria di Macherey, che per molti aspetti costituisce il “terzo volume” di Leggere
il Capitale e comunque un complemento essenziale della stessa ricerca, raccoglie i saggi scritti
nel ’65 e ’66 (cfr. P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria, PGreco, Milano
2024).

3 L. Althusser, Elementi di autocritica, Feltrinelli, Milano 1975, pp. 27-28. Piu avanti, nello
stesso testo, si legge quanto segue: “Mi accontenterd di un ultimo tema: quello del famoso

o —



48 Etienne Balibar

deve includere Macherey, e persino concedergli un posto centrale... infatti possiamo
tranquillamente sostenere che senza il contributo di Macherey, “Noi” non saremmo mai
stati spinozisti — o non allo stesso modo*. Sarebbe quindi troppo semplicistico vedere
nel libro di Macherey del 1979 la realizzazione posticipata della formula di Althusser
secondo cui “[n]ella ripetizione anticipata di Hegel da parte di Spinoza, abbiamo cercato
e creduto di discernere a quali condizioni una filosofia potrebbe produrre effetti a servire
al materialismo, sotto le proclamazioni e i silenzi, [...] grazie [...] al dispositivo teorico
delle sue tesi, in breve, grazie alle sue posizioni’. Si tratta piuttosto di rivelare la reci-
procita (ma anche, in parte, la tensione) tra le formulazioni di Althusser e Macherey nel
primo periodo. La loro posta in gioco riguarda il “materialismo”, certo, ma soprattutto la
“dialettica”. E mi sembra che siano ancora importanti per i nostri usi attuali di Spinoza,
Hegel, Marx — separatamente o insieme.

Mettiamo a confronto due testi. Il primo, che devo citare a lungo con alcuni tagli, pro-
viene da Hegel o Spinoza, nella sezione finale del capitolo sul more geometrico (“Idea
adeguata ¢ idea inadeguata”). A pagina 66, leggiamo:

Ne deriva una conseguenza importantissima: un’idea non pud essere pit 0 meno
adeguata alla maniera di una rappresentazione che imita pitt 0 meno bene il suo mo-
dello e che puo essere valutata secondo questo grado di conformita. La teoria dell’i-
dea adeguata elimina dall’ordine della conoscenza ogni normativita e nel contempo
impedisce il ritorno dell’illusione finalista che assilla le teorie classiche della cono-
scenza. L’idea ¢ completamente adeguata nella misura in cui € cosi necessariamente e
in assenza di ogni intervento di un libero arbitrio: ¢ questa la chiave della sua oggetti-
vita. Cio ¢ espresso da Spinoza in una formula provocatoria: “tutte le idee, in quanto
sono riferite a Dio, sono vere”. “In quanto sono riferite a Dio” significa nel loro
essere comprese secondo la necessita causale di quel processo che le ha generate. Da
questo punto di vista, tutte le idee sono adeguate; tutte le idee sono vere. Tutte le idee
comprese le idee inadeguate o confuse; anche le idee false sono a loro modo vere.
Per questo motivo Spinoza scrive: “verum index sui ef falsi”. Nella natura stessa del
vero ¢’¢ qualcosa che fa riferimento alla possibilita di errore e che la spiega [...] In

‘verum index sui et falsi’. Ho detto che esso ci era parso autorizzare una concezione ricorrente
della ‘rottura’. Ma non aveva solo questo senso. Affermando che ‘il vero si indica da sé e indica
il falso’, Spinoza scartava la problematica del ‘criterio di verita’. Se si pretende di giudicare
della verita che si possiede con un ‘criterio’ qualunque, ci si espone al problema del criterio,
giacché esso deve essere vero, e questo all’infinito. Che il criterio sia esterno (I’adeguamento
dello spirito e della cosa, come nella tradizione aristotelica) o interno (I’evidenza cartesiana),
in ogni caso il criterio ¢ da rifiutare: esso ¢ infatti la figura di una Giurisdizione o di un Giudice
che deve autenticare e garantire la validita del Vero. E con lo stesso movimento Spinoza scarta
la tentazione della Verita: da buon nominalista (il nominalismo poteva allora essere, per rico-
noscimento dello stesso Marx, I’anticamera del materialismo) Spinoza parla solo del ‘vero’. Di
fatto, la Verita e la Giurisdizione del Criterio vanno sempre di pari passo, poiché il criterio ha
la funzione di autenticare la Verita del vero. Scartate le istamze (idealiste) di una teoria della
conoscenza, Spinoza suggeriva allora che ‘il vero’ ‘si indica da sé’, non come Presenza ma
come Prodotto, nel doppio senso del termine ‘prodotto’ (risultato del lavoro di un processo che
lo ‘scopre’), come rivelantesi nella sua stessa produzione” (ivi, p. 32).

4 Alcune indicazioni che evidenziano questo fatto si possono trovare nel libro ormai classico di W.
Montag, T. Stolze (eds.) The New Spinoza, University of Minnesota Press, Minneapolis-London
1997. Cft. anche E. Delruelle, “Nous avons été spinozistes . Spinoza et le Marxisme en France, in
Q. Landenne, T. Storme (eds.), L 'Actualité du “Tractatus” de Spinoza et la question théologico-
politique, Editions de 1’Université de Bruxelles, Bruxelles 2014.

5 L. Althusser, Elementi di autocritica, cit., p. 30.



Verum index sui et falsi 49

Spinoza, invece [che in Cartesio], la teoria dell’errore ¢ subito inclusa in quella della
verita ed ¢ tutt’uno con essa: anche le idee false sono idee singolari e, in un caso come
nell’altro, il problema consiste nel sapere come siano prodotte necessariamente.®

E interessante notare che Macherey non avrebbe potuto scrivere che “la teoria dell’i-
dea adeguata elimina dall’ordine della conoscenza ogni normativita” se, invece della
frase verum index sui et falsi (che compare nella lettera 74 di Spinoza ad Albert Burgh
del 1675), avesse citato I’altrettanto famosa “variante” che compare nell’Etica 11.43:
veritas norma sui et falsi, spesso considerata come ‘“‘significante” la stessa cosa. Per-
ché Macherey privilegia il verum index sui... unendolo a un commento dettagliato delle
proposizioni dell’Etica 11 che riguardano le idee vere e false, e la dipendenza di questa
opposizione dalla piu fondamentale dottrina dell’adeguatezza? Per due motivi, presu-
mo: perché ¢ piu frequente nelle discussioni dell’idealismo tedesco, da Jacobi in poi’;
e perché ¢ quella scelta da Althusser quando, insieme all’habemus enim ideam veram
del Trattato sull’emendazione dell intelletto, vuole indicare I’opposizione tra la filosofia
della produzione della conoscenza di Spinoza e le “teorie classiche della conoscenza”,
che cercano una garanzia a priori per I’accesso alla verita, sia essa trascendentale, me-
tafisica o addirittura dialettica®.

Da qui I’importanza di un altro testo, che cronologicamente viene prima: nella Pre-
fazione a Leggere il Capitale (1965), Althusser aveva fatto due volte riferimento a un
importante articolo appena pubblicato da Macherey (probabilmente in accordo con lui),
A propos de la rupture, selezionando le seguenti frasi:

Una scienza progredisce, cio¢ vive, solo grazie all’estrema attenzione che presta ai
punti in cui ¢ teoricamente fragile. In base a questi criteri, essa dipende meno [...] da cid
che sa che da cio che non sa; il suo presupposto assoluto ¢ concentrarsi su questo ignoto,
e porlo in modo rigoroso come un problema. Ma I’ignoto di una scienza non ¢ cio che 1’i-
deologia empirista pensa [...] ma per eccellenza [...] tutto cid che in essa “suona vuoto”
a un orecchio attento, nonostante la sua pienezza.’

P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., pp. 74-75.

Si veda G. Stieg, Goethe et Spinoza, in “Revue germanique internationale”, vol. 12, 1999, pp.

63-75.

8 L. Althusser, Elementi di autocritica, cit., p. 20: “Dietro questo travestimento dell’errore in
ideologia restava un fatto: la dichiarazione d’opposizione tra la verita e 1’errore, e questo
¢ oggettivamente uno dei sintomi della nascita, del sorgere di una scienza (quando si tratta
veramente di una scienza). Senza dubbio, per quanto si dica, io non ero legato ad un’opposi-
zione ‘non dialettica’ della scienza e dell’ideologia: mostravo infatti che questa opposizione
era ricorrente, dunque storica e dialettica, poiché ¢ solo a condizione d’aver ‘scoperto’ e
‘acquisito’ la ‘verita’ che lo scienziato puo allora, e solo allora, da questa posizione con-
quistata, volgersi alla preistoria della scienza e qualificarla, in tutto o in parte, come errore,
come ‘tessuto di errori’ (Bachelard), anche se vi riconosce delle verita parziali da considerare
eccezioni o delle anticipazioni da raccogliere (ad esempio: I’Economia classica, il Socialismo
utopistico): ma anche queste eccezioni sono possibili solo perché le verita parziali e le antici-
pazioni della preistoria sono allora riconosciute e identificate come tali a partire dalla verita
infine scoperta e posseduta. ‘Habemus enim ideam veram...” (Spinoza). E in effetti in quanto
(enim) possediamo (habemus) un’idea vera che... Possiamo anche dire: ‘Verum index sui et
falsi’; il vero si indica da s¢ e indica il falso; dunque il riconoscimento dell’errore (come pure
delle verita parziali) ¢ la ricorrenza del vero”.

9 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, in 1d. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, Mila-

no 2006, p. 28.

N



50 Etienne Balibar

E soprattutto:

11 fatto che questo ci costringa a porre il problema della “rottura epistemologica” [...]
anche per Marx accresce notevolmente il nostro compito [...] dobbiamo pensare (in
modo del tutto inedito) il rapporto tra una scienza e 1’ideologia che I’ha fatta nascere e
che continua ad accompagnarla silenziosamente pit 0 meno per tutta la sua storia [...]
una tale osservazione ci pone di fronte al problema di una scienza che non ¢ una scienza,
ma un’ideologia che non ¢ una scienza. Tale constatazione ci mette di fronte alla consta-
tazione che ogni scienza [...] puo essere pensata solo come una “scienza dell’ideologia”,
[questo fatto] ci sconcerterebbe, se non fossimo avvertiti della natura dell’oggetto della
conoscenza, che puo esistere sotto forma di ideologia solo nel momento della costituzione
della scienza che ne produrra la conoscenza nella modalita specifica che la definisce.'

Si puo subito notare che, laddove Althusser, citando Macherey in nota, utilizza il ter-
mine scienza, ed elabora il processo “epistemologico” della “costituzione della scienza”
e le tracce o la “continuazione” che esso comporta, Macherey utilizzava sistematica-
mente il termine teoria o subordinava il termine scienza alla categoria piu generale di
“teoria”:

Spinoza ¢ veramente il primo ad aver formulato teoricamente il rapporto tra teoria e
ideologia: il punto essenziale ¢ che si tratta di un rapporto vero. Se la teoria ¢ sempre te-
oria dell’ideologia, e se la conoscenza del terzo tipo ha sempre bisogno della conoscenza
del primo tipo, ¢ proprio perché un’idea ¢ tanto reale quanto intelligibile.!

Nel suo articolo originale, Macherey aveva scritto che “forse Althusser avrebbe do-
vuto sviluppare le allusioni che ha fatto due volte a Spinoza”; ma, nel suo commento
retrospettivo del 1999, che suona terribilmente autocritico (dichiarandolo un testo “teo-
reticista” e rimproverandogli un “tono da maestro di scuola”), si trovano alcuni chiari-
menti chiave:

Era quantomeno bizzarro presentare questa replica della “filosofia positiva” di Au-
guste Comte come il nec plus ultra di un marxismo “teorico” [...] Bachelard, Koyré,
Canguilhem, Foucault che diventano maestri di marxismo, fatemi il piacere. Ancora piu
incongruo, aver fatto di Spinoza un partner in questa operazione...'

E continua:

Questo ci permette di capire che tipo di uso facevamo allora della filosofia di Spinoza, e
perché ci interessava tanto: la usavamo come un’arma che rivolgevamo contro una rappre-
sentazione meccanica del rapporto tra il reale e il pensiero [...] e vedevamo nello spinozi-
smo uno strumento per introdurre una certa dose di dialettica interna nella comprensione
di questo rapporto. Puod sembrare strano, ma il gancio che coglievamo nella dottrina di

10 Ivi, p. 44. Cfr. anche P. Macherey, 4 propos de la rupture, in Histoires de dinosaure. Faire de la
philosophie (1965-1997), PUF, Paris 1999, pp. 9-34. L’articolo di Macherey ¢ stato pubblicato
originariamente su “La Nouvelle Critique” (n. 166) nel maggio 1965. Lo stesso Macherey 1’ha
inserita con un commento retrospettivo nell’antologia dei suoi saggi Histoires de dinosaure, dove
le due formule selezionate da Althusser si trovano alle pagine 16 e 18.

11 Ibidem.

12 Ivi, p. 23.



Verum index sui et falsi 51

Spinoza era una tendenza dialettica che credevamo di trovare in essa [...]. In altri termini,
non vi vedevamo tanto un’ontologia naturalista che produceva effetti etici specifici, quanto
un’epistemologia storica in potenza, il cui sviluppo avrebbe distrutto le strutture della teoria
classica della conoscenza basata sull’opposizione del soggetto e dell’oggetto [...]. Abbiamo
letto I’Etica [ ...] privilegiando la Parte II [ ...] perché speravamo di trovarvi una definizione
del pensiero immediatamente articolata con una certa pratica della filosofia.'?

Quale esattamente? E stato anche chiamato “il lavoro del (concetto)”, illustrando una
“concezione della filosofia come pratica”:

Che cos’¢ un confronto di idee? [...] Non ¢ forse un confronto interno che mette in evi-
denza la modalita con cui si propongono posizioni antitetiche, dove uno standard comune
esiste solo se si determinano certe precise condizioni, che non precedono il dibattito, ma ne
derivano? In un certo senso recuperiamo qui 1’idea di Spinoza, quando dichiara che “il vero
indica se stesso e il falso (verum index sui et falsi), allo stesso modo in cui una luce che illu-
mina se stessa illumina anche le tenebre”: il che significa che il rapporto tra vero e falso non
¢ simmetrico, poiché solo il vero ha il potere di rivelare la non verita del falso che ¢ anche,
paradossalmente, la sua verita in quanto falsita, poiché la negazione o la privazione non ¢
nulla “in s¢’, quindi non puo appropriarsi di sé. Alla fine, siamo portati a pensare che il falso
sia solo una forma o una modalita del vero, un avatar della sua espressione o esposizione,
che avviene in relazione all’ordine dell’esposizione e all’interno del suo quadro, dove viene
introdotto attraverso un’operazione retroattiva. Althusser diceva che, nella formula di Spinoza
verum index sui et falsi, ’elemento decisivo per il significato ¢ et falsi, perché elimina ogni
rappresentazione della verita come manifestazione solitaria e vittoriosa di se stessa, dimenti-
cando che la verita esiste solo sullo sfondo dell’errore [...]. In un certo senso, quindi, la teoria
¢ sempre “teoria dell’ideologia”, come avevo scritto, sia perché succede all’ideologia che era
il suo terreno originario [...] sia perché crea progressivamente una distanza tra I’ideologia e se
stessa, come risultato del suo lavoro, e assume 1’ideologia come proprio oggetto. Ho cercato
di renderlo comprensibile con una libera parafrasi di Spinoza sull’immaginazione del sole “di-
stante 200 piedi” [...] Questo era analogo all’idea althusseriana che [...] alla fine non c¢’¢ via
d’uscita dall’ideologia: piuttosto che tagliarci dall’ideologia, la rottura epistemologica sarebbe
un taglio all’interno dell’ideologia, manifestando una discrepanza che separa 1’ideologia da
se stessa [...] L’ideologico non ¢ mai adeguato a se stesso [...] e se la scienza non puo essere
paragonata all’ideologia, ¢ perché emerge come misura di questa inadeguatezza, dello sposta-
mento all’interno dell’ideologia rispetto all’ideologia..."

Infine, siamo portati a intendere che, sotto le spoglie di un’autocritica, Macherey sta
sostanzialmente riaffermando la sua posizione (“I’idea di fondo era giusta [je touchais
juste sur le fond]”), pur colmando implicitamente la distanza tra Hegel e Spinoza: il
processo di conoscenza viene descritto come “uno sviluppo dinamico che nasce dalle
sue contraddizioni interne”, mentre 1’idea di trovare in Spinoza una “tendenza dialettica
[disposition a la dialectique]”) ¢ collegata a un’interpretazione della “rottura epistemo-
logica” come “spostamento rispetto all’ideologia” reso possibile dalla valutazione della
sua “inadeguatezza interna”. Non ¢ forse questo, ci chiediamo, un equivalente di quello
che Althusser, nella sua Prefazione a Leggere il Capitale, aveva chiamato “effetto di
conoscenza [effet de connaissance]”"? Vale a dire non solo una produzione di conoscen-

13 Ivi, pp. 23-24.
14 1Ivi, pp. 25-29.
15 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, cit., p. 57.



52 Etienne Balibar

ze (o di “oggetti di conoscenza’), ma una suddivisione nel campo della conoscenza tra
la conoscenza propriamente detta e 1’elemento ideologico con cui si rompe. Percio la
dottrina “spinozistica” secondo cui non ¢’¢ comunicazione tra il reale e I’idea di questo
reale si giustifica nei termini di un’altra idea attribuita a Spinoza come interpretazione di
verum index sui: la scienza ¢ una vera e propria trasformazione di idee false in idee vere
(o di idee inadeguate in idee adeguate); essa “produce” verita all’interno del sapere at-
traverso I’intendere e lo spostare la méconnaissance ideologica (1’ignoranza o, meglio, il
misconoscimento). Si arriva cosi a intendere la formula chiave (che in realta Althusser ha
preso in prestito da Macherey, anche se ha contribuito alla sua scoperta) “foute science
est science de l’idéologie” (“ogni scienza [teoria] ¢ una scienza [teoria] dell’ideologia’)
che deriva da una comprensione “dialettica” del verum index sui et falsi.

Ma questo approccio dialettico di Spinoza viene rivendicato contro Hegel. Rende
addirittura Spinoza “piu dialettico di Hegel”, almeno un altro tipo di dialettico'®. Non
siamo piu dell’idea che fosse arbitrario leggere Spinoza in questo modo. Forse trasfor-
mata internamente, questa interpretazione “dialettica” di Spinoza ¢ presente piu che mai.
E sopravvissuta all’autocritica di Macherey, che ha preso di mira il suo (“nostro”) teore-
ticismo e il rifiuto del tono dogmatico con cui era stata proposta.

In questa stabilita, tuttavia, vedo un problema piuttosto che una soluzione (e non dico
che Macherey non vedrebbe il problema a sua volta...) — un problema senza soluzione
semplice, né in termini spinozistici né in termini epistemologici, in cui Hegel continuera
a rendere piu difficile il nostro compito. Sbarazzarsi di Hegel non ¢ un compito facile.
Proviamo a indagare alcune delle sue dimensioni.

In primo luogo, € necessaria una deviazione attraverso I’interpretazione della variazione
della formula di Spinoza tra index sui e norma sui, sia usata che soppressa nei riferimenti
che abbiamo appena citato. Non si tratta di una differenza innocente. In effetti, alcuni
degli elementi del nostro problema potrebbero trovarsi li, dal momento che propone due
modelli per I’idea dell’effettivita o dell’efficacia della verita: da un lato, il modello della
manifestazione (rendere visibile, percepibile, il falso o I’errore in quanto tale), dall’altro
il modello della rettifica, quindi un conflitto di valori antitetici (rettificare o correggere
I’errore). Non sono a conoscenza di molti commenti su questo punto (forse mi ¢ sfuggito
qualcosa), ma in ogni caso credo che vada inscritto in una lunga catena significante che
parte da Aristotele (che nel De anima 1, 5, 411 a 5-7 scrive che il giusto/retto ¢ giudice di
se stesso e del curvo!” e ci rende possibile conoscere entrambi) e arriva ad Adorno (che
inverte la formula: “Se Spinoza proclamo la celebre proposizione ‘verum index sui et
falsi’, noi dichiareremo che ‘falsum index sui et veri’”'®). Grazie a diversi commentatori
delle giovani generazioni, possiamo identificare alcuni dei legami intermedi'. Secondo

16  “Autrement dit il serait nécessaire, pour y voir plus clair sur ce point, de revenir, sous controle,
a une certaine forme de dialectique hégélienne, épurée de sa dimension téléologique et ainsi en
quelque sorte rematérialisée” (P. Macherey, Histoires de dinosaure, cit., pp. 33-34).

17  “mediante il retto conosciamo il retto e il curvo. Il regolo ¢ giudice di entrambi mentre il curvo
non ¢ giudice né di se stesso né del retto” (Aristotele, De Anima, a cura di R. Laurenti, in Opere,
vol. 4, Laterza, Roma-Bari 1983, p. 124).

18  Th.W. Adorno, Introduzione alla dialettica, ETS, Pisa 2020, p. 185.

19  F. Manzini, “Verum index sui et falsi”: de Spinoza a Boyle (a Aristote), in “Archives de Philoso-
phie”, vol. 4, n. 73, Bulletin de bibliographie spinoziste XXXII, 2010, pp. 741-744; A. Klajnmann:
Althusser lecteur d’“habemus enim ideam veram”, in Méthode et art de penser chez Spinoza, Edi-
tions Kimé, Paris 2006, p. 62 ss.; L. Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genése de l'imagination,
Librairie philosophique Vrin, Paris 2005, p. 283 ss.



Verum index sui et falsi 53

Diego Tatian®, essi devono includere la proposizione di Marx nel Manoscritto del 1843
sulla Critica del diritto statuale hegeliano: “la democrazia ¢ la verita della monarchia, ma
la monarchia non ¢ la verita della democrazia™'!, che la rende intelligibile... 1l cambia-
mento dei termini di supporto segnala che la proposizione “epistemologica” o “logica”
porta sempre con sé¢ anche un’implicazione “politica”. Se si legge la serie completa in
Spinoza stesso, sembra esserci allo stesso tempo un’equivalenza e uno scambio di funzio-
ni: la formula normativa (verum norma sui et falsi) si accompagna a un contesto in cui si
pone 1’accento sull’idea del falso come privazione (mancanza di adeguatezza dell’idea,
ed errore come conoscenza “confusa”, priva di chiarezza), mentre la formula descrittiva
o dimostrativa (verum index sui et falsi) si sposa con quello che Deleuze chiama lo stile
conflittuale (polemico, politico) di Spinoza (che caratterizza anche il Trattato teologico-
politico, 1a cui dottrina della democrazia si fonda sulla critica dell’immaginario teologi-
co). Cosi, norma punta a una rottura dell’intelletto con I’errore e il tipo di conoscenza che
produce la sua “falsita”, mentre index punta all’idea che I’immaginazione (come regime
di finzione) abbia la capacita di resistere alla razionalita, che non sia inesistente.

Se “traduciamo” I’opposizione nel linguaggio dell’“ideologia”, otteniamo un’oscil-
lazione tra il concetto di ideologia come /’altro della conoscenza scientifica o teorica,
quindi “vera”, e il concetto di ideologia come [’oggetto (o uno degli oggetti, ma neces-
sario) della conoscenza teorica. Da qui I’oscillazione tra quella che definirei un’interpre-
tazione “debole” della tesi di Macherey (quella adottata da Althusser quando cita Ma-
cherey) e un’interpretazione “forte” (quella dello stesso Macherey, poi riaffermata nella
sua autocritica), che spiega anche I’oscillazione tra le due categorie “scienza” e “teoria”.
Nella dottrina “teoretica” di Leggere il Capitale (e del gruppo althusseriano dell’epoca),
¢ “teoria” a portare il significato forte, mentre “scienza” porta solo quello debole. Nella
“teoria”, come sappiamo, si combinano le funzioni della scienza e della filosofia.

Possiamo ora tornare ai rapporti tra epistemologia e dialettica, concentrandoci sulla
questione dell’““errore”, con i suoi lati negativi ¢ affermativi. Dobbiamo dire (come ha
fatto Macherey) che I’“epistemologia francese” ha immaginato una “dialettica” della
produzione di conoscenza che nasce dalla continua correzione dell’errore? Mi sembra
che la risposta debba essere sfumata. I diversi autori della lista “canonica” devono es-
sere trattati separatamente. Ovviamente, nessuna idea del genere si trova in Koyré, che
ha certamente un atteggiamento favorevole rispetto alla dottrina spinozista del “meto-
do” come riflessivita immanente alla “norma dell’idea vera”?, ma vede la “rivoluzione

20 D. Tatian, La izquierda spinoziana, in Spinoza disidente, Tinta Limén, Buenos Aires 2019, p. 118.

21 K. Marx, Critica del diritto statuale hegeliano, in K. Marx, F. Engels, Opere, vol. 3, Editori Riu-
niti, Roma 1976, p. 33, come anche I’opposizione tra Leibniz ¢ Hegel per come ¢ stata interpretata
da Jean Hyppolite in Logica ed esistenza. Saggio sulla Logica di Hegel, Bompiani, Milano 2017,
p. 437 ss.

22 “Da cio si conclude che il metodo non ¢ altro che conoscenza riflessiva o idea di idea. E poiché
non si da I’idea d’idea se prima non si da idea, non si dara metodo se prima non si dia un’idea.
Percio sara un buon metodo quello che mostra in che modo la mente debba essere diretta secondo
la norma di un’idea vera data. Inoltre, poiché il rapporto che c¢’e tra due idee ¢ identico a quello
che c’é tra le essenze formali di quelle idee, da cio segue che la conoscenza riflessiva dell idea
dell’ente perfettissimo sara superiore alla conoscenza riflessiva delle restanti idee, ossia sara
perfettissimo quel modo che mostra come debba essere diretta la mente secondo la norma dell i-
dea data dell’ente perfettissimo” (B. Spinoza, Trattato sull 'emendazione dell intelletto, in Opere,
a cura di F. Mignini, Mondadori, Milano 2006, p. 38. Koyré¢ ha pubblicato una traduzione e un
commento del trattato. L’epistemologia e la storia della scienza di Koyré hanno forti radici in
Husserl, che fu il suo mentore dopo aver lasciato la Russia e prima di trasferirsi in Francia.



54 Etienne Balibar

scientifica” come il prodotto di una matematizzazione (quindi idealizzazione) del con-
cetto di movimento, resa possibile dalla distruzione dell’opposizione aristotelica tra fe-
nomeni terrestri ¢ celesti. Da parte sua, Canguilhem (nel suo omaggio alla memoria di
Jean Hyppolite) aveva scritto che I’intenzione e 1’errore sono i criteri del pensiero®,
sottolineando la stessa idea in un saggio successivo (// cervello e il pensiero, 1980) con
I’obiettivo di opporsi all’idea del pensiero come funzione vitale (o addirittura come se-
gno di finitudine nel pensiero di un essere vivente) e all’analogia tra i processi cerebrali
e il funzionamento di un computer®. Segue la definizione della funzione specifica della
filosofia come “rivendicazione della Prima Persona” (1’“i0”), indipendente dalla metafi-
sica del cogito cartesiano, la cui conseguenza etica ¢ la decisione personale di affrontare
la ferocia della folla: Ultimi barbarorum!* Infine ¢’¢ Cavaillés, che parla esplicitamente
di “dialettica del concetto” (invece che di “filosofia della coscienza”) nella sua filosofia
della conoscenza matematica, ma non lascia spazio all’*“errore” in questa definizione (il
“divenire” matematico procede dalla verita a una verita piu generale, non dal falso al
vero, ¢ sempre gia stabilito nel regno della certezza)?.

Solo nell’opera di Bachelard troviamo le chiare espressioni di un primato epistemo-
logico dell’errore, come era stato sostenuto nello stesso periodo da un altro studente di
Althusser, Dominique Lecourt?’. Di fatto, la nozione bachelardiana di conoscenza pre-
scientifica come “un tessuto di errori positivi, tenaci, solidali [un tissu d’erreurs tenaces
et solidaires]”* serviva agli althusseriani per indicare una delle dimensioni dell’ideolo-
gia (sia teorica che pratica) e, retroattivamente, la sua funzione di “ostacolo epistemolo-
gico”. Nella sua citazione di Macherey, Althusser si avvicina molto a questa “dialettica”
bachelardiana, in quanto spiega che la rottura epistemologica si distribuisce nel tempo,
nel processo di conoscenza scientifica in cui il superamento dell’errore forma il rovescio
del processo di conoscenza e lo costituisce. Questa ¢ gia una nozione di “rottura prolun-
gata” che sara definita piu tardi da Althusser (Elementi di autocritica): possiamo ben dire
che Macherey I’aveva anticipata e suggerita fin dall’inizio. Un altro punto importante &
il seguente: ribattezzando 1’““errore” come “ideologia”, Althusser si libera certamente

23 Cfr. G. Canguilhem, Sulla scienza e la contro-scienza, in Scritti filosofici, a cura di A. Cavazzini,
Mimesis, Milano 2004, pp. 29-34.

24 “Propositi, errori, I’abbiamo detto, sono segni distintivi del pensiero [dessein, erreur: marques de
la pensée]” (1d., Il cervello e il pensiero, in Scritti filosofici, cit., p. 53). Si deve adesso paragonare
la “filosofia segreta” di Canguilhem rivelata da Michele Cammelli, dove i riferimenti non sono
a Spinoza o Hegel, ma a Cartesio e Nietzsche in una lettura molto originale (cfr. M. Cammelli,
Canguilhem philosophe. Le sujet et [ 'erreur, PUF, Paris 2022).

25 Lapresunta reazione di Spinoza all’assassinio dei fratelli De Witt nel 1672. La scena e la formula
colmano anche la distanza con I’impegno di Jean Cavailles (che affermo di agire come “spinozi-
sta”, per necessita, nell’aderire alla lotta di Resistenza antinazista).

26 Recentemente, Hourya Benis Sinaceur ha sostenuto che nell’epistemologia di Cavaillés c¢’¢ anche
un’ispirazione hegeliana (Jean Cavailles philosophie mathématique, PUF, Paris 1994). Una ver-
sione modificata e tronca del verum index sui ¢ presente nell’ultimo paragrafo di Sulla logica e
la teoria della scienza (postumo), dove le ispirazioni spinoziste e hegeliane sembrano contribuire
a una critica congiunta delle “filosofie della coscienza” (Husserl e Brunschvicg): “Cio che viene
dopo ¢ piu di cio che era prima [...] perché emerge necessariamente da esso e porta ogni volta nel
suo contenuto il segno singolare della sua superiorita [...]” (J. Cavailles, Sulla logica e la teoria
della scienza, Mimesis, Milano 2006, p. 76).

27  D. Lecourt, L epistemologia storica di Gaston Bachelard, in G. Canguilhem, D. Lecourt, L epi-
stemologia di Gaston Bachelard, a cura di F. Bonicalzi, Jaca Book, Milano 1997, pp. 95-176.

28  G. Bachelard, La filosofia del non. Saggio di una filosofia del nuovo spirito scientifico, a cura di
G. Quarta, Armando, Roma 1998, p. 39.



Verum index sui et falsi 55

dello psicologismo, ma le cose sono meno chiare per quanto riguarda il pedagogismo di
Bachelard, o la sua insistenza sulla funzione educativa della conoscenza scientifica per
la mente. Sarebbe forse possibile affermare che il “teoreticismo” (rapidamente rinnegato
da Althusser e dai suoi stretti discepoli) ¢ una copertura per un piu profondo e proble-
matico “pedagogismo” o “dogmatismo”. Lungi dall’essere eliminato quando la funzione
della “teoria” viene provvisoriamente spogliata dalle sue sfumature positivistiche (I’idea
della teoria come “scienza delle scienze”) e sottoposta a una nozione politica di “lotta di
classe nella teoria” volta a correggere le “deviazioni” dal materialismo nel campo della
conoscenza, questo pedagogismo diventa ancora pit forte. E solo nella costellazione di
brevi saggi del 1976 (in particolare la Prefazione al libro di Lecourt /I caso Lysenko), che
Althusser arrivera all’idea di un “primato euristico” dell’errore sulla verita (allora attri-
buito a Lenin...) che ci costringerebbe, paradossalmente, a “parlare di errore senza verita
e di deviazioni senza norma”?. Un’idea che deve piu a certi passaggi di Pascal nelle sue
dispute teologiche che a Spinoza o a Hegel. Parlare di pedagogia e di pedagogismo signi-
fica perd che sono in gioco dei valori. E una categoria che Althusser ha cercato di evitare,
ma che ha un ruolo centrale in Bachelard (“les valeurs de la connaissance rationnelle”)
e anche in Canguilhem. Quando la conoscenza scientifica che stabilisce i “fatti” affron-
ta e corregge gli errori, diventa essa stessa un valore o un’attivita portatrice di valore.
Potremmo addirittura parlare, con Nietzsche, della “volonta di verita” immanente alla
distruzione degli errori e del suo rapporto problematico con la vita. Quindi, nonostante
le precauzioni da osservare per non identificare la “normativita” con la “normalita” o la
“normalizzazione”, le questioni epistemologiche sono sussunte nei giudizi morali.

A questo punto, prima di tornare infine a Spinoza, ¢ necessaria una seconda deviazio-
ne, questa volta verso alcuni aspetti dell’eredita hegeliana. Oggi piu che mai, una forte
attrazione verso la dialettica hegeliana della “potenza del negativo” (e, nella formula-
zione di Gérard Lebrun, della sua “pazienza”) ¢ in atto in questa rappresentazione della
conoscenza come un processo in cui il divenire della verita deve includere il “supera-
mento” (Aufhebung) dell’errore come “il negativo”. Si veda in particolare la prefazione
alla Fenomenologia dello spirito:

47. La filosofia, al contrario, non considera la determinazione inessenziale, ma la con-
sidera in quanto ¢ essenziale. Elemento ¢ contenuto della filosofia non ¢ I’astratto o il
non-effettuale, ma I’effettuale, 1’autoponentesi, cio che vive in sé, ’essere determinato
che ¢ nel proprio concetto. L’elemento della filosofia ¢ il processo che si crea e percorre
i suoi momenti; e questo intero movimento costituisce il positivo e la verita del positivo
medesimo. Cosi la verita racchiude in sé anche il negativo, ossia cio che si chiamerebbe il
falso qualora potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare astrazione.
Cio che sta dileguando deve anzi venir considerato esso stesso come essenziale; esso,
cio¢, non ¢ da considerare nella determinazione di un alcunché rigido, che, tagliato via
dal Vero, debba venir abbandonato, dove che sia, al di fuori di questo; né d’altronde il
vero ¢ da considerare come un alcunché positivizzato e morto, giacente inerte dall’altra

29 L. Althusser, Storia finita, storia senza fine, prefazione a D. Lecourt, I/ caso Lysenko, Editori
Riuniti, Roma 1977, p. XXXI. Da qui deriva una tesi sul rapporto tra politica e verita come “ale-
atorio” e continuamente “diviso” (scindé, schismatique nella traduzione tedesca), che mantiene
I’immanenza (“nessuna istanza puo giudicare e decidere dall’alto”) ma neutralizza anche la que-
stione dell’accumulazione e dell’appropriazione del sapere...

30  Cfr. il mio saggio su “Histoire de la vérité”, in E. Balibar, Passions du concept. Epistémologie,
théologie et politique. Ecrits II, La Découverte, Paris 2020, pp. 37-101.



56

(e

Etienne Balibar

parte. L’apparenza ¢ un sorgere e un passare che né sorge, né passa, ma che ¢ “in s¢” [cio¢
sussiste intrinsecamente], ¢ costituisce 1’effettualita e il movimento della vita della verita.
Per tal modo, il Vero ¢ il trionfo bacchico dove non ¢’¢ membro che non sia ebbro; e poi-
ché ogni membro nel mentre si isola altrettanto immediatamente si risolve, — il trionfo ¢
altrettanto la quiete trasparente e semplice. Nel tribunale di tal movimento non sussistono
né le singole figure dello Spirito né i pensieri determinati; ma essi, come sono momenti
negativi e dileguanti cosi anche sono positivi e necessari. — Nell’intiero del movimento,
concependo I’intiero come quiete, cio che nel movimento medesimo vien distinguendo,
e assumendo una particolare esistenza determinata, ¢ conservato come qualcosa che ha
reminiscenza di s¢; come qualcosa il cui essere determinato ¢ il sapere di se stesso, mentre
tale sapere ¢ altrettanto immediatamente un essere determinato.’!

58. Nello studio della scienza tutto sta quindi nel prendere su di sé la fatica del con-
cetto [Begriff]. La scienza richiede attenzione intorno al concetto come tale, e intorno
alle determinazioni semplici, come quelle, per es., dell’esser-in-sé, dell’esser-per-sé,
dell’eguaglianza con se stesso ecc.; esse sono infatti puri automovimenti che si potreb-
bero chiamare anime, se il loro concetto non designasse qualcosa di piu elevato che non
quelle. L’abitudine di dirigersi secondo rappresentazioni si adatta cosi male a sopportare
I’interruzione introdotta in queste dal concetto, come mal vi si adatta il pensiero formale
che, raziocinando, farfalleggia intorno a pensamenti irreali. Quell’abitudine ¢ da dirsi
un pensare materiale, una coscienza accidentale, cui rimane ostico, immersa com’essa ¢
nel contenuto, risollevare dalla materia il proprio Sé ed essere presso di sé. A sua volta il
raziocinare ¢ la liberta staccata dal contenuto, ¢ un fatuo aggirarsi al di sopra di esso; a
questa fatuita si addossa il compito di abbandonare cotale liberta; il compito non gia di
essere un arbitrario principio motore del contenuto, anzi di calare in esso quella liberta,
di farlo muover mediante la sua propria natura, ossia mediante il Sé in quanto gli appar-
tiene, — e di contemplare questo movimento. Rinunciare alle personali scorribande nel
ritmo immanente dei concetti, non intervenirvi con arbitrio o con una sapienza acquistata
purchessia: ecco la discrezione che costituisce essa stessa un momento essenziale dell’at-
tenzione rivolta al concetto.

59. Nell’atteggiamento raziocinante occorre far meglio risaltare i due lati, secondo i
quali ad esso ¢ opposto il pensare concettivo [begreifenden]. Da una parte quell’atteg-
giamento si comporta negativamente verso il contenuto da esso appreso: lo sa confutare
e annientare. L’intendere che il contenuto non sia cosi o cosi, ¢ il meramente negativo;
¢ il punto supremo che non va oltre s¢ verso un nuovo contenuto; anzi, per avere ancora
un contenuto, si deve raccattare qualche cos’altro, donde che sia. E la riflessione nell’To
vuoto, la fatuita del suo sapere. Ma tale fatuita non dice soltanto che ¢ futile quel con-
tenuto, ma che lo ¢ anche un tal modo d’intendere: esso ¢ infatti il negativo che non
scorge in sé il positivo.?

Nella Fenomenologia, nonostante 1’obiettivo di pensare la sostanza come soggetto
viceversa), Hegel non ontologizzava il movimento della verita, o lo ontologizzava

solo nella misura in cui identificava I’essere con il processo, il divenire, il metodo (as-
soluto) (cio che Althusser ha poi chiamato il “processo senza soggetto”); ma certamente
eliminava il moralismo che si associava all’isolamento del “falso” o di una “falsita”
che ¢ mera falsita, esistente come tale astrattamente. Rimane ovviamente un rapporto

31
32

G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, La Nuova Italia, Firenze 1963, p. 37.
Ivi, p. 49.



Verum index sui et falsi 57

costitutivo tra conoscenza e pedagogia, poiché la teoria ¢ una formazione, la formazione
del suo “soggetto” e I’emergere di una “forma”. Ma questa pedagogia viene per cosi
dire universalizzata (o assolutizzata), si trasferisce nella storia universale. Ovviamente,
¢ nell’idea che esista una intrinseca positivita del falso se considerato dall’angolo del
suo superamento nella conoscenza, derivante dalla sua negazione, che possiamo trovare
allo stesso tempo la maggiore vicinanza e la piu forte opposizione a Spinoza. Questo &
esattamente il punto di Macherey in Hegel o Spinoza:

Sembra quindi che sulla questione della verita, Spinoza e Hegel arrivino a conclusio-
ni analoghe. E vero che sono raggiunte in seguito a percorsi differenti ed espresse con
termini molto diversi. Ma, come riconoscono gli stessi due autori, che cos’¢ un risultato
considerato esteriormente al processo che lo determina? Cio vale anche per il nostro
obiettivo, che non consiste nel confrontare le due filosofie al fine di assimilarle; questo
sarebbe possibile solo al costo di una illecita semplificazione del loro contenuto, che con-
durrebbe a un vero rovesciamento di senso. Il nostro obiettivo ¢ semmai quello di mettere
in evidenza un fenomeno assai sconcertante, il fatto cio¢ che Hegel si dichiari quanto pit
distante dallo spinozismo proprio sul punto in cui le due dottrine sembrano avvicinarsi:
non avrebbe forse potuto prendere atto di questa convergenza momentanea anche a costo
di denunciarne in seguito il carattere superficiale, scoprendone altri motivi che gli permet-
tono di prendere le distanze?*

Ma la differenza irriducibile ¢ tra due “immagini del pensiero” (come direbbe De-
leuze): una (Hegel) fotalizza il reale per includerlo “dialetticamente” nella propria sfera;
I’altra (Spinoza), implicitamente materialista, evita di cadere in questo “delirio” o “bac-
canale” grazie alla tesi della separazione e dell’irriducibilita degli attributi (che Althusser
interpreta come tesi critica).

Permettetemi un’ultima considerazione. Cido che né Macherey nel suo articolo del
1965 né Althusser nella sua citazione hanno realmente spiegato, ¢ comprendere cosa sia
un errore quando si elimina la teleologia del “divenire soggetto della sostanza” come in-
teriorizzazione del reale al proprio concetto. Ma forse possiamo provare a chiarire questo
punto cruciale sulla base dello svolgimento dell’argomentazione di Macherey in Hegel
o Spinoza sull’*idea inadeguata e adeguata”, dove si invoca la formula verum index sui
et falsi. Si tratterebbe di una dottrina propriamente spinozista (o post-spinozista) della
funzione o dell’errore nella conoscenza, sia a livello di conoscenza (o apprendimento)
individuale sia, cosa piu interessante, a livello di “nozioni comuni”, cosa che comporta
un’interazione di errore e conoscenza nello sviluppo della scienza. Proviamo a proporre
una soluzione, anche per decidere se esiste un’aporia.

La prima cosa che potremmo dire ¢ che il costante rifiuto di Spinoza dell’idea di
negativita non presenta una sottrazione o una mancanza (posizione di Althusser nella
sua Soutenance d’Amiens del 1975: checché se ne dica, ci sara sempre in Spinoza una
“mancanza” o un’assenza: quella della categoria di contraddizione), ma corrisponde
all’introduzione di qualcos’altro, che potremmo chiamare assertivita o affermativita.
Naturalmente, cio diventa piu chiaro se leggiamo Spinoza dopo aver letto Hegel. L’af-
fermativita sta nel fatto che, per Spinoza, il passaggio dal primo al secondo ¢ al terzo tipo
di conoscenza non & né una negazione né un rifiuto di quelle idee che, alla luce del vero,
appaiono false, ma ¢ un modo per estrarre dall’idea falsa il suo contenuto affermativo e

33 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 81.



58 Etienne Balibar

affermarlo come tale (o renderlo percepibile). Chi legge Deleuze non puo sorprendersi
di questa interpretazione. Essa ¢ ovviamente legata all’idea che, se I’errore non ¢ cer-
tamente nulla di “positivo”, tuttavia tutte le idee (comprese quelle false) sono “vere”
nell’intelletto di Dio dove, sub specie aeternitatis, sono collegate alla loro causa prima®*.

Sappiamo che questo non significa che le idee esistono in un “cielo delle idee” (o,
come in Malebranche, sono oggetto di una “visione in Dio”): significa che le idee
false sono concatenate con la stessa necessita delle idee vere, che per questo motivo
forniscono ed esibiscono una “norma” di intelligibilita comune a tutte le idee. Le loro
essenze ed esistenze (cio¢ formazione e distruzione) possiedono una necessita che esse
stesse non intendono, ma che puo essere percepita e affermata come tale. Questa vera
comprensione della necessita delle idee false, o del loro “ordine di connessione” (ordo
et connexio) definisce il “metodo” che porta alla tesi dell’adeguatezza come carattere
intrinseco delle idee: la verita e la falsita sono qualita o proprieta delle idee e delle loro
connessioni che non sono mai “esterne”, una relazione a qualcosa di diverso da loro
stesse. Quindi, affermare le idee false come tali significa formarsi un’idea adeguata
dell’inadeguatezza stessa, o portare attivamente 1’adeguatezza — cio¢ la necessita — alle
idee inadeguate, all’interno dell’elemento del pensiero.

Ma questo porta a una domanda piu enigmatica. Spinoza segue davvero il suo “me-
todo”, o fa cio che dice di fare, cio che deve essere fatto seguendo la “normativita”
o Dorientamento dell’intelligenza adeguata dell’inadeguato (un conatus, appunto)?
Direi si e no, ancora una volta, perché ho la sensazione che nelle sue argomentazioni
rimarra un décalage tra il livello degli “affetti” e quello delle “idee” di primo tipo (im-
magini o finzioni). E chiaro che 1’obiettivo di tutta 1’argomentazione dell’Etica (rias-
sunta in Etica V.10) ¢ quello di dare alla vita affettiva un ordine intelligibile (ordinem
ad intellectum) che neutralizzi le sue continue oscillazioni (fluctuatio animi). In questo
processo, 1’interesse concettuale per il “contenuto-pensiero” delle idee sembra essere
perso o trascurato. Un modo per recuperarlo, tuttavia, sarebbe quello di applicare nuo-
vamente la suggestione deleuziana secondo cui nell’Etica vi sono in realta due diversi
“stili” o modalita di esposizione: uno che produce dimostrazioni, I’altro polemico o
“politico”, mirando a ideologie morali e teologiche, che esprimono in modo discorsivo
le necessarie illusioni derivanti dalla finitudine dell’individuo umano (o dalla spropor-
zione tra le forze umane e le loro condizioni esterne). Se conferiamo piena rilevanza
all’analogia tra le “illusioni teleologiche™, criticate e spiegate nell’Appendice alla pri-
ma parte dell’Etica (tipicamente un testo polemico-politico), e le finzioni teologiche
analizzate nel Trattato teologico-politico, sussumiamo esattamente queste finzioni
sotto il programma (o metodo) di intelligibilita che forma una teoria dell’errore come
affermazione del contenuto affermativo del falso. Possiamo anche suggerire che que-
sto sia il criterio normativo del “terzo tipo di conoscenza”, una conoscenza sintetica
(mai immediata) il cui contenuto dialettico (e anche attivo, offensivo) ¢ un’idea di
idea: non in senso statico, “rappresentazionale”, per cui un’idea sarebbe “oggetto” di
un’altra idea, ma in senso attivo, “performativo”**: un’idea fa una differenza in un’altra
idea (e sa o riflette che fa questa differenza). Di conseguenza, la norma (o index) sui et
falsi diventa una formula per intendere dialetticamente la nozione spinoziana di “idea

34 In un’accezione completamente dialettica, potremmo anche dire: questo vale soprattutto per le
idee false, perché sono sempre la grande maggioranza delle nostre idee.
35 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 88.



Verum index sui et falsi 59

dell’idea”, cosi come ¢ effettivamente praticata da Spinoza*®.

Tuttavia, questa rimane un’ipotesi (che ricavo da una lettura comparata delle succes-
sive formule di Macherey sul verum index/norma sui et falsi ¢ della sua interpretazione
della “differenza” tra I’idea adeguata e quella inadeguata). Forse ¢ destinato a rimanere
aporetico; perché Spinoza, nel suo scritto, ha scollegato la trattazione dei due tipi di
“concatenazioni” che Althusser chiamerebbe “ideologiche”, nonostante tutte le risonan-
ze che possiamo trovare tra loro. Su questo argomento, ha scritto due libri, non uno*’.
Da un lato (nell’Etica) le combinazioni di immagini e affetti (o passioni), dall’altro (nel
Trattato teologico-politico) le formazioni discorsive che emergono nel campo della sto-
ria, della politica e della teologia. Sorge cosi il sospetto che il “falso” sia solo un’appa-
renza che potrebbe essere dissolta dal confronto con il “vero”. Potremmo vedere questo
come un ripiegamento del problema genuinamente spinozista dell’effettivita o causalita
delle idee (che ¢ il nucleo della nozione di adeguatezza) (con affascinanti analogie con
la machiavelliana “verita effettuale della cosa’) in una dottrina piu classica del criterio di
verita e della sua “negazione” nel falso. In effetti, cio che rimane enigmatico ¢ che cosa
fa la differenza tra I’efficacia delle idee vere e ’efficacia delle idee false, dal momento
che entrambe sono “attive”? Passare dall’opposizione formale tra segni o nomi logici
(falso vs. vero) all’opposizione tra modi di pensare causali (inadeguato vs. adeguato)
non chiarisce del tutto la questione, perché la differenza potrebbe essere qualcosa di
reale, in particolare una differenza reale tra momenti successivi dell’acquisizione della
conoscenza (o del processo di intendere) con effetti o poteri ineguali nella vita, oppure
potrebbe essere una mera questione di punto di vista, una denominazione, quindi niente
di “reale”, ma essa stessa una finzione dell’immaginazione. Nel primo caso, come po-
tremmo dire che le idee false non sono nulla di positivo, dal momento che sono attive,
efficaci, in quanto false? Nel secondo, come potremmo intendere che ¢’¢ un processo
o un progresso della comprensione verso il proprio “miglioramento” (emendazione), se
solo guardiamo gli stessi contenuti da una diversa angolazione? Abbiamo trovato una
compensazione — anche dialettica: I’affermazione dell affermativo — per la dispensazio-
ne del negativo, ma non abbiamo trovato un argomento equivalente per quanto riguarda
I’articolazione dialettica di critica e apprendimento.

[tr. it. di Vittorio Morfino]

36 Come intendere questo suggerimento che 1’idea ideae ¢ una nozione dialettica? Non indica una
denominazione o una ripetizione: una seconda idea nomina o rappresenta una prima, che ¢ il suo
“oggetto”, come potrebbe nominare/rappresentare un cane che abbaia o una costellazione. Ma ¢
una conoscenza attiva dell’essenza di un’idea, o del modo in cui essa ¢ causata (prodotta) in un
processo, una serie di idee. Questo porta a suggerire che I’“oggetto” della seconda idea debba es-
sere una relazione, una “differenza” o “differenziazione” tra due idee, una delle quali ¢ vera, 1’altra
falsa. Tuttavia, poiché I’essere falso non € un carattere positivo delle idee, ma una mancanza o una
privazione, il caso tipico di tale relazione o differenza (forse addirittura 1'unico caso possibile)
sara la conoscenza della differenza che separa un’idea adeguata dalla “stessa” idea inadeguata, o
che la separa dalla sua stessa “inadeguatezza”, in altri termini se stessa come € pensata/percepita
per mezzo dell’immaginazione, il “primo tipo di conoscenza’ di una mente finita.

37  Cfr. il mio saggio “Sub specie universitatis”: dire [ 'universale in filosofia, in Gli universali. Equi-
voci, derive e strategie dell universalismo, Bollati Boringhieri, Torino 2018, pp. 82-112.






NESSUN METODO PER I DANNATI;
OVVERO, DELLE VICISSITUDINI CARTESIANE
IN FANON E SPINOZA (E MACHEREY)"

CESARE CASARINO

L’addio di Fanon al metodo

In un raccordo cruciale dell’Introduzione di Pelle nera, maschere bianche Frantz Fa-

non d’improvviso mette il lettore davanti a una limpida presa di posizione sul metodo:

E buona educazione far precedere un’opera di psicologia da una serie di punti metodo-
logici. Io non lo faro. Lascero il metodo ai botanici e ai matematici. C’¢ un punto in cui i
metodi sono come riassorbiti.

Mi posizionero li. Cerchero di scoprire le diverse posizioni che il negro adotta di fronte
alla civilta bianca.'

Questo passaggio ben racchiude lo scandalo epistemologico di un’opera che ha fat-

to epoca: alle soglie della sua indagine sulla devastazione psicologica che il razzismo
infligge ai neri dappertutto, Fanon — intellettuale e scienziato nero, psichiatra di forma-
zione e di professione — dice addio al metodo. E come se Fanon iniziasse la sua fenome-
nologia psicologica dell’essere nero? con un’inversione e una riscrittura anti-coloniali di

N =

Questo saggio proviene dal manoscritto di un libro che sto per completare, per il momento inti-
tolato Spinoza & The Damned: An Essay on Intuition. Sono molto grato ai commenti di Etienne
Balibar, a un tempo critici e generosi, su una versione precedente di questo saggio, cosi come
sono grato al pubblico attento che ha ascoltato e commentato un’altra versione presentata in di-
verse occasioni come lezione universitaria (a Duke University nel marzo 2024, in un colloquium
con Christian Uwe all’Universita del Minnesota nel novembre 2023 e online, in una conferenza
su Pierre Macherey a Berkeley, Universita della California, nel giugno 2022). Tra tutti vorrei
ringraziare per le domande sensate, 1’apporto critico e gli incoraggiamenti specialmente Roberto
Dainotto, Michael Gallope, Michael Hardt, Margaret Hennefeld, Libby Maack, Catherine Reilly,
Ajay Skaria, Peter Stidman, Leif Turner, and Christian Uwe. Infine, ringrazio Vittorio Morfino ed
Emilia Marra per avermi invitato a pubblicare una versione in italiano nei “Quaderni Materialisti”
e ringrazio Mariaenrica Giannuzzi per la traduzione.

Cfr. F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, ETS, Pisa 2015, p. 29.

In questo lavoro non uso la maiuscola per le parole “nero”, “neri” o “nerezza” [blackness], a ec-
cezione dei casi in cui a) blackness significa il tentativo di produrre il concetto antirazzista di una
condizione esistenziale o ontologica e b) la maiuscola si trova in una citazione. [Vista la difficolta
di tradurre blackness con “nerezza” senza forzature, si ¢ preferito usare diverse espressioni come
“essere nero” per blackness e di volta in volta “persona nera” o “di colore” in caso di fraintendi-
menti con il nero al singolare in quanto colore; N.d.T.].



62 Cesare Casarino

quella reazione sbalordita di Marlow di fronte a cio che altri si compiacciono di definire
un metodo insensato, ossia il massacro indiscriminato della popolazione nera da parte
di Kurtz in Cuore di tenebra di Joseph Conrad: Non ¢ affatto un metodo — mormoro
Marlow. Nessun metodo ¢ proprio quello che serve per il compito da svolgere, sembra
rispondere Fanon, mentre si misura la sanguinosa distanza che, da quella prima meta del
XX secolo, lo separa e insieme lo lega all’incubo coloniale del romanzo di Conrad. Nes-
sun metodo sembra essere lo slogan implicito, appena mormorato, che Fanon brandisce
qui per combattere quell’incubo continuo fatto di anti-blackness ¢ negrofobia, da cui la
cosiddetta civilta bianca fa fatica a risvegliarsi’.

Un’interpretazione di questo passaggio come un addio al metodo, tuttavia, pone pit
domande che risposte. Perché 1’opera ha bisogno d’iniziare con I’abbandono del meto-
do? Qual ¢ esattamente il punto in cui i metodi vengono riassorbiti e perché Fanon vuole
collocarsi 1i? Cosa significa che i metodi devono essere riassorbiti? E chi sono questi
botanici e matematici, che cosa ci fanno in questo passaggio? E, infine, quale metodo?
Tornero sul passaggio specifico e sulle domande che suscita, ma, per prima cosa, faccia-
mo un passo indietro e per un momento riconsideriamo Pelle nera, maschere bianche
globalmente, nella sua potente singolarita.

Pelle nera, maschere bianche: un libro come nessun altro. E stato spesso notato
che si tratta di un libro strano, impossibile da categorizzare, un libro veramente sin-
golare (anche se forse non abbastanza ¢ stato detto sul suo stile di scrittura nervoso,
stridente, disarticolato eppure lirico, ma anche sulle correlazioni tra le questioni di
stile e I’alienazione razziale come esperienza vissuta espresse nel libro)*. Per quanto
ci riguarda, ¢ istruttivo ricorrere alla caratterizzazione di Pierre Macherey che sotto-
linea gli aspetti insoliti e unici di questo libro. Presentando per la prima volta Pel-
le nera, maschere bianche nel suo saggio Figure dell’interpellazione in Althusser e

3 Qui uso “anti-blackness” insieme al termine “negrofobia” di Fanon, perché quest’ultimo richia-
ma immediatamente 1’attenzione sugli elementi psicologici costitutivi del razzismo, come non
accade, invece, per il termine “anti-blackness”; cfr. F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit.,
pp. 150, 169, ma si veda almeno I’intero capitolo VI, “Il Negro e la psicopatologia”, pp. 135-188.
La relazione tra “anti-blackness” e “negrofobia” non ¢ ovvia e non puo essere data per scontata:
entrambi i termini nominano una forma di razzismo, ma si tratta della stessa forma di razzismo?
Sono completamente sinonimi, termini parzialmente sovrapposti o che si escludono a vicenda? In
definitiva, il modo in cui si intende la relazione tra i due termini dipende dalla propria concezione
del razzismo. A mio avviso, non ¢’¢ forma di razzismo che non includa la fobia come una delle sue
componenti essenziali, mentre, allo stesso tempo, questa fobia puo essere articolata in vari modi
e gradi, che vanno dal palesemente manifesto al silenziosamente latente: per esempio, le espres-
sioni della fobia razzista a livello fenomenologico (es. un insulto razzista) e a livello giuridico (es.
una legislazione razzista) sono molto diverse, eppure in entrambi i casi, come sostengo, la fobia
svolge una funzione essenziale e costitutiva. In questo senso, se da un lato intendo “negrofobia”
e “anti-blackness” per indicare la stessa forma di razzismo — cio¢ il razzismo contro le persone di
colore — dall’altro, trovo che “negrofobia” sia il termine piu preciso dal punto di vista concettuale,
e quindi questo ¢ il termine che usero d’ora in poi. Tutto cid non significa, ovviamente, che il raz-
zismo possa essere ridotto a un fenomeno esclusivamente psicologico. Quello che sto suggerendo,
piuttosto, ¢ che il razzismo non puo essere compreso appieno e quindi combattuto efficacemente,
se non si prendono in considerazione le sue componenti psicologiche, anzi, ritengo che questa sia
una delle lezioni piu preziose di Fanon.

4 Sebbene non incentrato sulla questione dello stile in sé, ¢ interessante il saggio di Doyle Calhoun
sull’uso che Fanon fa del termine noirceur, rilevante in questo contesto. D. Calhoun, Fanon's
Lexical Intervention: Writing Blackness in “Black Skin, White Masks ", in “Paragraph”, vol. 43, n.
2,2020, pp. 159-178.



Nessun metodo per i dannati 63

Fanon, Macherey definisce il libro principalmente per negazione: “non ¢ un’opera
né di filosofia né di teoria politica”; e aggiunge che, com’¢ noto, Fanon “aveva pro-
gettato di farne la sua tesi di laurea in medicina” — lasciando quindi sottinteso come
non fosse nemmeno un’opera di scienza medica’®. Se fosse un’opera di scienza, cio¢
un’opera che esemplifica il metodo scientifico, che lo articola, ecc., allora, la scienza
in questione — sta insinuando Macherey — non appartiene alle scienze umane, sociali o
naturali convenzionalmente intese e non ¢ esattamente una scienza nel senso comune
del termine. A questo aggiungerei che, se Pelle nera, maschere bianche ¢ un’opera
di scienza, il modo migliore per concepirla ¢ come scienza della “disalienazione”,
cio¢ una pratica collettiva di emancipazione che, tra le altre cose, ridefinisce com-
pletamente la scienza. Se le moderne accezioni di scienza pongono la verita come
loro ultimo telos e ragion d’essere, cosa che René Descartes sottolinea gia nel titolo
completo del suo Discorso sul metodo®, quest’altra scienza, la scienza della disalie-
nazione, trova invece il suo obiettivo definitorio nella liberazione: una liberazione
dall’alienazione, cio¢ una liberazione la cui portata ¢ tanto ampia, quanto la ricca
polisemia del termine francese aliénation (che, al di 1a di tutti i significati del termine
inglese alienation, include ovviamente anche il significato di madness o follia). Come
si vedra a tempo debito, per Fanon — che usa il termine disalienazione [disaliénation]
ogni volta che indica I’obiettivo del suo progetto in Pelle nera, maschere bianche e
che originariamente aveva intenzione di intitolare 1’opera Saggio sulla disalienazione
dei neri — la scienza giunge alla sua piena realizzazione, che la ridefinisce, in quanto
e solo in quanto ¢ liberazione piuttosto che verita’.

5 P.Macherey, Deux figures de l'interpellation: «Hé, vous, la-bas!» (Althusser) — « Tiens, un négre!»
(Fanon), in “La philosophie au sens large”, 2012, https://doi.org/10.58079/su79.

6 Discorso sul metodo per ben condurre la propria ragione e ricercare la verita nelle scienze.

7 11 francese aliénation deriva dal latino alienatio, un termine giuridico che indicava il trasferi-
mento del possesso di una proprieta o di un diritto da qualcuno a qualcun altro, poi adottato nel
linguaggio medico come alienatio mentis (letteralmente, trasferimento o perdita della mente)
per significare disturbo mentale, delirio, follia, ecc. Allo stesso modo, aliénation entra nella
lingua francese dal latino con il suo significato giuridico e viene poi adottato nel linguaggio
medico come aliénation mentale per indicare la follia (come perdita della mente, o come per-
dita del libre arbitre, cio¢ del libero arbitrio). In breve, il fatto che il termine di alienazione
qua madness necessiti di un’ulteriore specificazione e determinazione (cio¢ mentis in latino,
mentale in francese) indica che questa concezione della follia ¢ derivata e legata all’ambito non
solo giuridico, ma anche politico ed economico e, piu in generale, alle relazioni di potere. La
follia come alienazione non ¢ mai stata semplicemente una questione psichica che riguardava
un solo individuo, ma ¢ sempre stata anche una questione sociale che coinvolgeva le collettivita
e i rapporti di potere. Quando Fanon adotta la desaliénation come grido di appello politico-
terapeutico nel contesto del razzismo, del colonialismo e dei danni che essi infliggono, ci tro-
viamo quindi di fronte a una concezione della follia che indica I’oppressione, lo sfruttamento
e I’espropriazione gia a livello etimo-terminologico. Inoltre, in questo contesto, desaliénation
significa reclamare e riappropriarsi della propria mente e della propria liberta dal colonizzatore
bianco a cui erano state forzatamente cedute e perse. | dannati sono stati costretti a perdere la
loro mente, a cedere la loro liberta e ora devono riprendersela. In questo senso, la disalienazione
¢ un termine intrinsecamente dialettico: ¢ la riappropriazione dell’espropriazione, ¢ la negazio-
ne della negazione. In breve, in Fanon (1’opera e il processo di) disalienazione non possono non
essere sempre anche una questione collettiva e politica. Sulla questione dell’aliénation/disa-
liénation in Fanon, si vedano, tra gli altri, N. Luxon, Fanon s Psychiatric Hospital as a Waysta-
tion to Freedom, in “Theory, Culture & Society”, vol. 38, n. 5, 2021, pp. 93-113 e S. Ndlovu,
Race and the Coloniality of Being: The Concept of Alienation in the Existential Thought of
Frantz Fanon, in “Journal of Eastern Caribbean Studies”, vol. 45, n. 1, 2020, pp. 1-16.



64 Cesare Casarino

Comunque sia, il punto ¢ che Macherey introduce questo libro non dicendoci cos’¢,
ma dicendoci cosa non ¢, il che mi sembra un segno di quanto il progetto di Fanon sia
illeggibile se letto a partire da punti di vista tradizionali propri a qualsiasi conoscenza di-
sciplinare consolidata. In effetti pitt avanti Macherey ci dice che questo libro ¢ scritto in
uno stile non comune tra gli accademici (anche se cid, dopo averci detto che il libro non
rientra in nessun sapere disciplinare, ¢ un po’ un anti-climax e anche un po’ riduttivo).
E questo il contesto in cui Macherey giustamente richiama anche Le anime del popolo
nero di W.E.B. Du Bois come precursore cruciale di Pelle nera, maschere bianche e, in
particolare, il concetto di doppia coscienza li elaborato.

Macherey non sottolinea, tuttavia, che il libro di Du Bois € un precursore cruciale
anche in un altro senso: di fronte all’arduo compito di esprimere 1’esperienza vissuta
della Blackness, proprio come Fanon anche Du Bois (intellettuale e accademico nero,
formatosi come scienziato sociale) abbandona le convenzioni stilistiche e metodologiche
del discorso accademico, producendo cosi un libro che notoriamente resiste a qualsiasi
categorizzazione. In ogni caso, anche senza sottolineare la stretta affinita tra i due libri a
livello formale, il messaggio di Macherey ¢ chiaro: Pelle nera, maschere bianche sfida
del tutto la tassonomia disciplinare moderna e costituisce, anzi, un’opera radicalmente
anti-disciplinare®.

L’addio di Fanon al metodo ¢ parte integrante di questa posizione anti-disciplina-
re, in piu € un’implicita accusa del sapere disciplinare. Fanon qui sta fronteggiando
cio che Chela Sandoval ha chiamato apartheid della conoscenza accademica®. Di
fatto Fanon preferirebbe “lasciare i discorsi sul metodo ai botanici e ai matematici”.
Sebbene sia impossibile sapere se questa frase si riferisca a qualcuno in particolare,
non ¢ arrischiato supporre che si tratti di un riferimento al padre della botanica mo-
derna, ovvero Carl Linnaeus, il cui Systema naturae (1735) include uno dei primi
esempi sia del concetto moderno di razza in quanto categoria biologica, sia della
tassonomia gerarchica delle razze che ¢ costitutiva di questo concetto. Se cosi fosse,
Fanon sta indicando che il metodo scientifico in quanto tale ¢, come minimo, impli-

8  Nel suo importante libro Whither Fanon?, David Marriott definisce I’opera di Fanon “discipli-
narmente promiscua” — una formulazione che trovo particolarmente azzeccata. Marriott scrive:
“L’opera di Fanon puo infastidire i teorici politici per il fatto di essere cosi disciplinarmente pro-
miscua, cosi aperta a lettori di ogni tipo, nonostante la sua reale difficolta” (D. Mariott, Whither
Fanon? Studies in the Blackness of Being, Stanford University Press, Stanford 2018, p. 8). Secon-
do Marriott, questa ¢ la concezione che Fanon aveva del proprio lavoro: “Fanon considerava il
suo lavoro promiscuo rispetto a tutti i metodi” (ivi, p. xviii). A tutto cio vorrei aggiungere che tale
promiscuita e apertura disciplinare e metodologica finisce per minare la disciplinarita in quanto
tale. A questo proposito, si veda anche la seguente nota 11.

9  C.Sandoval, Methodology of the Oppressed, University of Minnesota Press, Minneapolis-Lon-
don 2000, p. 70, ma si vedano anche tutte le pp. 67-79. In questo prezioso lavoro, Sandoval
scrive: “Nella misura in cui le discipline accademiche generano divisione in questo modo,
riproducono continuamente un apartheid di domini teorici” (ivi, p. 71). Piu in generale, dopo
aver delineato le “competenze” che compongono la metodologia del titolo, I’autrice scrive: “La
metodologia dell’oppresso ¢ un sistema di deregolamentazione: rappresenta una caduta della
sovranita, della formazione e delle leggi che regolano le discipline” — e questa ¢ un’affermazio-
ne che, a mio avviso, puod essere utilizzata per caratterizzare abbastanza bene 1’atteggiamento di
Fanon nei confronti del sapere disciplinare. In effetti, Sandoval discute Fanon tra altri autori, in
un’opera il cui obiettivo si discosta dal mio in quanto la sua preoccupazione primaria ¢ quella di
articolare e interrelare gli specifici paradigmi teorico-metodologici e le pratiche (cio¢ le “com-
petenze”) che costituiscono 1’insieme della “metodologia dell’oppresso”, che, come sottolinea,
¢ una “metodologia di emancipazione” (ivi, pp. 10 e 2).



Nessun metodo per i dannati 65

cato nel razzismo e quindi potrebbe non essere adeguato per comprendere e affronta-
re il razzismo stesso. Mentre 1 botanici possono essere un po’ difficili da identificare,
per i matematici puo essere piu facile: non si puo negare, infatti, che Fanon non
abbia avuto in mente anche René Descartes consciamente o inconsciamente mentre
scriveva la frase succitata. Qualunque altra cosa Fanon dica e faccia in questo pas-
saggio sta proponendo una rottura con il padre del metodo scientifico moderno, una
rottura con il Discorso sul metodo e la sua influenza duratura; in breve, una rottura
con la lunga tradizione del metodo cartesiano.

Dopo tutto, come scrive Fanon nel quinto capitolo di Pelle nera, maschere bianche
(intitolato “L’esperienza vissuta del Nero”): “E in nome della tradizione, di questo lungo
passato di storia, di questa parentela di sangue con Pascal e Descartes, che si ¢ detto agli
ebrei: non troverete posto nella comunita”'”. Visti i numerosi parallelismi tra ebrei e neri
fatti in questo capitolo, si puo ipotizzare che Cartesio funga da filtro anche per i neri.
Hanno funzione di sorveglianti e guardiani quei padri e maestri che Fanon rifiuta, perché
in loro nome gli viene rifiutato il presente; tali sono i padri e i maestri che Fanon si lascia
alle spalle quando abbandona il metodo.

Un caso di atassia di Friedreich di Fanon; o, Dall anticartesianismo all antirazzismo

Se interpretare la sola menzione di “matematici” come un chiaro riferimento a Carte-
sio vi sembra inverosimile, o se non lo sembra, ma si ritiene comunque che costituisca
una prova insufficiente per interpretare questo passaggio nel modo suggerito, cio¢, come
un avvertimento al lettore che stiamo per lasciarci alle spalle il cartesianismo per entrare
in un territorio inesplorato — in breve, se non siete ancora persuasi, occorre intraprende-
re un détour passando per la reale tesi di medicina di Fanon, quella che alla fine invio
davvero all’universita quando divenne chiaro che Pelle nera, maschere bianche non su-
perava I’esame dei suoi insegnanti all’Universita di Lione. La straordinaria tesi di Fanon
in psichiatria, Alterazioni mentali, modificazioni del carattere, disturbi psichici e deficit
intellettivo nell eredodegenerazione spinocerebellare: Un caso di atassia di Friedreich
con deliri di possessione'' (a cui mi riferird in quanto segue come Un caso di atassia di
Friedreich) ¢ stata scritta nel 1951, un anno prima di Pelle nera, maschere bianche, ¢
meriterebbe un’attenzione maggiore di quella che posso dedicarle in questa sede. Per il
momento, voglio solo sottolineare che 1’obiettivo dichiarato e primario dell’intera tesi
consiste in una critica di ampio respiro del cartesianesimo, o, piul precisamente, in una
critica degli effetti nefasti del dualismo cartesiano mente-corpo sulle scienze mediche
(neurologia e psichiatria), nonché delle implicazioni di tali effetti per la disciplina relati-
vamente piu giovane della neuropsichiatria'?.

10 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 118-119.

11 1d., Altérations mentales, modifications caractérielles, troubles psychiques et deficit intellec-
tual dans [’hérédo-dégénération spino-cérébelleuse. A propos d’un cas de maladie de Frie-
dreich avec délire de possession, in Ecrits sur laliénation et la libérte, La Découverte, Paris
2015, pp. 203-283.

12 Mentre le origini della neurologia e della psichiatria risalgono almeno al primo periodo moderno e
possono essere rintracciate piu indietro nell’antichita inca, indiana, cinese, egizia e greco-romana,
e nel Medioevo arabo e persiano, I’emergere della neuropsichiatria si trova generalmente nelle
scienze mediche francesi e tedesche del primo Ottocento.



66 Cesare Casarino

Nella prefazione a Un caso di atassia di Friedreich, Fanon scrive:

Si tratta quindi di considerare il problema delle relazioni tra disturbi neurologici e
disturbi psichiatrici. In un momento in cui neurologi e psichiatri si sforzano di definire
le loro discipline come scienze pure, cio¢ una neurologia ¢ una psichiatria pure, ¢ buona
norma inserire nel dibattito un gruppo di malattie neurologiche che sono anche accompa-
gnate da disturbi psichici, e porre una domanda legittima sull’essenza di questi disturbi."

Non essendo uno che si attiene a regole di purezza, partizioni ¢ segregazioni — sia che
si tratti di conoscenze disciplinari o di pratiche scientifiche o di relazioni razziali o di
citta coloniali o di qualsiasi altra cosa — Fanon s’interroga sull’essenza di fenomeni che
scavalcano i confini, proprio per mettere in discussione questi confini. Il problema delle
relazioni tra neurologia e psichiatria si rivela rapidamente essere una variazione sul tema
del problema delle relazioni mente-corpo: se ha senso parlare di disturbi neuropsichiatri-
ci e quindi di una disciplina ibrida e impura come la neuropsichiatria, questo ¢ vero nella
misura in cui le relazioni mente-corpo non sono ¢id che tipicamente si pensa che siano
nelle scienze mediche. Attingendo e rielaborando le intuizioni cruciali di Constantin von
Monakow (il neurologo russo di fine Ottocento il cui lavoro ha influenzato, tra gli altri,
Gilles Deleuze e Félix Guattari in L 'anti-Edipo), Fanon scrive:

Questo ¢ esattamente cid che esprimono Monakow ¢ Mourgue quando sostengono
la necessita di una localizzazione cronogena, cio¢ di una localizzazione che attribuisca
un ruolo importante all’integrazione temporale dei fenomeni. E vediamo cosi emergere,
ancora una volta, I’inquietante problema del dualismo cartesiano. Se il corpo ¢ una cosa
e ’anima un’altra, le affezioni neurologiche non possono avere alcuna relazione con i
disturbi mentali, e diventa necessario abbracciare 1’argomento della coincidenza contin-
gente. Se, al contrario, la persona viene colta come un tutto, come un’unita indissolubile,
ogni crisi [aggression] conterra due aspetti: quello fisico e quello mentale.'*

Puo sembrare sconcertante questo modo d’introdurre la critica del famoso dualismo
cartesiano mente-corpo per la prima volta nella tesi: la critica di Fanon, infatti, non si
rivolge direttamente a cid che ci si potrebbe aspettare, cio¢ alla gerarchia intrinseca a
questo dualismo che decreta e sancisce la sovranita della mente e I’assoggettamento del
corpo. Ma la critica di Fanon si rivela piu radicale proprio per il fatto di non percorrere
questa strada battuta ben piu ovvia: I’oggetto € invece la premessa su cui poggia la dina-
mica dell’intero dualismo, cio¢ la distinzione sostanziale tra res cogitans e res extensa.
La concezione della mente e del corpo come sostanze essenzialmente diverse costituisce,
di fatto, le fondamenta su cui si erige la gerarchia del dualismo.

Per Fanon, il problema fondamentale del dualismo cartesiano ¢ che, fondato come ¢
su tale premessa, ¢ in grado di articolare le relazioni tra mente e corpo, non solo quelle
gerarchiche, ma anche qualsiasi tipo di relazione, esclusivamente e solo come relazio-
ni contingenti; che ¢ un altro modo per dire che per Fanon questo dualismo non ¢ in
grado di concepire le relazioni mente-corpo come necessarie. In Cartesio tanto le rela-
zioni tra la mente e il corpo che i loro rispettivi disturbi sono, in ultima analisi, lasciati
al caso, mentre Fanon ci chiede di intendere tali relazioni come necessarie. Fanon

13 F. Fanon, Ecrits sur I’aliénation et la libérte, cit., p. 206.
14 Ivi, p. 216.



Nessun metodo per i dannati 67

ristabilisce e reimmette la necessita nelle relazioni mente-corpo ponendo “un’unita
indissolubile” che ha “due aspetti” o, in altre parole, un’entita mente-corpo indivisibile
che esprime sempre la sua unica e sola verita in due sistemi semiotici diversi. (Come
vedremo, questa ¢ proprio la soluzione di Spinoza ai problemi insiti nella concezione
cartesiana delle relazioni mente-corpo. Dopo aver spiegato in EIIP7S che “I’esten-
sione e I’idea di quel modo”, cioé estensione e pensiero, “sono una sola e medesima
cosa, ma espressa in due modi” e dopo aver posto la mente come idea del corpo in una
serie di proposizioni e relative dimostrazioni, corollari e scholia che vanno da EIIP11
a EIIP13S, Spinoza ¢ in grado di concludere in EIIIP2S che “la mente e il corpo sono
una sola e medesima cosa concepita ora sotto 1’attributo del pensiero, ora sotto quello
dell’estensione”)!s. In breve, in Fanon ci troviamo di fronte a un monismo bifronte
e immanente ¢ alla sua rete interna di relazioni eterogenee, piuttosto che di fronte al
dualismo di Cartesio in cui due entita essenzialmente diverse sono in qualche modo
unite come due gemelle siamesi e sono sempre in lotta per poter funzionare insieme
e comunicare come se fossero esterne 1’una all’altra. E chiaro che se la neurologia, la
psichiatria e la neuropsichiatria hanno qualche speranza non solo di comprendere la
sofferenza psichica che accompagna i danni neurologici, ma anche di capire perché e
come disturbi psichici molto diversi possono accompagnare gli stessi danni neurologi-
ci, esse devono abbandonare il cartesianismo o almeno prenderlo con le pinze, vale a
dire, con un certo riguardo critico e persino scettico.

Ma c’¢ dell’altro in questa tesi, che ¢ cruciale per Fanon in quanto costituisce allo stes-
so tempo un avvicinamento ¢ una presa di distanza dal cartesianismo. In un passaggio
precedente, quando Fanon spiega che non sta cercando di formulare una legge in base
alla quale uno specifico “disturbo neurologico [...] pud dare origine a un determinato
gruppo di sintomi psichiatrici”, Fanon dichiara esplicitamente il suo duplice obiettivo:

Il mio scopo ¢ invece quello di dimostrare che tutte le lesioni neurologiche danneggia-
no in qualche modo la personalita. E che questa fessura aperta all’interno dell’lo [faille
ouverte au sein de I’ego] diventa tanto piu sensibile quanto piu la semiologia del disturbo
neurologico ¢ grave e irreversibile.'s

Ho gia mostrato perché Fanon non crede che la corrispondenza tra sintomi psichiatrici
e neurologici possa essere prognosticata in termini di una legge uniforme e invariabile.
Ma per quanto riguarda il suo obiettivo manifesto non posso fare a meno di chiedermi:
che cosa vede Fanon in questa “crepa aperta all’interno del sé?”. Il tempo, credo. E il
tempo che diventa visibile in questa crepa. E non un tempo qualsiasi. Il giro di parole
che Steven Corcoran traduce come “crepa aperta all’interno del sé” pud anche essere
tradotto piu letteralmente come “faglia aperta al cuore dell’lo”. La metafora geologico-
psicoanalitica che indica ’alterazione psichica correlata a qualsiasi tipo di “lesione neu-
rologica” ci trasporta su di una scala non-umana di spostamenti e scosse geo-tettoniche
appena sotto la crosta protettiva dell’To. Cio che questa ferita aperta nell’anima rende
sensibile e leggibile ¢ una temporalita non umana, ctonia, impensabile, che, tuttavia, ¢
insita e opera in un centro umano-troppo-umano dell’lo e che 1’lo, in modo ambivalente,
sfrutta e occlude per produrre le miserabili trame e quella diegesi prosaica che costi-

15 B. Spinoza, Opera, Bd. 11, im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, hrsg. von
C. Gebhardt, Carl Winters Universitétsbuchhandlung, Heidelberg 1972, pp. 90, 94-97, 141.
16  F. Fanon, Ecrits sur [’aliénation et la libérte, cit., p. 215.



68 Cesare Casarino

tuiscono i suoi meccanismi di difesa'’”. Sono proprio questi meccanismi di difesa che
vanno in tilt quando i sintomi neurologici sono “gravi e irreversibili” e che si incrinano
sotto la pressione patologica del corporeo. Il corpo costituisce una costante minaccia di
destabilizzazione per 1’lo, perché il tempo del corpo — a differenza del tempo dell’lo,
che si nutre principalmente di storie — non puo essere narrativizzato, cioé¢ non puo essere
addomesticato attraverso la spazializzazione.

Si scopre, infatti, che un’altra terribile conseguenza del porre la mente e il corpo
come essenzialmente separati I’uno dall’altro e come mera correlazione contingente &
che, rispetto ai due termini, il pensiero medico rimane intrappolato in quello che Fanon
chiama “I’anatomo-clinico”. Egli spiega che: “Pensiamo in termini di organi e lesioni
focali quando dovremmo pensare in termini di funzioni e disintegrazioni. La nostra vi-
sione medica ¢ spaziale, mentre dovrebbe diventare sempre piu temporale”!®. Il punto,
ovviamente, ¢ che “organi” e “lesioni” sono localizzabili spazialmente, mentre “funzioni
e disintegrazioni” non lo sono. (O, piu precisamente, “funzioni e disintegrazioni” sono
effettivamente localizzabili nell’entita mente-corpo, ma solo se per localizzazione si in-
tende un elemento all’interno di una determinazione spazio-temporale pitt comprensiva.
Nello stesso passaggio, per esempio, Fanon sostiene ed espande il concetto di “localiz-
zazione cronogena’” messo a punto da von Monakow, spiegando come si tratti di un tipo
di localizzazione “che da particolare rilievo all’integrazione temporale dei fenomeni”)".

E proprio a causa di questa temporalita diversa che, a un tempo, struttura ’inconscio e
minaccia la fragile coerenza dell’lo, che Fanon non svaluta né getta a mare I’uno a favore
dell’altra. (Vale la pena sottolineare che il ritorno di Jacques Lacan a Sigmund Freud
negli anni Cinquanta fu in gran parte motivato dalla crescente tendenza delle scienze
della psiche, compresa la psicoanalisi, a commettere quegli errori fatali che Fanon evita
abilmente, in questo caso, per esempio, confondere I’Io con I’inconscio e abbandonare
I’inconscio per 1’Io). In breve, I’attenzione di Fanon a una temporalita non spazializza-
bile nel e del corpo lo conduce all’inconscio attraverso le fessure dell’lo, differenziando
cosi 1 due elementi in modo da concettualizzare 1’inconscio non come una questione
privata dell’lo individuale, ma in termini di relazioni collettive di alterita.

Nel contesto di un tentativo di critica e di ibridazione delle scienze mediche della
neurologia e della psichiatria, il fatto che Fanon proclami la psicoanalisi una “scienza
del collettivo per eccellenza” ha un tono decisamente polemico, quasi a suggerire che la
sintesi impura delle due che ¢ la neuropsichiatria non ¢ ancora sufficiente, né abbastanza
impura e che, invece, essa ha bisogno del supplemento psicoanalitico. Le conclusioni
a cui giunge Fanon rispetto alla psicoanalisi costituiscono un importante contrappunto
non solo alle celebri osservazioni su ontogenesi, filogenesi e quella che Fanon chiamera
“sociogenesi” e “sociodiagnosi”, ma anche all’altrettanto celebre critica del familismo di
Sigmund Freud — tenendo conto che c¢io non significa che Fanon si contraddica o che ab-
bia cambiato idea sulla psicoanalisi scrivendo Pelle nera, maschere bianche solo pochi
mesi dopo®. Piuttosto, quello che suggerisco ¢ individuare una sorta di complementarita
tra le riflessioni di Fanon sulla psicoanalisi in queste due opere, proprio come fa lui

17  Come Jacques Lacan nel suo saggio sullo stadio dello specchio, anche Fanon attinge a L /o e i suoi
meccanismi di difesa di Anna Freud quando indaga le strutture dell’To. Questo ¢ un altro modo per
dire che le concezioni dell’Io di Lacan e Fanon partono da una fonte comune.

18  F. Fanon, Ecrits sur I’aliénation et la libérte, cit., p- 216.

19 1vi, p. 220.

20 1d., Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 8 e pp. 115-116.



Nessun metodo per i dannati 69

stesso con qualsiasi altro pensatore (per esempio, Jean-Paul Sartre, Aimé Césaire) e con
qualsiasi altra scuola di pensiero (per esempio, la fenomenologia). Il suo atteggiamento,
anzi, il suo metodo, ¢ sempre molto pragmatico e non settario: egli estrae i concetti e
le intuizioni di cui ha bisogno per il suo progetto e ignora in gran parte il resto, il che
significa anche che utilizza ma non feticizza i canoni intellettuali occidentali. Per quanto
riguarda la psicoanalisi, quindi, ¢ chiaro che il concetto di inconscio e le sue determi-
nazioni e manifestazioni linguistiche sono di grande interesse per Fanon. Il che spiega
la sua valutazione cauta, ma nel complesso decisamente positiva del progetto di Lacan
con cui conclude la sua tesi di medicina?!. In ogni caso, qualunque sia la posizione ¢ la
funzione esatta che Fanon assegna alla psicoanalisi nel suo universo concettuale, Fanon
evidenzia e mobilita nella psicoanalisi proprio quegli elementi che la fanno sovrapporre
alla sua “sociodiagnosi” perché entrambe mirano a trasformare il dualismo cartesiano
mente-corpo e ad aprirlo alle relazioni di alterita?.

Se il caso analizzato ¢ il primo episodio di critica esplicita del cartesianismo nella tesi
in medicina di Fanon, questo non ¢ pero I’ultimo. In primo luogo, piti avanti nella tesi, nel
contesto di una delle numerose discussioni su Henry Ey (lo psichiatra contemporaneo le
cui posizioni Fanon ha spesso sposato ¢ da cui ha spesso attinto), si fa riferimento, senza
citarla, a un’opera di Ey che Jean Khalfa nel suo lavoro editoriale ci rivela consistere in
una critica a Cartesio, diretta ¢ di ampio respiro®. Inoltre, nel contesto di una rassegna
di letteratura riguardante sindromi neurologiche simili all’atassia di Friedreich, Fanon
invoca una conferenza di Maurice Merleau-Ponty del 1951 che, nella lettura di Fanon,
sembra costituire un attacco esplicito al dualismo cartesiano mente-corpo®. Infine, la
discussione di Lacan alla fine della tesi, in cui si celebra I’enfasi di Lacan sul linguaggio
e sul desiderio, presuppone interamente la critica di Lacan a Cartesio. E tutto cido non
include né tiene conto delle numerose critiche implicite, in un’opera il cui argomento e
scopo primario €, come ho gia detto, nettamente anti-cartesiano.

A questo punto comincio, tuttavia, a sentire una legittima obiezione: “Lei ha iniziato
sostenendo che un breve accenno al metodo nelle prime pagine di Pelle nera, maschere
bianche dovrebbe essere inteso come un abbandono del metodo cartesiano da parte di
Fanon; poi, ha motivato tale abbandono sostenendo che per Fanon questo metodo non
solo ¢ inadeguato per analizzare e combattere il razzismo, ma ¢ addirittura complice del
razzismo (almeno delle epistemologie del razzismo); infine, ha cercato di rafforzare le
sue affermazioni appellandosi e fornendo prove testuali a partire dalla tesi medica di
Fanon. Il problema di queste capriole argomentative, tuttavia, ¢ che 1’anticartesianismo
della tesi in medicina di Fanon non ha nulla a che fare con la razza e il razzismo!”. Va
bene. E innegabile che la questione della razza non ¢ presente in nessun punto del lavoro
di Fanon sull’atassia di Friedrich. Tale questione, tuttavia, ¢ una presenza ossessiva,
determinante, un’assente presenza in quell’opera. Nella sezione “Considerazioni gene-
rali”, Fanon presenta brevemente due osservazioni di prima mano sui disturbi psichici di

21 F.Fanon, Ecrits sur aliénation et la libérte, cit., pp. 267-277. Sui principi di metodo e teoresi che
Fanon e Lacan hanno in comune, cfr. D. Hook, Fanon via Lacan, or Decolonization by Psycho-
analytic Means...?, in “Journal of the British Society for Phenomenology”, vol. 51, n. 4, 2020, pp.
305-319.

22 Sul rapporto sociogenesi/psicoanalisi vedi 1’eccellente D.S. Marriott, Whither Fanon?, cit., pp.
292-293.

23 F. Fanon, Ecrits sur I’aliénation et la libérte, cit., p. 216-217.

24 1vi, p. 234-235.



70 Cesare Casarino

pazienti con patologie neurologiche nell’ospedale di Saint-Etienne, vicino a Lione. Cito
dalla seconda:

Nello stesso reparto, ma questa volta femminile, una donna affetta da Parkinson si ri-
fiutava di prendere le compresse di Parsidol che il primario le aveva prescritto. Fallita I’o-
pera di persuasione le abbiamo spiegato che in caso di ostinazione saremmo stati costretti
a firmare i documenti di dimissione. Ci mando letteralmente al diavolo, ricordandoci che
lei era a casa sua [qu elle était chez elle] e che, se avessimo voluto comandare noi [si
nous avions a faire la loi], aviemmo dovuto solo tornare da dove eravamo venuti, come
se non fosse gia abbastanza miserabile vedere i veri francesi perseguitati dagli stranieri. ..
Nessuno, ¢ vero, mette in dubbio la sensibilita psichica delle persone con Parkinson. I
genitori delle persone con Parkinson ne sono ben consapevoli ed evitano tutto cio che puo
scatenare la loro furia psico-verbale. Ma come possiamo comprendere le modificazioni
mentali che si verificano in questi casi?*

Prima abbiamo visto Fanon sostenere che “tutte le lesioni neurologiche danneggiano in
qualche modo la personalita” e descrivere questo danno come una “crepa aperta all’interno
dell’io”, come “una faglia nel cuore dell’io”. Allo stesso modo, I’ellissi in questo passaggio
(“come se non fosse gia abbastanza sciagurato vedere i veri francesi perseguitati dagli stra-
nieri... Nessuno, € vero [...]” ecc.) costituisce una crepa o una faglia nell’architettura egoica
della tesi: I’ellissi € posta subito dopo la resistenza (forse del tutto legittima) di una paziente
francese (presumibilmente bianca) che qui si esprime in una forma di razzismo appena
mascherato da xenofobia; I’ellissi € poi immediatamente seguita da quello che, nel contesto
di questa discussione, costituisce un non sequitur: “Nessuno, ¢ vero, mette in dubbio la
sensibilita psichica delle persone con il Parkinson”. Ma cosa accade fuori campo e cosa si
omette cosi in forma ellittica? Cosa succede li, oltre la facciata razionale, medico-scientifica
del testo? Dove ci conduce per poi rapidamente allontanarci un magma di emozioni di cui
ignoriamo la natura? Cosa vuole farci intravedere, furtivamente, Fanon? Non sapremo mai
con esattezza perché s’inserisca un’ellissi in questo punto del testo, e forse lui stesso non ci
ha pensato molto, consciamente o inconsciamente. Ma occorre notare che questo ¢ I’unico
strano caso di ellissi in tutta la tesi: tutti gli altri casi (ventuno) che si trovano nell’originale
sono usi abbastanza tipici perché si verificano all’interno di citazioni, spesso tra parentesi
quadre, indicando che parti del testo sono state omesse, o, piu raramente, implicano che
segue una lunga lista di cose simili, funzionando cosi in effetti come un sostituto di “et
cetera”). E possibile che questa sia la funzione che Fanon intendeva assegnare anche al
caso preso in nostra considerazione. Eppure, cio che segue 1’ellissi, ossia “Nessuno, & vero,
mette in dubbio la sensibilita psichica delle persone con il Parkinson”, non ¢ esattamente
un’affermazione pertinente in questo contesto: sembra quasi che Fanon stia rispondendo a
un’obiezione incredula, legittima e indignata (sua e, forse, di alcuni lettori): Non ha reagito?
Non ha protestato per il fatto che lei ¢ francese tanto quanto quella donna? Davvero non ha
detto nulla? ecc. In breve, questa affermazione puo indicare che in questa situazione Fanon,
il medico nero, ¢ diviso tra i suoi obblighi professionali e la sua dignita ferita e che, pur
scegliendo 1 primi rispetto alla rivendicazione della seconda, rimane comunque umiliato
dall’istanza razzista, oltre che in uno stato di vergogna e rabbia per non aver reagito®.

25 Ivi, p. 218.

26 Sulla questione di Fanon come medico nero, si veda anche Marriott, che scrive: “Il lavoro di Fa-
non in clinica ¢ stato, fin dall’inizio, legato al dato del suo essere nero. Questo ¢ forse ovvio, ma
¢ qualcosa di cui si parla poco. Perché? Fanon si riferisce ripetutamente al suo corpo come a un



Nessun metodo per i dannati 71

Inoltre, come sottolinea astutamente la donna, qui ¢ in gioco la legittimita della rela-
zione medico-paziente e I’intera struttura simbolica della bianchezza: non sta semplice-
mente dicendo “torna da dove sei venuto”, ma sta anche dicendo “non puoi essere tu a far
rispettare o a stabilire le regole [faire la loi]”. 1l tuo essere nero ti squalifica dall’essere il
mio medico. Oppure, una donna bianca non puo avere un padrone nero.

Dobbiamo inoltre considerare che I’intero aneddoto che, come ho detto sopra, ¢ il
secondo di due, non ¢ del tutto pertinente agli argomenti qui trattati. A questo punto delle
“Considerazioni generali” Fanon sta cercando di mostrare come 1 “disturbi mentali” tra
cui la generale “irritabilita” si possano manifestare in pazienti neurologici: mentre il pri-
mo aneddoto ¢ un esempio perfetto di tale dinamica, in quanto riguarda un caso di manie
di grandezza in un paziente affetto da sclerosi multipla, I’aneddoto qui analizzato, se va-
lutato con gli stessi criteri, segnalerebbe al lettore che per Fanon il razzismo stesso (cosi
come 1’“irritabilita” che permette la verbalizzazione di pensieri razzisti) costituiscono
dei “disturbi mentali” a sé stanti (e, ovviamente, in un certo senso, per Fanon lo sono!).
Ebbene, se in opere successive di sicuro Fanon sostiene che il razzismo costituisce una
forma di alienazione, non € questo I’argomento che porta avanti qui: nel contesto di que-
sti dibattiti tra neurologia e psichiatria e, piu in generale, in una tesi da difendere davanti
alla facolta di medicina dell’Universita di Lione, gli esempi di Fanon consistono tutti in
condizioni che sono convenzionalmente considerate e accettate come “disturbi mentali”
nelle scienze mediche. E il razzismo non ¢ tra questi. In breve, I’inclusione da parte di
Fanon del paziente razzista affetto da Parkinson in questo contesto sembra essere un po’
una forzatura, e quindi la sua funzione potrebbe essere molto diversa da quella apparen-
temente dichiarata di esemplificare come i “disturbi mentali” possano derivare da pato-
logie neurologiche. La funzione di questo aneddoto non diventa allora, volente o nolente,
quella di anticipare il famoso e ben piu esplosivo episodio dell’incontro con un bambino
razzista su un treno descritto in Pelle nera, maschere bianche? E importante notare che
in entrambi i casi si tratta di soggetti che non possono essere ritenuti responsabili di cio
che dicono e quindi le loro parole sono, in un certo senso, quelle di ventriloqui la cui
fonte e responsabilita risiedono altrove: una pazza in un reparto neurologico, un bambino
che la madre non riesce a trattenere. In entrambi i casi, Fanon esamina le interpellanze
razziste di sé stesso, proprio in situazioni in cui non pué nemmeno essere tentato di in-
dividuare il soggetto dell’enunciazione razzista e in cui, quindi, il razzismo si manifesta
immediatamente come il tessuto sociale in cui gli individui si trovano avviluppati, come
I’etere strutturale del mondo bianco.

Sarebbe piu avveduto concludere questo breve excursus su Un caso di atassia di Frie-
dreich di Fanon con un correttivo o, almeno, con una parola di cautela. L’esibizione
performativa di anticartesianismo puo essere considerata un po’ un cliché di una grande
varieta di discorsi accademici francesi del XX secolo, quasi un rito di passaggio per i
giovani studiosi o, in ogni caso, un gesto quasi edipico di trasgressione che I’istituzione
accademica puo essere fin troppo lieta di tollerare pazientemente e persino affabilmente,
seppure con condiscendenza, da esibire come insegna d’onore e sicura prova del suo plu-
ralismo, della sua imparzialita, della sua integrita intellettuale?’. Probabilmente, in questo

oggetto di transfert, nella misura in cui le domande e le aspettative, le paure e gli interrogatori di
un paziente gli impongono un messaggio supplementare immediato ed evidente oltre il contenuto
sintomatico stesso, e che avra un impatto sulla possibilita stessa del trattamento” (D.S. Marriott,
Whither Fanon?, cit., p. 65).

27 Devo questa idea a Nancy Luxon durante una conversazione del 5 ottobre 2023.



72 Cesare Casarino

contesto I’essere anticartesiani ¢ la trasgressione perfetta e non trasgressiva che rafforza
piuttosto che mettere in discussione una cultura teorico-metodologica ancora largamente
cartesiana. L’anticartesianismo di Fanon in Un caso di atassia di Friedreich puo avere
qualcosa in comune con tale trasgressione non trasgressiva. E tuttavia vero che: a) lungi
dall’essere gratuito o forzato, I’anticartesianismo del testo ¢ particolarmente pertinente
e mobilitato per cercare di dare un senso a cio che rimane impensato, irrisolto e quindi
non curabile alla Iuce del divario tra scienze mediche del corpo e scienze mediche della
mente, e che b) si apre la strada all’approccio inedito di Fanon alla questione della razza
e, quindi, il testo pone le basi per la necessaria interdipendenza tra anticartesianismo e
antirazzismo. Il che ci riporta a Pelle nera, maschere bianche.

Riassorbimento del metodo

La rottura di Fanon con la tradizione cartesiana si consuma in Un caso di atassia di
Friedreich esplicitamente. Ma tale rottura rimane anche in gran parte implicita e viene
riclaborata e trasformata in Pelle nera, maschere bianche. In quest’ultimo libro, infatti,
per Fanon non ¢ sufficiente rompere con la tradizione cartesiana, cio¢ eliminare la con-
sueta prefazione metodologica e lasciare il metodo ai botanici, ai matematici e agli altri
scienziati assortiti. A tutto cio si aggiunge una formulazione enigmatica: “c’¢ un punto in
cui i metodi sono come riassorbiti. Mi posizionero 1i”*%. Riassorbire, nell’originale résor-
ber, ¢ un termine della fisiologia. Questa ¢ la prima, ma non I’ultima volta che s’incontra
una terminologia scientifica specializzata: le metafore, in particolare quelle mediche e
biologiche, abbondano in tutta 1’opera. Il processo di riassorbimento avviene quando
una sostanza o un gruppo di cellule, per esempio, un tessuto canceroso, viene prima
scomposto nei materiali che lo compongono e poi disperso e rimesso in circolazione: il
riassorbimento avviene quando qualcosa di interno viene distrutto e assorbito dal corpo.
Si tratta di un riciclo corporeo. Il metodo ¢ dunque una specie di tumore nel corpo della
conoscenza? Ci sono circostanze in cui il corpo della conoscenza puo essere in grado
di assimilare e sussumere questa anomalia interna? Non € necessario prendere questa
metafora cosi alla lettera, per cosi dire, per supporre che in questa frase a) il metodo sia
un’aberrazione epistemologica e b) si pone qualcosa di precedente e piu capiente del
metodo, senza il quale il metodo non potrebbe essere riassorbito. Sia a) che b) indicano il
primato logico e cronologico della conoscenza sul metodo, che ¢ senza dubbio la ragione
per cui Fanon non fara precedere il suo “studio psicologico” da una metodologia, cioé
da un discorso sul metodo: la rottura con il cartesianesimo € necessaria proprio perché
quest’ultimo mette il carro (del metodo) davanti ai buoi (della conoscenza), confonden-
do cosi le cause con gli effetti. Oppure, per riformulare la battuta di Gilles Deleuze sul
rapporto tra potere e resistenza in Michel Foucault, I’ultima parola di Fanon sul metodo
sarebbe: la conoscenza ¢ prima®. Tornero sul rapporto tra metodo ¢ conoscenza, dopo
aver approfondito il processo di riassorbimento metodologico.

La rottura con il cartesianismo non ¢ sufficiente per Fanon, nel senso che tale rot-
tura non va intesa come un evitamento o una fuga ma, appunto, come riassorbimento,

28  F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 29.
29 Commentando sulla concezione foucaultiana del potere Deleuze scrive: “La resistenza e prima:
ecco I’ultima parola del potere” (G. Deleuze, Foucault, Cronopio, Napoli 2009, p. 120).



Nessun metodo per i dannati 73

come distruzione e assorbimento. Abbandonare il metodo non significa aggirarlo o far
finta che non esista; abbandonare il metodo significa piuttosto trattenersi per smontarlo
pezzo per pezzo, per disassemblarlo e farne poi assemblaggi diversi con le sue parti.
Detto altrimenti, per Fanon ¢ solo trasformando radicalmente il metodo che si puo spe-
rare di lasciarselo davvero alle spalle. Fanon, del resto, non si colloca dopo o al di 1a
del metodo; ci dice piuttosto che vuole collocarsi 1a dove il metodo viene riassorbito:
la sua fenomenologia psicologica dell’essere nero non ¢ intrapresa dal punto di vista
dell’assenza, dell’oblio o della preclusione del metodo, ma dal punto di vista della sua
continua metamorfosi. E per questo che, dopo essersi congedato dal metodo nel passo
con cui € iniziato questo saggio, Fanon ritorna sulla questione del metodo ripetutamente
nel corso del libro: non ¢ che la rottura debba essere ripetuta e rievocata piu e piu volte; ¢,
piuttosto, che la nozione stessa di rottura con il metodo viene ridefinita come il processo
di scomposizione del metodo nei suoi elementi strutturali e di ricombinazione di ciascu-
no di questi elementi verso un fine piuttosto diverso, verso un metodo completamente
diverso. Dopo questa caratterizzazione della rottura di Fanon con il metodo, tuttavia, si
potrebbe essere tentati di intendere il riassorbimento come simile alla sublazione, ov-
vero al superamento hegeliano: come spero di chiarire a breve, una tale comprensione
semplificherebbe eccessivamente il progetto di Fanon in Pelle nera, maschere bianche e
sarebbe giusta solo a meta®.

Quali sono gli elementi strutturali del metodo cartesiano con cui Fanon si confronta?
Se dobbiamo prendere Cartesio in parola, ci sono quattro componenti fondamentali del
suo metodo. Nella seconda parte del Discorso sul metodo scopriamo che questo metodo
¢ effettivamente composito: Cartesio spiega di aver preso in prestito alcuni elementi
dall’algebra, dalla geometria e dalla logica, per formulare quattro distinti precetti di me-
todo. Il primo ¢ quello di “non accogliere nulla come vero” che possa essere messo in
dubbio; il secondo ¢ quello di “suddividere ciascuna difficolta da esaminare in tutte le
parti in cui era possibile [...] per meglio risolverla”; il terzo consiste nell’iniziare un’in-
dagine “dagli oggetti piu semplici e piu facili a conoscersi per salire progressivamente,
come per gradi, fino alla conoscenza di quelli piu complessi”; e il quarto comanda di
“fare ovunque enumerazioni cosi complete e rassegne cosi generali” che si possa essere
sicuri “di non aver tralasciato nulla”!. Un metodo composito per indagare la realta ¢ i
suoi fenomeni, che si presuppone siano essi stessi compositi. Lasciando da parte il primo
precetto — perché in un certo senso ¢ tautologico — mi sembra che gli altri tre precetti si-
ano affrontati, spesso confutati e invalidati in vari punti di Pelle nera, maschere bianche.

Quello che segue non ¢ assolutamente un elenco esaustivo, ma da un’idea delle svolte
che questo testo ha preso intorno alla questione del metodo. Se la controversa analisi te-
stuale di Fanon degli scritti autobiografici di Mayotte Capécia®, o la sua analisi testuale

30 Nel suo prezioso studio Subterranean Fanon, Gavin Arnall ha mostrato in modo convincente
come !’intero opus di Fanon, dalle prime opere teatrali a / dannati della terra, sia attraversato da
correnti di pensiero (spesso nietzschiane) antidialettiche e non dialettiche, che esistono e si svilup-
pano in tensione con le strutture di pensiero dialettiche pitt dominanti che Fanon ha ufficialmente
sposato. Si veda in particolare G. Arnall, Introduction: Twwo Fanons, in Subterranean Fanon: An
Underground Theory of Radical Change, Columbia University Press, New York 2020, pp. 1-33 e
pp. 133-203.

31 R. Descartes, Discorso sul metodo, parte 11, Mondadori, Milano 1993, p. 16.

32 La controversia nasce dalle accuse di misoginia che sono state rivolte all’atteggiamento di Fanon
nei confronti di Capécia e dei suoi scritti, accuse che per certi versi trovo fondate. Per una difesa
valorosa di Fanon da tali accuse, ma anche ricca di sfumature, si veda I’analisi di Lewis Gordon ¢



74 Cesare Casarino

dello studio psicoanalitico di Octave Mannoni (rispettivamente nei capitoli secondo e
quarto di Pelle nera, maschere bianche) potrebbero costituire esempi del secondo pre-
cetto e della sua ingiunzione a scomporre un problema in “quante piu parti possibili”,
I’esperienza vissuta del razzismo, invece, espressa in innumerevoli episodi in tutta 1’0-
pera, tra cui notoriamente il traumatizzante incontro di Fanon con un bambino razzista
su un treno, non si svolge nel regno del divisibile a cui si applica il secondo precetto, né
si presta a essere trattata secondo il terzo precetto e dalla sua graduale progressione dal
piu semplice al pit complesso. L’interpellazione razzista, probabilmente, costituisce un
evento tale che non si puo fare altro che partire da cio che ¢ piu complesso. Per quanto
riguarda il quarto precetto ¢ il suo imperativo enumerativo, dovrebbe essere sufficiente
il seguente passaggio del sesto capitolo: “Compito colossale inventariare la realta. Accu-
muliamo fatti, li commentiamo, ma ad ogni linea scritta, ad ogni proposizione enuncia-
ta, proviamo un senso di incompiutezza”. Omettere nulla, come ci ingiunge il quarto
precetto del metodo cartesiano, non ¢ un’opzione per Fanon. Sempre nel sesto capitolo,
leggiamo un passaggio che, in qualche modo, affronta tutti questi precetti contempora-
neamente. Lo cito per esteso:

L’analisi del reale ¢ delicata. Un ricercatore puo adottare due atteggiamenti di fronte
al suo soggetto. O si accontenta di descrivere, come gli anatomisti che rimangono stupiti
quando, durante una descrizione della tibia, gli si domanda il numero di depressioni ante-
peronali che possiedono. E che nella loro ricerca non mettono mai in questione loro stessi,
ma gli altri; all’inizio dei miei studi medici, dopo qualche seduta nauseante di dissezione,
pregai uno dei miei colleghi piu temprati di fornirmi il metodo per evitare di star male.
Mi rispose molto semplicemente: “Caro mio, fai come se dissezionassi un gatto e tutto
andra bene...” — Oppure, dopo aver descritto il reale, si propone di cambiarlo. In prin-
cipio, d’altronde, I’intenzione di descrivere sembra bene implicare una preoccupazione
critica e, attraverso questa, un’esigenza di superamento verso una qualche soluzione. La
letteratura ufficiale o aneddotica ha creato troppe storie di negri perché se ne possa tacere.
Ma riunendole, non si fa un passo avanti nell’intento di mostrarne il meccanismo. L’es-
senziale per me non ¢ accumulare dei fatti, dei comportamenti, ma liberarne il senso, In
ci0 posso appellarmi a Jaspers, che scrive: “Spesso la penetrazione profonda del caso sin-
golo insegna fenomenologicamente cid che ¢ comune a molti altri. Cio che si € colto una
sola volta, generalmente si ritrova. Nella fenomenologia non si tratta tanto di esaminare

innumerevoli casi, quanto di comprendere in modo intuitivo e completo quelli singoli”.**

Per Fanon come per Karl Marx il punto ¢ cambiare il presente. Il punto ¢ cambiare
questo reale razzista. E per cambiarlo bisogna mostrare come funziona. E per dimostrare
come funziona non bisogna produrre un inventario completo di tutte le sue istanze e i
suoi fenomeni, ma indagare un caso singolo oppure ogni caso “fino al limite piu estre-
mo”. Il processo di disalienazione, a quanto pare, ha bisogno di un metodo e questo me-
todo non deve essere descrittivo ed esaustivo, ma intensivo e prescrittivo. Ma si potrebbe
sollevare un’obiezione a tutto cio che ho detto finora: “Stai confrontando mele e arance,
metodo scientifico e metodo politico, metodi di analisi testuale e metodi di indagine fe-

la difesa di Drucilla Cornell in L. Gordon, What Fanon Said: A Philosophical Introduction to His
Life and Thought, Fordham University Press, New York 2015, pp. 29-41; D. Cornell, Postfazione,
in L. Gordon, What Fanon Said, cit., pp. 143-147.

33 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 158.

34 Ivi, pp. 155-156.



Nessun metodo per i dannati 75

nomenologica, metodi per pensare e conoscere ¢ metodi per esistere e vivere e cosi via,
un vero e proprio pot-pourri metodologico”. Forse ¢ cosi. Per me, tuttavia, il punto ¢ che
ogni metodo ¢ una via, un percorso, € questo percorso attraversa ogni livello o regione
di cio che Fanon chiama “il reale”. Quando spiega perché in origine aveva progettato di
presentare Pelle nera, maschere bianche come tesi di laurea in medicina:

Poi la dialettica pretese da me delle prese di posizione raddoppiate. Benché in qualche
modo me la fossi presa con ’alienazione psichica del Nero, non posso passare sotto silen-
zio certi elementi che, per quanto psicologici possano essere, genererebbero degli effetti
relativi ad altre scienze.

Ogni esperienza [...] deve entrare nella composizione del reale e, attraverso cio, occu-
pare un posto nella ristrutturazione del reale.®

E il metodo stesso, qui nella forma di una dialettica in continua espansione, che co-
struisce ponti e crea connessioni, che si riversa da un discorso scientifico ad altri discorsi
scientifici e che influenza la nostra conoscenza di ogni esperienza ¢ ogni parte del re-
ale. Sembra che sia nella natura stessa del metodo 1’essere incontenibile o, addirittura,
“promiscuo’®. A questo proposito, forse Fanon non si discosta troppo da Cartesio che,
nella seconda parte del Discorso sul metodo, scrive:

La cosa perd che maggiormente mi soddisfaceva in tale metodo era che, per suo mez-
70, ero sicuro di usare in tutto la mia ragione [...] e che, non avendolo riferito a nessuna
materia in particolare, potevo ripromettermi di applicarlo con altrettanta soddisfazione
alle difficolta delle altre scienze, come gia avevo fatto per quello dell’algebra.’’

E vero che Cartesio scrive in un’epoca in cui la filosofia non era ancora stata sepa-
rata da altre forme e pratiche di conoscenza disciplinare; ed ¢ anche vero che Cartesio
credeva che 1 principi di tutte le scienze dovessero essere derivati in primo luogo dalla
filosofia; eppure, tanto in questo passaggio che nel precedente, si lascia una porta aperta
per aspetti ‘migratori’ del metodo. Fin dalle sue prime origini cartesiane, il metodo por-
tava con sé la promessa di influenzare tutte le parti dell’insieme del reale, comprese le
sue parti separate.

Per tornare a Fanon e alla sua lotta con il metodo in Pelle nera, maschere bianche,
¢’¢ un aspetto cruciale in cui Fanon cita Jaspers, aspetto su cui non mi sono ancora
soffermato e che riguarda le relazioni soggetto-oggetto e la problematica correlata
dell’oggettivita e della soggettivita nella conoscenza scientifica. La discussione di Fa-
non sul primo metodo e sul metodo descrittivo in quel passaggio articola una critica
delle concezioni abituali della relazione tra il soggetto della conoscenza (cio¢ il ri-
cercatore, in questo caso un anatomista) e 1’oggetto della conoscenza (cio¢ cio che il
ricercatore analizza, in questo caso una tibia). Fanon si diletta a mostrare come 1’ana-
tomista sia colto di sorpresa quando gli viene posta una domanda sulla sua stessa tibia.
Fanon ¢ un esperto lettore di sintomi, e la sorpresa dell’anatomista ¢ proprio il sintomo
che voleva suscitare e interpretare in questo incontro: la sorpresa dell’anatomista la
dice lunga sul fatto che quest’uomo, in quanto anatomista, non ha mai pensato di avere

35 Ivi, pp. 58-59.
36 Vedinota 10.
37 R. Descartes, Discorso sul metodo, cit., p. 17.



76 Cesare Casarino

una tibia, cio¢ non ha mai immaginato che il suo corpo potesse essere trasformato in
oggetto di osservazione e dissezione scientifica. Il metodo cartesiano induce e rende
necessarie la dissociazione e la preclusione corporea sia nel soggetto che nell’oggetto
della conoscenza, le cui rispettive posizioni devono essere tenute rigorosamente sepa-
rate, fisse e non intercambiabili, non diversamente da padroni e schiavi. Fanon ci dice
che a causare tale sorpresa ¢ il fatto che I’anatomista ¢ abituato a sezionare gli altri
e non sé stesso, a differenza di Fanon, in altre parole. Fanon, infatti, si trasforma nel
proprio oggetto di studio e si disseziona in vari punti di Pelle nera, maschere bianche,
in modo non del tutto dissimile dal carattere scandalosamente autorifiessivo dell’o-
pera che segna I’emergere della psicoanalisi sia come pratica psicoterapeutica che
come discorso teorico nel 1899, ovvero Die Traumdeutung di Sigmund Freud. Fanon,
lo studente nero, non era in grado di compiere quella dissociazione corporea molto
professionale compiuta dall’anatomista e necessaria per sezionare un corpo umano,
eppure non invidia la professionalita dell’anatomista, semmai ne ridicolizza implici-
tamente 1’atteggiamento e ne rivela una sorta di stupidita di fondo. La ragione di cio &
che Fanon non era in grado di padroneggiare la giusta distanza dal corpo da sezionare,
non perché era uno studente o perché era verde, ma perché era nero: come si affanna a
dimostrare piu volte nel corso dell’opera, se si € neri non ci si pud permettere il lusso di
dimenticare il proprio corpo, poiché esso ¢ il portatore nudo dell’oppressione razzista,
¢ quindi non lo si puo precludere alla maniera di questo anatomista presumibilmente
molto abile e competente, ma alquanto ottuso (che presumo, forse a torto, fosse bian-
c0). Questo ¢, dopo tutto, uno degli errori cruciali di Sartre per Fanon: “Jean-Paul
Sartre ha dimenticato che il negro soffre fisicamente in modo diverso dal Bianco™?®. Il
soggetto che ¢ il suo stesso oggetto ¢ Iunica posizione epistemologica disponibile per
Fanon quando affronta le sofferenze fisiche e psichiche inflitte dal razzismo.

Ad esempio, Fanon apre il quinto capitolo di Pelle nera, maschere bianche con un
epiteto razziale che in seguito scopriremo essere stato rivolto a lui; in altre parole, apre
il capitolo con un’interpellazione razzista. Poi scrive: “Entravo nel mondo, attento a
fare emergere un senso dalle cose [...] ed ecco che mi scoprivo oggetto in mezzo ad
altri oggetti”*. Fanon voleva costituirsi come soggetto di conoscenza, ma scopre che il
razzismo lo ha invece relegato allo status di oggetto. Questa situazione, che egli descri-
ve come un sentirsi “rinchiuso in questa oggettivita schiacciante” lo porta al punto di
rottura: “Mi arrabbiavo, pretendevo una spiegazione... Non servi a nulla. Esplodevo.
Ed ecco i brandelli riuniti da un altro me stesso™!. Questi frammenti costituiscono il
resto del capitolo, in cui Fanon cerca di esprimere “I’esperienza vissuta del Nero”,
compresa I’analisi dettagliata delle sue reazioni affettive all’interpellazione razzista con
cui iniziava il capitolo. In questo capitolo, in altre parole, Fanon tenta di porre rimedio
a quella situazione di “oggettivita schiacciante” realizzando il suo desiderio di costi-
tuirsi come soggetto di conoscenza: I’io oggettivato che esplode ¢ diverso dall’io che
raccoglie 1 frammenti dopo 1’esplosione, perché mettere insieme i frammenti & proprio
il processo di costituirsi come soggetto di conoscenza trasformandosi in oggetto di
conoscenza: Fanon oggetto, che esplode sotto la pressione del razzismo, diventa Fanon
soggetto della conoscenza di sé.

38 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 132.

39 Ivi, p. 109.
40  Ibidem.
41  Ibidem.



Nessun metodo per i dannati 77

Al di la dei suoi quattro precetti cido che costituisce 1’aspetto pit preoccupante del
metodo cartesiano per Fanon ¢, probabilmente, il tipo di relazioni soggetto-oggetto e,
inoltre, il concomitante tipo di relazioni mente-corpo che sono al tempo stesso favorite
e presupposte da questo metodo. Un principio cruciale che Fanon abbandona quando
abbandona il metodo, infatti, ¢ ’oggettivita e la distanza scientifica: in Pelle nera, ma-
schere bianche, come abbiamo visto, il soggetto della conoscenza trasforma sé stesso e i
suoi interlocutori di volta in volta nell’oggetto della conoscenza da indagare, e cio rende
I’oggettivita scientifica né possibile né appropriata né desiderabile. Nel capitolo finale,
Fanon scrive: “Come si sara notato, la situazione che ho studiato non ¢ classica. L’og-
gettivita scientifica mi era impossibile, dal momento che 1’alienato, il nevrotico era mio
fratello, era mia sorella, era mio padre”®. Il punto ¢ chiaro: il punto di vista oggettivo
richiesto dal metodo scientifico ¢ fuori luogo in questo caso. Tale rifiuto dell’oggettivita
scientifica ¢ ribadito in un saggio che Fanon pubblico nello stesso anno di Pelle nera,
maschere bianche, ovvero “La sindrome nordafricana”, che costituisce una critica anti-
razzista della medicina coloniale. Li, nel contesto della denuncia e della demistificazione
del postulato della medicina coloniale in Algeria, cio¢ che “ogni arabo ¢ un uomo che
soffre di una malattia immaginaria” scrive: “Mi dispiace, ma mi trovo incapace di ana-
lizzare questo fenomeno senza allontanarmi dall’atteggiamento oggettivo a cui mi sono
costretto”™. Sembrerebbe quindi ragionevole concludere che Fanon opti invece per un
punto di vista soggettivo e che I’anomalo non-metodo, che sorge come una fenice dalle
ceneri del vecchio metodo cartesiano, sia una sorta di metodo soggettivo.

Nel bel mezzo della sua critica a Mannoni, nel quarto capitolo, Fanon scrive:

Credo sinceramente che un’esperienza soggettiva possa essere compresa dall’altro; e
non mi piace per niente star li a dire: il problema nero € un mio problema, solo mio, e poi
mettermi li a studiarlo. Ma mi sembra che Mannoni non abbia provato a sentire da dentro
la disperazione dell’uomo di colore di fronte al Bianco. In questo studio mi sono proposto
di toccare la miseria del Nero. Tattilmente e affettivamente. Non ho voluto essere ogget-
tivo. Del resto non ¢ vero: non ho potuto essere oggettivo.*

Se il rifiuto dell’oggettivita scientifica ¢ netto e intransigente, I’abbraccio del sog-
gettivo ¢ altamente qualificato; o, piul precisamente, il soggettivo che qui ¢ certamente
abbracciato ¢ un soggettivo altamente qualificato. In altre parole, in questo passaggio Fa-
non adotta contemporaneamente un punto di vista soggettivo e ridefinisce il soggettivo
stesso. E nel ridefinire il soggettivo anche I’oggettivo viene volutamente ridefinito. Che
tipo di esperienza soggettiva ¢, infatti, quella che “puo essere compresa da tutti”? Che
cos’¢ che “tutti” abbiamo in comune che permette una tale modalita di comprensione del
soggettivo, che permette e attiva la comprensione dell’alterita? Mi porterebbe lontano
mostrare come per Fanon I’asimmetria tra il soggettivo e 1’oggettivo sia tale da rispon-
dere a principi del tutto diversi: mentre I’oggettivo si misura secondo il binario dialettico

42 Ivi, p. 202.

43  Subito dopo questa frase, Fanon scrive: “‘Non posso farci niente’, mi disse una volta uno spe-
cializzando, ‘non posso parlare con loro nello stesso modo in cui parlo con gli altri pazienti’. Si,
certo: ‘non posso farci niente’. Se solo sapeste le cose della mia vita che non posso evitare. Se
solo sapeste le cose della mia vita che mi tormentano durante le ore in cui gli altri si ammorbano
il cervello. Se solo sapeste... ma non lo saprete mai” (F. Fanon, La “sindrome nordafricana”,
in Scritti politici. Verso la rivoluzione africana, DeriveApprodi, Roma 2006, p. 9).

44 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., pp. 79-80.



78 Cesare Casarino

dell’universale e del particolare, il soggettivo punta su una diade diversa ovvero quella
del singolare ¢ del comune®.

11 soggetto di questo brano, in ogni caso, ¢ un soggetto le cui esperienze possono esse-
re comprese (il che non vuol dire sentite o sofferte da tutti) e quindi, come minimo, non si
tratta di un soggetto individuale ma collettivo. (Tra ’altro, si tratta anche di un soggetto
radicalmente anti-identitario: nella misura in cui la mia identita si fonda su esperienze
che non possono essere condivise con un altro corpo portatore di un’identita diversa,
allora Fanon ha invalidato il fondamento stesso su cui poggia la mia identita. Una cosa &
dire alle persone etero “¢ una cosa da froci, non capireste” e un’altra ¢ dire “¢ una cosa
da froci, non sareste in grado di sentirla, ma potreste essere in grado di capirla” — che &
il tipo di cosa che credo Fanon stia dicendo in questo passaggio). Inoltre, la collettivita
di questo soggetto non ¢ solo un tipo di collettivita tra le tante: se le esperienze di questo
soggetto possono essere comprese da tutti, ['unica collettivita possibile qui ¢ qualcosa
come “umanita”, “genere umano” e cosi via, nel bene e nel male (e il male ¢ stato at-
tentamente e mirabilmente articolato per noi da Etienne Balibar nel suo saggio Racism
Revisited: Sources, Relevance, and Aporias of a Modern Concept*®). Cio significa anche
che, scrivendo dal punto di vista di esperienze soggettive che possono essere comprese
da tutti, Fanon cerca I’oggettivita nel soggettivo, ridefinendo cosi entrambi. (In un certo
senso, I’apparato concettuale dell’oggettivita del soggettivo in Fanon funziona in modo
simile al concetto di astrazione reale in Marx). N¢é oggettivo né soggettivo, il non-meto-
do di Fanon in Pelle nera, maschere bianche fa cio che il metodo cartesiano e la sua og-
gettivita scientifica non hanno mai potuto e non si sognerebbero mai di fare, ossia inda-
gare 1’oggettivita dell’esperienza soggettiva del razzismo: la sofferenza, la disperazione,
I’esperienza vissuta dell’alienazione razziale nella sua interezza possono e devono essere
comprese da tutti, sembra dire Fanon, se e quando il metodo cartesiano verra riassorbito.

La deviazione piu netta di Fanon dal cartesianismo in Pelle nera, maschere bianche,
tuttavia, consiste nel ruolo che il corpo e 1 suoi affetti giocano proprio a causa della loro
funzione cruciale nel dispiegamento del razzismo: tale ruolo ¢ del tutto in contrasto con
la relazione mente-corpo di Cartesio, specialmente come questa si articola nelle sue ul-
teriori rielaborazioni della questione del metodo nelle Meditazioni sulla filosofia prima.
Ho lasciato per ultimo questo aspetto della lotta di Fanon con il cartesianismo proprio
perché ¢, per certi versi, I’aspetto piu ovvio, piu evidente in Pelle nera, maschere bian-

45 E vero che Fanon nel contesto della sua critica a Sartre si spinge a “sorvolare questo drama assur-
do che gli altri han costruito intorno a me, scartare questi due termini ugualmente inaccettabili e
tendere all’universale, attraverso un particolare umano”, F. Fanon, Pelle nera, machere bianche,
p. 179. Tuttavia, intenderei questa richiesta di raggiungere 1’universale passando attraverso “un
particolare umano” come un desiderio di produrre il comune attraverso il singolare: un desiderio
espresso qui attraverso termini e categorie dei dibattiti filosofici contemporanei a Sartre, cio¢ le
categorie di universale e particolare. (In un certo senso, Fanon rifiuta I’oggettivita scientifica non
perché sia universale, ma perché non ¢ abbastanza universale: una nozione di oggettivita che non
vuole e che non ¢ in grado di rendere conto del soggettivo puo solo costituire un universale falso
¢ vuoto; in questo senso ¢ molto vicino alle posizioni di Aimé Césaire). Nel mio libro, mostro
come Spinoza eviti I’emergere del binario dialettico dell’universale e del particolare sostituendo-
lo proletticamente con la diade del singolare e del comune, il che ¢ simile a cio che ritengo stia
facendo Fanon in Pelle nera, maschere bianche, pur utilizzando gli strumenti concettuali a lui pit
facilmente disponibili, ossia i concetti dialetticamente correlati di universale e particolare.

46  E. Balibar, Racism Revisited: Sources, Relevance, and Aporias of a Modern Concept, in “PMLA
/ Publications of the Modern Language Association of America”, vol. 123, n. 5, 2008, pp. 1630-
1639.



Nessun metodo per i dannati 79

che: sarebbe possibile, infatti, leggere questo libro nella sua interezza come una confuta-
zione antirazzista di quel dualismo mente-corpo, a cui mi rivolgo adesso.

Non riprenderd e non riproporrd il noto pas de deux di mente e corpo nelle Meditazioni,
in cui la mente, come sapete, svolge il ruolo di protagonista maschile dominante e persino
sadico. Piuttosto, faro notare che, tra tutti gli aspetti del cartesianismo che ho esaminato
finora, questo ¢ quello che si lega maggiormente e in modo piu rivelatore a cio che costitu-
isce il telos ultimo del metodo per Descartes. In un famoso passaggio della Parte Sesta del
Discorso sul metodo, Cartesio rivela esplicitamente qual € I’obiettivo del metodo:

Quelle nozioni infatti mi hanno fatto vedere che ¢ possibile pervenire a conoscenze
utilissime alla vita, che al posto di quella filosofia speculativa che si insegna nelle scuole,
se ne puo trovare un’altra pratica grazie alla quale, venendo a conoscere la forza ¢ le
azioni del fuoco, dell’acqua, dell’aria, degli astri, dei cieli e di tutti gli altri corpi che ci
circondano, altrettanto distintamente di come conosciamo le diverse tecniche impiegate
dai nostri artigiani, possiamo egualmente applicarle a tutti gli usi che sono loro propri,
diventando cosi quasi dominatori e padroni della natura. Conoscenza questa desiderabile
non soltanto per inventare un’infinita di strumenti in grado di farci godere, senza fatica,
dei frutti della terra e di tutti i loro vantaggi, ma anche e soprattutto per conservare la
salute che ¢ senza dubbio il bene principale e il fondamento stesso di tutti gli altri beni di
questa vita, perché anche I’ingegno dipende talmente dal temperamento e dalla disposi-
zione degli organi corporei, che se ¢ possibile trovare qualche mezzo capace di rendere
gli uomini piu saggi e piu abili di quanto in genere lo siano stati fino ad oggi, credo che lo
si debba ricercare nella medicina.?’

Questo passaggio mostra, tra 1’altro, che cio che verra conosciuto e criticato come
ragione strumentale (nelle opere di Theodor Adorno e Max Horkheimer, tra gli altri)
e cio che verra conosciuto e criticato come biopolitica (nell’opera di Michel Foucault)
sono aspetti co-primari e reciprocamente determinanti del pensiero occidentale dalla pri-
ma eta moderna in poi. A parte Adorno, Horkheimer, Foucault e altri pensatori del XX
secolo, Marx ce lo aveva gia insegnato*®. Per Cartesio, in ogni caso, il fine ultimo del

47  R. Descartes, Discorso sul metodo, cit., pp. 40-41.

48 Nei Grundrisse, per esempio, Marx scrive: “La produzione basata sul capitale dunque, come crea
da una parte I’industria universale — ossia pluslavoro, lavoro che crea valore —, cosi d’altra parte
crea un sistema di sfruttamento generale delle qualita naturali e umane, un sistema della utilita
generale, il cui supporto ¢ tanto la scienza quanto tutte le qualita fisiche e spirituali, mentre nulla
di piu elevato in sé, di giustificato per se stesso, si presenta al di fuori di questo circolo della pro-
duzione e dello scambio sociali. Soltanto il capitale dunque crea la societa borghese e I’'universale
appropriazione tanto della natura quanto della connessione sociale stessa da parte dei membri
della societa. Di qui I’enorme influenza civilizzatrice del capitale; la sua creazione di un livello
sociale rispetto a cui tutti quelli precedenti si presentano semplicemente come sviluppi locali
dell’umanita e come idolatria della natura. Soltanto col capitale la natura diventa un puro oggetto
per I’'uomo, un puro oggetto di utilita, e cessa di essere riconosciuta come forza per s¢; ¢ la stessa
conoscenza teoretica delle sue leggi autonome si presenta semplicemente come astuzia capace
di subordinarla ai bisogni umani sia come oggetto di consumo sia come mezzo di produzione. In
virtu di questa sua tendenza, il capitale spinge a superare sia le barriere e i pregiudizi nazionali, sia
I’idolatria della natura, la soddisfazione tradizionale, orgogliosamente ristretta entro angusti limi-
ti, dei bisogni esistenti, e la riproduzione del vecchio modo di vivere. Nei riguardi di tutto questo
il capitale opera distruttivamente, attua una rivoluzione permanente, abbatte tutti gli ostacoli che
frenano lo sviluppo delle forze produttive, la dilatazione dei bisogni, la varieta della produzione e
lo sfruttamento e lo scambio delle forze della natura e dello spirito” (K. Marx, Lineamenti fonda-
mentali della critica dell’economia politica, La Nuova Italia, Firenze 1970, vol. 2, pp. 11-12).



80 Cesare Casarino

metodo ¢ quello di produrre una filosofia pratica che permetta al soggetto della cono-
scenza di controllare, manipolare, padroneggiare e possedere il mondo naturale come
oggetto, non solo ai fini del progresso tecnologico, ma anche per promuovere la salute e
la vita umana stessa. Scrivendo sulla scia del disastro globale del colonialismo europeo
e del nostro presente di catastrofe ambientale guidata dal capitale (che comprende non
solo il cambiamento climatico ma anche le relative pandemie zoonotiche), le parole di
Cartesio sono decisamente agghiaccianti. Inoltre, la biopolitica (o, piu precisamente, la
scienza medica concepita come controllo biopolitico) emerge qui come risposta e solu-
zione a quello che ¢ chiaramente percepito come un problema, ossia la dipendenza della
mente dal corpo. La reazione del metodo a tale dipendenza (innegabile ma ammessa con
riluttanza) ¢ 1’assoggettamento completo, dispettoso e punitivo di un corpo che viene
vissuto come una minaccia all’autopresenza unitaria e all’endoconsistenza sostanziale
della mente e alle sue fantasie di autonomia e partenogenesi. Il metodo cartesiano trova
la sua piena realizzazione e apoteosi finale nel dominio e nello sfruttamento del mondo
naturale in quanto corpo da parte del soggetto della conoscenza in quanto mente.

Il fine ultimo del non-metodo di Fanon, al contrario, consiste nella disalienazione,
cosa che non si stanca di ripetere nel corso di Pelle nera, maschere bianche®. Nel primo
capitolo, Fanon ci dice che “il mio scopo [¢] la disalienazione dei neri [Noirs]”®. Nel
terzo capitolo, Fanon scrive: “L’oggetto del mio studio si precisa: permettere all’uomo
di colore di comprendere, con 1’aiuto di esempi precisi, i motivi psicologici che possono
alienare i suoi simili”!. Piu avanti, nel sesto capitolo, ribadisce questo principio: “questo
lavoro vuole essere uno specchio a infrastruttura progressiva, in cui il negro [le negre]
sulla via della disalienazione vi si possa ritrovare”®. La metafora dello specchio da gia
un buon senso della posta in gioco: in questa frase, la funzione implicita dello specchio
¢ quella di riflettere il corpo dei neri, o i neri in quanto corpo. E perché il non-metodo
di Fanon tende alla disalienazione che il corpo diventa il protagonista di questo libro:
perché tutta I’alienazione razziale, che per Fanon ¢ sempre sia psicologica che corpo-
rea, parte e passa innanzitutto dal corpo come marcatore e significante della differenza
razziale. Come dice a un certo punto nel sesto capitolo: “¢ nella sua corporeita che si
colpisce il negro”. La disalienazione intesa come liberazione ed emancipazione dall’a-
lienazione razziale, quindi, deve consistere in una liberazione del corpo che ¢ allo stesso
tempo una liberazione della mente. 1l livello somatico ¢ onnipresente in un’opera che,
tuttavia, pretende di affrontare e concentrarsi sul livello psichico. Fanon ci sta dicendo
che gli effetti del razzismo non possono essere compresi e tanto meno disalienati, se non
si comprendono questi due livelli come strettamente immanenti; o, detto altrimenti, per

49  Sulla disalienazione cft. anche nota 7 (supra).
50 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 51.

51 1Ivi,p. 84.
52 Ivi, p. 168.
53 1Ivi,p. 152.

54 A un certo punto del quinto capitolo, Fanon ci dice che per i neri “il corpo non ¢ opposto a
quello che voi chiamate spirito” (F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 123). Se da un
lato questa frase conferma molto di cid che ho sostenuto finora su Fanon, dall’altro ¢ anche una
frase da considerare con attenzione e con un pizzico di sospetto, perché si tratta di un’istanza di
discorso indiretto libero, cio¢ Fanon qui sta allo stesso tempo ventriloquiando e commentando
Léopold Sédar Senghor, di cui critica le posizioni nativiste proprio mentre indubbiamente le trova
avvincenti e persino irresistibili a volte. Qui Fanon ci avverte di non essenzializzare il corpo, cosa
difficile da fare quando bisogna renderlo protagonista dell’indagine.



Nessun metodo per i dannati 81

Fanon il razzismo risulterebbe incomprensibile, illeggibile e del tutto invisibile se lo si
guardasse dal punto di vista del dualismo cartesiano mente-corpo ¢ della trascendenza
della mente rispetto al corpo stabilita da questo dualismo. Se il metodo di Cartesio co-
stituisce, in ultima analisi, lo strumento con cui il soggetto umano, in quanto mente, puo
catturare I’oggetto naturale, in quanto corpo, il non-metodo di Fanon & concepito per
liberare tutti i corpi e tutte le menti che sono relegati ¢ condannati allo status di natura
dalla morsa letale di quella cattura. Nel capitolo finale, commentando le ragioni che
spinsero i vietnamiti a prendere le armi contro i colonizzatori, Fanon ci dice che lo fe-
cero perché “‘semplicemente’ gli era diventato, per pit motivi, impossibile respirare”.
Liberate questo corpo umiliato, catturato, soffocato ¢ soffocante, ¢ la mente lo seguira,
sembra dire Fanon, che in questo senso ¢ molto piu vicino a Blaise Pascal che a Cartesio.
Potrebbe essere questo il motivo per cui Fanon non disdegna una preghiera?
Pelle nera, maschere bianche si conclude con la seguente esclamazione:

La mia ultima preghiera:
O mio corpo, fai sempre di me un uomo che s’interroga!*

Nel percorso di disalienazione anche il non-metodo viene riassorbito. Il non-metodo
di Fanon lascia il posto e si traduce in una preghiera finale — una preghiera al corpo,
certo. Questa ¢ anche una preghiera contro-cartesiana: la condizione di possibilita per
I’emergere del soggetto cartesiano (sempre interrogante) ¢ qui posta nel corporeo; in al-
tre parole, I’essenza che definisce il soggetto cartesiano, cio¢ ’interrogazione, si mostra
qui dipendere dai poteri del corpo. E chiaro che questo corpo ha una mente propria. E
chiaro che questo soggetto cartesiano che riconosce e afferma invece di precludere la
sua Ursprung corporea non ¢ piu cartesiano. Sembra, in ogni caso, che rintracciare 1’og-
gettivita del soggettivo porti Fanon a qualcosa di simile a una spiritualita del corporeo
0, meglio ancora, a una metafisica del fisico. Fanon non ¢ un pensatore laico (il che non
significa nemmeno che sia un pensatore religioso o mistico). Nell’esprimere I’oggettivita
dell’esperienza soggettiva del razzismo, Fanon ci ha spinto sull’orlo dell’abisso dell’im-
manenza. E bene abbandonarsi a questa vertigine, per fare il salto.

Congetture (machereyane) su Spinoza e Fanon

Molte delle obiezioni, riformulazioni e rielaborazioni cartesiane fatte da Fanon possono
suonare familiari: tutto cio presenta infatti una sorprendente somiglianza con la prima delle
reazioni al fondatore del metodo scientifico moderno: Spinoza. Spinoza presenta la prima e
probabilmente la pit ampia confutazione e rielaborazione di Cartesio, del metodo cartesia-
no, delle sue relazioni soggetto-oggetto e del dualismo mente-corpo. Il confronto di Fanon
con il cartesianesimo in Un caso di atassia di Friedreich e in Pelle nera, maschere bianche
trovano quindi un precedente e un predecessore in Spinoza, e in questo senso si puo dire
che Spinoza e Fanon condividano una stessa genealogia intellettuale (senza dubbio ci sono
anche altre genealogie a cui ciascuno di loro appartiene, separatamente o insieme). Ancora
piu importante, non ¢ solo il fatto che sia Spinoza che Fanon si confrontino con Cartesio.

55 1Ivi, p. 204.
56 Ivi, p. 208.



82 Cesare Casarino

In questo senso sono sicuramente in illustre compagnia, dal XVII secolo ai giorni nostri. E
anche che, nonostante le grandi differenze storiche e concettuali, le loro prospettive critiche
su Cartesio sono abbastanza simili. Questa, ovviamente, ¢ un’affermazione enorme che
necessita di molte prove, anzi, di pit prove di quelle che ho fornito implicitamente finora.
La mia discussione sulla riconcettualizzazione del metodo di Fanon nel presente capitolo
¢ stata gia filtrata silenziosamente attraverso Spinoza. Non solo; essa ¢€ stata resa possibile
da molte delle intuizioni di Macherey nel suo straordinario studio Hegel o Spinoza, di cui
parlero piu avanti. Ma ¢ stata anche organizzata in modo tale da mettere in evidenza i punti
di convergenza tra le critiche di Fanon e Spinoza a Cartesio. Adesso, invece, piuttosto che
presentare un resoconto esaustivo, cerchero di ricapitolare e complicare i principali punti
di convergenza tra Fanon e Spinoza accennati finora:

I) Immanenza del corpo ¢ della mente. Sia Spinoza che Fanon rispondono e trasfor-
mano radicalmente il dualismo cartesiano mente-corpo e la trascendenza della mente
sul corpo in un modo che puo dare I’impressione di privilegiare il corpo sulla mente,
ma che in realta articola la loro immanenza. Per quanto riguarda Spinoza, si puo avere
questa impressione in quanto egli sostiene che perché ci sia una mente, deve esserci
prima un corpo, dato che si definisce la mente come 1’idea del corpo (si veda soprat-
tutto EIIP13)*”. Questo potrebbe indurre a pensare che il corpo abbia, per cosi dire, una
precedenza sulla mente, ma per Spinoza si tratta di una questione di precedenza logica
piuttosto che cronologica: per Spinoza, come ho mostrato piu dettagliatamente in questo
capitolo, corpo e mente non solo sono immanenti, ma due parole diverse per la stessa
entita (cfr. EIIIP2S)*®. Per quanto riguarda Fanon, nell’Introduzione di Pelle nera, ma-
schere bianche si afferma come si tratti di uno “studio psicologico”, cio¢ di un’indagine
sulla mente, che poi procede ripetutamente a concentrarsi sul corpo nel corso dell’opera.
Non c¢’¢ contraddizione in questo: non ¢ nonostante, ma grazie al fatto che quest’opera
parte e riparte continuamente dal livello somatico che riesce a confrontarsi con il livello
psichico. Fanon, in effetti, mostra come questa indagine sulla mente abbia bisogno non
solo di impegnarsi con il corpo, ma anche di porre il corpo come via d’accesso alla
mente perché, in effetti, non c¢’¢ altra via d’accesso, né diretta né indiretta. Cio ¢ dovuto
all’obiettivo ultimo di questo lavoro, ossia la disalienazione: se I’alienazione razziale,
come ogni altra forma di alienazione, ¢ mentale per definizione, allora la lotta contro
I’alienazione razziale deve coinvolgere e mettere in primo piano il corporeo fin dall’ini-
zio, perché 1’oppressione razziale si fonda sul corporeo come marcatore della differen-
za. 1l razzismo sferra il suo attacco sul campo di battaglia del corpo per sconfiggere e
sottomettere la mente. In breve, Fanon mostra che il razzismo sfrutta I’immanenza del
corpo-mente ¢ la preclude. (Cio significa, tra I’altro, che il razzismo ¢ invischiato nella
psicosi fin dall’inizio). Da un lato, il razzismo funziona ed ¢ efficace perché il corpo ¢ la
mente sono immanenti; dall’altro, il razzismo ha bisogno di perpetuare la finzione e il
culto della trascendenza della mente sul corpo, nella misura in cui il razzismo ¢ proprio
una trascendenza della mente definita bianca sul corpo definito non bianco. Un compito
preliminare dell’antirazzismo fanoniano, quindi, consiste nel rivelare e affermare questa
immanenza ovunque, anziché precluderla.

IT) Liberazione in quanto liberazione da noi stessi. Come Spinoza, Fanon trasfigura
le relazioni tra soggetto e oggetto, nonché tra soggettivita e oggettivita, presupposte

57  B. Spinoza, Opera, Bd. 11, cit., p. 97.
58 1d., Opera, Bd. I, cit., p. 141.



Nessun metodo per i dannati 83

dal metodo cartesiano. Come abbiamo visto in precedenza, il progetto di disalienazione
implica necessariamente sia una posizione epistemologica in cui il soggetto ¢ al tempo
stesso anche suo oggetto, sia il rifiuto dell’oggettivita scientifica a favore di un’indagine
sull’oggettivita del soggettivo. Se questa ¢ una giusta interpretazione del progetto di
Fanon, puo suonare piuttosto strana se riferita a Spinoza: per esempio, ¢ difficile im-
maginare che quest’ultimo rifiuti 1’oggettivita scientifica. Per Spinoza, probabilmente,
I’esercizio stesso della ragione (secondo tipo di conoscenza) ¢ sinonimo di oggettivita
scientifica, mentre 1’esercizio dell’immaginazione (primo tipo di conoscenza) costituisce
il regno del soggettivo e del falso per definizione®. Ma per Spinoza ¢ anche vero:

1. che I'immaginazione ¢ comunque conoscenza piuttosto che no, € sempre cono-
scenza di qualcosa piuttosto che di nulla, e quindi, se la falsita “consiste nella pri-
vazione della conoscenza”®, allora I’immaginazione puo essere solo conoscenza
relativamente piuttosto che assolutamente falsa (o, detto diversamente: siamo
sempre nella conoscenza, per quanto falsa, e quindi non esiste una privazione
assoluta della conoscenza o una falsita assoluta);

2. che I’'immaginazione, quindi, non pud mai essere assolutamente abbandonata o estinta;

3. che né I'immaginazione né la ragione sono la fine della storia, perché al di 1a di
esse si trova I’intuizione, il piu alto tipo di conoscenza che ci permette di conoscere
I’essenza delle cose, I’essenza dei modi, ciog il loro conatus, deducendola dall’es-
senza di Dio, I’essenza della sostanza, cio¢ dall’esistenza stessa®. Per Spinoza, il
progetto piu importante ¢ quello di farsi strada attraverso 1I’immaginazione dalla
ragione all’intuizione, senza alcuna garanzia di arrivare a destinazione. Spinoza
caratterizza questo progetto come un progetto di emancipazione: siamo schiavi
delle passioni e dei capricci dell’immaginazione, e I’intuizione costituisce la piu
alta forma di liberazione da tale schiavitu [servitudo]®. In modo cruciale, Spinoza
concepisce questa schiavitli e quindi questa liberazione anche in termini politici,
nel senso che sono le passioni e I’immaginazione che rendono possibile modellare
antropomorficamente il potere sovrano sul potere divino, cio¢ scambiare il potere

59  Per le definizioni di immaginazione e ragione, vedi EIIP40S2 (B. Spinoza, Opera, Bd. 11, cit.,
p. 122).

60  1Ivi, p. 116.

61  Piu precisamente, in EIIP40S2 Spinoza definisce la “conoscenza intuitiva” come segue: “Questo
tipo di conoscenza procede da un’idea adeguata dell’essenza formale di alcuni attributi di Dio a
una conoscenza adeguata dell’essenza delle cose” (Spinoza, Opera, Bd. 11, cit., p. 122). Per quanto
riguarda I’identita di essenza ed esistenza in Dio, questa si pone gia nella prima frase dell’Etica (si
veda EID1, ma si veda anche, piu esplicitamente, EIP20, in ivi, pp. 45 e 64). Per I’identita di essenza
e conatus, si veda EIVP7 e la sua prova, ivi, p. 146. Per quanto riguarda la relativita del falso, si
veda EIIP35 con la sua prova e il suo scholium, nonché EIIP43S, in cui, tra 1’altro, Spinoza scrive
che “la verita ¢ la norma sia di se stessa sia della falsita”, ponendo cosi il falso sempre come falso in
relazione alla verita e ponendo quest’ultima sempre come assoluta (ivi, pp. 123-125).

62 La comprensione da parte di Spinoza della condizione di essere affetti dalle passioni come forma
di schiavitu costituisce la preoccupazione principale dell’EIV, che si intitola “Sulla servittu umana;
o sui poteri [viribus] degli affetti” (ivi, p. 205). Spinoza definisce 1’affectus in EIIID3: “Per affetto
[affectum] intendo le affezioni del corpo [corpori affectiones] con le quali il potere di agire del
corpo [agendi potentia] ¢ aumentato o diminuito, aiutato o ostacolato, e allo stesso tempo le idee
di queste affezioni. Se, dunque, possiamo essere causa adeguata di una di queste affezioni, allora
intendo per affezione un’azione; altrimenti, la intendo come passione”. Ma si veda anche EIIID1
e EIIID2 (ivi, p. 139).



84 Cesare Casarino

e il diritto dei monarchi per il potere di Dio. In breve, per Spinoza, siamo schiavi
delle passioni sul piano epistemologico e attraverso le passioni sul piano politico. (I
fatto che Spinoza sostenga questo gia nell’EIl, cio¢, prima della teorizzazione delle
passioni nell’EIIl e prima di articolare la piena portata sociale e politica di questa
teorizzazione nell’EIV e nel Trattato teologico-politico, e nel Trattato politico &
un’indicazione dell’importanza di questo argomento per Spinoza).®

Il primo passo per liberarci dalle passioni ¢ comprenderle, cioé capirne le cause, il
che ¢ un altro modo per dire che questo primo passo implica sottoporre I’immaginazione
al vaglio della ragione. Tale primo passo ¢ articolato nella prima meta di EV, cio¢ dalla
Prefazione a EIIP20S. Queste sezioni di EV, infatti, descrivono il cammino verso 1’intu-
izione come puntellato da un’indagine razionale dell’immaginazione; esse articolano le
pratiche razionali che costituiscono la condizione di possibilita per I’emergere dell’in-
tuizione in modi decisamente proto-psicoanalitici. Analizzare e comprendere le nostre
passioni e le loro cause, infatti, equivale ad analizzare e comprendere noi stessi. O, detto
altrimenti, il progetto di liberazione di Spinoza parte necessariamente dalla conoscenza
di sé, cio¢ da un’operazione di pensiero in cui il soggetto della conoscenza si trasforma
continuamente da soggetto dell’immaginazione a oggetto della conoscenza razionale.
Suggerisco, in altre parole, che queste sezioni dell’Etica di Spinoza delineano in effetti
una pratica di disalienazione intesa come propedeutica all’intuizione.

Sto suggerendo che i progetti di Spinoza e di Fanon sono simili nella misura in cui
non sono solo progetti di liberazione, ma anche progetti di liberazione da noi stes-
si: lungi dall’escludere altri tipi di liberazione, come la liberazione da coloro che ci
opprimono ¢ ci sfruttano, la liberazione da noi stessi ¢ necessaria ed essenziale per
la realizzazione di qualsiasi altro tipo di liberazione. Nell’Introduzione di Pelle nera,
maschere bianche, Fanon scrive: “la mia aspirazione ¢ questa: liberare I’'uomo di colore
da se stesso”. Nel secondo capitolo, Fanon aggiunge: “il negro schiavo della propria
inferiorita e il Bianco schiavo della propria superiorita si comportano entrambi secondo
una linea di orientamento nevrotica”®. Sia il soggetto bianco del razzismo che I’oggetto
nero del razzismo sono schiavi delle passioni, anche se in modi diversi, ed entrambi
hanno bisogno di liberarsi dalle proprie nevrosi razziste. Sia per Spinoza che per Fanon
tale liberazione costituisce niente meno che una morte simbolica®. A proposito di Jean
Veneuse, per esempio, il protagonista nero del romanzo di René Maran analizzato nel
terzo capitolo, Fanon scrive: “Perdonateci il termine: Jean Veneuse ¢ 1’uomo da abbat-
tere. E mi sforzero di farlo”. Gli schiavi devono morire per rinascere ¢ nascere come
soggetti di autoconoscenza, cio¢ come soggetti di autodeterminazione (questo ¢ uno
dei motivi per cui Fanon si scaglia con tanta veemenza contro quello che considera il
richiamo della sofferenza del passato, nel senso che essere determinati da tale passato
¢ I’esatto contrario dell’autodeterminazione: “Non ho dunque altro da fare su questa

63 Vedi EIIP3S, che finisce cosi: “Poiché nessuno puo propriamente vedere che cosa ho in mente
senza fare grande attenzione a non confondere il potere di Dio [Dei potentiam] con il potere uma-
no o dirittto [humana Regum potentia, vel jure]” (ivi, pp. 87-88).

64  F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 26.

65  Ivi, p. 68.

66  Sulla concezione spinoziana della morte, incluso cio che io chiamo morte simbolica, cfr. EIVP39S
(B. Spinoza, Opera, Bd. 11, cit., p. 240).

67 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 73.



Nessun metodo per i dannati 85

terra che vendicare 1 Neri del XVII secolo?”. “Non sono prigioniero della Storia. Non
devo ricercarvi il senso del mio destino”. “Non sono schiavo della Schiavitu che ha
disumanizzo i miei padri”)®. Questa metamorfosi in soggetto di autoconoscenza e di
autodeterminazione, cio¢ in soggetto di ragione, € certamente un passo necessario e un
miglioramento rispetto all’essere schiavi dell’immaginazione (razzista), ma non risolve
del tutto il problema dell’alienazione, poiché dipende ancora da una scissione soggetto-
oggetto (ora completamente interiorizzata), che costituisce la fons et origo e il modello
di vari tipi di alienazione. Fare i conti con 1’alienazione significherebbe superare quella
scissione, per quanto temporaneamente, perché finché ci sono soggetti e oggetti (anche
non razzisti) ¢’¢ sempre la possibilita che la gerarchia sempre intrinseca e latente nel-
le relazioni soggetto-oggetto torni a perseguitarci in una forma diversa (per esempio,
se non in forma razzista, attraverso altre forme di oppressione e sfruttamento). Sto
suggerendo, in altre parole, che la disalienazione di Fanon e la propedeutica dell’intu-
izione che Spinoza articola nella prima meta di EV sono molto simili, e che entrambe
esprimono e nascono da un desiderio molto simile, ovvero il desiderio di pensare un
tipo di conoscenza senza soggetti né oggetti, che, all’interno dei parametri tradizionali
del pensiero occidentale moderno, ¢ un’impossibilita. (Come ho sostenuto altrove, se
in Spinoza esistono un soggetto dell’immaginazione e un soggetto della ragione, non
esiste un soggetto dell’intuizione)®. Sia in Fanon che in Spinoza, in ogni caso, la li-
berazione ¢ prima di tutto liberazione dai soggetti cartesiani e dagli oggetti cartesiani.
IIT) Primato della conoscenza sul metodo. Infine, e soprattutto, ¢ il concetto stesso
di metodo come articolato da Cartesio e come tramandato dalla tradizione cartesiana
che Spinoza e Fanon contestano in modo simile: entrambi annullano il metodo carte-
siano postulando tanto I’immanenza di metodo e conoscenza, quanto il primato logico
e cronologico della conoscenza sul metodo. Nel formulare questa affermazione, sono
fortemente in debito con lo studio di Macherey Hegel o Spinoza e, in particolare, con il
notevole capitolo sul metodo contenuto in quell’opera”. Li Macherey mostra come la
risposta di Spinoza al metodo cartesiano consista in uno spostamento e in una rivaluta-
zione del metodo: 1. spostamento, nel senso che il metodo viene riconcepito da Spinoza
come un effetto della conoscenza piuttosto che come la sua causa e quindi sulla scia della
conoscenza; e 2. rivalutazione (a tutti gli effetti anche de-valorizzazione), nel senso che
in Spinoza “il metodo ha perso quella funzione giuridica di garanzia che gli era stata as-
segnata dalla teoria cartesiana della conoscenza” e “non ha piu infatti il potere di fornire
alla verita le sue condizioni originarie, ma impegna a posteriori alcune proprieta”’!.
Inoltre, I’'impiego del metodo geometrico da parte di Spinoza non contraddice questo
spostamento e questa de-valorizzazione, perché, secondo 1’argomentazione convincente
di Macherey “cio che Spinoza ha voluto pensare attraverso il more geometrico non ¢
un altro metodo, un nuovo ordine espositivo, ma proprio tutt’altro che un metodo™”.
0O, come I’ho chiamato nel caso di Fanon: un non-metodo. Il punto, in ogni caso, non ¢
solo che ci0 che Macherey sostiene sulla comprensione del metodo di Spinoza &, mutatis
mutandis, applicabile anche a Fanon. Il punto ¢ anche che Macherey stesso sembra aver

68  1vi, pp. 205-207.

69 C. Casarino, Marx before Spinoza: Notes towards an Investigation, in D. Vardoulakis (ed.), Spi-
noza Now, University of Minnesota Press, Minneapolis-London 2011, pp. 209-212.

70  P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, pp. 41-85.

71 Ivi, p. 52.

72 Ivi, p. 110.



86 Cesare Casarino

percepito questa affinita rispetto alla questione del metodo tra Spinoza e Fanon.

In “Figure di interpellazione in Althusser ¢ Fanon”, Macherey ci dice che Pelle nera,
maschere bianche pone la seguente domanda: “che cos’¢, esattamente, essere neri?”.
Questo ha tutte le sembianze di una domanda ontologica. Ma Macherey analizza ulte-
riormente la questione: “In che modo il fatto di essere portatore del qualificatore “nero”
modifica fondamentalmente il fatto di “essere” al punto da capovolgere il progetto
dell’ontologia?””. Cosa intende esattamente Macherey quando dice che Fanon capo-
volge “il progetto dell’ontologia”? E questo rovesciamento o inversione dell’ontologia &
qualcosa che attribuirebbe anche a Spinoza?

In Hegel o Spinoza Macherey affronta il rovesciamento di Spinoza dell’ordine carte-
siano del metodo, che intende il metodo come precedente e produttivo di conoscenza,
come un intervento epistemologico piuttosto che ontologico. Eppure, questo intervento
epistemologico ¢ cosi epocale che comporta anche significativi effetti a catena ontologi-
ci, se non un vero e proprio tsunami ontologico. Ad esempio, quando Macherey sostie-
ne che I’impiego del metodo geometrico da parte di Spinoza trasforma quest’ultimo in
“tutt’altro che un metodo”, la posta in gioco ¢ eminentemente ontologica: per Macherey,
infatti, la posta in gioco ¢ la genesi della sostanza e la relazione tra sostanza e attributi
in Spinoza’™. In breve, non ¢ inverosimile supporre che, per Macherey, ’inversione di
Spinoza dell’ordine cartesiano del metodo abbia importanti ripercussioni ontologiche e
comporti inversioni ontologiche proprie.

Ma anche se facciamo dire a Macherey che sia Fanon che Spinoza ribaltano 1’ontolo-
gia, ci0 non significa che lo facciano necessariamente nello stesso modo. Torniamo a Fa-
non: in che modo ribalta il progetto dell’ontologia? Per Macherey, la domanda di Fanon
(“che cos’e, esattamente, essere nero?””) non ¢ una domanda che puo essere formulata
correttamente, per non parlare della risposta, se si seguono “i criteri ordinari dell’analisi
ontologica”” — criteri che, aggiungerei, richiedono che 1’ontologia rimanga concentrata
sulle essenze’. Scrive infatti Fanon: “L’ontologia, una volta ammesso definitivamente
che essa lascia da parte 1’esistenza, non ci permette di comprendere 1’essere del Nero.
Perché per il Nero non si tratta pit di essere nero, ma di essere di fronte al Bianco””. E
solo concentrandosi sull’esistenza che si puo discernere la verita, cio¢ 1’essenza del raz-
zismo come struttura relazionale, ed ¢ per questo che, presumibilmente, Fanon si rivolge
alla fenomenologia e alla sua attenzione all’esistenza piuttosto che alle speculazioni on-
tologiche in Pelle nera, maschere bianche.

Commentando questo passaggio, Macherey scrive:

Nella figura singolare che I’appellativo “essere nero” connota, non ¢ in gioco sempli-
cemente ’essere, ma anche un certo modo di non essere, di essere difettoso. Ma cos’é che
manca? Manca quel marchio inconfutabile e indelebile di incolore che sarebbe la bian-
chezza. Cio che I’esperienza vissuta dell’'uomo nero rivela € quindi il limite che incontra
la speculazione sul tema dell’essere in quanto essere, speculazione che non ¢ in grado di

73 P. Macherey, Figures of interpellation in Althusser and Fanon, cit., p. 17.

74 1d., Hegel o Spinoza, cit., pp. 111-113.

75 1d., Figures of interpellation in Althusser and Fanon, cit., p. 16.

76  Sull’avversione di Fanon alle essenze, cfr. Marriott, che scrive: “La critica di Fanon alla neurop-
sichiatria aveva molto a cuore come si definissero le persone a partire da essenze biologiche, e
si ¢ sforzata di definire 1’essere umano, usando varie ipotesi, non come un’essenza ma come un
processo sociale” (D.S. Marriott, Whither Fanon?, cit., p. 58).

77 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., pp. 109-110.



Nessun metodo per i dannati 87

rendere conto di cosa sia I’“essere” nel caso specifico in cui I’essere ¢ anche il non essere.”

Il punto ¢ che I’essere in quanto essere ¢ assoluto, mentre 1’essere nero ¢ relativo e
relazionale: solo partendo e tenendo conto dell’esistenza, cio¢ dell’esperienza vissuta e
delle sue innumerevoli interpellanze razziste, si pud comprendere che 1’“essere” nell’es-
sere nero ¢ anche non essere bianco, che 1’“essere” dell’essere nero ¢ relazionale ed
¢ vissuto come un essere relativo da tutti gli interessati, mentre 1’“essere” dell’essere
bianco ¢ anch’esso relazionale e relativo, ma ¢ mascherato, presentato e vissuto come un
essere assoluto”. Lo scandalo del razzismo sta piu nella presunzione arrogante, narcisi-
stica e delirante di assolutezza che guida la bianchezza, che nella relativita strutturale e
definitoria dell’essere nero o dell’essere bianco. Fanon ci dice che “il Nero vuole essere
Bianco” mentre “il Bianco si accanisce a realizzare la condizione di uomo” — e 10 sono
d’accordo... ma solo nella misura in cui “la condizione di uomo” che la bianchezza cerca
disperatamente ¢ intesa come costituita, in effetti, dalla condizione di Dio®.

Mi sembra che 1’ontologia di Spinoza sia particolarmente adatta a gestire tali enigmi
ontologici. Infatti, questo “essere”, che ¢ anche essere in quanto non-essere, ha un nome
in Spinoza: lo chiama modus, “modo” — e I’essere modale ¢ sempre relativo e relazio-
nale, nel senso che anche il piu autodeterminato dei modi ¢ anche determinato negativa-
mente dalla miriade di incontri contingenti con altri modi: un modo ¢ cio che ¢ sempre
in relazione ad altri modi, cioé sempre in relazione a cio che esso non €. Le speculazioni
sull’essere in quanto essere senza considerare 1’esistenza non trovano posto nell’ontolo-
gia di Spinoza: anche quando si tratta della sostanza, che in effetti per Spinoza costituisce
I’essere in quanto essere assoluto, ¢ difficile, se non impossibile, qualificare e pensare le
sue determinazioni senza considerare il mondo modale, dato che non ¢’¢ alcuno scarto o
resto tra la sostanza e i modi e dato che, quindi, non ¢’¢ rigorosamente alcuna differenza
tra il porre la sostanza come assolutamente autodeterminata e il porre la sostanza come
continuamente determinata e rideterminata dai modi e dal loro conatus. Inoltre, come
puo I"ontologia di Spinoza lasciare I’esistenza in secondo piano, proprio come quell’on-
tologia che Fanon rifiuta, se per Spinoza I’essenza della sostanza ¢ I’esistenza stessa?
In breve, a prescindere dal fatto che Spinoza stravolga o meno I’ontologia, mi sembra
che, in linea di principio, 1’ontologia di Spinoza sia per lo meno compatibile (secondo il
racconto di Macherey) con il rovesciamento dell’ontologia di Fanon®'.

Basta. Potrei continuare. Le analogie tra Spinoza e Fanon sono pit numerose di quel-
le descritte, ma ci ritornerd. A questo punto, pero, la domanda piu urgente ¢: perché le
risposte di Fanon e Spinoza al cartesianismo sono cosi simili? Cosa dobbiamo fare di
questa affinita in contesti e congiunture storiche altrimenti immensamente diversi? Sap-
piamo che Fanon possedeva una copia dell’Etica di Spinoza. Sappiamo anche che quan-
do studiava filosofia insieme a medicina all’Universita di Lione frequentava le lezioni

78  P. Macherey, Figures of interpellation in Althusser and Fanon, cit., p. 16.

79  Per una critica acuta — per altro, leggermente ingenerosa — del punto di vista di Macherey su Fa-
non, vedi la discussione di Marriott in D.S. Marriott, Of Effacement: Blackness and Non-Being,
Stanford University Press, Stanford 2024, pp. 12-13, ma anche pp. 10-43.

80 F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit., p. 27.

81 1l progetto di Fanon di capovolgere 1’ontologia emerge anche dal modo in cui si confronta con
la dialettica Signoria-Servitu nel capitolo VII, cfr. F. Fanon, Pelle nera, maschere bianche, cit.,
pp 189-199. Su questo vedi anche la discussione di Maldonado-Torres su Fanon: N. Maldonado-
Torres, Against War: Views from the Underside of Modernity, Duke University Press, Durham
2008, p. 105.



88 Cesare Casarino

di Jean Lacroix, un filosofo che scrisse, tra I’altro, una monografia su Spinoza®. Torne-
ro nel corso del mio libro su questo elemento biografico, indubbiamente affascinante e
stuzzicante, ma non ¢ quello che mi interessa di piu adesso. Il punto non ¢ sostenere che
Spinoza abbia influenzato Fanon. Mi preoccupo piuttosto di usare Fanon per leggere
Spinoza in modo diverso, di come leggere Spinoza dopo Fanon. Nel corso di questo
saggio, mi sono preoccupato soprattutto di mostrare che, anche senza prove di un’in-
fluenza diretta di Spinoza su Fanon, le somiglianze tra questi due pensatori non sono una
coincidenza e di fatto questi condividono un insieme di cause che sono sia storiche che
concettuali: nel rispondere al cartesianismo allo stesso tempo distruggono e riassorbono
il metodo, nel tentativo di produrre il non-metodo, vale a dire la disalienazione come
strada reale verso cio che Fanon chiama il salto dell’invenzione e verso cid che Spinoza
chiama intuizione®.

82 J. Lacroix, Spinoza et le probléeme du salut, Presses Universitaires de France, Paris 1970.

83  Nella conclusione di Pelle nera, maschere bianche scrive Fanon: “Devo ricordarmi in ogni mo-
mento che il vero salto consiste nell’introdurre 1’invenzione nell’esistenza” (F. Fanon, Pelle nera,
maschere bianche, cit., p. 206).



A PROPOSITO DI CIRCOLI E LIMITI

MARIANA GAINZA®

Circolarita

Un modo consueto di leggere Spinoza afferma che questi inizia da Dio per giungere a
Dio. Marilena Chaui identifica questa lettura circolare con una tradizionale interpretazio-
ne che, seguendo I’ispirazione di una certa concezione panteistica, porrebbe I’idea di una
realta divina compatta, monolitica, autocentrata, ignorando il movimento interno della
logica geometrica di Spinoza che procede dall’assolutamente infinito ai modi finiti'.

Ma al di 1a di questa lettura circolare, vorrei ricordare come sia in realta I’immagine
stessa del circolo, metafora di un essere senza tempo e di conoscenza eterna, a venire
associata a Spinoza. Fu Hegel a utilizzare questa associazione per elogiare la concezione
spinoziana dell’infinito in atto, interpretando il celebre esempio geometrico contenuto
nell’Epistola 12 nei termini di una connessione tra vero infinito e circolarita. E fu Ale-
xandre Kojéve a consacrare questa interpretazione circolare dello spinozismo, illustran-
do quest’ultimo mediante la figura del circolo quale immagine di una conoscenza totale,
chiusa su sé stessa e completa, espressione dell’esistenza eterna della verita nella sua
necessita?. E evidente che alla base di questa associazione kojeviana tra spinozismo e
circolarita si trova la celebrazione hegeliana del concetto spinoziano di infinito.

Se richiamiamo i termini nei quali Hegel elogia il concetto spinoziano di infinito in
atto, ci accorgiamo che il riferimento ¢ esplicito: “il termine di ‘infinito’ ¢ da prendersi
non nel senso di una moltitudine indeterminata, ma positivamente, allo stesso modo
che un circolo ¢ la perfetta infinita in sé”*. L’immagine di un infinito circolare ¢ dunque
immediatamente legata all’idea di una perfezione compiuta, positivamente stabilita, ed &
inoltre legata al tratto dell’immanenza cosi come a quello della presenza, come si legge
in un altro passo delle Lezioni di Hegel: “I’infinita assoluta, il positivo, che ha presente-
mente compiuta dentro di sé una pluralita assoluta senza al di 1a™.

* Universidad de Buenos Aires, CONICET, Argentina.
Cfr. M. Chaui, 4 nervura do real. Imanéncia e liberdade em Espinoza, vol. 1, Imanéncia, Com-
panhia Das Letras, Sao Paulo 1999, pp. 46-66.
2 Cfr. A. Kojéve, Introduzione alla lettura di Hegel. Lezioni sulla “Fenomenologia dello Spirito”
tenute dal 1933 al 1939 all’Ecole Pratique des Hautes Etudes raccolte e pubblicate da Raymond
Queneau, a cura di G.F. Frigo, Adelphi, Milano 1996, p. 438 ss.
G.W.E. Hegel, Lezioni sulla storia della filosofia, vol. 111, t. 2, PGreco, Milano 2015, p. 116.
4 Ivi,p. 114.

w



90 Mariana Gainza

L’ambiguita principale di questa lettura hegeliana di Spinoza risiede nel modo in cui
viene inteso il problema cruciale della determinazione, che ¢ uno degli elementi centrali
della lettura che Macherey offre dell’incontro e della discordanza tra Hegel ¢ Spinoza.
Seguendo I’approccio di Macherey, mettero qui in discussione questa lettura, utilizzando
I’esempio spinoziano dei due circoli non concentrici per tematizzare la peculiare conce-
zione spinoziana della determinazione e del limite.

La sostituzione, inversione e omissione hegeliana

“Spinoza”, dice Hegel, “per illustrare il concetto dell’infinita, porta qui anche figure
geometriche. [Egli] ha due circoli, che stanno uno nell’altro, ma non sono concentrici’™.
Hegel fa riferimento al ben noto esempio con cui Spinoza fornisce un argomento ma-
tematico per sostenere 1’inadeguatezza del numero nella determinazione delle cose: per
sua natura, lo “spazio interposto” tra due circoli non concentrici di diametro differente,
inscritti I’'uno nell’altro, non € determinabile sebbene sia limitato — dal momento che le
ineguaglianze della distanza che intercorre tra i due circoli e le variazioni a cui va sogget-
ta la materia che si muove nello spazio interposto superano ogni espressione numerica.

Come viene letto da Hegel questo esempio®? Il primo ¢ pitu fondamentale slittamento
interpretativo avviene nel modo in cui Hegel riporta I’argomento di Spinoza. L’esem-
pio, sostiene Hegel, serve a illustrare il concetto spinoziano di infinito. In realta, pero,
Spinoza utilizza I’esempio per dimostrare come il numero sia inadeguato a cogliere la
determinazione di uno spazio limitato, ossia di uno spazio finito. La prima importante
precisazione da fare, dunque, ¢ che Spinoza non usa i circoli per pensare 1’infinito, ossia
la cosa che ¢ infinita in virtu della sua propria natura. Al contrario, cio che questo esem-
pio prende in oggetto ¢ la realta del finito. Il soggetto, in altre parole, non ¢ la sostanzia-
lita del Tutto come realta infinita, bensi le “parti” di questo Tutto in quanto cose finite e
limitate. Hegel sostituisce la parte con il Tutto.

In secondo luogo, quelle che nella lettera di Spinoza erano un’infinita di ineguaglian-
ze della distanza, non suscettibili di numerazione, si trasformano, nella lettura hegeliana,
in distanze disuguali che non possono essere numerate, in quanto formano una serie infi-
nita. Hegel inverte qui il sostantivo con I’aggettivo, trasfigurando le “ineguaglianze della
distanza” in “distanze disuguali”. E quella che a un primo sguardo puo apparire come
una semplice sfumatura di espressione modifica completamente il senso dell’esempio,
mettendoci ora nelle condizioni di concepire le parti della parte, ossia le componenti di
quella realta finita e limitata, in riferimento allo spazio tra due circoli non concentrici. Le
“distanze disuguali” di Hegel si identificano direttamente con gli infiniti segmenti disu-
guali che possono essere tracciati tra due circoli, mentre le “ineguaglianze della distan-
za” di Spinoza sono le differenze tra questi infiniti segmenti disuguali. Nel primo caso, le

5 Ivi, pp. 114-115.

6  “Le distanze disuguali dello spazio tra AB e CD superano ogni numero; e tuttavia lo spazio che
si trova in mezzo non ¢ cosi grande’. Cio¢: se io le voglio determinare tutte, debbo procedere in
una serie infinita. Senonché questo andar avanti rimane sempre difettoso, affetto dalla negazione;
e tuttavia questo cattivo infinito ¢ 1i davanti, limitato, affermativo, reale e presente in quel piano
come uno spazio completo fra i due circoli. Oppure altrimenti una linea limitata consta di infiniti
punti, e tuttavia € qui presente, ¢ determinata; 1’al di 1a dell’infinito numero di punti, che non sono
completi, ¢ in lei completo e rientrato nella unita” (ivi, p. 115).



A proposito di circoli e limiti 91

parti che si identificano con i segmenti possono essere positivamente indicate come parti
discrete; nel secondo caso, ogni parte ¢ una differenza tra due segmenti, la differenza tra
le distanze che ciascuno di quei segmenti indica positivamente.

In terzo luogo, il modo spinoziano di intendere le parti di questo spazio finito come
differenze tra distanze disuguali comporta che ciascuna di esse debba essere concepita
come un passaggio. Il carattere dinamico dell’esistenza congiunta delle infinite parti di
quella realta circoscritta spiega perché Spinoza chiama in causa la variazione nel mo-
vimento della materia che si muove in quello spazio. Ecco allora che le ineguaglianze
dello spazio interposto tra due circoli non concentrici costituiscono 1’insieme non nu-
merabile delle differenze tra le loro distanze disuguali (le ineguaglianze della distanza)
0, che ¢ lo stesso, I’interminabile variazione costituita da un’infinita di passaggi o
transizioni. In cosa consiste in questo caso la torsione hegeliana? Il movimento della
materia, semplicemente, scompare; Hegel omette 1’allusione spinoziana al movimento
e alla materia.

Poiché non prende in considerazione gli elementi chiave dell’esempio spinoziano,
Hegel puod dunque enfatizzare la “completezza” o perfezione “reale e presente” che
ogni figura immediatamente esibisce nella sua costruzione: in qualunque tipo di forma
geometrica ¢ insito uno spazio delimitato che ammette la delineazione di infiniti tratti al
suo interno, nel rispetto delle leggi della sua costituzione; Hegel puo pertanto assimilare
I’infinito, che a suo dire Spinoza introdurrebbe in questo esempio, alla “linea limitata™®
contenente un’infinita di punti. E sempre poiché non prende in considerazione gli ele-
menti chiave dell’esempio, Hegel puo ignorare la perpetua variazione che avviene entro
i limiti di una cosa finita, che ¢ precisamente cio che interessa a Spinoza. Hegel, quindi,
trascura di prendere in considerazione proprio la particolarita dell’esempio spinoziano,
la singolarita del caso: il fatto che la non concentricita dei circoli richiede di concepire
quanto avviene tra quel massimo e quel minimo in termini di movimento; il fatto che le
“parti” che costituiscono quella “interiorita” delimitata non sono parti discrete ma parti
differenziali; il fatto che vi ¢ in gioco un’altra nozione di limite che non corrisponde alla
fissita circoscritta di uno spazio: il massimo e il minimo sono essi stessi parti differenzia-
li, relazioni tra distanze disuguali.

1l limite come determinazione positiva

Cio che ¢ cruciale qui ¢ che la nozione di limite quale appare nell’esempio dell’Epi-
stola non ¢ identica a quella contenuta nell’altra nota lettera che Hegel ha contribuito a
rendere famosa, I’Epistola 50 a Jarig Jelles: “chi dice di percepire una figura non vuo-
le con ciod dare a conoscere se non che percepisce una cosa determinata e in quanto ¢
determinata. Questa determinazione non appartiene alla cosa secondo il suo essere; al
contrario, essa € il suo non essere’.

La figura non ¢ quindi qualcosa di positivo, bensi il non essere della cosa che essa
delimita. Grazie alla figura ha luogo la determinazione di un contenuto, ma dalla prospet-
tiva di un’alterita esterna che lo circoscrive, imponendogli un limite spaziale. La deter-

7 Ibidem.

Ibidem.

9  Spinoza a Jelles (L OP/NS — L G), in B. Spinoza, Opere, a cura di F. Mignini, Mondadori, Milano
2007, pp. 1420-1421.

o]



92 Mariana Gainza

minazione ¢ negazione esattamente in questo senso, e la determinazione come negazione
costituisce un limite legato alla nostra percezione dei corpi finiti.

A differenza della nozione di figura, che implica la determinazione come negazione
(e ci conduce a considerare una cosa secondo il suo “non essere”), I’esempio geometrico
dell’Epistola 12 ci consente di affrontare I’altro lato della determinazione: la determina-
zione come affermazione (permettendoci di considerare la cosa secondo il suo “essere”).
E se I’Epistola 12 ci sprona a concepire la determinazione in modo diverso, ¢ perché
Spinoza tematizza qui in modo diverso la nozione di limite. La determinazione come
negazione costituisce 1’idea di limite non solo come determinazione esterna, ma anche
come ente di ragione — e in questo senso equivale a concepire una cosa secondo il suo
non essere. Ma se questa fosse 1’unica nozione di limite in Spinoza, allora sarebbe lecito
dire — come fa Hegel — che il finito non ha realta nella filosofia spinoziana: i limiti non
sono reali, sono meri enti di ragione; ma se i limiti non esistono, non esiste nemmeno
¢cio che noi supponiamo essere limitato, ossia le cose finite: I’unica realta sarebbe per
Spinoza la sostanza assolutamente infinita; ogni determinazione non sarebbe altro che
qualcosa di immaginario e soggettivo che si dissolve non appena ci poniamo nell’auten-
tica prospettiva di Dio.

Tuttavia, come dicevamo, il caso dei due circoli non concentrici offre un’altra con-
cezione di limite, la quale ne ristabilisce la realta associandolo alla consistenza positiva
e all’essere relazionale delle cose finite. Se in questo esempio dovessimo individuare il
limite come negazione cosi come definito nell’Epistola 50, diremmo che le due circonfe-
renze sono il “non essere” dello spazio interposto, sia nel senso che al di 1a di loro quello
spazio cessa di essere tale, sia nel senso che in quanto tale, ossia secondo il suo “essere”,
quello spazio stesso non ¢ una circonferenza. Ma cosa ¢ allora quello spazio interposto
tra le due circonferenze?

E uno spazio definito, ossia “limitato al suo interno, poiché porta in sé la finitezza
della sua definizione, che lo fa cio che ¢ proprio escludendo cio che non ¢” — come dice
Althusser in tutt’altro contesto'®. La non concentricita dei circoli € ¢io che definisce, in
un certo modo determinato, la costituzione singolare di quel contenuto spaziale in quanto
diverso dagli altri, con un proprio “massimo” e un “minimo” di pertinenza che costitui-
scono quel contenuto e condividono la stessa natura con il resto delle sue componenti (si
tratta di differenze tra distanze, come lo sono tutte le altre “parti”). Per questa ragione,
essi sono imbricati con le altre relazioni differenziali che compongono quello spazio e,
per la stessa ragione, il limite cosi concepito non ¢ separabile dal “corpo della cosa™: ne &
interno. La materia che si muove nello spazio interposto aumenta al massimo la sua velo-
cita e la diminuisce al minimo quando attraversa le parti in cui la distanza differenziale &
massima o minima, ma dopo questo aumento o diminuzione il moto continua all’interno
dello stesso spazio. La materia mobile che costituisce 1’“interiorita” concreta di quello
spazio ¢ dunque definita dalla proporzione variabile di moto ¢ quiete in cui consiste la
sua esistenza.

Sappiamo che, per Spinoza, la durata spiega 1’esistenza delle cose finite, secondo la
loro natura interna, come una continuazione indefinita dell’esistenza. Questa esistenza
fluida, composta di infinite transizioni o infiniti passaggi, non ammette una “divisione”
in parti autonome o una frammentazione in istanti; in questo senso, I’esistenza di una

10 L. Althusser, Dal “Capitale” alla filosofia di Marx, in L. Althusser et al., Leggere il Capitale,
Mimesis, Milano 2006, p. 28.



A proposito di circoli e limiti 93

cosa finita coincide con I’essenza della cosa stessa, definita come lo sforzo di perseve-
rare nel suo essere (che “non implica un tempo finito, ma indefinito”!"); ’esistenza ¢ la
continua durata che risulta dall’affermazione (o coincide con I’affermazione) di quella
essenza in quanto sforzo di perseverare. L’esempio geometrico, quindi, illustra il modo
in cui ’esistenza di una cosa finita e limitata coincide con ’essere effettivo di un’essen-
za, ossia con lo sforzo variabile ma continuo di perdurare, ossia di esistere. E in questo
senso, I’Epistola 12 ci consente — ¢ questa la mia tesi — di fare riferimento alla determi-
nazione ontologica positiva delle cose finite in quanto singole durate.

1l problema del tempo

All’inizio ho citato Kojéve; richiamiamo ora la specificita della sua lettura. Per lui,
il circolo spinoziano ¢ I’esatto inverso della circolarita della conoscenza assoluta, per
cui Spinoza ¢ I'unico filosofo a condividere, in forma invertita, la posizione di Hegel
riguardante il concetto: 1’errore assoluto spinoziano ¢ tanto circolare quanto lo ¢ la
verita assoluta hegeliana. Il problema fondamentale, ora, riguarda il concetto di tempo.
Non solo la concezione di una sostanza unica ed eterna esclude la diversita, il movi-
mento e la trasformazione, ma suppone anche 1’impossibilita di parlare dell’Essere. Il
discorso, infatti, ha luogo nello spazio e nel tempo; di piu: esso ¢ il tempo. Poiché il
solo discorso che lo spinozismo ammette ¢ la pura affermazione di Dio, la sua contro-
partita ¢ la scomparsa del mondo, delle cose finite e degli esseri umani. La conoscenza
dell’unico Essere — il concetto eterno — dev’essere puro silenzio: il silenzio dell’essere
umano finito coincide con il monologo di Dio che occupa tutto lo spazio dell’Eternita
quale vuoto completo di tempo. E I’identificazione con questa voce divina costituisce
il discorso alienato di una scienza che ha la pretesa di conoscere I’eternita. Ecco per-
ché la posizione spinozista coincide infine con la follia (“prendere Spinoza sul serio
significa veramente essere — o diventare — folli”'?). Ed ecco perché la verita hegeliana
inverte 1’errore spinoziano: se Spinoza pretende di fornire una presentazione esaustiva
dell’essere — attraverso un discorso che, sopprimendo il tempo, elimina le sue stesse
condizioni di possibilita — I’intero sforzo di Hegel consiste nel creare un sistema spi-
nozista che possa essere scritto da un uomo che vive in un mondo storico. Una cono-
scenza assoluta, certo, ma temporale e storica.

Tenendo ora a mente questa obiezione e tornando al mio argomento iniziale, possiamo
chiederci: ¢ vero che il realismo della durata (associato al concetto positivo di determi-
nazione e limite) ¢ un modo di sopprimere il tempo, una vuota illusione? Certamente no.

Come si legge nella stessa Epistola 12, il tempo serve a misurare la durata, introducendo
arbitrarie separazioni e discontinuita nel suo flusso. La durata temporalmente quantificata
¢ dunque una durata astratta, divisa in “parti” discrete che ne rappresentano i momenti
individualizzati ¢ omologati secondo una certa misura di riferimento. Possiamo dire per-
tanto che il tempo astratto, considerato come misura, deve corrispondere alla successione
discontinua dei segmenti individuati da Hegel nell’esempio geometrico dei circoli. Ma
davvero questo tempo astratto ¢ 1’unico che la filosofia di Spinoza ci consente di pensare?

11 B. Spinoza, Etica, a cura di E. Giancotti, PGreco, Milano 2010, Parte Terza, Proposizione VIII,
p. 179.
12 A. Kojeve, op. cit., p. 442.



94 Mariana Gainza

Il tempo, dice Spinoza, ¢ un modo di immaginare associato al modo in cui il movi-
mento e la quiete delle cose (i loro ritmi) vengono percepiti da un essere cosciente dei
propri stati. Per approfondire la prospettiva immaginaria di una determinazione finita,
puo essere utile pensare al vermicello dell’Epistola 32 a Oldenburg:

Fingiamo ora, se si vuole, che un vermicello viva in questo fluido, ossia nel sangue, e
abbia una vista capace di distinguere le particelle della linfa, del chilo e cosi via, e una
ragione per osservare in che modo ciascuna particella, per la collisione con 1’altra, sia
spinta all’indietro o comunichi all’altra una parte del suo movimento.'

Possiamo allora dire che questo vermicello ¢ un essere capace di immaginare il tempo.
Le sue percezioni sono stabili ed esso ¢ capace di adottare certe abitudini nell’individua-
re il regolare apparire di tre particelle in sequenza all’interno del suo orizzonte di visibili-
ta: I’“ora” dell’apparire della particella A, seguita dall’*“ora” della particella B ¢ da quella
della particella C. Questa sequenza fara si che il momento dell’apparire di B implichi
I’associazione tra A e I’immagine di un tempo passato e I’aspettativa dell’apparire di C
in un tempo futuro. Tale organizzazione immaginaria della durata (stabilizzata grazie
all’istituzione di discontinuita disposte in sequenza) ¢ infine strettamente necessaria per
la vita degli esseri umani, di quei particolari modi la cui essenza si chiama “desiderio” e
che — come dice Spinoza — vivono in una parte di universo allo stesso modo che il ver-
micello vive nel sangue.

Per finire, aggirandoci come il vermicello in mezzo allo spazio interposto tra circoli
non concentrici giungiamo a comprendere cid che Spinoza dice a Hegel. Poiché la vera
infinita non puo essere immaginata ma solo concepita, solo una cosa limitata e finita puo
essere rappresentata da una figura. Tuttavia, il perimetro di questa figura non esaurisce
il suo significato: la determinazione non ¢ solo negazione. Cio che viene affermato ha la
forma di un enigma ancora da decifrare.

Come avviene con I’esempio dell’Epistola 12, un caso singolare ci cattura per via
della sua natura enigmatica. Quando lo guardiamo per la prima volta non lo capiamo, ma
siamo rapiti da quell’enigma; sappiamo che in esso si cela qualcosa di importante. Gli
giriamo intorno piu volte, ruotando attorno a quel circolo. Come Hegel, ci orientiamo
grazie alla nostra immaginazione, leggendolo allo stesso modo in cui lo ha fatto lui: nel
modo giusto e in quello sbagliato, percependo i1 contorni del problema. C’¢ di mezzo
qualcosa che riguarda I’infinito, lo sforzo di comprensione, la realta e I’esperienza del
limite. Leggiamo Macherey e leggiamo Deleuze, che si sono letti I’un I’altro e hanno
letto Gueroult, che a sua volta ha letto Hegel e Spinoza.

L’esempio dei due circoli ¢ un luogo di condensazione, dove 1’essenziale ¢ il decen-
tramento. I circoli non sono concentrici, da cui il movimento, le velocita differenziali, il
ritmo, la fluidita... il disallineamento e I’articolazione del tempo e della durata. A un cer-
to punto capiamo di aver capito. In quello iato tra immaginazione ¢ intuizione, tra Hegel
e Spinoza, cogliamo, grazie a Macherey, la forma di quel singolare caso problematico.
Lo “vediamo”, e sentiamo di averlo compreso.

[tr. it. di Gianluca Pozzoni]

13 Spinoza a Oldenburg (XV OP/NS — XXXII G), in B. Spinoza, Opere, cit., p. 1291.



IL LAVORO DELLA FILOSOFIA.
SPINOZA, HEGEL E MACHEREY
SULLA PRATICA TEORICA

JASON READ

E possibile che ad Althusser e alla sua cerchia di collaboratori e studenti non sia mai
stato perdonato di aver elaborato il concetto di “pratica teorica”. Chi li ha criticati ha
sostenuto che questa concezione tentava di attribuire importanza alla filosofia, conside-
randola immediatamente pratica e produttiva, senza richiederle organizzazione o mate-
rialita. In questo modo, sovvertendo la tesi di Marx “I filosofi hanno solo interpretato
il mondo”, la filosofia diventava di per sé un atto pratico. Tuttavia, respingere questo
concetto significa fraintendere la posta in gioco nel tentativo althusseriano di pensare la
filosofia come una pratica particolare, cio¢ come qualcosa che ha sia dei limiti (al pari
di tutte le forme di prassi) sia degli effetti tangibili, anche se solo nella dimensione filo-
sofica. Uno dei fili conduttori del pensiero di Pierre Macherey ¢ il tentativo di riflettere
sia sulle implicazioni che sui presupposti della pratica teorica. Il problema della pratica
teorica, cio¢ di cosa la filosofia ¢ o fa, attraversa tutta la ricerca di Macherey, dagli scritti
su Spinoza ai lavori sulla letteratura e sulla storia della filosofia. Questo nodo centrale ¢
anche cio che da forma alla sua pratica individuale di insegnamento nei seminari di Phi-
losophie au sense large, ma anche ai suoi libri sull’utopia, sulla vita quotidiana, sull’u-
niversita e sul saggio, tutti definiti dal tentativo di pensare i presupposti e i limiti della
filosofia come prassi. Come accennato, questa riflessione sulla filosofia in quanto attivita
trasformativa si pud gia trovare in uno dei primi lavori filosofici di Macherey, Hegel o
Spinoza. Attraverso la lettura dei suoi scritti piu recenti, si pud continuare a vedere in
Hegel e Spinoza due idee diverse di pratica teorica, due prospettive divergenti su cosa
significa fare filosofia.

Strumenti intellettuali: Spinoza e la prassi

Al centro del ripensamento del concetto di prassi messo in atto da Macherey non c’¢
solo la differenza tra la filosofia spinoziana e quella hegeliana, ma anche il modo in cui
pensano la filosofia non solo come una sorta di prassi ma anche come una sorta di lavoro.
Sia Spinoza che Hegel sviluppano I’idea di prassi, o pratica teorica, considerando la fi-
losofia come una sorta di lavoro o di qualcosa ad esso analogo. Questa mia affermazione
puo venire accolta con facilita nel caso di Hegel, che fa del “lavoro del negativo” un
momento fondamentale per la comprensione di cosa significa pensare, connettendo cosi



96 Jason Read

il pensiero al lavoro, ma desta probabilmente sorpresa quando si pensa a Spinoza, il cui
more geometrico sembra allontanarsi da ogni dimensione del lavoro ai fini della pura
esposizione logica del pensiero. Tuttavia, in Hegel o Spinoza Macherey dimostra che il
metodo spinoziano ¢ piu simile a un processo di produzione che non a un atto puro del
pensiero astratto. Nel Trattato sull emendazione dell’intelletto, Spinoza stabilisce un’a-
nalogia diretta tra pensiero e lavoro. Cosi il testo:

come gli uomini all’inizio poterono fare con degli strumenti naturali delle cose faci-
lissime, sebbene faticosamente ¢ imperfettamente, ¢ fatte queste cose ne eseguirono altre
piu difficili con minore fatica e maggior perfezione, e cosi gradualmente procedendo dai
lavori piu semplici agli strumenti e dagli strumenti ad altri lavori e ad altri strumenti,
arrivarono a punto di eseguire tanti e tanto difficili lavori con poca fatica — cosi anche
I’intelletto con la sua forza innata si fa degli strumenti intellettuali con i quali si acquista
altre forze per altre opere intellettuali e da queste opere si forma altri strumenti, ossia il
potere d’indagare ulteriormente, e cosi avanza gradualmente, fino ad attingere il culmine
della sapienza.'

Come sostiene Macherey, i termini di quest’analogia pongono Spinoza in netto con-
trasto con Cartesio, che a un certo punto descrive anch’egli il pensiero come una sorta
di lavoro o di produzione. Secondo Cartesio il lavoro di un fabbro o di un altro artigiano
deve necessariamente seguire un metodo molto simile alla traiettoria filosofica seguita
da lui stesso, cominciando con strumenti modesti e rimandando il lavoro complesso a un
giorno lontano che potrebbe anche non arrivare mai. Come scrive Cartesio:

questo metodo imita infatti quelli delle arti meccaniche, che non hanno bisogno dell’a-
iuto di altre arti, ma indicano esse stesse le modalita di costruzione dei propri strumenti.
Se qualcuno dunque intendesse esercitarne una, per esempio, 1’arte del fabbro, e fosse
privo di ogni strumento, inizialmente sarebbe costretto a usare una pietra dura, o qual-
che blocco di ferro grezzo come incudine, a servirsi di un sasso in luogo del martello, a
adattare a forcipi dei pezzi di legno, e a raccogliere altre cose del genere per necessita;
infine, preparatele, non s’impegnera subito a martellare per fare spade o elmi, né altro che
si faccia con il ferro, ma, prima di tutto, fabbricherebbe martelli, incudini, forcipi e tutto
quanto di utile per lui rimanga. Con il quale esempio siamo edotti sul fatto che quando,
all’inizio, non abbiamo potuto trovare che alcuni precetti solo sbozzati, e che sembrano
innati alla nostra mente, piuttosto che preparati dall’arte, non si deve tentare per loro tra-
mite di dirimere le liti dei Filosofi, oppure di risolvere i problemi dei Matematici.?

Si tratta della stessa analogia, ma con risultati diversi, come si puo vedere nella traiet-
toria seguita in ciascun passaggio. Spinoza traccia una linea diretta che va dai modesti
inizi dell’uso di strumenti artigianali fino al culmine della sapienza umana, mentre Car-
tesio opta per un apologo che mette in guardia sull’inopportunita di cercare di risolvere
le dispute filosofiche con gli strumenti piu rudimentali a disposizione della mente. Cosi
come hanno idee diverse su dove la filosofia puo arrivare, i due filosofi divergono anche
nel tracciarne i primi passi. Per Spinoza cominciamo dagli strumenti che abbiamo na-
scendo, poiché, come sostiene, “siamo dotati di un’idea vera”; cosi il passo iniziale fa gia

1 B. Spinoza, Trattato sull’emendazione dell intelletto, Studio Editoriale, Roma 1990, p. 20.
2 R. Descartes, Regole per la guida dell’intelligenza, Bompiani, Milano 2000, Regola 8, punto 4,
p. 54.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 97

parte della ricerca del vero. L’idea da cui prendiamo le mosse ¢ sia un presupposto che
un limite. Come sostiene Macherey, “[l]e idee dalle quali bisogna pur ‘cominciare’ per
arrivare a conoscere non sono verita innate sulle quali si potrebbe fondare, una volta per
tutte e come su una base incrollabile, un ordine delle ragioni, ma sono un materiale da
lavorare, che deve essere profondamente modificato per poter servire poi alla produzione
delle verita™. Qui la differenza tra Cartesio ¢ Spinoza ¢ quella che marca la distanza tra
un metodo inteso come qualcosa di formale, imposto dall’esterno, e una forma di produ-
zione che si sviluppa durante e attraverso il processo del suo stesso dispiegarsi.

Ma al di 1a dell’analogia con il lavoro, I’idea di un metodo che ¢ contemporanea-
mente sia prodotto che produttivo puo essere rintracciata in tutto il pensiero di Spino-
za. Nel Tractatus theologico-politicus il metodo d’interpretazione delle Scritture non
esiste prima dell’interpretazione, ma viene prodotto in essa e attraverso di essa. Come
ci ricorda Macherey, il capitolo sul metodo fa la sua comparsa nel corso del processo
d’interpretazione: ¢ il settimo, non il primo. Cosi, ¢ nell’atto di leggere la Bibbia,
nell’avere a che fare con incongruenze e contraddizioni, che prende forma 1’idea di un
metodo che affronti la Scrittura cosi come si affronta lo studio della natura. Per arrivare
all’idea che “la conoscenza [della Scrittura] va ricavata esclusivamente dalla Scrittura
stessa, come la conoscenza della natura dalla sola natura”™, dobbiamo innanzitutto
affrontare le sue incongruenze, falle e contraddizioni. Il processo di trasformazione
produttiva, quindi, non riguarda solo la dimensione epistemologica, il come conoscia-
mo il mondo, ma anche quella ontologica, cio¢ il come questo mondo ¢ fatto. Come
sostiene Macherey nei suoi cinque volumi sull’Etica, 1l pensiero di Spinoza ¢ imper-
niato sulla priorita epistemologica e ontologica della causa; o meglio, per dirla proprio
con Macherey, riproducendo la formula Deus sive Natura, Causa seu ratio: la causa
e la ragion d’essere sono la stessa cosa. Conoscere, comprendere qualcosa significa
afferrare 1 suoi presupposti causali. Se questa formulazione sembra troppo lineare o
meccanica, presupponendo una causa per ogni effetto, & perd necessario ricordare che
per Spinoza solo la natura, cio¢ Dio, ha se stesso come causa unica; ogni altra cosa,
ogni essere finito che conosciamo esiste all’interno e per mezzo del modo in cui ¢ af-
fetto e trasformato da un altro. Cosi scrive Spinoza:

Si dice libera quella cosa che esiste in virtu della sola necessita della sua natura e che
¢ determinata ad agire soltanto da se stessa. Si dice, invece, necessaria, o piuttosto coatta,
quella cosa che ¢ determinata da altro a esistere ¢ a operare secondo una certa e determi-
nata ragione.’

Per la traduzione di questo passo ho seguito volentieri il suggerimento di Macherey,
il quale sottolinea che operandum deve essere tradotto collocandolo nell’area semantica
del compiere un’opera, ¢ non, come nella traduzione di Curley®, per descrivere sempli-
cemente una “produzione di effetti”. Mettersi all’opera significa compiere un’operazio-
ne all’interno e per mezzo delle altre cose, significa vivere, pensare ed esistere come

3 Cfr. P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 57.

4 B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di E. Giancotti Boscherini, Einaudi, Torino 1972,
p. 187.

5 B. Spinoza, Etica, a cura di E. Giancotti, Editori Riuniti, Roma 1988, Parte prima, def. 7, p. 88.

6  [L’autore fa riferimento all’edizione inglese curata da Edwin Curley, Princeton University Press,
Princeton 1994; N.d.T’]



98 Jason Read

modo, ciog¢ esistere solo all’interno e per mezzo delle relazioni con altri. L’essere finito,
il modo, non ¢ solo portato all’esistenza da altro, prodotto; esso si riproduce continua-
mente tramite le sue relazioni; ogni essere finito opera e agisce tramite le sue interazioni.
Ora, un testo filosofico € necessariamente una sorta di operazione, un modo di agire sui
propri presupposti e per mezzo di essi.

Quest’idea di filosofia come operazione non ¢ semplicemente una cosa che la filosofia
di Spinoza enuncia, ma ¢ cio che fa. L’ Etica ¢ un testo che opera all’interno e per mezzo
dei suoi presupposti. Questo modo di vedere ¢ certamente contrario alla rappresenta-
zione comune di Spinoza come pensatore che riflette sulla natura della realta sub specie
aeternitatis. Nella realta, la filosofia di Spinoza ¢ invece un tentativo di operare all’inter-
no e per mezzo dei suoi presupposti. Questi comprendono sia le forme di superstizione
che pongono ostacoli o limiti al pensiero, sia i progressi della matematica, delle scienze
in generale e persino della politica, i quali rendono possibile la produzione di nuovo
pensiero. Talvolta Spinoza presenta questi due presupposti come due forze in lotta, con-
trapponendo la superstizione al metodo matematico. Come scrive nell’Appendice alla
Parte prima dell’ Etica:

questa unica ragione sarebbe stata senza dubbio sufficiente a far rimanere in eterno
nascosta la verita al genere umano, se la matematica, che non si occupa dei fini, ma sol-
tanto delle essenze ¢ delle propricta delle figure, non avesse mostrato agli uomini un’altra
norma di verita, e oltre la matematica possono essere individuate anche altre cause (che
considero superfluo enumerare qui) per le quali ¢ potuto accadere che gli uomini [tuttavia
molto pochi rispetto all’intero genere umano] abbiano riconosciuto questi comuni pregiu-
dizi e siano stati guidati verso la vera conoscenza delle cose.”

In questo brano, superstizione e matematica sono presentati come due diversi tipi di
conoscenza; la prima ¢ orientata in base ai fini cui tendono i desideri umani da soddisfa-
re, mentre la seconda non contempla fini e produce cosi un’altra condizione di verita. La
conoscenza comporta I’abbandono di un criterio di verita in favore dell’altro.

In altri passaggi, tuttavia, I’ostacolo al pensiero razionale ¢ qualcosa che puo essere
trasformato, facendone un presupposto della conoscenza. Sempre nell’Appendice alla
Parte prima dell’Etica, infatti, Spinoza assume come fondamento provvisorio il fatto
che tutti gli uomini nascono “ignari delle cause delle cose” e “consapevoli delle proprie
volizioni e dei propri appetiti”®. Questa centralita dell’appetito o del desiderio come mo-
tore dell’azione umana ¢ condizione tanto dell’ignoranza che della conoscenza. Quando
la consapevolezza degli appetiti umani ¢ messa a fondamento della nostra conoscenza
diventa la base del pregiudizio, della fallace tendenza umana a vedere ogni cosa in natura
come orientata ai nostri scopi o contro di essi. Si tratta di un’idea inadeguata che puo

7  B. Spinoza, Etica, cit., Parte prima, Appendice, p. 118. Louis Althusser vede questa valutazione
dei principi del sapere come una formula che puo agire ad ampio spettro. Scrive infatti: “Possiamo
dire che la filosofia storicamente ¢ nata dalla religione, da cui ha ereditato i problemi fondamen-
tali, che si convertono in seguito nei grandi temi filosofici, per quanto con approcci e risposte
differenti: quelle per esempio riguardo all’origine, al fine o al destino dell’uomo, della storia e del
mondo. Nondimeno, sostengo che la filosofia si istituisce come tale, in senso rigoroso, quando si
costituisce la prima scienza: la matematica [...]. A partire da questo momento, si ¢ cominciato a
ragionare in un’altra maniera e su oggetti differenti: gli oggetti astratti” (L. Althusser, Sulla filoso-
fia, a cura di di A. Pardi, Unicopli, Millano 2001, p. 55).

8  B. Spinoza, Etica, cit., Parte prima, Appendice, p. 117.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 99

solo produrre altre idee inadeguate. Allo stesso tempo, pero, € possibile farsi un’idea
adeguata del desiderio, del ruolo dell’appetito nell’elaborazione della conoscenza. Come
sostiene Spinoza, il desiderio o 1’appetito “non ¢ altro che la stessa essenza dell’uomo,
dalla cui natura seguono necessariamente le cose che servono alla sua conservazione™.
Nello scarto tra queste due definizioni, tra la consapevolezza del fatto che I’appetire &
alla base della superstizione e la comprensione del desiderio come vera essenza dell’uo-
mo, si trova la differenza tra idee inadeguate e adeguate. Le prime sono necessariamente
inconsapevoli dei propri presupposti € assumono sé stesse come proprie cause, mentre
le seconde, collocando il desiderio all’interno di quello sforzo generale che definisce
I’esistenza, non solo comprendono la propria causa, ma ne colgono anche la molteplicita
costitutiva. Il desiderio, infatti, ¢ un’essenza fondamentalmente condizionata dalla sua
relazione con altri che operano su di esso e sui quali esso agisce a sua volta. In secondo
luogo, e cio che piu conta, la differenza tra questi due modi di comprendere il desiderio,
cio¢ tra idee adeguate e inadeguate, viene prodotto all’interno e per mezzo del metodo.
L’intera Etica puo essere vista come un lavoro di produzione, che parte dalle idee che
ne costituiscono i presupposti (I’'immagine di Dio, ma anche di noi stessi) e su queste
lavora per produrre conoscenza, trasformando la materia grezza in concetti. Tra questi, il
piu celebre ¢ quello che trasforma I’immagine di Dio, da soggetto antropomorfo simile a
un giudice legislatore, nel Deus sive natura che é causa immanente; ma possiamo anche
aggiungere la trasformazione del desiderio come causa finale, dell’appetito attraverso il
quale ci relazioniamo al mondo, in qualcosa che comprende se stesso in quanto prodotto
delle proprie interrelazioni.

L’intera filosofia di Spinoza pud essere compresa come una sorta di operazione, un
processo che si svolge all’interno di cio che ¢ dato e agisce su di esso per trasformarlo.
Macherey descrive il processo in questi termini, con una particolare attenzione per il
fondamentale lessico dell’ Etica:

Sostanza, attributi, modi, quali appaiono in questi principi preliminari, sono 1’esatto
equivalente di quella pietra mal digrossata di cui i primi fabbri hanno avuto bisogno
per “cominciare” il loro lavoro; si tratta di nozioni ancora astratte, semplici parole, idee
naturali che assumono un vero e proprio significato solo a partire dal momento in cui
funzionano nelle dimostrazioni e vi producono effetti reali, esprimendo cosi una potenza
di cui non dispongono all’inizio.!

A questa lista possiamo aggiungere il desiderio (e Dio), tutte parole che compaiono
nella mente come idee inadeguate, come limiti ma anche presupposti del sapere, venen-
do poi trasformate in nozioni del senso comune. Cosi I’ Etica propone e sviluppa un tipo
di pratica filosofica che agisce sulle proprie condizioni di partenza, sulle superstizioni e
il sapere del suo tempo, trasformandole per produrre un sapere nuovo.

Hegel: il lavoro del negativo

In Hegel o Spinoza, Macherey sostiene che uno degli aspetti poco riconosciuti che
accomunano i due pensatori ¢ 1’idea di un metodo immanente al suo oggetto. Si tratta

9  1vi, Parte terza, prop. 9, scolio, p. 180.
10 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 59.



100 Jason Read

di uno dei punti di prossimita che Hegel non vede, limitandosi a criticare Spinoza per
la sua definizione meramente formale di metodo geometrico. Parte di questo mancato
riconoscimento si deve al problema della dialettica, e a quello del fine ultimo, o felos.
Ecco lo snodo in cui Macherey vede la maggior distanza tra Spinoza ¢ Hegel. La que-
stione centrale ¢ quella della possibilita di una dialettica senza scopo finale, ossia di cio
che Nick Nesbitt chiama “dialettica positiva”, contrapposta a una dialettica definita dal
telos e dalla totalita''.

Questa contrapposizione, o distanza, passa attraverso il modo in cui il lavoro funge da
figura del pensiero. In un testo scritto anni dopo il suo importantissimo Hegel or Spinoza
e intitolato Petits Riens. Ornieres et derives du quotidien, dedicato al problema della
vita quotidiana, Macherey si rivolge a quella particolare rappresentazione del lavoro che
definisce I’idea hegeliana sia del travaglio del pensiero che del processo di realizzazio-
ne della storia'?. Questa riflessione prende le mosse da un passaggio impervio, il brano
della Piccola logica in cui la famosa espressione “astuzia della ragione” emerge da una
discussione su meccanicismo e chimismo. Come scrive Hegel:

La ragione ¢ tanto astuta, quanto potente. L’astuzia consiste in generale nell’attivita
mediatrice che, facendo in modo che gli oggetti operino 1’uno sull’altro in conformita alla
loro natura e si consumino nell’operare 1’uno sull’altro, tuttavia realizza soltanto il suo
fine, senza mischiarsi direttamente in questo processo. Si puo dire in questo senso che la
provvidenza divina si comporta come 1’astuzia assoluta rispetto al mondo. Dio lascia fare
gli uomini con le loro passioni e i loro interessi particolari, e cid che ne risulta ¢ 1’attua-
zione dei suoi intenti, che sono qualcosa di diverso da cio per cui si sono primariamente
adoperati quelli di cui Dio si serve.'

Anche la famosa astuzia della ragione, che da forma alla riflessione di Hegel sulla
storia, sulla ragione e sul progresso, puo essere vista come una figura del lavoro, della
trasformazione materiale. Questa rappresentazione descrive il lavoro come qualcosa che
ha a che fare non tanto con una certa padronanza della materia da assoggettare al volere,
quanto con la dimensione del mediare e dell’operare. Il lavoro ¢ di per s¢ mediazione.
Lavorare significa infatti interporre un oggetto o un processo, uno strumento o una mac-
china, tra me e ci0 che sto trasformando, e utilizzare le proprieta dell’oggetto anziché la
mia volonta. Si tratta di un’immagine del lavoro che ¢ prometeica non tanto nel senso
classico del mito di Prometeo, quanto in un senso piu limitato che tiene conto del fatto
che il dono di Prometeo, il fuoco, € pur sempre uno strumento che deve essere domato per
servire agli scopi umani. Il fuoco agisce esattamente come uno strumento, poiché pone un
processo chimico, la combustione, tra I’intento dell’uomo e I’oggetto su cui questo lavora.

Per non limitarsi a trasformare il mondo e realizzare il proprio desiderio ¢ necessa-
rio subordinarsi ad esso, ai suoi processi chimici e meccanici. Solo attraverso questa
negazione di sé la volonta riesce a dispiegarsi. Come scrive Macherey, “[n]el senso piu
proprio del termine, la ragione lavora insinuandosi nel mondo tramite uno stratagemma:
tutto il lavoro infatti, come abbiamo visto, prende la forma di una sorta di processo di

11 Cfr. N. Nesbitt, Reading Capital’s Materialist Dialectic: Marx, Spinoza, and the Althusserians,
Brill, Leiden 2024.

12 Cftr. P. Macherey, Petits Riens. Ornieres et derives du quotidien, Le Bord de L’Eau, Paris 2009.

13 G.W.E. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, a cura di V. Verra, UTET,
Torino 1981, §209, p. 434.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 101

détour, tramite il quale il soggetto mette in atto la propria liberta, sfruttando le forme che
necessariamente determinano la realta”'*. La liberta, le nostre libere intenzioni vengono
realizzate tramite la loro stessa negazione. Le immagini del lavoro offerte da Spinoza e
Hegel sono nettamente distinte, anche se attraversano lo stesso fondamentale complesso
di problemi e dinamiche. Cid su cui Spinoza si concentra ¢ I’inizio dell’azione, le sue
condizioni di partenza, e in questo modo chiarisce subito che il processo del lavoro ¢ gia
iniziato, che abbiamo gia gli strumenti e le capacita per cominciare a produrre, a trasfor-
mare il mondo. Viceversa, Hegel concentra la sua attenzione sul fine, sul zelos, piu che
sull’esordio del processo: ciod che fa del lavoro un esempio di astuzia della ragione ¢ il
fatto che noi dobbiamo in qualche modo allontanarci dal nostro scopo e rivolgere 1’at-
tenzione alle condizioni materiali del processo necessario a realizzarlo. In altre parole, &
il fine che organizza e porta avanti il processo.

A un primo sguardo potrebbe sembrare che, poiché quest’immagine illustra 1’astu-
zia della ragione all’opera nella storia, essa non sia applicabile alla filosofia, al lavoro
del pensiero. Le lezioni hegeliane sulla filosofia della storia mostrano come il processo
storico si serve delle passioni, degli interessi e persino delle idiosincrasie dei singoli
individui per realizzare i1 propri scopi. Giulio Cesare o Alessandro Magno potevano
ben aver in mente solo interessi e passioni personali, ma queste loro passioni hanno
portato di fatto al dispiegarsi dello spirito del mondo. In questo senso sono stati come
il fuoco che, bruciando, viene messo all’opera nella fusione dell’acciaio o nella cottura
del cibo. Ma il pensiero, la filosofia, sembra non avvalersi di una simile mediazione
tramite strumenti, risolvendosi nello sviluppo interno dell’idea. La filosofia non an-
drebbe mai a cercare se stessa al di fuori di sé. Tuttavia, come Macherey ribadisce, il
pensiero hegeliano cerca di trovare il fondamento della logica interna della razionalita
nella storia, nella politica e nella cultura. La filosofia ¢ costantemente proiettata fuori
di sé, allo scopo di trovare la logica e la razionalita immanente a tutto il pensiero. E
ancora una volta non si tratta di qualcosa che Hegel semplicemente afferma, ma di
un’operazione che il suo pensiero compie. Mentre infatti le diverse figure che illustra-
no il pensiero di Hegel possono apparire contingenti, giustapposte — i momenti storici
come quello di Antigone o della Rivoluzione francese che punteggiano la Fenomeno-
logia dello spirito, le istituzioni sociali come i ceti o la polizia che danno forma alla
Filosofia del diritto, e persino gli esempi che appaiono occasionalmente nella Logica
— il compito della filosofia ¢ proprio quello di rivelare la loro necessita interna, il loro
essere momenti del concetto. Cosi Macherey:

in questo modo liberta e necessita, trascendenza e immanenza non son piu alternative,
’una all’altra in contrapposizione, bensi il fronte e retro dello stesso foglio di testo, della
stessa trama, che puo essere letta sia dal punto di vista dell’oggetto, che da quello del
soggetto e che insieme, anche se con approcci diversi, convergono nello stesso luogo; un
processo che sta alla filosofia rendere esplicito.'

La filosofia, quindi, deve necessariamente uscire da sé, andare nel mondo, indugiare
nei dettagli della storia e della cultura, non per tornare semplicemente in s¢, ma per
trasformare questi eventi, per renderli razionali. A renderli tutti intellegibili, parte inte-
grante dello stesso processo, ¢ un’identica astuzia della ragione, un atto che si realizza

14 P. Macherey, Petits Riens, cit., p. 69.
15 Ivi, p. 70.



102 Jason Read

nel suo perdersi attraverso il lavoro, la storia e la filosofia.

E possibile che la differenza tra le idee di lavoro di Spinoza e di Hegel appaia piti mar-
cata di quella che intercorre tra la rappresentazione del lavoro in Spinoza e in Cartesio.
Spinoza e Cartesio illustrano idee fondamentalmente diverse sul metodo. Per Cartesio
€sso € necessario in quanto criterio e garante esterno del pensiero, mentre per Spinoza
si tratta sia di un presupposto che di un prodotto della conoscenza. Quanto a Spinoza e
Hegel, invece, il nodo ¢ la diversa concezione del lavoro stesso. Dobbiamo intenderlo
come un’operazione governata da condizioni e cause o come governato da un telos, da
un fine che giustifica e organizza intrinsecamente il processo? Cid non significa che
telos e fini siano assenti dalla concezione spinoziana del lavoro e del suo rapporto con
la conoscenza. Nella Prefazione alla Parte quarta dell’Etica, Spinoza torna a parlare del
lavoro per chiarire il valore e i limiti di termini come perfezione e imperfezione, bene e
male, concetti che nella Parte prima aveva gia liquidato come immaginativi e inadeguati.
Come sostiene Spinoza, sebbene questi termini non riflettano alcuna caratteristica del
mondo, il quale non ¢ né perfetto né imperfetto, né buono né cattivo, essi esprimono pur
sempre qualcosa che riguarda i nostri progetti e le nostre azioni sul mondo e nel mondo.

Chi ha deciso di fare qualcosa e I’ha portata a compimento, dira di averla condotta a
termine; e non egli soltanto, bensi chiunque abbia conosciuto esattamente 1’intenzione
dell’ Autore di quell’opera ¢ il suo scopo. Per esempio, se qualcuno abbia visto una certa
opera (che suppongo non sia stata ancora compiuta) e abbia appreso che lo scopo dell’ Au-
tore di quell’opera ¢ di costruire una casa, dira che la casa ¢ imperfetta e, al contrario,
tosto che abbia visto che la costruzione sia stata portata al termine che il suo Autore aveva
stabilito di darle, dira che ¢ perfetta. In realta se qualcuno vede una certa opera, della qua-
le non ne aveva vista mai una simile, e non conosce I’intenzione dell’artefice, egli senza
dubbio non potra sapere se quell’opera sia perfetta o imperfetta. Sembra anzi che questo
sia stato il primo significato di questi vocaboli.'¢

Tutti questi elementi portano Spinoza a una trasvalutazione etica del bene e del male,
termini che possono essere compresi solo in relazione a uno scopo specifico, desidera-
to, di un essere umano ideale. Quindi, mentre Hegel fa della teleologia il fondamento
della razionalita del lavoro, della storia e del pensiero, Spinoza relega il telos a un ruolo
limitato e ambivalente. La teleologia, lo scopo, puo fornire un criterio per valutare i
nostri progetti, ma si limita a questo; se applicata alla natura o al mondo, ¢ solo fonte di
fraintendimenti. Il suo ambito di applicazione ¢ fondamentalmente limitato, circoscritto
all’agire umano; e visto che come uomini siamo spesso all’oscuro dei fini altrui, questo
concetto ¢ fonte piu d’ignoranza che di conoscenza. Per Hegel, il telos ¢ il presupposto
per superare la natura finita e limitata di ogni singolo progetto: ¢ il fine che tiene insieme
ogni cosa. La teleologia ¢ la griglia che rende intellegibili non solo le nostre azioni, che
necessariamente passano per altri mezzi, ma anche 1’agire e il pensare.

Le differenti concezioni del lavoro in Spinoza e in Hegel mostrano anche la differenza
tra le due filosofie in generale. Il pensiero di Spinoza ¢ regolato e sorretto dall’idea di
causa, di relazione causale; quello di Hegel ¢ regolato e tenuto insieme dall’idea di fine.
In modi diversi, entrambi sottolineano il carattere fondamentalmente finito del pensiero
e dell’azione; rimarcano il fatto che sia il pensare che I’agire hanno luogo a partire da una
posizione precisa e sono condizionati dalle condizioni della loro possibilita. Per Spinoza

16  B. Spinoza, Etica, cit., Parte quarta, Prefazione, p. 231.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 103

queste condizioni sono sia dei vincoli che dei presupposti, mentre per Hegel i1 limiti sono
gia ricompresi nell’astuzia della ragione. In altre parole, il fuoco puo ben perseguire il
proprio operato secondo la chimica della combustione, ma cio non gli impedira di diven-
tare uno strumento nelle nostre mani, sottoposto ai nostri scopi.

Gli inizi e i fini della filosofia

Ora, in che modo queste due diverse immagini o rappresentazioni del lavoro ci pos-
sono riportare alla questione della pratica teorica, cio¢ al tipo di lavoro praticato dalla
filosofia? Da un certo punto di vista, trovare un vero e proprio contrasto tra Spinoza e
Hegel nelle loro idee di lavoro sembra un errore. Un altro dei punti di contatto tra i due
pensatori ¢ il loro insistere sulla necessita di andare oltre le rappresentazioni figurative
per giungere al concetto. In Spinoza, quest’operazione si concretizza nella necessita di
abbandonare il primo genere di conoscenza, gravata dall’immaginazione, per arrivare
alle nozioni comuni, che stanno nella parte e nel tutto. Nick Nesbitt ben tratteggia questo
passaggio nei seguenti termini:

Per Spinoza la differenza fondamentale tra le idee inadeguate, immaginarie (che neces-
sariamente ci vengono dalla percezione dei sensi) e le nozioni comuni ¢ che queste ulti-
me non riguardano alcuna cosa singolarmente data, realmente esistente, bensi esprimono
qualita comuni a tutte le cose in generale.!”

In modo del tutto simile, Hegel sostiene che la filosofia deve necessariamente spinger-
si oltre il pensiero rappresentativo e figurativo per arrivare al livello del concetto'®. Un
altro dei punti di sovrapposizione o d’intersezione tra Spinoza e Hegel ¢ il comune ten-
tativo di andare oltre la rappresentazione, alla ricerca invece della comprensione. Come
dice Althusser, “il concetto di cane non abbaia”'®. Sembra dunque che per Spinoza e per
Hegel una figura o un’analogia, anche quella che riguarda il lavoro, sia da intendersi
come una sorta di esempio pedagogico e non come un vero momento del pensiero. Allo
stesso tempo, pero, sia per Spinoza che per Hegel 1’atto di pensare ¢ cosi strettamente
legato all’idea di lavoro, alla produzione intesa come operazione e come fatica, che I'im-
magine sembra difficilmente separabile dal concetto, dalla pratica filosofica.

Ora, che cosa significa pensare la filosofia come operazione? Macherey affronta que-
sta domanda in un saggio intitolato proprio La philosophie comme opération®, un testo
che puo essere considerato sia un’ulteriore sviluppo dell’idea di operazione, maturato
attraverso la lettura di Spinoza, che una riflessione sulla pratica teorica. Quest’ultima
viene definita da Macherey in questo modo:

Con “pratica teorica” non s’intende una formula magica che garantisca a priori, sin
dall’inizio, I’identita di pensiero e prassi: essa indica piuttosto un processo in cui queste

17 N. Nesbitt, op. cit., p. 203.

18  Cfr. G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, a cura di E. De Negri, La Nuova Italia, Firenze
1984, vol. I, p. 25.

19  Cfr. L. Althusser, L oggetto del Capitale, in 1d. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, Milano 2006,
p. 191.

20  P. Macherey, La philosophie comme opération, in Histoires de dinosaure. Faire de la philosophie
(1965-1997), PUF, Paris 1999, pp. 139-151.



104 Jason Read

due stesse operazioni vengono prodotte, una trasformazione all’interno della quale sia
teoria che prassi prendono forma, opponendosi, differenziandosi 1’una dall’altra e I’una
con I’altra; nel senso che entrambe vengono messe al lavoro, in un processo in cui appare
chiaro che non esiste una teoria pura (che sarebbe limitata all’espressione di astratti prin-
cipi) né una pratica pura, che si pretenda innocente, o non giudicabile, nel paragone tra
intenzioni iniziali e risultati.”!

Questa ¢ una definizione che in qualche modo attraversa il pensiero di Hegel, mo-
strando, come effettivamente Macherey fa, che I’alternativa “Hegel o Spinoza” implica
anche un’interrelazione tra “Hegel e Spinoza” o, meglio ancora, “Hegel sive Spinoza”.
A questo punto ¢ chiaro che cio che Spinoza e Hegel hanno in comune ¢ il rifiuto dello
schema classico che giustappone praxis e poiesis, caratterizzate 1’una dalla liberta e 1’al-
tra dalla necessita. Ancora con le parole di Macherey:

Che cosa distingue I’operazione da un’azione in generale? Si tratta del fatto che la
prima ¢ inserita in un processo, procede a partire da un intervento iniziale, che in quanto
tale presuppone degli intermediari e un punto di vista: per produrre lavoro, ¢ necessario
assumere un punto di vista particolare, prendere una posizione, perché senza far questo ¢
impossibile entrare in una relazione reale con un contenuto determinato.?

Un’operazione implica sia un intervento, che ha necessariamente un focus e un obiet-
tivo, sia una mediazione: deve agire sulle proprie particolari condizioni di partenza e per
mezzo di esse. Come sottolinea Macherey, 1I’operazione agisce spesso su queste condi-
zioni allo scopo di trasformarle o comunque alterarle. Cio che determina il lavoro della
filosofia non ¢ il suo ipotetico telos, 1o scopo che darebbe una volta per tutte senso alle
altre attivita, bensi il fatto che essa esamina costantemente le proprie condizioni di pos-
sibilita in rapporto agli effetti, e viceversa. “In quanto operazione, la filosofia ¢ pratica in
sé, in ogni suo campo d’intervento, e per il fatto di mettere in discussione i presupposti
stessi con cui il processo viene portato avanti; in questo modo essa ¢ in grado di scoprire
I’estensione tendenzialmente infinita dei suoi processi”?. Il lavoro, incluso quello del
pensiero, non deve essere inteso come un’azione il cui felos o scopo deve smarrirsi per
potersi individuare, negarsi attraverso la mediazione della necessita per potersi realizza-
re; il lavoro si presenta piuttosto come un processo che produce degli effetti che eccedo-
no e trasformano la sua scaturigine.

La pratica filosofica, la filosofia intesa come operazione, ¢ filosofia che non si lascia
guidare né da un’origine, né da uno scopo finale. Il suo punto di partenza ¢ determinato
dalle circostanze storiche particolari, e si tratta allo stesso tempo di una condizione di
possibilita e di un limite. Stabilire o strutturare a priori il nostro punto di partenza non
¢ in nostro potere, giacché esso ¢ appunto cid da cui prendiamo avvio. D’altra parte la
filosofia non ¢ nemmeno mai interamente orientata a uno scopo, a un telos, a un oggetto.
Il fine cui giungiamo non ¢ mai quello esattamente previsto. L’atto del pensiero, cio¢,
trasforma necessariamente anche lo scopo finale. Come sostiene a ragione Althusser,
I’inizio e il fine del pensiero devono essere visti come problemi di natura interamente
teologica, ¢ in quanto tali affrontati dalla filosofia come sue condizioni d’esordio®. Si

21 Ivi, p. 143.
22 Ivi, p. 145.
23 Ivi, p. 149.

24  Cfr. L. Althusser, Filosofia per non filosofi, a cura di G.M. Goshgarian, Dedalo, Roma 2014, p. 78.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 105

tratta tuttavia di problemi non strettamente filosofici, o0 meglio di questioni che la filo-
sofia non ¢ in grado di risolvere. In altre parole, pensare la filosofia come operazione,
come pratica, significa poter fare a meno sia delle origini, intese come atto di fonda-
zione, che dello scopo finale, inteso come felos. Senza cause iniziali o finali, la pratica
teorica ci appare proprio come una sorta di operazione che agisce sul pensiero, insieme
al pensiero e tramite esso. Come ha sostenuto Jean Matthys a proposito del confronto
di Althusser con Spinoza, non si tratta tanto di trovare un fondamento filosofico, quanto
piuttosto di demolire ogni fondamento che voglia appoggiarsi al dato, al felos oppure
ancora all’identita del soggetto®. E proprio Spinoza, il pensatore spesso associato alla
contemplazione filosofica eterna, rende possibile pensare la filosofia come una pratica
mai definitivamente compiuta, perché sempre in corso.

[tr. it. di Aurelia Delfino]

25 Cfr. J. Matthys, Althusser lecteur de Spinoza. Genése et enjeux d’une éthico-politique de la théo-
rie, Editions Mimésis, Milano 2023, p. 25.






LE VARIAZIONI DELLA RELAZIONE
HEGEL-SPINOZA NELLO SVILUPPO
DEL PENSIERO DI ALTHUSSER

VITTORIO MORFINO

Introduzione

Nel 1979, Pierre Macherey, filosofo francese profondamente legato al gruppo althus-
seriano, pubblico un saggio che per certi versi costitui un punto di non ritorno nell’inter-
pretazione del rapporto Hegel-Spinoza. Se fino ad allora, come scrive Manfred Walther,
“les travaux sur ‘Spinoza et Hegel’ se sont contentés de reproduire, en les paraphrasant,
les verdicts prononcés par Hegel™!, abbracciando essenzialmente la prospettiva che la fi-
losofia di Spinoza sia una tappa fondamentale nel percorso logico-storico che porta a He-
gel, con Macherey si apre una nuova prospettiva, perfettamente riassunta dal titolo della
prefazione alla prima edizione: L alternativa. Da un punto di vista meramente teorico
Spinoza non ¢ piu I’incarnazione filosofica del not yet di cui parla Dipesh Chakrabarty,
per acquisire il pieno titolo di un now, di un’alternativa a Hegel. Certo, i termini “non
ancora” e “ora” si riferiscono a una linea temporale semplice e unica, di cui Spinoza ed
Hegel occuperebbero segmenti successivi: proporre un’alternativa Hegel/Spinoza signi-
fica non solo rifiutare la lettura hegeliana di Spinoza come sede di un fraintendimento,
ma anche rifiutare una concezione unitaria, evolutiva e progressiva della storia della
filosofia che, secondo Macherey, ¢ “solo apparentemente dialettica™:

Per Hegel il pensiero di Spinoza non ¢ ancora abbastanza dialettico. E se lo fosse gia
troppo? O se almeno lo fosse in un modo inaccettabile per Hegel? La decisa negazione di
questa dialettica — diciamo, per farla breve, di una dialettica senza teleologia — alla quale
Hegel procede con I’intermediazione di Spinoza, ¢ proprio il suo modo di incontrare nello
sviluppo del proprio pensiero un ostacolo invalicabile, I’ostacolo di un discorso di cui non
bisogna affermare che non ¢ ancora [pas encore] hegeliano, ma che non lo ¢ gia piu [déja
plus]. E cosi che la presentazione evoluzionista della storia della filosofia va in frantumi,
giacché anche Spinoza confuta oggettivamente Hegel.?

1 M. Walther, Spinoza en Allemagne. Histoires des problemes et de la recherche, in Spinoza entre Lu-
miere et Romantisme, in “Cahiers de Fontenay”, n. 36-38, 1985, p. 35. A questo giudizio di Walther
fa eccezione M. Gueroult, L interprétation et critique hégéliennes des concepts spinozistes de subs-
tance, d’attribut et de mode, in Spinoza. Dieu (“Ethique” I), Aubier, Paris 1968, pp. 462-468.

2 P. Macherey, Hegel ou Spinoza, La Découverte, Paris 19902, p. 13, tr. it. di E. Marra, ombre corte,
Verona 2016, p. 18.

3 Ivi, pp. 18-19.



108 Vittorio Morfino

Hegel ou Spinoza occupa una posizione del tutto particolare all’interno di quello che
potremmo definire il “momento althusseriano™: ¢, in qualche modo, il testo che chiude
questo periodo, il penultimo testo pubblicato da Althusser nella collana Théorie di Ma-
spero, la collana inaugurata da Per Marx e nella quale apparve subito dopo Leggere il
Capitale*. Come € noto, 1’assassinio di Hélene Rithman il 16 novembre 1980 condanno
Althusser al silenzio e pose fine all’esistenza del suo gruppo. Forse proprio per la sua
posizione, il libro ha acquisito una sorta di valore paradigmatico del rapporto della scuo-
la althusseriana con i due autori: 1’althusserismo ¢, insieme, spinozista ¢ antihegeliano.

Lo stesso Macherey ¢ tornato sulla questione nella prefazione del 1990 alla seconda edi-
zione, modulando il significato di quell’“ou” che unisce e separa i nomi di Hegel e Spinoza:

Se ¢ ineluttabile leggere Spinoza ed Hegel in opposizione 1'uno all’altro, cio¢ dal lato
aut... aut dell’*ou”, non & meno necessario riflettere su di loro in congiunzione, come se
dessero i loro elementi, o le loro parti, a un unico discorso, all’interno del quale le rispet-
tive posizioni sarebbero indissociabili, perché il loro significato si spiegherebbe solo nella
loro interazione.’

In questa occasione mi sono proposto di ricostruire la lettura di Althusser del rapporto
Hegel-Spinoza evitando due possibili pregiudizi:

1. che la lettura di Macherey rappresenti la posizione di Althusser tout court e senza

discrepanze, facendo del maestro una sorta di causa espressiva dell’allievo;

2. che il pensiero di Althusser sia un momento eterno senza divenire, senza devia-

zioni né evoluzioni.

Proporro un percorso attraverso gli scritti di Althusser, dalla tesi di dottorato agli ulti-
mi scritti sul materialismo aleatorio, soffermandomi sull’uso del pensiero di Spinoza, di
Hegel e del loro rapporto, tenendo presente che in gioco non ¢’¢ la ricostruzione storico-
filosofica degli autori, ma una rimodulazione del marxismo.

1l primo periodo

Partiamo dunque dalla tesi di dottorato, Du contenu dans la pensée de G.W.F. Hegel®.
In un recente libro Jean Matthys ha dedicato un capitolo all’immagine di Spinoza nel-
la dissertazione di Althusser. Secondo Matthys, in questo periodo Althusser non aveva
una conoscenza diretta del testo spinoziano: la fonte che determina fondamentalmente
I’immagine di Spinoza ¢ proprio la filosofia hegeliana, secondo la quale lo spinozismo
sarebbe la filosofia di una sostanza incapace di diventare soggetto, di un abisso in cui la
particolarita e ’individualita sono solo dissipate’; una fonte rafforzata dalla lettura koje-
viana di Spinoza nella famosa /ntroduzione in cui troviamo questo famoso passaggio:

4 Sulle edizioni Maspero cftr. B. Guichard et al. (éd.), Frangois Maspero et les paysages humaines,
Editions & plus d’un titre, Paris 2009. Cfr. anche I’intervista apparsa sulla rivista “Période”
Entretien avec Frangois Maspero: “Quelques malentendus”, http://revueperiode.net/entre-
tien-avec-francois-maspero-quelques-malentendus/

5 P. Macherey, Hegel ou Spinoza, cit., p. 6.

6  InL. Althusser, Ecrits philosophiques et politiques, t. 1, éd. par F. Matheron, Stock/IMEC, Paris
1994, pp. 59-238, tr. it. di C. Lo lacono, Mimesis, Milano 2015.

7 J. Matthys, Althusser et Spinoza. Genése et enjeux d 'une éthico-politique de la théorie, préface de
G. Sibertin-Blanc, Editions Mimésis, Milano 2023, passim.



Le

®

variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 109

Come ho gia detto il sistema di Spinoza ¢ I’incarnazione perfetta dell’assurdo. [...]
Cosa piu curiosa di tutte: I’errore o ’assurdita assoluta ¢, e deve essere, altrettanto “cir-
colare” della verita. Cosi, il Sapere assoluto di Spinoza (e di Parmenide) deve essere sim-
boleggiato da un cerchio chiuso [...]. Infatti, se Spinoza dice che il Concetto ¢ I’Eternita,
mentre Hegel dice che ¢ il Tempo, i due hanno in comune il fatto che il Concetto non ¢
una relazione. (O se si vuole, ¢ in relazione solo con se stesso). L’Essere e il Pensiero
(concettuale) sono una sola ¢ medesima cosa, come diceva Parmenide. Il Pensiero (o il
Concetto) ¢ I’attributo della Sostanza, che non differisce dal suo attributo, dice Spinoza.
Pertanto, in entrambi i casi — cio¢ in Parmenide-Spinoza e in Hegel — non c’¢ “riflessione”
sull’Essere. In entrambi i casi, I’Essere stesso ¢ cio che riflette su se stesso in e mediante,
o meglio ancora, in quanto Concetto. Il Sapere assoluto che riflette la totalita dell’Essere,
quindi, ¢ altrettanto chiuso in se stesso, altrettanto “circolare”, che 1’Essere stesso nella
sua totalita: non c¢’¢ nulla al di fuori del Sapere, come non ¢’¢ nulla al di fuori dell’Essere.
C’¢ pero una differenza essenziale: Il concetto di Essere di Parmenide-Spinoza ¢ 1’Eter-
nita, mentre il concetto di Essere di Hegel ¢ il Tempo. Percio il Sapere assoluto spinozista
deve essere Eternita. Vale a dire che deve escludere il Tempo. In altre parole: non c’¢
bisogno del tempo per realizzarlo; I’ Etica deve essere pensata, scritta e letta “in un batter
d’occhio”. E questa ¢ ’assurdita della cosa.?

Nella dissertazione althusseriana troviamo chiare tracce di questa duplice derivazio-

ne. Tuttavia, cio che forse ¢ piu interessante sottolineare ¢ il fatto che I’interpretazione di
Spinoza ¢ costruita in opposizione polare a quella di Hegel. La dialettica del contenuto,
nel pensiero hegeliano, disegna, secondo Althusser, un movimento dal vuoto alla pie-
nezza, alla plenitudo temporum. In questo senso, nell’interpretazione althusseriana: 1) il
pensiero di Hegel non ¢ teologico, poiché il luogo di origine ¢ il vuoto; 2) in esso non &
possibile distinguere metodo e sistema, alla maniera di Engels.

Lo Hegel di Althusser ¢, quindi, I’autore di una filosofia in cui il vuoto dell’origine co-

stituisce il motore del divenire del contenuto. Al contrario, il pensiero di Spinoza “inizia
con Dio non facendo altro che sviluppare un contenuto gia dato all’origine™.

Hegel renverse Spinoza:

I1 vuoto che Hegel vuole sin dal primo istante eliminare non ¢ verita di se stesso,
altrimenti il pensiero non potrebbe mai a uscire dal nulla e lo stesso nulla sarebbe impen-
sabile. La verita del vuoto ¢ I’essere del vuoto, ¢ il contenuto di cio che ¢ negato. Hegel
rovescia I’assioma spinoziano secondo cui ogni determinazione ¢ una negazione: ogni
negazione ¢ secondo lui determinazione. In altri termini, la negazione stessa ha un con-
tenuto, ¢ negazione di, contiene dunque in s¢ il termine negato. Non ¢ il caso di insistere
sulla profondita di questa intuizione, nella quale si esprime la rivelazione di cio che la
coscienza di Hegel presagiva nelle sue meditazioni sul vuoto. Come la natura nella filoso-
fia antica, cosi in Hegel il pensiero ha orrore del vuoto e scopre con felicita che la natura
del vuoto ¢ di avere orrore di sé, di non sopportarsi e di fuggire da se stesso, scoprendo di
portare in sé la propria pienezza. Da qui il grido di gioia di Fede e Sapere sulla morte di
Dio come inizio della vita, sul significato del negativo, che ¢ la vita stessa, sul silenzioso
lavoro del nulla dentro I’essere. !

10

A. Kojéve, Introduction a la lecture de Hegel, Gallimard, Paris 19682, pp. 351-352, tr. it. di G.F.
Frigo, Adelphi, Milano 1996, pp. 438-439.

L. Althusser, Du contenu dans la pensée de G.W.F. Hegel, in Ecrits philosophiques et politiques,
cit., p. 98, tr. it. cit., p. 80.

Ivi, p. 108, tr. it. cit., pp. 90-91.



110 Vittorio Morfino

Non solo, in un ulteriore passaggio della tesi dedicato a Hegel e Spinoza si puo rile-
vare I’influenza di Kojéve:

Hegel ¢ il primo ad aver pensato, facendo un prodigioso sforzo di recupero, il pensa-
tore dentro la verita pensata. Questo Umbiegen ¢ precisamente il S¢, ovvero la riflessione
su di sé nella quale il soggetto coglie se stesso nell’oggetto pensato. Questo tentativo pud
apparire smisurato, ma rappresenta il fondamento della rivelazione hegeliana e cio che,
almeno nelle intenzioni, separa senza appello Hegel da tutti i suoi predecessori. Fino a
prima di Hegel la riflessione filosofica non giungeva a riassorbire il filosofo, non ci pensa
neppure, se non raramente e in modo confuso. In alcuni casi essa ignora in modo risoluto
il problema, come fanno Parmenide ¢ Spinoza in una totalita priva di fessure, oppure
aggredisce il problema, ma soltanto per cancellarlo completamente. [...] La stessa disav-
ventura accadde a Spinoza. La scrittura dell’Etica, dunque la contingenza (o la necessita)
dello spinozismo inteso come dottrina che compare nel tempo attraverso la mediazione di
un commerciante di lenti, sono introvabili nei libri del maestro. Semplicemente, la verita
¢ divorante, e consuma il volto dell’autore, anche del piu brillante. La consustanzialita di
pensiero ed estensione (o di soggetto ¢ oggetto) ¢ come un colpo di Stato, in cui il pensie-
ro di questa consustanzialita sparisce senza far ritorno."!

Lo Spinoza che appare nella dissertazione non ¢ solo uno Spinoza visto attraverso
la lente di Hegel e Kojéve, ma costituisce anche il polo opposto in termini di dialettica
del contenuto. Tuttavia, ¢ importante sottolineare che la dissertazione di Althusser ¢
una dissertazione su Hegel, ma non una dissertazione hegeliana, come ha giustamente
scritto Stefano Pippa'?. Le ultime pagine della dissertazione sono dedicate alla que-
stione della storia e, in particolare, alla contingenza storica: se Althusser ha rilevato
la forza della mossa hegeliana di porre il vuoto all’origine, non vi aderisce affatto. Al-
thusser ¢, invece, molto critico nei confronti di questo concetto di origine, in particola-
re perché produce un concetto di necessita che non puo essere utilizzato dal marxismo:
infatti, ogni evento non ¢ che un “momento”, ogni evento ¢ prodotto da una pienezza
logicamente primaria, e il giovane Marx nella Kritik del 1843, lungi dal liberarsi da
questo modello di necessita, si limita a spostare il momento della pienezza nel futuro.
Il termine coniato da Pippa di “trascendentalismo empirico” coglie perfettamente la
specificita della posizione di Althusser al culmine della dissertazione: se la necessita
hegeliana ¢ una necessita a priori, la necessita del marxismo configurato da Althusser
¢ una necessita a posteriori, una necessita che non chiude la storia e non cancella la
contingenza.

Una differente immagine di Spinoza

Come abbiamo detto, nella tesi il rapporto Hegel-Spinoza € posto in termini del
tutto interni alla tradizione hegeliana. Quando cambiano esattamente questi termini?
Quando Althusser costruisce un’immagine di Spinoza diversa da quella prodotta dal-
la tradizione hegeliana. Questa immagine diversa ¢ resa possibile, da un lato, dalla
rottura politica con I’hegelismo e, dall’altro, dallo studio, avvenuto presumibilmen-
te intorno agli anni Cinquanta, della filosofia di Spinoza, attestato dalla presenza

11 Ivi, pp. 146-147, tr. it. cit., pp. 125-126.
12 S. Pippa, Althusser and Contingency, Mimesis International, Milano 2019, passim.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 111

negli archivi di oltre 600 schede di lettura. Tuttavia, non ¢’¢ traccia di una diversa
interpretazione di Spinoza prima degli anni Sessanta: in Montesquieu, la politique
et [’histoire Spinoza entra in gioco in modo ancora marginale, mentre ¢ nel corso
su Machiavelli del 1962 — come ha giustamente sottolineato Esteban Dominguez'
— che troviamo le prime tracce di una lettura originale. In particolare, nel secondo
paragrafo del terzo capitolo (“I metodi di governo™) dedicato a una “teoria dell’ap-
parenza”, Althusser sottolinea ripetutamente la vicinanza tra la posizione di Machia-
velli e quella di Spinoza.

Cosi Althusser descrive la posizione di Machiavelli nello stile telegrafico tipico degli
appunti di preparazione di un corso:

I’azione del Principe, che riposa sulla realta del rapporto tra il suo fine e i suoi mezzi,
si esercita in un contesto che ¢ quello dell’opinione degli uomini che governa. Questa opi-
nione ¢ dominata dall’idea della virtu e della bonta morale, dalle qualita etico-religiose.
[...] non urtare I’apparenza degli uomini. Gli uomini vivono spontaneamente nell’appa-
renza delle virtli morali e religiose. Non urtare.'

Subito insiste sull’affinita teorica Machiavelli-Spinoza:

[...] gli vomini giudicano dagli occhi e non dalle mani... categoria di immaginazione
molto spinozista (cft. il modello dell’immagine e dell’immaginazione per i cartesiani:
la visione [/e visuel], la percezione immediata: il sole visto a 200 passi [...] apparenza
spontanea degli uomini legata al presente, all’immediatezza del presente (cfr. anche
Spinoza). Apparenza di secondo grado: la religione (stesso stile che in Spinoza, ma non
riflettuto. In Spinoza la religione appare come la riflessione ideologica sull’immagina-
rio spontaneo).'’

E conclude:

11 politico ¢ colui che conosce I’essenza di questa apparenza e che tuttavia se ne serve
senza volerla distruggere. Coscienza non teorizzata dell’esistenza delle ideologie della
coscienza delle masse (il piccolo numero non conta) — di un rapporto interno organico tra
I’ideologia e I’essenza della politica — e allo stesso tempo dell’impossibilita del riformare
questa coscienza ideologica spontanea. Niente riforma dell’intelletto, esattamente come
in Spinoza. Tutt’altra storia nel XVIII secolo.'¢

Che la questione dell’immaginazione, nel suo doppio versante epistemologico e
politico, fosse una via d’accesso privilegiata al pensiero di Spinoza ¢ confermato da
una conferenza del 1964, Psicoanalisi e psicologia, che Althusser tenne nell’ambito
del seminario su Lacan del 63-’64'7. Althusser vi costruisce un’alternativa fonda-

13 E. Dominguez, Althusser, la politica y la historia. Lecturas de filosofia antes de Marx, Miio y
Davila, Buenos Aires 2023, passim.

14 L. Althusser, Machiavel (1962), in Politique et histoire. De Machiavel @ Marx. Cours a I’Ecole
normale supérieur 1955-1972, éd. par F. Matheron, Seuil, Paris 2006, p. 225.

15 Ibidem.

16  1Ivi, pp. 225-226.

17 L. Althusser, Psychanalise et Psycologie, in Psychanalise et sciences humaines. Deux confé-
rences, €d. par O. Corpet et F. Matheron, Le livre de poche, Paris 1996, pp. 73-122, tr. it. di L.
Boni e S. Pippa, Mimesis, Milano 2014.



112 Vittorio Morfino

mentale sulla questione dell’immaginazione attraverso Cartesio e Spinoza, un’alter-
nativa che, pero, non ¢ visibile sulla superficie della storia del pensiero occidentale,
proprio perché la confutazione spinoziana di Cartesio “é¢ scomparsa dalla storia, [...]
¢ stata letteralmente sommersa dallo sviluppo della problematica ulteriore, e [...]
forse [non ¢] ancora risorta se non in una forma obliqua e allusiva”'®. Il fondamento
della psicologia dipende in Cartesio dalla possibilita dell’lo di non essere quello
spazio di trasparenza che “lo costituisce come soggetto di verita, come soggetto di
oggettivita”!®. In altre parole, le funzioni fondamentali del soggetto psicologico si
determinano negativamente rispetto al soggetto della verita e dell’oggettivita: “la
memoria, 1’attenzione, la precipitazione, la prevenzione, I’immaginazione, il sen-
timento, tutte categorie per le quali Descartes pensa la patologia possibile che ¢
I’inverso della normalita del soggetto d’oggettivita”?. In questo senso, secondo Al-
thusser, Le passioni dell’anima sono un trattato di “patologia teorica”, della “gnose-
opatologia” in cui il “soggetto psicologico diventa il luogo in cui si gioca il rapporto
tra soggetto di verita e soggetto d’errore”*!, che fa perno sulla coppia concettuale
attenzione/liberta. Ma cosa succede a questo soggetto psicologico in Spinoza, una
volta abbandonato il soggetto dell’oggettivita?

La questione — scrive Althusser — sarebbe di sapere se lo statuto del soggetto delle
passioni dell’anima in Descartes, che ¢ definito come la possibilita di alternativa tra
I’errore e la verita, e che ¢ dunque pensato a partire dal soggetto d’oggettivita, non si
trovi profondamente modificato in Spinoza a partire giustamente dalla soppressione
del soggetto d’oggettivita, e se il Trattato delle passioni dell’anima, invece di aprire su
una psicologia, cio¢ su una patologia del soggetto d’oggettivita, non apra in Spinoza su
quella che potremmo chiamare una teoria dell’immaginario: intendendo per immagi-
nario non, come in Descartes, una categoria psicologica, ma la categoria attraverso la
quale un mondo ¢ pensato.?

L’immaginario, in altre parole,

non sarebbe piu in Spinoza una funzione psicologica, ma sarebbe quasi, nel senso hege-
liano del termine, un elemento, vale a dire una totalita nella quale si inseriscono le funzio-
ni psicologiche e a partire dalla quale queste ultime si costituiscono.?

Si tratta “di un vero e proprio rovesciamento della problematica del soggetto psicolo-
gico, di una confutazione della problematica del soggetto psicologico™**, confutazione,
come detto, cancellata dalla superfice della storia.

E interessante notare che questa vera e propria rottura con I’immagine di Spinoza
nella tradizione hegeliana avviene in Althusser sul concetto di immaginazione, frainteso
da Hegel (vedi Glauben und Wissen), e sulla dimensione della politica del pensiero spi-
noziano essenzialmente ignorata dall’interpretazione hegeliana.

18 L. Althusser, Psychanalise et Psycologie, cit., p. 115, tr. it. cit., p. 87.
19 Ivi, p. 112, tr. it. cit., p. 86.

20  Ibidem.

21 Ivi, p. 113, tr. it. cit., p. 86.

22 Ivi, pp. 113-114, tr. it. cit., pp. 86-87

23 Ivi, p. 114, tr. it. cit., p. 87.

24 Ibidem.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 113

Hegel o Spinoza o dell’alternativa tra storicismo e strutturalismo

Sia il corso su Machiavelli che il seminario sulla psicologia e la psicoanalisi rimango-
no confinati tra le mura dell’Ecole Normale. I primo riferimento pubblico significativo a
Spinoza si trova in Pour Marx, nell’articolo Sur le jeune Marx (pubblicato come articolo
in “La Pensée”, mars-avril 1961). Si tratta di una nota a pi¢ di pagina, ma estremamente
importante. La questione ¢ posta proprio in termini di alternativa tra due diverse gene-
alogie del pensiero di Marx, sulla questione, centrale per Althusser, della rottura e del
cambiamento di terreno:

Perché il termine di superamento in senso hegeliano abbia un senso, non basta sostitu-
ire ad esso il concetto di negazione-che-contiene in-se-stessa-il-termine-negato, in modo
che risalti la rottura nella conservazione, giacché questa rottura nella conservazione sup-
pone una continuita sostanziale del processo, che nella dialettica hegeliana si traduce nel
passaggio dall’in s¢é al per sé, indi all’in s¢ e per sé, ecc... Ora, quello che si discute qui ¢
proprio questa continuita sostanziale di un processo che contiene in germe, nel suo stesso
seno, il proprio futuro. Il superamento hegeliano presuppone che la forma ulteriore del
processo sia la “verita” della forma anteriore. Invece la posizione di Marx, tutta la sua
critica dell’ideologia, implica che, nel suo stesso significato, la scienza (che insegna la
verita) si ponga come rottura con ’ideologia, si stabilisca su un altro terreno, si costitu-
isca muovendo da nuove domande e ponga a proposito della realta domande diverse da
quelle dell’ideologia o, il che fa lo stesso, definisca il suo oggetto in un altro modo. Cosi
la scienza non puo, a nessun titolo, essere considerata, hegelianamente, come la verita
dell’ideologia. Se sotto questo aspetto si vuole trovare a Marx un ascendente filosofico,
bisogna guardare, pit che a Hegel, a Spinoza. Tra il primo genere di conoscenza e il se-
condo, Spinoza stabiliva un rapporto che nella sua immediatezza (se si fa astrazione dalla
totalita in Dio) supponeva appunto una discontinuita radicale. Benché il secondo genere
permetta [’intelligibilita del primo, non € la sua verita.”

Questa presa di distanza sulla questione decisiva della rottura scienza-ideologia ha
un impatto decisivo anche sulla questione del rapporto Hegel-Marx per quanto riguar-
da la teoria della storia e della societa. In particolare, nell’articolo Contraddizione e
surdeterminazione (Note per una ricerca), che tratta dell’antitesi contraddizione sem-
plice — contraddizione surdeterminata, Hegel e Marx occupano i due poli dell’antitesi.
Al centro dell’articolo ci sono la questione dell’inversione di Hegel e quella del peso di
questa metafora. Analizzando il poscritto alla seconda edizione del Capitale, Althusser
mostra come

I’espressione metaforica dell’““inversione” della dialettica pone non tanto il problema del-
la natura degli oggetti a cui applicare lo stesso metodo (il mondo dell’idea in Hegel — il
mondo reale in Marx), ma proprio il problema della natura della dialettica in sé, cio¢ il
problema delle sue strutture specifiche.?

Queste differenze di struttura tra la dialettica hegeliana e quella marxista hanno le loro
radici, secondo Althusser, in una diversa teoria del tempo.

25 L. Althusser, Sur le jeune Marx, in Pour Marx, PUF, Paris 1996%, p. 75, tr. it. di F. Madonia, Edi-
tori Riuniti, Roma 1967, p. 60.
26 L. Althusser, Contradiction et surdétermination, in Pour Marx, cit., p. 91, tr. it. cit., p. 74.



114 Vittorio Morfino

Ora, per costruire questa antitesi Hegel-Marx letta alla luce della semplice antite-
si contraddizione semplice — sovradeterminazione, Althusser ricorre in particolare allo
Hegel della Fenomenologia dello spirito e delle Lezioni di filosofia della storia. Nella
Fenomenologia

il passato non ¢ mai altro che 1’essenza interna (1’in s¢) del futuro che racchiude [...] que-
sta presenza del passato, ¢ la presenza a sé della coscienza e non una vera determinazione
ad essa esterna. Cerchio di cerchi, la coscienza non ha che un unico centro e solo esso
la determina.®

Nella Filosofia della storia

ogni societa storica ¢ costituita da un’infinita di determinazioni concrete, dalle leggi po-
litiche alla religione, passando via via attraverso le usanze, i costumi, i regimi finanziari,
commerciali, economici, il sistema educativo, le arti, la filosofia [...] eppure nessuna di
queste determinazioni ¢, nella sua essenza, esterna alle altre non solo perché tutte insieme
costituiscono una totalita organica originale, ma anche e soprattutto perché questa totalita
si riflette in un principio interno unico, che ¢ la verita di tutte queste determinazione
concrete.?

Althusser porta I’esempio di Roma in cui “tutta la sua storia gigantesca, le sue isti-
tuzioni, crisi ¢ imprese, altro non sono che la manifestazione e poi la distruzione, nel
tempo, del principio interno della personalita giuridica astratta™.

1l principio nella Fenomenologia e la coscienza dello spirito oggettivo nella filosofia
della storia definiscono la qualita uniforme della temporalita di un’epoca rispetto a cui
“il passato non € mai opaco e neppure € un ostacolo”, ma ¢ “sempre digeribile, perché di-
gerito in anticipo™’. “Roma” — scrive Althusser — “pud ben regnare su un mondo impre-
gnato di Grecia [...]. Essendo [la Grecia] gia Roma senza saperlo quando si ostinava a
morire per dischiudere il suo avvenire romano, non ¢ mai d’intralcio a Roma in Roma™'.
11 passato sopravvive, nell’uniformita temporale di un’epoca, in forma di ricordo, che &
si I’inverso dell’anticipazione, ma in questo quadro concettuale in fondo la stessa cosa.
Per Marx, invece, “il passato ¢ tutt’altro che un’ombra, sia pure ‘oggettiva’: ¢ invece una
realta strutturata terribilmente positiva e attiva come lo sono, per il miserabile operaio di
cui parla Marx, il freddo, la fame e la notte”. Passato come realta strutturata: espressio-
ne che allude alla teoria della totalita sociale come complessita sempre data nel saggio
sulla dialettica materialista a cui si oppone la totalita hegeliana come “puro e semplice
sviluppo di un’unica essenza o sostanza, originale e semplice™.

Ma che dire di Spinoza? Entra in scena in Leggere il Capitale. Sia in Du Capital a
la philosophie de Marx che in L’objet du Capital Althusser riserva a Spinoza un posto
molto speciale nella storia del pensiero: nel primo testo afferma che Spinoza

27 Ivi, p. 101, tr. it. cit., p. 83.

28  Ibidem.
29  Ibidem.
30 Ivi, p. 115, tr. it. cit., p. 95.
31 Ibidem.

32 Ivi, p. 115, tr. it. cit., p. 96.
33 L. Althusser, Sur la dialectique matérialiste (De l'inégalité des origines), in Pour Marx, cit., p.
208, tr. it. cit., p. 179.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 115

fu il primo al mondo a proporre allo stesso tempo una teoria della storia e una filosofia
dell’opacita dell’immediato [...] scoprendo che la storia degli uomini che sta nei libri non
¢ tuttavia un testo scritto nelle pagine di un libro, scoprendo che la verita della storia non
puo essere letta nel suo discorso manifesto, perché il testo della storia non ¢ un testo in
cui parla una voce (il Logos), ma la traccia inaudibile e illeggibile [/’inaudible et illisible
notation] degli effetti di una struttura di strutture.**

Nel secondo ci dice che

la filosofia di Spinoza introduce una rivoluzione teorica senza precedenti nella storia della
filosofia e, probabilmente, la piu grande rivoluzione filosofica di ogni tempo, al punto
che possiamo considerare Spinoza, dal punto di vista filosofico, I’unico antenato diretto
di Marx.*

Ma veniamo al nocciolo della questione teorica. In Du Capital a la philosophie de
Marx Spinoza viene utilizzato per marcare la differenza dell’epistemologia marxista, da
un lato, dall’empirismo e, dall’altro, dall’idealismo. Il punto centrale ¢ la distinzione tra
oggetto reale e oggetto della conoscenza:

Di qui entriamo sulla via che nella storia ci ¢ stata aperta, direi guasi a nostra insaputa,
perché non I’abbiamo veramente meditata, da due filosofi: Spinoza e Marx. Spinoza, con-
tro cio che bisogna chiamare 1’empirismo dogmatico latente dell’idealismo cartesiano, ci
ha avvertito che I’oggetto della conoscenza, o essenza, era in sé assolutamente distinto e
differente dall’oggetto reale, poiché, per riprendere le sue celebri parole, non si devono
confondere i due oggetti: 1’idea di cerchio, che ¢ ’oggetto della conoscenza, con il cer-
chio, che ¢ I’oggetto reale. Marx, nel terzo capitolo dell’Introduzione del °57, ha ripreso
questa distinzione con tutta la forza possibile.*

Con la forza di questa famosa distinzione spinoziana che si trova nel Tractatus de
intellectus emendatione, a cui ne aggiunge un’altra del tutto inventata (“il concetto di
cane non abbaia™7), Althusser dichiara che la famosa questione del rapporto tra I’ordine
logico e I’ordine storico delle categorie del Capitale, ¢ un non problema, o, meglio, un
problema immaginario.

Ne L’objet du Capital, invece, Spinoza interviene per definire quella che Althusser
chiama “I’immensa rivoluzione teorica di Marx”, per risolvere il problema teorico
fondamentale presente allo stato pratico nel Capitale, che Althusser enuncia in questi
termini:

per mezzo di quale concetto o di quale insieme di concetti si puo pensare la determi-
nazione degli elementi di una struttura e i rapporti strutturali esistenti tra questi elementi
e tutti gli effetti di questi rapporti per lefficacia di questa struttura? E, a fortiori, per
mezzo di quale concetto o di quale insieme di concetti si puo pensare la determinazione

34 L. Althusser, Du Capital a la philosophie de Marx, in 1d. et al., Lire le Capital, PUF, Paris 1996,
p- 8, Mimesis, Milano 2006, p. 20.

35 L. Althusser, L objet du Capital, in 1d. et al., Lire le Capital, cit., p. 288, tr. it. cit., p. 189.

36 L. Althusser, Du Capital a la philosophie de Marx, cit., p. 40, tr. it. cit., p. 39.

37 InL’objet du Capital Althusser scrive: “il concetto di storia non puo essere empirico, ossia storico
nel senso volgare, piu di quanto, come diceva gia Spinoza, il concetto di cane possa abbaiare” (L.
Althusser, L objet du Capital, cit., p. 292, tr. it. cit., p. 191).



116 Vittorio Morfino

di una struttura subordinata da una struttura dominante? Detto altrimenti, come definire
il concetto di una causalita strutturale?*®

La filosofia moderna offriva, secondo Althusser, due modelli per pensare questa ef-
ficacia: quello meccanicistico cartesiano, modello di efficacia transitiva e analitica (che
tuttavia non giungeva, se non con grande difficolta, a pensare 1’efficacia di un tutto sui
suoi elementi), e quello espressivo leibniziano, che domina la filosofia di Hegel attraver-
so la sintassi della pars totalis. E a questo punto che Althusser evoca Spinoza:

Il solo teorico che abbia avuto I’audacia inaudita di porre questo problema e di ab-
bozzare una prima soluzione ¢ Spinoza. Ma la storia lo aveva, lo sappiamo, sepolto nelle
profondita della notte [enseveli sous des épaisseurs de nuit). E soltanto attraverso Marx,
che tuttavia lo conosceva male, che cominciamo a malapena a intravedere i tratti di questo
volto calpestato.*

Naturalmente, al centro della scena teorica c’¢ il concetto di causalita strutturale/im-
manente secondo il modello per cui

gli effetti non [sono] esterni alla struttura né [sono] un oggetto o un elemento, uno spa-
zio preesistente sui quali la struttura imprimerebbe il suo marchio: al contrario, [...] la
struttura [¢] immanente ai suoi effetti, causa immanente ai suoi effetti nel senso spinozista
del termine, [...] tutta [’esistenza della struttura consiste nei suoi effetti, in breve [...]
la struttura che ¢ solo una combinazione specifica dei propri elementi non [¢] nulla al di
fuori dei suoi effetti.*

E proprio Iattribuzione a Marx di questa teoria spinoziana della causaliti che permette
ad Althusser di tracciare una linea di demarcazione tra la teoria hegeliana della temporalita
e quella marxiana. La questione ¢ affrontata esplicitamente nel capitolo forse pitt famoso
di Leggere il Capitale, I’*Abbozzo di una teoria del tempo storico”, in cui Hegel viene
utilizzato come “controesempio rilevante” per mostrare, per differenza, la novita marxiana.
Anche in questo caso, dietro la maschera di Hegel si nasconde una parte della produzione
teorica dello stesso Marx, come Althusser stesso scrivera apertamente nel capitolo succes-
sivo, “Il marxismo non ¢ uno storicismo”, dove costruira una forma-limite dello storicismo
marxista proprio a partire da alcuni passaggi dell’ Introduzione del 57 e del Capitale.

Ma torniamo a Hegel, nella cui filosofia della storia ¢ all’opera una concezione del
tempo contrassegnata da due caratteristiche fondamentali:

1. la continuita omogenea del tempo;

2. la contemporaneita o categoria del presente storico.

Queste due caratteristiche non sono altro che le due coordinate dell’idea, successione
e simultaneita, nel suo darsi sensibile. Delle due quella di gran lunga piu importante ¢,
secondo Althusser, la seconda, quella in cui “si manifesta il pensiero piu profondo di
Hegel™!. Infatti, la categoria di contemporaneita dice precisamente qual ¢ la struttura
dell’esistenza storica della totalita sociale:

38 L. Althusser, L objet du Capital, cit., p. 401, tr. it. cit., p. 256.
39 1vi, p. 403, tr. it. cit., p. 257.

40  Ivi, p. 405, tr. it. cit., p. 258.

41 Ivi, pp. 276-277, tr. it. cit., pp. 100-101.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 117

La struttura dell’esistenza storica ¢ tale che tutti gli elementi della totalita coesistono
sempre nello stesso tempo, nello stesso presente, e sono dunque contemporanei gli uni
agli altri nello stesso presente. Cio vuol dire che la struttura dell’esistenza storica della
totalita sociale hegeliana permette cio che io propongo di chiamare una “sezione di essen-
za” [coupe d’essence], cioé I’operazione intellettuale con la quale si opera una sezione
verticale [coupure verticale] in un momento qualunque del tempo storico, una sezione del
presente tale che tutti gli elementi della totalita rivelati da questa sezione siano tra loro in
un rapporto immediato che esprime immediatamente la loro essenza interna.*

Althusser ritiene che sia la natura specifica di questa totalita a permettere la sezione
d’essenza, la sua natura spirituale, che fa si che ogni parte sia pars totalis in senso leibni-
ziano. La continuita del tempo si fonda precisamente sul succedersi continuo di questi
orizzonti contemporanei, la cui unita ¢ garantita dall’omnipervasivita del concetto. Da
qui il duplice senso del momento dello sviluppo dell’idea in Hegel:

1. momento come momento dello sviluppo che deve ricevere una periodizzazione;

2. momento come momento del tempo, come presente.

Questo, dunque, lo sfondo della celebre affermazione hegeliana della Filosofia del
diritto secondo cui né una filosofia né un individuo possono saltare al di 1a del proprio
tempo. Il presente ¢, per Hegel, 1’orizzonte assoluto di ogni conoscenza, perché ogni
conoscenza non ¢ altro che 1’esistenza, nella conoscenza, del principio interiore del tut-
to. In questo orizzonte una conoscenza del futuro ¢ impossibile ed ¢, dunque, altrettanto
impossibile una scienza della politica in quanto “sapere riguardante gli effetti futuri dei
fenomeni presenti”: gli individui Weltgeschichtliche (cosmico-storici) non conoscono,
infatti, il futuro, ma lo “indovinano come presentimento™*,

Si tratta allora, secondo Althusser, di pensare in modo diverso da Hegel, la cui teoria
“¢ tratta dall’empirismo piu comune, dalla falsa evidenza della pratica quotidiana, che
troviamo nella sua forma ingenua tra la maggior parte degli storici (almeno in tutti quelli
conosciuti da Hegel)”*, la temporalita del tutto-complesso sempre-gia-dato presente nel
pensiero di Marx: si tratta di una temporalita plurale, che permette di dare a ogni livello
una temporalita propria e relativamente autonoma — relativamente autonoma perché arti-
colata nell’insieme sociale e determinata, in ultima analisi, dal livello della produzione.
Una formazione sociale ¢, quindi, un intreccio di tempi diversi di cui € necessario pen-
sare lo scarto e la torsione prodotti dall’articolazione dei diversi livelli della struttura.

Se nella costruzione di questo abbozzo di teoria della temporalita Hegel costituisce
il termine polemico, Spinoza sembra del tutto assente, se non per una frase enigmatica
che in qualche modo chiude il capitolo. Infatti, dopo aver criticato la coppia concettuale
strutturalista sincronico/diacronico, Althusser sembra voler salvare un senso del termine
sincronico: il sincronico non come temporalita dell’oggetto reale, ma come presenza
temporale dell’oggetto di conoscenza. E aggiunge: “I/ sincronico e [’eternita in senso
spinoziano [Le synchronique, ¢’est 1’éternité au sens spinoziste]™®. Ovviamente, questa
affermazione perentoria ed enigmatica presuppone una presa di distanza dalla lettura
classica dell’eternita spinozista come simultaneita assoluta, absolute Zugleich, per dirla

42 Ibidem.
43 Ivi, p. 278, tr. it. cit., p. 102.
44 [bidem.
45 Ibidem.
46  Ibidem.



118 Vittorio Morfino

nei termini hegeliani di Glauben und Wissen. Non ¢ la conflagrazione di tutti i tempi in
un istante eterno, ma, piuttosto, la conoscenza delle “relazioni specifiche esistenti tra i
diversi elementi e strutture della struttura del tutto, delle relazioni di dipendenza e di
articolazione che ne fanno un tutto organico, un sistema™’.

Una nuova immagine di Hegel

Tre anni dopo, nel 1968, Althusser ritorna sulla sua lettura di Hegel in occasione di
un intervento al seminario di Jean Hyppolite. Naturalmente il gesto di Althusser deve
essere letto nel contesto delle accuse rivolte a Leggere il Capitale di “strutturalismo” e
“teoreticismo”. Althusser ritorna sul rapporto Hegel-Marx, individuando il concetto fon-
damentale che Marx ha ereditato dal suo maestro: il concetto di processo. Riassumendo
i risultati di Per Marx e Leggere il Capitale Althusser scrive:

Essenzialmente, in Marx abbiamo trovato:

- una concezione non hegeliana della storia;

- una concezione non hegeliana della struttura sociale (tutta strutturata a dominante);
- una concezione non hegeliana della dialettica.®®

E aggiunge:

Tutto cio che noi abbiamo pubblicato su Hegel lascia in effetti a lato il retaggio positivo
di cui Marx ¢, per sua stessa confessione, debitore ad Hegel. Marx ha trasformato la dia-
lettica hegeliana ma deve a Hegel questo regalo fondamentale: [’idea della dialettica.®

La prima mossa proposta da Althusser ¢ una rivalutazione della critica feuerbachiana
di Hegel di cui “Marx ¢ stato a lungo prigioniero”. Nel caso di Feuerbach si puo parlare
di un rovesciamento (renversement) di Hegel, ma un rovesciamento che costituisce una
“regressione teorica’!.

Seguendo sostanzialmente un percorso classico, Althusser afferma che cio che Feuer-
bach perde irrimediabilmente rispetto al pensiero hegeliano ¢ il fatto che in lui € assente
una teoria della storia, “e soprattutto” — aggiunge Althusser — “non ¢’¢ traccia di questa
teoria della storia che dobbiamo ad Hegel, come processo dialettico di produzione di
forme”3%. Althusser, pur sottolineando il carattere teleologico che il processo ha in He-
gel, ritiene che Marx sia in debito con Hegel proprio per “questa categoria filosofica
decisiva™?. Fin qui siamo su un terreno familiare. Ma Althusser va oltre: “[Marx] deve
a [Hegel] ancora di piu, cio che Feuerbach non ha nemmeno sospettato. Gli deve il con-
cetto di processo senza soggetto”*.

47 Ibidem.
48 L. Althusser, Sur Hegel et Marx, in Lénine et la philosophie, Maspero, Paris 1968, p. 59, tr. it. di
F. Madonia, Jaca Book, Milano1969, p. 60.

49 1Ivi, p. 60, tr. it. cit., p. 61.

50  Ivi, p. 65, tr. it. cit., p. 66.

51  Ibidem.

52 Ivi, p. 66, tr. it. cit., p. 67.

53 1Ivi, p. 67, tr. it. cit., p. 68.

54 Ibidem.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 119

In questo senso, Althusser prende posizione contro una lettura alla Kojéve di Hegel
come concezione antropologica della storia: la storia & si un processo di alienazione,
ma il cui soggetto non € 1’uomo. Il processo di alienazione non si limita in Hegel alla
storia umana, rispetto alla quale il processo ¢ sempre gia iniziato, poiché “la Sto-
ria stessa non ¢ altro che I’alienazione della Natura, a sua volta, alienazione della
Logica”®. Naturalmente, aggiunge Althusser, ¢’¢ un soggetto in questo processo di
alienazione senza soggetto ed ¢ “la stessa teleologia del processo, ¢ 1’ [dea nel processo
di auto-alienazione che la costituisce come Idea™®. In altre parole, “il solo soggetto
del processo di alienazione, é il processo stesso nella sua teleologia”’. L’inizio della
Logica, la prima triade, costituisce proprio il momento chiave per la comprensione del
pensiero hegeliano:

L’origine, indispensabile alla natura teleologica del processo (poiché essa non ¢ che il
riflesso del suo Fine), deve essere negata nel momento stesso in cui ¢ affermata, perché
il processo di alienazione sia un processo senza soggetto [...]. L’inizio della Logica ¢ la
teoria della natura non originaria dell’origine. La Logica di Hegel ¢ 1’Origine affermata-
negata: prima forma di un concetto che Derrida ha introdotto nella sua riflessione filoso-
fica, la barratura.>®

La presa di distanza dallo strutturalismo o di Spinoza come ripetizione anticipata di Hegel

In un testo del 1972 (pubblicato nel 1974), Elementi di autocritica, Althusser ritorna
sui due capolavori del *65, Per Marx e Leggere il Capitale, in maniera critica, indi-
viduandovi una deviazione teoreticista®®. Respinge, tuttavia, 1’accusa, rivoltagli da piu
parti, di strutturalismo con parole giustamente celebri:

Se non siamo stati strutturalisti possiamo, adesso, confessare perché: perché siamo
sembrati esserlo, ma non lo siamo stati, perché dunque ¢ nato questo singolare malinteso,
da cui sono stati tratti interi libri. Siamo stati colpevoli di una passione ben altrimenti
forte e compromettente: siamo stati spinoziani. Beninteso a nostro modo, che non ¢ stato
certo quello di Brunschvicg! Abbiamo infatti riferito all’autore del Trattato teologico-po-
litico e dell’Etica tesi che egli non avrebbe certo mai confessato, benché le autorizzasse.
Ma essere spinoziano eretico fa quasi parte dello spinozismo, se ¢ vero che lo spinozismo
¢ una delle piu grandi lezioni di eresia della storia. In ogni modo, salvo rare eccezioni,
i nostri santi critici penetrati dalla loro convinzione e rosicchiati dalla moda, non 1’han-
no sospettato. La facilita 1i ha condannati: era cosi semplice fare il coro e gridare allo
strutturalismo! Lo strutturalismo accorcia le strade e, poiché non si trova in nessun libro,
ciascuno puo chiacchierarne. Ma Spinoza bisogna leggerlo, e sapere che esiste, che esiste
ancor oggi. Per riconoscerlo bisogna conoscerlo almeno un po’.%

55 1Ivi, p. 67, tr. it. cit., p. 68.

56  Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 69.

57  Ibidem.

58  1Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 70.

59  Si tratta di un’autocritica gia accennata nella Prefazione alla seconda edizione di Lire le Capital
del 1968.

60 L. Althusser, Eléments d ‘autocritique, in Solitude de Machiavel, PUF, Paris 1998, pp. 181-182, tr.
it. di N. Mazzini, Feltrinelli, Milano 1975, pp. 27-28.



120 Vittorio Morfino

Sulle ragioni del suo spinozismo, del suo défour attraverso Spinoza, Althusser afferma

che I’obiettivo era quello di vedere piu chiaramente in Marx, nel materialismo di Marx e
nel détour di Marx verso Hegel. E aggiunge:

abbiamo fatto una deviazione attraverso Spinoza per migliorare la nostra compren-
sione della filosofia di Marx. Per essere precisi: poiché il materialismo di Marx ci ha
costretto a riflettere sul significato della necessaria deviazione attraverso Hegel, ab-
biamo fatto la deviazione attraverso Spinoza per chiarire la nostra comprensione della
deviazione di Marx attraverso Hegel. Una deviazione, dunque, ma rispetto a un’altra
deviazione. La posta in gioco era di enorme importanza: capire meglio come e a quali
condizioni una dialettica mutuata dai capitoli “piu speculativi” della Grande Logica
dell’Idealismo Assoluto (mutuata a condizione di una “inversione” e di una “demisti-
ficazione”, anch’esse da comprendere) possa essere materialista e critica. Ora, questo
sorprendente ed enigmatico gioco di manovre tra idealismo e materialismo si era gia
svolto una volta nella storia, in altre forme (con le quali Hegel si identificava tipica-
mente) due secoli prima, in condizioni sorprendenti: come poteva essere materialista e
critica questa filosofia di Spinoza — una filosofia terrificante per il suo tempo, che ini-
ziava “non con lo spirito, non con il mondo, ma con Dio”, e non ha mai deviato dal suo
percorso, qualunque forma o aspetto di idealismo e “dogmatismo” potesse assumere?
Nella ripetizione anticipata di Hegel proposta da Spinoza abbiamo cercato e creduto
discernere a quali condizioni una filosofia poteva, nei suoi proclami e nel suo silenzio, a
dispetto della sua forma: al contrario, proprio per la sua forma, cio¢ attraverso il dispo-
sitivo teorico delle sue tesi, in breve attraverso le sue posizioni, produrre degli effetti
atti a servire il materialismo.*!

L’espressione “ripetizione anticipata” ¢ estremamente interessante: significa che solo

dopo e attraverso Hegel ¢ possibile cogliere la portata teorica della ripetizione spino-
ziana, nachtrdglich, e, tuttavia, senza la mistificazione dialettica del Fine. E questo vale
tanto per il processo reale quanto per il processo di conoscenza. Per quanto riguarda il
primo, egli scrive:

Parlavo di Hegel e della Grande Logica. Hegel comincia proprio dalla Logica, “Dio
prima della creazione del mondo”. Ma dato che la Logica s’aliena nella Natura, che s’a-
liena nello Spirito, che si realizza nella Logica, ¢ un circolo che gira su se stesso all’infi-
nito senza cominciamento. Le prime parole dell’inizio della Logica lo dicono: I’Essere
¢ il Niente. Il cominciamento posto ¢ negato: non c¢’¢ cominciamento, dunque non
¢’¢ Origine. Spinoza, lui, comincia da Dio, ma ¢ per negarlo come Essere (Soggetto)
nell’universalita della sua sola potenza infinita (Deus=Natura). Con cio Spinoza, come
Hegel, rifiuta ogni tesi d’Origine, di Trascendenza, di sdoppiamento dei piani dell’es-
sere [Arriere-Monde], foss’anche mascherata nell’interiorita assoluta dell’Essenza. Ma
con questa differenza (poiché la negazione spinozista non ¢ la negazione hegeliana)
che nel vuoto dell’Essere hegeliano, viene meditato, attraverso la negazione della ne-
gazione, un Telos (Telos=Fine), che giunge nella storia ai suoi Fini: quelli dello Spirito,
soggettivo, oggettivo, assoluto, Presenza assoluta nella trasparenza. Mentre il fatto di
aver “cominciato da Dio” (e non dall’Essere vuoto) protegge Spinoza da ogni fine, che
anche quando “si apre la strada” nell’immanenza, ¢ ancora figura e tesi di Trascenden-
za. Il détour attraverso Spinoza ci faceva scoprire una radicalita che manca a Hegel.®

61
62

Ivi, pp. 183-184, tr. it. cit., pp. 29-30.
Ivi, p.184, tr.it. cit., p. 30.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 121

E proprio a questa radicalita che Althusser attinge per pensare il modello di causalita
del Capitale, facendo riferimento a Spinoza come “primo e quasi unico testimone” di
una causalita capace di rendere conto “dell’efficacia del Tutto sulle parti, ¢ dell’azione
delle parti nel Tutto — un Tutto senza chiusura™®.

Per quanto riguarda il processo di conoscenza, Althusser evoca la famosa frase del Trat-
tato sull’emendazione dell’intelletto, “Habemus enim ideam veram”, attribuendo grande
importanza a quell’enim su cui poggia I’intera frase, che significa rifiuto del criterio:

che il criterio sia esterno (I’adeguamento dell’intelletto e della cosa, come nella tradi-
zione aristotelica), o interno (I’evidenza cartesiana), in ogni caso il criterio ¢ da rifiutare:
esso ¢ infatti la figura di una giurisdizione o di un Giudice che deve autenticare ¢ garantire
la validita del vero. E con lo stesso movimento Spinoza scarta la tentazione della Verita:
da buon nominalista [...] Spinoza parla del vero. Di fatto, la Verita e la Giurisdizione
del Criterio vanno sempre di pari passo, poich¢ il criterio ha la funzione di autenticare la
Verita del vero. [...] Scartate le istanze (idealiste) di una teoria della conoscenza, Spinoza
suggeriva allora che “il vero” “si indica da s¢” non come Presenza, ma come prodotto,
nella duplice accezione del termine “prodotto” [...] come provandosi [s ‘avérant] nella
sua stessa produzione.*

Una ripetizione anticipata di Hegel, ma piu radicale:

Anche qui, attraverso la sua differenza, Spinoza ci faceva percepire il difetto di He-
gel. Hegel aveva si proscritto tutti i criteri di verita pensando il vero come interno al suo
processo, ma reinstaurava la virtu della Verita come 7elos all’interno del processo stesso,
poiché ogni momento non ¢ che la “verita del” momento che lo precede.®

Tuttavia, nella sua critica al pregiudizio finalistico, che ¢ alla base di ogni ideologia,
Spinoza, secondo Althusser, si distacca dall’intellettualismo dell’Illuminismo, teorizzan-
do la necessita stessa dell’illusione ideologica incentrata sulla categoria metafisica di
Soggetto:

E necessario aggiungere che se Spinoza ci impedisce ogni uso del Fine, rende la teoria
della sua illusione necessaria ¢ quindi fondata? Nell’Appendice al Libro I dell’Etica e
nel Tractatus teologico-politico troviamo infatti quella che ¢ senza dubbio la prima teoria
dell’ideologia che sia mai stata pensata, con i suoi tre caratteri: (1) la “realta” immagina-
ria; (2) ’inversione interna; (3) I’illusione del soggetto.®

L’ideologia non ¢, quindi, semplice errore o mera ignoranza, poiché Spinoza fonda
“il sistema di questo immaginario sulla relazione degli uvomini con il mondo ‘espressa’
dallo stato dei loro corpi”. Althusser vi vede espresso un vero e proprio materialismo
dell’immaginario, e questo gli apre la strada a una diversa lettura del primo genere di
conoscenza non come semplice stadio del sapere, ma come “il mondo materiale degli
uomini cosi come lo vivono, quello della loro esistenza concreta e storica”®.

63 Ivi, p. 188, tr. it. cit., p. 35.

64 Ivi, p. 185, tr. it. cit., p. 31.

65  Ivi, p. 186. tr. it. cit., pp. 137-138.
66 Ivi, p. 184, tr. it. cit., p. 29

67 Ivi, p. 185, tr. it. cit., p. 31.

68  Ibidem.



122 Vittorio Morfino

A conclusione del paragrafo su Spinoza negli Elementi di autocritica, Althusser sot-
tolinea il prezzo teorico pagato per questo détour: 1’assenza del concetto “che Hegel ha
dato a Marx™®, il concetto di contraddizione. Althusser scrive:

Un marxista non puo ovviamente fare la deviazione per Spinoza senza pagarne le con-
seguenze. Perché I’avventura ¢ pericolosa e, qualunque cosa si faccia, non si puo trovare
in Spinoza cio che Hegel ha dato a Marx: la contraddizione. Per non prendere che un
solo esempio, questa “teoria dell’ideologia” e questa interpretazione del “Primo Genere
di Conoscenza” come mondo concreto e storico di uomini che vivono (nella) materialita
dell’immaginario mi hanno portato direttamente alla concezione (a cui L ideologia tede-
sca pud dare sostegno): materialita/immaginario/inversione/soggetto: ma vedevo 1’ideo-
logia come I’elemento universale dell’esistenza storica: e non andavo piu in la. Lasciavo
cosi da parte la differenza delle regioni dell’ideologia, ¢ le tendenze di classi antagoniste
che le attraversano, che le dividono, le raggruppano e le oppongono. L’assenza della
contraddizione faceva il suo lavoro: non era questione della lotta di classe nell’ideologia.
Attraverso il varco creato da questa “teoria” dell’ideologia ¢ scivolato il teoreticismo:
scienza/ideologia.”

Nei due paragrafi di E facile essere marxisti in filosofia?, dedicati rispettivamente
alla determinazione in ultima istanza e al processo di conoscenza, Althusser ripropone
la lettura del triangolo Spinoza-Hegel-Marx delle grandi opere degli anni Sessanta, lette
pero attraverso le lenti proposte negli Elementi di autocritica: come € noto, I’articolo &
una rielaborazione della presentazione del suo percorso teorico fatta presso I’Universita
di Amiens in occasione della soutenance nel giugno 1975.

Hegel e Spinoza nell ultimo Althusser

Nella seconda meta degli anni Settanta, Althusser non torna piu sulle questioni pu-
ramente teoriche legate al rapporto Hegel-Spinoza: ¢ impegnato nella battaglia politica
contro I’eurocomunismo e nella difesa del concetto di dittatura del proletariato. Negli
anni Ottanta, dopo ’assassinio della moglie, Althusser scomparve dalla scena pubblica.
Alcuni dei testi scritti in quegli anni sono stati pubblicati postumi negli anni Novanta e
nei primi anni Duemila.

Ne La corrente sotterranea del materialismo dell incontro Hegel e Spinoza si con-
trappongono per quanto riguarda il concetto di vuoto, concetto che Althusser pone al
centro del cosiddetto materialismo aleatorio. In questo scritto il riferimento a Hegel &
estremamente breve e marginale: 1’opera del negativo “¢ una fausse parole”', & una
mistificazione del significato filosofico decisivo del vuoto. Il riferimento a Spinoza,
invece, € centrale:

Sosterro la tesi che ’oggetto della filosofia ¢ per Spinoza il vuoto. Tesi paradossale,
se si considera la mole dei concetti che sono “lavorati” nell’ Etica. E sufficiente tuttavia

69  Ivi, p. 188, tr. it. cit., p. 140

70  Ibidem.

71 L. Althusser, Le courant souterrain du matérialisme de la rencontre, in Ecrits philosophiques e
politiques, t. 1, cit., p. 547, tr. it. di V. Morfino, L. Pinzolo, in Sul materialismo aleatorio, a cura di
V. Morfino, L. Pinzolo, Mimesis, Milano 20062, p. 45.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 123

sottolineare in che modo egli cominci. Lui stesso riconosce in una lettera: “gli uni comin-
ciano dal mondo, gli altri dallo spirito umano, io invece comincio da Dio”. Gli uni: sono
da una parte gli scolastici che cominciano dal mondo e dal mondo creato risalgono a Dio.
Gli altri ¢ riferito, dall’altra parte, a Descartes che comincia dal soggetto pensante e, dal
cogito, risale al dubito e a Dio. Tutti passano per Dio. Spinoza si risparmia queste devia-
zioni [détours] e s’installa deliberatamente in Dio. Con ci0 si puo dire che egli investa in
anticipo la piazzaforte comune, ultima garanzia ed estrema risorsa di tutti i suoi avversari,
cominciando da questo al di la oltre il quale non c¢’é nulla e che, quindi, per il fatto di esi-
stere nell’assoluto, senza alcuna relazione, € esso stesso nulla. Dire Spinoza comincia da
Dio, oppure dal Tutto, o dalla sostanza unica, e lasciar intendere “io comincio da nulla”,
¢ in fondo la stessa cosa: che differenza c’¢ tra Tutto e nulla? posto che nulla esiste fuori
dal Tutto...”

Questo inizio dal tutto, che € un inizio dal nulla, riduce al nulla non solo Dio ¢ la teoria

della conoscenza, ma anche la religione e la morale, che Spinoza “distrugge fino ai loro
fondamenti immaginari””.

Questo testo ¢ del 1982. Tre anni dopo, nell’unico testo interamente dedicato a Spi-

noza (un estratto da L’ avenir dure longtemps), 1’opposizione sembra scomparire: Hegel
e Spinoza sono ripetutamente accostati, se non identificati. Essi hanno in comune il pa-
radosso di essere filosofi dogmatici che producono effetti liberatori. Althusser aggiunge:

I’esposizione sistematica non ha assolutamente nulla di contraddittorio rispetto agli
effetti filosofici prodotti; al contrario, attraverso il rigore della concatenazione delle sue
ragioni, essa puo non solo incalzare in modo piu ravvicinato lo spazio che intende aprire,
ma rendere la coerenza della sua produzione infinitamente piu rigorosa e piu sensibile e
feconda (in senso forte) per la liberta della mente.™

In questo senso, Althusser stabilisce una perfetta simmetria tra il rapporto Cartesio-

Spinoza e Kant-Hegel:

Dovevo poi, seguendo del resto Hegel in questa faccenda, comprendere la ragione
delle tesi di Spinoza come tesi antitetiche a quelle di Descartes, i cui effetti egli intendeva
combattere prendendole in contropiede, cosi come Hegel, nell’esposizione apparente-
mente “dogmatica” della sua filosofia, intendeva combattere gli effetti delle tesi filoso-
fiche di Kant attraverso tesi opposte alle sue, al fine di aprire un nuovo spazio di liberta.
Feci cosi un parallelo abbastanza stretto tra Spinoza contro Cartesio e Hegel contro Kant,
mostrando che in entrambi i casi cio che era in gioco e per cui si combatteva era una con-
cezione soggettivista trascendentale della “verita” e della conoscenza. Il parallelo ¢ mol-
to lungo: niente piu “cogito” in Spinoza (ma solo la proposizione fattuale “homo cogitat”,
I’uomo pensa), niente piu soggetto trascendentale in Hegel ma un soggetto come processo
(sorvolero sulla sua teleologia [immanente]). Nessuna teoria della conoscenza (cio¢ nes-
suna garanzia a priori della verita e dei suoi effetti scientifici, sociali, morali e politici) in
Spinoza, nessuna teoria della conoscenza nemmeno in Hegel, mentre Cartesio presenta,
sotto forma di garanzia divina, una teoria della garanzia di tutta la verita, quindi di tutta
la conoscenza — mentre Kant, da parte sua, produce una teoria giuridica della conoscenza

72
73
74

Ivi, p. 549, tr. it. cit., p. 48.

Ibidem.

L. Althusser, L unique tradition matérialiste. I Spinoza, in “Lignes”, 18 janvier 1993, p. 77, tr. it.
di V. Morfino, L. Pinzolo, in Sul materialismo aleatorio, cit., p. 79.



124 Vittorio Morfino

soggetta all’autorita dell’*io penso” del soggetto trascendentale e alle condizioni a priori
di ogni esperienza possibile. In entrambi i casi, Spinoza ed Hegel arrivarono — e poco
importava (al contrario importava molto) che la loro dimostrazione fosse rigorosa, quindi
apparentemente “dogmatica” — a sgomberare la mente dall’illusione della soggettivita
trascende o trascendentale come garanzia o fondamento di ogni possibile significato o
esperienza di verita.”

Infine, una piena identificazione laddove gli scritti precedenti avevano enfatizzato
I’opposizione. Tornando alla teoria delle tre generalita, Althusser scrive:

In questo senso, che sara ripreso da Hegel e Marx, ogni processo di conoscenza
va dall’astratto al concreto, dalla generalita astratta alla singolarita concreta. Nel mio
linguaggio avevo chiamato molto rozzamente questo passaggio dalle generalita I alle
generalita 11 attraverso le generalita I1. Mi sbagliavo sul fatto che la realta a cui mirava
la conoscenza [del terzo tipo] fosse quella di una generalita: era invece una singolarita
universale. Ma ero in linea con Spinoza, insistendo con Marx ed Hegel sulla distinzione
tra il “concreto reale”, cio¢ il singolare universale (tutti i “casi” che costituiscono il
mondo a partire dal primo genere), e il concreto del pensiero, che costituisce la cono-
scenza del terzo genere.”

Conclusioni

Per concludere proporrei una periodizzazione dell’interpretazione del rapporto Hegel-
Spinoza all’interno della produzione teorica althusseriana, periodizzazione che ovvia-
mente implica una schematizzazione e una semplificazione, ma che puo essere utile per
comprendere il significato del riferimento a Spinoza e a Hegel all’interno della strategia
testuale althusseriana. Comune all’intero percorso ¢ da notare il fatto che, per identificar-
li o per differenziarli, Althusser li pensa insieme.

I periodo: il rapporto Spinoza-Hegel viene pensato attraverso le lenti proposte da He-
gel stesso in prima battuta, e da Kojeve in seconda. Se nella lettura althusseriana Hegel ¢
pensato attraverso il concetto di vuoto dell’origine come motore del contenuto, Spinoza,
all’opposto, ¢ colui che, pensando I’origine come “piena”, blocca ogni forma di divenire.

II periodo: in Per Marx e Leggere il Capitale la relazione ¢ pensata come alternativa:
si tratta di un vero e proprio aut aut sia sul piano dell’epistemologia, sia su quello della
teoria della storia. L’enjeu ¢ la filosofia di Marx sullo sfondo di un’altra alternativa: sto-
ricismo marxista o strutturalismo marxista.

III periodo: tutto comincia con una nuova interpretazione di Hegel, che in realta ¢
una rielaborazione di alcuni elementi della sua lettura precedente (del I periodo). Que-
sta nuova lettura produce una nuova lettura di Spinoza come “ripetizione anticipata” di
Hegel, un Hegel senza teleologia, che permette ad Althusser di prendere le distanze da
un’interpretazione strutturalista di Spinoza che finiva per leggere la causa immanente
attraverso il concetto guasi leibniziano di combinatoria.

IV periodo: negli scritti degli anni Ottanta Althusser oscilla tra opposizione e identi-
ficazione. Se Hegel non entra nella genealogia del materialismo dell’incontro, anzi, la
sua concezione del negativo ¢ considerata da Althusser una mistificazione del concetto

75 Ivi, pp. 77-78, tr. it. cit., p. 80.
76 1vi, p. 84, tr. it. cit., p. 87.



®

Le variazioni della relazione Hegel-Spinoza nello sviluppo del pensiero di Althusser 125

di vuoto che sta al centro della Corrente sotterranea, tuttavia, soprattutto nell’ Unica
tradizione materialista, ¢ evocato a piu riprese per illuminare degli aspetti della filosofia
di Spinoza, in particolare il senso profondo della sua strategia filosofica.

Infine, per chiudere, un’ultima rapida osservazione, che potra forse essere ulterior-
mente sviluppata: I’obiezione che Althusser rivolge a Spinoza nella dissertazione ri-
petendo di fatto quella di Kojéve, che abbiamo citato per esteso all’inizio dell’articolo
— 1l fatto, cioe, che Spinoza non giustifichi/spieghi nel suo sistema la posizione della
propria filosofia — attraversa tutta 1’elaborazione teorica degli anni Settanta. Natural-
mente la risposta hegeliana non poteva soddisfare Althusser. Egli tenta, allora, di ri-
spondere attraverso una teoria della societa, una teoria conflittuale della societa, che
include una riflessione sulla specifica posizione occupata dalla teoria nella societa: si
tratta della questione che Althusser sviluppa attraverso 1’affermazione della duplice
iscrizione delle idee nella topica, il cui riferimento teorico fondamentale non ¢ perd né
Hegel né tantomeno Spinoza, bensi Machiavelli.






ARCHIVIO






IL MARXISMO POLITICO
E LA CRITICA STORICA AL CAPITALISMO.
UN’INTRODUZIONE TEORICA E METODOLOGICA

GIANMARIA BRUNAZZI®

Introduzione'

Nei dipartimenti di storia italiani, Marx non va (ancora) di moda. E certamente vero
che, in un momento in cui a livello internazionale il paradigma di classe sta ritrovando
centralita nelle scienze sociali, gli ambiti accademici aperti ai marxisti nel nostro Paese
restano generalmente pochi; gli economisti e i filosofi — occorre tuttavia ammettere —
sono riusciti a conservare vecchi spazi o a ritagliarsene di nuovi, molto meglio di quanto
non abbiano saputo fare gli storici®.

La fine della storia, celebrata da Fukuyama e dall’Occidente?, alla caduta dell’Unio-
ne Sovietica, ha svuotato per quasi 30 anni di significato ’elaborazione di una critica
organica al capitalismo come sistema storico-sociale. Se non c’¢ alternativa al migliore
dei mondi possibili — TINA, diceva Margaret Thatcher — allora quella storia che per un
maestro come E.P. Thompson era scienza della totalita®, si riduce ad un contenitore di
esperienze e curiosita, da cui pescare, a piacimento, vicende atte a illuminare i molteplici
percorsi verso una modernita ineluttabile®. Certo, nelle storie B® — quelle delle minoran-
ze, dei popoli colonizzati, delle donne e dei subalterni — si possono trovare spazi di resi-

Universita degli Studi di Milano.

1 Nell’articolo, tutte le citazioni tratte da opere gia tradotte in italiano sono presentate nella nostra
lingua. Per i testi non disponibili in traduzione, ho mantenuto in originale le espressioni brevi
che ho ritenuto comunicativamente efficaci, mentre ho personalmente tradotto tutte le altre. In
sostanza, tutte le traduzioni dei marxisti politici (R. Brenner, E.M. Wood, S. Knafo ¢ B. Teschke,
C. Post, J.M. Zacarés e J. Evans) e alcune brevi estrapolazioni dai testi di E.P. Thompson e S. Mau
sono di mia responsabilita.

2 Ogni anno sono diverse le conferenze tra economisti eterodossi in cui i marxisti organizzano le
proprie sessioni, cosi come numerosi sono i convegni o seminari specialistici su temi cari alla
tradizione filosofica marxista. Purtroppo, a oggi, non esistono spazi equivalenti o altrettanto signi-
ficativi per gli storici materialisti.

3 F. Fukuyama, La fine della storia e ['ultimo uomo, UTET, Torino 2020.

4 E.P. Thompson, The Poverty of Theory, Merlin Press, London 1995 (1978), pp. 50-68. La produ-
zione dello storico inglese fu fondamentale in particolare per 1’elaborazione teorica di E.M. Wood.

5 Siveda S. Garroni, Dialettica e differenza, La Citta del Sole, Napoli 2006, a proposito della fram-
mentazione — tipicamente postmoderna — dei percorsi conoscitivi.

6 Il riferimento ¢ alla definizione elaborata da D. Chakrabarty, Provincializzare [’Europa, Meltemi,

Roma, 2004 (2000).



130 Gianmaria Brunazzi

stenza e margini di conflittualita per la costruzione di narrazioni progressiste, ma nell’at-
tenzione agli esclusi si cela I’accettazione implicita dell’universo di relazioni presente
(al netto della contestazione alle particolari forme di violenza di cui, nel suo espandersi,
puo contingentemente essersi servito). Cosi, mentre nell’astrazione della teoria — econo-
mica o filosofica che sia — si puo preservare una critica complessiva a un sistema sociale
ontologicamente oppressivo, nell’alveo di una storia che cessava di essere campo di bat-
taglia e si riduceva a bottino dei vincitori, ¢ stato impossibile preservare una prospettiva
complessivamente rivoluzionaria’.

Dalla crisi del 2007-08, tuttavia, e sempre piu insistentemente con il crescere delle
disuguaglianze, 1’erosione dei diritti sociali conquistati nel Novecento e il ritorno della
guerra e dell’estrema destra, in un Occidente in crisi egemonica, una critica strutturale
del capitalismo e della storia che I’ha generato si ¢ fatta via via piu urgente. E, perlomeno
nel mondo anglosassone, a partire dagli anni Dieci, si sono susseguite a ritmo sempre piu
serrato ricerche storiche motivate da questa esigenza®.

In ambito marxista, una corrente teorica in particolare — anche negli anni del pro-
gressivo allontanamento degli intellettuali dalla classe, dell’abbandono del Socialismo e
delle prospettive rivoluzionarie, negli anni del postmodernismo e della frammentazione
delle lotte® — ha preservato un approccio autenticamente materialista e rivoluzionario alla
disciplina storica: il Marxismo Politico. E dunque logico che, mentre cresce su scala glo-
bale il bisogno di ripensare la storia del nostro presente e di costruire alternative concrete
e futuribili a questo sistema sociale, la scuola di R. Brenner ed E.M. Wood attiri grande
attenzione e interesse'’.

7  Sulle considerazioni qui espresse, si puo trovare qualche riferimento in P. Ricoeur e C. Castoria-
dis, Dialogo sulla storia e I'immaginario sociale, a cura di J. Michel, Jaca Book, Milano 2017
(2016). Sulla storia come preda dei vincitori si vedano W. Benjamin, 7esi di filosofia della storia,
Mimesis, Milano 2012 (1940) e E.H. Carr, Sei lezioni sulla storia, Einaudi, Torino 2000 (1961).

8 Si vedano, a titolo d’esempio, L. Panitch, S. Gindin, The Making of Global Capitalism: The Political
Economy of American Empire, Verso, London 2012; F.L. Pryor, Capitalism Reassessed, Cambridge
University Press, Cambridge 2010; A. Shaikh, Capitalism: Competition, Conflict, Crises, Oxford
University Press, New York 2016; P. Mason, Meltdown: The End of the Age of Greed, Verso, London
2010; A. Malm, Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots of Global Warming, Verso,
London 2016; J.O. Appleby, The Relentless Revolution: A History of Capitalism, W.W. Norton &
Company, New York 2010; S. Beckert, Empire of Cotton: A Global History, Alfred A. Knopf, New
York 2014; H. Heller, The Birth of Capitalism: A Twenty-First-Century Perspective, Fernwood,
Halifax 2011; J. Kocka, M. van der Linden, Capitalism: The Reemergence of a Historical Concept,
Bloomsbury, London 2016; L. Neal e J.G. Williamson, The Cambridge History of Capitalism, Cam-
bridge University Press, Cambridge 2014.

9  Si vedano a questo proposito alcune battaglie politico-teoriche di E.M. Wood. Su tutte vale la
pena citare E.M. Wood, The Retreat from Class: A New True Socialism, Verso, London 1986
(Deutscher Memorial Prize nello stesso anno).

10  E significativo, in questo senso, che due interi fascicoli di “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3,
2021, e “Capital & Class” (di prossima uscita) — le due piu importanti riviste marxiste internaziona-
li — siano di recente stati dedicati a discutere alcuni tra i problemi teorici piu rilevanti sollevati dal
Marxismo Politico, e che due tra i saggi marxisti piu influenti degli ultimi anni — H. Gerstenberger,
Market and Violence: The Functioning of Capitalism in History, Brill, Leiden 2022 (Deutscher
Memorial Prize nel 2023) e S. Mau, Mute Compulsion: A Marxist Theory of the Economic Power
of Capital, Verso, London 2023 — siano stati scritti da due intellettuali molto vicini al Marxismo Po-
litico. Val la pena notare, inoltre, che una rivista come “Historical Materialism” — ai cui giganteschi
convegni annuali partecipa la maggior parte dei marxisti italiani — ha sempre dedicato grande spazio
al Marxismo Politico; basti ricordare che il primo numero della rivista, nel 1996, fu aperto da un
articolo di Ellen Meiksins Wood (piu avanti citato), e che due tra i primi special issues, a fine anni



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 131

In un quadro cosi caratterizzato, si puo ritenere che il ritardo e la distanza con cui
la critica storico-sociale in Italia segue apaticamente le tendenze d’oltremanica'' siano
dettati anche dalla completa estraneita della nostra accademia alle problematiche e alle
questioni sollevate dal Marxismo Politico.

Considerando che nessuno dei principali contributi di R. Brenner ed E.M. Wood,
a oggi, ¢ stato tradotto in italiano'?, e che poco nulla si conosce nel nostro Paese
delle innovazioni teoriche e metodologiche che consentono ai loro allievi di inve-
stigare in maniera estremamente originale molteplici filoni della storia economica
e sociale'®, questo primo articolo introduttivo al Marxismo Politico, si premura,
innanzitutto, di aprire il dibattito marxista nazionale alla storia, al significato e al
portato di quelle innovazioni. La speranza di chi scrive ¢ che questo paper sia solo
1’inizio di un percorso di riflessione e discussione capace di incoraggiare, nel nostro
Paese, un ragionamento complessivo su come si puo fare storia oggi materialistica-
mente — mettendo, ovverosia, in discussione 1’insieme delle relazioni che dominano
la nostra realta.

Larticolo ¢ cosi organizzato: nella prima sezione si tratteranno il primo Brenner
Debate ¢ la questione della transizione al capitalismo, nella seconda sezione, si ap-
profondiranno gli sviluppi teorici introdotti da E.M. Wood, vera intellettuale di riferi-
mento del Marxismo Politico, nella terza sezione, partendo dai contrasti tra Brenner e
Wood, si offrira una prima introduzione alle dispute attualmente aperte tra i marxisti
politici in attivita.

1. Il Brenner Debate
1.1 La critica metodologica

Nel 1976 Robert Brenner pubblica, su “Past & Present”, Agrarian Class Structure and
Economic Development in Pre-Industrial Europe', un articolo destinato a sollevare, nel
dibattito storico-economico internazionale, tanta attenzione quante polemiche.

Nel suo lavoro, I’accademico americano prende di mira, in particolare, due approcci
alla storia dello sviluppo economico di lungo periodo — uno demografico e uno commer-
ciale — al tempo assai diffusi, e considerati concorrenti. Entrambi i modelli interpretativi,
come vari altri loro affini, collocano al cuore della loro epistemologia 1’azione di for-
ze presuntamente oggettive, assumendo — esplicitamente o implicitamente — 1’esistenza
trans-storica di un meccanismo di domanda e offerta, che regola le risposte delle varie

Novanta, vennero dedicati a problematiche teoriche sollevate da R. Brenner, “Historical Materiali-
sm”, vol. 4, n. 1, 1998, e “Historical Materialism”, vol. 5, n. 1, 1999.

11 Attualmente, in Italia, i tentativi di riavvicinare Marx e la ricerca storica sono ancora rari. Un’ec-
cezione meritevole di menzione ¢ rappresentata dall’opera di S. Taccola, Categorie marxiste e sto-
riografia del mondo antico, manifestolibri, Roma 2022, che offre significativi spunti di riflessione
dal punto di vista metodologico.

12 Fortunatamente ¢ prevista in prossima uscita, con la collana Filorosso di PGreco, la prima edi-
zione italiana di E.M. Wood, Democracy Against Capitalism: Renewing Historical Materialism,
Verso, London 2003 (1995).

13 Siveda la sezione 3.2 infra.

14 R. Brenner, Agrarian Class Structure and Economic Development in Pre-Industrial Europe, in
“Past & Present”, n. 70, 1976, pp. 30-75.



132 Gianmaria Brunazzi

societa agrarie agli impulsi, agli shock e alle opportunita'.

La critica di Brenner ai professionisti della disciplina ¢ trasversale, ma rivolta in par-
ticolar modo agli storici marxisti, come sara piu chiaro un anno dopo, quando su “New
Left Review” uscira anche il suo attacco a quello che sceglie di definire Neo-Smithian
Marxism'. T colleghi marxisti associano una connotazione valoriale negativa a certe
forme dello sviluppo, prestano attenzione alle pratiche di sfruttamento e oppressione che
questo porta con s¢, disvelano la violenza inerente alle relazioni che produce, ma non
contestano la direzione del processo storico, € ammettono una certa coerenza nel suo
svolgersi'’.

Gli approcci neomalthusiani di storici quali Bowden, o Le Roy Ladurie che simil-
mente a Postan e Habakkuk sostengono che “i movimenti di lungo periodo dei prezzi,
degli investimenti, delle migrazioni, dei salari reali ¢ della distribuzione del reddito sono
dettati da cambiamenti nei tassi di crescita della popolazione” non riescono a spiega-
re come shock geograficamente trasversali o traiettorie demografiche simili producano
trasformazioni economico-sociali radicalmente differenti — tanto in termini distributivi,
quanto in termini di crescita e sviluppo delle forze produttive — in contesti distinti'®.

Parimenti marxisti come Sweezy, Wallerstein o Frank'®, forse non sposano esplicita-
mente 1’ontologia smithiana, per cui la traiettoria dello sviluppo sociale ¢ dettata dalla
naturale propensione dell’uomo a “trafficare, barattare e scambiare”®, ma comunque
adottano un criterio teleologico, secondo cui:

una rete commerciale si allargo da citta italiane, come Venezia, e piu tardi iberiche e
dell’Europa nordoccidentale, fino a incorporare nel secolo XV il mondo mediterraneo,
parti dell’ Africa subsahariana e le vicine isole dell’ Atlantico; nel secolo X VI le Indie Oc-
cidentali, le Americhe, parti delle Indie Orientali e dell’Asia; [...] e nei secoli successivi
cio che rimaneva dell’ Africa, dell’Asia, dell’Oceania e dell’Europa orientale, fino a che
I’intera superficie del globo ¢ stata incorporata in un unico organico sistema capitalistico
mercantilistico o mercantile.?!

Essi non rifiutano “i presupposti individualistico-meccanicistici” di un modello di svi-
luppo positivista, come quello smithiano, ed “equiparano il capitalismo a una divisione
del lavoro basata sul commercio”, interpretando le peculiari dinamiche di accumulazio-

15 1Tvi, pp. 34-46.

16  1d., The Origins of Capitalist Development: A Critique of Neo-Smithian Marxism, in “New Left
Review”, n. 104, 1977, pp. 25-92.

17 Ibidem. Vedi anche E.M. Wood, The Origin of Capitalism, Verso, London 1999, pp. 2-6, 11-33.

18 Cfr. M.M. Postan, Medieval Agrarian Society in its Prime: England, in M.M. Postan (a cura
di), The Cambridge Economic History of Europe from the Decline of the Roman Empire, vol. 1,
Cambridge University Press, Cambridge 1966, pp. 548-632; P.J. Bowden, Agricultural Prices,
Farm Profits, and Rents, in J. Thirsk (a cura di), The Agrarian History of England and Wales. vol.
1V: 1500-1640, Cambridge University Press, Cambridge 1967, pp. 593-695; E. Le Roy Ladurie,
Les paysans de Languedoc, S.E.V.P.E.N., Paris 1966; H.J. Habakkuk, The Economic History of
Modern Britain, in “The Journal of Economic History”, vol. XVIIL, n. 4, 1958, p. 487. R. Brenner,
Agrarian Class Structure and Economic Development, cit., pp. 30, 35-36, 45-46, 48.

19 Cfr. 1. Wallerstein, Modern World-System I: Capitalist Agriculture and the Origins of European
World-Economy in the 16th Century, Academic Press Inc., Cambridge 1974; P. Sweezy, The Tran-
sition from Feudalism to Capitalism, in “Science & Society”, vol. XIV, n. 2, 1950, pp. 133-157;
A.G. Frank, Capitalismo e sottosviluppo in America Latina, Einaudi, Torino 1969 (1967).

20 A. Smith, La ricchezza delle nazioni, UTET, Torino 2017 (1776), p. 91.

21 A.G. Frank, Capitalismo e sottosviluppo, cit., p. 39.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 133

ne capitalistiche — fondate sull’efficientamento competitivo — quali effetti progressivi
della specializzazione e della crescita?>. Per loro ¢ I’ascesa delle relazioni commerciali a
forzare i produttori a innovare progressivamente le forze produttive tramite i meccani-
smi della massimizzazione del profitto e della competizione nel mercato. Cosi “the class
system of free wage labour” emerge come il prodotto delle azioni di unita produttive
individuali che agiscono gia secondo una logica capitalista®. Per Brenner si tratta di una
petitio principii: questi marxisti assumono proprio cid che andrebbe dimostrato®.

I rapporti di classe in queste prospettive non hanno alcuna funzione esplicativa, non
sono causa del movimento storico®, ma vengono giustapposti ad hoc per colorare e
particolareggiare un risultato che ¢ iscritto nell’origine dei tempi. Questo determinismo
¢ inevitabile, aggiunge Brenner: sono i presupposti teorici di entrambi i modelli che —
inquadrando lo sviluppo economico di longue durée in funzione dell’evolvere di rapporti
di scambio istituzionalizzati, tra soggetti dotati di una razionalita ben definita, al mutare
delle condizioni di mercato® — impediscono che la storia sia determinata immanente-
mente dal conflitto sociale, e la iscrivono in un processo di perfezionamento di dinami-
che trans-temporali®’.

Per Brenner, tanto le forze economiche endogenamente sviluppate, quanto gli shock
esogeni agiscono su strutture di classe o relazioni estrattive specifiche che definiscono le
particolari modalita tramite cui i gruppi sociali possono ottenere cio che occorre alla pro-
pria riproduzione; sono queste che, trasformandosi, riqualificano I’organizzazione socia-
le e dettano la direzione dello sviluppo all’economia: se si presuppone che esse siano gia
intrinsecamente capitalistiche, si svuota di significato, quindi, ogni indagine storica.

22 D’essenza del capitalismo, in questa prospettiva, scrivono S. Salour e T. Paikin in un paper di pros-
sima uscita, non ¢ la produzione capitalistica in sé ma ’accumulazione capitalistica fout court.

23 R. Brenner, The Origins of Capitalist Development, cit., pp. 33-34, 37-39, 47, 59, 67, 80. Questa
logica — insistera Ellen Wood — ¢ la stessa di Weber, Pirenne, Braudel o dei neoclassici, per cui
“the seeds of commercial society were already present at the beginning of history”, e cio che va
ricercato ¢ il motivo per cui certe istituzioni, religioni, ecc., hanno impedito prima o altrove il
formarsi del capitalismo. Cfr. E.M. Wood, Democracy Against Capitalism, cit., p. 147.

24  Lapremessa logica delle tesi dei colleghi ¢ che esista “I’universo extra-storico dell’homo oecono-
micus, di coloro che massimizzano il profitto individuale competendo sul mercato, a prescindere
da qualunque sistema di rapporti sociali di sfruttamento” (R. Brenner, The Origins of Capitalist
Development, cit., p. 58).

25 1Ivi, p. 39.

26 1d., Agrarian Class Structure and Economic Development, cit., pp. 30-31.

27  Questa critica di Brenner a una certa narrazione della storia dello sviluppo era stata anticipata di
qualche anno da Giovanni Arrighi, in un articoletto apparso su una rivista italiana. Si veda G. Ar-
righi, Struttura di classe e struttura coloniale nell analisi del sottosviluppo, in “Giovane Critica”,
n. 22-23, 1970, pp. 44-46.

28  Qui Benner, Agrarian Class Structure and Economic Development, cit., pp. 30-31, non ha anco-
ra formalizzato la sua terminologia: parla indistintamente di class structures, surplus extraction
relationships o property relationships. In un paper di trent’anni dopo (R. Brenner, Property and
Progress: Where Adam Smith Went Wrong, in C. Wickham (a cura di), Marxist History-Writing
for the Twenty-First Century, Oxford University Press, Oxford 2007, p. 58), quando le sue meglio
definite social property relations avranno fatto scuola tra un corpo nutrito di seguaci, spieghera di
aver voluto rimpiazzare i rapporti di produzione marxiani con la sua espressione, principalmente
perché: 1) la formula di Marx “€ a volte usata per trasmettere 1’idea secondo cui il quadro socio-
strutturale nel quale avviene la produzione sarebbe in qualche modo determinato dalla produzione
stessa”; 2) perché quella di Marx ¢ un’espressione riduttiva, che sembra piu adatta a descrivere
un rapporto binario, adatto al capitalismo industriale, ¢ incapace di includere le forme complesse
in cui si ¢ estrinsecata 1’estrazione di surplus sociale, nelle varie societa storiche. Sam Salour,



134 Gianmaria Brunazzi

Alla stessa maniera in cui Mao, nel suo saggio Sulla contraddizione, sostiene che
sono le dinamiche interne a un dato corpo a qualificare il suo reagire a una solle-
citazione esterna®’, cosi Brenner spiega come siano le peculiarita dei legami di una
particolare struttura di classe — e la conflittualita da queste generata — a determinare
fondamentalmente, nell’interazione con le forze dell’economia, una particolare traiet-
toria di sviluppo sociale.

Per lo storico americano: 1) il fatto che si presentino nuove possibilita di produrre per
profitto, grazie al commercio, non implica che i produttori possano, vogliano o debbano
muoversi per goderne; 2) le opportunita di profitto non necessariamente determinano
un aumento di produttivita, per mezzo di una crescente separazione e specializzazione
delle funzioni; 3) anche quando, nella storia precapitalistica, sono stati introdotti poten-
ziamenti significativi delle forze produttive, questi non hanno avviato un processo di
generale trasformazione sociale.

Non vi sono dubbi sul fatto che il capitalismo sia un sistema in cui domina la mercifi-
cazione della produzione; ma d’altra parte, “the production for profit, in the market” non
sottintende il capitalismo, e cioé un sistema la cui caratteristica distintiva ¢ una spinta
compulsiva a innovare ed espandere i modi di produrre. La produzione per il mercato &
perfettamente compatibile con sistemi in cui non ¢ necessario o possibile investire, in-
novare e migliorare per accumulare. Cosi € sempre stato nelle societa precapitalistiche.
Cosa cambia nell’Inghilterra moderna? Per Brenner il focus va posto su quelli che qual-
che tempo dopo definira rapporti sociali d’appropriazione, ovvero

le relazioni di possesso e coercizione tra gli attori economici — i produttori e i produttori,
gli sfruttatori e gli sfruttatori, i produttori e gli sfruttatori — che rendono possibile il loro
accesso regolare ai mezzi di produzione ¢/o al prodotto economico necessario per il man-
tenimento del loro status sociale.’!

allievo e collaboratore di Brenner, mi ha spiegato — in una conversazione che abbiamo avuto, a
Londra, durante il XX congresso annuale di “Historical Materialism” — di interpretare quella del
suo maestro come un’innovazione principalmente semantica, ma dall’enorme fertilita.

29 Spiega Mao: “Secondo i metafisici, lo sfruttamento capitalistico, la concorrenza capitalistica,
I’ideologia individualistica della societa capitalistica, ecc., tutto questo si trova anche nell’an-
tica societa schiavistica, anzi perfino nella societa primitiva, ed esistera eternamente e immu-
tabilmente. Essi spiegano le cause dello sviluppo della societa ricorrendo a condizioni a essa
esterne: I’ambiente geografico, il clima, ecc., [negando] la dialettica materialista, secondo cui
lo sviluppo ¢ determinato dalle contraddizioni interne, inerenti alle cose. Percio essi non sono
in grado di spiegare né la molteplicita qualitativa delle cose, né il fenomeno della trasforma-
zione di una qualita in un’altra [...] L’uovo, quando riceve un’adeguata quantita di calore, si
trasforma in pulcino; ma il calore non puo trasformare in pulcino una pietra, perché la base ¢
diversa” (Mao Tse-Tung, Opere scelte, vol. 1, Sulla contraddizione, Casa Editrice in Lingue
Estere, Béijing 1969, pp. 330-332).

30 R. Brenner, The Origins of Capitalist Development, cit., pp. 34-36.

31 1d., The Social Basis of Economic Development, in J.E. Roemer (a cura di), Analytical Marxism,
Cambridge University Press, Cambridge 1986, p. 46. Ho riportato qui, per facilitare I’esposizione,
la definizione di social property relations che Brenner formula un decennio piu tardi e tradotto con
rapporti sociali d’appropriazione la locuzione dello storico americano. Credo che parlare di ap-
propriazione piuttosto che di proprieta aiuti a comprendere meglio la dimensione relazionale con
cui Brenner intende identificare le dinamiche del processo appropriativo. Parlare semplicemente di
rapporti di proprieta troppo spesso ha portato a confondere il Marxismo Politico con una forma di
istituzionalismo.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 135

La riproduzione dell’ordine sociale e la validazione delle gerarchie di classe, nelle
societa precapitalistiche, non richiedono (né facilmente concedono) alle unita indivi-
duali (produttive o estrattive) di efficientare e sviluppare le forze produttive. E assai
diverso — per Brenner — che pochi agenti trovino, nella produzione di merci o nel
commercio delle stesse, opportunita di profitto, grazie alle imperfezioni di mercato e
ai margini di arbitraggio, rispetto a un quadro in cui tutti gli attori non possono che
fare affidamento sul mercato per la propria riproduzione sociale*. Sono i peculiari
rapporti di dominazione capitalistici che si fondano — in linea di principio — esclusiva-
mente sull’appropriazione nel mercato, e che per questo inducono le unita individuali
ad accumulare, investire, innovare, per appropriarsi di surplus sociale, attraverso la
competizione nel mercato®. Dunque, il capitalismo non realizza istanze naturalmente
connotate alle societa umane, ma formalizza un universo sociale fondato su nuovi
rapporti di appropriazione.

Quella di Brenner ¢ un’innovazione tanto in termini di metodo quanto in termini di
merito. Egli non solo ridefinisce la collocazione dei rapporti di classe al centro del ma-
terialismo storico, sottraendolo a un meccanicismo marxista ideologicamente subalterno
alla cultura borghese®*, ma mette alla prova il suo approccio teorico, riprendendo il di-
battito sulla transizione inglese al capitalismo.

1.2 Questioni sulla transizione

In seguito alla pubblicazione, da parte di Maurice Dobb, nel 1946, di Studies in the
Development of Capitalism, nel mondo anglosassone si era scatenato, tra illustri storici
marxisti, un acceso confronto sulle origini del nostro sistema sociale (in gran parte uscito
sulle pagine di “Science & History”) che nel 1976 era stato ripubblicato in un libro edito
da R.H. Hilton*.

Entrare nei meandri del dibattito esula dallo scopo di questa trattazione, sara sufficien-
te accennare al cuore della contesa, che restava ben localizzato tra le posizioni di Dobb e
Sweezy. Per il primo — come per Hilton — il segreto della transizione doveva trovarsi nei
“rapporti interni del feudalesimo” e nel “ruolo da essi svolto nel determinare il disfaci-
mento o la sopravvivenza del sistema’.

32 1d., Property and Progress: Where Adam Smith Went Wrong, cit.

33 Su questa compulsione capitalistica si veda il recente lavoro di S. Mau, op. cit. Una conseguenza
di questa appropriazione nel mercato, per mezzo del capitale, ¢ 1’apparente separazione della
dimensione economica da quella politica nel capitalismo (sul tema si veda la sezione 2).

34 Per la produzione teorica di E.M. Wood la battaglia contro questa subalternita diventera un ele-
mento cruciale. Si vedano oltre ai lavori citati a piu riprese in questo articolo E.M. Wood, Moder-
nity, Postmodernity or Capitalism, in “Monthly Review”, vol. XLVIII, n. 3, 1996, pp 21-39; Ead.,
Capitalism and Human Emancipation, in “New Left Review”, n. 167, 1988, pp. 3-20; Ead., The
Uses and Abuses of “Civil Society”, in “Socialist Register”, n. 26, 1990, pp. 60-84; Ead., Back to
Marx, in “Monthly Review”, vol. XLIX, n. 2, 1997, pp. 21-39.

35 Cfr. M. Dobb, Problemi di storia del capitalismo, Editori Riuniti, Roma 1958 (1946); R.H. Hilton
(a cura di), The Transition from Feudalism to Capitalism, Verso, London 1978: il libro racco-
glie articoli di Georges Lefebvre, Giuliano Procacci, John Merrington, Christopher Hill, Eric
Hobsbawm, Maurice Dobb, Paul Sweezy, ¢ Kohachiro Takahashi.

36 M. Dobb, Problemi di storia del capitalismo, cit., p. 60, 77-101. Hilton, nello specifico, conte-
stava gli approcci classici, illustrando come i commerci, la moneta e le citta non fossero affatto
alieni, ma perfettamente integrali al sistema feudale (R. Hilton, A Comment, in The Transition
from Feudalism to Capitalism, cit., 109-117).



136 Gianmaria Brunazzi

Dobb sottolineava come 1’atavica incapacita dei signori di incentivare I’aumento di
produttivita li avesse condotti a un’intensificazione costante dei tassi di sfruttamento
— allo scopo di incrementare il plus-prodotto; proprio la crescente insostenibilita della
pressione subita aveva spinto i lavoratori a fughe, diserzioni e piu in generale a varie for-
me di resistenza. Nel lungo periodo il combinarsi di fattori demografici e dinamiche poli-
tiche aveva determinato 1’allentarsi dei vincoli servili e la diffusione del lavoro salariato.
In questo contesto era stata la progressiva mercificazione della produzione casalinga dei
petty producers ad aprire le porte al capitalismo®”.

Sweezy, che si agganciava alla prospettiva di Pirenne’®, collocava “the really revo-
lutionary way” nella contraddizione tra gli interessi del commercio di lunga distanza
(che portavano alla crescita delle cittd) e la vita sociale delle realta feudali, dunque si
allineava, sostanzialmente, alla prospettiva del modello commerciale. Tuttavia, aveva
alcune interessanti rimostranze rispetto alla posizione di Dobb. In particolare, riteneva
il feudalesimo un sistema intrinsecamente stabile, ¢ non credeva che potesse dissol-
versi, per errori strategici delle classi dirigenti. Inoltre, non accettava che la semplice
generalizzazione della produzione di beni per il mercato — la einfache Warenproduktion
— avesse potuto determinare I’affermarsi del capitalismo; perché allora — si chiedeva —
nell’Italia del XIII secolo o nelle Fiandre del XVI non si erano innescati processi simili?
L’allentarsi dei vincoli feudali non poteva bastare a spiegare la nascita del capitalismo®.

Brenner, come sappiamo, contesta la tesi della causa esogena. Alla stregua di Dobb,
ricorda che per Marx “nel mondo antico, I’azione del commercio e lo sviluppo del
capitale commerciale sfociano sempre nell’economia schiavistica™?; per questo sa di
dover cercare il motore della transizione nei rapporti di classe delle societa feudali.
Tuttavia, accoglie le obiezioni di Sweezy, ed evidenzia un paradosso nell’argomen-
tazione di Dobb: se per illustrare le origini del capitalismo ci limitiamo a indagare la
dissoluzione del feudalesimo, non stiamo forse assumendo che preesista una logica
capitalista pronta a penetrare negli interstizi lasciati sguarniti dall’allentarsi delle ma-
glie del sistema feudale*'?

Mentre Dobb spiega la consunzione dei legami feudali e la progressiva razionalizza-
zione dei rapporti economici a partire dalle pressioni sulle unita individuali del sistema
feudale ad aumentare il plus-prodotto ed incrementare 1’efficienza produttiva, Brenner si
chiede precisamente da dove potessero venire queste pressioni; egli non assume quanto

37 M. Dobb, Problemi di storia del capitalismo, cit., pp. 61-101.

38 H. Pirenne, Mohammed and Charlemagne, Allen and Unwin, London 1956 (1937); Id., Medieval
Cities: The Origins and the Revival of Trade, Princeton University Press, Princeton 1969 (1925).

39 P. Sweezy, 4 Critique ¢ A Rejoinder, in The Transition from Feudalism to Capitalis, cit., pp. 46-
54, 106-107.

40 K. Marx, Il Capitale, vol. 111, UTET, Milano 2013, p. 420.

41 Come si sa, questa idea del capitalismo che emerge dagli interstizi del feudalesimo si ritrova in
diverse opere giovanili di Marx. Brenner torna sulla trasformazione della concezione marxiana
di materialismo storico in particolare in R. Brenner, Bourgeois Revolution and Transition to Ca-
pitalism, in A. Beier, D. Cannadine, J.M. Rosenheim (eds.), The First Modern Society: Essays in
English History in Honour of Lawrence Stone, Cambridge University Press, Cambridge 1989, pp.
271-304. Si vedano sullo stesso tema anche le considerazioni di E.M. Wood, The Non-History
of Capitalism, in “Historical Materialism”, vol. 1, n. 1, 1997, pp. 5-6; Ead., The Origin of Ca-
pitalism, cit., pp. 34-37; Ead., Democracy Against Capitalism, cit., pp. 113-117, 146-153; Ead.,
Historical Materialism in “Forms Which Precede Capitalist Production”, in M. Musto (ed.), Kar!
Marx's Grundrisse: Foundations of the Critique of Political Economy 150 Years Later, Routled-
ge, London 2008, pp. 87-89.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 137

¢ da dimostrare, ragiona come se non vi fosse un’identita tra razionalita e capitalismo, e
come se quest’ultimo non fosse una necessita storica, ma un sistema sociale definitosi,
contingentemente, in un momento della storia*.

Nell’Inghilterra agraria del XVII secolo, una porzione eccezionalmente vasta di
terra era posseduta dai landlords, e lavorata da tenants, le cui condizioni d’affitto
avevano assunto i caratteri di una locazione economica (gli affitti non erano fissati
per legge). Mentre i peasants (cottagers) rimanevano in possesso diretto dei loro
mezzi di sussistenza, e si mantenevano, come i landlords, indipendenti dalla logica
economica, i tenants (yeomen) — in una posizione intermedia tra le altre due cate-
gorie — si ritrovavano schiacciati da una pressione competitiva, che dettava le loro
condizioni di sopravvivenza, in funzione della capacita di produrre un margine oltre
il pagamento dell’affitto*.

Purtroppo, qui non abbiamo modo di dilungarci oltre, Brenner, tuttavia, offre un
eloquente esercizio di metodo e mostra — dopo un’estesa analisi dell’Europa agraria
della prima eta moderna — come siano proprio i meccanismi che regolano I’accesso
ai mezzi di sussistenza e al surplus sociale (i rapporti sociali d’appropriazione),
nelle campagne inglesi (e non altrove) a mutare radicalmente e ad innescare le com-
pulsioni capitalistiche.

Quella prima irruzione profondamente polemica nell’universo storico marxista sol-
leva numerose repliche piccate*. Una su tutte va qui menzionata: quella di Guy Bois,
che conia la definizione denigratoria di Political Marxism per 1’approccio di Brenner —
quest’ultimo, dimenticando di studiare le economic laws of motion del sistema feudale,
trascurerebbe “the most operative concept of historical materialism”.

Per Brenner, la critica di Bois, come quella di Le Roy Ladurie*® — che accusa ugual-
mente lo storico americano di accostare in modo semplicistico un aspetto politico come
il potere a un aspetto economico come il plus-valore — trae linfa dall’incapacita dei due
colleghi francesi di emancipare la propria prospettiva dagli schemi relazionali dell’epoca
capitalistica e di concepire come fosse proprio 1’integralita del politico e dell’economico
a caratterizzare il funzionamento del sistema produttivo feudale*.

42 R. Brenner, Dobb on the Transition from Feudalism to Capitalism, in “Cambridge Journal of
Economics”, vol. I, n. 2, 1978, pp. 121-40.

43 1d., Agrarian Class Structure and Economic Development in Pre-Industrial Europe, cit., pp. 61-
75. Per Wood occorre notare che gli imperativi del mercato nella tesi di Brenner, agivano su tutti i
tenants, non solo su quelli che impiegavano lavoro salariato. Il punto ¢ centrale per comprendere
che “the market-dependence of economic actors was a cause not a result of proletarianisation”
(E.M. Wood, The Non-History of Capitalism, cit., pp. 15-16, 18).

44  M.M. Postan e J. Hatcher, insieme a E. Le Roy Ladurie riaffermano il loro approccio demo-
grafico allo sviluppo economico di lungo periodo nell’Europa preindustriale; H. Wunder,
contesta le motivazioni che Brenner offre per le dinamiche di indebolimento o rafforzamento
dei vincoli feudali, che producono traiettorie di crescita assai peggiori per i paesi dell’Euro-
pa orientale; P. Croot, D. Parker e J.P. Cooper — in una certa misura come G. Bois, ¢ E. Le
Roy Ladurie — contestano, da diversi punti di vista, la spiegazione che Brenner adduce per
I’evolvere distinto dei rapporti sociali d’appropriazione in Inghilterra e Francia. Si veda, per
una raccolta degli scritti, T.H. Aston e C.H.E. Philpin, The Brenner Debate: Agrarian Class
Structure and Economic Development in Pre-Industrial Europe, Cambridge University Press,
Cambridge 1985.

45  G. Bois, Against the Neo-Malthusian Orthodoxy, in “Past & Present”, n. 79, 1978, pp. 67-68; E.
Le Roy Ladurie, 4 Reply to Brenner, in “Past & Present”, n. 79, 1978, pp. 55-59.

46  R. Brenner, The Agrarian Roots of European Capitalism, in “Past & Present”, n. 97, 1982, p. 28.



138 Gianmaria Brunazzi

Le radici di tutti 1 grovigli teorici che nei cinquant’anni seguenti avrebbero animato la
critica storica al capitalismo si ritrovano in questo primo acceso dibattito, da cui i seguaci
di Brenner usciranno con il nome — certamente controverso e probabilmente inadeguato
— di marxisti politici*.

2. Ellen Meiksins Wood e la formalizzazione teorica del Marxismo Politico
2.1 La produzione come corpo socio-storico

Nel 2019, Seren Mau, in uno dei pit importanti contributi recenti alla teoria marxista
afferma che “per Marx, I’economia ¢ essenzialmente sociale in ogni suo aspetto” e che
era stato proprio il rifiuto risoluto di una nozione trans-storica di “economic logic” a
consentire al filosofo tedesco di vedere e criticare il capitale come rapporto sociale*.

Sulla stessa questione era gia entrata decisivamente Ellen Meiksins Wood — marxista
tra le piu feconde e originali degli ultimi 50 anni, nonché teorica fondamentale del Mar-
xismo Politico — in un articolo apparso su “New Left Review”, nel 1981%.

Wood qui ricorda che, per Marx, alle origini della produzione capitalista non vi sia
altro che “il processo storico di scissione fra produttore e mezzi di produzione™.

Lo scopo di Marx [...] € sottolineare non il dualismo tra il “materiale” e il “sociale”, ma
la definizione del materiale da parte del sociale; definire il processo materiale di produzione
non in opposizione al processo sociale di produzione, ma “come” un processo sociale.’!

Gianell’ldeologia Tedesca, discutendo di Feuerbach, Marx aveva chiarito che “il mon-
do sensibile” non ¢ dato “immediatamente dall’eternita”, ma ¢ “il prodotto dell’industria
e delle condizioni sociali [...], un prodotto storico, il risultato dell’attivita di tutta una
serie di generazioni, ciascuna delle quali si ¢ appoggiata sulle spalle della precedente” .
Gli economisti borghesi vengono criticati dal filosofo di Treviri, precisamente perché
universalizzano i rapporti di produzione capitalistici, presentandoli “sotto banco, come
leggi di natura immutabili della societa in abstracto™. Marx si fa beffe delle robinso-
nate, non accetta che si possa analizzare la produzione astraendola dalle sue specifiche

determinanti storico-sociali: essa ¢ “sempre un certo corpo sociale, un soggetto sociale
attivo in una totalita di settori produttivi™>*. Per Wood

47  H. Gerstenberger, ha recentemente criticato la scelta dei marxisti politici di appropriarsi di quell’e-
piteto peggiorativo (H. Gerstenberger, On Stepping Stones and Other Calamities of Marxist Hi-
storiography, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 227).

48 S. Mau, op. cit., pp. 5-6.

49  Per Wood “L’innovazione radicale che Marx apporta all’economia politica borghese consiste pre-
cisamente nel definire il modo di produzione e le leggi economiche stesse in termini di ‘fattori
sociali’” (E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, in “New
Left Review”, n. 187, 1981, p. 76).

50  Ivi, p. 68; K. Marx, I/ Capitale, vol. I, UTET, Milano 2013 (1867), pp. 897-898 (corsivo di Marx).

51 Ead., The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 72.

52 K. Marx, F. Engels, L’ideologia tedesca, Editori Riuniti, Roma 2018 (1932), pp. 8§9-90.

53 K. Marx, Grundrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell ’economia politica, vol. 1, PGre-
co, Milano 2012 (1939), p. 9.

54  Ivi,p. 8.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 139

[q]uesto non significa semplicemente che la base economica si riflette ¢ viene mantenuta
da certe istituzioni sovrastrutturali, ma che la base produttiva stessa esiste in foggia di
forme sociali, giuridiche e politiche — in particolare forme di proprieta e di dominio.*

11 fatto che ogni produzione sia allo stesso tempo appropriazione “all’interno e a mez-
zo di una determinata forma sociale® non implica che sia I’attivita produttiva a regolare
attraverso di sé una serie di gerarchie sociali, al contrario, sottintende ’integralita tra
modo di produzione e sistema sociale. Politico ed economico non possono dunque essere
compartimentati. Se nel capitalismo, appaiono disgiunti — come a Bois, Le Roy Ladurie
e a tanti altri marxisti — perché nel contesto specifico del mercato capitalista il momen-
to economico-produttivo regola anche I’appropriazione in apparente autonomia, non si
deve pensare che questa separazione rientri nell’ordine necessario delle cose, e che 1’e-
conomico abbia un margine d’indipendenza rispetto al politico, ma occorre investigare,
proseguendo il lavoro di Brenner®’, come questa scissione apparente sia stata indotta e
universalizzata dai peculiari rapporti sociali d’appropriazione capitalistici. Per Wood,
non si tratta affatto di

sostenere che non esista 1’economia, che non vi siano “leggi” economiche, che non vi si-
ano modi di produzione, “leggi di sviluppo” dei modi di produzione, o una legge di accu-
mulazione capitalista [...]. Il Marxismo Politico [...] non ¢ meno convinto della primazia
della produzione rispetto alle “tendenze economistiche” del Marxismo. Semplicemente
prende sul serio il principio che un modo di produzione ¢ un fenomeno sociale.*

La critica dell’economia politica di Marx ¢ valida proprio perché espone la violenza
intrinseca tramite cui funziona un modo di produzione/appropriazione socio-storicamen-
te connotato®’.

Le implicazioni sono notevoli. Per ’accademica americana, la separazione teorica
di struttura e sovrastruttura (sviluppata a intensita variabili da diverse tradizioni mar-
xiste), a prescindere da quali connessioni vengano stabilite tra le due sfere, riproduce
la feticizzazione delle categorie capitalistiche, propria dell’economia politica borghese.
Essa “deals with society in the abstract” e non puo in alcun modo essere utilizzata come
chiave di comprensione del movimento storico, dato che “il ‘materiale’ su cui si basa la
struttura del materialismo storico ¢ sin dal principio un fenomeno ‘sociale’ e ‘storico’”®.

La dinamica base-superstructure, in sostanza, ¢ derivata da un’approssimazione in-

55 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 69. Piu avanti
(pp. 78-79) Wood continua: “i rapporti di produzione assumono la forma di particolari relazioni
giuridiche e politiche — modi di dominio e coercizione, forme di proprieta e organizzazione socia-
le — che non sono meri riflessi secondari, ma costituenti dei rapporti produttivi stessi”.

56  Vedi ancora, K. Marx, Grundrisse, vol. I, cit., p. 9.

57 E.M. Wood, Capitalism, Merchants and Bourgeois Revolution: Reflections on the Brenner Debate
and Its Sequel, in “International Review of Social History”, vol. XLI, n. 2, 1996, pp. 209-232.

58 Ead., The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 77. Si veda anche:
Ead., Social Property Relations in the 21st Century: An interview with Jordy Cummings, in “Al-
ternate Routes: A Journal of Critical Social Research”, n. 24, 2013, p. 162.

59 Ead., The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 76. L’accosta-
mento simbolico in un’unica parola di produzione e appropriazione ¢ mio, non di Wood: a mio
modo di vedere aiuta a comprendere il modo in cui la teorica americana interpretava il modo di
produzione.

60  Ivi, pp. 69 e 74-75.



140 Gianmaria Brunazzi

terpretativa, relativa al funzionamento di meccanismi appropriativi tipicamente capitali-
stici; da un punto di vista metateorico, non puo essere utilizzata per comprendere 1’affer-
marsi del capitalismo, perché ¢ il capitalismo stesso che, affermandosi, rende plausibile
una chiara distinzione nel binomio economico-politico®'.

2.2 Dalla critica storica a una teoria politica

Una certa teleologia si ritrova nella maggior parte delle narrazioni storiche di ogni
tempo. Come bene nota Benjamin, una realta passata “rischia di svanire ad ogni presente
che non si riconosca significato, indicato in ess[a]”®*. Tanto 1’idealismo quanto lo stori-
cismo delle classi dominanti instaurano un rapporto escatologico con il tempo andato:
occorre che esso giustifichi e legittimi i rapporti sociali presenti®®. Chi ¢ allineato a un
universo di potere ambisce alla definizione di prospettive in grado di includere 1 fatti
passati in un continuum storico coerente, che li ricomponga scolasticamente in funzione
di un hic et nunc posto oltre la storia®.

Demistificare la necessita inevitabile del presente capitalista, caratterizzarne la stori-
cita e la finitezza — sa bene Wood — ¢ ancora piu complicato in tempi che predicano la
fine della storia e celebrano il migliore dei mondi possibili®.

Compito del materialista — diceva Benjamin — ¢ “passare a contropelo la storia”®; ¢ in
quella direzione lavora Wood, quando attacca il “bourgeois paradigm™®. 11 capitalismo si
¢ esteso cosi capillarmente — materialmente e ideologicamente — nella nostra realta che ten-
diamo a pensare ogni aspetto della modernita come necessariamente capitalista (e all’in-
verso, il capitalismo come un sistema definito da ogni aspetto della modernita): in questo
modo certamente diviene piu facile pensare la fine del mondo che la fine del capitalismo®.

L’idea stessa di postmodernita, su cui marxisti come Harvey e Jameson hanno la-
vorato®, assume implicitamente 1’esistenza di un’identita tra capitalismo e modernita,
e contribuisce a “nascondere concettualmente [conceptualize away] le specificita del

61 E.M. Wood, Democracy Against Capitalism, cit., pp. 49-75.

62 W. Benjamin, Tesi di filosofia della ztoria, cit., p. 12. 1 paralleli tra le intuizioni epistemologiche
di Benjamin e le critiche metodologiche di Wood sono miei, non di quest’ultima.

63 “Le ideologie dei dominatori” — scrive Benjamin — devono non solo “adattarsi di volta in volta
alla situazione del conflitto sociale, ma anche trasfigurarlo ogni volta in una situazione in fondo
armonica”, cosi il rapporto con la storia si rinnova in funzione delle esigenze e delle possibilita
presenti (W. Benjamin, / “passages” di Parigi, vol. 1, Einaudi, Torino 2010 (1982), p. 402).

64  Cfr. ivi, pp. 532-534; 1d., Tesi di filosofia della storia, cit., pp. 18-23. Si veda anche R. Tiedemann,
Introduzione, in W. Benjamin, [ “passages” di Parigi, vol. 1, cit., pp. IX-XXXVL

65 E.M. Wood, What is the Postmodern Agenda? An Introduction, in “Monthly Review”, vol. 47, n.
3, pp. 1-5.

66  W. Benjamin, 7esi di filosofia della storia, cit., p. 14.

67 E.M. Wood, The Pristine Culture of Capitalism: A Historical Essay on Old Regimes and Modern
States, Verso, London 1991, pp. 1-21. E. M. Wood, Capitalism or Enlightenment?, in “History of
Political Thought”, vol. XXI, n. 3, 2000, pp. 406-408.

68 Ilriferimento ¢ alla celebre locuzione attribuita talvolta a Slavoj Zizek talvolta a Mark Fisher. Sul-
la critica all’atteggiamento postmoderno E.M. Wood, Modernity, Postmodernity, or Capitalism, in
“Review of International Political Economy”, vol. IV, n. 3, 1997, pp. 539-560; Ead., Capitalism
or Enlightenment, cit., pp. 405-426; Ead., The Origin of Capitalism, cit., pp. 182-192.

69 Ead., Modernity, Postmodernity, or Capitalism, cit., pp. 540-548. Sui marxisti citati, vedi, ad
esempio, F. Jameson, Postmodernismo, ovvero la logica culturale del tardo capitalismo, Fazi,
Roma 2015 e D. Harvey, The Condition of Postmodernity: An Inquiry into the Origins of Cultural
Change, John Wiley & Sons, Hoboken 1991.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 141

capitalismo”, mentre per recuperare una politica rivoluzionaria, vi ¢ assoluto bisogno di
una storia che porti tali “specificita in netto rilievo™”.

Le concezioni occidentali della modernita — insiste Wood — “sono solite mescolare
vari processi storici””!. Dato che si interpreta il capitalismo “come il prodotto naturale
dello sviluppo dei commerci e della crescita delle citta 72, tutto cio che & borghese viene
considerato capitalista; poiché si legge il capitalismo come il necessario perfezionamen-
to di istanze relazionali connaturate all’homo oeconomicus sin dall’origine dei tempi, la
spinta alla razionalizzazione del vivere sociale, tipicamente illuminista, viene concepita
come un’ulteriore manifestazione dell’ascesa capitalistica.

In realta — osserva Wood — ben diversi erano i rapporti sociali nella Francia della
Rivoluzione. Nel contesto francese la classe borghese (non capitalista) mirava ad ot-
tenere il riconoscimento formale degli stessi diritti dell’aristocrazia su cariche, titoli
e offici — sulla possibilita dunque di estrarre fiscalmente e politicamente risorse dalle
classi subalterne in piena continuita con le dinamiche d’ancien régime; ed ¢& difficile
sostenere che le pratiche di organizzazione e metodizzazione utilizzate dalla borghesia
illuminata francese — le quali, da Colbert a Napoleone, delineano un modello di Stato
molto diverso da quello dominato dall’irrazionalita del mercato, dalla “mano invisibile”
e dalle liberta inglesi’® — avrebbero portato a una modernita ugualmente capitalista se
avessero avuto uno sviluppo autonomo e non fossero state sussunte da un’altra traiet-
toria storica’™.

Per evitare di cadere in ragionamenti circolari e storicizzare questo peculiare modo di
produzione/appropriazione, occorre individuare nell’analisi storica cio che € suo proprio
e cio che non lo &7:

Dobbiamo riconoscere la differenza tra il profitto commerciale [commercial profit-
taking] e I’accumulazione capitalista, tra il mercato come opportunita ¢ il mercato come
imperativo, tra processi trans-storici di sviluppo tecnologico e la specifica spinta capitali-
sta a migliorare la produttivita del lavoro.”

70  E.M. Wood, The Non-History of Capitalism, cit., p. 19.

71  Ead., Capitalism or Enlightenment?, cit., p. 405.

72 1vi, p. 407.

73 Sulle trasformazioni della borghesia francese a cavallo della Rivoluzione si veda 1’opera fonda-
mentale di A. Tocqueville, L antico regime e la Rivoluzione, BUR, Milano 1996 (1856).

74 Wood scrive molto sulla trasformazione dei rapporti sociali nella Francia rivoluzionaria, per
i contenuti qui esposti si vedano E.M. Wood, The Pristine Culture of Capitalism, cit.; Ead.,
Capitalism, Merchants and Bourgeois Revolutio, cit.; Ead., The Origin of Capitalism, cit.,
Ead., The State and Popular Sovereignty in French Political Thought: A Genealogy of Rous-
seau’s General Will, in “History of Political Thought”, vol. IV, n. 2, 1983, pp. 281-315.
La questione della transizione in Francia ¢ stata affrontata piu di recente da altri marxisti
politici. Si vedano X. Lafrance, The Making of Capitalism in France: Class Structures, Eco-
nomic Development, the State and the Formation of the French Working Class, 1750-1914,
Haymarket Books, London 2020; X. Lafrance e S. Miller, The Transition to Capitalism in
Modern France, Primitive Accumulation and Markets from the Old Regime to the post-WWII,
Routledge, London 2023.

75 E.M. Wood, The Origin of Capitalism, cit., pp. 2-6.

76  Ead., The Non-History of Capitalism, cit., p. 19. Wood insiste sul fatto che “ripensare la storia del
capitalismo in questo modo implica districare I’intreccio consolidato tra ‘capitalismo’ e ‘societa bor-

293

ghese’, e sollevare alcune questioni sulla nostra comprensione del progresso e della ‘modernita’”.



142 Gianmaria Brunazzi

Vi ¢ tuttavia un problema dalle radici lontane nel marxismo occidentale”’, che limita
il potenziale euristico della ricerca storica e agevola la mistificazione idealistica. Esso
concerne la netta separazione tra storia e teoria, che nel Secondo Novecento, secondo
Wood, viene rafforzata dalle impostazioni strutturaliste e, in particolar modo, dall’im-
pianto althusseriano.

In queste poche righe non ¢ possibile problematizzare adeguatamente la critica che
Wood muove al filosofo francese. E tuttavia necessario sottolinearne due aspetti distinti
— apparentemente contraddittori — le cui implicazioni ancora oggi si riverberano sulle
contese aperte tra marxisti politici’®.

Da una parte Wood sviluppa i severi giudizi che E.P. Thompson™, in The Poverty of
Theory, aveva mosso contro Althusser — accusandolo di aver elaborato “un sistema chiu-
so — all’interno del quale i concetti circolano all’infinito, si riconoscono ¢ si interrogano a
vicenda — I’intensita della cui vita ripetitiva e introversa viene scambiata per ‘scienza’”’®,
D’altronde se “€ perché la teoria di Marx [¢] vera che ha potuto essere applicata con suc-
cesso” e non “perché ¢ stata applicata con successo” che ¢ vera, ¢ anche chiaro che ogni
problema fondamentale trova spiegazioni nella purezza della teoria, e non in una storia a
cui resta il ruolo dell’ancella®!. Per il Marxismo Politico gia dettagliato da Brenner non
si puo accettare che le classi siano definite “dalle funzioni richieste dal processo genera-
le di produzione”, che non siano i soggetti di tale processo, ma che siano “determinate
dalla sua forma®?; perché al contrario sono i rapporti di classe a dare sostanza ¢ forma
al modo di produzione e a costituire “the principle of movement within [it]”: a rendere il
suo superamento una possibilita storica e non una necessita meccanica®.

77  Wood, a questo proposito, dedica notevoli sforzi a ricostruire una storia sociale del pensiero poli-
tico occidentale con risultati significativi. Si vedano, ad esempio, E.M. Wood, Citizens to Lords:
A Social History of Western Political Thought from Antiquity to the Middle Ages, Verso, London
2008; Ead., Liberty and Property: A Social History of Western Political Thought from Renaissan-
ce to Enlightenment, Verso, London 2012.

78  Siveda la sezione 3.2.

79  Thompson, che non puo essere etichettato come marxista politico, fu tuttavia estremamente in-
fluente nella formazione di E.M. Wood. Molte le opere che la storica americana cita frequente-
mente, tra queste si vedano E.P. Thompson, Eighteenth-Century English Society: Class Struggle
without Class?, in “Social History”, vol. 3, n. 2, 1978, pp. 133-165; 1d., The Making of the English
Working Class, Penguin, London 2013 (1963); 1d., Time, Work-discipline, and Industrial Capi-
talism, in “Past & Present”, vol. 38, n. 1, 1967, pp. 56-97. Sulla critica ad Althusser, oltre a The
Poverty of Theory, cit., si veda 1d., The Politics of Theory, in R. Samuel (ed.), Peoples History
and Socialist Theory, Routledge, London 2016, pp. 396-408.

80 Lo storico britannico conclude asserendo: “Se esiste un ‘marxismo’ del mondo contemporaneo
che Marx o Engels avrebbero riconosciuto immediatamente come idealismo, quello ¢ lo struttura-
lismo althusseriano” (E.P. Thompson, The Poverty of Theory, cit., pp. 17-18).

81 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, in 1d. et al., Leggere il Capitale, a cura di M.
Turchetto, Mimesis, Milano 2006 (1965), p. 55. E.P. Thompson, The Poverty of Theory, cit., pp.
21-25.

82 E. Balibar, Sui concetti fondamentali del materialismo storico, in L. Althusser et al., op. cit., p.
337 (corsivo dell’autore). Thompson e Wood si rifanno piu volte alla prima parte della celebre lo-
cuzione di Marx, secondo cui sono gli uomini a fare “la propria storia” seppure non “in circostan-
ze scelte da loro stessi” (K. Marx, 1/ 18 Brumaio di Luigi Bonaparte, Edizioni Lotta Comunista,
Milano 2017 (1852), p. 25).

83 E.M. Wood, The Politics of Theory and the Concept of Class: E.P. Thompson and His Critics, in
“Studies in Political Economy”, vol. 9, n. 1, 1982, pp. 59-70.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 143

Per quanto possa sembrare che Wood si batta, come Thompson, per I’emancipazione
della storia dal dominio astratto della teoria, vi € un secondo aspetto fondamentale della
sua critica allo strutturalismo althusseriano, che trascina il Marxismo Politico in direzio-
ne opposta e che sara foriero di numerose controversie.

Althusser, separando “da una parte, la determinazione in ultima istanza ad opera del
modo di produzione (I’economia), dall’altra la relativa autonomia delle sovrastrutture
e la loro efficacia specifica”, per salvare I’autonomia della teoria e della conoscenza
scientifica dall’empirismo, dal volontarismo, dall’'umanesimo e dallo storicismo che ne
avrebbero relativizzato la validita, ottiene — secondo Wood — un risultato paradossale.
Infatti, tramite il concetto di surdeterminazione

che sottolinea la complessita e la molteplicita della causalita sociale, riservando la deter-
minazione economica a una lontana “ultima istanza”, [...] finisce per allontanare comple-
tamente le determinazioni strutturali dalla storia.®

Il problema per Wood, ¢ che “I’ora solitaria dell’‘ultima istanza’ non scocca mai,
cosi “i problemi del [...] materialismo storico non sono tanto risolti quanto allontanati
o elusi™s.

Wood non ¢ qui preoccupata dalla subordinazione della storia alle strutture teoriche,
ma al contrario, dal rischio che strutture reificate in una sfera ideale e lontana (al riparo
dalla contingenza storica) perdano ogni capacita di condizionare ’analisi dei rapporti di
classe, favorendo I’autonomizzazione della politica, con effetti disastrosi per ’organiz-
zazione del conflitto sociale in senso rivoluzionario.

L’obiettivo delle polemiche che Wood dirige contro diversi marxisti althusseriani e
strutturalisti ¢ sostanzialmente politico?”. La storica americana insiste per riqualificare
la storia come unica via d’accesso alla teoria, non per liberarla dal condizionamento
dell’impianto teorico del modo di produzione, come molti (critici e sostenitori) hanno
pensato, bensi per rinsaldare la presa di tale impianto su di essa.

2.3 Le regole di riproduzione del capitalismo

Dal punto di vista della marxista americana — risulta ormai chiaro — il modo di pro-
duzione non si puo definire meccanicamente: la “contraddizione tra forze e rapporti di
produzione, cosi come elaborata da Marx, rappresenta una dinamica specifica del capita-
lismo e non una legge generale della storia”®. Se fosse vero il contrario, se la pressione

84 L. Althusser, Per Marx, Editori Riuniti, Roma 1972 (1965), p. 92.

85 E.M. Wood, Democracy Against Capitalism, cit., pp. 7-9, 49-75.

86 Ivi, p. 59.

87  Qui non vi ¢ spazio di approfondire un dibattito che meriterebbe di essere riconsiderato; da ricor-
dare tuttavia, tra diverse altre, le critiche (in certi casi sfociate in polemiche) a N. Poulantzas, E.
Laclau, B. Hindess, J. Hirst, C. Mouffe, G.A. Cohen e P. Anderson. Per approfondire, si vedano
E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., pp. 70-74; Ead.,
Marxism without Class Struggle, in “Socialist Register”, n. 20, 1984, pp. 239-271; Ead., Demo-
cracy against Capitalism, cit., pp. 4-10, 49-75; Ead., The Politics of Theory and the Concept of
Class: E.P. Thompson and His Critics, cit., pp. 45-75; Ead., The Retreat from Class, cit.; Ead. e
P. Meikins, Beyond Class? A Reply to Chantal Mouffe, in “Studies in Political Economy”, n. 17,
1985, pp. 141-165.

88  Ead., Contradictions: Only in Capitalism?, in “Socialist Register”, 2002, n. 38, p. 277. Vedi an-
che Ead., Marxism and the Course of History, in “New Left Review”, n. 147, 1984, pp. 101-104.



144 Gianmaria Brunazzi

delle forze produttive sulla struttura sociale fosse la causa indipendente del movimento
storico, dovremmo implicitamente ammettere che ogni societa nel suo organizzarsi sia
ispirata (consapevolmente o inconsapevolmente) da un principio esterno ad essa, da
un desiderio di promuovere la sua evoluzione complessiva: priveremmo il movimento
storico della sua immanenza, della sua capacita di giustificarsi in sé stesso, per subor-
dinarne le traiettorie di sviluppo ai sussurri di un genio extra-storico come quello di
Proudhon®. In questa prospettiva, tipicamente borghese e positivista, faremmo ancora
una volta “dell’idea il soggetto e del soggetto propriamente detto, [...] il predicato™: gli
interessi di classe si potrebbero mettere da parte a vantaggio di interessi generali, perché
le societa sarebbero fondamentalmente ricomposte da una volonta comune idealizzata’'.

Il principio primo del movimento storico — per il Marxismo Politico®® — ¢ interno alle
societa e concerne il conflitto sociale per il controllo del surplus:

La complessa struttura della dominazione sociale e politica ha sempre al suo centro
I’estrazione del surplus dal processo di produzione — non solo perché questo processo
genera i redditi su cui si alimenta I’intera struttura, ma anche perché il potere dell’op-
pressione sociale si fonda, in ultima analisi, sulla capacita di appropriarsi del surplus che
la sostiene®.

Per questo ¢ il rinnovarsi delle pratiche tramite cui, in contesti storicamente deter-
minati, le classi dominanti riescono a indurre la produzione e ad assicurarsi il possesso
del surplus, che puo favorire o meno lo sviluppo delle forze produttive e dare sostanza e
forma a nuove regole di riproduzione sociale.

La nuova centralita attribuita all’analisi dei rapporti sociali d’appropriazione — come
gia visto — non si traduce in una negazione della struttura del modo di produzione: “Fin-
ché la forma tramite cui il ‘plus-lavoro ¢ estratto dal produttore diretto’ rimane sostan-
zialmente la stessa, siamo legittimati a riferirci a un modo di produzione come ‘feudale’,
‘capitalista’, e cosi via™*. Per la storica americana, infatti, “ogni particolare sistema di
rapporti sociali d’appropriazione ha le sue proprie dinamiche, le sue proprie ‘regole di
riproduzione’ e ovviamente questo € vero in particolare per il capitalismo™.

Al dualismo tra modi di produzione formalizzati nell’astrazione della teoria e for-
mazioni sociali contingentemente sviluppatesi®®, Wood sostituisce un modo di pro-

Anche Brenner tornera su questo tema: cfr. R. Brenner, C. Harman, Debate. The Origins of Capi-
talism, in “International Socialism: A quarterly review of socialist theory”, n. 111, 2003 (https://
isj.org.uk/the-origins-of-capitalism/).

89 Cfr K. Marx, Miseria della filosofia, Editori Riuniti, Roma 2019 (1847) e P.-J. Proudhon, Siste-
ma delle contraddizioni economiche. Filosofia della miseria, Edizioni Anarchismo, Trieste 2016
(1846).

90 K. Marx, Critica della filosofia hegeliana del diritto pubblico, in K. Marx, Opere filosofiche gio-
vanili, Editori Riuniti, Roma 1977 (1843), p. 21.

91 La subordinazione degli interessi di classe, agli interessi dello sviluppo sociale complessivo, ha
caratterizzato dalla Seconda Internazionale in poi gran parte delle scelte dei partiti comunisti oc-
cidentali.

92  Siveda la sezione 1.1.

93 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., p. 75.

94 Ead., The Politics of Theory and the Concept of Class, cit., p. 64.

95  Ead., Social Property Relations in the 21st Century, cit., p. 162.

96  Pur non condividendone appieno la tesi, segnalo un interessante articolo di T. Burns, The concept
of a social formation in the writings of E.P. Thompson and Ellen Meiksins Wood, in “Capital &
Class”, vol. XLVI, n. 2, 2022, pp. 257-277, in cui 1’autore spiega come Wood osteggi in maniera
decisa il concetto di formazione sociale.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 145

duzione/appropriazione scaturito dalla storia, le cui distintive regole di riproduzione
assumono una valenza strutturale. Pur non trascurando 1’indagine storica di societa
precapitalistiche”, la marxista di New York dedica la maggior parte dei propri sforzi
diricerca a determinare e illustrare il funzionamento peculiare del capitalismo, e a tutti
gli effetti nelle laws of motion di quest’ultimo trova le ragioni della sua capillarita,
pervasivita e universalita.

Il Marxismo Politico, prima del recente lavoro di Seren Mau, non tenta mai di forma-
lizzare un proprio rapporto con la teoria del valore di Marx®, va per questo senza dubbio
rilevata una certa ambiguita terminologica nei suoi adepti che si avvicinano alla critica
dell’economia politica. Per quanto questa mancanza di chiarezza rappresenti un proble-
ma che torna spesso ad essere tema di discussione, invito il lettore a prestare attenzione
allo spostamento di focus, che consente a E.M. Wood di aggirare alcuni aspetti contro-
versi riguardanti la teoria del valore-lavoro.

Per la storica americana, Marx ci mostra in maniera indiscutibile come il modo di
produzione capitalistico riesca a incorporare ’estrazione di plus-valore in un rapporto
strettamente economico.

Nelle societa precapitalistiche, la produzione sociale poteva svolgersi al di fuori del
controllo delle classi dominanti, dato che 1’accesso alle risorse naturali e ai supporti
tecnologici necessari per produrre in condizioni socialmente normali era aperto a gran
parte degli individui. “La cessione del plus-lavoro [non era] una condizione immediata
della produzione™’; per cui i gruppi dominanti non potevano ottenere un afflusso di
risorse che assicurandosi un diritto su parte della forza-lavoro o del lavoro dei gruppi
subalterni. In tali contesti, era comune trovare un’identita tra gruppi “ruling” e “surplus-
exctracting”', perché gli appropriatori necessitavano di un riconoscimento formale
della propria posizione privilegiata, e di un potere esecutivo (pitt 0 meno diretto) che
consentisse 1’estrazione.

Le forme precapitalistiche [...] sono caratterizzate da modalita di estrazione del sur-
plus “extra-economiche”, come la coercizione politica, legale o militare, debiti o doveri
consuetudinari, ecc., che richiedono il trasferimento del lavoro in surplus a un signore
privato o allo stato attraverso servizi lavorativi, affitti, tasse e cosi via.!”!

Nel capitalismo, la proprieta — come chiarisce Marx parlando della proprieta fon-
diaria — “riceve la sua forma puramente economica, spogliandosi di tutte le precedenti
guarnizioni ¢ concrezioni politiche e sociali”!??. “L’appropriatore rinuncia al potere po-
litico diretto nel senso pubblico convenzionale, e perde molte delle forme tradizionali di

97  Si vedano, ad esempio, E.M. Wood, Historical Materialism in “Forms Which Precede Capitalist
Production, ccit.; Ead., Peasant-Citizen and Slave: The Foundations of Athenian Democracy, Ver-
so, London 1988; Ead., Agricultural Slavery in Classical Athens, in “American Journal of Ancient
History”, n. 8, 1983, pp. 1-47; Ead., Landlords and Peasants, Masters and Slaves: Class Relations
in Greek and Roman Antiquity, in “Historical Materialism”, vol. 10, n. 3, 2002, pp. 17-69.

98 Cfr. S. Mau, op. cit. Vi ¢ un tentativo di S. Knafo, Political Marxism and Value theory: Bridging
the Gap between theory and History, in “Historical Materialism”, vol. 15, n. 2, 2007, pp. 75-104,
che resta tuttavia marginale nel dibattito interno.

99  E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit., pp. 80-82.

100 Ead., Capitalism, Merchants and Bourgeois Revolution, cit., pp. 213-214.

101 Ead., Democracy against Capitalism, cit., p. 29.

102 K. Marx, Il Capitale, vol. 111, cit., p. 770.



146 Gianmaria Brunazzi

controllo personale sulla vita dei lavoratori”!®, dato che “la pressione ‘extra-economica’
diretta o la coercizione aperta non sono, in linea di principio, necessarie per costringere
il lavoratore espropriato a cedere il proprio plus-lavoro™!,

I gruppi dominanti rinunciano al privilegio formale, per una struttura sociale in cui
ogni rapporto economico ¢ estrattivo, ma non si puo estrarre che attraverso rapporti eco-
nomici. L’estrazione in tale contesto non avviene piu per vie direttamente politiche tra
individui diseguali, ma indirettamente, nel mercato capitalista tra individui uguali e sulla
base di accordi apparentemente liberi e volontari.

La subordinazione sociale ¢ regolata dal capitale: i produttori possono lavorare e ac-
cedere ai mezzi di sussistenza solo passando attraverso il capitale, mentre gli sfruttatori
possono riaffermare la loro posizione dominante soltanto accumulando capitale. Tutta-
via, questa capital-centric extraction'® funziona esclusivamente all’interno di una cor-
nice politica ben definita che garantisca la protezione assoluta della proprieta privata e
impedisca ai produttori di utilizzare la propria forza lavoro e ottenere i mezzi di sussi-
stenza al di fuori del mercato'%. Cosi, come spiega Marx, se

il rapporto capitalistico presuppone la separazione fra i lavoratori e la proprieta delle
condizioni di realizzazione del lavoro [...] la produzione capitalistica, appena poggi
sui suoi piedi, non solo mantiene questa separazione, ma la riproduce su scala sempre
crescente.'"

La coercizione politica che si ripete (im-mediata) in ogni rapporto produttore-
estrattore nelle societa precapitalistiche, nel capitalismo ¢ anticipata e trasferita su
una dimensione socio-strutturale: nell’estensione della pervasivita e capillarita del
mercato — al di fuori del quale il capitale non ha potere estrattivo'®. Nel nostro si-
stema sociale, con il distanziamento del piano economico da quello politico, si ha la
separazione del momento coercitivo da quello appropriativo, ora mediati dal mer-
cato capitalista, che lungi dall’essere un luogo di opportunita e liberta ¢ uno spazio
coattivo di ineludibile oppressione.

Mentre il rapporto di sfruttamento tra signore e contadino puo richiedere costrutti ideo-
logici elaborati per essere mascherato, la relazione tra capitale e lavoro presenta una sfida
opposta: il capitale ha certamente bisogno di mistificazioni e sostegni ideologici, ma puo
risultare piu difficile rivelare, piuttosto che nascondere, la natura oppressiva del rapporto
capitalistico, o concettualizzarla e catturarla teoricamente.'”

103 E.M. Wood, Democracy against Capitalism, cit., p. 43.

104 1Ivi, p. 29.

105 C. Post, The American Road to Capitalism: Studies in Class-Structure, Economic Development
and Political Conflict, 1620—1877, Brill, Leiden 2011, p. 2

106 Vedi E.-M. Wood, The Origin of Capitalism, cit., e Ead., Democracy Against Capitalism, cit.; C.
Mattei, The Capital Order: How Economists Invented Austerity and Paved the Way to Fascism,
Cambridge University Press, Chicago 2022: un’altra brillante ricercatrice influenzata dal Mar-
xismo Politico chiarisce che la stabilita monetaria e la liberta dei rapporti salariali sono caratte-
ristiche fondamentali di questo mercato, perché tutelano I’accumulazione e rafforzano il potere
coercitivo del capitale.

107 K. Marx, Il Capitale, vol. 1, cit., p. 897 (corsivo mio).

108 E.M. Wood, The Separation of the Economic and the Political in Capitalism, cit.

109 Ead., Contradictions: Only in Capitalism?, cit., p. 283. Wood scrive in particolare sul tema in The
Pristine Culture of Capitalism, cit.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 147

Il capitalismo obnubila la propria natura violenta. L’allontanamento della coercizione
politica trasforma I’estrazione economica in un processo che pare giusto e naturale; cosi
le lotte sociali, quando esplodono, non uniscono im-mediatamente economico ¢ politico
(come accadeva nelle societa precapitalistiche), ma restano confinate a una dimensione
contingente (i nemici sono certi capitalisti, certe imprese, certi settori)''°. Non € un caso
— commenta Wood — che le rivoluzioni socialiste siano andate a buon fine in paesi in cui
la transizione capitalistica non si era ancora compiuta, al di fuori del mercato capitalista,
infatti, le classi dominanti restano brutalmente oppressive, e la natura politica dell’op-
pressione di classe si mantiene evidente!!!.

Non abbiamo modo di dilungarci oltre sull’analisi delle regole di riproduzione
del capitalismo, occorre notare, tuttavia, che Wood nella sua produzione scientifica &
estremamente rigida nel difendere la natura squisitamente economica dell’estrazione
capitalistica e nel cercare trasformazioni che rispondano a questo paradigma nelle sue
analisi storiche.

Vi sono tre fondamentali ragioni per questa scelta. La prima ¢ teorica: ¢ proprio per-
ché — in linea di principio — i gruppi dominanti nel capitalismo non possono estrarre
che attraverso un rapporto economico nel mercato, che questo sistema ha generato una
competizione sfrenata per efficientare la produzione, innovare, sostituire il lavoro con il
capitale, abbassare i costi della riproduzione sociale, e ha potuto (¢ dovuto!''?) espandere
il suo mercato ad ogni angolo del globo.

La seconda ¢ di natura metodologica. Se la teoria viene dalla storia e non si possono
controllare le deviazioni facendo riferimento a un dogma chiuso, € necessario essere piu
rigorosi e severi nel processo di astrazione, per non cedere alle pulsioni centrifughe e
alle tensioni dispersive.

La terza ¢ politica. La centralita dell’estrazione economica consente di mantenere il
focus sulla natura di classe dell’oppressione, permette di preservare una critica sistemica
al capitalismo e non solo ad alcuni suoi aspetti, ¢ mantiene la working class al centro
della lotta emancipatoria per il socialismo''®. Questo non significa che non vi siano di-
stinzioni di genere o razza che rafforzano lo sfruttamento nel mercato, ma per Wood
¢ fondamentale riconoscere che sono contingentemente funzionali al capitalismo, non
essenziali. Benché esso infatti “sia incline a cooptare qualunque forma di oppressione
extra-economica che ¢ storicamente e culturalmente disponibile in un dato contesto”!!4,
¢ anche “unicamente indifferente alle identita sociali delle persone che sfrutta”'!s.

110 Da questa considerazione la centralita dell’idea leniniana di una coscienza politica che deve veni-
re dall’esterno (V.I. Lenin, Che fare?, in Opere complete, vol. 5, Editori Riuniti, Roma, 1958, pp.
345-346).

111 Vedi E.M. Wood, Labor, The State and Class Struggle, in “Monthly Review”, vol. 49, n. 3, 1997.
Per C. Mattei, op. cit., I’Europa nel primo dopoguerra, fu presa da un’ondata rivoluzionaria pro-
prio per il riavvicinamento del politico ¢ dell’economico portato dalla guerra.

112 11 capitalismo continua a mostrificare cio che ¢ esterno al suo mercato e al suo potere estrattivo.

113 Su questo aspetto, meno trattato nel paper si vedano E.M. Wood, Why Class Struggle is Central,
in “Against the Current”, n. 10, 1987, pp. 7-9; Ead., Marxism without Class Struggle, cit; Ead.,
Labor, The State and Class Struggle, cit.; Ead, Capitalism and Human Emancipation, in “New
Left Review”, vol. 167, n. 1, 1988, pp. 3-20. Ead., Capitalism and Social Rights, in “Against the
Current”, n. 140, 2009, pp. 28-32.

114 Ead., Capitalism and human emancipation: Race, gender, and democracy, in N. Holmstrom (ed.),
The Socialist Feminist Project: A Contemporary Reader in Theory and Politics, Monthly Review
Press, New York 2002, p. 278.

115 Ead., Democracy Against Capitalism, cit., p. 267. Continua Wood nella pagina successiva: “Il



148 Gianmaria Brunazzi

3. Criticita e dispute interne al Marxismo Politico
3.1 Il dibattito Brenner-Wood

Come abbiamo ormai capito, tanto Brenner quanto Wood tracciano una linea di sepa-
razione netta tra le opportunita di profitto nel mercato (le quali fanno leva in particolar
modo sulla possibilita di speculare attorno all’accesso privilegiato a risorse scarse in un
dato contesto) e gli imperativi di mercato specificamente capitalisti, che costringono gli
attori sociali, e scatenano la corsa ad innovare continuamente le forze produttive. Questi
imperativi avevano preso forma e sostanza — secondo la tesi di Brenner — nell’ Inghilterra
rurale del XVII secolo, e da li — secondo le elaborazioni di Wood — si erano estesi al
globo per via della loro pulsione a universalizzarsi''.

Il framework sembrava associare i rapporti sociali capitalistici a contesti di market
dependence: in cui gli attori socioeconomici dovevano impegnarsi nello scambio com-
merciale per riprodurre la propria posizione sociale, tramite la realizzazione di profitto
o la vendita della forza lavoro. Tuttavia, tra la dipendenza dal mercato di Brenner e gli
imperativi del mercato di Wood vi era una distinzione non solo formale: essa nasconde-
va alcune ambiguita problematiche che sono emerse durante il dibattito Brenner-Wood,
tenutosi sulle pagine del “Journal of Agrarian Change” nei primi anni Duemila''’.

La disputa scaturisce da una tesi di Brenner secondo cui, per ragioni diverse, ma pa-
rallele a quelle dell’Inghilterra, i produttori agricoli dei Paesi Bassi settentrionali hanno
vissuto una transizione capitalista precoce nel Seicento. Il fattore scatenante era stato
un degrado della fertilita dei terreni agricoli, che aveva costretto i contadini olandesi a
rivolgersi al mercato del grano per la sussistenza. Questa dipendenza li aveva spinti a
produrre merci per lo scambio, concentrandosi sull’allevamento del bestiame e la pro-
duzione lattiero-casearia per I’esportazione. Alla fine, con 1’aiuto della finanza urbana e
delle bonifiche, cio portd ad una serie di specializzazioni, investimenti e miglioramenti
produttivi lungo linee simili a quelle inglesi.

Wood su questa analisi rompe fermamente con Brenner, e afferma che il collega ¢
caduto nel ragionamento circolare che ha sempre contestato ai seguaci del modello com-
merciale, secondo cui una crescita degli scambi, innescata da fattori economici oggettivi
(in questo caso, il degrado della fertilita del suolo) puo essere sufficiente a spiegare una
transizione al capitalismo''®. Brenner — insiste Wood — ha dimenticato di chiarire se il
mercato fosse davvero diventato imperativo o meno. Rivedendo il caso, Wood giunge
alla conclusione che i produttori olandesi, pur dipendenti dal mercato, continuavano a
riprodursi socialmente attraverso dinamiche precapitalistiche. Il suo argomento inietta
una dose di chiarezza teorica nelle spesso confuse discussioni sulle dinamiche inerenti al

punto ¢ che, se il capitale trac vantaggi dal razzismo o dal sessismo, non ¢ a causa di una tendenza
strutturale del capitalismo verso I’ineguaglianza razziale o I’oppressione di genere, ma piuttosto
perché tali forme di discriminazione mascherano le realta strutturali del sistema capitalistico e
dividono la classe lavoratrice”.

116 Ead., The Origin of Capitalism, cit.; Ead, Empire of Capital, Verso, London 2003.

117 R. Brenner, The Low Countries in the Transition to Capitalism, in “Journal of Agrarian Change”,
vol. I, n. 2, 2001, pp. 169-241; E.M. Wood, The Question of Market Dependence, in “Journal of
Agrarian Change”, vol. II, n. 1, 2002, pp. 50-87; C. Post, Comments on the Brenner-Wood Ex-
change on the Low Countries, in “Journal of Agrarian Change”, vol. II, n. 1, 2002, pp. 88-95.

118 E.M. Wood, The Question of Market Dependence, cit., pp. 54-55.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 149

processo di transizione, e per questo lo espongo qui in quattro punti''®:

1. Il successo dell’agricoltura olandese si basava sulla potenza militare e commer-
ciale della sua Repubblica e dei suoi mercanti. Come ¢ consueto nel commercio
precapitalista, istituzioni extra-economiche, come le corporazioni monopolistiche
e le compagnie, assicuravano la realizzazione dei profitti attraverso la monopo-
lizzazione dei mercati: i profitti venivano, dunque, realizzati nella circolazione
con mezzi politicamente costituiti ¢ non nella produzione sviluppando incessan-
temente e sistematicamente le forze produttive.

2. Ladipendenza dal mercato del grano non stava forzando un’intensificazione del
processo produttivo. I prezzi relativamente bassi del grano baltico e la sofistica-
zione commerciale precapitalistica della Repubblica olandese erano sufficienti
a realizzare profitti secondo I’antica pratica dell’arbitraggio: comprare a basso
costo e vendere a prezzo elevato in mercati diversi.

3. La specializzazione, che Brenner qui usa come indice cruciale dello sviluppo ca-
pitalista, ¢ esistita a lungo nelle economie precapitalistiche senza generare una
corsa verso ’efficientamento.

4. Per individuare ’emergere delle regole di riproduzione capitalistiche, molto piu
significativa di un’analisi di un ciclo economico in espansione ¢ uno studio del-
le reazioni degli attori economici all’esaurirsi del ciclo. Solo questo ci permette
di identificare la nascita di imperativi capitalistici autosufficienti. Nei Paesi Bassi,
I’investimento nel processo produttivo aumento quando le condizioni per il profitto
erano buone, ma quando i prezzi agrari crollarono in tutta Europa a meta del XVII
secolo, I’innovazione produttiva si arrestd completamente; una dinamica, secondo
Wood, tipica delle societa precapitalistiche. Al contrario, I’agricoltura inglese aveva
superato un punto di non ritorno e mostrava un nuovo tipo di sensibilita ai prezzi.
Di fronte a una recessione, i contadini dipendenti dal mercato per I’accesso alla terra
non potevano semplicemente ritirarsi dalla produzione, quindi continuavano a inno-
vare 1 loro metodi di produzione per massimizzare i profitti. Il fallimento nel com-
petere significava 1’espropriazione, la proletarizzazione, la migrazione o la fame.

Due sono stati i contributi decisivi dell’intervento di Wood. Tramite il primo — quello
pit immediatamente riconosciuto dagli storici — Wood ha mostrato che la produzione per
il mercato ¢ ben lontana dall’essere una condizione sufficiente per determinare 1’emerge-
re degli imperativi capitalistici'®.

Piu implicitamente, tuttavia, Wood, nella sua polemica con Brenner, ha in realta sotto-
lineato un elemento cruciale della sua critica metodologica, che il collega sembrava aver
perso di vista. Le regole di riproduzione capitalistiche si definiscono contingentemente
nell’esperienza storica dell’Inghilterra agraria del XVII. Certo, si puo confutare questa
tesi, e trovare un’altra prima origine, ma il procedimento non puo essere svolto alla leg-
gera. Se 1 rapporti sociali capitalistici si affermassero indipendentemente in altri contesti
storico-geografici allora I’intera impalcatura teorica del Marxismo Politico sarebbe mes-
sa in discussione, perché si riammetterebbe una necessita storica nelle relazioni capitali-
stiche, che troverebbero diversi modi, tempi e spazi per affermarsi.

119 Ivi, pp. 52-59, 69-70.
120 Ivi, p. 68.



150 Gianmaria Brunazzi

Entrambi gli aspetti della risposta di Wood, a mio avviso, verranno debolmente inte-
riorizzati dalla scuola, che manterra al suo interno una contraddizione su cui recentemen-
te si € aperta una nuova aspra controversia.

3.2 Il crescere di una scuola e la frattura dello Storicismo Radicale

La produzione storico-teorica dei marxisti politici, dalla questione della transizione
al capitalismo, che resta tuttora uno dei fuochi principali d’indagine'?, si ¢ aperta negli
ultimi vent’anni a diversi altri terreni di ricerca. Tanto le originali tesi di Brenner sulla
stagnazione secolare e la crisi del capitalismo che hanno animato il Second Brenner De-
bate'?, quanto le posizioni di Wood sull’imperialismo del capitale'?, a cui non possiamo
dedicare spazio in queste pagine, pur energicamente contestate da accademici interni ed
esterni alla corrente, non solo hanno mostrato quanto ampia fosse 1’influenza conseguita
dai due storici nei primi anni Duemila, ma hanno anche dischiuso un’ampia serie di pos-
sibilita per le fitte schiere di allievi che si andavano formando sui banchi dell’Universita

121 Si vedano a questo proposito, G. Comninel, English Feudalism and the Origins of Capitalism,
in “Journal of Peasant Studies”, vol. XXVII, n. 4, pp. 1-53; S. Dimmock, England’s Second
Domesday and the Expulsion of the English Peasantry, Brill, Leiden 2024 e Id., The Origin of
Capitalism in England, 1400-1600, Brill, Leiden 2014; C. Post, The American Road to Capita-
lism, cit.; X. Lafrance, S. Miller, The Transition to Capitalism in Modern France, cit.; S. Miller,
State and Society in Eighteen-Century France: A study of Political Power and Social Revolu-
tions in Languedoc, Haymarket Books, London 2023; M.A. Zmolek, Rethinking the Industrial
Revolution: Five Centuries of Transition from Agrarian to Industrial Capitalism in England,
Brill, Leiden 2013; J.M. Zacarés, Beyond market dependence: The Origins of Capitalism in
Catalonia, in “Journal of Agrarian Change, vol. XVIIL, n. 4, 2016, pp. 749-767; E.B. Serensen,
The Making of Agrarian Capitalism: Social Relations and Economic culture in Sixteenth and
Seventeenth Century England, tesi di dottorato, Universita di Aarhus, Danimarca 2019; G. Bru-
nazzi, Rapporti sociali e conflitti di classe nell’Inghilterra del XVIII secolo: Verso una nuova
teoria materialista della Transizione al Capitalismo, tesi di dottorato, Universita degli Studi
di Milano 2022; J. Evans, Colonialism(s), Race, and the Transition to Capitalism in Canada,
in C. Post, X. Lafrance (eds.), Case Studies in the Origins of Capitalism, Palgrave Macmillan,
London 2019, pp. 191-213.

122 11 Second Brenner Debate si scatend in seguito alla pubblicazione di Uneven Development and
the Long Downturn, in “New Left Review”, n. 229, 1998, pp. 1-265, da parte di Robert Bren-
ner, poi estesosi in un libro (R. Brenner, The Economics of Global Turbulence: The Advanced
Capitalist Economies from Long Boom to Long Downturn, 1945-2005, Verso, London 2006). In
breve, secondo Brenner, da mezzo secolo I’economia mondiale ¢ intrappolata in una crisi di red-
ditivita provocata da una cronica sovraccapacita nella produzione manifatturiera globale. Questo
problema ¢ emerso inizialmente con il rientro delle aziende tedesche e giapponesi nei mercati di
esportazione gia saturi dopo la Seconda guerra mondiale, ed ¢ andato peggiorando nel tempo. La
sovraccapacita cronica ¢ il sintomo di un difetto nel meccanismo economico del capitalismo, deri-
vante dall’anarchia della produzione di mercato: le aziende in settori sovraffollati, gravate da costi
sommersi, non hanno incentivi a ritirarsi da attivita non redditizie, ¢ occupandoli generano con-
correnza feroce, calo dei tassi di profitto e, infine, stagnazione. La tesi ¢ senza dubbio controversa,
ma ben pit acuta di quanto non suoni in queste poche righe, tanto che su “Historical Materialism”,
due special issues (‘“Historical Materialism”, vol. 4, n. 1, 1998, e “Historical Materialism”, vol.
5,1n. 1, 1999) — in cui intervennero marxisti del calibro di W. Bonefeld, A. Freeman, A. Shaikh, T.
Smith, G. Carchedi, S. Clarke, C. Harman — vennero dedicati a discuterla. Al di fuori dei fascicoli
sopracitati, per approfondire il tema val la pena leggere la risposta di G. Arrighi, The Social and
Political Economy of Global Turbulence, in “New Left Review”, vol. 20, 2003, pp. 5-71.

123 Vedi E.M. Wood, Empire of Capital, cit., e Ead., A Reply to Critics, in “Historical Materialism”,
vol. 15, n. 3, 2007, pp. 143-170.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 151

della California (dove Wood ha studiato e Brenner insegnato per oltre quarant’anni) e su
quelli dell’Universita di York, in Canada (dove Wood ha ottenuto una cattedra nel 1967).

In particolare, attorno a Samuel Knafo e Benno Teschke, attualmente docenti all’u-
niversita del Sussex, si sono sviluppati alcuni dei filoni d’inchiesta piu originali. L’ac-
cademico canadese, sostenuto da una metodologia storicista che valorizza scrupolo-
samente 1’agentivita degli attori sociali'®, sta riscrivendo la storia della finanza e del
managerialismo'?, e incoraggiando nuove prospettive di ricerca nell’ambito dell’/n-
ternational Political Economy (IPE). 1l collega tedesco compie un’operazione simile
in campo geopolitico, con un impatto significativo nello studio delle International
Relations (IR)"®.

La scuola inglese, se cosi possiamo definire quella costituita da Knafo e Teschke attra-
verso i rapporti scientifici intrattenuti in una carriera ormai lunga'?’, ¢ venuta di recente a
scontrarsi con quella nord-americana — rappresentata da C. Post, X. Lafrance, S. Miller,
J. Evans, S. Salour, M. Zmolek — rimasta piu aderente ai principi di R. Brenner ¢ di E.
M. Wood.

La diatriba ¢ stata aperta da un articolo profondamente polemico — Political Marxism
and the Rules of Reproduction of Capitalism: A Historicist Critique — pubblicato da
Knafo e Teschke nel 2020 e ripreso nel 2021 in un numero speciale di “Historical Mate-
rialism”, interamente dedicato ad esso'?®.

La riflessione dei due autori scaturisce da un’osservazione epistemologica: se il ca-
pitalismo ha preso forma in unico momento decisivo — quello della transizione inglese
studiata da Brenner — e ha leggi chiare e inoppugnabili che Wood ha gia formalizzato,
alla ricerca storica non resta che verificare come e quando le regole di riproduzione capi-
talistiche si siano venute ad imporre in contesti terzi. A cosa si riduce il potere euristico
della storia? Non ¢ essa forse gia predeterminata — una volta ancora — da una teoria?

Occorre precisare che la critica interna non nasce dal nulla. A partire dai primi anni
Duemila, con I’affermarsi del Marxismo Politico come scuola, tra le fila della sinistra
accademica erano maturate tre contestazioni essenzialmente concernenti le tendenze del
Marxismo Politico a reificare 1) una peculiare dimensione sociopolitica che consentireb-

124 Vedi S. Knafo, The Fetishizing Subject of Marx's Capital, in “Capital & Class”, vol. XXVI, n. 1,
2002, pp. 145-75; 1d., Critical Approaches and the Legacy of the Agent/Structure Debate in In-
ternational Relations, in “Cambridge Review of International Affairs”, vol. XXIII, n. 3, 2010, pp.
493-516; 1d., Critical Methodology and the Problem of History, in J. Montgomerie (ed.), Critical
Methodologies in Political and Cultural Economy, Routledge, London 2017, pp. 94-99.

125 Vedi, tra gli altri, Id., The Making of Modern Finance: Liberal Governance and the Gold Stan-
dard, Routledge, London 2013; Id, Financial Crises and the Political Economy of Speculative
Bubbles, in “Critical Sociology”, vol. 39, n. 6, 2013, pp. 851-67; 1d., Neoliberalism and the ori-
gins of public management, in “Review of International Political Economy”, vol. 27, n. 4, 2019,
pp. 780-801.

126 B. Teschke, The Myth of 1648: Class, Geopolitics, and the Making of Modern International Re-
lations, Verso, London 2003; Id., IR Theory, Historical Materialism, and the False Promise of
International Historical Sociology, in “Spectrum: Journal of Global Studies”, n. 6, 2014, pp. 1-66;
L. Von Pfaler, B. Teschke, Quo Vadis, Historical International Relations? Geopolitical Marxism
and the Promise of Radical Historicism, in “Uluslararas liskiler Dergisi”, vol. 21, n. 82, 2024,
pp. 21-40 (https://doi.org/10.33458/uidergisi.1474307).

127 Tra i marxisti politici oggi in attivita, moltissimi hanno studiato con S. Knafo o B. Teschke. Si
considerino tra gli altri P. Salgado, M. Beck, J.M. Zacarés, M. Pal, M. Konings e S. Parris.

128 S. Knafo e B. Teschke, Political Marxism and the Rules of Reproduction of Capitalism: A Histo-
ricist Critique, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2020, pp. 54-83.



152 Gianmaria Brunazzi

be lo sviluppo dei rapporti economici capitalisti; 2) il lavoro salariato come unica forma
di oppressione sociale; 3) il caso inglese, producendo nel peggiore dei casi una storia
eurocentrica ed esclusiva'®.

Knafo e Teschke riconoscono la validita delle obiezioni e avvertono (non a torto) un
certo ristagno teorico nei lavori dei colleghi. Si lanciano cosi in un’impresa che mira a
salvare il Marxismo Politico da sé stesso. Nel loro articolo denunciano I’eterno ritorno
dello strutturalismo (e dell’economicismo) e dichiarano di voler sviluppare “un’inter-
pretazione del capitalismo maggiormente incentrata sull’agency, che si basi in modo piu
esplicito sul concetto di rapporti sociali”!*?. A detta dei due ricercatori:

gli approcci strutturali [...] hanno perpetuato un problematico feticismo del mercato e
sottovalutato il cambiamento sociale nel capitalismo. Piu fondamentalmente, limitano la
nostra capacita di utilizzare la storicizzazione come pratica di teorizzazione.'™!

Wood e Brenner vengono accusati dai due allievi di aver tradito la loro stessa svolta
storicista, ipostatizzando concettualmente un unico ideal-tipo di capitalismo'*. T profes-
sori di Brighton ripartono dalla controversia sul caso olandese e dal cortocircuito mecca-
nicista nell’analisi di Brenner, ma mentre Wood aveva risposto rafforzando la definizione
della struttura di mercato necessaria ai rapporti capitalistici, e sottolineando 1’unicita
del caso inglese, essi procedono in direzione opposta: sviluppano le conseguenze dei
risultati di Brenner e liberano 1’analisi storica da ogni costrizione strutturale allo scopo
di radicalizzare “the agent-centred and historicist contribution of Marx™'®.

Il risultato dei loro sforzi € una nuova corrente teorica (per il momento interna al Marxi-
smo Politico) che viene definita Storicismo Radicale (Radical Historicism). Essa si fonda
su tre principi metodologici: 1) la definizione, nella storia, degli “specific actors” protago-
nisti delle trasformazioni in un campo di riferimento, 2) la ricerca delle “counter-intuitive
innovations”, realizzate da questi attori, 3) la scoperta degli “unitended outcomes”, da
loro generati'*, Invitando a smontare ogni costruzione teorica, a cercare le differenze piu

129 Vedi per esempio, A. Anievas, K. Nisancioglu, How the West Came to Rule: The Geopolitical
Origins of Capitalism, Pluto Press, London 2015; J. Banaji, Theory as History: Essays on Modes
of Production and Exploitation, Brill, Leiden 2010; J.M. Blaut, Robert Brenner in the Tunnel of
Time, in “Antipode”, vol. 26, n. 4, 1994, pp. 351-74; S. Rioux, The Fiction of Economic Coer-
cion: Political Marxism and the Separation of Theory and History, in “Historical Materialism”,
vol. 21, n. 4, 2013, pp. 92-128; J.K. Gibson-Graham, The End of Capitalism (As We Knew It):
A Feminist Critique of Political Economy, Blackwell, Oxford 1996; C. Hesketh, The survival of
non-capitalism, in “Environment and Planning D: Society and Space”, vol. XXXIV, n. 5, 2016,
pp. 877-894.

130 S. Knafo, B. Teschke, Political Marxism and the Rules of Reproduction of Capitalism: A Histori-
cist Critique, cit., p. 3.

131 Ivi, p. 2.

132 1Ivi, pp. 7, 23.

133 S. Knafo, B. Teschke, Political Marxism and the Rules of Reproduction of Capitalism, cit., pp. 1,
2,3,7,16.

134 1Ivi, pp. 19-21. In un recente workshop tenutosi a Brighton (23-24 maggio 2024) a cui ho parte-
cipato, su un confronto epistemologico ¢ metodologico tra Marxismo Politico e Storicismo Ra-
dicale, mi ¢ parso ormai chiaro che molti degli allievi di S. Knafo e B. Teschke (piu certamente
di quanto non auspichino i maestri) siano pronti a lasciare Marx, per un approccio empirista e
relativista. Nelle lunghe conversazioni che ho avuto il piacere di intrattenere con S. Knafo, intel-
lettuale brillante, ho avuto modo di fargli notare che la liberazione della storia da ogni costruzione
teorico-strutturale corre inevitabilmente questo rischio.



®

1l Marxismo Politico e la critica storica al capitalismo 153

che le astrazioni, per dettagliare gli aspetti originali di ogni particolare traiettoria storica
(lineages), Knafo e Teschke giungono a proporre la sostituzione della struttura teorica del
modo di produzione capitalista con la nozione di capitalist practices'.

Questa prospettiva (a mio parere inconciliabile con il Marxismo e con il pensiero di
E.M. Wood) pur aspramente osteggiata da numerosi colleghi negli articoli raccolti sul
numero 29.3 (2021) di “Historical Materialism”, ha avuto 1’innegabile merito di stimo-
lare una nuova corsa alla ricerca teorica e politica.

Non vi € qui spazio per problematizzare gli elementi sollevati in un dibattito estrema-
mente ricco che, a detta di J.M. Zacarés, “influenzera decisivamente”, come aveva fatto
quello sulla “transizione olandese”, “nuove generazioni di marxisti politici”’'*¢. Credo sia
importante, tuttavia, nelle ultime battute dell’articolo sottolineare alcuni fondamentali
interventi — primo tra tutti quello di Charlie Post, che rileva una problematica centrale
dell’elaborazione degli studiosi di Brighton:

Il mancato chiarimento da parte di Knafo e Teschke delle regole di riproduzione che
definiscono il capitalismo ci porta, ancora una volta, ad “assumere proprio cio che neces-
sitava di essere spiegato”: le origini dello sviluppo capitalistico.'?’

Le capitalist practices di Knafo e Teschke permettono di nuovo al capitalismo di
essere dappertutto e da nessuna parte, dato che prodromi del suo sviluppo si possono rin-
tracciare in ogni peculiare spazio sociale investigato e non vi ¢ una regola che sancisca
qui ¢ (o qui non ¢) capitalismo'**. Di fondamentale importanza anche la precisazione di
Jessica Evans, secondo cui

un’analisi del modo di produzione era, per Marx, precisamente cio che permetteva una
comprensione storicamente specifica del potere di classe e, di conseguenza, la capacita
di organizzare risposte politiche strategiche ad agenti e strutture di oppressione che assu-
mono forme variabili.'*

L’attenzione a pratiche particolari porta a frammentare gli obiettivi e i percorsi di lot-
ta — che Wood si preoccupava di riunire oltre la scomposizione post-moderna — proprio
quando si ripresenta la possibilita storica di pensare un’alternativa sociale complessiva.

In ultimo, porto I’attenzione su due tra i contributi piu originali e fertili tra quel-
li registrati nel dibattito: quelli di X. Lafrance e J.M. Zacarés. Del primo credo sia

135 1Tvi, pp. 22-25.

136 J.M. Zacarés, Two Historicisms: Unpacking the Rules of Reproduction Debate, in “Historical
Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 195.

137 C. Post, Structure and Agency in Historical Materialism: A Response to Knafo and Teschke, in
“Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 115.

138 1l recente seminario di Brighton ha mostrato come il micro-focus sugli agenti e sui loro campi
di riferimento — avulsi da un contesto generale (che per gli storicisti radicali ¢ inanalizzabile) —
abbinato alla ricerca ossessiva di elementi contro-intuitivi non faccia altro che frammentare la
comprensione della realta storica e allontanarci da una verita complessiva — fondamentale per
I’organizzazione del conflitto sociale.

139 J. Evans, Mediating Capitalism'’s “Rules of Reproduction” with Historical Agency: Political
Marxism, Uneven and Combined Development and Settler-Capitalism in Canada, in “Historical
Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, p. 156. Per approfondire il dibattito si veda anche la replica alle
critiche di S. Knafo e B. Teschke: The Antinomies of Political Marxism: A Historicist Reply to
Critics, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, pp. 245-284.



154 Gianmaria Brunazzi

potenzialmente sviluppabile I’interpretazione delle strutture sociali come “alienated
social relations”', del secondo ¢ coraggiosa la scelta di prendere le distanze dal mae-
stro (S. Knafo) per arrivare a proporre una reinterpretazione del movimento storico in
funzione del rapporto dialettico tra rent extraction e capitalist production, due diversi
modalita di estrazione del surplus, capaci di generare meccanismi socioeconomici pro-
fondamente distinti'*'.

Conclusione

Questo articolo, come gia precisato, non vuole chiudere ma aprire riflessioni e con-
fronti. Oggi, nei principali palcoscenici anglosassoni, i marxisti politici sono al centro
del dibattito teorico su molteplici temi fondamentali per la comprensione del nostro pre-
sente: il rapporto tra economia e politica, tra rendita e profitto, tra geopolitica e marxi-
smo, tra finanza e capitalismo, tra classe, genere e razza, oltre che sulle trasformazioni
del modo di produzione.

L’introduzione dei paradigmi, dei metodi e delle pratiche del Marxismo Politico nel
contesto italiano ¢ imprescindibile per rilanciare nel nostro Paese un approccio autenti-
camente materialista all’analisi storica, e per aprire ai nostri ricercatori il cuore delle piu
importanti dispute internazionali.

Spero di aver mostrato con sufficiente chiarezza come, nei suoi cinquant’anni di vita,
la scuola sviluppata da R. Brenner ed E.M. Wood non solo abbia fornito interpretazioni
teoricamente valide e politicamente fertili della storia del capitalismo, ma abbia anche
saputo innovare e innovarsi come poche altre correnti teoriche, attraverso la critica epi-
stemologica continua.

Knafo e Teschke, pur giungendo a conclusioni che ritengo errate, sollecitano tramite
il loro articolo del 2020 un’intuizione decisiva: se la storia ¢ la via d’accesso principale
a una teoria materialista, la teoria deve aggiornarsi con I’evolvere del processo storico e
il Marxismo Politico, proprio per questo, non puo prescindere da un’incessante ridiscus-
sione delle sue chiavi analitiche.

140 X. Lafrance, The Vacuity of Structurelessness: Situating Agency and Structure in Exploitative and
Alienated Social Relations, in “Historical Materialism”, vol. 29, n. 3, 2021, pp. 84-106.

141 Per una elaborazione del quadro teorico si veda J.M. Zacarés, Residential Accumulation: A Poli-
tical Economy Framework, in “Housing, Theory and Society”, vol. 41, n. 1, 2024, pp. 4-26.



L’EDUCAZIONE NELL’EPOCA
DELLA RIPRODUCIBILITA TECNICA.
NOTE SU WALTER BENJAMIN

SIMONE LANZA

1l bambino non si esprime attraverso le cose,
ma esprimere le cose attraverso sé.!

Gustav Friedrich Hartlaub

Collezionista di aforismi, ultimo homme de lettres, traduttore, eclettico, Walter Benja-
min? spaziava fra tutti i grandi temi filosofici e letterari che il mondo contemporaneo gli
poneva; il suo “carattere distruttivo” gli permetteva di “togliere di mezzo le tracce della
nostra vecchiaia” 3. Per questo motivo, proprio perché vedeva “ovunque strade”, egli si
trovava “sempre al crocevia™. Perseguitato dalla malchance, si trovo sempre al posto
sbagliato nel momento sbagliato — suggeriva Hannah Arendt®. La vita di Benjamin ¢ stata
quella di un pensatore “rigorosamente inclassificabile”, ma anche “una testimonianza
cosi autentica dei tempi e luoghi pit bui del nostro secolo™; la sua scrittura, da sola, ¢
rivoluzionaria e “il suo linguaggio da forma sensibile all’invisibile™.

Benjamin percorse tante strade, ma non decise mai se, da Berlino, dirigersi verso New
York, Gerusalemme o Mosca, continuando su cammini sfortunati, come quello per Port
Bou. Le riflessioni di Benjamin sulla gioventu e sull’infanzia sono di grande interesse e

1 W. Benjamin, G.F. Hartlaub. Il genio nel bambino, in Figure dell’infanzia. Educazione, letteratu-
ra, immaginario, a cura di F. Cappa, M. Negri, Raffaello Cortina Editore, Milano 2012, p. 61.

2 Per i testi benjaminani si sono verificate le citazioni utilizzando il testo originale in Gesammel-
te Schrifien, hrsg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhéuser, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1974-1989 (da qui in poi indicati con la sigla GS); e facendo riferimento al materiale consultabile
su: www.textlog.de/benjamin. Dove si ¢ ritenuto necessario la traduzione ¢ stata modificata, indi-
cando sempre la traduzione italiana piu vicina.

3 Id., 1l carattere distruttivo, in Senza scopo finale. Scritti politici (1919-1940), a cura di M. Palma,
Castelvecchi, Roma 2017, pp. 178-179. Cfr. anche M. Lowy, Rédemption et utopie. Le judaisme
libertaire en Europe centrale, PUF, Paris 1988, p. 121.

4 Cfr. H. Arendt, Walter Benjamin, in H. Arendt, W. Benjamin, L angelo della storia. Testi, lettere,
documenti, Giuntina, Firenze 2017, p. 64.

5 Ibidem.

6 M. Lowy, Rédemption et utopie, cit., p. 121.

7 H. Arendt, op. cit., p. 60.

8  Ivi,p.76.



156 Simone Lanza

si intrecciano con quelle sulla radio e sul cinema — oggi definiti mass media. Soprattutto,
egli indago come questi media iniziassero a modificare le modalita dell’attenzione in
un’epoca — quella della riproducibilita tecnica dell’arte — che stava trasformando il senso
dell’esperienza umana e, pertanto, della stessa educazione.

Va subito precisato che Benjamin non si trovava ancora di fronte alla trasformazione
tecnica dell’educazione — come capita a noi oggi quando affidiamo bambini ¢ bambine
all’educazione informale degli schermi —, ma semplicemente a due fenomeni paralleli: la
trasformazione dei processi attentivi tramite i nuovi media e la trasformazione del potere
educativo delle cose nel gioco. Seguiro le interpretazioni proposte da Benjamin, quale
uno dei piu profondi pensatori di quell’etica apolide® che, esplicitamente o implicita-
mente, andava formulando riflessioni sul senso della pedagogia e sulle modalita concrete
dell’educazione dal punto di vista di un continente che stava affondando. Quell’ Atlanti-
de perduta era la koiné ebraico-tedesca della Mitteleuropa'®, una generazione nata tra la
fine del XIX e I’inizio del XX secolo, distrutta o dispersa dalla Seconda guerra mondiale,
ma che, cercando quanto c¢’era di piu autentico nella tradizione del suo popolo, aveva
messo a nudo la trama dell’umano di fronte alla sua estinzione ¢ alla devastazione della
Madreterra. Una koiné tanto totalmente assimilata all’ordine profano e materialista del-
la modernita, quanto totalmente estranea alla sua dimensione religiosa, al capitalismo
come religione, come feticismo della merce.

Si ¢é largamente fatto ricorso a Benjamin per le sue lucide analisi sul cambiamento
dell’esperienza dell’essere umano moderno che vive 1’arte sotto forma di riprodu-
cibilita tecnica, cosi come alle sue profonde intuizioni in merito all’infanzia. Vorrei
cercare di descrivere 1’idea di esperienza infantile e quella del potere educativo degli
oggetti attraverso questo aforisma caro a Benjamin: “il bambino non si esprime at-
traverso le cose, ma esprimere le cose attraverso sé€”!!. Cosa significa che il bambino
esprime le cose anziché esprimersi attraverso di esse? Che ruolo gioca 1’oggetto nello
sguardo infantile? Cosa ci suggerisce lo sguardo infantile in un’epoca in cui lo sguardo
stesso sulle cose ¢ modificato dalle nuove tecnologie? Cosa ci dice lo sguardo infan-
tile della svolta storica che la societa nell’epoca della riproducibilita tecnica dell’arte
crea nei processi stessi di esperienza, ricordo, attenzione? Le riflessioni frammentarie
di Benjamin delineano forse non solo una radicale critica di un mondo che sempre
piu si presenta come un’immane raccolta di merci fin nei suoi giocattoli pit minuti,
deteriorando ’esperienza infantile dello Spielen (nel suo triplice significato di “gio-
care”, “suonare”, “recitare”), ma anche una prospettiva materialistica (non romantica)
di pedagogia proletaria, cioé messianica ¢ rivoluzionaria, capace di interpretare 1’a-
zione plurale (e intergenerazionale) come porta da cui passare per uscire dal tempo
omogeneo ¢ vuoto dell’educazione quale mera conservazione, capace di comprendere
I’educazione come appuntamento segreto delle generazioni.

9  Mi ispiro all’espressione “etica politica della diaspora” impiegata da Judith Butler, secondo cui il
punto di vista dell’apolide ha un ruolo cruciale per Benjamin come per Arendt. Cft. J. Butler, Strade
che divergono. Ebraicita e critica del sionismo, Raffaello Cortina Editore, Milano 2013, p. 131.

10 Seguo, quindi, la ricostruzione proposta da Léwy in M. Lowy, Rédemption et utopie, cit.. Si sono
anche privilegiate le letture critiche di Benjamin provenienti da quella stessa koine ebraica (The-
odor W. Adorno, Gershom Scholem, Hannah Arendt, Ernst Bloch, Michael Lowy, Judith Butler).

11 W. Benjamin, G.F. Hartlaub. Il genio nel bambino, cit., p. 61. Gustav Friedrich Hartlaub (1884-
1963) ¢ stato uno storico dell’arte tedesco, delle cui opere esistono alcune traduzioni solo in
francese e inglese.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 157

1. Lo sguardo infantile sulle cose

Possiamo iniziare a raccontare ’interesse di Benjamin per lo sguardo infantile
sulle cose attraverso il suo debito verso tre figure femminili che lo trasformarono,
influenzando il suo pensiero: la madre, la moglie, ’amica amata'?>. Sua madre Paula
nutri la passione del figlio per i libri fin da quando egli era bambino. La passione di
Benjamin per i libri d’infanzia ¢ “comprensibile a partire dalla biblioteca materna”'?.
Questa passione fu condivisa con la moglie Dora, con la quale era solito scambiar-
si in dono un libro per I’infanzia in occasione dei loro compleanni'. Insieme a lei
colleziono molti volumi. Anche il figlio Stefan, quarta figura, fu occasione per avvi-
cinarsi allo sguardo infantile, a partire dall’osservazione del modo che quest’ultimo
aveva di porsi rispetto a oggetti di ogni tipo e ai libri. La relazione col figlio porto
Benjamin ad annotare e a osservare molte piccole cose in un Buchlein'. Ulteriori
suggestioni profonde sono poi arrivate dall’incontro con la rivoluzionaria sovietica
Asja Lacis. Con la decisiva influenza di costei, “I’interesse per I’infanzia si colloca
in un progetto piu vasto di rovesciamento dei rapporti sociali vigenti, che riguarda
tutti i settori politici e culturali”'.

Come 1’avvento del bambino porta spesso pace in famiglia, cosi lo sguardo sull’in-
fanzia di Benjamin mette d’accordo critici lontani: Gershom Scholem e Theodor W.
Adorno, i due amici “che stavano ai poli opposti della sua esistenza”!’, non indugiano a
mettere in risalto I’importanza che 1’infanzia gioco nello sguardo di Benjamin sul mon-
do. Adorno scrisse: “Chi entrava in consonanza con lui si sentiva come un bambino che
scorgesse attraverso le fessure della porta chiusa la luce dell’albero di Natale”'®. Scho-
lem, dal canto suo, cosi descrisse il ruolo dell’infanzia nel pensiero benjaminiano:

Tra i caratteri veramente essenziali della natura di Benjamin sta il fatto che egli per
tutta la vita si senti attratto, con forza addirittura magica, dal mondo dei bambini e dall’in-
dole infantile. Questo mondo faceva parte degli obiettivi su cui piu durevoli e pertinaci
indugiavano le sue riflessioni, e tutto cio che egli ha scritto in proposito appartiene alle
sue cose piu perfette.'

12 1l potere del vero amore lo rese “simile alla donna amata” tramite una “trasformazione-assimila-
zione”, dichiara Benjamin riferendosi a tre donne: Dora Kellner, Jula Cohn, Asja Lacis. Cfr. G.
Schiavoni, Quando Benjamin pianse d’amore. Walter Benjamin e Asja Lacis, in “Doppiozero”, 19
settembre 2020 (https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-e-asja-Lacis).

13 G. Schiavoni, Il mondo dell’infanzia. A scuola da Walter Benjamin, in “Doppiozero”, 19 no-
vembre 2020 (https://www.doppiozero.com/scuola-da-walter-benjamin); la lista dei libri della
“Collezione di libri per bambini” (Kinderbuchsammlung) comprende 204 titoli ¢ il suo indice
completo ¢ oggi disponibile nel volume antologico W. Benjamin, Orbis pictus. Scritti sulla lette-
ratura infantile, a cura di G. Schiavoni, Emme Edizioni, Milano 2020, pp. 61-111. Al suo interno
si trova anche un bellissimo inserto fotografico. La collezione di libri ¢ stata recentemente stabilita
a Francoforte.

14 G. Scholem, Walter Benjamin. Storia di un’amicizia, Adelphi, Milano 1992, p. 108.

15  Questo testo oggi ¢ disponibile solo in inglese, benché se ne riproducano ampie parti manoscritte
in U. Marx et al. (éds.), Walter Benjamin. Archives, Klincksieck, Paris 2011, pp. 109-149.

16  F. Cappa, Il segnale segreto del futuro. Un itinerario pedagogico negli scritti di Walter Benjamin,
in W. Benjamin, Figure dell’infanzia, cit., p. 318.

17 H. Arendt, op. cit., p. 68.

18  Th.W. Adorno, Profilo di Walter Benjamin, in Prismi. Saggi sulla critica della cultura, Einaudi,
Torino 1972, p. 234.

19  G. Scholem, Walter Benjamin, in Walter Benjamin e il suo angelo, Adelphi, Milano 1978, pp. 75-76.



158 Simone Lanza

2. Infanzia e collezionismo

Questa attenzione per I’infanzia comporta una trasformazione-assimilazione che si
esprime nella sovrapposizione tra il bambino e il collezionista. La passione per il colle-

ege e

— “¢ la passione dei bambini per i quali le cose non hanno ancora carattere di merce”?.

L’origine della predilezione per 1’aforisma ¢, infatti, da ricercare in questa passione di
Benjamin per la raccolta di citazioni. E, tuttavia, lo stesso Benjamin che esplicita le affi-
nita tra I’infanzia e la figura del collezionista:

Per il vero collezionista, 1’acquisto di un vecchio libro ¢ la sua rinascita. E qui sta la
qualita infantile che compenetra la qualita senile del collezionista. I bambini dispongono
del rinnovamento dell esistenza [ Erneuerung des Daseins] come pratica [Praxis] centu-
plicata e mai abbandonata.?!

L’esistenza del bambino e del collezionista ¢ sempre tesa dialetticamente tra ordine
e disordine. Il collezionista privilegia un rapporto con le cose che non esalta il valore
funzionale e dunque 1’uso e I'utilita e, pertanto, il suo € un rapporto teso a studiare e
abitare gli stessi oggetti. Per i bambini collezionare oggetti ¢ solo uno tra i tanti metodi
di rinnovamento del mondo. dipingere gli oggetti, ritagliare, ricalcare, equivalgono a
collezionare. Sono esperienze infantili di Erneuerung: “[r]innovare il vecchio mondo
[alte Welt erneuern] [...] € [...] P'impulso piu profondo nel desiderio [der tiefste Trieb
im Wunsch] del collezionista di acquisire qualcosa di nuovo”?. Nel vero collezionista il
possesso diventa “il rapporto pit profondo che si possa avere in assoluto con le cose: non
che esse vivano in lui, € piuttosto lui stesso che le abita™?.

Il bambino-collezionista raccoglie, dunque, oggetti del mondo e, per rinnovare il mon-
do, tende a conservare le cose. Le cose diventano, infatti, una dimora; il loro possesso
sembra coincidere con la vita; ma abitare le cose € piu che conservarle, ¢ un rinnovarle,
dando loro una nuova nascita. Pertanto, collezionare ¢ — come spiega Arendt — “affine
all’attivita rivoluzionaria™,

L’ordine infantile, che appare disordinato, ¢ ripreso e ingrandito in un’opera inte-
ressantissima, Einbahnstrafse (Strada a senso unico): nel bambino “questa passione
mostra il suo vero volto, il suo sguardo indio di cui negli antiquari, ricercatori, biblio-
fili non resta che un bagliore offuscato e maniaco™. Il bambino inizia ad aiutare a
ordinare I’armadio della biancheria della mamma o la libreria del papa, ma resta fedele
al suo disordine: come un indiano nomade e bellicoso, nella sua riserva, conserva nei
suoi cassetti per rinnovare le cose, per dar loro una nuova vita. In questo rinnovo sta
la sua rivoluzione.

20 H. Arendt, op. cit., p. 108.

21 W. Benjamin, Tirando fuori dalle casse la mia biblioteca, in Figure dell’infanzia, cit., p. 107 (tr.
mod.). Cfr. Id., Ich packe meine Bibliothek aus, in GS, Band IV, pp. 389-390.

22 1d., Tirando fuori dalle casse la mia biblioteca, cit., p. 107. Cfr. 1d., Ich packe meine Bibliothek
aus, cit., p. 390.

23 1d., Tirando fuori dalle casse la mia biblioteca, cit., p. 115 (tr. mod.). Cft. 1d., Ich packe meine
Bibliothek aus, cit., p. 396.

24 H. Arendt, op. cit., p. 108.

25 W. Benjamin, Strada a senso unico, in Strada a senso unico. Scritti 1926-1927, a cura di G.
Agamben, Einaudi, Torino 1983, p. 33.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 159

3. L’immane raccolta di merci

Ammiratore della rivoluzione sovietica e delle correnti rivoluzionarie tedesche, in
Strada a senso unico Benjamin guarda oltre la desolata Germania afflitta dall’inflazio-
ne, capendo che un nuovo oggetto aveva ormai fatto irreparabilmente la sua comparsa
nella storia: il denaro. Esso entrava “in modo rovinoso al centro di tutti gli interessi
dell’esistenza”, ne modificava i dialoghi quotidiani e, cosi, andava perdendosi “la liberta
della conversazione™?. In quest’opera, secondo Scholem, “non ¢ determinante il carat-
tere aforistico in sé, bensi I’intenzione di rendere in scritti brevissimi una totalita”’. Qui
Benjamin argomenta: “[s]e prima, tra persone che conversavano, era ovvio interessarsi
dell’interlocutore, ora quest’interesse ¢ sostituito dalle domande sul prezzo delle sue
scarpe o del suo ombrello”. Nel pensare ciascuno a se stesso, gli individui finiscono per
assomigliarsi®.

E noto che Benjamin avrebbe voluto scrivere un trattato politico, di cui non ci resta
che il celebre saggio Per la critica della violenza® e pochi altri frammenti. Vi ¢ poi il
frammento Kapitalismus als Religion (Il capitalismo come religione), scritto probabil-
mente nel 192131, 11 capitalismo sostituisce le religioni precedenti e si presenta come
unica religione; si basa su un culto quotidiano che, anziché espiare le colpe e purifi-
care le anime, perpetua la Verschuldigung, la colpevolizzazione e I’indebitamento: “Il
capitalismo ¢ verosimilmente il primo caso di culto che non purifica ma genera colpa/
debito [Schuld].

Il capitalismo, dunque, ¢ in primo luogo “una religione puramente cultuale, forse la
pit estrema che si sia mai data”?. Tutto ha significato solo in rapporto diretto col culto,
trattandosi di una religione priva di una “dogmatica particolare”, di una “teologia”*. In
secondo luogo, ¢’¢ il fatto che la durata del culto ¢ permanente: “Il capitalismo ¢ la cele-
brazione di un culto sans tréve et sans merci [senza tregua e senza pieta]. Non vi € alcun
‘giorno feriale’”*. Ogni giorno, percio, ¢ un giorno festivo. Infine,

sta nell’essenza di questo movimento religioso, che ¢ il capitalismo, persistere fino alla
fine, fino alla definitiva e completa colpevolizzazione di Dio, fino al raggiungimento dello

26 Ivi, p. 16.

27  G. Scholem, Walter Benjamin, cit., p. 78.

28  W. Benjamin, Strada a senso unico, cit., p. 18.

29  “C’¢un paradosso: tutti pensano al tornaconto personale ma sono condizionati nel comportamen-
to dalla massa e quindi I’essere umano perde persino la sensibilita dell’animale, persino il suo
attaccamento alla esistenza” (ivi, pp. 15-16).

30  Per la critica della violenza era il saggio di apertura della prima raccolta italiana. Cfr. W. Benja-
min, Angelus Novus. Saggi e frammenti, a cura di R. Solmi, Einaudi, Torino 1962, pp. 5-28.

31 1l testo, pur ispirandosi a una rilettura di Max Weber (all’epoca Benjamin ne frequentava a Fran-
coforte vedova e fratello), ha delle analogie molto profonde con I’analisi del carattere di feticcio
della merce di Marx. Cfr. H. Eiland, M. Jennings, Walter Benjamin. Una biografia critica, Einau-
di, Torino 2015, pp. 135-136. Benjamin lesse poche opere di Marx integralmente, dopo la fine
della Prima guerra mondiale; sicuramente apprezzo Gyorgy Lukacs ed Ernst Bloch e, come molti
ebrei a lui contemporanei, conosceva la prima sezione del Capitale sul feticismo della merce.

32 W. Benjamin, Capitalismo come religione, in Senza scopo finale, cit., p. 43 (tr. mod.). Cft. Id.,
Kapitalismus als Religion, in GS, Band VI, p. 100.

33 1d., Capitalismo come religione, cit., p. 42.

34 Ibidem.

35  Ibidem.



160 Simone Lanza

stato di disperazione del mondo dove si spera ancora. [...] E I’estensione della dispera-
zione la condizione religiosa di disperazione del mondo, condizione da cui attendersi la
salvezza.*

Nel capitalismo, quindi, “I’utilitarismo assume una coloritura religiosa™’, per cui
ci si attende la salvezza dalla disperazione cosmica. L’ Ubermensch nietzschiano
adempie consapevolmente alla religione capitalistica perché la disperazione umana
¢ elevata a stato religioso cosmico. Dio non muore propriamente, ma subisce il de-
stino umano della disperazione. In questo risiede il tratto piu capitalistico di questa
disperazione.

Se si ¢ accennato qui all’eccezionale interpretazione del capitalismo come religione®®
¢ perché nella relazione con le cose la questione si fa piu sfaccettata quando interviene
lo sguardo infantile. Tornando a Strada a senso unico®, lo scenario apocalittico viene
dipinto a tinte ancor piu fosche quando vi si evidenzia il folle ottimismo proprio della
credenza secondo la quale tutto sarebbe andato bene. 1l saggio esce nel 1928 e ben sap-
piamo cosa sarebbe accaduto un lustro dopo. Alla volonta di credere che tutto sarebbe
andato bene, Benjamin contrappone I’idea di “concentrare lo sguardo sullo straordinario,
la sola cosa che possa ancora portare salvezza™’. Questo stato di estrema attenzione
“potrebbe provocare davvero il miracolo [Wunder]™*'. L’immagine della luce lasciata
da uno spiraglio aperto era gia stata usata all’inizio di Infanzia berlinese e costituira una
delle immagini piu potenti delle tesi Sul concetto di storia. Nonostante la celebrazione
quotidiana del culto della merce, Benjamin, infatti, permette sempre a un raggio di luce
di infiltrarsi, di balenare, di concentrare I’attenzione sul miracoloso. Cos’ha in comune
questo balenare con I’azione del bambino che raccoglie oggetti per rinnovare il mondo?
Ci sono due opposti poteri educativi nelle cose?

4. Lettura profonda

L’incontro con i bambini permette di scomporre I’i0. L’infanzia ¢ li, sempre presen-
te come luogo, come occasione — spiega Francesco Cappa — per “sentire che I’io € un
altro™?. Questo sentire 1’io nell’altro ¢ un’esperienza che si presenta con forza nella
lettura, durante la quale il potere evocativo del libro porta alla perdita di sé e all’immede-
simazione nell’altro. Attraverso la lettura dei libri illustrati e grazie anche ai loro dettagli
materiali (dal formato, alla carta, fino alla copertina) per Benjamin si sviluppa I’attenzio-
ne del bambino e si esercita il potere magico dell’immersione profonda.

36 Ivi, p. 43.

37 Ivi, p. 42.

38 Per Marx la fonte ¢ Charles de Brosses (1709-1777), dalla cui antropologia delle religioni attinge
per il capovolgimento del concetto di feticcio, tradizionalmente applicato alle religioni cultuali. A
sua volta Benjamin attinge dalla celebre opera di Max Weber, L etica protestante e lo spirito del
capitalismo. Entrambi attribuiscono un carattere religioso al capitalismo.

39 In questa opera si evidenzia una caratteristica della religione capitalistica: la figura del mendi-
cante — puo essere accostata alla figura dell’apolide? — non sarebbe accettata dalla sola religione
capitalistica. Cfr. W. Benjamin, Strada a senso unico, cit., p. 15.

40  Ibidem.

41  Ibidem. Cfr. 1d., Einbahnstrafse, in GS, Band 1V, p. 95.

42 F. Cappa, M. Negri, Introduzione, in W. Benjamin, Figure dell infanzia, cit., p. 29.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 161

Benjamin, grande ammiratore di Proust, spiega la lettura con due metafore. In A/ ca-
mino, descrive la scena di un lettore davanti al confortante focolare domestico nell’atto
di leggere un libro. La lettura ¢ paragonata al consumarsi della legna, ¢ equiparata a
un’assimilazione. Questa assimilazione scalda 1’anima: il romanzo avrebbe cosi “la
capacita assai misteriosa di scaldare con la morte una vita che trema dal freddo™*.
Su questo tema Benjamin torna ancora: “[i]n particolare i bambini, poi, leggono non
per empatia bensi per assimilazione”*. Divorare libri, assimilarli, permette dunque al
bambino di crescere.

Per descrivere I’effetto della lettura sul bambino, Benjamin in Strada a senso unico
usa anche la metafora della nevicata: “[s]i rimaneva prigionieri del turbinio del testo,
che lieve e segreto, fitto e incessante, ti avvolgeva come una nevicata”®. Il bambino
“si mescola ai personaggi assai pitt dell’adulto. E colpito oltre ogni dire dalla vicenda e
dalle parole che vi si scambiano, e quando si alza ¢ tutto coperto dalla nevicata di quel
che ha letto™¢. Questa relazione tra ascolto e visione trova le sue radici in un’idea del-
la lettura proposta da Proust: la lettura come esperienza immersiva*’. La capacita del
bambino di confondersi con le cose, immedesimandosi nel mondo, ¢ vicina a quella
del pittore Wu Daozi, in grado di scomparire nel proprio dipinto*. La lettura permette,
infatti, di sprofondare in un mondo incantato. Questo potere del libro, pero, rimanda
a un potere educativo riscontrabile anche in altre cose. Questa esperienza immersiva
nell’opera d’arte ¢ da Benjamin stesso concepita anche come esperienza borghese da
cui liberarsi. Ma la fine dell’esperienza della lettura profonda puo essere salutata po-
sitivamente come 1’inizio di una nuova epoca rivoluzionaria o non ¢, forse, meglio
leggerla come captazione delle capacita attentive*?

43 W. Benjamin, A/ camino, in Figure dell’infanzia, cit., p. 140. Cfr. anche F. Cappa, M. Negri, op.
cit., p. 33.

44 W. Benjamin, Letteratura per l'infanzia, in Figure dell’infanzia, cit., p. 130.

45 1d., Strada a senso unico, cit., p. 33.

46  Ibidem.

47 Negri descrive la lettura come luogo di salvezza al di la della morale. Cfr. M. Negri, Nel/
regno delle figure. Lo sguardo di Walter Benjamin sul rapporto tra infanzia e letteratura, in
W. Benjamin, Figure dell’infanzia, cit., p. 341. Cfr. anche M. Proust, Sulla lettura, a cura di
M. Bertini, Rizzoli, Milano 2011. Si tratta di un saggio considerato emblematico della lettura
profonda, oggi cosi pericolosamente insidiata dai nuovi mezzi di comunicazione. Cfr., inol-
tre, M. Wolf, Proust e il calamaro. Storia e scienza del cervello che legge, Vita e Pensiero,
Milano 2012.

48  W. Benjamin, Infanzia berlinese intorno al millenovecento, in Opere complete, a cura di R. Tiede-
mann, H Schweppenhéuser, E. Ganni, vol. V, Einaudi, Torino 2003, p. 360. Sul doppio significato
dell’esperienza immersiva dei dipinti di Wu Daozi cft. A. Pinotti, Raccoglimento e distrazione, in
Id. (a cura di), Costellazioni. Le parole di Walter Benjamin, Einaudi, Torino 2018, pp. 140-142.
Qui si nota anche come I’arte cinematografica sia elogiata, ma non per questo suo potere immer-
sivo, bensi per questo suo potere distrattivo.

49  Partendo dal presupposto che Benjamin sia un pensatore favorevole al progresso, Bruno
Tackels sembra elogiare le nuove forme di lettura offerte da internet. Cfr. B. Tackels, Walter
Benjamin a I’Ere du monde digital, Editions Kimé, Paris 2022, p. 44. La lettura su schermo
sta modificando, pero, non solo le potenzialita di accesso (ad esempio alle biblioteche del
mondo), ma soprattutto la capacita immersiva della lettura profonda, creando una lettura
veloce, superficiale, disattenta, molto piu sensibile all’utile piuttosto che al bello. Cfr. M.
Wolf, Lettore vieni a casa. Il cervello che legge in un mondo digitale, Vita e Pensiero, Mila-
no 2012.



162 Simone Lanza

5. Reificazione vs. feticismo

La lettura del libro permette di assimilare degli insegnamenti, di entrare in un mondo
particolare; attraverso la lettura il bambino riesce a esprimere le cose in modo profondo.
Il libro ¢, tuttavia, solo uno degli oggetti che gli da la possibilita di esprimere le cose
attraverso di sé. Il gioco e il giocattolo ci consentono di capire ancora meglio che cosa il
bambino riesca a esprimere.

In Storia culturale del giocattolo Benjamin ricorda 1’evoluzione che coinvolge il
giocattolo: prodotto secondario dell’attivita di numerose corporazioni, successivamen-
te, nella storia della sua produzione, ¢ come se si fosse persa la minutezza quale sua
caratteristica principale®. La storia del giocattolo ¢ interna a quella del capitalismo,
non solo per quanto riguarda la produzione, ma anche la fruizione: “Quanto piu si
afferma 1’industrializzazione, tanto piu il giocattolo si sottrae al controllo della fa-
miglia diventando piu estraneo ai bambini ma anche ai genitori™'. Ci sbaglieremmo,
tuttavia, se volessimo leggere la modernita come il trionfo del feticismo della merce,
a cui sarebbe conseguente una perdita della magica aura del giocattolo — aura che, per
Benjamin, avvolge I’opera d’arte e che potrebbe essere inizialmente descritta come
“singolare intreccio di spazio e di tempo; 1’apparizione unica di una lontananza, per
quanto questa possa essere vicina”*. In senso marxista I’aura non puo che essere un
concetto misticheggiante, la cui scomparsa ¢ auspicabile. Essa ha, pero, diverse impli-
cazioni, che qui tralascerei, per soffermarmi, invece, sulla distinzione tra feticismo e
reificazione proposta da Adorno:

La filosofia si appropria del feticismo della merce: tutto deve magicamente trasformar-
si per essa in cosa onde spezzare la magia dell’imperversare delle cose. Questo pensiero ¢
cosi saturo di cultura come suo oggetto naturale, da mettersi dalla parte della reificazione,
anziché fermamente confutarla.”

Mettersi dalla parte della reificazione significa seguire lo sguardo del bambino
sull’oggetto: Benjamin ¢ dalla parte della bambola, perché sa come il bambino gio-
chi con quest’ultima. In Elogio della bambola troviamo una dura recensione a Max
von Boehn**: egli non capisce lo spirito del gioco perché non ha mai udito la con-
fidenza del bambino bisbigliata all’orecchio della bambola: “[s]e i0 ti amo, cosa
significa per te?”%.

Nel gioco infantile le cose vivono e si animano; nel feticismo le cose perdono d’ani-
mo. Nel gioco ¢’¢ amore ed ¢ questo che fa vivere gli oggetti: il mondo diviene umano
con essi. Si capisce meglio, quindi, come il bambino esprima le cose attraverso di sé e
perché sia vicino al collezionista. In questo saggio Benjamin precisa anche che “il piu

50 W. Benjamin, Storia culturale del giocattolo, in Figure dell infanzia, cit., pp. 159-161.

51 1Ivi,p. 161.

52 1d., Piccola storia della fotografia, in Aura e choc. Saggi sulla teoria dei media, a cura di A. Pi-
notti ¢ A. Somaini, Einaudi, Torino 2012, p. 237; Cfr. anche 1d., L opera d’arte nell’epoca della
sua riproducibilita tecnica, a cura di E. Filippini, Einaudi, Torino 1966, p. 25.

53 Th.W. Adorno, Profilo di Walter Benjamin, cit., p. 238.

54  Max Ulrich von Boehn (1860-1932) ¢ stato uno scrittore tedesco di storia culturale, autore di
numerose opere, tra cui Puppen un Puppenspiele del 1929.

55 W. Benjamin, Elogio della bambola. Note critiche sul volume Puppen und Puppenspiele di Max
von Boehn, in Figure dell’infanzia, cit., p. 171.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 163

strano collezionista e innamorato ¢ vicino al bambino molto piu di quanto non lo sia il
puro pedagogo che si mette nei panni dell’infante”®,

Riprendendo Storia culturale del giocattolo, non ¢ la capacita di rappresentazione
del giocattolo a determinare il gioco del bambino. Anzi, spesso si verifica il contra-
rio: il bambino si trasforma anche solo grazie ad alcuni oggetti. Ci sono giocattoli veri
come la palla, il cerchio e I’aquilone, che “sono tanto piu autentici quanto meno dicono
all’adulto™’. Caratteristica negativa del giocattolo ¢, invece, 1’attrazione:

Infatti, piu le cose per giocare [Spielsachen] sono attraenti in senso ordinario, piu si
allontanano dallo strumento per giocare [Spielgerdt]; piu ’imitazione sregolata si ma-
nifesta in essi, piu si allontanano dal gioco vivente [lebendigen Spielen — che, forzando,
potremmo tradurre “gioco dal vivo”?].%®

La vera imitazione si manifesta nello Spielen, il cui campo semantico tedesco ¢ ben
pit ampio di quello italiano: significa, infatti, “giocare”, “recitare”, “suonare”. Benjamin
si muove qui lungo il delicato crinale dello stare dalla parte della reificazione senza cade-
re nel feticismo della merce. Quest’ultimo si presenta, infatti, come una immane raccolta
di giocattoli che permettono solo I’imitazione. Stare dalla parte delle cose con cui si gio-
ca con amore significa comprendere lo sguardo del bambino sull’oggetto, la sua capacita
di esserne incantato e la sua capacita di farlo vivere, di esprimere le cose attraverso di sé.
Giocare vale ben piu del giocattolo. La conclusione ¢, infatti, che “I’imitazione, cosi si
potrebbe formulare, abita il gioco e non il giocattolo™”.

Il gioco ha dunque un potere enorme: “[d]ove i bambini giocano ¢ sepolto un segreto”®.
E quanto Benjamin precisa anche in Giocattoli e gioco. Osservazioni a margine di un’o-
pera monumentale, in cui si sofferma sui nuovi musei dedicati al gioco da lui visitati
a Monaco, Mosca e Parigi. L'universo dei giochi non ¢ costruito a partire dalla pura
fantasia, ma anzi implica un confronto di mondi che ¢ piu il confronto dell’adulto con il
bambino, dal momento che ¢ I’adulto a dare al bambino i propri giocattoli. Pertanto “¢ un
grosso errore supporre che i bambini determinano con i loro bisogni tutti i giocattoli”®!.
Sono, invece, gli adulti che creano, comprano e danno ai bambini i giocattoli, ed ¢ quindi
chiaramente il mondo borghese, con la sua “vivace allegria, figlia del senso di colpa™®,
a fornire 1 suoi giocattoli pronti per [’uso: “[c]hi ha voglia di ammirare il volto ghignante
della merce capitalista deve solo ripensare ai negozi di giocattoli”®,

56 1Ivi,p. 172.

57 1d., Storia culturale del giocattolo, cit., p. 163 (tr. mod.). Per le citazioni di questo testo cft. I1d.,
Kulturgeschichte des Spielzeugs, in GS, Band I11, p. 116.

58 1d., Storia culturale del giocattolo, cit., p. 163. Abbiamo qui un campo semantico ampio: le cose
per giocare (Spielsachen) perdono le proprieta di strumento per giocare (Spielgerdt), diventando
imitative, poiché I’imitazione vera si da solo nel gioco vivo (lebendigen Spielen) e non nel giocat-
tolo (Spielzeug).

59  Ibidem.

60 Id., Chichleuchlauchra. A proposito di un sillabario, in Orbis pictus, cit., p. 45. Il libro recensito
insegna, anzi invoglia a leggere e imparare attraverso il gioco e “senza intenzione”; qui 1’autorita
educativa ¢ al tramonto e Benjamin si chiede come sia possibile “organizzare 1’ammaestramento
collettivo senza autorita” (ivi, p. 48).

61 1d., Giocattolo e gioco. Osservazioni a margine di un’opera monumentale, in Figure dell infan-
zia, cit., p. 178.

62 Ivi,p. 179.

63 Ibidem.



164 Simone Lanza

L’anima del gioco infantile & I’imitazione e la ripetizione, la quale si manifesta con
una forza appena minore rispetto a quella con cui opera la pulsione sessuale:

Forse c’¢ qui la radice piu profonda del doppio significato che ha, in tedesco, Spielen:
ripetere la stessa cosa ne sarebbe in realta la cosa comune. Non un “fare-come-se”, bensi
un “rifare sempre da capo”; I’essenza del gioco sarebbe la metamorfosi dell’esperienza
piu straziante nell’abitudine. Perché il gioco non € nient’altro, che la balia di tutte le
abitudini.*

Giocando, il bambino fa esperienza del mondo e stabilisce cosi quelle che saranno le
sue abitudini. Rifacendo da capo, il gioco metamorfizza I’abitudine. Attraverso il gioco
il bambino si libera, esprime il mondo attraverso le cose, a condizione che il giocatto-
lo non lo limiti, ma lo lasci giocare, recitare. Nella costruzione del giocattolo da parte
dell’adulto per il bambino si manifesta una costrizione. La liberta dalla costrizione € cio
che, invece, avvicina il bambino al collezionista e si esprime molto bene nella sua pro-
pensione verso i rifiuti e i materiali di scarto:

Riflettere pedantemente sulla fabbricazione di oggetti — materiali visivi, giocattoli o
libri — adatti ai bambini ¢ folle. Fin dai tempi dell’llluminismo, questa ¢ stata una delle
speculazioni pit ammuffite dei pedagoghi. La loro infatuazione per la psicologia impedi-
sce di riconoscere che la terra ¢ piena di oggetti pit incomparabili per ’attenzione e 1’e-
sercizio dei bambini. E dei piu concreti. I bambini sono particolarmente inclini a cercare
qualsiasi luogo di lavoro dove ¢’¢ un’attivita visibile sulle cose. Sono irresistibilmente
attratti dagli scarti prodotti dalla costruzione, dal giardinaggio o dai lavori domestici,
dalla sartoria o dalla falegnameria. Nei prodotti di scarto [4bfallprodukten] riconoscono
il volto che il mondo delle cose [Dingwelt] rivolge a loro, a loro soli. In essi, non imitano
tanto le opere degli adulti, ma mettono piuttosto materiali di tipo molto diverso in una
relazione nuova e irregolare tra loro, prodotta attraverso il gioco. I bambini creano cosi
il proprio mondo di cose [Dingwelt], uno piccolo in quello grande. Le norme di questo
piccolo mondo di cose [kleine Dingewelt] devono essere tenute a mente se si vuole cre-
are intenzionalmente per i bambini e non si preferisce lasciare che sia I’attivita stessa a
trovarsi la sua strada da sola verso di loro, con tutto cio che vi € in essa di requisito e di
strumento.®

E altrove Benjamin aggiunge:

Anche la fiaba ¢ uno di questi prodotti di scarto, un residuo, forse il piu potente tra
quelli che si trovano nella storia spirituale dell’umanita, un residuo nel processo della
nascita e della decadenza della leggenda. Il bambino, con il materiale della fiaba, puo
lavorare in modo naturale e sovrano nella stessa maniera in cui dispone pezzi di stoffa o
mattoncini delle costruzioni.®

Con i prodotti di scarto il bambino gioca, cosi come con le parole, e crea relazioni
nuove, in un mondo di cose che, per quanto piccole, anticipano il mondo. Si tratta di
lavorare con cose e parole dal sapore messianico, se consideriamo questa annotazione di

64 Ivi, p. 182.

65 1d., Strada a senso unico, cit., p. 13 (tr. mod.). Cfr. Id., Einbahnstrafe, cit., pp. 92-93.

66  1d., Libri per l'infanzia vecchi e dimenticati, in Figure dell infanzia, cit., pp. 89-90. Cfr. anche Id.,
Strada a senso unico, cit., p. 13.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 165

Scholem: “[l]e frasi improvvisate per gioco da un bambino con le parole [propostegli]
sono piu affini a quelle dei testi sacri che al linguaggio corrente degli adulti”®’.

Il bambino guarda il mondo giocando, ripetendo, associando, rinnovando le cose, ¢
cosi esse vivono. Si tratta della ripetizione del sempre nuovo. Spielen, quindi, come ripe-
tizione; ripetizione come rinnovamento. Ecco che si coglie in profondita quella felicita
provata dal bambino quando, alla fine di una storia, dice: “ancora una volta!”. Il mondo
piccolo introduce a quello grande. Attraverso il mondo di piccole cose ¢ possibile rinno-
vare il mondo. La materialita delle cose piccole € cosi essenziale che Ernst Bloch rimase
affascinato dalla capacita di Benjamin di vedere i dettagli, descrivendola come una vera
e propria “metafisica del secondario”®.

6. Due pedagogie

Questa Erneuerung, questo sguardo del bambino sulle cose scompare in quella che
Benjamin, in alcuni scritti degli anni Trenta, definisce “pedagogia borghese”, piu in sin-
tonia con la terminologia dell’ Institut fiir Sozialforschung, ma forse ancor piu con quella
comunista di Asja Lacis, da cui fu profondamente influenzato e attraverso la quale strinse
amicizia con Bertolt Brecht. Gia in Pedagogia coloniale risulta chiara la contrapposi-
zione tra una pedagogia borghese, o coloniale, orientata dal valore di scambio, e quella,
invece, proletaria, interessata al valore d’uso. Il termine “coloniale” viene qui impiegato
nel senso di “volta allo smercio di beni di cultura”®: ¢ la pedagogia coloniale di quella
che poi, sulla base di questa critica, sara denominata dai francofortesi la Kulturindustrie.

Ritroviamo I’antinomia nel Programma per un teatro proletario di bambini. In questo
manifesto, in cui Benjamin attinge interamente al lavoro delle avanguardie artistiche
sovietiche di cui Asja Lacis era un’esponente, vi ¢ una pluralita di elementi che segnano
la differenza tra pedagogia borghese-coloniale e pedagogia proletaria. In primo luogo,
¢ chiara la consapevolezza propria della nuova generazione, della gioventu, di essere
di fronte a una frattura generazionale in cui essa (“quella piu forte e piu pericolosa di
tutte”)’® rappresenta sempre un pericolo per il mondo, tanto piu per quello borghese.
Inoltre, “nulla ¢ ritenuto dalla borghesia piu pericoloso tra i bambini che il teatro™”!, poi-
ché 1i ci si puo esprimere liberamente. Netta ¢, poi, anche la distinzione tra I’educazione
proletaria e quella borghese: solo la prima da un quadro in cui educare, anziché fornire
un sistema dove alla base stia “un’idea a cui educare”.

La “personalita morale dell’educatore” borghese deve, pertanto, cedere il po-
sto alle qualita di osservazione del nuovo educatore: “I’autentico genio pedagogico:
I’osservazione™”. Questo luogo, in cui educare e osservare coincidono, ¢ il nuovo tea-
tro rivoluzionario, in cui cio che conta € “unicamente 1’influsso indiretto dell’educatore
attraverso i temi, i materiali, i compiti, gli allestimenti””. Nel teatro proletario, pero, i
bambini sono davvero attivi, non portano il pubblico a immedesimarsi, ma a scuotersi,

67  G. Scholem, Walter Benjamin, cit., p. 104.

68  E. Bloch, Ricordi di Walter Benjamin, in “Aut aut”, n. 354, 2012, p. 217.

69  W. Benjamin, Pedagogia coloniale, in Figure dell ’infanzia, cit., p. 248.

70 1d., Programma per un teatro proletario di bambini, in Figure dell infanzia, cit., p. 219.

71 1Ivi, p. 221.
72 lIvi, p. 223.
73 Ivi, p. 222.



166 Simone Lanza

a prendere coscienza con “migliaia di sorprendenti varianti”’*. Chi osserva ¢ 1’educa-
tore, per il quale “ogni azione e gesto infantile diventano un segnale. Non tanto, come
piace allo psicologo, un segnale dell’inconscio, delle latenze, delle rimozioni o censure,
quanto segnali di un mondo nel quale vive e comanda il bambino””. Pertanto, il compito
di questa nuova educazione consiste nel “liberare i1 segnali infantili dal rischioso regno
incantato della mera fantasia e condurli all’azione sui materiali”’®. Qui il teatro non &
borghese, ma epico, come per Brecht, e ha, come la radio, la “funzione pedagogica” di
costringere lo spettatore “a prendere posizione nei confronti dell’evento”””.

Con le novita tecniche della radio e del teatro d’avanguardia ci troviamo di fronte a
un cambio nella relazione tra popolo e sapere, attraverso un nuovo concetto di divulga-
zione: “[q]ui si tratta di una divulgazione che non mobilita piu soltanto il sapere verso il
pubblico, ma nello stesso tempo il pubblico verso il sapere”’®. Benjamin ammiro molto
il cinema sovietico e 1 suoi esperimenti pedagogici e psicologici, ma dovette anche pren-
dere atto che i popoli asiatici dell’Urss preferivano il discorso lineare del cantastorie ai
rapidi montaggi delle avanguardie. Questi non erano ancora stati raggiunti dalla mo-
derna distruzione dell’esperienza. Il paradosso a cui approda Benjamin ¢, quindi, che
la riproducibilita tecnica dell’opera d’arte favorisce il cinema rivoluzionario, il quale
promuove una nuova relazione divulgativa tra potere e conoscenza, stentando, tuttavia,
a essere compreso dalle masse contadine”. Quali nuove esperienze sensoriali andavano
diffondendosi con il teatro e il cinema rivoluzionari sovietici? Benjamin distingue due
tipi di esperienza, Erfahrung ed Erlebnis, esaminandone le implicazioni all’interno della
costellazione in cui gravitano lo “choc”, la “memoria”, il “ricordo”, I’““attenzione”.

7. Esperienza (infantile) e memoria

Parlando con i soldati sopravvissuti alla Prima guerra mondiale, Benjamin capi che
la modernita mette di fronte a situazioni estranianti in cui non ¢ piu possibile fare espe-
rienza, perché non ¢ possibile raccontarle. Il concetto di esperienza € un fi/ rouge che
attraversa I’intera produzione di Benjamin, di cui occorre ricordare 1’origine biografica
infantile, come ebbe a scrivere al suo amico Adorno®. Le esperienze narrate da Benja-

74 Ivi, p. 224.
75 1vi, p. 223. Cfr. F. Cappa, op. cit., p. 321. Nel teatro proletario il bambino diventa “figura della
speranza”.

76 W. Benjamin, Programma per un teatro proletario di bambini, cit., p. 223.

77 1d., Teatro e radio, in Aura e choc, cit., p. 297.

78 1d., Due generi di popolarita, in Aura e choc, cit., p. 300.

79  Da un lato Benjamin teorizza una nuova barbarie e una nuova emancipazione grazie alla rivolu-
zione ¢ all’uso rivoluzionario del cinema, dall’altra si rende conto che I’esperimento non funziona
con il popolo. Quando Scholem, in una lunga conversazione, contesto una simile aporia in L ope-
ra d’arte, pare che Benjamin abbia risposto: “Il legame di cui tu avverti la mancanza nel mio la-
voro, sara fornito, con piu efficacia che da me, dalla rivoluzione” (G. Scholem, Walter Benjamin,
cit., p. 96).

80 In una lettera ad Adorno del 18 aprile 1933, Benjamin scrive sull’Erfahrung: “L’ Erfahrung non
¢ semplicemente cio che accade a noi, ma cio che penetra fino al piu profondo del nostro essere
e che da noi stessi ¢ impossibile capire. La frase di mio fratello: “Noi siamo stati 1i’, che espri-
me il contenuto dell’ Erfahrung in modo cosi inequivocabile, ha un’origine infantile... Ed ¢ cosi
che I’Erfahrung comincia a svilupparsi, come un linguaggio che parla al bambino dall’interno”.
Anche Scholem dice qualcosa di simile: “Dietro molti scritti benjaminiani si celano esperienze



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 167

min vivono della luminosita del suo vissuto personale: esemplare la situazione con sua
moglie vissuta proprio come nel romanzo Le affinita elettive di Goethe.

E utile, quindi, esaminare come il concetto di esperienza infantile illumini le intuizio-
ni di Benjamin sull’esperienza umana®'. Nell’analisi del concetto di esperienza mi rife-
risco soprattutto al suo saggio I/ narratore. Considerazioni sull 'opera di Nicola Leskov
del 1936, facendo qualche confronto con uno scritto parallelo, Esperienza e poverta,
risalente al 1933, ma pubblicato postumo. In entrambi i saggi la perdita dell’esperienza
¢ parallela alla perdita dell’aura (Verfall der Aura)®: “[¢] come se fossimo privati di una
facolta che sembrava inalienabile, la piu certa e sicura di tutte: la capacita di scambiare
esperienze”®. I due saggi iniziano quasi con le medesime parole, benché gli svolgimenti
siano poi diversi: “[c]on la guerra mondiale comincid a manifestarsi un processo che da
allora non si € piu arrestato. Non si era visto, alla fine della Guerra, che la gente tornava
dal fronte ammutolita, non pit ricca, ma piu povera di esperienza comunicabile?”’. L’e-
sperienza comune, non privata, ¢ narrativa: “[1]’esperienza che passa di bocca in bocca
¢ la fonte a cui hanno attinto tutti narratori”’®. Benché 1’arte di narrare volga al tramonto
venendo meno la saggezza, questo processo, in entrambi i testi, non puod essere inteso
come “decadenza”. Si tratta di un processo storico spinto dalle forze produttive “che ha
espulso poco a poco la narrazione dell’ambito del parlare vivo e manifesta insieme, in
cio che svanisce, una nuova bellezza. Questo nuovo concetto di bellezza non ¢, pero,
sviluppato e, anzi, questo “tramonto”, nel saggio su Leskov, non ¢ salutato positivamente
come in L opera d’arte nell ’epoca della sua riproducibilita tecnica, dove si diagnostica
una progressiva perdita di significato parallela alla perdita dell’esperienza e della narra-
zione dovuta ai nuovi mezzi di comunicazione®’.

Questo processo inizia con la modernita e, in particolare, con la stampa, base mate-
riale del romanzo borghese. Infatti, proprio grazie alla stampa, il romanzo si distacca
dalla narrazione tradizionale (fiaba, leggenda, novella): “non esce da una tradizione orale
e non ritorna a confluire in essa”®. L’occasione della nascita del romanzo ¢, dunque,
I’individuo nel suo isolamento, diventato incapace di esprimersi con voce esemplare.
Quindi, la stampa si collocherebbe all’origine del tramonto della narrazione, dando for-

personali, anzi personalissime, che proiettandosi sugli oggetti dei suoi lavori sono scomparse”.
(G. Scholem, Walter Benjamin e il suo angelo, cit., p. 15). Sospendiamo il giudizio su quanto le
esperienze occulte o persino divinatorie rientrino nell’esperienza materialistica moderna, anche
se Scholem era incline a crederlo: “Benjamin era un uomo a cui le esperienze occulte non erano
ignote, per quanto raramente si mostrino come tali”’; nella sua vita personale aveva un grande
talento grafologico inquietante. Cfr. Id., Walter Benjamin, cit., p. 80.

81  G. Agamben, Infanzia e storia. Distruzione dell esperienza e origine della storia, Einaudi, Torino
2001, p. 51.

82  “Si tratta, probabilmente, di un’espressione volutamente ambigua, pressoché intraducibile in ita-
liano, la quale mantiene insieme le valenze di ‘scomparsa’, di ‘atrofia progressiva’, di ‘declino’,
di ‘perdita’ e di ‘frantumazione’ dell’aura”. Cfr. G. Schiavoni, Walter Benjamin. 1l figlio della
felicita. Un percorso biografico e concettuale, Einaudi, Torino 2001, p. 272.

83  W. Benjamin, // narratore. Considerazioni sull’opera di Nicola Leskov, in Angelus Novus, cit.,
p. 235.

84  Ivi, p. 236; Cfr. anche Id., Esperienza e poverta, in Aura e choc, cit., p. 364.

85 1d., Il narratore, cit., p. 236.

86  1Ivi, p. 238.

87  G. Schiavoni, Walter Benjamin. 1l figlio della felicita, cit., p. 301. Singolare che il saggio su Le-
skov, in cui il ruolo della stampa ¢ centrale, non rientri nella raccolta Aura e choc.

88  W. Benjamin, // narratore, cit., p. 239.



168 Simone Lanza

ma a una nuova comunicazione che ¢ I’informazione del giornale (7Tageszeitung): “[o]gni
mattino ci informa delle novita di tutto il pianeta. E con tutto cio difettiamo di storie
singolari e significative”®.

L’informazione, che offre un aggancio immediato, prevale sulla notizia del narrato-
re, che attingeva invece al meraviglioso. All’informazione “¢ indispensabile apparire
plausibile’™"; il narratore, invece, meraviglia. Inoltre, la narrazione lasciava libero spa-
zio all’interpretazione, mentre questa comunicazione (Kommunikation, che non ¢ Mit-
teilung) accade perché “non ci raggiunge piu alcun evento che non sia gia infarcito di
spiegazioni”'. Narrazione e comunicazione si susseguono come artigianato ¢ industria.
Viene a mancare il segno del narratore come nella tazza quello del vasaio®. Svanisce, in
tal modo, la noia e, soprattutto, “si perde la facolta di ascoltare, e svanisce la comunita
degli ascoltatori”™?.

Abbiamo qui due soluzioni: in Esperienza e poverta, come in L ’opera d’arte nell epo-
ca della sua riproducibilita tecnica, ¢’€ una nuova esperienza barbara, quella proletaria
della rivoluzione: I’'impoverimento ¢ salutato come distruzione creativa della modernita
borghese, a cui segue una civilta migliore. Il modo di esperire il mondo ¢, pero, deter-
minato dal modo di percepirlo, che a sua volta ¢ condizionato dal medium, mezzo in cui
ha luogo I’esperienza. La percezione ¢, quindi, storicamente determinata, cambia nel
corso della storia, perché gli esseri umani dispongono di diversi media, mezzi di perce-
zione. In particolare, la Kamera (macchina fotografica e cinepresa) modifica cio che si
vede, rendendo visibile quello che non ¢ tale a occhio nudo, tramite inquadrature parti-
colari, ingrandimenti, rallentamenti, ecc., creando cosi un “inconscio ottico” (Optisch-
Unbewufste)®*. L'uomo con la macchina da presa, il Kinoglaz (il cineocchio), inaugura
un nuovo sguardo sul mondo. Non ¢, pero, uno sguardo immersivo, poiché per Benjamin
il cinema non fa sprofondare nell’immagine, ma ¢ distrattivo, cioé¢ favorisce processi
attentivi opposti al raccoglimento. Quest’ultimo, come la stessa aura che presupponeva,
¢ inteso in questo saggio come una fase borghese di fruizione artistica, che ¢ necessario
superare. Ricezione nella distrazione significa politicizzazione dell’arte, che riposa su
un’antica esperienza umana, quella architettonica e collettiva dell’abitare, dove lo sguar-
do non ¢ mai attento, ma simile a quello di un “esaminatore distratto”. Una ricezione,
dunque, fatta di sguardi occasionali. Mentre il borghese sprofonda nell’opera d’arte, la
nuova massa rivoluzionaria “fa sprofondare nel proprio grembo 1’opera d’arte”.

Come conciliare I’avanguardia cinematografica russa con la massa rivoluzionaria non
viene completamente chiarito in questo saggio. I modelli cinematografici di Benjamin
sono Vertov e Chaplin, che non saranno esattamente i modelli dei mass media negli anni
a seguire. Il celebre montaggio in parallelo non era cosi facilmente comprensibile alle
masse, specialmente in quella sesta parte del mondo contadino piena di lingue che era
1I’Urss. Questi popoli preferivano il discorso lineare del cantastorie ai rapidi montaggi

89  1vi, p. 241. Cfr. Id., Der Erzdhler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows, in GS, Band 11,

p. 444.
90 Id., Il narratore, cit., p. 241.
91  Ibidem.
92 Ivi, p. 243.
93 Ibidem.

94  Cfr. Id., Piccola storia della fotografia, cit., p. 230. Cfr. Id., Kleine Geschichte der Photographie,
in GS, Band 11, p. 371.

95 1d., L’opera d’arte nell ’epoca della sua riproducibilita tecnica, cit., p. 44.

96  Ivi, p. 46.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 169

delle avanguardie. In un saggio dedicato agli sforzi educativi del cinema, quale “uno dei
piu grandiosi esperimenti di psicologia dei popoli”, si prendeva, pero, atto delle innume-
revoli difficolta nel conciliare I’arte di Vertov con la psicologia popolare, al punto che
alcuni montaggi erano incomprensibili al popolo, come pure alcuni effetti drammatici
producevano, invece, ilarita”.

In Leskov, abbiamo una soluzione analoga, ma in un’altra direzione; anziché una me-
tamorfosi dell’esperienza, abbiamo un persistere della narrazione: “la favola, che ¢ an-
che oggi la prima consigliera di bambini, dopo essere stata un tempo quella dell’umanita,
continua a vivere clandestinamente nel racconto’™®. Abbiamo la persistenza di una nar-
razione clandestina, praticabile in una pedagogia apolide, rivoluzionaria, anticoloniale:

Il meglio — ha insegnato la favola anticamente all’'umanita, e insegna ancora oggi ai
bambini — & affrontare le potenze del mondo mitico con astuzia e impertinenza [Uber-
mut]. (Cosi la favola polarizza il coraggio, dialetticamente, in sottocoraggio — o astuzia —
e impertinenza). L’incantesimo liberatore di cui dispone la favola non introduce la natura
in forma mitica, ma accenna alla sua complicita con 1’'uomo liberato. Questa complicita
I’uomo adulto la sente solo a tratti, e cioé nella felicita; ma al bambino essa si offre diret-
tamente nella favola e lo rende felice.”

Il ricordo (Eingedenken) permette 1’esperienza del passato, anzi ¢ il mezzo di reden-
zione del passato, per gli ebrei come per i rivoluzionari'®. Pertanto, mentre il vissuto
(Erlebnis) ¢ legato a un evento che ci inchioda al presente, ’esperienza (Erfahrung)
si rivela solo a posteriori, nel ricordo involontario e nella narrazione'®'. Con il termine
Erfahrung Benjamin rinvia a un verbo che significa “passare attraverso” ed ¢ percio
connesso a una costellazione di significati che rimandano all’idea del viaggio. Erlebnis
(“esperienza vissuta”) indica, invece, la sfera della vita, ma 1’ossessione per quest’ultima
¢ un fatto sintomatico, un tentativo di impossessarsi della vera esperienza “in contrasto
con quella che si deposita nella vita regolata e denaturata delle masse civilizzate'%,

Nel saggio su Leskov ci troviamo di fronte a un eccesso di coraggio, a un’impertinen-
za (Ubermut), che costituiscono la forza messianica capace di trasmettere la capacita di
continuare a fare esperienza grazie alla narrazione? Permane nel moderno un autentico
narrare, che ¢ e rimane quello delle fiabe, esemplificato da quelle famosissime dei fratelli
Grimm? Vi sono qui consigli di saggezza di un incantesimo liberatore, complice con
I’uomo liberato, che permangono in una narrazione infantile capace di dare voce all’e-
sperienza, laddove il mondo non sembra piu poterla ospitare. Ma come puo esistere una
narrazione solo infantile? In realta ¢’¢ sempre un giocare infantile che anticipa un gio-
care adulto, messianico forse. Ma il messianico, come la rivoluzione, ¢ sempre presente
nella storia. L’infanzia puo entrare in gioco come elemento messianico anticipatore della
potenziale rivoluzione, di rottura con il presente? Nella misura in cui permane un narrare
infantile, I’ Erfahrung resta presente nella modernita, persino come capacita di immagi-

97 1d., Sulla situazione dell arte cinematografica in Russia, in Aura e choc, cit., pp. 256-260.

98 1d., Il narratore, cit., p. 253.

99  1vi, p. 254. Cfr. 1d., Der Erzdihler, cit., p. 458.

100 M. Lowy, Rédemption et utopie, cit., p. 147-149.

101 Cfr. S. Marchesoni, Esperienza, in A. Pinotti (a cura di), Costellazioni. Le parole di Walter Benja-
min, cit., pp. 43-46.

102 W. Benjamin, Su alcuni motivi di Baudelaire, in Aura e choc, cit., p. 164. Cfr. anche Id., Le affinita
elettive, in Angelus Novus, cit., pp. 155-232.



170 Simone Lanza

nazione di un altro mondo?'® Questa rottura del passato e del futuro con il presente € cio
che Benjamin aveva gia formulato a proposito dell’esperienza della gioventu.

8. Le energie vitali della gioventu e dell infanzia

Sempre nel saggio in omaggio al teatro di Asja Lacis si riprendono temi giovanili di
carattere educativo decisivi. Nel teatro proletario si liberano, infatti, “le energie vitali
della gioventu. E questo vale anche per ’infanzia”!®, perché nel teatro si possono
destare proprio “le energie piu pericolose del futuro” o anche “quel fuoco dove per i
bambini verita e gioco diventano una cosa sola”'®. Qui lo Spielen, oltre a rinnovare,
si arricchisce di una determinazione di autenticita: “[n]el gioco teatrale ha trovato la
realizzazione la loro infanzia”'%. Il gioco ¢ davvero libero da tutte le costrizioni del
feticismo della merce e dei suoi giocattoli, perché I’adulto non mette nelle mani del
bambino il giocattolo fatto e finito, ma osserva il suo libero giocare-recitare (Spielen):
“[1]a rappresentazione si pone dunque nei confronti della formazione educativa come
radicale liberarsi del gioco, al quale 1’adulto puo solo limitarsi ad assistere”!'?’. 1l teatro
di cui parla Benjamin ¢ quello di Lacis: quello che improvvisa, esce in strada, non
ha piu attori. Uno Spielen legato alle avanguardie artistiche della rivoluzione sovie-
tica, che, ovunque, stavano letteralmente sperimentando qualcosa di inedito: un rin-
novamento del rapporto con il pubblico e con gli attori, attraverso 1’abolizione stessa
dell’attore in alcuni film di Ejzenstejn e di Vertov'®.

In Programma per un teatro proletario di bambini ¢’é un certo riavvicinamento a del-
le istanze giovanili, a torto considerate di derivazione esclusivamente romantica — istan-
ze che costituivano il punto di riferimento della generazione di Benjamin. In particolare,
Gustav Wyneken fu il mentore di Benjamin durante gli studi di letteratura tedesca tra il
1905 e il 1906, quando questi frequento la scuola superiore residenziale di Haubinda,
basata sui nuovi principi educativi del secolo del bambino!'®”. Le istanze giovanili sono
comprensibili anche alla luce del messianesimo. Si potrebbe idealmente ravvisare uno

103 Cio che I’infanzia rammenta del mondo delle fate ¢ I’immaginazione e “I’immaginazione del
bambino fornisce il modello piu appropriato di memoria”. Cfr. M. Giuliani, L ’amour et l'ima-
gination chez Walter Benjamin: lecture rétrospective d’Enfance berlinoise vers mil neuf cent, in
“Revue de littérature comparée”, vol. 1, n. 325, 2008, p. 86.

104 W. Benjamin, Programma per un teatro proletario di bambini, cit., p. 225.

105 Tvi, p. 221.

106 1Ivi, p. 226.

107 1vi, p. 224.

108 Notazioni molto interessanti sono presenti anche in Teatro epico di Brecht e Film dell’avanguar-
dia. In Sulla situazione dell arte cinematografica in Russia vi sono spunti su come i “cinemato-
grafi ambulanti” vantino una funzione educatrice del popolo. Benjamin sa che qui ¢ in corso “uno
dei piu grandiosi esperimenti di psicologia dei popoli che siano mai stati intrapresi”’, anche perché
il modo di comprendere dei contadini ¢ completamente diverso da quello dei cittadini” ¢ il pubbli-
co rurale “non coglie due serie di fatti simultanee”. Cfr. W. Benjamin, Sulla situazione dell arte
cinematografica in Russia, cit., pp. 256-260.

109 Gustav Adolf Wyneken (1875-1964) ¢ stato un pedagogo e scrittore tedesco, autore di Schule und
Jugendkultur (1913). Noto soprattutto come riformatore dell’educazione, ¢ stato fautore del libero
pensiero e, quale leader carismatico, ha influenzato molto i movimenti giovanili tedeschi. Quando
Wyneken tenne un discorso interventista, Benjamin ne prese le distanze e intese il suo atto come
un tradimento. Cfr. H. Eiland, M. Jennings, op. cit., pp. 14-21 e pp. 28-56.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 171

spostamento d’interesse dalla Jugend alla Kindheit, dalle potenzialita della gioventu a
quelle dell’infanzia''’.

In Insegnamento e valutazione Benjamin aveva sostenuto che la nuova idea di forma-
zione avrebbe dovuto richiamarsi al Nietzsche di Sull utilita e il danno della storia per
la vita™. Egli proponeva una nuova formazione che “dovrebbe travolgere questi piccoli
riformatori della pedagogia odierna” con la volonta di creare una scuola “ostile al pre-
sente”, per farla finita con questo “umanesimo esangue”!''2. Come gia in Metafisica della
gioventu, in La riforma scolastica viene spiegato il legame tra gioventu ed educazione:
lo scopo della nuova formazione verte sui “valori che noi intendiamo lasciare ai posteri
come testamento piu elevato”!'®. La funzione dell’educazione ¢, dunque, chiara:

La scuola ¢ l’istituzione che conserva le conquiste per I'umanita come patrimonio,
riproponendole in continuazione. Ma qualsiasi cosa offra la scuola resta merito e prodot-
to del passato, anche se talora del piu recente. Al futuro non puo offrire nient’altro che
attenzione e rispetto. Ma la gioventu, al cui servizio ¢ la scuola, le offre il futuro. [...] La
cultura del futuro ¢ quindi in ultima analisi lo scopo della scuola.'

Pertanto, “confidando nella gioventt, I’'umanita confida nel proprio futuro”'. La
scuola e I’esperienza adulta conservano il presente per mezzo di un passato di dominio,
ma il passato comprende anche le tracce dei vinti. Cio che la gioventu apporta ¢ qualcosa
di simile allo sguardo del bambino sulle cose; cio che irrompe ha una valenza rivoluzio-
naria e messianica; ¢ il Nuovo, ¢ il rinnovamento, ¢ la potenza del possibile, il possibile
che eccede il reale''; ¢ il bagliore del passato che irrompe nel futuro'”’. La liberazione
umana non ¢ affidata ai bambini, né alla sola gioventt, ma alla potenza del rinnovamento
che essi incarnano'’®. E anche la porticina della speranza, che si apre nella storia, che,

110 Cfr. G. Schiavoni, Walter Benjamin. Sopravvivere alla cultura, Sellerio, Palermo 1980, pp. 96-148.
111 'W. Benjamin, Insegnamento e valutazione, in Metafisica della gioventu. Scritti 1910-1918, a cura
di G. Agamben, Einaudi, Torino 1982, pp. 49-50. Altri scritti giovanili sull’educazione vanno nel
senso di una rivoluzione culturale che valorizza la gioventu ¢ il suo spirito di innovazione. Cfr. a tale
proposito: Id., La riforma scolastica: un movimento culturale, in Metafisica della gioventu. Scritti
1910-1918, cit., pp. 21-22; 1d., L’insegnamento della morale, in Metafisica della gioventil. ivi, pp.
57-63; 1d., Finalita e metodi pedagogici, ivi, pp. 77-83; 1d., Metafisica della gioventu, ivi, pp. 93-107.

112 1d., Insegnamento e valutazione, cit., p. 50.

113 1d., La riforma scolastica, cit., p. 22. L’istituzione scolastica blocca 1’esperienza giovanile in un
passato sterile, cio¢ cristallizzato nel tramandare, neutralizzando la proiezione dell’umano nel
divenire. Cfr. D.A. Contadini, // compimento dell umano. Saggio sul pensiero di Walter Benjamin,
Mimesis, Milano 2013, pp. 15-22.

114 W. Benjamin, La riforma scolastica, cit., pp. 23-24.

115 1Ivi, p. 24.

116 Calzante I’espressione “richiesta del possibile attualmente impossibile” impiegata in E. Facchi-
nelli, Nota a Benjamin, in “Quaderni Piacentini”, n. 38, 1969, p. 152.

117 Si vedano le considerazioni di Butler in J. Butler, op. cit., pp. 131-151.

118 Benjamin e Montessori sono curiosamente associati come propagatori del mito moderno del “bam-
bino liberatore dell’uomo”, una concezione rousseauiana ¢ romantica (Cfr. F. Cambi, Manuale di
storia della pedagogia, Laterza, Bari-Roma 2003, p. 179). Sicuramente la citazione di Holderlin
in esergo alla Metafisica della gioventi ha che vedere con le radici romantiche di Benjamin (“Wo
bist du, Jugendliches! das immer mich / Zur Stunde weckt des Morgens, wo bist du, Licht!”). Cft.
W. Benjamin, Metafisica della gioventu, cit., p. 93. Tuttavia, la lettura di Léwy del romanticismo
giovanile come parte di una piu ampia concezione messianica sembra piu pertinente: 1’educazione
come equilibrio generazionale ¢ comprensibile solo come rinnovamento, equilibrio verso la rivo-
luzione. Cfr. M. Lowy, Rédemption et utopie, cit., pp. 121-161.



172 Simone Lanza

invece, procede come continuum. La seconda delle tesi Sul concetto di storia esprime
questa idea:

11 passato reca con sé un indice segreto che lo rinvia alla redenzione. Esiste un appun-
tamento misterioso fra le generazioni passate e la nostra. Allora noi siamo stati attesi
sulla terra. Allora a noi, come a ogni generazione che ci ha preceduto, ¢ stata consegnata
[mitgeben, forse meglio “affidata”] una debole forza messianica, su cui il passato ha un
diritto. Questo diritto non si puo eludere a poco prezzo.'®

Cosa ricorda questo appuntamento misterioso, segreto, occulto (geheime) tra le gene-
razioni se non un equilibrio cosmico, un principio immanente alla storia, che trascende
le singole generazioni? Come ¢ possibile che ci sia un’intesa nascosta fra le generazioni
se non perché, seppur debolmente, la forza messianica, cio¢ rivoluzionaria, si trasmette
affidando il senso dell’agire umano nel passaggio generazionale, cio¢ in cid che noi
chiamiamo educazione'?*?

9. Equilibrio tra le cose e tra le generazioni

L’ultimo frammento di Strada a senso unico, intitolato Zum Planetarium, potrebbe
darci qualche indizio per capire cosa intendesse Benjamin per educazione quale appun-
tamento tra le generazioni, gettando cosi un ultimo raggio di luce sullo sguardo infantile
sulle cose. La differenza tra antichi ¢ moderni consiste in un’esperienza diversa con il
cosmo. Per gli antichi la relazione con esso passa per 1’ebrezza (Rausch) vissuta nella
comunita (Gemeinschaft): “[1]’aberrazione che minaccia i moderni ¢ di ritenere questa
esperienza irrilevante, trascurabile, e di lasciarla all’individuo come estatica contempla-
zione di una bella notte stellata?'. La Prima guerra mondiale ha mostrato, invece, un
nuovo connubio tra esseri umani e cosmo, sotto il segno dello spirito della tecnica (Geist
der Technik), che ovunque ha scavato fosse sacrificali (Opferschéchte) nella Madreterra
(Muttererde)'*. Benché la tecnica vigente abbia tradito I’umanita per 1’avidita di profitto
della classe dominante, trasformando il letto nuziale in un mare di sangue, nella moder-
nita si assiste a una nuova possibilita di equilibrio tra tecnica e Madreterra. Quindi, ci

119 W. Benjamin, Sul concetto di storia, in Opere Complete, a cura di R. Tiedemann, E. Ganni, vol.
VII, Einaudi, Torino 2006, p. 484 (corsivo mio). Cfr. Id., Uber den Begriff der Geschichte, in GS,
Band I, p. 694.

120 Il rammentare ha una qualita teologica redentrice e “la redenzione messianico-rivoluzionaria ¢ un
compito che ci ¢ attribuito dalle generazioni passate. Non ¢’¢ un messia inviato dal cielo”. La par-
tecipazione umana alla redenzione ¢ un’eresia, avanzata dallo chassidismo, di cui Buber da una
versione moderna con la forza cooperativa (mitwerkende Kraft), che in Benjamin diventa ’esile
possibilita di una debole forza (schwache messianische Kraft) puramente umana. Cfr. M. Lowy,
Segnalatore d’incendio. Una lettura delle tesi “Sul concetto di storia” di Walter Benjamin, ombre
corte, Verona 2022, pp. 51-52. Benjamin, Buber, Scholem ¢ Arendt concepiscono 1’educazione
come lo sforzo di trasmettere quanto di pitt umano resta nella disumanizzazione della modernita;
¢ lo sguardo di chi, da apolide, percepisce 1’estinzione, ma, al contempo, cio che ¢’¢ di pitt umano.
Si concepisce 1’educazione come un compito generazionale, ¢ persino messianico, di perpetuare
il passato, come possibilita di rinnovare il mondo, nel futuro. Sulla trasmissione non conservativa
dell’educazione cfr. D.A. Contadini, op. cit., pp. 176-178.

121 W. Benjamin, Strada a senso unico, cit., p. 67. Cfr. 1d., Einbahnstrafe, cit., pp. 146-147.

122 Cfr. ivi, pp. 146-148.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 173

troviamo ancora di fronte a un bivio pedagogico: la tecnica puo essere usata dall’essere
umano in armonia con la natura o contro di essa, proprio come avviene con I’educazione,
divenuta un termine metaforico:

Chi si fiderebbe perd di un maestro dotato di frusta che spiegasse il senso dell’e-
ducazione con il dominio da parte degli adulti sui bambini? L’educazione non ¢ forse
I’indispensabile ordine delle relazioni tra le generazioni [die unerldfliche Ordnung des
Verhdiltnisses zwischen den Generationen] e quindi, se si vuole parlare di dominio, il
dominio delle relazioni generazionali [ Generationsverhdltnisse] e non dei bambini? Cosi
anche la tecnica non puod essere dominio della natura, ma dominio della relazione tra
umanita e natura.'?

Che il senso di ogni tecnica sia il dominio della natura (Naturbeherrschung)'**
¢ la dottrina della classe dominante (degli imperialisti responsabili della guerra). Il
contatto dell’umano col cosmo potra, invece, avvenire in forme nuove — la velocita,
la radio e il teatro rivoluzionario — anche grazie a una diversa tecnica: “[i]l brivido
[Schauer] di una vera esperienza cosmica non ¢ legato a quel minuscolo frammento
del mondo naturale che noi siamo abituati a chiamare natura”'*. Un appuntamento
segreto tra le generazioni attraversa la storia; la venuta al mondo di nuovi abitan-
ti apre sempre questa possibilita di rinnovare il mondo: 1’educazione che la rende
possibile si basa su un equilibrio — un equilibrio relazionale e generazionale, che
ci riporta all’equilibrio tra esseri umani e natura, grazie a una nuova relazione con
il cosmo, a una nuova tecnica che ¢ quella sorta dalle rivolte a seguito della Prima
guerra mondiale. Questa nuova esperienza rivoluzionaria ¢ un’altra possibilita della
storia. L’ultima frase di Strada a senso unico resta un po’ enigmatica: “[i]l delirio
dell’annientamento ¢ superato dall’essere vivente solo nell’ebbrezza della procrea-
zione [Rausche der Zeugung]’'S.

L’ebbrezza, che per gli antichi era comunicazione con il cosmo solo all’interno della
comunita, ¢ ora possibile solo attraverso la generazione delle generazioni? L’equilibrio
educativo ¢ possibile grazie a una forza messianica e rivoluzionaria?

10. Per non concludere: di generazione in generazione

Benjamin scrive per aforismi, ma ora ¢ utile precisare anche il carattere allegorico del-
la sua scrittura, che ricorre sempre a immagini e metafore. Proprio lo scrivere si avvicina
allo sguardo infantile, ma anche a quello messianico'?’. Il tempo prezioso dell’infanzia
non ¢ perduto, come per Proust, ma intimamente legato al futuro tramite la similitudine

123 1d., Strada a senso unico, cit., p. 68. Cfr. 1d., Einbahnstrafse, cit., pp. 146-148.

124 Cfr. ivi., p. 147.

125 1d., Strada a senso unico, cit., p. 68. Cfr. Id., Einbahnstrafse, cit., pp. 147-148.

126 1vi, p. 69.

127 “In ogni caso egli ha orientato sulla Cabala il suo concetto di testo sacro. La filosofia consisteva
per lui essenzialmente nel commento e nella critica, e al linguaggio, in quanto cristallizzazione
del ‘nome’, attribuiva un diritto piu alto che quello di portatore del significato e persino dell’e-
spressione” (Th.W. Adorno, Profilo di Walter Benjamin, cit., p. 222). Scholem va oltre, facendo di
Benjamin un vero e proprio rappresentante della tradizione cabalistica. Cfr. G. Scholem, /I nome
di Dio e la teoria cabbalistica del linguaggio, Adelphi, Milano 1998, p. 13.



174 Simone Lanza

che, sostenendo il ricordo, “cerca nel passato i presagi del futuro”'?®. Seguendo 1’ana-
lisi proposta da Cappa e Negri, la pedagogia di Benjamin consisterebbe nel rimando
“allo stupore e alla passione che tutti i bambini provano nell’incontro con le cose, con il
mondo”'%.

L’educazione ¢ equilibrio generazionale nel momento in cui si nutre di esemplarita;
si dispiega per metafore. Il legame tra passato e futuro procede tramite letture ¢ com-
menti, glosse o attraverso il puro susseguirsi di immagini. L’esemplarita proviene dalla
tradizione. Anche qui ci troviamo di fronte a un bivio pedagogico, di fronte al quale
Benjamin “ci invita a cogliere e comprendere le differenze effettive tra le immagini viste
e quelle subite”'*°, Alla tradizione della conservazione egli oppone una tradizione nasco-
sta dei vinti. Alla pedagogia borghese quella proletaria. Cio che distingue le alternative
¢ I’azione, la prassi attiva. Spettatore o attore? La stessa educazione ¢, infatti, pensata
come esemplarita, quell’esemplarita del cabalista, del maestro mistico, che educa maieu-
ticamente, attraverso una mediazione educativa. L’educazione, nei carteggi giovanili di
Benjamin, ¢ intesa come “fondamento del fondamento™!*!, che preludeva a una “comu-
nita educante” (Erziehungsgemeinschaft)'**. Per gli ebrei dell’ Atlantide la Gemeinschaft
non ¢ mai un nostalgico ritorno romantico alla comunita premoderna, ma sempre un
oltrepassamento della Gesellshaft'3. 11 riferimento storico ¢ la rivoluzione sovietica. Il
tratto distintivo di questa educazione ¢ 1’essere concepita, nell’epoca della riproducibili-
ta tecnica, sotto il segno della tradizione rivoluzionaria, ossimoro solo apparente.

Nel suo fitto dialogo con Scholem ¢ proprio questo il punto che Benjamin aveva chie-
sto all’amico di sviluppare. In una lettera del settembre 1917 egli osservava:

In una certa fase, nell’'uomo giusto tutte le cose diventano esemplari, ma in tal modo
si trasformano internamente e diventano nuove. La visione di questo momento nuovo e
creatore, che si dispiega nelle forme di vita dell’uomo, permette di capire I’educazione.
Ora vorrei che nella ulteriore elaborazione del suo saggio lei eliminasse il concetto di
esempio, ¢ anzi, che lo risolvesse in quello di tradizione. Sono convinto di questo: /a
tradizione é [’elemento in cui il discente si trasforma continuamente nel docente, e questo
per tutta [’estensione dell’educazione. Nella tradizione tutti sono educatori e educati e
tutto é educazione. [...] Chi non ha imparato non puo educare, poiché non vede in quale
punto ¢ solo, e dunque comprende a sua maniera la tradizione e insegnando la rende co-
municabile. [...] Se ¢ cosi difficile parlare di educazione, ¢ perché il suo ordine coincide
interamente con I’ordine religioso della tradizione. Educare ¢ solo arricchire (nello spi-
rito) la dottrina; solo chi ha imparato ne ¢ capace: e quindi ¢ impossibile, per coloro che

128 P. Szondi, Nota, in W. Benjamin, Immagini di citta, a cura di M. Bertolini Peruzzi, Einaudi, Torino
1971, p. 111.

129 F. Cappa, M. Negri, op. cit., p. 29.

130 FE. Cappa, op. cit., p. 331.

131 Lettera a L. Strauss del 10 ottobre 1912, in W. Benjamin, Gesammelte Briefe, hrsg. von C. God-
de und H. Lonitz, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, Band I, p. 70. Cft. G. Schiavoni, Walter
Benjamin. 1l figlio della felicita, cit., pp. 37-41.

132 Lettera a E. Schoen del 23 maggio 1914, in W. Benjamin, Gesammelte Briefe, cit., p. 229. Cfr. H.
Eiland, M. Jennings, op. cit., pp. 51-57.

133 Nel 1900 Martin Buber aderisce a un circolo neoromantico, Die Neue Gemeinschaft, dove fa la
conoscenza di Gustav Landauer. Qui, in una conferenza, riprende il senso di “seconda comunita”,
intesa come comunita rivoluzionaria basata sull’affinita elettiva anziché sul sangue; essa ¢ post-
sociale e non pre-sociale, come la Gemeinschaft di Ferdinand Ténnies ¢ Max Weber. Cfr. M.
Lowy, Rédemption et utopie, cit., p. 64.



®

L’educazione nell’epoca della riproducibilita tecnica. Note su Walter Benjamin 175

verranno, vivere altrimenti che imparando [...]. Ogni errore in educazione ¢ dovuto al fat-
to che si pensa che in ultimo i nostri discendenti dipendano in qualche modo da noi. Ora
essi non dipendono da noi altrimenti che da Dio e dal linguaggio, in cui quindi dobbiamo
immergerci, se vogliamo aggiungere a una comunione con i nostri figli. Gli adolescenti
possono educare solo i loro simili, non i bambini. Gli uomini? Educano gli adolescenti.'**

Lo sguardo di Benjamin ¢ uno sguardo infantile sul mondo, uno sguardo che penetra
nelle cose stesse, che le fa vivere. Prima che noi possiamo parlare degli oggetti, gli oggetti
ci parlano, perché esiste una lingua precedente a tutte le lingue che le attraversa: “una
magia della materia” che pervade la comunita umana e la comprensione della natura'®’.

Cosi nel bambino le cose si esprimono ed esprimono il mondo: il grande mondo in
quello piccolo. Questo ¢ possibile perché la lingua stessa presuppone che le cose parlino
agli esseri umani. N¢é I’atto linguistico individuale della parole, né la struttura signifi-
cativa della langue, quindi, ma un esserci del linguaggio ¢ cid che precede lo sguardo
infantile e la sua prima parola'*. Qualcosa precede la storia, fin dall’origine, la rende
possibile, le imprime la direzione. L’infanzia e la gioventu portano costantemente questo
rinnovamento nella storia, senza, tuttavia, farlo mai giungere a compimento: “non sono
riuscito a costruire tutta la mia vita sulle splendide basi che avevo gettato nel mio venti-
duesimo anno di eta” — scrivera Benjamin di se stesso'’.

La gioventu e I’infanzia posseggono, dunque, una forza rivoluzionaria, ma essa ¢&
comprensibile solo considerando I’educazione come ordine della tradizione nascosta,
in cui I’educare ¢ un arricchire il dominio delle relazioni generazionali (Generation-
sverhdltnisse). Si tratta del medesimo equilibrio che un nuovo uso delle tecnologie per-
mette di intrattenere con la Madreterra, cosi come indicato al termine di EinbahnstrafSe.
Imparare (Lernen) e insegnare (Lehren) trovano una comune traccia del senso dell’inse-
gnamento (Lehre).

Lo sguardo con cui guardiamo le cose €, pero, modificato da come le cose ci guardano,
modificano la nostra attenzione, riconfigurano 1’attenzione stessa. Le riflessioni sulla
riproducibilita tecnica dell’immagine (resa possibile in particolare dalla fotografia e dal
cinema) hanno modificato la mente umana moderna persino nel suo inconscio ottico,
cioé nelle sue piu profonde capacita attentive e linguistiche, condizionando la possibilita
di narrare 1’esperienza, che ¢ quindi un dato storico determinato dalle circostanze e dai
rapporti di classe, ma anche dal posizionamento di fronte al feticismo della merce. Le
considerazioni di Benjamin sullo Spielen hanno fatto luce sul potere educativo degli
oggetti, che, nella modernita, si presenta come un bivio pedagogico: tra una pedagogia
borghese e una proletaria, tra un giocare dalla parte del feticcio (feticismo) o uno dalla
parte della cosa (reificazione).

L’educazione messianica (o rivoluzionaria) consiste nell’agire collettivamente: come
il teatro proletario di Lacis, in cui i bambini costringevano lo spettatore a prendere posi-
zione, cosi I’educazione non trasmette il sapere all’alunno, ma mobilita il sapere verso
I’alunno. Con I’educazione esemplare di generazione in generazione rimane aperta la

134 Lettera a G. Scholem del 6 settembre 1917, in W. Benjamin, Lettere 1913-1940, a cura di G.G.
Scholem e Th.W. Adorno, Einaudi, Torino 1978, pp. 32-33.

135 1d., Sulla lingua in generale e sulla lingua dell 'uomo, in Metafisica della gioventu. Scritti 1910-
1918, cit., p. 183.

136 Ibidem. Cfr. H. Eiland, M. Jenning, op. cit., pp. 144-145.

137 Lettera a G. Scholem del 25 aprile 1930, in W. Benjamin, Lettere 1913-1940, cit., p. 184. Cfr. H.
Eiland, M. Jennings, op. cit., p. 62.



176 Simone Lanza

possibilita di rinnovare il mondo. Si tiene aperta la forza dell’esperienza narrativizzante
dell’infanzia: immaginare il mondo delle fate significa poter immaginare un altro mondo
possibile gia oggi. E sempre possibile una relazione educativa aperta, in equilibrio tra le
generazioni ¢ tra natura e tecnica, nonostante il capitalismo si presenti come religione
e la tecnica venga impiegata dalle classi dominanti per distruggere sia I’umanita che la
natura. C’¢ un mondo, anticipato nell’universo infantile posto in mezzo agli adulti, dove
¢ possibile salvare la Bildung (“cultura”, “educazione”, “formazione”) dalle rovine del
tempo. Cio appare un’impresa sempre piu ardua, ma pur sempre possibile'*®. Lo sguardo
infantile resiste, lascia sempre aperta una finestra per un futuro discontinuo, un rinnova-
mento sempre possibile. Giocando, il bambino anticipa una liberta e una felicita a venire.
Questa finestra su un futuro possibile attualmente impossibile pud essere interpretata
come persistenza del messianico, ma forse anche come qualita umana che persiste allo
spettro dell’estinzione e si ripresenta a ogni generazione per rinnovare ancora il mondo.

138 “Preservare I’idea di cultura e trarla in salvo dal caos dei tempi” era un progetto giovanile esposto
in una lettera a Strauss del 1912. Cfr. W. Benjamin, Gesammelte Briefe, cit., p. 78 ¢ H. Eiland, M.
Jenning, op. cit., p. 37.



IL MATERIALISMO STORICO COME EPISTEMOLOGIA
MATERIALISTICA DELLA STORIA

ALESSANDRO CASULA

Introduzione

In questo articolo, si tentera di prendere in esame due macro-questioni la cui corretta
illuminazione si inserisce nell’importante dibattito sull’articolazione logica ed episte-
mologica del cosiddetto “materialismo storico”. Per quanto possa sembrare scontato,
vale la pena evidenziare le difficolta insite nel tentativo di delineare con chiarezza con
quali termini possa descriversi la visione della storia consegnata dai testi del Moro.
Questa, per cosi dire, impresa ¢ a maggior ragione importante poiché i termini uti-
lizzati tradizionalmente per denominare la cornice metodologica ed epistemologica
della sua produzione intellettuale — e che si possono estendere a tutta la tradizione
scientifica e politica che discende dalle sue opere — sono quelli di materialismo stori-
co. Si puo obiettare che Marx, come sottolinea Tomba, non utilizza questa locuzione,
preferendone altre come materialista pratico. Rimane, perd, anche nella nozione di
prassi, I’esigenza di produrre un dispositivo teorico-pratico che consenta sia 1’eserci-
zio razionale dell’analisi delle realta storiche materiali, ovverossia la possibilita della
storiografia come scienza sociale razionalmente fondata, sia I’esercizio dell’intervento
pratico-politico nella storia in modo deliberato, organizzato, consapevole e volontario.
Inoltre, benché la questione della conformazione del tempo storico sia particolarmente
rilevante per I’inquadramento ermeneutico dei testi marxiani e delle successive tra-
dizioni marxiste, essa si darebbe anche in qualsiasi contesto filosofico e scientifico
che pretendesse di porsi come sistema di conoscenze vere e giustificate circa la realta
sociale dell’essere umano intesa nella sua concreta dimensione di mutevolezza. Sareb-
be, dunque, necessario affrontarla in tutti i quei casi in cui non si vuole costruire uno
schema concettuale astratto e invariabile entro cui sussumere ogni tipologia di realta
materiale, pretendendo che sia la realta a doversi uniformare al prodotto dell’intelletto
e non il contrario. Al fine di mettere in evidenza la necessita di rifiutare qualsivoglia
possibilita di ricostruire, a partire dai testi marxiani, un paradigma intellettuale della
realta storica di tipo siffatto — cio€ venato da una costruzione metafisico-deduttiva che
fa discendere ogni analisi specifica dei fenomeni materiali dalla loro capacita di pre-
sentarsi come esempi di uno schema preordinato — si preferira utilizzare i termini epi-
stemologia della storia al posto dei termini filosofia della storia. In particolare, verra
affrontata la questione della denominazione del materialismo storico come epistemo-
logia della storia e quella della ricostruzione di una ontologia della storia coerente con



178 Alessandro Casula

il metodo d’indagine marxiano, al fine di lumeggiare una concezione della temporalita
storica che non si adegui a un paradigma di tipo stadiale, unilineare e meccanicistico,
bensi che costituisca una concezione della temporalita storica di tipo multilineare e
non stadiale.

Filosofia della storia, teoria della storia, epistemologia della storia

La questione delle temporalita multiple, o teoria dello “sviluppo ineguale” e “non
lineare” della “storia”!, in Marx implica una serie di interrogativi che addirittura ec-
cedono I’inquadramento teoretico del cosiddetto materialismo storico per due ordini
di ragioni:

a) innanzitutto, perché ¢ pressoché impossibile formare un discorso sui fatti umani
che sia compiuto sul piano teorico ed efficace sul piano pratico-politico senza una
concezione della storia, non importa quanto essa sia pit 0 meno complessa o capace
di comprendere allo stesso modo e senza eccezioni qualsiasi evento. Oppure, come
sarebbe meglio dire, ¢ impossibile considerare la possibilita di comprendere le di-
namiche sociali e agire su di esse senza una concezione della storia se consideriamo
che “I’oggetto della storia ¢ per natura 1’uvomo, o meglio, gli uomini’?, non solo, o
non tanto, in qualita di individui in quanto tali, a meno che non si voglia ridurre la
storiografia a una collazione di biografie di singole vite, pit 0 meno famose; piutto-
sto, bisogna sottolineare che “la storia [...] & conoscenza dell’organizzazione sociale
umana”, all’interno di una prospettiva dinamica che tiene conto delle “condizioni che
orientano la natura della civilta”, soprattutto nella misura in cui viene intesa ponendo
il giusto risalto “alla socialita [...] e ai differenti modi in cui un gruppo di esseri umani
acquisisce la superiorita su un altro™.

b) Posto che la storia ¢ “scienza degli esseri umani” ed ¢ una scienza che conside-
ra il suo oggetto secondo dei termini dinamici, sarebbe incoerente se tale dinamismo
non fosse considerato anche, e soprattutto, nei termini di un dinamismo temporale.
Ci0 non deve condurre ad affermare che la storia sia “la scienza del passato”, poiché
“I’idea stessa che il passato in quanto tale possa essere oggetto di scienza ¢ assurda”,
non tanto nella misura in cui si consideri il passato come un campo d’indagine le-
gittimo — ovviamente non puod non esserlo —, ma quanto perché non puo considerarsi
tale senza ulteriori specificazioni, senza delimitare preventivamente a che genere di
passato ci si stia riferendo, poiché “cosa se ne farebbe [...] una conoscenza raziona-
le” di un passato inteso come congerie di “fenomeni che non hanno altro carattere
comune se non quello di essere stati contemporanei”®? Da cio si potrebbe, dunque,
ricavare che la storia possa essere considerata la “scienza del passato degli esseri
umani”, ma cid eliminerebbe qualsiasi riferimento al ruolo attivo del presente per
la costruzione della conoscenza storica, minimizzando o, addirittura, annullando il
ruolo che assumono “le inferenze del presente” al fine di “far luce su che cosa, sul

Cfr. L. Basso, Agire in comune, ombre corte, Verona 2012.
M. Bloch, 4pologia della storia o Mestiere di storico, Einaudi, Torino 2009, p. 83.
3 Ibn Khaldiin, The Muqaddimah, tr. ingl. di F. Rosenthal, Princeton University Press, Princeton

o —

1967, p. 71.
4 M. Bloch, Apologia della storia o Mestiere di storico, cit., p. 84.
5  Ivip. 8l



®

1l materialismo storico come epistemologia materialistica della storia 179

perché e sul come del passato”. Per queste semplici ragioni, infatti, sara preferibile

considerare la storia come “scienza degli uomini, nel tempo””’.

Una volta date per buone le assunzioni a) e b), una precondizione del ragionamento
che qui si vuole affrontare riguarda il passaggio tra I’utilizzo del concetto di stadi storici,
concetto stadiale, e il concetto di forme, sulla falsariga, per intenderci, delle Formen® dei
Grundrisse. In base a questo testo marxiano, si puo affermare la presenza di un passag-
gio da 1) una concezione di filosofia della storia intesa come sistema teorico finalizzato
a sussumere ogni evento storico, ogni parte della storia, ovvero obbligando in qualche
modo gli eventi fattuali a stare all’interno di uno schema esterno alla storia, che la investe
tangenzialmente, che ¢ potenzialmente fisso, immutabile, preordinato secondo dei criteri
puramente concettuali che si pongono, per definizione, al di fuori della materialita del fatto
storico; 2) a una concezione ontologica degli eventi storici intenzionata a dare conto dell’e-
sistenza dei tipi di eventi che formano la totalita della storia e, a fronte della rilevazione di
una serie di eventi, a porre in essere tentativi di costruire un inventario complessivo che
chiarisca da cosa ¢ composta quella totalita del reale che noi chiamiamo Storia.

Come si vede, esiste una direzione epistemologica inversa nelle due tensioni poc’anzi
accennate: nel primo caso si procede dai concetti e dalle relazioni tra concetti agli eventi
e alle relazioni tra eventi; nel secondo si procede dagli eventi e dalle loro relazioni ai
concetti e alle loro relazioni. Si tratta di tensioni che attraversano trasversalmente 1’inte-
ro corpus marxiano, come si vedra, talora sovrapponendosi, altre volte, invece, avendo la
meglio 1’una sull’altra. A titolo di esempio, sara utile chiamare in causa alcuni passaggi
dei testi marxiani emblematici di queste tendenze. Riguardo alla prima tendenza, che per
semplicita denomineremo “stadiale”, il Vorwort del 1859 ¢, nella sua brevita, una delle
testimonianze piu forti della presenza di un’oscillazione chiara del Moro verso una pro-
spettiva concettuale di questo genere, benché, al contempo, quando egli annuncia le ra-
gioni per cui ha deciso di sopprimere I’ Introduzione del 1857, si puo rilevare una postura
metodologica che non presta il fianco a una definizione di tipo metafisico-deduttiva, ma
rimane saldamente empirica: “Sopprimo una introduzione generale che avevo abbozzato
perché, dopo aver ben riflettuto, mi pare che ogni anticipazione di risultati ancora da
dimostrare disturbi, e il lettore che avra deciso di seguirmi dovra decidere a salire dal
particolare al generale™.

Cio detto e al netto del fatto che nella Prefazione del °59, come si € accennato prima, si
puo rilevare una postura epistemologica saldamente materialistica ed empirico-indutti-
va, nella misura in cui Marx asserisce di voler restituire, con la soppressione dell’ Einlei-
tung del 57, la preminenza a un andamento argomentativo che procede dal particolare
al generale, nel prosieguo del testo ¢ da rilevare la presenza di asserzioni che prestano
facilmente il fianco a un’interpretazione schematica generale, la cui cornice concettuale
¢ introdotta dall’idea secondo cui:

6  D. Little, Philosophy of History, in E.N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
2020, https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/history/

7 M. Bloch, Apologia della storia o Mestiere di storico, cit., p. 84.

8  Secondo Godelier, nelle Formen si troverebbe “il tentativo di Marx piu sistematico per reperire
dei momenti e definire dei problemi critici della evoluzione storica e perché tale storia si presenta
come quella di molteplici forme di continuita primitive evolventesi in modi diversi verso forme
distinte di Stato e di societa divise in classi. Questo schema multilineare si collocava dunque agli
antipodi di un dogmatismo semplificatore” (M. Godelier, Prefazione, in K. Marx, F. Engels, V.I.
Lenin, Sulle societa precapitalistiche, Feltrinelli, Milano 1970, p. 12).

9 K. Marx, Opere complete, vol. XXX, Editori Riuniti, Roma 1986, p. 297.



180 Alessandro Casula

nella produzione sociale della loro esistenza, gli uomini entrano in rapporti determina-
ti, necessari, indipendenti dalla loro volonta, in rapporti di produzione che corrispondono
a un determinato grado di sviluppo delle loro forze produttive materiali. L’insieme di
questi rapporti di produzione costituisce la struttura economica della societa, ossia la base
reale sulla quale si eleva una sovrastruttura giuridica e politica e alla quale corrispondono
forme determinate della coscienza sociale.!

Quantunque tale passaggio possa a primo acchito apparire inequivocabilmente por-
tatore di una prospettiva epistemologica di tipo meccanicistico, riduzionistico e unidi-
rezionale, nondimeno sarebbe possibile, senza (forse) forzare eccessivamente il testo,
proporre una lettura che vede Marx mettere in evidenza la componente materialistica
della produzione della realta sociale e dell’individuo inteso come attore sociale. D’al-
tronde, esso appare all’interno del contesto di un rimando all’Introduzione a Per la cri-
tica della filosofia del diritto di Hegel, in cui, secondo Marx, si delinea la focalizzazione
sull’economia politica, e sui rapporti di produzione concreti, come chiave di accesso alla
comprensione della produzione del mondo sociale. In altre parole, si pud supporre che
Marx non voglia affermare tanto una ipotesi di lavoro meccanicistica in senso stretto,
quanto una posizione anti-metafisica:

La mia ricerca arrivo alla conclusione che tanto i rapporti giuridici quanto le forme
dello Stato non possono essere compresi né per sé stessi, né per la cosiddetta evoluzione
generale dello spirito umano, ma hanno le loro radici, piuttosto, nei rapporti materiali
dell’esistenza il cui complesso viene abbracciato da Hegel, seguendo I’esempio degli in-
glesi e dei francesi del secolo XVIII, sotto il termine di “societa civile”; e che I’anatomia
della societa civile ¢ da cercare nell’economia politica.!!

Draltro canto, lo stile scarno e serrato dell’argomentazione, accanto al seguito del
testo, permettono, effettivamente, di introdurre un’interpretazione deterministica delle
parole di Marx. Piu avanti, infatti, si trova la proposizione in cui egli definisce il per-
corso progressivo e gerarchicamente ordinato dei modi di produzione intesi come veri
e propri stadi storici universali dell’umanita: “A grandi linee, i modi di produzione
asiatico, antico, feudale e borghese moderno possono essere designati come epoche
che marcano il progresso della formazione economica della societa”?. In questo caso,
la proposta di una progressione stadiale e invariabilmente determinata ¢ difficile da
negare, non vi sono grandi spazi per immaginare delle compenetrazioni rilevanti, delle
permanenze del precedente all’interno del successivo, se non nei termini di una Aufhe-
bung dialettica che, in ogni caso, marca un’evoluzione orientata in senso progressivo
verso una formazione nuova e superiore rispetto alla precedente; non importa se nel
passaggio tra uno stadio e il successivo si mantengano alcune determinazioni del pre-
cedente, 1’epoca superiore si presenta ugualmente come una formazione compiuta e
che ha assorbito completamente anche quelle determinazioni dell’epoca precedente che
mantiene in forma diversa; non vi sono in essa linee di faglia e temporalita non-contem-
poranee, tutto si appiattisce sul nuovo step, sull’ultima temporalita. Che vi siano degli
elementi teleologici all’interno di una siffatta concezione della storia appare evidente,

10 1Tvi, p. 298.
11 Ibidem.
12 Ivi, p. 299.



®

1l materialismo storico come epistemologia materialistica della storia 181

infine, dalla proposizione con cui Marx definisce il ruolo nella storia della formazione
socio-economica borghese: “con questa formazione sociale si chiude dunque la prei-
storia della societa umana”'®. Vale la pena, inoltre, mettere in risalto una particolarita
della progressione degli stadi storici cosi come viene qui presentata da Marx: accanto a
delle coordinate temporali ¢ presente una coordinata di natura eminentemente spaziale:
il modo di produzione asiatico'®. Senza voler entrare nell’analisi delle caratteristiche di
tale formazione socio-economica — di cui Marx non da indicazioni in questa sede — ¢,
perod, importante osservare come si assiste a una fusione di elementi temporali — il modo
di produzione asiatico ¢ posto all’interno di un ordine di stadi ordinati temporalmente
— e di elementi geografici — il modo di produzione asiatico non ¢ denotato attraverso un
predicato temporale bensi spaziale. In questo senso, non solo il progresso della storia
tenderebbe verso una temporalita precisa e definita, ma anche verso un’incarnazione
geografica di tale temporalita specifica: quella dell’Europa Occidentale. Se non altro, in
ogni caso, ¢ una dimostrazione di una caratteristica peculiare della storia che ¢ possibile
inferire dai testi marxiani: essa € un punto di condensazione di aspetti temporali insieme
ad aspetti spaziali, il che permette di parlare correttamente di spazio-tempo della storia,
a prescindere se essa sia intesa in modo deterministico e lineare o in modo stratificato
e multi-dimensionale. Questa forma di spazializzazione del tempo storico — e di tem-
poralizzazione dei luoghi geografici — emerge in modo palese nell’articolo di Marx per
il New York Daily Tribune del 10 giugno 1853 dal titolo La dominazione britannica in
India [o I’Inghilterra rivoluzionaria malgrado se stessa], in cui egli delinea una descri-
zione socio-politico-geografica emblematica:

L’Indostan ¢ un’lItalia di dimensioni asiatiche, con I’Himalaya al posto delle Alpi, la
pianura del Bengala al posto della pianura del Po, il Deccan al posto degli Appennini ¢
I’isola di Ceylon al posto della Sicilia. La stessa ricchezza e varieta nei prodotti del suolo:
lo stesso smembramento nella compagine politica. Come I’Italia ¢ stata compressa in
masse nazionali di volta in volta diverse dalla spada del conquistatore, cosi I’Indostan —
quando non subisce la pressione islamica, mongolica o inglese — ci appare diviso in tanti
stati indipendenti e in reciproco contrasto, quante sono le sue citta e perfino i villaggi. Ma,
dal punto di vista sociale, I’Indostan non ¢ I’Italia: ¢ I’Irlanda dell’Oriente. E questa biz-
zarra combinazione d’Italia e Irlanda, di un mondo di volutta e di un mondo di lutti, ¢ gia
anticipata nelle tradizioni millenarie della religione induista, che ¢ insieme una religione
di esuberanza sensuale e sadico ascetismo."

Vi ¢ nelle parole di Marx una sorta di compressione del luogo e dello spazio indiano
sui luoghi e sui tempi europei, non nella misura di una sorta di superiorita morale o cul-
turale dell’Europa sull’Asia, quanto, piuttosto, della costatazione secondo cui I’Europa
— 0, per lo meno, parti di essa — si € spinta pill avanti nel percorso universale della storia
umana. Piu avanti, infatti, nel medesimo articolo il Moro, descrivendo gli effetti sulle
filiere produttive della colonizzazione inglese — che ha “collocato il filatore nel Lan-
cashire e il tessitore nel Bengala”!® — rappresenta le comunita indiane come “semibarbare

13 Ibidem.

14 Sul modo di produzione asiatico, cfr. G. Sgro’, “Marx e il modo di produzione asiatico”, in E.
Massimilla, G. Morrone (a cura di), La Germania e I’Oriente. Filologia, filosofia, scienze storiche
della natura, Liguori, Napoli 2020, pp. 59-77.

15 K. Marx, F. Engels, India Cina Russia, il Saggiatore, Milano 1960, pp. 67-68.

16 Ivi, p. 72.



182 Alessandro Casula

e semicivili”!” e, soprattutto, le raffigura immobili e cristallizzate in una temporalita sto-

rica arcaica e immutabile, poiché ¢ proprio I’intervento inglese ad aver causato “I’unica
rivoluzione sociale che 1’ Asia abbia mai conosciuto”'®. Ma ¢ in un successivo articolo
sull’India per il NYDT — [ risultati futuri della dominazione britannica in India del 22 lu-
glio del 1853 — che questo genere di cornice epistemologica emerge in modo ancora piu
netto. In esso, infatti, Marx afferma che “la societa India non ha storia o, quanto meno,
storia conosciuta”!’, lasciando intendere, ancora una volta, la fissita immutabile — dun-
que I’incapacita di progredire nella linea della storia — delle formazioni sociali indiane.
Per questo motivo “I’India non poteva sfuggire al destino d’essere conquistata, e tutta la
sua storia [...] € la storia della successione di conquiste che ha dovuto patire”?. Il domi-
nio coloniale inglese ¢, in questa prospettiva, una necessita storica che non poteva non
avvenire, al massimo ci si potrebbe soltanto interrogare sulla preferibilita di “un’India
conquistata dai turchi, dai persiani o dai russi all’India conquistata dagli inglesi”?!. Cosi
il dominio coloniale diventa, accanto alle devastazioni che esso produce, I’opportunita di
gettare la societa indiana nell’impetuoso corso della storia; la costruzione delle ferrovie,
per esempio, accanto alle macerie fumanti delle istituzioni sociali tradizionali, divente-
ranno il punto in cui si incunea la possibilita dell’India di entrare nella storia attraverso
e nello stadio del modo di produzione capitalistico?.

Per quanto riguarda, invece, una concezione della storia di segno diverso, ossia di
tipo non stadiale, non deterministico, a questa altezza ¢ d’uopo rimandare, come fa no-
tare Garcia-Quesada®, alla sezione delle Formen del quaderno V dei Grundrisse, in cui
Marx, analizzando i modi di produzione pre-capitalistici, assume un punto di vista fon-
dato sulle forme di appropriazione*, abbandonando, di conseguenza, I’approccio line-
are e stadiale per assumere un approccio analitico fondato, pero, non su meri costrutti
concettuali, ma su delle astrazioni reali di fenomeni storici concreti. In questo senso,
lo scrivente non ritiene 1’elenco delle forme di produzione presente nel quaderno V dei
Grundrisse accostabile e/o sovrapponibile a quello dei modi di produzione esibito nell’/-
deologia tedesca o nella Prefazione del ’59. Difatti, nel primo caso, Marx enuclea un
inventario storico-concettuale delle forme di produzione che si configura come una delle
componenti reali dei modi di produzione concreti cosi come si sono presentati nella sto-
ria, ma che non si sovrappongono totalmente; piuttosto le Formen si presentano come
un’articolazione analitica della struttura interna ai modi di produzione che tiene insieme
I’aspetto epistemologico-concettuale e 1’aspetto materiale. Nel secondo caso, invece, la

17 Ivi, p. 73.
18  Ibidem.

19 Ivi, p. 103.
20  Ibidem.

21 Ivi, p. 104.

22 Ivi,p. 107 e ss.

23 “However, the Grundrisse signal Marx’s rejection of the world-historical conception and outlines
his more definitive conception of history. As previously indicated, while there are still some prob-
lematic evolutionist assertions in these pages (particularly those related to his analogy of ape and
human), the decisive moment of transition towards a science of multi-spatial and multitemporal
totalisations occurs in these drafts” (G. Garcia-Quesada, Karl Marx, Historian of Social Times
and Spaces, Brill, Leiden 2021, p. 47).

24 “In origine proprieta — nella forma asiatica, slava, antica, germanica — significa dunque rapporto
del soggetto che lavora (che produce o si riproduce) con le condizioni della sua produzione o
riproduzione come condizioni sue. Essa avra quindi anche forme diverse, a seconda delle condi-
zioni di questa produzione” (K. Marx, Grundrisse, PGreco, Milano 2012, p. 475).



®

1l materialismo storico come epistemologia materialistica della storia 183

presentazione stadiale dei modi di produzione presenta una concordanza tra i fenomeni
particolari cosi come si danno nella storia della societa umana e uno schema invariabile
e universale che li precede logicamente; si rovescia, dunque, la direzione della relazione:
non si procede attraverso un’astrazione reale che costruisce le categorie interpretative
della conoscenza storica a partire dalla distillazione concettuale dei fenomeni — che ne
mantiene la natura materiale anche nel passaggio a componenti del pensiero —, ma si pro-
cede forzando la mutevole complessita del reale all’interno della semplicita schematica
di uno schema filosofico universale e preesistente.

Al fine di scandagliare le strutture epistemologiche che fondano queste due tensioni
del discorso marxiano puo dirsi che I’atteggiamento metodologico stadiale ¢ orientato
alla produzione di una concezione tutto sommato monolitica e lineare della temporalita,
o che almeno rischia di esserlo, poiché ricompone la molteplicita della realta storica
all’interno di un sistema organico generale che, nel caso peggiore puo definirsi metafi-
sico, nel caso migliore ha una funzione concettualmente riduzionista e unificatrice. Al
contrario, il secondo atteggiamento ¢ finalizzato al chiarimento epistemologico della
totalita del reale®, che considerata di per sé ¢ una pura tautologia in rapporto alla possi-
bilita di dire con sufficiente chiarezza cio che esiste, attraverso la scomposizione dei fatti
semplici e delle loro relazioni (cio¢ dei fatti complessi) e alla produzione di un inventario
formale che dia ragione della loro esistenza.

Se questo ¢ il primo dei problemi con cui si scontra chiunque abbia I’intenzione di
entrare nell’officina marxiana per chiarirne i cardini concettuali, un ulteriore elemento
di criticita pertiene alla definizione oltremodo puntuale della questione della storicita di
questa ontologia, nella misura in cui la produzione di concetti, 0 meglio di enti mentali
peculiari quali le categorie ontologiche, deve essere considerata altrettanto storicamente,
cio¢ come produzione umana all’interno di specifiche condizioni spaziali, temporali,
sociali, economiche, politiche e culturali che la orientano.

In altre parole, ogni tentativo di indagare la possibilita di definire con sufficiente precisio-
ne e chiarezza la concezione di temporalita — insieme alla sua eventuale correlazione con lo
spazio all’interno di una concezione spazio-temporale che unisca i due elementi — all’interno
del pensiero di Marx si deve scontrare al principio con una questione teoretica tutt’altro che
ininfluente o0 meramente verbale: €, cio¢, giova ribadirlo, opportuno riferirsi alla concezione
marxiana della storia come a una filosofia della storia? Oppure, in alternativa, ¢ preferibile,
alla Lowith, compiere un’altra scelta terminologica, come, per esempio, “teoria della storia”
o “epistemologia della storia”, meno immediatamente associabili con quelle descrizioni della
filosofia della storia che la presentano come “un’interpretazione sistematica della storia uni-
versale secondo il principio che gli eventi e le successioni storiche sono unificate e dirette
verso un significato ultimativo™*? Qualora tale definizione di “filosofia della storia” fosse

25 Cfr. A.C. Varzi. Ontologia, Laterza, Bari 2005.

26 K. Lowith, Significato e fine della storia, Edizioni di Comunita, Milano 1963, p. 14. Piu avanti
Lowith aggiunge una genealogia della filosofia della storia che la fa derivare direttamente da
una postura intellettuale di origine biblica, rendendola, di fatto, una variante secolarizzata di
una concezione dell’umanita e delle sue azioni tipicamente metafisico-religiosa, oltre che pos-
sibile solo con una mediazione delle religioni abramitiche: “in questo senso la filosofia della
storia dipende interamente dalla teologia, cio¢ dall’interpretazione teologica della storia come
storia della salvezza” (ivi p. 23). In modo simile si pone la definizione della “filosofia della sto-
ria sostanzialistica” di Danto (A.C. Danto, Filosofia analitica della storia, 11 Mulino, Bologna
1971) e I’affermazione di White secondo cui “non sarebbe quindi errato definire romantica la
visione finale della storia che ispird Marx” (H. White, Metahistory. Retorica e storia, Meltemi,



184 Alessandro Casula

stata ricondotta solamente ad alcune interpretazioni delle opere di Marx, sarebbe semplice
rigettarla nella sua specificita. Si potrebbe, attraverso un’operazione di emendazione erme-
neutica, rettificare le determinazioni che si credono errate o forzate per restituire alla filosofia
della storia marxiana una dimensione scientificamente piu utile non solo alla pratica della
ricerca storica, ma anche, e forse soprattutto, alla riflessione e all’azione politica, in accordo
alla famosissima (e sovente fraintesa nel senso di una postura anti-filosofica e unilateral-
mente pratico-politica) undicesima tesi su Feuerbach. Inoltre, se dovessimo individuare e
denominare la filosofia della storia marxiana, lo faremmo attraverso il termine “materialismo
storico”, che comprende sia I’oggetto che corrisponde al campo di applicazione del metodo
(o sistema, nel caso di interpretazioni che attribuiscano un carattere forte alla proposta mar-
xiana), sia la predicazione con cui si dice in che modo detto metodo si presenti, nonché quali
siano le sue caratteristiche. Con il che non solo potrebbe effettivamente ottenersi un’idea di
massima in ordine ai postulati e agli assiomi del cosiddetto materialismo storico, ma vi sa-
rebbe la possibilita di una precomprensione riguardo alla regole d’inferenze di questo sistema
pratico-teorico, al genere di proposizioni di cui € composto, al tipo di dimostrazioni che ci si
puo aspettare da esso, al genere dei teoremi a cui le dimostrazioni eventualmente attese (al
pari, del resto, dei postulati e degli assiomi del sistema) si riferiranno. In altre parole, se Marx
ha costruito una vera e propria filosofia della storia con I’intenzione di spiegare il significato
e la struttura della totalita della storia umana attraverso uno schema generale, astratto ¢ tota-
lizzante, essa prenderebbe il nome di materialismo storico®’. Cio detto, € verosimilmente pitt
proficuo, almeno a quest’altezza, seguire Tomba, secondo cui “il ‘materialismo storico’ non &
un passe-partout per la comprensione della storia, ma una modalita pratica di intervento nella
storia. Il termine non ¢ impiegato da Marx, che utilizza invece le espressioni ‘materialista
pratico’ e ‘materialista comunista’?®, Per quanto, come si ¢ gia detto nell’introduzione, lo
slittamento dell’attribuzione del sostantivo “materialismo” non risolve, di per sé, la questione
della concezione della temporalita storica — poiché la definizione di prassi in una dimensione
di analisi e di azione politico-rivoluzionaria non puo che darsi all’interno del campo di azione
della storia, non di certo come mera categoria teoretica immune da una catena di determina-
zioni e contro-determinazioni che emergono dal confronto con gli eventi e le azioni passati
e presenti — puo essere utile per mettere in primo piano la vita materiale degli esseri umani
come terreno in cui si costruisce la storia e le si attribuisce un senso che la renda intellegibile.

Una storia multilineare
Si possono fare due considerazioni piu articolate in proposito all’opportunita di uno

slittamento terminologico di questo tipo, entrambe determinanti al fine di definire in che
modo si possa considerare la relazione tra le opere marxiane e 1I’indagine storica. Rispetto

Milano 2014, p. xxx). Si puo, di conseguenza, sostenere che, quale sia la tradizione filosofica
di riferimento e quale sia il paradigma concettuale su cui si costruisce la proposta scientifica di
una filosofia della storia, la concezione marxiana € stata sovente considerata finalistica e mono-
litica. Cfr. anche D. Little, New Contributions to the Philosophy of History, Springer Science,
Dordrecht 2010, p. 21.

27 Cfr. G.A. Cohen, Karl Marx's Theory of History: A Defence, Princeton University Press, Prince-
ton 1978, in cui si sovrappongono 1’esigenza di difendere e ricostruire una filosofia della storia
marxiana e di difendere I’utilita teorica e pratica del materialismo storico, indicando con quest’ul-
timo la prima.

28 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, Jaca Book, Milano 2011, p. 9.



®

1l materialismo storico come epistemologia materialistica della storia 185

al termine “‘materialismo storico”, la preferibilita del termine “materialismo pratico” risie-
de in due elementi. Innanzitutto, la conservazione del riferimento al “materialismo”, si da
sgomberare il campo dalle possibilita (e dai rischi, almeno secondo la prospettiva dello
scrivente) di porre una finalita della storia al di fuori di essa, come emanazione di uno o pit
enti 1 cui processi avvengono esternamente alla dimensione umana, intesa sia come insie-
me degli individui passati, presenti e futuri, sia come prodotti di tali individui o di gruppi
di individui, per esempio le istituzioni sociali, 1 processi economici, i prodotti culturali,
ecc. In secondo luogo, la scomparsa dell’aggettivazione “storico” a favore di “pratico” o
“comunista”, ribalterebbe proficuamente 1’ordine del discorso e le gerarchie logico-con-
cettuali tra I’interpretazione della storia e la sua costruzione, la sua produzione. Per essere
piu chiari, il “materialismo pratico” non presupporrebbe “una concezione della storia”,
piuttosto intervenendo “in una situazione storica”, ovverosia “delineandone i campi di for-
za e aprendo una nuova superficie di possibilita™®. Cio non significa che, all’interno di que-
sta cornice concettuale, non esista una concezione della storia, poiché sarebbe impossibile
affermare la legittimita di un discorso fondato intorno a qualcosa di cui non si possegga,
per lo meno, un’immagine mentale sufficientemente distinta, tale, dunque, da individuare
quell’oggetto come un possibile soggetto di predicazioni, seppur vaghe e provvisorie. Per
non eliminare la possibilita della conoscenza storica, ¢, insomma, necessario salvaguardare
la possibilita di una concezione della storia che, in questo caso, non sia presupposta. Cio¢
che non si situi logicamente prima dell’azione che forma la storia stessa, o che crea quegli
oggetti che concorrono alla formazione della storia, ma che sia subordinata alle azioni.
Cosi come gli oggetti prodotti dagli individui sono molteplici, sia nel numero specifico
sia nel numero generico, cosi lo sono le azioni che vengono compiute e cosi, d’altronde,
lo sono gli individui; dunque, come puo esserlo la storia? Si dovrebbe credere che questa
molteplicita — potenzialmente infinita poiché ¢ potenzialmente infinito®' il numero di in-
dividui tra passato, presente e futuro — si ricomponga senza difficolta in un unico grande
insieme, totalmente omnicomprensivo, che denominiamo storia? Se la risposta fosse affer-
mativa, si ritornerebbe a quel risultato unificante e totalizzante che qualsiasi filosofia della
storia finalistica compie, al di l1a che esso si ponga in modo trascendente o immanente alla
storia. Di nuovo si presenterebbe una filosofia della storia monolitica, capace di sussumere
la storia all’interno di uno schema universale e a priori®?, di abbracciare la totalita della
realta storica tra passato, presente e futuro. Ma questa filosofia della storia, anche qualora
fosse immanente, lo sarebbe solo in modo tangenziale rispetto alla storia, in quanto non re-
troattivamente influenzata dalla storia stessa nella sua costruzione, se non apparentemente
nel suo comparire all’interno di un contesto preciso. In altre parole, si darebbe la possibilita
di una filosofia della storia le cui condizioni di legittimita si porrebbero fuori dalla storia
— quest’ultima ridotta a un insieme di variabili che, in qualsiasi modo, non potrebbero non
rientrare all’interno di un linguaggio dotato di una sintassi valida per se stessa.

29 Il secondo ¢ definibile come una specificazione del primo, poiché descrive quale postura specifica
si sceglie di adottare nell’insieme di tutte le possibilita di configurazione dell’azione di un indivi-
duo o di un gruppo di individui.

30 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., pp. 9-10.

31 Nell’accezione di indeterminato.

32 Vachiarito che, sebbene tale filosofia della storia si ponga necessariamente a priori logicamente
rispetto a cid di cui pretende di dare conto, allo stesso tempo il suo utilizzo ¢ contemporaneamente
a posteriori ¢ a priori nei fatti, poiché ¢ a posteriori quando ¢ utilizzato per conferire un signifi-
cato al passato, € a priori quando ¢ utilizzato per conferirlo al presente e al futuro.



186 Alessandro Casula

L’ipotesi di attenersi alla lettera del Moro e di parlare, dunque, di “materialismo pra-
tico” ha con buone probabilita il merito di contribuire a proporre una nuova immagine
della teoria di Marx. In particolar modo di fare emergere due caratteristiche fondamenta-
li di quest’ultima: “da un lato la critica della singolarizzazione delle storie nel singolare-
collettivo Geschichte; dall’altro una storiografia in grado di considerare la storia nella
sua incompiutezza™?.

Puo, tra I’altro, ai fini della ricostruzione qui proposta, essere utile separare queste due
caratteristiche e analizzarle distintamente, al fine di stabilire in che modo sarebbe piu
corretto denominare la concezione della storia di Marx.

La critica della singolarizzazione delle storie ¢ equivalente a una critica alla singola-
rizzazione dell’eterogeneita della storia all’interno di uno schema totalizzante che riduce
le molteplicita dei tempi e degli spazi, le faglie, le contraddizioni, i conflitti a una linea
retta che interseca il passato, il presente ¢ il futuro con la medesima direzione e che
trasforma ogni evento e ogni concetto in un punto necessario alla formazione e alla con-
tinuazione di tale linea. In altri termini, la critica della singolarizzazione delle storie por-
rebbe sul banco degli imputati la concezione della storia quale blocco omnicomprensivo
capace di restituire un significato unitario a ogni vicenda umana. Toglierebbe il terreno
da sotto 1 piedi a ogni sorta di concezione teleologica dell’umanita propria, invero, di al-
cune declinazioni della filosofia della storia che alcuni autori** definiscono con il termine
“storicismo”. In una prospettiva non singolarizzante, infatti, non esiste la pensabilita
di un “percorso unilineare che” conduca “da A a B”. Vi sarebbero, invece, “molteplici
temporalita storiche”, le quali procederebbero “parallelamente” oppure si incrocerebbe-
ro su un campo ‘“sincronico”. Inoltre, sul piano piu propriamente pratico, ¢ in questa
concezione lineare del tempo storico — decostruibile dalla critica alla singolarizzazione
delle storie — che va ritrovata I’origine tanto “delle teorie del progresso”, quanto “delle
teorie della reazione™, due esiti in fin dei conti speculari, non per forza, dunque, in ra-
dicale contraddizione”, della medesima concezione della temporalita. Il core di questa
concezione monolitica risiede in ultima istanza nell’idea che quanto 1’'umanita, o una sua
parte, abbia fatto e abbia prodotto sia necessariamente un miglioramento, uno sviluppo
rispetto a quanto fatto o prodotto precedentemente. Che talora questa impostazione abbia
prodotto letture apocalittiche della storicita, non cambia 1’essenziale del ragionamento
che si sta conducendo. Deve, inoltre, rilevarsi come la (implicita) critica marxiana alla
singolarizzazione delle storie possa fungere da strumento per porre sotto una lente di
ingrandimento critica quelle opzioni ermeneutiche apparentemente molto lontane dalle
tensioni teleologiche e/o apocalittiche cui s’¢ fatto in precedenza cenno. Si pensi alla
concezione post-moderna di una “pluralita in-differente dei punti di vista”. Dal pun-
to di vista della critica della singolarizzazione delle storie, si potrebbe infatti definire

33 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., p. 10.

34 Cr. K.R. Popper, Miseria dello storicismo, Feltrinelli, Milano 1975 e Id., La societa aperta e i suoi
nemici, Armando, Roma 2002. Oltre a Popper, cfr. anche A.C. Danto. Filosofia analitica della
storia, cit.; D. Little, New Contributions to the Philosophy of History, cit.; L.O. Mink, Historical
Understanding, a cura di B. Fay, E.O. Golob e R.T. Vann, Cornell University Press, Ithaca 1987,
1. Hacking, Historical Ontology, Harvard University Press, Cambridge 2004.

35 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., p. 10.

36 Ivi,p. 12.

37 In una prospettiva colonialista possono convivere 1’idea del progresso della civilta da esportare
presso i popoli inferiori, ovvero indietro nella linea continua del progresso storico, e la critica
radicale alla modernita come processo di decadenza rispetto all’apogeo della civilizzazione.



®

1l materialismo storico come epistemologia materialistica della storia 187

(polemicamente) la concezione post-moderna di una pluralita in-differente dei points of
view alla stregua di una forma di rappresentazione®® della temporalita storica puramente
soggettiva. Vale a dire come una prospettiva che finisce per ridurre alla mera possibilita
di conoscenza la questione del realismo della storia e si limita a spostare dall’oggetto
al soggetto la questione della coesistenza di molteplici strati temporali, implicando, di
fatto, la legittimita di una visione monolitica della realta temporale esterna che viene
rotta solamente all’interno delle singole coscienze. Per non dire che queste ultime fini-
rebbero, entro questo orizzonte di senso, per assumere una funzione meramente ricettiva,
essendo la loro attivita modificatrice posta su un piano unicamente gnoseologico ¢ non
pratico-politico®. Inoltre, la pluralita delle storie come articolazione irriducibile delle
contraddizioni che compongono la Storia, si puo considerare come la cornice epistemo-
logica che da effettivamente una fondazione logicamente coerente anche al concetto di
sopravvivenze asincrone di strutture economiche, sociali, ideologiche, politiche all’in-
terno di un determinato modo di produzione. La pluralita, che, in questo senso ¢ anche
una multilinearita delle storie, ¢ impensabile senza un intreccio di sopravvivenze e sur-
determinazioni*’ che forgiano la realta dei contesti storici specifici e orientano le azioni
politiche all’interno di insiemi definiti di possibilita*'.

Riguardo alla questione della multilinearita, relativa, giova ripetersi, alla produ-
zione di una storiografia capace di considerare gli eventi storici sotto il profilo di una

38 Cfr. F. Jameson, Postmodernismo ovvero la logica culturale del tardo capitalismo, Fazi, Roma
2007.

39 “Questo oggettivismo non va superato mostrando il carattere soggettivo di ogni conoscenza o le
modificazioni che sempre il soggetto imprime all’oggetto osservato, ma piuttosto attraverso la
modificazione che 1’osservazione imprime al soggetto” (M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx
materialista storico, cit., p. 15). Il post-modernismo, sulla scia delle attestazioni della meccanica
quantistica nell’interpretazione di Copenaghen, riconosce al momento dell’osservazione la capa-
cita cruciale di definire lo stato del sistema osservato, che in quel momento collassa su dei valori
definibili, ma da un lato estende eccessivamente la portata dell’osservazione identificandola con il
soggetto in quanto tale, dall’altro tralascia la possibilita di una deliberata volonta intersoggettiva
di modificazione dell’esistente.

40  “Ma allora come pensare queste sopravvivenze [...] se non partendo da un certo numero di realta
che in Marx sono appunto realta, sia che si tratti di sovrastrutture, di ideologie, di ‘tradizioni
nazionali’, e persino di costumi, di ‘spirito’ di un popolo, ecc.? Come, se non partendo da questa
surdeterminazione di ogni contraddizione e di ogni elemento costitutivi di una societa? Essa fa
si, primo, che una rivoluzione nella struttura non modifica ipso facto, in un battibaleno (eppure
dovrebbe farlo se la determinazione da parte del fattore economico fosse 1’unica determinazione)
le sovrastrutture esistenti e in special modo le ideologie, giacché queste hanno, in quanto tali, una
consistenza sufficiente per sopravvivere a se stésse fuori del contesto immediato della loro vita e
persino per ricreare, ‘secernere’ per un certo tempo, condizioni d’esistenza di sostituzione; secon-
do, che la nuova societa, uscita dalla rivoluzione, pud, o per le forme peculiari della sua nuova
sovrastruttura o per ‘circostanze’ specifiche (nazionali, internazionali) provocare essa stessa la so-
pravvivenza ossia la riattivazione degli elementi antichi” (L. Althusser, Per Marx, Editori Riuniti,
Roma 1967, p. 96).

41  Si vedano anche, a questo proposito, le quattro bozze di lettera di Marx a Vera Zasuli¢ del 1881,
insieme alla bozza di lettera all’“Otecestvennye Zapiski” del 1877, in cui il Moro apre alla possi-
bilita che I’obscina diventi “il fulcro della rivoluzione sociale in Russia”, nonostante sia una ve-
stigia di un modo di produzione ormai scomparso, ponendosi esplicitamente sulla scia di Lewis H.
Morgan, di cui lesse Ancient Society tra I’inverno e la primavera del 1880-1881 nella definizione
riguardo al sistema cui tende la societa moderna come “la riedizione in una forma superiore di un
tipo sociale arcaico” (K. Marx, F. Engels, Lettere 1880-1883, Edizioni Lotta Comunista, Milano
2008, p. 384).



188 Alessandro Casula

sostanziale incompiutezza, i guadagni consistono nella rottura dell’idea secondo cui
cio che ¢ avvenuto e cio che avverra sarebbero, in qualche modo, gia contenuti all’in-
terno della storia cosi come si ¢ dispiegata fino a un dato momento. Questa prospettiva
finisce per spiegare i risultati conseguiti degli osservatori (gli storici cosi come qual-
sivoglia soggettivita intenzionata ad agire in un senso pratico-politico) eventualmente
falsi o falsificati a motivo di un difetto di conoscenza, dell’assunzione, a esempio, di
una prospettiva parziale che non permette loro di considerare la totalita degli even-
ti, dei concetti, del tempo e dello spazio — quasi come se essi non possedessero una
prospettiva onnisciente che, qualora in loro possesso, gli permetterebbe di guardare
alla compiutezza della storia. E chiaro come una tale concezione potrebbe condurre a
due distinti atteggiamenti sul piano pratico-politico: da un lato, per chi ¢ impegnato
in un’opposizione rivoluzionaria, una prospettiva “crollista” — tipica della II Interna-
zionale*? — che vede nella realta presente gli elementi, gia ordinati e compiuti, del suo
necessario superamento; dall’altro, una prospettiva giustificazionista che riconosce la
pienezza della razionalita nell’esistente, il “migliore dei mondi possibili”, nonché 1’u-
nico, quello che sta avanzando “lungo un vettore orientato, del quale la teoria della
storia pretende di essere in grado di indicare la tendenza”*.

Appare chiaro che tutte queste declinazioni di una filosofia della storia — che la critica
marxiana della singolarizzazione delle storie e I’insistenza sul concetto di incompiutezza
hanno il merito di problematizzare — hanno in comune una caratteristica: poggiano su un
sistema di categorie ontologiche astratte ¢ immutabili, quanto meno nell’accezione de-
bole di un’immutabilita rispetto all’oggetto di cui pretendono di fondare la conoscenza.
Nel caso della storia cid si traduce in una serie di categorie che vengono utilizzate per
fondarne la conoscenza ma che non vengono inferite a partire dalla storia stessa, quan-
to, nel migliore dei casi, a partire da una sua immagine trasfigurata in una dimensione
astratta e pre-ordinata, oppure, in alternativa, a partire da uno schema totalmente esterno
rispetto a quel campo di indagine, come un sistema metafisico o religioso.

Dovrebbe adesso essere chiara 1’eterogeneita di parte della sintassi teoretica marxiana
alle filosofie della storia contrassegnate teleologicamente. Qualora si volesse insistere
nell’accomunare il materialismo storico a queste ultime, non solo non si darebbe conto
della specificita dell’atteggiamento epistemologico di Marx all’interno delle riflessioni
sulla storia ottocentesche*, ma lo si appiattirebbe su una filosofia della storia inutiliz-

42 A. Barile, I vizi e le virtu del determinismo marxiano, in “Materialismo Storico”, vol. VIII, n. 1,
2020, pp. 58-69.

43 M. Tomba, Strati di tempo. Karl Marx materialista storico, cit., p. 13.

44 “Con Le lotte di classe in Francia [...] entrano in scena le frazioni di classe, i partiti, gli organi
di stampa, la guardia nazionale, I’esercito, in una lotta giocata su piu livelli con forme e intensita
differenti, e marcata dalla continua sfasatura tra immaginazione e realta; nel Diciotto Bruma-
io, infine, questo quadro ¢ ripreso e complicato ulteriormente nella misura in cui il rapporto di
espressione tra organi di stampa, partiti politici e frazione di classe ¢ pensato esso stesso sotto il
segno della contingenza e del conflitto. Tuttavia va sottolineato, che come nel Manifesto, anche
nelle Lotte di classe in Francia e nel Diciotto Brumaio la linea-tempo ¢ dominata dalla coppia
storia-rivoluzione. Se nel Manifesto vengono ripercorsi gli stadi dello sviluppo che hanno portato
la societa borghese sulla soglia della rivoluzione proletaria, nella due opere sulla storia francese
il legame tra maturita della rivoluzione, stadio di sviluppo di una data societa ¢ sua posizione
nel mercato mondiale ¢ costantemente riproposto da Marx, cosi come il nesso crisi economica-
rivoluzione. [...] Tuttavia questa filosofia della storia ¢ messa in tensione attraverso un vero e pro-
prio appello alla temporalita plurale. [...] La lotta che, certo, in ‘ultima istanza’ ¢ per Marx lotta
tra la borghesia e il proletariato, ¢ tuttavia costantemente analizzata nelle sue forme complesse e



®

1l materialismo storico come epistemologia materialistica della storia 189

zabile per il proposito di coniugare teoria e prassi. Si ricadrebbe, infatti, in una conce-
zione della storia prefigurata, in cui gli spazi di intervento politico sarebbero o limitati
o preordinati, dunque, in fin dei conti, inconcludenti o necessari e profetizzabili. L’ap-
proccio marxiano, invece, puo essere descritto con una maggiore precisione ponendo le
“categorie ontologiche [come la] base su cui la teoria della storia — avendo, in special
modo, a che fare con la costruzione dei modi di produzione — ¢ articolata™. In tal senso,
non si ¢, con il materialismo storico, di fronte a una semplice epistemologia del metodo
storiografico, cio¢ a una epistemologia della storiografia, né tantomeno a un tentativo di
giustificare la pretesa di scientificita della produzione degli storici di professione. Un’in-
terpretazione di questo genere cancellerebbe, di nuovo, la componente “pratica” o “co-
munista” del materialismo storico, cio¢ lo ridurrebbe a una delle molteplici cornici me-
todologiche di quella specifica scienza sociale che ¢ la storiografia, precipitandolo tutto
all’interno della dialettica scientifica tra paradigmi contrapposti. Al contrario, posto che
“la realta non appare immediatamente al soggetto, ma deve essere spiegata attraverso le
teorie scientifiche”, che in questo senso si pongono non solo come una questione per
gli addetti ai lavori, ma, piuttosto, come un fondamento della comprensione e dell’azione
di qualsiasi soggetto all’interno della realta prodotta dagli esseri umani, “I’interesse di
Marx nello sviluppo di una teoria della storia conduce a una metodologia normativa che
cerca non solo di descrivere le condizioni di base di ogni storiografia, ma quelle condi-
zioni necessarie per una spiegazione storica epistemologicamente adeguata™’.

Conclusioni

Si puo in definitiva concludere questa breve ricognizione relativa all’implicita critica
marxiana della singolarizzazione delle storie, all’insistenza dell’intellettuale di Treviri
sul tema-concetto dell’incompiutezza, alla pre-esistenza delle categorie ontologiche del
materialismo storico alla storia stessa ovvero alla loro costruzione in rapporto biunivoco
di azione-retroazione tra storia e concetti, affermando che, sebbene sia inadeguato defi-
nire il materialismo storico come una filosofia della storia, esso possa comunque descri-
versi quale metodo epistemologicamente fondato. Detto altrimenti, secondo chi scrive,
Marx riesce a costruire una teoria della storia in grado di tenere conto dell’irriducibilita
di questa a una formazione teleologicamente orientata, nonché in possesso di una logica
interna lineare e comprensibile a partire da categorie extra-storiche. Proprio quest’ultimo
aspetto ¢ cio che renderebbe preferibile, se non sostituire, quantomeno affiancare a una
lettura della storia in cui si riconoscano la presenza di tappe stadiali — dunque orientate a
una dialettica di superamento positivo delle stesse —una lettura che interseca la compre-

plurali: [...] nella misura in cui la narrazione marxiana non butta mai gli elementi sul tavolo come
una pluralita indistinta, ma ne mette in rilievo ogni volta i nessi strutturali e gerarchici ma anche
la variabilita, la contingenza: potremmo dire che in questi scritti ¢ contenuto allo stato pratico un
abbozzo di teoria della congiuntura [...], se con ¢io non si intende il momento superficiale e mu-
tevole di una invarianza profonda, ma una complessita stratificata e strutturata di tempi differenti,
un intreccio di temporalita” (V. Morfino, La storia, le storie. Marx a contropelo, in G. Sgro’, 1.
Viparelli (a cura di), Karl Marx (1818-2018): Eredita e prospettive, La Citta del Sole, Napoli
2018, pp. 113-115).

45  G. Garcia-Quesada, Karl Marx, Historian of Social Times and Spaces, cit., p. 6.

46  Ibidem.

47 Ivi,p. 7.



190 Alessandro Casula

senza di piani temporali eterogenei e asincroni che contribuiscono alla costruzione del
contesto storico propriamente detto, che, per definizione, ¢ impossibile da universaliz-
zare all’interno di categorie teoretiche. Quale, poi, sia il ruolo di tali intersezioni: ossia
se esse, parafrasando Lakatos*, si presentino come elementi determinanti del core delle
formazioni storiche specifiche o se esse debbano essere intese come delle componenti
ausiliarie che si caratterizzano ma che non definiscono il contesto storico reale in cui
emergono, potrebbe essere uno sviluppo ulteriore di ricerca. In entrambi i casi, comun-
que, esse non si pongono come meri accidenti, la cui presenza ¢ totalmente ininfluente,
come, d’altronde la permanenza della comune rurale russa non risultava, agli occhi del
Marx del 1881, un elemento di nessuna importanza; bensi, anche nel caso di un’interpre-
tazione che le ponga fuori dal nucleo delle determinazione, esse mantengono un valore
euristico sia sul piano teoretico sia, soprattutto, sul piano pratico-politico, come punti di
riferimento contingenti per 1’elaborazione di una prospettiva strategica e tattica®.

Se quanto detto fosse plausibile, una linea di ricerca possibile consisterebbe in un’a-
nalisi che tenti di lumeggiare i modi in cui si presentino le categorie ontologiche fondanti
di una teoria di questo genere e, in particolare, di quella categoria che ¢ propria della
storia, di cui essa non puo in alcun modo fare a meno: la dimensione temporale™.

48 1. Lakatos, La falsificazione e la metodologia dei programmi di ricerca scientifici, in 1. Lakatos, A.
Musgrave (a cura di), Critica e crescita della conoscenza, Feltrinelli, Milano 1976, pp. 164-276.

49  Si veda, a titolo di esempio, la definizione leniniana dell’ Impero Russo come anello debole della
catena imperialistica mondiale.

50 Ivi,p.4.



RECENSIONI






MANTENERE INSIEME. STRATEGIE DEL SISTEMA
NELLA FRANCIA POST-STRUTTURALISTA,
DI EMILIA MARRA'!

VITTORIO MORFINO

Il lavoro di Emilia Marra si presenta in primo luogo come una brillante e utile rico-
struzione storica della questione del sistema — termine la cui etimologia fa cenno ad un
“mantenere insieme” che da il titolo al libro —, ricostruzione che tuttavia cela nel suo
seno un frutto teorico di grande importanza: lungi dall’essere rifiutata, la questione del
sistema sta al cuore dei pensatori post-strutturalisti francesi presi in esame dal libro: Fou-
cault, Deleuze ¢ Derrida. Come 1’essere di Aristotele, tuttavia, anche “sistema” si dice in
molti modi: cosi, se € netto il rifiuto tanto del significato del termine “sistema” cosi come
era stato elaborato dall’idealismo tedesco quanto di quello elaborato dalla antropologia
levistraussiana e dalla critica letteraria di Roland Barthes, questo rifiuto conduce 1 tre
autori che sono al cuore del libro ad una rielaborazione non univoca della questione.

In realta, e questo Marra lo mostra con grande precisione, i confini non sono cosi netti
tra 1 continenti “idealismo”, “strutturalismo” e “poststrutturalismo” e cosi come 1’an-
tihegelismo strutturalista si ¢ rivelato il frutto di un lavoro importante sul testo di Hegel
e sulla tradizione hegeliana (si pensi alla dissertazione di Althusser e a quella, recente-
mente pubblicata, di Foucault), cosi i confini tra strutturalismo e poststrutturalismo non
possono essere tracciati in modo netto né prendendo in considerazione 1’orizzonte teori-
co dell’epoca né il singolo autore (di nuovo si pensi ad Althusser e Foucault che rifiutano
Petichetta di “strutturalisti” pur essendone stati indubitabilmente due rappresentanti di
grande rilievo). Ma forse tutta la questione del poststrutturalismo ¢ in realta hantée da
un’altra, quella che Lyotard ha chiamato del “postmoderno”, questione che egli ha posto
in modo teoricamente serio, ma che ¢ stata tradotta, in modo irrilevante da un punto di
vista filosofico eppure ideologicamente potente, dal “pensiero debole” italiano: non si
puo negare, al di la di pentimenti successivi patetici o ridicoli, che il ruolo fondamentale
di questa “moda” filosofica sia stata quella di “becchino” del marxismo.

Questa, dunque, in prima istanza I’importanza di un intervento come quello di Emilia
Marra: restituire piena dignita teoretica ad autori che in modo e misura differente erano
stati coinvolti nella “melassa” ermeneutica della fine del secolo scorso. La tesi che sta al
cuore del libro ¢ quella di pensare non gia I’eclissi, ma la trasformazione del “sistema”
nella filosofia francese prendendo come periodo d’esame non solo quello poststruttu-
ralista, ma un lasso di tempo ben piu ampio che ’autrice fissa nel segmento *29-’79:

1 Meltemi, Milano 2023, 332 pp.



194 Vittorio Morfino

“In questa prospettiva — scrive Marra —, 1 luoghi della scrittura di Foucault, Deleuze e
Derrida che sostengono la necessita di pensare il sistema in filosofia e quest’ultima come
sistematica non stridono piu con la critica alle categorie dell’identita, dell’analogia, della
similitudine, ma gettano una luce sul cambio paradigmatico che ha coinvolto il concetto
di sistema” (p. 12). E aggiunge, delineando la specificita di questa tensione al sistema
nella filosofia dei tre autori trattati:

Lo sforzo teorico non va rivolto allora a cio che della realta occorre mettere insieme,
ma al contrario il pensiero deve guardare all’empirico ¢ alla sua tensione, evidenziando
reti e relazioni che irrorano i “territori esistenziali”, allo scopo, pratico, di renderli eco-
logici nel suo senso etimologico primo, ossia abitabili. Attraverso questo rovesciamento
del piano dell’analisi, in uno stile che rivela la nietzschiana matrice comune ai tre autori,
Deleuze, Derrida e Foucault si concentrano sul disparato: se la loro attenzione si rivolge
a quello che ¢ stato definito il fuori della filosofia, non ¢ nel tentativo di inserire quelle
esperienze all’interno dell’orizzonte filosofico o di stabilire un ordine di priorita tra non-
filosofico e filosofico, ma quello di valorizzare, riproporre e interpretare un movimento
che si ¢ dato a partire da una differenza di potenziale. Che cosi facendo essi abbiano
offerto alla filosofia quell’avvenire che le sembrava definitivamente precluso ¢ ormai tesi
comunemente accettata; che lo abbiano fatto rilanciando il rapporto tra filosofia e sistema
¢ il contributo che questo lavoro vorrebbe apporre. (p. 14)

Tuttavia, I’importanza dello studio di Emilia Marra non si limita a questo pur im-
portante contributo. In seconda istanza, dopo aver sottolineato la rivendicazione della
natura “sistematica” della filosofia presente in tutti e tre gli autori, Marra dedica I’ultimo
capitolo del suo libro ad una precisa differenziazione di questa natura. Se infatti ¢ comu-
ne a tutti e tre il rifiuto di un concetto di sistema che, per semplificare e per intendersi,
potremmo definire hegeliano, cio¢ ’articolazione della totalita appresa in pensieri, la
capacita di cogliere attraverso il concetto il movimento totalizzante del divenir soggetto
della sostanza, in realta, il cogliersi del concetto in questo automovimento, la strategia
stessa di questo rifiuto produce, nei tre autori, la costruzione di concetti differenti di si-
stema. Su questo punto Marra propone una riflessione di grande importanza:

Non si tratta [...] di colmare quella distanza con 1’esplicitazione di un percorso comu-
ne che tali autori non sarebbero stati in grado di mettere per iscritto ¢ di tramandare alla
generazione successiva; ¢’¢ piuttosto, tra loro, una sostanziale incomunicabilita, ricono-
sciuta e rispettata come tale dagli stessi, e che bisogna mantenere. Il trittico Deleuze-Der-
rida-Foucault, nella forma della targhetta post-strutturalismo o post-modernismo, poteva
essere costruito solo a posteriori e da lontano, come ¢ stato fatto con la generazione delle
tre H [Hegel, Husserl, Heidegger] o con lo stesso strutturalismo, mancando al contempo i
fondamentali della distanza e della prossimita degli attori che vi svolgono la propria par-
te. Lo si osserva, come fa notare giustamente Cusset, nella pratica, gia di per sé€ piuttosto
elocutoria, di utilizzare come paradigma di riferimento per questa stagione del pensiero
francofono riferimenti negativi. Considerazione, questa, che rivela nella tentazione di
confrontare Deleuze, Derrida e Foucault sulla base del loro rapporto con identita, alterita
e linguaggio, una versione rivisitata di quel mettere insieme per difetto, avviando cosi un
illegittimabile discorso intorno a un oggetto “male identificato”. (pp. 189-190)

E conclude: “L’illusione sistematica va dunque sfatata in principio: se si puo affron-
tare la questione del sistema in questi autori, occorre farlo partendo dalla disgiunzione.



®

Mantenere insieme. Strategie del sistema nella Francia post-strutturalista, di E. Marra 195

In altre parole, I’impossibile del sistema in senso hegeliano diventa la condizione di
possibilita del darsi del sistema in Derrida, Deleuze e Foucault, senza che per questa via
si dia unita tra i tre” (p. 192).

Foucault ¢ interrogato da Marra sul “sistema” nell’arco temporale della sua produ-
zione teorica che va dalla Storia della follia a Le parole e le cose: il sistema in Foucault
¢ marcato in prima istanza dalla questione della discontinuita attraverso cui egli “mira
a sconfessare pit 0 meno esplicitamente per lo meno due presunte coppie oppositive:
divenire/sistema e storia/struttura” (p. 205). Ma cio che ne caratterizza la natura in modo
decisivo ¢ il concetto di impensato: “La modernita non ¢ infatti esclusivamente il tempo
della scoperta dell’uomo, ma la piu problematica presa di coscienza che, nel momento in
cui I'uvomo sorge come oggetto e fondamento della episteme, emerge al contempo nella
scena del pensiero una altra figura, che gli ¢ archeologicamente contemporanea: si tratta,
per I’appunto, dell’impensato” (p. 213). Il centro non ¢ I’'uomo, ma il tessuto di relazioni
che rende possibile un sapere sull’uomo. In questo senso, il sistema

nel modo in cui lo intende Foucault, si discosta dal sistema hegeliano, perché sistema
il cui perno fondamentale non ¢ la soggettivita, ma una rete complessa all’interno della
quale il soggetto si muove e viene definito; tuttavia, del sistema hegeliano si mantiene
un tratto fondamentale, ovvero la sua ingiunzione al movimento. Ne segue la dimensione
fortemente politica del concetto di sistema: la rinuncia all’'uomo si traduce nel rifiuto di
un impianto scolastico ereditato dal XIX secolo in cui “vediamo ancora regnare la piu
insulsa psicologia, I’'umanesimo piu desueto, le categorie del gusto, del cuore umano...”,
tutti schemi interpretativi astratti che incoraggiano alla mistificazione ¢ mancano di presa
sul reale; la logica del discontinuo che lo sottende diviene I’imperativo di una istanza
critica che non deve mai rinunciare a se stessa in nessun campo del sapere, ma continuare
a porre domande al reale, che a sua volta la interroga; contrastare la retorica che ha ca-
ratterizzato il discorso dominante dei regimi, e riconoscere sotto la presunta innocenza
del ricorso all’'umanesimo un imbroglio teorico; inoltre, il fatto che il rapporto tra I’'uomo
e il sistema non appartenga pienamente alla sfera della liberta né pienamente a quella
della necessita, svela con una nuova forma il legame tra mossa teorica e azione pratica,
perché una diversa interpretazione del reale coincide con nuove pratiche, estendendo cosi
il politico a tutto cio che riguarda la conoscenza con una nuova radicalita. (pp. 216-217)

Se il termine di confronto fondamentale per Foucault ¢ il pensiero dialettico nella sua
forma hegeliana che in quella marxista, quello di Derrida ¢ Husserl. Come nel caso di
Foucault, anche nell’affrontare il pensiero di Derrida Marra delimita il percorso preso
in considerazione tra I’Introduzione a L’origine della geometria e la Grammatologia.
Il sistema si presenta qui come una critica alla fenomenologia che si trasmuta in una
decostruzione della metafisica della presenza. Nella Grammatologia la questione fonda-
mentale riguarda le ragioni per le quali

la presenza si ¢ affermata come luogo del pensiero filosofico e del suo logos, chieden-
dosi se qualcos’altro ¢ stato messo da parte in suo favore e quali sono state le strategie
affinché quel predominio potesse consolidarsi: se “la metafisica occidentale, come limi-
tazione del senso dell’essere nel campo della presenza, si produce come dominazione
di una forma linguistica”, e in particolare “il sistema di lingua associato alla scrittura
fonetico-alfabetica ¢ quello in cui si ¢ prodotta la metafisica logocentrica che determina
il senso dell’essere come presenza”, una analisi incentrata sulla scrittura potrebbe offrire
un accesso privilegiato alla questione. Non si tratta, evidentemente, di saltare sull’altra



196 Vittorio Morfino

riva e di sferrare da li ’attacco contro la metafisica; al contrario il lavoro di decostruzione
che Derrida propone prevede, per I’appunto, un confronto con I’antica costruzione come
struttura, senza che la si possa affrontare dall’esterno ¢ senza poterne prendere in esame
singoli pezzi, tralasciandone altri. (p. 249)

Quanto a Deleuze il termine di ispirazione ¢ di confronto fondamentale si rivela
essere, sorprendentemente, il Sartre de La trascendenza dell’ego. Tuttavia, il grande
avversario ¢ il “sistema” inteso in senso cartesiano, la celebre metafora dell’albero alla
cui radice sta il fundamentum incocussum veritatis, il cogito e la metafisica che ne ¢
il presupposto. L’alternativa ¢ ben nota: “Un sistema di radici, nel senso rizomatico
e non arborescente, sarebbe [...] un sistema che mette in discussione il sistema in
senso classico, ossia quel modello che si muove a partire da un centro occupato da un
soggetto-sostanza e che tende al compimento nella forma dell’autosviluppo o dell’au-
torappresentazione” (p. 270). A differenza che nei paragrafi precedenti, Marra non
limita 1’analisi ad una fase specifica dell’autore, ma prende in considerazione I’intera
produzione deleuziana dal primo testo su Hume sino agli ultimi testi, non tralasciando
nemmeno alcuni testi scritti con Guattari. Necessariamente non puo essere che un
rapido sorvolo attraverso il quale Marra giunge a caratterizzare il tentativo deleuziano
“come una forma di spinozismo sperimentale il cui scopo ¢ quello di proseguire il
progetto di Hyppolite in direzione della costituzione di un campo trascendentale im-
personale, quindi di rifiutare il sistema coscienza-mondo come a priori universale per
pensare il trascendentale a partire dall’empirico” (p. 283). Che cosa significa pensare
il trascendentale a partire dall’empirico? Significa pensare il campo trascendentale a
partire da singolarita preindividuali liberandolo cosi dal legame con la coscienza, sen-
za per questo, come scrive Marra, “rischiare di imbattersi in un abisso indifferenziato”
(p- 299). A questo livello emerge I’importanza di alcuni concetti di Simondon nella
costruzione sistematica deleuziana che Marra sintetizza in questi termini:

La quantita intensiva come struttura e non sintesi dell’eterogeneo permette di insistere
ulteriormente sull’importanza di pensare la differenza come forza di genesi interna al si-
stema stesso, come energia potenziale appunto libera dalla definizione qualitativa di due
polarita opposte, forma teorica non adeguata al pre-individuale, dato che quest’ultimo ¢,
al contrario, precisamente il metastabile. E se questa disparazione precede le sintesi e le
opposizioni, una differenza cosi pensata puo essere il concetto a partire dal quale superare
I’idea, ancora presente in Hyppolite, che la contraddizione sia I’espressione piu potente
della differenza, per pensare una “ontologia della differenza pura” che non sia affatto una
riflessione esteriore e formale, ma al contrario il nome di un principio “veramente gene-
tico”. (pp. 300-301)

Vi ¢ infine un ultimo grande merito nel lavoro di ricostruzione di Emilia Marra ed ¢
quello di aver restituito, nel secondo capitolo, ad Althusser ed alla scuola althusseriana
(in particolare al testo di Pierre Macherey Hege! ou Spinoza, che I’autrice ha tradotto nel
2016 in italiano per i tipi di ombre corte) la centralita che essi ebbero nei dibattiti dell’e-
poca. Merito di non poco conto se si pensa al fatto che Althusser ¢ stato cancellato per
differenti ragioni dalla ricostruzione della scena filosofica francese negli anni Sessanta e
Settanta. Se in Francia la rimozione fu dovuta allo shock provocato dall’omicidio della
compagna Héléne Rytmann e dall’infuriare di una campagna stampa che non risparmio
alcuna bassezza, in Italia le ragioni furono differenti: da una parte la melassa ermeneu-



®

Mantenere insieme. Strategie del sistema nella Francia post-strutturalista, di E. Marra 197

tica del postmodernismo e del pensiero debole doveva liberarsi della figura di chi con
la forza di un pensiero “sistematico” si era gia portato al di la di tutte le banali critiche
“deboliste” del marxismo, rilanciandolo attraverso un tipo di lettura nuova (una lettura
non religiosa) e la creazione di un “nuovo” concetto, quello di ideologia, costruito con
materiali provenienti da Spinoza e da Freud; dall’altra quella corrente teorica chiamata
“postoperaismo”, che mi sembra per lo piu ’effetto del tentativo filosofico negriano di
offrire una metafisica unitaria ad una storia complessa, stratificata e nient’affatto lineare,
ha finito per privarsi del riferimento ad Althusser e alla sua invenzione fondamentale, il
concetto di ideologia, per ragioni “politiche”, quasi che ad Althusser filosofo iscritto al
partito comunista francese potessero essere tout court imputate le colpe — gravi, va detto
chiaro — del PCI o, per metonimia, del teorema Calogero.






I TRANSCLASSE, O LA NON-RIPRODUZIONE,
DI CHANTAL JAQUET!

GIuLIA MuccIoLI

Costruendo una pregnante mediazione tra letteratura, sociologia e filosofia, il merito
di Chantal Jaquet, professoressa di storia della filosofia moderna all’Université Paris 1
Panthéon-Sorbonne, ¢ di far luce, nelle pagine di / transclasse, o la non-riproduzione, su
un fenomeno sociale che ¢ finora rimasto un territorio inesplorato anche nelle teorie degli
studiosi piu autorevoli. Il lavoro di Jaquet si iscrive in primis sulla stessa linea tracciata
da Bourdieu e Passeron in merito alla teoria della riproduzione sociale — una linea che
subisce tuttavia, nei loro due libri I delfini e La riproduzione, un’interruzione netta di
fronte a quei casi di individui che, contrariamente alla presunta norma, non riproduco-
no le condizioni della loro classe d’origine, ma vanno incontro a una non-riproduzione
attraverso un cambiamento di classe sociale. Da questa interruzione, il cui rischio ¢ di
concepire I’insorgere di questa esistenza sociale nuova solo a titolo di eccezione rispetto
al meccanismo deterministico di riproduzione delle condizioni di classe, si dispiega il
lavoro filosofico di Jaquet. La sfida di tracciare un adeguato terreno di indagine per la
non-riproduzione, come interruzione della perpetuazione dei rapporti di classe sociali
di appartenenza, ¢ in primo luogo di ordine terminologico. La necessita di ridefinire un
nuovo lessico per descrivere un fenomeno lasciato in secondo piano tanto dalla narrativa
dominante quanto dai pensatori rivoluzionari non puo non interfacciarsi con due ostacoli
che devono essere raggirati per non reiterare quella connotazione assiologica con cui i
casi di mobilitazione sociale — tanto di ascensione quanto di declassamento — sono tipi-
camente marcati.

I punto di vista critico che sorregge tutta la linea argomentativa ha in questo senso il
duplice merito di superare tanto una visione deterministica € meccanicistica quanto una
prospettiva finalistica o esistenzialistica, due derive che si pongono tradizionalmente agli
antipodi ma che attestano parimenti una narrativa inadeguata a quei casi singolari uni-
versali che si presuppongono fare eccezione entro 1’ordine stabilito. Su queste premesse
si spiega quindi la scelta di coniare il neologismo transclasse, in diretta con il termine
transessuale, per riferirsi a quelle soggettivita che vanno incontro a un movimento di
passaggio tra due mondi (sociali) con la continua distruzione dell’ambiente di apparte-
nenza e ricostruzione o realizzazione di sé in relazione a quello d’arrivo. Sicuramente, la
mossa strategica introdotta da Jaquet permette di sottrarsi dalle forme preconfezionate di
concetti con cui viene insignito il fenomeno, in particolare attraverso la narrativa sociale

1 La Citta del Sole, Napoli 2023, 182 pp.



200 Giulia Muccioli

della meritocrazia a cui regimi politici conservatori fanno ampliamente ricorso col solo
scopo di mascherare un certo immobilismo sociale e giustificare lo status quo. Sottrarre
il dibattito epistemologico al primato del piano assiologico permette di disfarsi dell’idea
del self-made-man o della creatio ex-nihilo, con cui si alimenta I’idea che il transclasse,
soprattutto in riferimento all’individuo che ¢ andato incontro a un innalzamento nella
scala sociale, si avvale della sola volonta e forza personale. Interrogarsi sull’origine
del passaggio implica pertanto negare che 1’insorgenza di un individuo che non ripro-
duce i comportamenti del milieu d’origine si determini per autogenerazione spontanea.
Tuttavia, sottrarsi da questa pericolosa concezione dell’individuo come dotato di libero
arbitrio in virtu del quale sarebbe capace di costruirsi il proprio avvenire da sé comporta
in maniera speculare il rischio di cadere in una visione necessitarista, per cui il soggetto
sarebbe al contrario sprovvisto di qualsiasi capacita di autodeterminazione.

Certo, la soggettivita non rispecchia I’immagine dell’homo faber fortunae suae, ma,
e Jaquet lo coglie abilmente, non sara neanche possibile sposare I’idea di una causalita
univoca e lineare che rischia di determinare un congelamento essenzialistico dove lo
spazio della liberta ¢ completamente fagocitato dalla gabbia della predeterminazione. E
a questo punto che il metodo di indagine filosofica che percorre tutta I’argomentazione,
nelle due parti in cui € suddiviso il libro, si chiarisce esplicitamente sul lascito della
filosofia di Spinoza. E la prospettiva del filosofo olandese ad essere assunta come privi-
legiata per comprendere il concetto di singolare universale incarnato dal transclasse. I
vantaggi impliciti in questa chiara scelta di campo si chiarificano col procedere dell’ar-
gomentazione, potendo, attraverso Spinoza, smarcarsi tanto dal rischio di un vuoto de-
terminismo quanto di uno stringente fatalismo.

Nella prima parte del libro vengono prese in esame le cause della non-riproduzione,
indagando passo a passo le possibili determinazioni che potrebbero innescare il mecca-
nismo di sottrazione al modello dominante ¢ il sorgere di un’identita nuova e diversa. La
sintesi offerta da Jaquet ha sicuramente il vantaggio di restituire una relazione causa-effetto
complessa in modo da non designare una causa prima assoluta e universalizzabile per tutte
le singolarita. E la relativizzazione dello sguardo che permette di sviluppare un pensiero
combinatorio in cui la non-riproduzione prende piu la forma di una traiettoria complessa,
come risultante di determinazioni affettive, economiche, politiche e storiche. Jaquet proce-
de metodologicamente stilando un elenco di possibili fattori determinanti, quali la presenza
di modelli familiari, scolastici e sociali, integrandoli con degli esempi tratti in particolar
modo dalla letteratura, prediligendo il genere socio-autobiografico che pregna la scrittura
di Annie Ernaux e Didier Eribon. Il ricorso ai generi letterari non & una novita nei saggi
filosofici — basti pensare all’esempio di Simone de Beauvoir — ma il limite che presenta
questo utilizzo da parte di Jaquet sta nel perdere a tratti di vista il legame con 1’analisi delle
condizioni materiali e sociali che sottendono il passaggio di classe. Nel porre particolare
attenzione al caso singolo quello che viene meno ¢ in questa prima parte la classe, e quel
meccanismo di trasmissione del capitale — economico, culturale, sociale ¢ simbolico® — che
concorre concretamente alla determinazione dell’identita dell’individuo, anche nella sua
differenza rispetto all’ideologia e ai modelli rappresentativi in cui si ¢ formato.

Certo, il vuoto determinato dalla critica al concetto di habitus coniato da Bourdieu,
che aveva ben espresso la complessita dei meccanismi di riproduzione facendo emer-

2 Si tratta dei quattro tipi di capitale individuati da Pierre Bourdieu sulla cui trasmissione si fonda
la teoria della riproduzione.



®

I transclasse, o la non-riproduzione, di Chantal Jaquet 201

gere una soggettivita piu costituita che costitutiva, viene colmato con la costruzione di
un’ingegneria complessa di determinazioni sulla scorta dell’ingenium spinoziano. Lo
scarto da una concezione innatista delle qualita che permetterebbero al transclasse di
sottrarsi alla legge ferrea della riproduzione ¢ massimo nell’opposizione dell’ingenium
al genius con cui si mette efficacemente in risalto la “dimensione storica della natura di
un essere ¢ il suo modellamento da parte delle cause esterne” (p. 78). Se questa nuova
configurazione, quindi, non vuole perdere il suo contatto con la produzione storica che la
sottende, per evitare di reiterare I’idea di una natura umana immutabile o di una natura
comune, resta poco chiaro, o potrebbe risultare forse frettoloso, il rifiuto esplicito della
prospettiva offerta dall’habitus rispetto alla non-riproduzione. L’argomentazione manca
di un tentativo di riplasmare il ruolo di quei “sistemi di disposizioni durature e trasmis-
sibili, strutture strutturate predisposte a funzionare come strutture strutturanti, cio¢ in
quanto principi generatori e organizzatori di pratiche e rappresentazioni’™ all’interno di
un’analisi della non-riproduzione. Se la singolarita ¢ meno costitutiva che costituita, un
tentativo di riconciliare le nozioni sociologiche e gli studi culturali, oltre che la teoria
della materialita dell’ideologia di Althusser, avrebbe potuto rafforzare la portata filosofi-
ca del concetto di ingenium nell’applicazione che ne fa Jaquet ai transclasse, in modo da
non lasciare in secondo piano le condizioni materiali all’opera nella societa. Per chiarire
meglio la tesi portante del suo lavoro Jaquet impiega anche un altro termine in riferi-
mento all’idea di una causalita plurale, ovvero la nozione di complessione (compléxion).
Restando nel contesto spinoziano, infatti, si tratta di una nozione che riesce a rendere
chiaramente “I’idea di assemblaggio complesso e singolare di determinazioni fisiche e
mentali” (p. 80) che permettono I’insorgenza di una nuova e singolare configurazione.
Si tratta specificamente della nozione a cui ¢ dedicata interamente la seconda parte
del libro, con particolare e dovuta attenzione alla trama che sottende ogni vita singola-
re. Il contenuto si fa a questo punto piu prettamente filosofico e i nomi della letteratura
lasciano spazio a quelli dei grandi pensatori dell’eta moderna come Descartes, Pascal,
Montaigne e, ancora una volta, Spinoza. L’obiettivo ¢ di restituire una concezione non
sostanziale del transclasse, ma plastica ¢ mobile, come di una singolarita in continua
metamorfosi che non si congela mai in un’identita fissa e definitiva. A partire dal magi-
stero di Pascal nei Pensieri, e 1’analisi del celebre frammento 628-323 con la domanda
d’apertura “Che cos’¢ 1’i0?”, il pensiero della complessione viene articolato sulle ceneri
del pensiero identitario rinviando cosi a una pratica di desostanzializzazione dell’ego e
di radicalizzazione dell’esperienza di decostruzione. A essere oggetto di questa deco-
struzione, dopo aver sancito preliminarmente 1’assenza di un sostrato immutabile a cui
potrebbe riferirsi il soggetto, € tanto 1’1o personale quanto 1’10 sociale: il transclasse & per
eccellenza colui che fa esperienza della dissoluzione dell’io e dell’inconsistenza dell’es-
sere smarcandosi dalle qualita che lo vincolano all’ambiente familiare e adornandosi di
nuove in relazione a quello di arrivo. Attraverso le lenti della complessione il transclasse
viene pertanto definito attraverso una transidentita, rispondente alla logica dello stare
tra, una nozione che nell’originale francese viene restituita con 1’espressione entre-deux.
Il francese in questo caso, meglio che I’italiano, restituisce gia a un primo livello lin-
guistico il senso di quella continua oscillazione tra due poli, ovvero due mondi sociali,
vissuta dal transclasse, nella costante ridefinizione della distanza che lo separa tanto
dall’uno quanto dall’altro, senza mai arrivare a corrispondere perfettamente a nessuno

3 P. Bourdieu, // senso pratico, Armando, Roma 2005, p. 84.



202 Giulia Muccioli

dei due. Jaquet, sicuramente per la sua formazione spinozista, riesce a tal proposito a car-
tografare minuziosamente questa distanza in termini affettivi, ancor prima che effettivi:
piu che una mera distanza di classe, si tratta di “restituire la carica emotiva e singolare
della distanza soggettivamente vissuta” (p. 111).

Il vantaggio di un’analisi affettiva permette, rispetto alla nozione dell’entre-deux, di
non ricadere in giudizi assiologici rispetto al cambiamento, facendo emergere anche la
possibilita che questo sia traumatico per il soggetto che lo vive, e non necessariamente
migliorativo come vorrebbe far credere una certa narrativa sociale — quella della classe
dominante. E sicuramente una scelta di campo che permette di superare cosi i limiti di
un approccio piu freddo e tradizionale con cui si porrebbe esclusivamente enfasi sui
rapporti di classe, col rischio di far venire meno la singolarita dell’esperienza in tutte le
sfumature di cui puo colorirsi. L’ethos della distanza fa si che il transclasse sia, secondo
le parole di Annie Ernaux, “un immigrato dall’interno™, sempre preso in una situazione
di non coincidenza col proprio ruolo sociale. Che la distanza sia di matrice storica, sim-
bolica o geografica, sempre di distanza si tratta ed ¢ cid che fa insorgere la sensazione di
non trovarsi mai nel posto giusto. Il merito di Jaquet ¢ indubbiamente quello di aver fatto
luce su una componente essenziale che sorregge la trama dell’esistenza di chi va incontro
a un mutamento o a un passaggio, che sia di classe, genere, gruppo o zona geografica. La
possibilita di porre un dialogo con i massicci fenomeni migratori su scala internazionale
e gli studi post-coloniali ¢ solamente abbozzata da una timida allusione a Frantz Fanon,
a cui si sarebbe potuto dedicare piu spazio. Il terreno su cui si muove 1’indagine resta
comunque prevalentemente filosofico, con un rimando esplicito a cid che Spinoza chia-
ma fluctuatio animi® ¢ che Bourdieu definisce habitus clivé® per fornire un’immagine piu
chiara della situazione sfasata vissuta dal transclasse. Lo stare tra risponde infatti a una
dinamica tensionale e contraddittoria dove concorrono affetti e stati emotivi contrastanti.

Interessante ¢ la parentesi sull’analisi della vergogna che sembra fare eco alle pagine
dell’Essere e il nulla di Sartre, al fianco dell’esplicita e costante presenza del pensiero
spinozista e della teoria degli affetti, matrice fondante dell’intera argomentazione. E in
merito alla vergogna, “una tristezza che accompagna 1’idea di una certa azione che im-
maginiamo sia dagli altri vituperata™’, che la critica di Jaquet al passaggio ingiustificato
dal piano ontologico a quello assiologico si esplicita e acquisisce la sua maggiore forza
in termini decostruttivi. A tal proposito, ¢ in questa sua lucida analisi del sociale che
risulta piu agibile la possibilita di individuare un eventuale nesso con una prospettiva
piu propriamente marxiana o perlomeno con alcuni marxismi, quelli tradizionalmente
meno ortodossi. L’immaginario sociale che sottende un’interpretazione illecita “della
differenza di classe e della subordinazione dei dominati in termini di inferiorita e bas-
sezza, imputabile ai suoi membri” (p. 132) viene infatti smascherato in quanto espres-
sione ideologica dei rapporti di forza e risultante del dominio di una classe sull’altra. La
vergogna ¢ nuovamente riposta al centro nel tentativo di costruire in positivo 1’identita
del transclasse al termine di questa seconda parte: ¢ il primo ostacolo da superare so-
cialmente per non cadere nell’alienazione o nella rassegnazione. L’obiettivo ¢ di “non

4 A. Ernaux, L’ Ecriture comme un couteau. Entretien avec Frédéric-Yves-Jeannet, Stock, Paris
2003, p. 35.

5 B. Spinoza, Etica, 111, XVII, scolio, Editori Riuniti, Roma 1988, pp. 185-186.

6  P. Bourdieu, Questa non e un’autobiografia. Elementi per un autoanalisi, Feltrinelli, Milano
2005, p. 94 e ss.

7 B. Spinoza, Etica, 111, XXXI, cit., p. 225.



®

I transclasse, o la non-riproduzione, di Chantal Jaquet 203

998

provare piu vergogna davanti a sé stessi”™® per poter finalmente raggiungere la liberta
schiacciando un affetto mortifero con un affetto contrario piu potente, quali I’orgoglio o
la fierezza. La difficolta e la problematica sollevata in conclusione riguarda la possibilita
di una riconciliazione del s¢, di un superamento della fluctuatio animi, senza perdere la
consapevolezza dello smacco tra il mondo dei dominanti e quello dei dominati: il rischio
¢ di perdere il contatto con le proprie origini e non saper osservare con le lenti dell’og-
gettivita la realta vissuta, ma solo con quelle del privilegio che si & raggiunto. I rischio
piu urgente in cui si incorre ¢ infatti di modellare questa pars costruens della soggettivita
secondo le coordinate discorsive del linguaggio dominante, perdendo di conseguenza di
vista I’obiettivo ultimo di una liberazione collettiva, epurate delle dinamiche e logiche
sociali individualistiche. Il problema della riconciliazione del sé sembra quindi parados-
sale e non si da una soluzione conclusiva e definitiva, lasciando aperta la riflessione sulle
modalita di affermazione della propria liberta anche all’interno della classe dominante,
rispetto alle cui norme, per sancire la completa riuscita del passaggio, si rende comunque
necessario un certo grado di adesione e assimilazione. Sollevare la questione significa
comunque far luce sull’ostico problema del posizionamento del soggetto parlante rispet-
to all’oggetto del discorso, come limite epistemologico che minaccia ogni disciplina,
spaziando dalla sociologia e dalla letteratura, all’etnografia e alla filosofia, soprattutto
per la loro tradizionale associazione con le forme di sapere del mondo dominante.

Il punto forte dell’argomentazione di Jaquet risiede senza dubbio nella possibilita of-
ferta dalla sua analisi della non-riproduzione di dare adeguato rilievo a un fenomeno che
resta ancora oggi piuttosto marginale tanto in ambienti sociologici quanto nell’analisi dei
rapporti di classe, smarcandosi al tempo stesso da una prospettiva esistenzialistica e da
una prospettiva essenzialistica dell’essere umano. Il rifiuto di un determinismo mecca-
nico da un lato e di un fatalismo finalistico dall’altro ¢ affiancato dall’abbandono di ogni
giudizio di valore e connotazione morale, in modo da spostare 1’angolo di osservazione
su un piano ontologico. Questo ¢ definito sempre nei termini di una causalita complessa
e di una transindividualita, col vantaggio di rompere con 1’eccessiva enfasi sulle capacita
individuali e sulla volonta personale centrali nella narrazione dominante.

La tesi di Jaquet si riassume in definitiva nel pensiero della complessione articolato
secondo una logica combinatoria in cui a effetti dati concorrono diverse determinazioni.
E in questo senso che si supera e si implementa la nozione degli habitus messa avan-
ti da Bourdieu nella riproduzione sociale. L’altro merito ¢ di aver integrato la propria
analisi con una dettagliata cartografia degli affetti, che risulta probabilmente 1’aspetto
piu innovativo del suo pensiero essendo questi considerati come parimenti determinanti
nella produzione della risultante finale. Un punto su cui si sarebbe potuto argomentare
maggiormente ¢ la relazione con una prospettiva intersezionale, sviluppata in merito alle
lotte femministe per far luce sulla concorrenza delle linee di sesso, razza e classe nell’e-
sperienza della subordinazione e dell’emarginazione sociale. Il rischio insito a questa
strategia ¢ di ricostruire, perlomeno da un punto di vista giuridico, le basi per una politi-
ca delle micro-identita, reiterando cosi una prospettiva essenzialistica dell’io sulla base
delle variabili che lo posizionano nell’ordine sociale gerarchico tra sfruttati e sfruttatori.
Esso ¢ del tutto analogo a quello di pensare che queste variabili possano essere delle
determinazioni vantaggiose o svantaggiose a priori anche nella non-riproduzione.

8 F. Nietzsche, La gaia scienza, in Opere, vol. 1V, t. 11, edizione critica di G. Colli, M. Montinari,
Adelphi, Milano 1965, p. 158.



204 Giulia Muccioli

Tuttavia, questa analogia viene accennata solamente in conclusione e resta cosi dif-
ficile capire il discrimine tra singolarita e universalita nell’esperienza del transclasse:
certamente, una prospettiva transindividuale e collettiva deve essere assunta perché solo
cosi si puo avere uno sguardo omnicomprensivo sulle determinazioni e discriminazioni
all’opera nel reale, ma non puo essere negato che alcune linee di demarcazione assumo-
no socialmente piu peso che altre. Per finire, due sono i rischi che emergono dall’analisi
complessiva del fenomeno e derivano entrambi dal problema squisitamente filosofico di
restituire il concetto di singolare universale. Da un lato, un’eccessiva enfasi sul singolare
comporta il pericolo di ricadere nelle maglie della narrativa dominante e porre il singolo
come unico agente responsabile del proprio mutamento, non potendo cosi trovare spazio
per un pensiero della collettivita. Il rischio ¢ di cadere quindi in una teoria inutilizzabile
nella riformulazione delle lotte di liberazione sociale. Dall’altro, si va incontro al proble-
ma opposto di un’universalizzazione del fenomeno entro coordinate fisse e costanti che
porterebbero a una deriva in cui la singolarita e la sua unicita si trovano completamente
fagocitate nella legge generale. La risposta di Jaquet sembra tuttavia essere chiara: “il
transclasse non ¢ 1’avvenire della donna, dell(a)’omosessuale o del nero; non ¢ neanche
I’avvenire dell’uomo, perché 1’obiettivo non ¢ quello di superare le barriere di classe in
solitaria, ma di abolirle per tutti” (p. 175).



ABOLIR L’EXPLOITATION:
EXPERIENCES, THEORIES, STRATEGIES,
DI EMMANUEL RENAULT!

MATTEO POLLERI

“E forse per errore che la critica degli stage non remunerati o mal pagati, come
d’altronde la critica del lavoro sottopagato dei detenuti, si formula in termini di sfrut-
tamento?”. “E forse insignificante che chi lavora per Deliveroo o per Uber, ma anche
i cosiddetti ‘netslaves’, denunciano lo sfruttamento subito?”. “E per miopia politica,
infine, che lo sciopero delle donne ¢ attualmente considerato la risposta piu adeguata
allo sfruttamento del loro lavoro pagato e non pagato, nella sfera domestica e in quella
professionale?”. Sono domande pratiche, basate sui diversi usi del concetto di “sfrut-
tamento” nel linguaggio ordinario della critica sociale, a motivare I’inchiesta filoso-
fica sviluppata da Emmanuel Renault in Abolir [’exploitation. Expériences, théories,
stratégies. La necessita di definire rigorosamente il concetto di “sfruttamento”, e cosi
giustificarne la validita e ’attualita, risulta legata a doppio filo alle dinamiche del capi-
talismo contemporaneo e in particolare quegli ambiti che diversi economisti chiamano
ormai “economia di piattaforma”.

Denso e articolato, ma anche chiaro e distinto nel suo sviluppo argomentativo, il
libro di Renault rappresenta un unicum all’interno dei dibattiti della filosofia sociale
e politica. Tale originalita dipende sia dal suo oggetto sia dall’approccio scelto. Il ti-
tolo e il sottotitolo dell’opera rendono conto di entrambi i lati di tale unicita. Renault
non si limita a mettere ordine nelle variegate discussioni accademiche sul concetto di
“sfruttamento del lavoro”, ma propone una presa di partito a un tempo epistemologica
e normativa: la sua ricerca non si colloca sul solo piano descrittivo, storiografico, ma si
colloca nell’orizzonte politico della “abolizione dello sfruttamento™. La ricostruzione
della genesi storica e delle diverse trasformazioni teoriche dei dibattiti sullo sfrutta-
mento ¢ preceduta dal rifiuto di una serie di obiezioni che sono spesso rivolte a chi uti-
lizza tale concetto per criticare certe esperienze sociali. L’analisi logica delle diverse
definizioni possibili della nozione, nonché degli argomenti impiegati per contestarla,
prepara il terreno per una digressione storico-filosofica attraverso il pensiero di Babeuf
e dei saint-simoniani, le riviste del nascente movimento socialista e le discussioni del
femminismo marxista. In questo modo, Renault tiene insieme i tre angoli prospettici
evocati nel sottotitolo dell’opera: quello delle esperienze negative vissute nel processo
lavorativo (expériences), le diverse teorie possibili che permettono di spiegare e criti-

1 La Découverte, Paris 2023, 324 pp.



206 Matteo Polleri

care tali esperienze (théories) e le strategie adottate per combattere gli effetti e le cause
dello sfruttamento (stratégies).

Il libro € organizzato in tre grandi sezioni nelle quali queste polarita (fenomenologica,
teorica, strategica) non smettono mai di articolarsi. Nella prima parte (“L’exploitation en
débat”), Renault spiega perché vale ancora la pena, oggi, impiegare il concetto di sfrut-
tamento per criticare determinati fenomeni sociali. Dopo aver superato delle obiezioni di
natura epistemologica (la presunta assenza di criterio per riconoscere lo sfruttamento),
di natura concettuale (la supposta ambiguita delle nozioni di sfruttamento, dominio e po-
tere) e di ordine sociologico (la pretesa “perdita di centralita” dello sfruttamento nel ca-
pitalismo contemporaneo), I’autore affronta alcune delle pit note teorie contemporanee
dello sfruttamento. Stabilendo un dialogo tanto polemico quanto fecondo con le ipotesi
del “marxismo analitico”, e con quelle del sociologo Erik Olin Wright in particolare,
Renault giunge a una definizione “politica” dello sfruttamento. Tale definizione permette
di lottare contro “le esperienze congiunte di ingiustizia e dominio” che lo caratterizzano
e differisce dalle concezioni “morali”, basate sulle “evidenze del senso comune” (p.
39). Per rendere conto della natura politica del concetto di sfruttamento, nella seconda
sezione del libro (“I’invention d’une théorie”) Renault si concentra sul momento in cui
questa categoria emerge nella storia del movimento operaio e socialista. Da questo pun-
to di vista, rimarcabile ¢ lo sguardo “dal basso” con cui propone tale genealogia. Agli
occhi dell’autore, infatti, lo sfruttamento non ¢ una nozione appartenente al regno della
teoria economica, poi prestata alle lotte sindacali e politiche, ma rappresenta piuttosto
un “concetto indigeno del movimento operaio” (p. 83) che entra nello spazio della teoria
in virtu della sua dirompenza critica. Da Babeuf ai giovani hegeliani, passando per i
saint-simoniani, che disegnano i primi usi filosofici del concetto, Renault arriva alla sua
sistematizzazione in Marx e prende infine in considerazione lo sfruttamento del lavoro
domestico e riproduttivo messo in luce dal femminismo marxista. Aprendosi progressi-
vamente, ma non senza resistenze, a forme di lavoro a lungo invisibilizzate, il concetto di
sfruttamento assume le quattro funzioni che, secondo I’autore, lo contraddistinguono. Si
tratta di una funzione “descrittiva”, che permette di designare con una relativa attendibi-
lita certi fenomeni sociali; di una funzione “valutativa”, con cui tali fenomeni sono giu-
dicati come negativi; di una funzione “esplicativa”, che ne spiega le cause strutturali; e di
una funzione “strategica”, che permette di sviluppare un programma per abolirle (p. 27).

Al di la delle molte proposte avanzate, ciascuna dotata di un interesse specifico, tre
ipotesi si stagliano come linee guida nella terza parte del libro (“I’esperienza dello sfrut-
tamento”’). Coerentemente con quanto sostenuto in L expérience de l'injustice (2004), e
in linea con il retroterra hegeliano, marxiano e pragmatista che caratterizza il suo approc-
cio, Renault rifiuta di definire lo sfruttamento come violazione di una norma universale di
giustizia. Il riferimento all’esperienza congiunta del dominio e dell’ingiustizia sul lavoro
permette all’autore di definire un criterio “negativo” per riconoscere lo sfruttamento. Re-
nault lo presenta generalmente come I’attivita lavorativa (produttiva o riproduttiva, pro-
fessionale o domestica) compiuta in un contesto di subordinazione strutturale, percepita
come mal retribuita e/o non riconosciuta socialmente, esplicitamente o implicitamente
eterodiretta, insoddisfacente e de-realizzante. Tre criteri specifici permettono inoltre di
riconoscere una situazione di sfruttamento: 1. il principio del “ben essere invertito”, per
il quale chi lavora non trae benefici dalla propria attivita, ma rinforza con la sua fatica il
privilegio altrui; 2. il principio dell’“esclusione dalle risorse produttive”, che spiega la
separazione dei lavoratori dalle condizioni necessarie a mettere in opera la capacita di



®

Abolir I’exploitation: Expériences, théories, stratégies, di Emmaniel Renault 207

lavoro; 3. il principio dell’“appropriazione degli sforzi altrui”, il fatto, cio¢, che i frutti
del lavoro di alcuni siano accaparrati da chi detiene le risorse necessarie a produrre. La
seconda ipotesi consiste nello sganciamento della critica dello sfruttamento dalla teoria
marxiana del valore-lavoro. Invece di salvare una tesi economica problematica — conte-
stata sia per I’incapacita di spiegare la “trasformazione” dei valori in prezzi di mercato,
sia per il mancato riconoscimento del lavoro domestico come “lavoro produttivo” — Re-
nault adotta un approccio agnostico. Se anche la teoria del valore-lavoro di Marx fosse
infondata, sostiene, questo non implicherebbe 1’invalidita del concetto di sfruttamento,
fondato sui principi sopra menzionati. La terza ipotesi, esposta nelle conclusioni del li-
bro, tira le fila del lungo confronto di Renault con il pensiero femminista, e in particolare
con la “teoria della riproduzione sociale” sviluppata da autrici come Cinzia Arruzza,
Nancy Fraser e Tithi Bhattacharya. La riflessione sulla “diversita” — ma, potremmo an-
che dire, sulla multidimensionalita — delle critiche del capitalismo conduce 1’autore ad
aprire un cantiere di ricerca sulla natura “intersezionale” dei processi di sfruttamento,
e viceversa, sulla critica dell’intersezione di diversi fattori di oppressione nei processi
di sfruttamento del lavoro. Da questo punto di vista, Renault dimostra di voler evitare
gli scogli tipici delle discussioni tra marxisti e pensatrici intersezionali. Non propone di
ridurre o inglobare le varie forme di oppressione al solo piano economico, ma sottolinea
al contrario che la pluralita e irriducibilita, la cumulativita e I’imbricazione dei diversi
tipi di sfruttamento (salariale e patriarcale) e di dominio (di classe, di genere, di razza)
invitano a “lasciare a giusta distanza gerarchia delle forme di dominio e principio di
omogeneita” tipiche di un certo marxismo (p. 313).

Le ipotesi introdotte de Renault aprono la strada all’alleanza, o addirittura alla con-
taminazione, tra orientamenti di pensiero critico differenti, spesso presentati come con-
correnti o addirittura alternativi. Ma esse pongono anche una serie di interrogativi, che
vale la pena menzionare. Il primo riguarda I’abbandono della teoria del valore-lavoro
come fondamento della critica dello sfruttamento capitalistico. La proposta agnostica di
Renault, coerente con il suo approccio filosofico “deflazionista”, serve a fare I’economia
dei falsi problemi e dei postulati metafisici del marxismo. A questo proposito, vale tutta-
via la pena chiedersi se il rasoio di Ockham di Renault possa basarsi su ragioni di natura
unicamente teorica. Al di la dei paradossi concettuali che essa implica, non sono forse i
profondi cambiamenti dei rapporti sociali di produzione del capitalismo, in buona parte
determinati dalle lotte sociali degli anni Settanta, dalla contro-rivoluzione neoliberale
degli Ottanta e dalle innovazioni tecnologiche oggi in corso, ad aver messo in crisi la “la
legge del valore” di Marx? Se cosi fosse, ci si potrebbe inoltre chiedere se i criteri distinti
da Renault siano adeguati a individuare tutte le logiche contemporanee dello sfruttamen-
to. Se sfruttato ¢ quel lavoro non solo subordinato, escluso dalle risorse produttive, mal
retribuito e/o invisibilizzato, ma anche de-realizzante, come definire allora quelle situa-
zioni in cui un’attivita lavorativa soddisfacente, nella quale il lavoratore si riconosce e si
soggettiva, viene praticata in modo talmente intenso e ossessivo da condurre al burnout?
Che dire, poi, di quelle forme di lavoro in cui si mescolano continuamente consumo,
entertainment e produzione di dati digitali? Quale il ruolo giocato in questo contesto da
altri fattori di oppressione, come il dominio patriarcale e razziale? E quali infine le “stra-
tegie” — un tema che, pur figurando nel sottotitolo, Renault affronta solo indirettamente —
per affrontare le complesse dinamiche in cui sofferenza e compiacimento, estraneazione
e identificazione, classe e identita si intrecciano? Queste domande pongono un problema
teorico generale, che rimane sullo sfondo del ragionamento di Renault: quello relativo al



208 Matteo Polleri

rapporto tra il concetto di “sfruttamento” (combinato disposto di dominio e ingiustizia
sul lavoro), quello di “alienazione” del ¢ nel lavoro e I’invenzione di soggettivita resi-
stenti e alternative.

L’apertura di tali questioni conferma il valore dell’opera. Con uno stile che associa
il rigore della filosofia analitica e la passione della teoria critica, Renault propone non
soltanto la mappatura di un dibattito particolarmente complesso e delicato, spesso tra-
lasciato dai teorici della politica, ma suggerisce anche una serie di ipotesi innovative,
destinate a far discutere a lungo filosofi ed economisti.



UN ATOMISMO PER ALTHUSSER,
DI GUIDO MANGIALAVORI!

ALESSANDRO COLOMBO

Allo stesso modo in cui Althusser intendeva il “materialismo aleatorio” come un
concetto per il marxismo?, Guido Mangialavori, in Un atomismo per Althusser, si pro-
pone di costruire un’ontologia atomista per Althusser; si tratta, dunque, di costruire un
atomismo all’altezza delle stesse problematiche teoriche che hanno portato Althusser a
farne un riferimento centrale per il materialismo dell’incontro, senza necessariamente
rimanere entro 1 termini delineati da Althusser. Come ricorda Vittorio Morfino nella
sua prefazione al testo, “il materialismo dell’incontro, nelle intuizioni di Althusser, ¢
una teoria del divenire capace di sottrarsi al dominio dell’idealismo e della metafisica”
(p. 24). Un’ontologia in grado di occupare la posizione del materialismo dialettico’,
e che sappia articolare genesi, divenire, emergenza e disgregazione della struttura,
rinunciando a qualsiasi forma di teleologia, a qualsiasi metafisica dell’origine, abbrac-
ciando invece la contingenza.

Nel perseguire quest’obiettivo, Mangialavori sceglie di prendere le mosse dall’origine
stessa della filosofia atomistica, I’atomismo antico, in particolare quello di Democrito;
non un semplice recupero, ma una vera e propria ricostruzione dell’atomismo demo-
criteo contro quello che, attraverso 1’opera di Aristotele, ¢ passato come 1’atomismo di
Democrito. Anche in questo frangente, I’affinita con Althusser ¢ implicita, ma ravvisa-
bile: se nella ripresa di Democrito ¢ in gioco proprio 1’elemento aleatorio, oscurato da
Aristotele, analogamente Althusser ricompone la corrente sotterranea del materialismo
aleatorio recuperando in diversi autori, appunto, I’elemento aleatorio rimosso. Alla rico-
struzione di un Democrito senza Aristotele ¢ dedicata piu della meta del libro, mentre la
restante parte si propone di integrare questo “nuovo Democrito” con Althusser, traendo
consistentemente da Deleuze e, in misura minore, da Spinoza.

In questo contesto, purtroppo, non si avra modo di far emergere un pregio del testo,
di cui si cerchera di ripercorrere gli snodi argomentativi principali; infatti, Mangialavori
combina efficacemente il rigore teorico con un registro metaforico ricco ed evocativo,
capace tanto di spezzare il ritmo serrato dell’argomentazione, quanto di mettere in im-
magine il moto e I’incontro degli atomi.

Liberare Democrito da Aristotele significa principalmente dinamizzare 1’atomo pri-

1 Mimesis, Milano-Udine 2024, 150 pp.
2 L. Althusser, Sulla filosofia, Unicopli, Milano 2001, p. 45.
3 Ivi,p. 11.



210 Alessandro Colombo

vandolo della sua sostanzialita e del fatto di essere il risultato della divisione dell’Esse-
re parmenideo, significa “smarcarsi da una posizione del problema che culmina in una
precisa presa di posizione a proposito della generazione e della corruzione, ¢ ha come
cornice la problematica ontologica della divisione e ricomposizione dell’essere, della so-
stanza come sostrato, della potenza e dell’atto, del telos, di Dio, infine” (p. 27). Le letture
e le confutazioni dell’atomismo democriteo contenute nel De caelo e nel De generatio-
ne et corruptione hanno influenzato enormemente la ricezione dello stesso. Da questa
influenza nemmeno il giovanissimo Marx sfugge. Nel secondo capitolo, Mangialavori
ripercorre puntualmente la tesi di dottorato di Marx, Differenza tra la filosofia naturale
di Democrito e la filosofia naturale di Epicuro, per mostrare come anch’egli, infine,
dia credito ad Aristotele, e, cosi facendo, giunga quasi a un’immagine determinista e
meccanicista dell’atomismo democriteo. All’atomo di Democrito Marx oppone quello
epicureo, nel cui movimento ¢ spazializzata la dialettica tra momento materiale (il movi-
mento in linea retta dell’atomo come essere-determinato dallo spazio) e momento con-
cettuale/formale: il c/inamen come affermazione dell’individualita formale dell’atomo.
La sintesi tra questi due momenti ¢ realizzata nel movimento della repulsione tra atomi.
Mangialavori, perd, non segue la ricostruzione di Marx, tantomeno la sua tesi per cui
Epicuro costituirebbe un superamento di Democrito. Come ¢ argomentato nel capitolo
terzo, Epicuro ha formato la sua teoria all’interno di un confronto critico-polemico con
Aristotele (in particolare in relazione negativa alla sua idea di mondo eterno), ¢ di questo
confronto il suo atomismo porta i segni: ¢ condivisa con lo stagirita, ad esempio, I’idea
per cui gli atomi dovrebbero muoversi in prima istanza di uno e un solo moto naturale, a
cui infiniti moti esteriori e innaturali possono contrapporsi.

Non ¢ a Epicuro che ci si puo rivolgere per portare a emergenza un atomismo sce-
vro dalle problematiche e concettualita aristoteliche. E a questo punto che — dopo aver
mostrato, nel capitolo quarto, come il Democrito di Aristotele, “limitatamente” alla tesi
dell’atomo di Leucippo ¢ Democrito come “esplosione dell’essere eleatico”, perduri
ancora in Bachelard — I’autore si confronta direttamente con la lettura aristotelica di
Democrito, seguendo in modo puntuale tanto la costruzione di una certa articolazio-
ne dell’atomismo, quanto le confutazioni per esso prodotte. E questo uno degli snodi
centrali del libro, che occupa il lungo capitolo quinto e la cui precisione argomentativa
non puo essere qui del tutto riproposta. Mangialavori mette in luce sia la strategia ar-
gomentativa di Aristotele, che 1’effetto teorico che essa ha sull’atomismo di Democrito.
L’autore coglie perfettamente la costruzione interna alla problematica aristotelica dell’a-
tomismo democriteo, evidenziando come la posizione dell’atomismo in quanto antitesi
dell’eleatismo risponda alle esigenze dell’argomentazione dello stagirita. L’ obiettivo di
Aristotele non ¢ quello di ricostruire in modo accurato il pensiero atomistico, poiché
egli lo piega al suo programma teorico: negativamente, ¢ necessario confutare tutte le
dottrine che trovano in ogni fenomeno fisico o la composizione o la separazione di unita
atomiche, mentre, positivamente, I’obiettivo ¢ dimostrare che generazione e corruzione
sono riconducibili ai cambiamenti di un sostrato. La configurazione dell’atomismo come
“formazione reattiva, un ribellarsi del fenomeno alla follia dialettica degli eleati” (p. 80)
risulta nella produzione di un orizzonte teorico comune tra atomisti ed eleati. Infatti,
I’atomo, come antitesi all’essere eleatico, in realta ne € soltanto una moltiplicazione: “il
Leucippo e il Democrito di De generatione et corruptione |...] pongono [...] il moltepli-
ce come moltiplicazione dell’uno, a immagine e somiglianza dell’essere immobile eleat-
co” (p. 81). L’introduzione della molteplicita nell’essere eleatico, la sua scomposizione



®

Un atomismo per Althusser, di Guido Mangialavori 211

in infiniti atomi pieni d’essere, nell’orizzonte teorico sopracitato, ha necessariamente
una condizione: il vuoto come cio che separa I’essere ¢ ne consente la moltiplicazione.
Se non vi fosse separazione tra gli atomi, argomenta Aristotele, essi si fonderebbero in
un’unica massa, di fatto ricomponendo 1’essere eleatico. Il vuoto attribuito all’atomismo
democriteo € un vuoto spazializzato, e ha una rilevanza secondaria rispetto all’essere. Il
rifiuto di questa concezione del vuoto sara centrale nello sviluppo della proposta teorica
di Mangialavori.

Per far emergere un altro Democrito, rimane da mostrare il modo in cui I’effetto teo-
rico prodotto da quest’operazione costituisca un travisamento dei termini dell’atomismo
democriteo; ¢ questo 1’obiettivo che si pone il capitolo sesto, in cui Mangialavori mette
a critica la traduzione aristotelica di alcuni concetti deputati a caratterizzare in modo de-
terminante 1’atomo di Democrito: rhysmos (poopog), diathige (d1obvyn) e trope (tpomn),
termini ionici che Aristotele traduce rispettivamente con i termini attici skema (oyfuo),
taxis (t6&1g) e thesis (0€015). 1l termine skema rimanda a una forma stabile e compiuta,
oggettualizzata; taxis significa ordine, mentre thesis ¢ traducibile con posizione. Tutt’al-
tro il significato dei termini utilizzati da Democrito, i quali corrispondono all’intento di
descrivere “il mondo in perenne movimento” (p. 92). Rhysmos indica la “forma che non
si cristallizza mai in una figura, ¢ I’incessante movimento di una configurazione” (ibi-
dem), una forma sempre emergente, assunta ¢ dismessa nel corso del mutamento e che
¢ tutt’uno col movimento. Analogamente, diatige indica lo svolgersi delle connessioni
reciproche tra atomi ne/ movimento, non, come suggerisce la traduzione aristotelica, un
ordine che risulta da una certa disposizione delle parti. Infine: fropé non significa sem-
plicemente “posizione”, ma “ritorno, punto di svolta”, termini che rendono evidente il
nesso indissolubile tra una certa posizione e il movimento che 1’ha preceduta e/o che le
fara seguito.

Emerge chiaramente che I’apparato concettuale con cui Aristotele sussume 1’atomo
di Democrito costituisce un’astrazione e ipostatizzazione della forma del movimento:
sia dell’atomo — nel modello del sostrato a cui ineriscono attributi — sia del mondo che
dalla loro interazione risulta — in un ordine stabile. Per I’abderita, tuttavia, “I’atomo €
al contempo forma e movimento” (ibidem). La riappropriazione del significato pecu-
liare del lessico democriteo strappa I’atomo dalla sua riduzione a frammento dell’esse-
re eleatico. Progressivamente, si fa spazio un atomo de-sostanzializzato e inseparabile
dal divenire relazionale in cui ¢ immerso. Prima di dedicarsi interamente alla vera e
propria pars construens del libro, Mangialavori dismette un’altra caratteristica che gli
atomi derivano dall’essere eleatico: 1’identita. L’autore vi oppone un’altra tesi: “gli
atomi differiscono” (p. 95).

Negli ultimi due capitoli 1’autore si propone di espandere e integrare il “nuovo” ato-
mismo democriteo con suggestioni provenienti da Deleuze e Spinoza, mantenendo,
ovviamente, le tesi di Althusser come punto di riferimento. Nel capitolo settimo, in
particolare, ¢ approfondita una concezione dell’atomo che non procede dall’orizzonte
aristotelico, e che “ridefinisce la parte, I’atomo, non come risultato di una divisione, ma
sempre come elemento in una composizione di parti [...] determinato dal rapporto stesso
che lo pone in essere” (p. 106); il capitolo ottavo, invece, ¢ dedicato all’elaborazione del
rapporto tra atomi e vuoto.

L’atomo, come parte, ¢ ridefinito sia nella sua relazione con gli altri atomi, sia con
il tutto. Due sono le tesi centrali: 1) le parti non sono parti di un tutto in potenza ¢ non
derivano dalla scomposizione di un tutto; 2) le parti sono definite, con esplicita ripresa



212 Alessandro Colombo

dello Spinoza dell’ Etica, dalla relazione dinamica che le unisce ad altre parti, non si defi-
niscono a partire dalla relazione con il tutto, e nemmeno si autodefiniscono a partire da sé
(come richiederebbe la concezione dell’atomo-sostanza). E a quest’altezza che il dialogo
con Althusser inizia a intessersi piu fittamente e in modo proficuo, laddove almeno due
tesi dello stesso — riportate puntualmente da Mangialavori — si integrano perfettamente a
quelle appena esposte: 1) I’affinita reciproca degli atomi non ¢ data come potenzialita nei
singoli atomi, “non si ¢ affini prima di un incontro, si ¢ affini solo nella ‘sorpresa’ di una
presa riuscita” (p. 103); 2) prima dell’incontro, gli atomi non hanno una vera e propria
consistenza, hanno un’esistenza fittizia, irreale. La relazione ¢ al tempo stesso costitutiva
degli — ed esterna agli — atomi.

L’ultimo capitolo, probabilmente il piti complesso e teoreticamente denso, si propo-
ne precisamente di dar conto di questa “esistenza irreale” dell’atomo irrelato, e, piu in
generale della realta del vuoto. Ancora una volta ¢ Democrito il punto di partenza, lad-
dove afferma che “I’ente non & piu che il niente”. E necessario, sostiene Mangialavori,
ammettere che “il non-essere e 1’essere godono di un medesimo grado di realta” (p. 110),
e, di conseguenza, addentrarsi nell’esplorazione della realta del vuoto, del niente, nella
sua relazione inestricabile con I’essere. E lo stesso Althusser che, oltre a sovrapporre
i concetti di nulla, niente e vuoto, fa del vuoto, del niente, I’oggetto paradossale della
filosofia — una filosofia, dunque, senza oggetto: una kenologia. 11 kenos (kevdg), il vuoto,
¢ ’'oggetto della filosofia. Qual ¢, dunque, la realta del vuoto, del niente? Che tipo di
rapporto lo lega con il suo opposto?

Per venire a capo di tali quesiti, qui Mangialavori suggerisce un’interessante in-
tegrazione tra Althusser e Deleuze. Laddove il primo avvicina il concetto di nulla e
vuoto a quello di deviazione dell’atomo come “variazione infinitesimale ed aleatoria
del nulla”, il secondo (in particolare in Differenza e ripetizione) prontamente mette a
disposizione un concetto di “differenza” che non ¢ privazione, ma positivita: il diffe-
rire della differenza non ¢ mancanza o assenza, ma pienezza, assoluta positivita. Se,
in prima battuta, dunque, si puo trarre un concetto di vuoto come “dispiegarsi delle
deviazioni infinitesimale ed aleatorie degli atomi”, allora ¢ possibile, facendo con-
vergere il concetto di deviazione con quello di differenza, concepire una realta del
vuoto liberandosi dalla semplice equivalenza al non-essere: il vuoto ha la realta della
differenza, ¢ “lo spazio a n dimensioni aperto dalle traiettorie deviate degli atomi” (p.
115), dove ciascuna dimensione ¢ una linea di forza di un atomo. Non ¢’¢ un prius ri-
spetto alla deviazione — tesi che riporterebbe Mangialavori nella morsa nell’orizzonte
aristotelico, dove c¢’¢ un moto naturale e una distinzione tra movimento e soggetto
del movimento — in quanto, in accordo con il Deleuze de Lucrezio e il simulacro, “la
deviazione ¢ la determinazione originaria dell’atomo” (p. 114): trattasi di un’azione
senza sostrato. Il vuoto, come parte delle “condizioni non ontologiche di apparizio-
ne e d’esistenza’™, non ¢ un’origine cronologicamente circoscritta come antecedente
all’affermazione dell’essere vero e proprio; se € un inizio, lo € nel senso di un “inizio
che insiste, non vuole finire, che non si puo separare da cio cui da inizio” (p. 121) —un
paradossale inizio sincronico.

Nonostante lo sforzo di pensare gli atomi prima dell’incontro — vale a dire le de-
viazioni come “variazioni infinitesimali ed aleatorie del nulla” —, ¢ soltanto quest’ul-
timo che da agli atomi una consistenza, un’esistenza non fantomatica. Mangialavori

4 L. Althusser, L ‘unica tradizione materialista, Mimesis, Milano 2000, p. 162.



®

Un atomismo per Althusser, di Guido Mangialavori 213

sostiene, con Althusser, che “non si da mai un atomo, un atomo non puo mai esistere,
a esistere ¢ sempre una moltitudine di atomi in relazione” (p. 120). Soltanto quando,
nell’incontro, gli atomi fanno presa, essi si sottraggono al vuoto e propriamente ven-
gono a essere, “si distribuiscono e costituiscono mondi” (ibidem): una struttura emerge
e, con essa, una forma di societa. Il vuoto, pero, rimane la condizione sincronica di
esistenza di tale forma di societa; un ineludibile movimento aleatorio di atomi che
si incontrano pud sempre portare a esistenza un’altra societa, un’altra struttura, cosi
come nel gioco “a precedere le regole vi ¢ il processo reale, dinamico, da cui emerge
il gioco, lo stesso processo che puo, in determinati casi, modificare le regole stesse”
(p. 125). Mangialavori ¢ d’accordo con Althusser, di nuovo: “il niente di societa [...]
costituisce I’essenza di ogni societa possibile™.

Un motore della storia, capace, in una certa misura e non di certo in modo totalizzante,
di organizzare e disporre gli incontri tra atomi o elementi esiste — sembra dirci Mangiala-
vori in chiusura del libro —, al netto del vuoto intrinseco a ogni societa in ogni istante del
suo sviluppo; questo motore non ¢ certo un Soggetto, ¢ la lotta di classe, che da Iuogo a
un “processo senza Soggetto”, rispetto a cui 1 soggetti sono, almeno in parte, nodi espres-
sivi. In questo modo — si potrebbe dire cercando di tirare le fila delle riflessioni di Man-
gialavori — quella funzione di organizzazione dei rapporti sociali ricoperta dalla struttura,
intesa come ordine sincronico separabile dal processo di cui ¢ risultato, si trova a essere
incastonata in una processualitd immanente a cio che organizza, appunto la processualita
della lotta di classe. Una processualita che, se da una parte ha il ruolo di “differenziatore
che fa la differenza” (p. 127), intrattenendo percio un primato organizzativo sui rapporti
sociali, dall’altra non ¢ separabile da quelle deviazioni aleatorie infinitesimali da cui
costantemente emerge e si differenzia. Inseparabile, di conseguenza, dalla contingenza
dell’incontro e dei suoi effetti.

Uno dei pregi dell’atomismo che Mangialavori costruisce per Althusser sarebbe, in
questo senso, la capacita di elaborare una teoria del divenire eludendo la teleologia ti-
pica di un certo materialismo dialettico, e, al tempo stesso, d’inscrivere nel processo
un’istanza organizzatrice dei rapporti sociali (la lotta di classe come motore della Storia)
— evitando di congelare tale istanza in una struttura statica — vincolando, a propria volta,
quest’istanza alla contingenza, alla durevolezza dell’incontro.

La capacita, dunque, di eludere i punti ciechi delle citate “tipologie” di orientamenti
teorici, situandosi all’altezza delle problematiche per cui Althusser ha ricostruito ed ela-
borato il materialismo dell’incontro, insieme al proficuo e puntuale scavo per recuperare
un Democrito privo dell’impronta aristotelica, sono i contributi piu rilevanti di Un ato-
mismo per Althusser.

5 L. Althusser, La corrente sotterranea del materialismo dell 'incontro, Unicopli, Milano 2000,
p. 86.






PROLETARI, SPETTRI, ZOMBIE, VAMPIRI
E ALTRE CREATURE FANTASTICHE:
RECENSIONE A MELANCONIA DI CLASSE.
MANIFESTO PER LA WORKING CLASS,
DI CYNTHIA CRUZ'

MaTtiA VAZ Pato

Nell’eziologia ippocratica, il melanconico ¢ 1’individuo caratterizzato da un eccesso
di bile nera: tale squilibrio degli umori rende il soggetto privo di slancio vitale, debole,
introverso e perennemente triste. Servendoci della nosologia moderna, possiamo asso-
ciare i1 sintomi del melanconico al depresso. Curiosamente, la descrizione del malato
degli antichi coincide con I’immagine mainstream del povero di oggi: I’insuccesso nella
vita, secondo gli ideologi liberisti, ¢ dovuto alla mancanza di spirito imprenditoriale,
di fiducia in sé stessi, di volonta di emergere. Per gli alfieri del neoliberismo la poverta
¢ una colpa morale tutta individuale e dovuta a un deficit nel carattere e nelle capacita,
e non I’esito di dinamiche sociali di esclusione e sfruttamento. Il depresso e il povero
sono entrambi colpevoli di non saper navigare tra i flutti della vita e di competere nella
giungla del mercato.

In Melanconia di classe. Manifesto per la working class, Cynthia Cruz, una poetessa
e saggista tedesco-statunitense, esplora il legame tra il male di vivere della societa con-
temporanea e le sue radici di classe. Per farlo Cruz analizza la vita, segnata dalla depres-
sione e dalla dipendenza, e ’opera di artisti dal background proletario. Il testo alterna la
narrazione autobiografica alla riflessione teorica: I’autrice si muove in una costellazione
filosofica che va da Hegel e Walter Benjamin a Mark Fisher passando per Freud, Lacan,
Slavoj Zizek e le categorie psicoanalitiche.

Una particolare attenzione ¢ dedicata alla cultura pop, con frequenti riferimenti alle
“sottoculture” giovanili: punk (pre- e post- Vivienne Westwood), mod, rockabilly. Di
grande importanza ¢ I’indagine sulla scena musicale rock, indie, punk e la riflessione
estetica sui testi e sulle biografie di artisti, come The Jam, David Bowie, Joy Division,
Bruce Springsteen, Cat Power, Amy Winehouse. Inoltre, vi sono alcuni brani dedicati
alla critica della rappresentazione della working class nei film: Wanda, The Souvenir,
High Life.

L’autrice si colloca nel “divario tra i mondi”: si cala nella contraddizione che la at-
traversa tra la sua attuale professione di accademica (e 1’accesso al capitale sociale e
culturale che tale professione garantisce) e le sue origini proletarie, con il loro portato
di esclusione ed emarginazione. Come dice Cruz: “Quando capii che non sarei mai stata
accettata nel mondo, inteso come il mondo della classe media, era gia troppo tardi. Sa-
pevo di non appartenere alla borghesia, ma non potevo piu tornare a casa. Ero diventata

1 Blu Atlantide, Roma 2022, 256 pp.



216 Matia Vaz Pato

qualcos’altro, ma cosa?” (p. 105). La ricerca di un’identita individuale passa da un rico-
noscimento sociale: Cruz si situa in un limbo, in una condizione di estraneazione del sé
costitutiva, in cui, come il personaggio dei cartoni Balto, “Non ¢ cane. Non ¢& lupo. Sa
soltanto quello che non ¢&”.

La depressione ¢ generata dallo spaecsamento dovuto all’impossibilita di situarsi, se
non in una zona liminale, in cui si ¢ costretti a recidere i legami con il proprio passato,
ma non si ¢ definitivamente cooptati dall’é/ite dominante. Il ritorno al luogo originario
risulta altresi impossibile poiché quell’appartenenza non ¢ piu concepibile. “Questa divi-
sione all’interno dell’io conscio e inconscio, il vero i0 working class e la sua maschera/
armatura, provoca uno sdoppiamento, un’immagine fantasma: un io viene abbandonato
a favore dell’altro e il soggetto, che a questo punto esiste nello spazio liminale tra i due,
non sa piu quale versione ¢ quella vera” (p. 147).

11 saggio non si occupa della vexata quaestio sul ruolo dell’intellettuale nel movimen-
to operaio, ma si concentra sulla perdita di un oggetto e sul sentimento malinconico che
ne deriva. Particolarmente interessante ¢ il legame che instaura Cruz tra melanconia e
temporalita. Un’idea ingenua del tempo storico associa il divenire al progresso; invece, il
sentimento di perdita e di nostalgia ci impongono di guardare al passato non per “ripor-
tare indietro gli orologi della storia”, ma per riscattarlo. Le tracce sepolte del passato, gli
elementi frammentari e sporadici che si sono salvati dall’oblio, i frammenti di un tempo
che non ¢’¢ piu devono essere la fonte per un cambiamento rivoluzionario e considerati
come la porta da cui puo entrare il Messia benjaminiano. Come dice Cruz: “non posso
scrivere di cio che non ho piu, della perdita da cui scaturisce la melanconia di classe,
senza individuare 1’oggetto di tale perdita. Tuttavia non riesco a localizzarlo perché ¢
morto simbolicamente, ucciso dal neoliberismo. Scrivendo di questa perdita, attraverso
I’esempio di artisti e scrittori che soffrono di melanconia di classe, posso pero iniziare a
localizzare 1’oggetto perduto e amato, quell’arto fantasma, e cosi facendo posso riportare
in vita la working class” (p. 19).

La forza del testo ¢ quella di tornare a parlare della classe lavoratrice e di farlo dal
suo interno, per prendere coscienza del proprio ruolo nella produzione del valore e della
propria posizione nella gerarchia sociale. In un modo di monadi in cui la societa non
esiste, ma esistono solo gli individui, come ci ha insegnato Margaret Thatcher, interro-
garsi su cosa significhi appartenere alla classe lavoratrice oggi ¢ una domanda piu che
mai necessaria, anche se forse il testo rischia di essere troppo sbilanciato sulla identity
politics e sull’empowerment, a discapito dell’evoluzione della classe dall’in-sé al per-sé.

L’autrice sceglie di radicare, forse eccessivamente, 1’oblio delle questioni di classe
nella sua esperienza vissuta, nella sua Erlebnis personale, rimanendo cosi agganciata a
un orizzonte psicologico e per questo motivo il testo rischia di non diventare un autentico
Manifesto per la working class. Per evitare questo rischio e non rimanere rinchiusa in
un discorso egoriferito, Cruz si dedica all’analisi dell’estetica e delle biografie di artisti
di origine proletaria, soffermandosi sulla pulsione di morte che anima le loro vite ¢ le
loro opere. 11 testo si chiude aprendo le porte alla dimensione collettiva e all’orizzonte
di emancipazione: “la nostra melanconia collettiva ¢ un ronzio costante impossibile da
eliminare. Allora tanto vale permetterle di diventare la nostra guida. Abbiamo imparato
a sopravvivere, a stento, negli spazi intermedi — tra i mondi, tra le morti — in un’attesa
infinita. Non ¢ possibile navigare insieme, con un atto di resistenza, contro un sistema
che ci vorrebbe morti, 0 a malapena vivi? [...] Siamo cosi tanti, ¢ siamo tutti in attesa. Se
fossimo uniti, chissa cosa riusciremmo a fare” (pp. 228-229).



®

Proletari, spettri, zombie, vampiri e altre creature fantastiche 217

Melanconia di classe ¢ un libro di presenze spettrali: “le persone della working class
hanno sperimentato una morte simbolica, tentare di parlare di classe sociale significa
evocare un fantasma” (p. 82). La classe lavoratrice, ai tempi del tardo capitalismo, & un
fantasma: non ha una rappresentanza politica; non ¢ visibile mediaticamente, se non nel-
la narrazione di un ceto di rozzi fannulloni che campano di assistenzialismo; ¢ infine quel
che resta del suo tessuto etico-politico di associazioni, sindacati e partiti viene sempre
piu eroso dall’individualismo borghese. “La lotta di classe esiste e I’abbiamo vinta noi”,
disse il multimiliardario Warren Buffet. Sul campo di battaglia sono rimasti i cadaveri
insepolti degli sconfitti. Non a caso ¢ il gesto di ribellione di Antigone ad essere piu volte
evocato nelle pagine del libro.

L’esercito dei non-morti, degli zombie, uscito di scena dal palcoscenico della Sto-
ria, puo essere reso invisibile dalla controrivoluzione neolibersita e celato sotto le coltri
dell’ideologia, ma non puo svanire, perché, checché ne dica la propaganda liberista, i
lavoratori producono la ricchezza di cui si appropriano i vampiri assetati di plusvalore:
i Jeff Bezos e gli Elon Musk di questo mondo malato. Del resto, come fa notare Pier-
re Bourdieu, una posta in gioco nello scontro di classe ¢ la questione dell’esistenza o
inesistenza delle classi sociali. Con Cruz esploriamo la malinconia che segna 1’anima
proletaria per riscoprire la potenza del negativo, la “debole forza messianica” insita nelle
schegge del passato, perché, oggi piu che mai, a working class hero is something to be.






IMMANENT EXTERNALITIES:
THE REPRODUCTION OF LIFE IN CAPITAL,
DI REBECCA CARSON!

ALESSANDRO COLOMBO

L’obiettivo che Rebecca Carson si pone in Immanent Externalities €, nei suoi termi-
ni generali, quello di una “ricostruzione filosofica della critica dell’economia politica
marxiana dal punto di vista della riproduzione” (p. 1), traendo da tutti e tre i libri del
Capitale. 11 percorso teorico svolto nel libro intreccia in maniera estremamente feconda
e rigorosa un’analisi del capitale secondo la logica della forma-valore con intuizioni e
riflessioni provenienti dal campo teorico della social reproduction theory*. Secondo Car-
son, ciascuno dei due approcci manca di teorizzare in modo adeguato cio su cui ’altro
si concentra, nella misura in cui separa, in modo simmetrico € opposto, I’ambito della
riproduzione sociale da quella dell’analisi della forma-valore e dell’analisi logica della
riproduzione delle astrazioni del capitale (cft. p. 185).

Il punto di avvio ¢, comunque, quello dell’analisi della forma-valore e del movimento
del capitale attraverso le sue forme astratte. E, tuttavia, un punto di partenza metodologi-
co, € non mira a porre il primato ontologico delle astrazioni del capitale (cftr. p. 173); al
contrario, Carson muove dalle forme astratte del capitale per trovare in esse la necessita
logica di un’alterita, di un “fuori” che ¢ irriducibile alle forme stesse e, al tempo stesso,
necessario alla loro riproduzione. Uno dei contributi pitt importanti del libro ¢ certamen-
te quello di articolare in modo approfondito la relazione logica e ontologica che intercor-
re tra la riproduzione delle forme astratte del capitale e questo “altro interno”, che, come
si vedra in seguito, ¢ costituto da vita umana e natura nella loro connessione metabolica:
la categoria di esternalita immanente descrive esattamente questa relazione.

Sebbene poi estesa e argomentata anche in relazione a vita umana e natura, la catego-
ria di esternalitda immanente viene introdotta, sviluppando un’intuizione di Suzanne de
Brunhoff?, in riferimento al denaro. Il denaro, infatti, non si riduce alla sua funzione di
forma del valore, ma, quando opera come credito, la eccede. Il denaro, da una parte, ¢
la forma fenomenica del valore, una sua espressione necessaria — il valore puo esistere
soltanto attraverso la forma del denaro; d’altro lato, il credito, pur avendo come sua con-

Brill, Leiden 2023, 212 pp. e Haymarket, Chicago 2024, 202 pp.

Vedi, ad esempio, T. Bhattacharya (ed.), Social Reproduction Theory: Remapping Class, Recen-
tering Oppression, Pluto Press, London 2017; S. Ferguson, Women and Work. Feminism, Labour,
and Social Reproduction, Pluto Press, London 2019; H. Lewis, The Politics of Everybody: Femi-
nism, Queer Theory, and Marxism at the Intersection, Zed Books, London 2016.

3 S. de Brunhoff, La moneta in Marx, Editori Riuniti, Roma 1973.

o —



220 Alessandro Colombo

dizione la forma-valore, “eccede la sostanza del lavoro astratto passato”, non ¢ valore
valorizzato ed ¢ validato “attraverso forme interpersonali di dominio che promettono
una futura produzione di valore come sostanza” (p. 138). In questo senso, il denaro non
¢ riducibile alla logica del capitale: se, in quanto forma del valore, esso ¢ in rapporto di
co-costituzione con quella forma sociale specificamente capitalista che ¢ la merce (pur
autonomizzandosi da essa) (cfr. p. 66), nella funzione di credito esso non ¢ strettamente
capitalista, non ¢ interamente immanente alla dimensione del valore in quanto fondato
sul lavoro astratto.

Allargando la prospettiva sulla riproduzione delle forme astratte del capitale ai Libri I1
e II1, emerge, secondo Carson, come il credito sia una funzione necessaria nella riprodu-
zione del capitale sociale totale, al cui interno i cicli delle diverse forme di capitale sono
integrati: in relazione all’asincronismo di fondo che caratterizza il rapporto tra i cicli del
capitale denaro, del capitale merce e del capitale produttivo, il credito opera come fattore
di connessione, “media tra temporalita discordi”, nella misura in cui la sua circolazione
¢ “indipendente dal tempo di realizzazione del valore determinato dal processo di produ-
zione” (p. 135). Il denaro, quindi, ¢ un medio di riproduzione fondamentale delle forme
astratte del capitale non solo in quanto circoscrive il suo movimento di autovalorizzazio-
ne, ma anche in quanto, come credito, media e facilita la circolazione e riproduzione del
capitale sociale totale. Poiché, la funzione di credito non ¢ capitalistica, ne deriva una
conseguenza fondamentale: la riproduzione del capitale richiede logicamente la media-
zione con un elemento non capitalistico®. Se, inoltre, si mantiene il primato del punto di
vista della riproduzione, allora “cio che riproduce il capitale deve essere integrato nella
logica del capitale come una sua necessita logica interna” (p. 136). Il denaro, di conse-
guenza, pur eccedendo la logica del capitale in quanto elemento non strettamente capita-
listico, deve essere considerato, per altro verso, come immanente al capitale nella misura
in cui la sua mediazione ¢ logicamente necessaria alla riproduzione dello stesso. Non
solo: € proprio in quanto esternalita a essere necessario alla riproduzione del capitale.

In questo modo Carson, mantenendosi sul piano dell’analisi della forma-valore, in-
troduce la determinazione logica dell’esternalitd immanente in riferimento al denaro in
quanto medio non capitalistico della riproduzione forme astratte del capitale. Muovendo
da questo solido ancoraggio argomentativo, Carson fa della relazione di esternalita im-
manente uno snodo fondamentale della riproduzione del capitale. E in questo passaggio
che I’impiego di una metodologia che muove dall’analisi marxiana del valore si rea-
lizza pienamente come “orientamento materialista per individuare i precisi limiti delle
astrazioni del capitale e per comprendere il modo in cui si relazionano alla complessita
materiale che costituisce la totalita del mondo” (pp. 173-174).

Nel capitolo quarto del libro, appoggiandosi principalmente al Libro II del Capitale
e considerando la riproduzione del capitale sociale totale nell’unita di produzione e cir-
colazione, Carson fa emergere la pervasivita e la generalita del ruolo delle esternalita
immanenti nella riproduzione del capitale. Sono vita umana e natura, nella loro connes-
sione metabolica, a relazionarsi al movimento delle forme astratte del capitale secondo

4 Secondo Carson non si deve definire come “capitalistico” tutto cio che ¢ funzionale alla riprodu-
zione del capitale; € capitalistico cio che ¢ concettualmente riconducibile alle determinazioni del
valore e della sua sostanza, il lavoro astratto (cfr. pp. 69-70, 137). Di converso, gli elementi non
capitalistici sono tali perché sono irriducibili alla forma astratta del capitale, non perché apparten-
gono a un sistema sociale differente (cft. p. 3). Coerentemente, una delle tesi centrali del libro ¢
che esistono necessariamente “variabili non capitaliste che sono interne al capitalismo” (p. 69).



®

Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital, di Rebecca Carson 221

la relazione di esternalita immanente. Nel suo ciclo di riproduzione, il capitale non puo
esimersi dalle mediazioni con esse in molteplici fasi: non soltanto quando necessita del
lavoro vivo nella produzione di plusvalore, ma anche in tutti quei contesti in cui, tanto
nella circolazione quanto nella produzione, incontra e deve appoggiarsi necessariamente
a un contenuto materiale che non puo in nessun modo trarre da se stesso, che non ¢, ap-
punto, riconducibile alla riproduzione delle forme astratte.

Tali fattori naturali e umani influenzano e determinano il tempo di rotazione dei sin-
goli capitali, il cui intreccio compone il movimento e la riproduzione del capitale sociale
totale (cfr. p. 111). Ad esempio, le semplici proprieta naturali dei materiali e influenzano
tanto il tempo di produzione quanto il tempo di circolazione, cosi come il sonno e, in
generale, la riproduzione della forza-lavoro. Le forme astratte, in altri termini, si me-
diano costantemente con un variegato e variabile insieme di pratiche sociali e proprieta
naturali — tutti elementi non capitalistici necessari alla riproduzione del capitale. La vita
concreta (il metabolismo tra essere umano e natura), dunque, costituisce un’esternalita
immanente nella riproduzione del capitale: la sua non risolvibilita nelle forme astratte
del capitale — la sua esternalita — ¢ inscindibile dalla sua integrazione necessaria nella
riproduzione del capitale.

Nel corso del testo, la determinazione logica e ontologica del rapporto tra riproduzio-
ne delle forme astratte e riproduzione della vita concreta ¢ tratteggiata in modo puntuale
e illuminante. Tuttavia, spesso Carson mobilita, nella descrizione di tale rapporto, il con-
cetto di limite naturale, senza troppo soffermarvisi: la vita umana e la natura, in questo
senso, imporrebbero dei limiti naturali al movimento delle forme astratte del capitale e
all’autovalorizzazione di quest’ultimo (cfr. pp. 4, 9, 137, 173, 176, 183); tale concetto
non ¢ implicato in quello di esternalitd immanente, e, sebbene abbia un’evidenza intuiti-
va, Si porta con sé un certo peso teorico, ragion per cui meriterebbe un’articolazione piu
ampia — articolazione che, certamente, rimane al di fuori del progetto teorico del libro.
La necessita del riposo, seguendo lo stesso Marx?, viene qualificata come limite naturale
alla giornata lavorativa (cfr. p. 138); in questo senso, alcuni bisogni umani costituirebbe-
ro dei limiti naturali, nella misura in cui sarebbero necessari per la riproduzione del sog-
getto umano e della sua forza-lavoro. Va da sé, e ovviamente Carson ne ¢ perfettamente
consapevole, che la riproduzione della vita umana e i bisogni sono mediati socialmente,
che “la relazione metabolica ¢ modificata dalle astrazioni del capitale” (p. 144); ¢ la
stessa vita concreta ad essere prodotta dalle e riprodotta attraverso le forme astratte del
capitale, a configurarsi secondo la loro logica, sebbene non sia mai riducibile ad esse.

L’idea di limiti naturali alla riproduzione delle forme astratte ritorna sul livello del-
la temporalita. Poiché le esternalita immanenti sono portatrici di una temporalita altra
rispetto a quella del capitale, la riproduzione delle forme astratte del capitale “richiede
una sincronizzazione di differenti temporalita” (p. 114) — temporalita legate a molteplici
pratiche sociali e proprieta materiali, connesse tra loro dal processo di circolazione — con
la temporalita del capitale. Le molteplici temporalita legate alla vita umana e alla natura
costituiscono il tempo della vita, e si relazionano al tempo del capitale come differenti
modalita d’interruzione, che, determinando il tempo di rotazione del capitale, acquisi-

5 K. Marx, 1l Capitale. Libro I, a cura di R. Fineschi, Einaudi, Torino 2024, p. 266: “Fino a che
punto la giornata lavorativa puo essere prolungata al di la del tempo di lavoro necessario per la
riproduzione della forza-lavoro stessa? S’¢ visto che a queste domande i/ capitale risponde: la
giornata lavorativa conta 24 ore complete al giorno, detratte le poche ore di riposo senza le quali
la forza-lavoro non ¢ assolutamente in grado di rinnovare il proprio servizio”.



222 Alessandro Colombo

scono il carattere di limite rispetto allo stesso. Le stagioni, il tempo necessario per recarsi
da un venditore, o il tempo per il trasporto delle merci — tutte queste sono temporalita
non capitaliste che segmentano, rallentano, interrompono il tempo necessario alla ripro-
duzione del capitale, ponendosi di fronte ad esso come mediazioni temporali necessarie.
Alcune di queste, come la temporalita delle stagioni, o il tempo di decadimento di una
certa materia, sono radicate in vincoli naturali, e, di conseguenza, vengono qualificate
come limiti naturali rispetto al capitale.

La tesi secondo cui esistono dei limiti naturali, seppur non necessariamente invaria-
bili, legati alle stagioni o alle proprieta naturali dei materiali puo sembrare meno contro-
versa rispetto all’incardinamento del limite naturale nei bisogni umani. Per argomentare
quest’ultima tesi, si potrebbe osservare, con Sgren Mau, che il carattere socialmente
mediato dei bisogni “non ¢ incompatibile con un qualche concetto di bisogno biologica-
mente fondamentale™®; quale che sia la mediazione sociale dei bisogni, “affinché vi siano
esseri umani, alcuni requisiti biologici devono essere soddisfatti’”’. Invece di ricorrere a
una nozione di bisogno naturale che naturalizza degli specifici contenuti storici dei biso-
gni, ¢ possibile, in questo senso, valersi di un concetto limite di bisogno?®, che, al tempo
stesso, ammette una variabilita storica al suo interno e non rinuncia a stabilire un limite
inferiore, al di sotto del quale la vita umana semplicemente non puo riprodursi.

Un simile concetto di bisogno potrebbe essere consonante con la tesi di Carson per cui
la vita umana impone dei limiti naturali all’autovalorizzazione del capitale, e, al tempo
stesso, non impegnare troppo dal punto di vista teorico. Inoltre, potrebbe arricchire quel
concetto marxiano di vita concreta che Carson tenta di ricostruire nel quinto e ultimo
capitolo del libro. Nel corso di questo, il progetto di una “critica dell’economia politica
dal punto di vista della riproduzione sociale” (p. 139) prende pienamente forma, attra-
verso il rinvenimento in Marx di due concetti di vita ontologicamente incompatibili (cft.
p.140): il primo ¢ quello di vita del capitale, il secondo quello di vita concreta (concetto
trans-storico). Entrambi sono ricostruiti in piena continuita con I’articolazione fin qui
presentata tra riproduzione delle forme astratte e riproduzione della vita concreta. Pa-
rallelamente, il concetto di vita ricostruito in Marx a partire da Hegel ¢ inseparabile da
quello di riproduzione.

Il primo, osserva Carson, ha radici nella logica hegeliana; qui, il movimento delle
forme astratte ¢ “animato” dal capitale come soggetto automatico che, attraversando la
negazione di sé, ritorna in se stesso alla fine del processo; la sua riproduzione coincide
con un processo che giunge a una riconciliazione, in cui la negativita ¢ superata. Tale
riconciliazione avviene solo sul piano della realizzazione formale del capitale, solo per
quanto riguarda le sue forme astratte (cfr. p. 173). Questo concetto di vita, osserva Car-
son, “¢ completamente feticistico [...], come forma feticistica di autonomia, ha soltanto
I’apparenza di vita” (p. 147).

Tuttavia, la riproduzione del capitale non ¢ circoscritta al movimento delle forme
astratte, in quanto richiede la mediazione della vita concreta. Questo concetto di vita (e la
corrispettiva riproduzione concreta) non ¢ teorizzato da Marx in modo tanto sistematico
quanto il primo, e si nutre, secondo Carson, tanto degli studi delle scienze positive, come
la fisiologia, quanto della critica a Feuerbach. Da quest’ultima, Marx conclude, nella

6  S.Mau, Mute Compulsion. A Marxist Theory of Economic Power of Capital, Verso, London 2023,
p. 92.

7 Ibidem.

8 Cfr. A. Heller, La teoria dei bisogni in Marx, Feltrinelli, Milano 1978.



®

Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital, di Rebecca Carson 223

VI Tesi su Feuerbach, che 1’essenza umana “¢ 1’insieme [ensemble] dei suoi rapporti
sociali”, stravolgendo cosi il concetto di essenza nella sua accezione classica; mentre,
a partire dai primi, giunge, nel Capitale, a teorizzare la centralita della relazione me-
tabolica tra essere umano e natura. I due momenti della riflessione marxiana, secondo
Carson, possono essere sintetizzati in un “materialismo delle pratiche” (p. 183), in cui
la vita umana viene definita nel modo seguente: “un insieme di relazioni sociali pratiche
che risultano dalla mediazione pratica, realizzata in un processo metabolico, tra la vita
umana e la forma inorganica della vita” (p. 182).

Sebbene i due concetti di vita siano ontologicamente incompatibili — delineando ri-
spettivamente un’ontologia del capitale e un’ontologia della vita concreta — la teoria del-
la riproduzione del capitale che Carson ricostruisce in Marx si sviluppa, come si ¢ visto,
nella loro necessaria interrelazione, dove la vita concreta € un’esternalitd immanente
rispetto alla vita delle forme astratte del capitale. Nella riproduzione del capitale, di con-
seguenza, “il prerequisito ontologico della vita concreta rimane conflittuale e produce
continuamente interruzioni e ostacoli al capitale-concetto-soggetto” (p. 147). La teoria
della riproduzione del capitale cosi ricostruita ¢ antihegeliana, poiché individua una ne-
gativita che, da una parte, ¢ necessaria alla riproduzione del capitale, dall’altra, detenen-
riconciliazione, una completa internalizzazione della sua esteriorita (cfr. pp. 147-148).

Vita concreta e vita del capitale, nella loro reciproca mediazione e relazione, costitui-
scono quel processo storico e unitario che ¢ la riproduzione delle relazioni sociali capita-
listiche. Tuttavia, tra i due termini non ¢’¢ simmetria. Non soltanto la vita concreta porta
con s¢ limiti naturali all’autovalorizzazione del capitale. In aggiunta, Carson osserva
che, se la riproduzione della vita del capitale richiede in senso assoluto la riproduzione
della vita concreta, non vale pero 1’inverso. Anche quando le relazioni sociali capitali-
stiche sono dominanti e la riproduzione della vita concreta si realizza principalmente
attraverso la loro mediazione, quest’ultima mantiene sempre una dimensione per cui “si
riproduce per se stessa” (p. 183) e non per il capitale, sia sul piano concettuale, sia su
quello materiale. Inoltre, le forme astratte del capitale sono di principio indifferenti al
loro contenuto, alla vita concreta (cft. pp. 125, 145).

Le considerazioni fin qui sommariamente ripercorse portano Carson a sostenere due
tesi: 1) la contraddizione centrale del capitale non risiede né nella produzione né nel rap-
porto tra produzione e riproduzione sociale (come sostiene Nancy Fraser!'?), ma nella sua
riproduzione; 2) 1 termini di questa contraddizione sono vita del capitale e vita concreta.
Non si tratta di una contraddizione sul piano logico, ¢ nemmeno soltanto di un’incompa-
tibilita ontologica: ¢ una tensione pratica, che rappresenta una tendenza oggettiva interna
alla riproduzione del capitale (cfr. p. 173). Con queste due tesi, non si tratta di mettere in
questione I’importanza della dimensione della produzione di plusvalore e valore attra-
verso il lavoro vivo all’interno della relazione capitale-lavoro (cfr. p. 11). Carson, piut-
tosto, cerca di porre I’accento su quell’aspetto generalizzabile della relazione tra lavoro
vivo e forme astratte del capitale, vale a dire il suo carattere di esternalita immanente,
che gli & proprio in quanto snodo centrale del metabolismo tra essere umano e natura (cfr.
p. 109). Questo non impedisce all’autrice di riconoscere il ruolo distintivo del lavoro

9 K. Marx, F. Engels, La concezione materialistica della storia, a cura di N. Merker, Editori Riuniti,
Roma 19982, p. 51.

10 N. Fraser, Capitalismo Cannibale. Come il sistema sta divorando la democrazia, il nostro senso
di comunita e il pianeta, Laterza, Roma-Bari 2023.



224 Alessandro Colombo

vivo: “I’oggettivazione del lavoro vivo come lavoro astratto ¢ la sostanza del valore e, in
ultima analisi, ci0 che costituisce la sostanza dell’apparenza del capitale come soggetto
vivente e auto-moventesi” (p. 162). Inoltre, una simile posizione, a mio avviso, deve es-
sere ben distinta da un conferimento immediato di valore politico alla vita concreta qua
vita concreta, come se questa fosse di principio una forma di resistenza politica in atto
contro il capitale. La vita concreta contiene soltanto la possibilita di assumere un valore
politico positivo: “nella misura in cui ¢, sul piano logico, una negazione e un’alterita
rispetto al capitale, il concetto positivo di riproduzione (interno al concetto marxiano di
vita concreta) diventa un potenziale Iuogo di resistenza” (p. 174).

Da un altro degli snodi argomentativi centrali nel testo ¢ possibile ricavare la non-
coincidenza immediata tra elementi non capitalistici della riproduzione del capitale ed
elementi anti-capitalisti. L’autrice sostiene, infatti, che le forme interpersonali di domi-
nio — in quanto forme non capitaliste non riducibili alla forma prettamente capitalistica
di dominio, il dominio impersonale del carattere feticistico del capitale — sono necessa-
rie alla riproduzione del capitale, posizionandosi cosi sul medesimo piano logico delle
esternalita immanenti. Tale tesi ¢ argomentata attraverso due vie, di cui, purtroppo, si
potra dare solamente un resoconto estremamente ridotto.

La prima strategia ritrova la necessita delle forme interpersonali di dominio indagando
le condizioni di possibilita del credito. Poiché questo non si regge piu sul lavoro astratto
passato, ma si protende nel futuro in quanto scommessa su una futura valorizzazione, ne-
cessita di mediazioni che, dal lato del debitore, assicurino tanto la futura valorizzazione
attraverso il lavoro, quanto la futura riproduzione della forza-lavoro, che ¢ condizione
della prima. Il dominio interpersonale, in questo ambito, si presenta come dominio attra-
verso cui il soggetto debitore riesce a configurare una garanzia della “propria” capacita
di riprodursi come forza-lavoro, e, dunque, della propria capacita di valorizzare attraver-
so il lavoro: “il debitore deve dimostrare di essere in grado di controllare quelle forme di
dominio necessarie alla produzione della propria forza lavoro, o alla produzione di futura
ricchezza sociale, che nel futuro sostituira il capitale fittizio” (p. 31).

La seconda, invece, traecndo spunti da Balibar'' ¢ Pasukanis'?, individua nel feti-
cismo della persona una condizione del feticismo della merce, facendo del primo la
struttura interpersonale che media le forme interpersonali di dominio. I feticismo del-
la persona ¢ lo specifico effetto di soggettivita della forma sociale capitalistica, che
produce il soggetto attraverso la maschera giuridica della persona: un individuo eguale
agli altri nel possedere tanto il diritto di proprieta, quanto la liberta di utilizzare e ce-
dere cio di cui ¢ proprietario, stipulando contratti. Nelle forme interpersonali di do-
minio, i soggetti si relazionano gli uni agli altri come persone: “nella veste di persone
giuridiche legate da contratti con proprietari, creditori, stati, coniugi, datori di lavoro,
tutti 1 membri della societa sono ingaggiati in una lotta interpersonale per i mezzi di
riproduzione della vita” (p. 103).

Come si evince dalle argomentazioni presentate — seppur in modo cursorio — le forme
interpersonali di dominio sono necessarie alla riproduzione del capitale, pur non essen-
do forme capitalistiche di dominio. Piu precisamente, rappresentano delle modalita non
capitalistiche in cui la vita umana e la natura possono essere organizzate socialmente. La

11 E. Balibar, F ilosofie del transindividuale: Spinoza, Marx, Freud, Mimesis, Milano-Udine 2020;
Id., Citoyen sujet et autres essais d anthropologie philosophique, PUF, Paris 2011.
12 E.B. Pasukanis, La teoria generale del diritto e il marxismo, PGreco, Milano 2022.



®

Immanent Externalities: The Reproduction of Life in Capital, di Rebecca Carson 225

riproduzione della vita concreta, pertanto, ¢ anche attraversata da relazioni interpersonali
di dominio, e non rappresenta di principio una zona di resistenza; quegli ambiti in cui il
dominio impersonale del feticismo del capitale non ha una presa pervasiva non devono
essere visti come frontiere in cui il conflitto ¢ in atto, nella misura in cui possono essere
socialmente mediati da relazioni di dominio interpersonale, funzionali alle stesse rela-
zioni capitalistiche. Nel situare la contraddizione centrale del capitale nella sua riprodu-
zione, e in particolare nella tensione tra vita del capitale e vita concreta, Carson sta forse
suggerendo che il fronte pit comprensivo e generale di opposizione alla trasformazione
della societa capitalistica sta nella riappropriazione e riconfigurazione delle condizioni,
dei modi e dei mezzi di riproduzione della vita, che, pur comprendendo i mezzi di produ-
zione, non si risolvono in essi. Che questo sia il fronte pit comprensivo e generale, pero,
non implica direttamente che sia quello strategicamente piu efficace.

Al di 1a delle eventuali declinazioni politiche che se ne possono dare, ¢ dell’ope-
razione di porre la contraddizione centrale del capitale nell’antagonismo tra vita del
capitale e vita concreta, uno dei meriti piu grandi di questo libro ¢ di elaborare in modo
sistematico, e attraverso un’argomentazione serrata e rigorosa, una struttura teorica per
comprendere la relazione logica tra il capitale e il suo altro immanente. L’autrice ritro-
va, all’interno della logica della forma-valore, quello che potrebbe essere definito come
uno dei “noccioli teoretici” delle intuizioni delle teorie della riproduzione sociale (e del
femminismo marxista): la semplice riproduzione delle forme astratte del capitale non
produce e non riproduce le sue condizioni di riproduzione, poiché, al contrario, si deve
appoggiare su “altro”, su un’altra riproduzione. In questo gesto teorico, si realizza un’il-
luminazione reciproca delle due tradizioni teoriche: tanto la riproduzione delle forme
astratte del capitale, quanto la riproduzione sociale sono meglio comprese in un’analisi
della riproduzione del capitale in quanto determinazione reciproca delle forme astratte e
del metabolismo tra essere umano e natura (cfr. p. 141). Nell’ambito dei molteplici per-
corsi che si possono seguire nel ricostruire quel “progetto interminato” che ¢ I/ Capitale,
proprio questa proficua e argomentativamente solida commistione di approcci conferisce
una certa rilevanza al tentativo di ricostruire filosoficamente la critica dell’economia
politica dal punto di vista della riproduzione.






DAL RIFIUTO DEL LAVORO ALLA MOLTITUDINE,
DI ROBERTO NIGRO!
ANTONIO NEGRI, DI ELIA ZARU?

DoMENICO BERNI

Stando a Spinoza e Nietzsche, 1’etica costituisce la verita di ogni tentativo filosofico
e pertanto il criterio per determinarne il valore®. Se, quindi, la portata di un pensiero si
definisce in base al contributo che esso ¢ in grado di offrire all’affermazione di una for-
ma di vita, dei desideri e degli affetti che la attraversano, allora quello di Antonio Negri
puo essere considerato tra i piu significativi degli ultimi decenni. Dal lungo Sessantotto
italiano ai recenti conflitti globali, 1 suoi sforzi si sono rivolti all’elaborazione di con-
cetti in grado di leggere le contraddizioni del capitalismo contemporaneo e, soprattutto,
ad alimentare I’immaginazione e la prassi dei movimenti sociali che hanno tentato di
opporvisi — anticipandone talvolta I’emersione e le caratteristiche, come avvenuto con
la pubblicazione delle opere Impero e Comune, scritte insieme a Michael Hardt. Fonda-
mentale, per Negri, ¢ la tesi operaista secondo cui I’antagonismo soggettivo delle forze
produttive determina lo sviluppo del capitale; essa lo ha condotto a teorizzare la genera-
lizzazione dello sfruttamento e dell’estrazione di valore a tutti i settori della societa e gli
aspetti dell’esistenza, dovuta alla risposta del capitale alle lotte sociali degli anni Sessan-
ta, e quindi la comparsa, sul finire del millennio, di un nuovo soggetto rivoluzionario, la
moltitudine. Negri comincia a lavorare su questa categoria negli anni della sconfitta del
movimento, mentre ¢ in carcere come migliaia di altri militanti, all’alba di un decennio
segnato dalla controffensiva capitalista e dalla disillusione.

All’esame di questa fase determinante per il pensiero negriano ¢ dedicato Dal rifiuto del
lavoro alla moltitudine, di Roberto Nigro. Dopo aver delineato 1’emergere del conflitto di
fabbrica e la nascita dell’ operaismo, infatti, questa introduzione si concentra soprattutto sui
tentativi di Negri di trovare una risposta a quelli che I’autore chiama, con un’espressione di
Félix Guattari, Anni d’inverno (cft. p. 14 ss.). In particolare, il testo si sofferma sul confron-
to con Marx e Spinoza, visto come il presupposto delle riflessioni sul capitalismo globale
che troveranno espressione sistematica nella tetralogia scritta con Hardt.

Nigro si concentra su due momenti di Marx oltre Marx, per mostrare come Negri
tragga dai Grundrisse un pensiero della soggettivita rivoluzionaria e dell’antagonismo. Il
primo ¢ relativo alla definizione del lavoro come non-capitale, utilizzata per affermare la

DeriveApprodi, Bologna 2024, 176 pp.

DeriveApprodi, Bologna 2024, 80 pp.

L’affermazione dovrebbe risultare ovvia nel caso di Spinoza. Per quanto riguarda Nietzsche, cfr.
F. Nietzsche, Al di la del bene e del male, Adelphi, Milano 2008, §6, pp. 11-12.

W N —



228 Domenico Berni

contingenza del rapporto tra lo sviluppo delle forze produttive e quello del capitale (cfr.
p. 76). Da una parte, tale definizione rimanda alla separazione della forza lavoro da qual-
siasi mezzo o oggetto di lavoro, definisce quindi il lavoro come esclusione dalla ricchez-
za oggettiva, come poverta assoluta. Si tratta, in altre parole, dell’esistenza dell’operaio
in quanto mezzo per la valorizzazione. Dall’altra, pero, qualifica positivamente il lavoro
in quanto unica attivita produttrice di valore*. Per Negri ¢ centrale il passaggio tra i due
aspetti della definizione: ¢ possibile concepire positivamente il non essere capitale del
lavoro nel momento in cui la negativita in cui esso consiste si riferisce a se stessa, ossia
quando la forza lavoro nega la sua esistenza come mezzo di produzione. Quando 1’ope-
raio blocca la produzione si scopre come unica fonte della ricchezza, e diviene possibile
in tal modo concepire il superamento del sistema capitalistico (cfr. pp. 74-76).

Il secondo ¢ I’interpretazione del cosiddetto Frammento sulle macchine, forse 1’e-
lemento chiave per la teorizzazione del passaggio al post-fordismo e alla produzione
biopolitica. Vi si legge infatti che, a un certo grado di sviluppo del capitale fisso, il lavoro
immediato cessa di essere la principale fonte del valore e, conseguentemente, il tempo
di lavoro cessa di esserne la misura; piuttosto ¢ il general intellect, il sapere sociale
prodotto dalla cooperazione e delle relazioni umane, la sorgente della ricchezza. Detto
altrimenti, viene a cadere la distinzione tra lavoro produttivo e lavoro improduttivo, e il
soggetto produttivo si determina pertanto come individuo sociale (cfr. pp. 77-80).

Relativamente a Spinoza, invece, Nigro si rifa a Ranciére per sottolineare che Negri
trova nel pensiero del filosofo olandese la garanzia della consistenza ontologica della lot-
ta di classe, e a Macherey per evidenziare in che modo rintracci in esso una concezione
della democrazia come prassi immanente alla moltitudine. Secondo Negri, quest’ultima
contrappone Spinoza al canone maggiore del pensiero politico moderno, secondo cui il
momento costitutivo del corpo politico coinciderebbe con la sottomissione a un’istanza
sovrana trascendente. Nigro ricostruisce, inoltre, 1’utilizzo di Spinoza per smarcarsi dal
pensiero debole: Spinoza €, per Negri, un anti-Heidegger, nel senso che vi ritrova il rifiu-
to della teleologia e della mediazione dialettiche presenti nella concezione contingente e
fattizia dell’esistenza heideggeriana, ma senza lo scivolamento verso il vuoto e la morte
che ritiene caratterizzare in ultima istanza 1’ Esserci (cfr. pp. 94-96).

I conflitti scoppiati in Francia tra gli anni Ottanta ¢ Novanta renderanno evidente la
comparsa del nuovo soggetto produttivoe conflittuale. Negri ne analizza la composizione
nella rivista Futur Antérieur, applicando al contesto metropolitano gli strumenti operai-
sti dell’inchiesta e della conricerca;. sSecondo Nigro, il lavoro attorno a questa rivista ri-
badisce ¢ uno dei numerosi esempi dell’impossibilita di scindere, in Negri, teoria e prassi
politica, e ne testimonia inoltre, dal punto di vista del metodo, la fedelta all’Operaismo.

Anche secondo Andrea Zaru la riflessione negriana ¢ caratterizzata dallo stretto rap-
porto tra teoria e prassi ¢ dalla capacita di modificare le proprie categorie al variare della
congiuntura. In Antonio Negri, Zaru ricostruisce meticolosamente gli esiti di questo co-
stante processo di ammodernamento dei concetti marxiani, finalizzato a individuare le
caratteristiche del conflitto tra capitale e forze produttive nel capitalismo contemporaneo
(cfr. passim); la prospettiva utilizzata ¢ quella della centralita del nesso produzione-costi-
tuzione. Contro il costituzionalismo borghese, secondo il quale i rapporti tra costituzione
formale e materiale si determinano come conformita della seconda alla prima, Negri

4 K. Marx, Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, La Nuova Italia, Firenze
1968, vol. 1, pp. 279-280.



®

Dal rifiuto del lavoro alla moltitudine, di Roberto Nigro, e Antonio Negri, di Elia Zaru 229

pensa che 1’antagonismo dei rapporti sociali sul piano della costituzione materiale possa
determinare la crisi di quella formale e che, dunque, non possa darsi una dottrina dello
Stato senza tenere conto del conflitto tra capitale e forze produttive. In altre parole, lo
Stato, o la sua estinzione, sono un prodotto della lotta di classe (cfr. pp. 23-24).

11 testo si compone di cinque capitoli, ciascuno dedicato a un concetto, che ricostru-
iscono I’articolazione di tale nesso nella contemporaneita: dopo quello di Costituzione
troviamo quello di /mpero, ciog il tentativo di una nuova costituzione formale globale
a seguito del crollo dell’URSS e dell’affermazione della globalizzazione, poi quello di
moltitudine, 1l nuovo soggetto produttivo, seguiti da democrazia e comunismo, che rap-
presentano invece la posta in palio della lotta di classe.

Se entrambi gli autori ricostruiscono la definizione di /mpero e la distanza dalle teorie
liberali e socialdemocratiche, nel testo di Zaru viene tracciata anche 1’evoluzione subita
dal concetto nel corso degli anni e ne vengono discusse le principali obiezioni. A oggi,
le pit cogenti sono forse quelle relative al superamento dell’imperialismo, rispetto alle
quali Zaru sottolinea che parlare di /mpero non implica la fine delle gerarchie tra Stati e
dei tentativi imperialisti ma rimanda piuttosto a un’accumulazione capitalista articolata
in flussi globali multidirezionali, non strutturata sul modello centro-periferia (cft. pp. 32-
34). Tuttavia, posto che lo scenario multipolare attuale e la crisi del progetto imperialista
statunitense segnalano ancora 1’utilizzabilita del concetto, Zaru si chiede se sia ancora
efficace, nell’attuale congiuntura, pensare alle funzioni di governance del capitalismo
globale in termini di ordine®.

I capitoli relativi alla moltitudine e alla democrazia presentano diverse assonanze con
le conclusioni di Nigro, con la differenza che Zaru si concentra maggiormente sul con-
fronto con il testo che non sulla letteratura secondaria. Anche secondo Zaru, Negri trova
in Spinoza una critica alla mistificazione giuridica dello Stato e una teoria della demo-
crazia fondata sul nesso tra produzione sociale e costituzione politica, mentre nelle teorie
contrattualiste il ruolo dell’antagonismo viene escluso appellandosi a una metafisica del
potere. Secondo Negri, la democrazia spinoziana ¢ invece assoluta, poiché vi & coin-
cidenza tra titolarita ed esercizio del potere, immediata, poiché non vi ¢ trasferimento
del potere a un’autorita sovrana, e universale, avendo come base 1’universalita umana®.
Entrambi gli autori sottolineano, inoltre, la stretta relazione tra la riflessione negriana
su Spinoza e le tesi de I/ potere costituente: la democrazia trovata in Spinoza ¢, infatti,
una prassi collettiva che, nel suo dispiegarsi, trasforma 1’ordine politico; essa si esprime,
per via della sua assolutezza e della sua immediatezza, come potere costituente, come
rivoluzione (cfr. p. 57 ss.).

Cio rimanda a un’importante determinazione del concetto di moltitudine: il suo essere
in ultima istanza un processo organizzativo ¢ un programma politico. Come, in Marx,
non vi ¢ classe senza conflitto di classe, cosi non vi ¢ moltitudine senza un fare moltitu-
dine, senza chiedersi cosa puo diventare la moltitudine ¢ tentare di rispondere sul piano
della prassi. Questo processo di costituzione di una soggettivita antagonista anticipa,
per Negri, il comunismo. La transizione — sottolinea Zaru nell’ultimo capitolo — non ha

5 Atal proposito, puo essere utile richiamare le riflessioni sul regime di guerra recentemente pro-
poste da Michael Hardt e Sandro Mezzadra. Cfr. M. Hardt, S. Mezzadra, Un regime di guerra
globale, in “Euronomade”, https://www.euronomade.info/un-regime-di-guerra-globale/

6 In realta, dal punto di vista filologico, le donne sono escluse dal governo democratico. Cfr. B.
Spinoza, Trattato politico, in Tutte le opere, a cura di A. Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010,
Cap. 11, §4, pp. 1781-1783.



230 Domenico Berni

luogo in un momento successivo all’abolizione del modo di produzione capitalistico,
bensi ¢ I’effetto stesso della lotta di classe. La distanza con il Socialismo Reale ¢ grande:
secondo il Lenin di Negri “stato comunista” ¢ un ossimoro. Nell’ambito della produzio-
ne biopolitica, quando, cio¢, la riproduzione della vita ¢ messa a valore, tale concezione
del comunismo coincide con la riappropriazione del Comune, termine con cui Negri e
Hardt indicano I’esito della cooperazione sociale, e I’invenzione di istituzioni realmente
democratiche per il suo governo (cft. pp. 63-71).



L’ECOSOCIALISMO DI KARL MARX,
DI KOHEI SAITO!

DIDIER CONTADINI

Il volume di Kohei Saito edito da Castelvecchi in un’edizione ben curata ¢ il precipita-
to del lavoro di dottorato dell’autore ed € un testo importante per I’attuale dibattito mar-
xiano sulla crisi ecologica. Esce in Italia a soli cinque anni dall’edizione originale e per
questo 1’operazione di Castelvecchi ¢ ancor pit meritoria. Nel mentre, Saito ha svilup-
pato le proprie idee, anche in maniera discorde da quanto afferma nell’opera che stiamo
qui presentando, in Hitoshinsei no Shihonron (2020)?, a cui ha fatto seguito il pitl recente
Slow Down. How Degrowth Communism Can Save the Earth (2024)°. Castelvecchi ha
aperto una via nel mercato editoriale italiano e oggi ¢ disponibile anche la traduzione
dell’opera in giapponese del 2020, I/ capitale nell’antropocene*, finora tradotta solo in
spagnolo. Per la lettura di quest’ultima, che ha avuto molto successo all’estero, il volume
che stiamo qui analizzando rimane una premessa indispensabile.

Il testo di Saito ¢ complesso e articolato. Da un punto di vista stilistico, esso eredita
purtroppo alcuni difetti tipici di un lavoro di dottorato con ripetizioni, ridondanze,
argomenti sospesi e sviluppati in capitoli successivi che non facilitano la lettura né
I’emersione dei nuclei teoretici forti. Da un punto di vista contenutistico, il lavoro si
sviluppa su piu livelli che si incrociano e si attraversano lungo tutta I’opera. Anzitutto,
su un uso delle fonti che attinge abbondantemente dal corpus di appunti e quaderni di
lavoro ancora inediti, reperibili solo nella forma manoscritta custodita negli archivi
Marx-Engels’. Poi, su un richiamo di numerose teorie economiche e scientifiche, con
I’intento di far emergere la trama dei dibattiti e dei problemi nei quali si muovono
la ricerca e il pensiero di Marx. Infine, su un confronto, non sempre esplicitato, con
svariate altre teorie ecomarxiste (il marxismo occidentale, J. Moore, J. O’Connor, J.
Bellamy Foster, P. Burkett, ...), con I’intento di definire per contrasto il proprio spazio

Castelvecchi, Roma 2023, 388 pp.

Per il pasticcio editoriale internazionale intorno a questo testo, si veda J.N. Bergamo, Marx e la

decrescita. 1l caso Saito, in “Le parole e le cose’. Letteratura e realta”, 28 marzo 2023, https://

www.leparoleelecose.it/?p=46483.

3 La “Monthly Review”, alla quale Saito era inizialmente vicino, ha discusso il testo in una nota
editoriale nel vol. 6, n. 2, 2024, pp. c2-71, tr. it. di A. Cocuzza, Due punti di vista (entrambi sba-
gliati) su Marx, decrescita e produttivismo, in ““Antropocene. Rassegna internazionale di Ecologia
e Socialismo”, 27 giugno 2024, https://www.antropocene.org/index.php/530-due-punti-di-vista-
entrambi-sbagliati-su-marx-decrescita-e-produttivismo.

4 Feltrinelli, Milano 2024.

5  Cft. https://search.iisg.amsterdam/Record/ARCH00860/ArchiveContentList.

N —



232 Didier Contadini

teorico e I’originalita della propria proposta all’interno del dibattito accademico inter-
nazionale sull’ecomarxismo.

In quest’opera, Saito ¢ ancora sostanzialmente vicino alle teorie di John Bellamy Fo-
ster e Paul Burkett — i due rappresentanti principali della scuola della frattura metabolica
(Metabolic rift) — pur presentando gia alcuni lievi slittamenti, il principale dei quali ri-
guarda il concetto marxiano di Stoffwechsel, tradotto in italiano con “ricambio materia-
le”, “ricambio organico”, “ricambio materiale organico” o, ancora, con “metabolismo”
— scelta adottata dalle traduttrici Emma Lenzi e Mariangela Pietrucci (cfr. p. 13 nota 18).
A differenza di Burkett e Foster, Saito afferma che, come il concetto di ricambio meta-
bolico, cosi anche il concetto di frattura metabolica ¢ “trans-storico”. Infatti, per Saito,
al di 1a delle condizioni particolari di alcune classi sociali — come i servi della gleba del
feudalesimo —, tutti i modi di produzione storici — feudalesimo compreso — hanno avuto
un rapporto (pitt 0 meno) conflittuale con I’ambiente nel quale si sono sviluppati. Dun-
que, la frattura metabolica sarebbe una forma di inadeguata e sperequata relazione con
I’ambiente sempre esistita, solo successivamente sussunta all’interno delle dinamiche
di produzione e riproduzione capitaliste per portare avanti gli scopi intrinseci di questa
forma sociale. Senza che sia dichiarato, ci sembra di poter riconoscere un duplice intento
di Saito nell’estendere all’indietro la temporalita dei fenomeni registrati sotto questo
concetto. Anzitutto, evitare di cadere in un qualsiasi tipo di richiamo nostalgico a un idil-
lico e inesistente passato di fusione delle (piccole) societa umane con la natura (cfr. per
esempio pp. 45-46). In secondo luogo, permettere a Saito stesso di identificare sin nelle
prime riflessioni di Marx un’attenzione per il tema del disequilibrio ecologico, derivan-
tegli da una certa sensibilita a lui affine che € ravvisabile gia in quella Sinistra hegeliana
a cui Marx era legato in gioventu, affinita che ¢ identificabile nei ragionamenti intorno al
processo di alienazione nella trasformazione materiale del mondo.

Come enunciato nel titolo e nel sottotitolo, che ¢ caduto nella traduzione italiana (Ca-
pital, Nature, and the Unfinished Critique of Political Economy), Saito vuole dimostrare
la validita di tre tesi: primo, che la teoria marxiana ¢ indispensabile al fine di pensare le
dinamiche della crisi climatica e la soluzione per uscirvi; secondo, che le cose stanno
cosi perché I’ecologia ha un “carattere sistematico” (pp. 13-15) nel pensiero di Marx o,
ancora, che la riflessione ecologica ¢ immanente alla sua critica dell’economia politica;
terzo, che “non é possibile comprendere tutta la portata della critica” marxiana “dell e-
conomia politica se si ignora la sua dimensione ecologica” (p. 15; cfr. anche p. 128).

Da un punto di vista marxiano, a nostro avviso ¢ senz’altro condivisibile la prima tesi
e si puo accogliere anche la seconda con qualche distinguo, mentre ¢ difficile aderire
immediatamente alla terza, che di fatto rovescia la prospettiva affermando che la critica
dell’economia politica necessita della riflessione ecologica per potersi reggere in piedi.
La domanda che sorge ¢ allora la seguente: ¢ necessario dimostrare che Marx ¢ stato
consapevolmente sensibile al carattere intrinsecamente anti-ecologico dei processi capi-
talistici per poter sostenere anche le altre due tesi? Per Saito, la risposta &: si. Si tratta ora
di comprendere se la sua € una proposta convincente.

In questa sede possiamo solo passare a volo di uccello sopra quelli che ci sembrano
i quattro nodi fondamentali per la tenuta di tutta I’architettura del testo di Saito: a) la
rivendicazione dell’esistenza sia del piano formale che di quello materiale nell’analisi
del Capitale; b) la distinzione tra lavoro astratto e valore; ¢) I’implicita separazione tra
processi socio-economici, analizzati dalle scienze sociali, e processi materiali, analizzati
dalle scienze naturali; d) la questione della rendita fondiaria. Vediamoli separatamente.



L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito 233

a) Nelle pagine centrali dell’opera, Saito prende le distanze dall’impostazione inter-
pretativa del Capitale avanzata da una certa tradizione marxista italiana e non solo (si
veda ad es. la Neue Marx-Lektiire). La questione epistemologica ¢ la seguente: dobbia-
mo leggere il Capitale come un movimento formale di categorie, per cui I’esigenza che
spingerebbe Marx ¢ conoscere il capitale “come concetto [...] per il tramite di un’espo-
sizione sistematica”®, oppure 1’analisi marxiana contiene sia una dimensione formale che
una dimensione materiale, per cui le categorie economiche sono strettamente legate alle
possibilita materiali di cio a cui si riferiscono? Saito opta per la seconda impostazione
individuando nell’articolo 4 Ghost Turning into a Vampire di Riccardo Bellofiore il mo-
dello di lettura da cui prendere le distanze. Qui si dichiara che il capitale ¢ “pura forma™,
cioé che vi ¢ una “irriducibilita dell’oggetto ‘reale’ all’oggetto di analisi”® poiché “la de-
terminazione di forma rende la materia un contenuto adeguato alla forma™. In tal modo,
il contenuto (del Capitale e dei processi capitalistici) € gia sempre determinato dalla for-
ma secondo cui si dispiegano i processi capitalistici (e la loro esposizione nel Capitale).
Questa interpretazione oblitera, per Saito, la dimensione storico-materiale della (nascita
della) societa capitalistica e, dunque, del contenuto del Capitale. Attraverso una lettura
puramente formale non si colgono né il fatto che vi sono delle determinazioni materiali
concrete che decidono del modo in cui i processi capitalistici hanno preso forma e si
sono poi fissati riproducendosi, né il fatto che I’astrazione, anzitutto quella del lavoro,
¢ un fenomeno al contempo trans-storico ¢ determinato storicamente. Qui incontriamo
uno snodo delicato.

b) Quando Saito distingue il lavoro concreto dal lavoro astratto, individua il caratte-
re astratto nel fatto che — per dirlo con le parole di Marx — “ogni lavoro ¢ dispendio di
forza-lavoro umana in senso fisiologico e in questa proprieta di lavoro umano uguale,
ovvero di lavoro astrattamente umano, esso costituisce il valore delle merci”', cosa che,
secondo I’autore, ne determina il carattere trans-storico. Dunque, crediamo di interpreta-
re correttamente I’intenzione di Saito se affermiamo che per lui “astratto” vuol dire “mi-
nimo comun denominatore”, cio¢ I’insieme di aspetti che appartiene a tutte le forme di
attivita lavorativa (in riferimento a qualsiasi epoca). Si capisce allora perché Saito insista
nel tenere distinti lavoro astratto e valore, che ¢ qualcosa che viene determinato dal modo
di produzione capitalista e che, per 1’autore, si caratterizza come 1’incontro caotico di
produttori individuali che solo con la convalida del mercato capiranno se hanno o meno
prodotto qualcosa di socialmente utile (cfr. p. 136)'!.

Saito non va oltre nell’approfondire questo aspetto, che presumibilmente troviamo
articolato nei testi della scuola giapponese di Kuruma (cft. p. 134), a cui egli rimanda.
Non potendo qui approfondire tale influenza, ci limitiamo a constatare che egli pare qui

6  R. Bellofiore, 4 Ghost Turning into a Vampire: The Concept of Capital and Living Labour, in
R. Bellofiore, R. Fineschi (eds.), Re-reading Marx. New Perspectives after the Critical Edition,
Palgrave Macmillan, Basingstoke-New York 2009, p. 179.

7 Ivi,p. 181.

8 Ivi, p. 179.

9  Ivi,p. 181.

10 K. Marx, I/ capitale. Critica dell’economia politica, a cura di R. Fineschi, in K. Marx, F. Engels,
Opere complete, vol. XXXI, t. 1, La Citta del Sole, Napoli 2009, p. 57.

11 Anche in questo caso viene richiamato Marx con il famoso passo del Capitale sul carattere sociale
dei singoli lavori privati: cft. ivi, p. 84. Notiamo di passaggio che qui come altrove appare con
evidenza la torsione interpretativa che Saito compie. Per un altro esempio si confrontino ivi, pp.
84-85 e il presente libro di Saito a pp. 142-143.



234 Didier Contadini

indirizzarsi verso quelle interpretazioni che fanno del lavoro astratto una forma depoten-
ziata del lavoro concreto — di cui la teoria sraffiana ¢ la forma piu estrema — e del valore
un qualcosa che dipende fortemente dalla sfera della circolazione attraverso lo scambio
che sancisce pubblicamente il valore della merce prodotta — di cui le teorie circolazioni-
ste sono ’espressione piu radicale'?.

Sotto I’uno e 1’altro aspetto, riteniamo la posizione di Marx ben diversa: il carattere
astratto dipende in prima istanza dai rapporti di produzione e poi dalle forze produttive,
e per questo genera (plus)valore nel processo di produzione; il valore, che € incorporato
nella merce ma che ¢ solo potenziale nella sua realizzazione, cio¢ dal punto di vista so-
ciale, diventa con la vendita valore realizzato socialmente'.

E opinione di Saito che questa sua interpretazione gli consenta, per un verso, di mo-
strare che I’ordine generato ex post dal mercato (mondiale) produce una quantita enor-
me di sprechi, perché parte dal principio che le risorse a disposizione (compresa quella
umana della forza-lavoro) sono infinite; per un altro verso, che essa gli permetta di pun-
tare 1 riflettori sui processi di alienazione e reificazione che producono la “soggettivita
moderna che interiorizza la “razionalita” di questo mondo capovolto, cosi che” (p. 145)
ognuno, facendosi portatore della merce e dei processi della sua produzione, si fa porta-
tore della riproduzione di essi e, in un caso come nell’altro, della distruzione ambientale.
Questo spostamento interpretativo del focus della critica marxiana produce come effetto
I’individuazione del cuore del problema nel rapporto diretto tra il lavoro e la trasforma-
zione materiale del mondo — in effetti annunciata da Saito gia nel primo capitolo con la
grande attenzione dedicata alla formula paratattica “umanesimo = naturalismo” (cft. p.
65) di cui dice, appunto, che sara la base a cui Marx si atterra anche nel Capitale.

Colpisce allora nel segno la critica, che da varie parti ¢ stata mossa a Saito, di essersi
scordato o aver ricacciato dietro le quinte la conflittualita tra capitale e lavoro per sosti-
tuirvi la conflittualita tra capitale e natura. Piuttosto che il rapporto tra forze produttive e
rapporti di produzione la contrapposizione, secondo 1’autore, ¢ tra 1’essere umano alie-
nato attraverso i processi di reificazione di cui ¢ portatore ¢ le esigenze della materialita
(organica e inorganica, vivente e non vivente, interna ed esterna al corpo umano) che
tradisce riproducendo i processi di produzione capitalistici. Certo, la lotta di classe non &
del tutto obliterata, puo essere anche richiamata di principio come la sola possibilita per
dar vita a societa (socialiste) ecologiche post-capitaliste, ma Saito, con questa serie di
passaggi teorici, si ¢ privato di un elemento essenziale del pensiero marxiano che tiene
legati a doppio filo la critica ai processi capitalistici e la costitutiva contrapposizione
(di portata politica) tra quei processi e chi & costretto “dalla vita” a metterli in opera, il
proletariato. A nostro avviso tali passaggi teorici non sono essenziali per riconoscere che
nella critica marxiana ai processi capitalistici vi sia la possibilita di assumere pienamente
una visione ecologica ma, evidentemente, sono essenziali per Saito al fine di evitare di

12 Le interpretazioni del modo in cui Saito intende il valore potrebbero moltiplicarsi date posizioni
non chiare come quella del rovesciamento dell’accusa di Hans Immler ai testi marxiani di essere
antropocentrici, come sarebbe dimostrato dalla definizione del valore “che assolutizza il lavoro
umano come unica fonte di valore” (p. 9).

13 Cfr. la parte introduttiva del saggio di G. Carchedi, L arte del fare confusione, in L. Vasapollo (a
cura di), Un vecchio falso problema. La trasformazione dei valori in prezzi nel “Capitale” di Marx,
Media Print, Napoli 2002, anche su http://www.proteo.rdbcub.it/article.php3?id_article=151. Non
¢ I’intento di questo lavoro entrare nel dibattito che si sviluppa a partire dalla concezione marxiana
come definita qui sopra, che vede numerosi ricchi contributi, tra i quali ricordiamo, per esempio,
quello di R. Bellofiore con la sua proposta dell’ante-validazione monetaria del valore.



L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito 235

cadere nel produttivismo e nello sviluppismo di sinistra, pericoli che gli paiono forte-
mente attuali.

¢) Andiamo ancor piu rapidamente sugli altri due punti che abbiamo segnalato piu in
alto. A nostro avviso, Saito procede con una implicita distinzione di ambiti. Il fatto che
la critica dell’economia politica si inveri nella sua essenza ecologista attraverso 1’abban-
dono della filosofia'* e lo studio approfondito delle diverse discipline scientifiche (fisica,
chimica, biologia, agronomia...) porta — involontariamente? — Saito a riconoscere due
campi separati: quello delle dinamiche socio-politico-economiche, in cui sono le scienze
umane (e in particolare, negli ultimi anni di vita di Marx, 1’antropologia) a servire da
strumento di analisi e di critica e quello delle dinamiche economico-ecologiche in cui
sono le scienze naturali a fornire la norma e il contenuto della critica. A nostro modo
di vedere, la conseguenza di questa separazione ¢ che le scienze naturali, a cui Saito
assegna lo statuto di linguaggio neutro ed universale, determinano la critica dell’econo-
mia politica e, a cascata, la critica alla societa capitalista. Torna qui 1’arretramento della
lotta di classe, che decide anche del come debba interpretarsi il suo affidarsi alle scienze
naturali. Insomma, Saito rischia di fare un giro di 360° e, dopo essere partito dalla con-
futazione delle accuse che imputano a Marx di essere un fautore dello sviluppo tecnico
illimitato e del dominio tecnologico della natura (cfr. pp. 7, 23), finire per affidarsi acri-
ticamente a questa stessa tecnica, come frutto pratico delle scienze, facendone 1’arma
da usare contro i processi capitalistici. L’unica differenza con i tecnocrati rischierebbe
allora di ridursi alla scelta di sottolineare gli aspetti negativi che le scienze naturali per-
mettono di individuare piuttosto che di esaltare, come fanno quelli, gli aspetti “salvifici”
a cui ugualmente tali scienze fanno segno. Una scelta in fin dei conti morale. E dove ¢
alto il rischio, denunciato gia da Dario Paccino piu di cinque lustri fa, di scivolare verso
una visione tecnocratica del governo delle formazioni sociali, nascondendo la dimensio-
ne politica dei rapporti sociali di produzione'.

d) Infine, per quel che riguarda 1’analisi del tema della rendita fondiaria, ci sembra
che qui il contributo di Saito sia stimolante. In Marx, il tema della rendita fondiaria &
legato principalmente alla questione della produzione agricola e, quindi, dei rendimenti
produttivi e della crescita della popolazione. Anche in questo caso, Marx torna a piu ri-
prese sul tema. Perd, come sappiamo, non lo porta a conclusione visto che i Libri IT e III
del Capitale provengono dal lavoro postumo di sistematizzazione degli appunti lasciati
all’amico Engels (e non ¢ questo il problema) e, soprattutto, che si tratta di appunti for-
mulati da Marx prima dell’ultima versione del Libro I o mentre la sta ancora sistemando.
La ricerca di Saito, che arriva ad analizzare la produzione marxiana fino al 1868, ¢ dun-
que qui particolarmente fruttuosa anche se incompleta'®. Identificando e descrivendo le

14  Saito chiama questo primo periodo “filosofico” e gli oppone quello scientifico maturo dove av-
viene “il rifiuto di Marx degli interrogativi filosofici” (p. 65). Nel periodo giovanile, considerato
da Saito con riferimento ai Quaderni di Parigi, pur trovandosi il tema feuerbachiano del ritorno
all’unita tra esseri umani e natura come compito della societa comunista (p. 30), manca la com-
prensione del modo di produzione capitalistico e 1’essenza umana a cui si riferisce ¢ estratta e
astorica (p. 31). Ciononostante, seguendo I’interpretazione di un altro filosofo marxista giappone-
se, Masami Fukutomi, Saito afferma che gia all’altezza di questi scritti giovanili la parte economi-
ca dei Quaderni (1a prima parte) € quella “che ci fornira una solida base per comprendere in modo
coerente I’intero progetto di Marx” (p. 43).

15 D. Paccino, L’'imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, ombre corte, Verona 2021.

16  Si veda per esempio il tentativo di “completamento” del tema proposto da David Harvey in The
Limits to Capital, Verso, London-New York 2006.



236 Didier Contadini

tappe degli anni *40-’50, poi dei Manoscritti economici del *61-’63 e quindi dei Mano-
scritti del *64-’65, I’autore osserva che I’evoluzione del modo in cui Marx legge Ricardo
¢ la cartina di tornasole della sua capacita matura di essere sensibile alle problematiche
ambientali (crisi di fertilita, frattura metabolica citta-campagna, deforestazione ecc.) che
poi cerca di affrontare analizzando i trattati scientifici. E proprio a partire dal 1865 che
Marx, leggendo la settima edizione della Chimica agraria di Liebig, si rende conto che
ci sono “limiti naturali insormontabili” (p. 208) che non rendono piu valida la precedente
affermazione secondo la quale “le proporzioni di capitale investite successivamente nel-
lo stesso terreno restano ugualmente produttive™” (cfr. p. 187). Dunque, mentre prima
aveva rifiutato la teoria dei rendimenti decrescenti di Ricardo perché rischiava di dare
ragione a Malthus e alla sua visione deterministico-razzista sull’esaurimento delle risor-
se a causa della sovrappopolazione, Marx ora ammette la limitatezza della materialita
dell’ambiente nonché la necessita che essa sia considerata nell’analisi economico-poli-
tica attraverso un’autonomizzazione del concetto di rendita (cfr. p. 192 nota 18). E con
cio puo articolare piu approfonditamente il tema della rendita senza cedere al tranello
(teorico e politico) malthusiano (cft. p. 207).

In conclusione, come suggerisce Francesco Saverio Oliverio'®, anche per Saito si
tratta di recuperare e costruire un immaginario e una pratica socialiste per affrontare
la crisi ambientale (climatica, della biodiversita, dell’esaurimento delle risorse ecc.). Il
suo tentativo merita dunque di essere ascoltato e interrogato nelle prospettive che apre,
nelle questioni che pone e nei problemi che lascia inevasi. Il confronto con un punto di
vista forte come questo e con il dibattito che innesca contribuisce senz’altro a chiarire i
percorsi praticabili e quelli che non lo sono.

17 K. Marx, Miseria della filosofia, a cura di F. Codino, in K. Marx, F. Engels, Opere complete, vol.
VI, Editori Riuniti, Roma 1973, p. 218.

18 Cfr. FE.S. Oliverio, Su “L’ecosocialismo di Karl Marx” di Kohei Saito, in “Le parole e le cose’.
Letteratura e realta”, 22 luglio 2024, https://www.leparoleelecose.it/?p=49725.






Finito di stampare
nel mese di dicembre 2024
da Puntoweb s.r.l. — Ariccia (RM)



