




MIMESIS

Wechselwirkung  
Il termine e i concetti

Quaderni 17
Materialisti

2018



Numero realizzato con il contributo del Dipartimento di Scienze Umane per la Formazione «Riccar-
do Massa» dell’Università degli Studi di Milano-Bicocca.

Direttore: Mario Cingoli

Direttore responsabile: Janiki Cingoli.
Coordinatore scientifico: Vittorio Morfino.
Segretario di redazione: Didier Contadini.
Comitato di redazione: Stefano Bracaletti, Giacomo Clemente, Cristina Degan, Aurelia Delfino, 
Filippo Del Lucchese, Claudio Lucchini, Luca Pinzolo, Andrea Moresco, Stefano Pippa, Gianluca 
Pozzoni, Emanuele Tarasconi, Ferdinando Vidoni, Elia Zaru.

Comitato scientifico: Etienne Balibar, Giorgio Bertolotti, Armando Boito, Gian Mario Bravo, Giu-
seppe Cacciatore, Marilena Chaui, Paolo Cristofolini, Ugo Fabietti †, Roberto Finelli, Augusto Il-
luminati, Fabio Minazzi, Warren Montag, Salah Mosbah, Fulvio Papi, Stefano Petrucciani, Alberto 
Postigliola, Paolo Quintili, Silvano Tagliagambe, André Tosel †, Maria Turchetto.

Direzione e redazione: Piazza dell’Ateneo Nuovo, 1 – 20126 Milano
Tel. 02-64484825
Fax. 02-66484805
Email: quadernimaterialisti@unimib.it

Progetto grafico: Béatrice Sebe
Numero 17 (2018)

MIMESIS EDIZIONI (Milano – Udine) 
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

Isbn: 9788857564616

© 2018 – MIM EDIZIONI SRL 
Via Monfalcone, 17/19 – 20099 
Sesto San Giovanni (MI) 
Phone: +39 02 24861657 / 24416383

Autorizzazione del Tribunale di Milano n. 391 del 28/06/2002.



INDICE

WECHSELWIRKUNG: IL TERMINE E I CONCETTI

Premessa. Per una storia della Wechselwirkung� 7
di Nicola Marcucci e Vittorio Morfino

Dalla sostanza alla relazione: il principio della Wechselwirkung  

nella filosofia trascendentale kantiana� 13
di Luigi Imperato

La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung. Sulla lettura schilleriana  
della Grundlage (’94-’95) di J.G. Fichte� 39
di Giacomo Clemente

Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling� 69
di Giacomo Croci

Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung  
in Hegel� 99
di Giorgio Cesarale

La Wechselwirkung in Marx ed Engels� 129
di Vittorio Morfino

Interazione senza società. La Wechselwirkung tra spinozismo e neo-kantismo  
in Georg Simmel� 159
di Nicola Marcucci

ARCHIVIO

Da Wachter a Hegel. Genesi e sviluppo del concetto d’acosmismo  
nella filosofia moderna e classica� 189
di Simone Farinella

Noterella su alcuni punti dei Manoscritti del ’44� 205
di Mario Cingoli

L’inconscio senza regole. Von Hayek, Von Mises e la libertà di mercato� 209
di Adriano Voltolin



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser (alla luce del  
materialismo aleatorio)� 225
di Luca Pinzolo

L’interpellazione tra ideologia e politica. 
Il problema del soggetto nel materialismo politico di Althusser� 239
di Stefano Pippa

Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il partito comunista francese� 257
di Giovanni Di Benedetto

Tempo zero. Soggetto Coscienza Ideologia� 281
di Guido Mangialavori

DOCUMENTI

Un contributo di Claude Lévi-Strauss alla storia della psichiatria dinamica� 307
di Luca Pinzolo

Sorciers et psychanalyse� 309
par Claude Lévi-Strauss

Stregoni e psicanalisi� 313
di Claude Lévi-Strauss

RECENSIONI

«Amice colende». Temi, storia e linguaggio nell’epistolario di Spinoza� 319
di Daniele D’Amico

Jaleh Mansoor, Marshall Plan Modernism: Italian Postwar Abstraction  

and the Beginning of Autonomia� 323
di Luisa L. Corna

Enrique Dussel, Le metafore teologiche di Marx� 327
di Simone Lanza

Alberto Burgio, Il sogno di una cosa. Per Marx� 331
di Riccardo Bonfiglioli

Francesco Biagi, Henri Lefebvre. Una teoria critica dello spazio� 335
di Didier Contadini

Henri Lefebvre, La proclamation de la Commune: 26 mars 1871� 337
di Didier Contadini



PREMESSA.  
PER UNA STORIA DELLA WECHSELWIRKUNG

Nicola Marcucci, Vittorio Morfino

La storia del concetto di Wechselwirkung – o, meglio sarebbe, dire dei concetti – non è 
una storia lineare che si svolge tra un’origine e un/a fine. Certo, il concetto emerge all’in-
terno della rivoluzione copernicana kantiana, e tuttavia la ricostruzione che qui propo-
niamo non è in cerca di una verità nascosta in un’origine perduta o tradita (l’uso kantiano 
della categoria), né in un compimento infine realizzato (sia esso hegeliano, marxista o 
simmeliano). Ciò che abbiamo voluto rilevare sono piuttosto le stratificazioni di questa 
storia, i segmenti di continuità e le discontinuità, frutto di una serie di ridefinizioni della 
sua funzione all’interno di sistemi teorici in conflitto. Naturalmente non abbiamo avuto 
la pretesa di ricostruire, in tutta la sua complessità e la sua stratificazione, questa storia 
nella filosofia e nella sociologia tedesche da Kant a Simmel. Sarebbe stata un’impresa 
smisurata per questo spazio, non solo perché la cerchia degli autori è più ampia di quel-
la presa in considerazione, ma anche perché la storia e la complessità di questi autori 
richiederebbe una trattazione che ne accompagni le differenti fasi. Abbiamo piuttosto 
applicato il metodo che Althusser definisce del «carotaggio», cercando di fissare in de-
terminati momenti ed in determinati autori la funzione del concetto di Wecheselwirkung 
nel sistema, cercando ogni volta di cogliere cosa in esso vi fosse in gioco nel posiziona-
mento dell’autore all’interno del Kampfplatz filosofico. 

Come appena ricordato, l’emergenza del concetto all’interno della filosofia tedesca è 
inscindibilmente legata alla rivoluzione trascendentale kantiana. L’uso della categoria 
in Kant si pone come punto di incontro di due orizzonti teorici, quello leibniziano e 
quello newtoniano. Da una parte l’influxus e il commercium tra sostanze della tradizione 
wolffiana (pensata però al di fuori di causalità finale e armonia già nel Kant precritico), 
dall’altra la scienza newtoniana della gravitazione universale: nel punto di intersezione 
di questi due orizzonti si trova precisamente la categoria kantiana della Gemeinschaft 
o Wechselwirkung, terza categoria della relazione, dedotta dai giudizi disgiuntivi. Ge-

meinschaft nel senso non di communio, ma di commercium, di comunanza dinamica, che 
costituisce una sintesi delle categorie di sostanza-accidente e causa-effetto. Portato alle 
estreme conseguenze il ragionamento kantiano, sostanza e causa, permanenza e succes-
sione, devono essere pensate alla luce della Wechselwirkung, della simultaneità. Queste 
conseguenze, com’è noto, Kant non le trarrà, rifiuterà di pensare la sostanza come una 
categoria relazionale, cioè di porre il primato della relazione sulla sostanza. Nella prima 
analogia dell’esperienza Kant preciserà in che senso egli ha posto la categoria di sostan-
za tra quelle della relazione:



8	 ﻿ Nicola Marcucci, Vittorio Morfino 

Per tale ragione [...] questa categoria sta sotto il titolo delle relazioni: ciò avviene in 
quanto essa è la condizione delle relazioni, piuttosto che non per il fatto che essa stessa 
contenga una relazione1.

Tuttavia è chiaro che al di là del divieto che Kant impone alla propria filosofia, la ca-
tegoria di Wechselwirkung rimanda a una scienza della natura e dell’esperienza che colga 
l’unità nella relazione, ovvero che pensi quest’ultima come un tutto interconnesso2. Il 
riferimento all’esperienza rimane in ogni caso fondamentale: I principi metafisici della 

scienza della natura in questo senso sono il tentativo di costruire una metafisica della 
scienza della natura, e non una speculativa metafisica della natura. 

Con Fichte, Schiller e Schelling la limitazione dell’uso trascendentale della categoria 
di Wechselwirkung viene infranta. Nella Fondazione di una dottrina della scienza del 
1794 Fichte evoca una Wechselbestimmung tra io e non io empirici, nel terzo princi-
pio, che Schiller nelle Lettere sull’educazione del genere umano tradurrà in termini di 
Wechselwirkung tra persona e stato, impulso sensibile e impulso formale. Con ciò è 
compiuto un passo decisivo che costituisce una prima importante cesura nella storia del 
concetto: il campo di applicazione della categoria non è l’esperienza, ma la relazione 
tra la dimensione fenomenica e la dimensione sovrasensibile. Nello Schelling del primo 
periodo questa mossa è ripetuta nel nome di uno Spinoza ripensato attraverso la filosofia 
kantiana, come la narrazione storico-filosofico ormai invalsa racconta. È tuttavia nel 
Sistema dell’idealismo trascendentale che troviamo un’importante elaborazione cate-
goriale del concetto di Wechselwirkung nel senso della costruzione di un’idea di natura: 
essa infatti articola spazio e tempo, sostanza e causa, al punto che questi ultimi concetti 
divengono «ideali» rispetto al «reale» della Wechselwirkung. Solo su questa base è pos-
sibile costruire le idee di organismo, natura e universo.

Con Hegel siamo di fronte ad una nuova importante cesura rispetto alla storia del con-
cetto in cui convivono la violazione della limitazione trascendentale dell’uso della cate-
goria kantiana e, allo stesso tempo, la radicalizzazione della posizione kantiana. Da una 
parte uso trascendente della categoria e dall’altro accettazione del primato della relazio-
ne sulla sostanza. In questo senso nella Scienza della logica la Wechselwirkung si pone 
come punto più alto della «Dottrina dell’essenza», ultima categoria della Wirklichkeit 
sulla soglia della logica soggettiva. Rielaborazione speculativa della sostanza spinozia-
na, più alto concetto di causalità espresso dalla modernità, che deve però rivelare nel suo 
seno il concetto stesso, oltre l’immobilità della sostanza spinoziana, come sua critica 
immanente. Il vero, secondo i dettami della Fenomenologia, deve cogliere non solo la 
sostanza come Wechselwirkung, come totalità relazionale, ma come totalità processuale, 
deve cogliere il vero come divenir soggetto della sostanza3.

1	 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, in Kants Werke, Unveränderter photomechanischer Abdruck des 
Textes der von Preußischen Akademie der Wissenschaften 1902 begonnenen Ausgabe von Kants 

gesammelten Schriften, Berlin, de Gruyter & Co., 1968., Bd. 3, p. 165, tr. it. a cura di G. Colli, 
Milano, Bompiani, 1987, p. 261.

2	 A questo riguardo Enzo Paci colse una tensione fondamentale: «da un lato Kant tende a risolvere 
la sostanza in forme relazionali di relativa permanenza temporale e dall’altro non riesce a porsi 
sul piano della relazionalità e ritorna quindi alla vecchia logica del soggetto e del predicato» (E. 
Paci, Dall’esistenzialismo al relazionismo, Messina – Firenze, D’Anna, 1959, pp. 195-196).

3	 «Secondo il mio modo di vedere che dovrà giustificarsi mercé l’esposizione del sistema stesso [die 

Darstellung des Systems], tutto dipende dall’intendere e dall’esprimere [aufzufassen und auszudrücken] 
il vero non solo come sostanza, ma altrettanto decisamente come soggetto» (G.W.F. Hegel, Phänomeno-



Premessa. Per una storia della Wechselwirkung	 9

L’uso della categoria sotto la penna di Marx è assai raro (quattro occorrenze in tut-
to il Capitale, tutte nel III libro). Tuttavia dove può essere rintracciato un significato 
teorico pregnante, esso non è privo di interesse. Marx designa infatti con il termine 
Wechselwirkung nei Grundrisse e nei Manoscritti del ’61-63 qualcosa come la coazione 
della totalità (che consiste tutta nel sistema delle relazioni immanenti degli elementi) sui 
singoli individui, coazione che si trasfigura per gli individui stessi in una forza oggettiva 
ed estranea. Sarebbe qui interessante mettere in relazione il concetto di Wechselwirkung 
in questo uso marxiano a cavallo degli anni Sessanta con il concetto di Verkehr dell’Ide-

ologia tedesca, analizzato in un libro recente da Maurizio Ricciardi, tanto più che questo 
termine può essere considerato la traduzione tedesca del termine latino commercium, che 
nella Critica kantiana è sinonimo di Wechselwirkung. «Il traffico [così traduce Ricciardi 
Verkeher] stabilisce condizioni che gli uomini non possono scegliere liberamente, ma 
che produce i suoi effetti sulla loro esistenza individuale. […] Il traffico stabilisce le co-
ordinate di una potenza sociale che accompagna e sovrasta il potere politico»4. Seguendo 
il filo rosso di questa categoria lungo gli scritti storici e giornalistici di Marx degli anni 
Cinquanta, Ricciardi giunge a definire «il mercato mondiale come un traffico regolato 
dalle norme che esso stesso produce, ma [..] anche [come] un insieme gerarchico di re-
lazioni tra le nazioni, un rapporto internazionale di potere»5.

In Engels vi è un uso massiccio della categoria con un esplicito riferimento alla Scien-

za della logica hegeliana. Proprio la sintassi concettuale definita da Hegel è al cuore 
dell’uso che Engels fa del concetto di Wechselwirkung tanto per pensare una dialettica 
della natura in termini materialisti (in modo un po’ scolastico nell’Anti-Dühring e in 
modo più profondo e penetrante nei frammenti raccolti sotto il titolo di Dialettica della 

natura) quanto per ripensare la questione metodologica fondamentale del materialismo 
storico, cioè la relazione tra l’economico e gli altri livelli sociali. È in questo contesto 
che introduce una serie di termini che avranno una lunga posterità nella tradizione mar-
xista, come determinazione «in ultima istanza», «autonomia relativa» e appunto Wech-

selwirkung. Naturalmente la soluzione proposta è aporetica nella misura in cui pone in 
tensione un elemento che è causa, seppure in ultima istanza, con un modello che rifiuta 
il primato a qualsivoglia elemento; nodo che Engels scioglie attraverso la sintassi he-
geliana del divenir soggetto della sostanza, sostituendo il telos dell’economico a quello 
dell’Idea. Ovviamente, più che nella soluzione, il merito di Engels risiede nel modo in 
cui ha posto i termini del problema.

Sarebbe però un errore circoscrivere la riflessione dell’ultimo Engels a una que-
relle interna a questa tradizione. La necessità di rinvenire un livello di generalità 
capace di differenziare tra diversi livelli sociali senza in questo modo rendersi a un 
rigido determinismo economicista, e fuori dall’alternativa tra trascendentalismo e 
deriva speculativa dell’idealismo tedesco, è certamente un tema diffuso nel marxi-
smo anche in reazione alla svolta neo-kantiana che anima una parte consistente del 
dibattito della seconda internazionale6. Ora è proprio tramite questo corpo a corpo 

logie des Geistes, in Gesammelte Werke, Bd. 9, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, Hamburg, Felix 
Meiner, 1980, p. 17, tr. it. a cura di E. De Negri, vol. I, Firenze, La Nuova Italia, 1960, p. 13).

4	 M. Ricciardi, Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come critica della società, Milano, 
Meltemi, 2019, p. 45.

5	 Ivi, p. 120.
6	 E. Agazzi (a cura di), Marxismo ed etica. Testi sul dibattito intorno al «socialismo neokantiano» 

1896-1911, Milano, Feltrinelli, 1975. 



10	 ﻿ Nicola Marcucci, Vittorio Morfino 

con la tradizione neo-kantiana che si può comprendere come sulla fine del XIX seco-
lo si tenti di definire un concetto di società in maniera critica rispetto all’economia 
politica ma autonomamente rispetto al dibattito marxista. In altri termini, questa ri-
cerca di una dimensione capace di significare l’esistenza di altre sfere della relazione 
sociale – economica, giuridica etc. – e congiuntamente la riscoperta e l’impiego di 
uno Spinoza il cui razionalismo viene impiegato in chiave alternativa all’episteme 
neo-kantiana, è un tratto caratterizzante di una parte del dibattito sociologico, quan-
tomeno di quelle componenti che incrociando in questo rispetto il dibattito marxista, 
si pensi al concetto di comunità in Ferdinand Tönnies7, avversano la torsione neo-
kantiana a cui l’epistemologia sociologica appare esposta e alla quale Max Weber 
fornirà il sigillo8. Se, come osservato, la storia della Wechselwirkung nasce all’inse-
gna di un’analogia tra interazione degli elementi naturali e commercium umano, la 
nascita del concetto di società, all’interno di una tensione costitutiva tra marxismo e 
tradizione sociologica, sembra a questo riguardo essere fatalmente obbligata a fare i 
conti con un’idea rivisitata di natura. La natura, in questa nuova prospettiva, diventa 
una sorta di analogo della società e non viceversa, in altri termini sono le relazioni 
sociali – fuori da ogni possibilità di attualizzazione attraverso le tante teleologie of-
ferte dalla filosofia della storia – a guadagnare un primato tanto sulla totalità naturale 
quanto sulla coscienza individuale. 

Per questo, nella sociologia simmeliana il concetto di Wechselwirkung, la cui portata 
teorica verrà non a caso misurata dall’autore anzitutto in sede di una critica delle filosofie 
della storia9, avrà la funzione di prendere uguale distanza tanto dall’elemento collettivo 
quanto da quello coscienziale. In altre parole, per Simmel, si tratterà di sciogliere tanto 
il sostanziale quanto il singolare in Wechselwirkungen di cui la sociologia deve cogliere 
la forma specifica. Di nuovo un ritorno a Spinoza ma questa volta operato a partire da un 
terreno teorico neokantiano, basato sul rifiuto, per pensare la società, tanto del concetto 
hegeliano di Geist che di quello marxiano di economia. Certo, si tratta di uno Spinoza 
paradossale, di uno Spinoza relazionista, che anticipa di quasi un secolo la lettura che ne 
darà Étienne Balibar in termini di transindividualità: 

[…] il relativismo – scrive Simmel nella Filosofia del denaro – è più vicino di quello 
che si vorrebbe credere al suo polo contrario, la filosofia di Spinoza e la sua onnicompren-
siva substantia sive Deus. Questo assoluto, che non ha altro contenuto se non il concetto 
generale dell’essere, racchiude nella sua unità tutto quello che esiste. Le singole cose non 
possono più avere un essere-per-sé, se l’intero essere in realtà è già stato anch’esso uni-
ficato in tale sostanza divina, esattamente come il concetto astratto di essere forma un’u-
nità. Ogni singola persistenza e sostanzialità, e così ogni assolutezza di secondo ordine, 
risulta così completamente fusa in quella sostanza, in modo tale che si può affermare che 
i vari contenuti della visione del mondo, in un monismo come quello di Spinoza, sono 
diventati relatività. La sostanza omnicomprensiva, l’ultimo assoluto rimasto, può ora es-

7	 F. Tönnies, La teoria sociale di Spinoza, Milano, Mimesis, 2016. 
8	 A questo riguardo può essere notato come proprio categorie come quelle di Wechselwirkung, di 

legge del parallelismo psico-fisico o ancora una ferma opposizione a ogni forma di monismo 
metodologico – ovvero a epistemologie in diretto dialogo con lo spinozismo – siano i piani su 
cui si combatte la pars destruens della battaglia epistemologica condotta da Weber nei suoi 
scritti sul metodo. Si veda a questo riguardo: M. Weber, Saggi sulla dottrina della scienza, Bari, 
De Donato, 1980. 

9	 G. Simmel, I problemi della filosofia della storia, Genova, Marietti, 1982. 



Premessa. Per una storia della Wechselwirkung	 11

sere esclusa dalla considerazione senza che la realtà venga alterata nel suo contenuto […] 
Ciò che rimane di fatto è la dissoluzione relativistica delle cose in relazioni e processi 
[Beziehungen und Prozesse]10. 

I contributi che seguono sono un tentativo di tracciare i contorni essenziali della storia 
complessa di una categoria che è stata usata in una molteplicità di sensi, conflittuali o 
semplicemente differenti, per pensare la realtà del mondo fisico, biologico, storico e so-
ciale. Proprio la ricostruzione precisa di questa storia, l’inventario (in senso gramsciano) 
delle tracce depositate nella memoria di questa categoria, può aiutarci ad evitarne ogni 
uso teorico ingenuo. 

10	 G. Simmel, Philosophie des Geldes, hrsg. von D. Frisby und K.Ch. Köhnke, in Id., Gesamtasu-

gabe, Bd. 6, Frankfurt, Suhrkamp, 1989, p. 120, tr. it. a cura di A. Cavalli e L. Perucchi, Torino, 
UTET, 1984, p. 178





DALLA SOSTANZA ALLA RELAZIONE:  
IL PRINCIPIO DELLA WECHSELWIRKUNG  

NELLA FILOSOFIA TRASCENDENTALE KANTIANA
di Luigi Imperato

1. Introduzione

Il concetto di Wechselwirkung, ossia dell’azione reciproca tra agente e paziente, 
viene enunciato da Kant nella prima edizione della Kritik der reinen Vernunft con una 
formulazione che resterà un punto saldo nella successiva tradizione idealistica. Se ci 
fermiamo alla prima ricezione del concetto, indugiando esclusivamente sui nomi più 
noti, troveremo che il primo Fichte1 lo riteneva uno dei principî cardine del suo pensie-
ro, e allo stesso modo Schelling2 ed Hegel3 lo tenevano in alta considerazione; Scho-
penhauer, al contrario, che pure, sebbene a suo modo, aveva operato un primo «ritorno 
a Kant», in diretta polemica con i grandi idealisti, lo riteneva addirittura un concetto 
«vuoto, falso e nullo», che in quanto tale «doveva essere cacciato dalla metafisica»4, 
rifacendosi esplicitamente, in questa polemica, ad un autore come Schulze, notoria-
mente di orientamento scettico. Dopo la fioritura del grande pensiero idealistico, si può 
affermare che il concetto di Wechselwirkung perda buona parte della centralità che si 
era guadagnato nella scena filosofica, con alcune debite eccezioni, quali, per esempio, 

1	 In relazione a Fichte sembra, forse, addirittura superfluo rimandare ad un qualche luogo specifico 
per mostrare l’importanza del concetto. Se si prende in considerazione, per restare alla sua opera 
più conosciuta, la Grundlage der gesamten Wissenschaftslehere, si vedrà che la sua «partita» 
concettuale è interamente giocata sul sistema degli influssi e delle determinazioni reciproci tra 
l’Io e del Non-io (come posti, trascendentalmente, e non materialmente, nell’Io), e che senza tale 
sistema di determinazioni e limitazioni reciproche, la riflessione non potrebbe aver luogo. 

2	 Cfr. F.W.J. Schelling, System des transzendentale Idealismus, Tübingen, Cotta, 1800, tr. it. di G. 
Boffi, Sistema dell’idealismo trascendentale, Milano, Rusconi, 1997, pp. 297-305.

3	 Nella Wissenschaft der Logik, per esempio, Hegel pone la relazione reciproca come momento di 
passaggio dalla logica dell’essenza, ancora «oggettuale», alla logica del concetto, «regno della 
soggettività o della libertà», perché «necessità e causalità son […] costì scomparse; esse conten-
gono l’una e l’altra cosa, l’identità immediata come nesso e relazione, e l’assoluta sostanzialità 
dei distinti, quindi l’assoluta loro accidentalità, – l’unità originaria di una diversità sostanziale, 
dunque l’assoluta contraddizione» (G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, in Werke, Frankfurt 
am Main, Suhrkamp, 1969, Band 6, p. 239, tr. it. di A. Moni, riv. da C. Cesa, Scienza della logica, 
Roma-Bari, Laterza, 20048, vol. 2, p. 639. 

4	 A. Schopenhauer, Kritik der kantischen Philosophie, appendice a Die Welt als Wille und Vorstel-

lung, in Sämtliche Werke, Band I, hrsg. bei P. Dessen, München, Piper, 1911, p. 544, tr. it. di N. 
Palanga, intr. di G. Riconda, Critica della filosofia kantiana, ne Il mondo come volontà e rappre-

sentazione, Milano, Mursia, 19968, p. 500. 



14	 ﻿ Luigi Imperato 

quella di Engels, il quale sembra, talvolta, ridurre la stessa dialettica al concetto di 
interazione5, e quella di Simmel, che ne fece il principio fondamentale di tutta la sua 
sociologia «relazionistica»6. 

Già sulla base di questa prima, sommaria ricostruzione della fortuna del concetto 
di Wechselwirkung, sembra potersi affermare che di esso si sia appropriato un tipo 
di filosofia nella quale un ruolo preponderante ha l’esprit de système. Eppure, una ri-
flessione più accurata ci mostra quanto parziale possa essere questa lettura: non solo 
due autori come Engels e Simmel rientrerebbero a fatica in un quadro come questo, 
ma, bisogna dire, anche un autore come Schopenhauer non sembra del tutto immune 
da tendenze sistematiche, sebbene in un senso assai diverso rispetto a quello ideali-
stico, con un amore, probabilmente, molto minore per la sistematica corrispondenza 
tra realtà e concetti, ma pure, con una simile pretesa di dedurre da concetti le deter-
minazioni empiriche del reale (si prenda, per esempio, in considerazione il tentativo 
di istituire una corrispondenza puntuale tra concetti della fisica, della chimica, della 
biologia e il concetto metafisico di volontà). D’altra parte, se ci chiedessimo dove, 
in un tale quadro, dovesse essere collocato lo stesso Kant, cadremmo in una grave 
incertezza, dato che è, sì, ben vero che egli ha sempre indicato nella sistematicità 
il carattere peculiare della filosofia, ma che, d’altra parte, mai ha pensato di poter 
dedurre la realtà da concetti, ragion per cui la filosofia deve, secondo la sua visione, 
restare sempre aperta al versante dell’esperienza che è determinabile, ma non co-

struibile a priori, dall’intelletto. 

2. La Wechselwirkung prima di Kant: Leibniz e il sistema dell’influxus 

Ricostruire il concetto di azione reciproca all’interno nel pensiero di Kant non è, 
dunque, operazione priva di interesse per valutarne la reale portata filosofica, per-
ché sarà, in questo modo, possibile illustrare le premesse e le esigenze speculative 
che stanno alla base della sua prima, compiuta elaborazione. Occorrerà, tuttavia, a tal 
proposito, in prima istanza ricordare che il principio della Wechselwirkung affonda 
le proprie radici nel pensiero di Leibniz e nel proposito di quest’ultimo di pensare 
la natura in maniera sensibilmente differente rispetto a Cartesio, che ne aveva dato 
una fondazione rigorosamente meccanicistica e riduzionistica, dove nessuno spazio 
potevano avere principî che non fossero direttamente o indirettamente riconducibili a 
materia e movimento. Leibniz si fa, invece, alfiere di una concezione della natura la 

5	 «Causa ed effetto sono rappresentazioni che hanno validità in quanto tali solo nell’applicazione 
al caso singolo, ma […], nella misura in cui consideriamo il caso singolo nella sua connessione 
generale con la totalità del mondo, queste rappresentazioni si uniscono e si risolvono nella visione 
dell’universale azione reciproca, in cui effetti e cause continuamente scambiano la loro posizione 
[…] Una rappresentazione esatta della totalità del mondo […] può quindi realizzarsi solo per via 
dialettica, con la sua costante attenzione all’universale azione reciproca del divenire e del trapas-
sare, dei mutamenti in avanti o all’indietro» (F. Engels, Herrn Eugen Dühring Umwälzung der 

Wissenschaft, in Marx-Engels Werke, hrsg, von dem Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK 
der SED, Band XX, Berlin, Dietz Verlag, 1975, pp. 21-22; in questo come in tutti i casi in cui non 
sia segnalata una edizione italiana, la traduzione è mia).

6	 Cfr. G. Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung, in Gesam-

tausgabe, Band XI, hrsg. von O. Rammstedt, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, tr. it. di G. 
Giordano, intr. di A. Cavalli, Sociologia, Milano, Edizioni di Comunità, 1989.



Dalla sostanza alla relazione	 15

cui caratteristica fondamentale risieda nell’intimo dinamismo di tutto ciò che è. Un 
tale dinamismo poteva essere garantito, agli occhi del filosofo di Lipsia, soltanto da un 
principio interno del movimento7, sicché il movimento stesso non era più visto come 
un accidente esteriore della materia, ma una proprietà intrinseca della sostanza, la cui 
legge fondamentale era quella spirituale della percezione e dell’appetizione8. Ridotti 
i corpi a manifestazioni esterne di un principio interno, si poneva però il problema di 
ripensare il fondamento della relazione tra sostanze, dato che la monade, in quanto 
semplice, non poteva conoscere né composizione né rapporto. Leibniz risolse questo 
problema ricorrendo al principio dell’influsso ideale reciproco tra agente e paziente9, 
per il quale ogni sostanza reca in sé traccia di quanto avveniva in tutte le altre, secondo 
un principio di regolazione, posto da Dio, tale da rendere possibile la comunicazione 
ideale di ciascuna con tutte10, tanto che ogni cosa è in collegamento, non solo perché 
nell’universo tutto è pieno e dunque ogni parte comunica, direttamente o indiretta-
mente, con tutte le altre, ma anche perché l’universo ha la forma di un immenso or-
ganismo dove ciascuna cosa è in funzione della totalità, e viceversa11. All’immagine 
della materia inerte di Cartesio, che passivamente subisce i cambiamenti sulla base di 
urti e di comunicazione di movimento, Leibniz sostituisce dunque quella di una natura 
costituita di parti capaci di influire le une sulle altre in virtù del loro dinamismo, sicché 
non esiste passività assoluta, ma quel che, da un punto di vista, è passivo, è, sotto un 
altro punto di vista, attivo, il che vuol dire, ancora, che ogni cosa è capace di entrare 
in rapporto attivo con le altre e che anche quelle cose che sembrano semplicemente 
subire il cambiamento, se osservate da un altro punto di vista sono, anch’esse, attive12. 

7	 Leibniz espone l’«errore memorabile di Cartesio» nella Brevis demonstratio erroris memorabilis 

Cartesii et aliorum circa legem naturalem del 1686 (si veda a tal proposito, Die mathematische 

Schriften, Berlin-Halle, 1849-1863, Bd. VI, pp. 117-123), «che riassume i risultati di una serie 
di indagini svolte dal 1676 al 1678 e che mostra come, contrariamente al parere di Descartes, la 
quantità di moto in un dato sistema fisico debba esser distinta dalla quantità della forza motrice» 
(M. Mugnai, Introduzione alla filosofia di Leibniz, Torino, Einaudi, 2001, pp. 12-13), affermando 
che ciò che si conserva immutata non è la prima, ma la seconda. Su ciò, tra i molti luoghi possi-
bili, anche Discours de métaphysique, §§ 17 e 18, in Die philosophische Schriften, hrsg. von C. I. 
Gerhardt, Berlin, Weidenmann, 1880, Band IV, pp. 442-444, tr. it. di S. Cariati, Discorso di meta-

fisica, Milano, Rusconi, 1999, pp. 117-125). Leibniz intese le «forze vive» come derivanti da un 
principio interno alla sostanza individuale o monade, come poco dopo il Discours de métaphysi-

que la ribattezzerà; estremamente esemplificativo è, a tal proposito, il § 11 della Monadologie: «I 
cangiamenti naturali delle Monadi vengono da un principio interno, poiché una causa esterna non 
potrebbe influire sul loro interno» (Monadologie, in Die philosophische Schriften, cit., Band VI, 
p. 608, tr. it. di Y. Colombo, intr. e commento di É. Boutroux, La monadologia, Firenze, La Nuova 
Italia, 19954, p. 138).

8	 Cfr. ivi, §§ 12-15, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., pp. 608-609, tr. it. cit., pp. 138-141.
9	 Cfr. ivi. § 52: «Fra le creature, le azioni e le passioni sono reciproche. Dio, infatti, confron-

tando due sostanze semplici, trova in ciascuna delle due delle ragioni che lo obbligano ad 
adattare ad essa l’altra» (Monadologie, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., p. 615, 
tr. it. cit., p. 166). 

10	 Cfr. Monadologie, § 56: «Ora questo collegamento o adattamento di tutte le cose create a ciascuna 
e di ciascuna a tutte le altre, fa sì che ogni sostanza semplice ha dei rapporti che esprimono tutte 
le altre e che, per conseguenza, essa è uno specchio vivente e perpetuo dell’universo» (Die philo-

sophische Schriften, Band VI, cit., p. 616, tr. it. cit., p. 169).
11	 Cfr. Monadologie, §§ 63-66, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., pp. 617-618, tr. it. cit., 

pp. 174-175.
12	 Cfr. ancora Monadologie, § 52, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., p. 615, tr. it. cit., 

p. 166.



16	 ﻿ Luigi Imperato 

3. Il concetto del commercium nel Kant precritico 

Le teorie di Leibniz giungono a Kant in parte direttamente, in parte indirettamen-
te, attraverso la scolastica wolffiana. Egli, notoriamente, conosceva molto bene la Me-

taphysica di Baumagarten, che utilizzava per i suoi corsi all’università e sulla cui copia 
personale apponeva le sue annotazioni; in tale opera poteva ritrovare trascritti in forma 
sistematica taluni principî della metafisica leibniziana, non ultimo quello di influxus o 
commercium tra sostanze13. Da questi autori, e da altri che, come Crusius, si ponevano 
come avversari del sistema wolffiano14, proveniva a Kant non solo una buona conoscen-
za della teoria dell’influsso tra sostanze individuali, ma anche lo stimolo a cercarne svi-
luppi in direzioni diverse rispetto a quelle dell’ortodossia leibniziana. Inoltre, ben nota 
è la circostanza che, nella formazione di Kant, soprattutto a partire dagli anni ’60 del 
Settecento, molta importanza ha avuto l’incontro con l’empirismo e con la fisica newto-
niana. Tutte queste linee di pensiero hanno agito, nel Kant precritico, secondo spinte non 
sempre coerenti, che tuttavia sono state fattore di progressivo arricchimento delle sue 
riflessioni sulla natura e sul metodo della conoscenza15. 

È questo il contesto nel quale il filosofo ricerca un significato del commercium (termi-
ne che, di norma, preferisce a influxus) funzionale ad una concezione del mondo fisico 
che non riponesse i fondamenti dell’originario dinamismo della materia, che egli mostra 
di accettare fin dai Gedanken von der wahren Schätzung der lebendige Kräfte16, in una 
qualche dimensione metafisica della sostanza. È significativo che già nella Propositio 

XII della Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio, del 1755, 
si trovi che «nessun mutamento può accadere alle sostanze se non in quanto sono con-
nesse ad altre: e la loro reciproca dipendenza [dependentia reciproca] ne determina il 
mutuo mutamento di stato [mutuam status mutationem]», poiché «la semplice sostanza, 
slegata da ogni connessione esterna e, perciò, lasciata isolatamente a se stessa, è per sé 
del tutto immutabile […] E, così, in un mondo privo di ogni movimento […] non si ri-
scontra assolutamente alcuna successione neppure nello stato interno delle sostanze»17. 

13	 Per esempio ai §§ 408-412 e 448-465, dove Kant poteva trovare esposti anche i fondamenti del 
sistema dell’influsso fisico e dell’occasionalismo, con le rispettive differenze (§§ 450-459), for-
mulazioni che, come vedremo più avanti, avranno parte rilevante nelle sue riflessioni sul tema 
dell’azione reciproca tra le sostanze. Cfr. A. G. Baumgarten, Metaphysica, Halle, 17573, rist. in 
Kants Gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften 
zu Berlin (dal vol. XXIV: hrsg. von der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen), Berlin, 
Reimer (poi: De Gruyter), 1902 e sgg., Band XVII, pp., rispettivamente, 112, 121-122, 119-123. 
D’ora in avanti l’edizione dell’Accademia delle opere di Kant sarà citata con la sigla AA, seguita 
dal numero romano per indicare il volume. Per una panoramica sul confronto tra sostenitori del 
sistema dell’influsso fisico e sistema dell’armonia prestabilita, dove i nomi che ricorrono sono 
principalmente quelli di Wolff, Knutzen, Crusius, Baumgarten, si può vedere A. Hahmann, Kri-

tische Metaphysik der Substanz: Kant im Widerspruch zu Leibniz, Berlin, De Gruyter, 2009, pp. 
29-42.

14	 Sulla ricezione del pensiero di Leibniz in Germania nel XVIII secolo, cfr. C. Wilson, The Recep-

tion of Leibniz in Eighteenth Century, in N. Jolley (ed.), The Cambridge Companion to Leibniz, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2006, pp. 442-474.

15	 Sullo sviluppo delle tematiche tipiche del Kant precritico, cfr. M. Campo, La genesi del criticismo 

kantiano, vol. I, Varese, Magenta editrice, 1953.
16	 Cfr. Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte, in AA, I, pp. 17-18.
17	 Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova delicidatio, AA, I, p. 410; Nuova deluci-

dazione dei principi primi della conoscenza, in I. Kant, Dissertazioni latine, a cura di I. Agostini, 
Milano, Bompiani, 2014, p. 125.



Dalla sostanza alla relazione	 17

Si tratta, in effetti, del completo rovesciamento del paradigma leibniziano: qui Kant non 
solo non ammette che si possa porre un principio interno come causa del mutamento 
esterno, giacché esso è legato unicamente al moto, ma, a fortiori, asserisce che neppure 
un cambiamento interno sia possibile in assenza di moto. A tal proposito, egli utilizza il 
principio di ragion determinante (come, sulla scorta di Crusius, ribattezza il principio di 
ragion sufficiente)18 per giungere a conclusioni completamente opposte rispetto a quelle 
dell’ortodossia leibniziana: se, infatti, come egli aveva dimostrato in precedenza19, una 
causa determinante è quella che esclude, nella determinazione di stato di un ente, il suo 
opposto, ne segue che 

poiché […] le determinazioni interne che già competono alla sostanza sono poste me-
diante ragioni interne con l’esclusione dell’opposto, se si vuole che succeda un’altra de-
terminazione, si deve porre un’altra ragione; e poiché nelle ragioni interne c’è l’opposto 
di questa ragione e, in base a quel che si è supposto, non sopravviene nessuna ragione 
esterna, è a tutti evidente che tale determinazione non può essere indotta nell’ente20. 

L’errata idea della mutua e universale relazione tra sostanze, immaginata dalla scuola 
wolffiana come mero influsso ideale, trova origine nel fatto che i seguaci di tale scuola 
diedero una definizione «di forza […] arbitraria, tale da significare ciò che contiene la 
ragione dei mutamenti» invece che delle determinazioni, sicché «per loro era certamente 
inevitabile cadere in errore»21. Kant ritiene che la sua spiegazione del rapporto reciproco 
tra sostanze abbia il pregio di evitare il ricorso alle cause finali e che sia pertanto capace 
di sradicare «dalle fondamenta l’armonia prestabilita leibniziana»22. Questo comporta 
che debba essere completamente rifondata la spiegazione della comunicazione tra le 
sostanze, che non può essere ricavata dalla loro sola esistenza: 

Le sostanze finite non si rapportano fra loro mediante relazione alcuna per mezzo della 
loro sola esistenza e, perciò, non sono legate ad alcun commercio [commercio] se non in 
quanto sono sostenute, conformate ai loro mutui rapporti, da un principio comune della 
propria esistenza, ossia dall’intelletto divino23. 

Kant, in effetti, mostra di ritenere che, se la sostanza deve essere pensata come tale, 
deve essere considerata in sé completa e autosufficiente; tale adesione ad un concetto 
ancora tradizionale di sostanza fa qui in modo che egli non possa immaginare la rela-
zione reciproca tra sostanze se non ricorrendo ad una causa a tutte comune, che ritrova 
in Dio24: 

18	 Sull’importanza di Crusius, soprattutto per l’antiwolffismo della Nova dilucidatio, cfr. G. To-
nelli, Elementi metodologici e metafisici in Kant dal 1745 al 1768, Torino, Edizioni di «Filoso-
fia», pp. 128-146. 

19	 Cfr. Nova dilucidatio, AA, I, pp. 391-392, tr. it. cit., p. 77. 
20	 Ivi, AA, I, p. 410, tr. it. cit., p. 125. 
21	 Ivi, AA, I, p. 411, tr. it. cit., p. 127. 
22	 Ivi, AA, I, p. 412, tr. it. cit., p. 129.
23	 Ivi, AA, I, pp. 412-413, tr. it. cit., p. 131.
24	 E. Watkins, Kant’s Metaphysics of Causality, Cambridge, Cambridge University Press, 2005, pp. 

140-160, rileva giustamente la concezione in fondo leibniziana che qui Kant ha della sostanza, e si 
spinge a sostenere, per questo, che in realtà non è Leibniz, ma Crusius oggetto dei suoi attacchi riguar-
do alla non derivabilità della relazione dalla mera esistenza della sostanza stessa. Il che è vero, come 
risulta anche da quanto da me sostenuto, a patto che si metta adeguatamente in evidenza che in realtà 



18	 ﻿ Luigi Imperato 

Singole sostanze di cui nessuna è causa dell’esistenza dell’altra hanno un’esistenza 
separata, vale a dire completamente intelligibile senza tutte le altre […] Sebbene, dun-
que, in quanto le singole sostanze hanno un’esistenza indipendente l’una dalle altre, non 
abbia luogo tra esse una mutua connessione reciproca […] poiché, nondimeno, si deve 
riconoscere che tutte le cose sono tra loro collegate in una mutua connessione universale, 
si deve riconoscere che questa relazione dipende dal fatto di avere una causa in comune, 
ovvero Dio, principio generale di ciò che esiste25. 

La cooriginarietà di sostanza e relazione non potrebbe essere spiegata con argo-
mentazioni efficaci né dal sistema dell’armonia prestabilita, né dall’occasionalismo, 
né dal sistema dell’influsso fisico26. Relativamente al primo, infatti, Kant ritiene che 
le monadi leibniziane non siano in un rapporto di mutua dipendenza o commercio, 
bensì in un una situazione di consensus, nella quale ciascuna di esse avverte sempli-
cemente quel che le altre avvertono, senza influire effettivamente le une sulle altre; 
relativamente all’occasionalismo, egli osserva che sarebbe assurdo postulare un pe-
renne intervento speciale di Dio per regolare i rapporti tra le sostanze; relativamente 
al terzo, per il quale le sostanze influiscono fisicamente, infine, l’idea di Kant è che 
esso sia incapace di spiegare proprio la loro relazione, che è perciò costretto a porre 
nel principio delle sostanze isolatamente considerate27. La soluzione kantiana, pur 
ancora posta su un piano metafisico, non preclude in ogni caso al filosofo di sentirsi 
più vicino al modello dell’influsso fisico rispetto a quello dell’armonia prestabilita, 
nel senso che il commercio che egli pone tra le sostanze è fisico, spiegabile con le 
sole cause efficienti. Non è un caso che, accanto a Dio, un ruolo fondamentale lo as-
suma lo spazio, la cui nozione «si risolve nelle azioni concatenate fra le sostanze»28, 
considerato che esso assicura loro l’unica possibilità di coesistenza. Non appare, allo 
stesso modo, casuale che, oltre allo spazio, Kant riconosca un ruolo fondamentale 
anche all’attrazione newtoniana, dipendente direttamente dall’idea o schema divino 
posto a base dell’interazione tra corpi, e pertanto sola legge fisica in grado di rappre-
sentare in maniera adeguata l’universale nesso tra le sostanze29. Si può perciò ragio-
nevolmente affermare che la relazione reciproca si ponga come punto di incontro tra 
due orizzonti teorici, newtoniano e leibniziano, fisico e metafisico, che Kant cerca 
qui di fondere e di far convivere30.

Kant può, in questa sede, anche non attaccare direttamente Leibniz, solo perché il paradigma mona-
dologico di questi è stato già, dal punto di vista della dottrina dell’influsso, completamente rovesciato, 
ed è diventato un influsso fisico, reale, per quanto fondato in Dio, che l’ha in origine disposto. 

25	 Nova dilucidatio, AA, I, p. 413, tr. it. cit., p. 131
26	 Kant espone queste tre dottrine nella Reflexion 3730, scritta in latino e risalente alla prima metà 

degli anni ’60 (AA, XVII, p. 272).
27	 Cfr. Nova dilucidatio, AA, I, pp. 415-416, tr. it. cit., pp. 137-139.
28	 Ivi, AA, I, p. 415, tr. it. cit., p. 137.
29	 Cfr. ibidem. Significativamente, la centralità e la correlazione tra spazio, commercium e attrazione 

gravitazionale era già stata teorizzata da Kant nella sua prima opera, i Gedanken von der wahren 

Schätzung der lebendigen Kräfte, dove sostiene che è «verosimile che la tridimensionalità dello 
spazio derivi dalla legge secondo cui le forze delle sostanze agiscono l’una sull’altra» e che «l’in-
tensità dell’effetto è inversamente proporzionale al quadrato della distanza» (AA, I, p. 24).

30	 Scrive per esempio, in un recentissimo studio, G. Lorini che «la tendenza alla conciliazione, in 
una direzione che ricerca sempre l’originalità, è uno dei tratti caratteristici dell’atteggiamento 
kantiano nei confronti delle proprie fonti» (G. Lorini, Fonti e lessico dell’ontologia kantiana. I 

corsi di metafisica (1762-1995), Pisa, Ets, 2017, p. 34).



Dalla sostanza alla relazione	 19

La questione della relazione reciproca tra sostanze viene ulteriormente approfondita 
in uno scritterello che segue di tre anni la Nova dilucidatio, il Neuer Lehrbegriff der 

Bewegung und Ruhe31, dove Kant cerca di dimostrare che i due concetti del moto e della 
quiete vanno interpretati sempre in maniera relativa, poiché anche il concetto di quiete 
implica la relazione a qualcosa rispetto a cui il corpo considerato è in quiete, senza che 
ciò tolga che, in una considerazione più ampia dello spazio, quello stesso corpo potrebbe 
essere considerato in movimento32. Da tale assunto Kant ricava la curiosa convinzione 
che non possa mai pensarsi un movimento di un corpo verso un altro corpo senza pensare 
anche, viceversa, che quest’ultimo sia in movimento verso il primo: ammesso che due 
palle, A e B, siano in relazione tale che l’una si avvicini all’altra, che invece è in uno 
stato di quiete, 

la palla B, di fronte ad altri oggetti esterni, persisterà in una relazione ancora immutata, 
ma pure non è più in questa quando la si considera riguardo alla palla mossa A. Poiché la 
loro relazione è reciproca, e quindi anche il mutamento di essa. La palla B, che riguardo 
a certi oggetti è detta in riposo, prende ugual parte al mutarsi della relazione reciproca 
con la palla A […] e allora perché non devo io dire […] che la palla B, la quale, certo, 
rispetto ad altri oggetti esterni, è in quiete, pure trovasi in moto simmetrico rispetto alla 
palla mossa A?33

A considerare, infatti, unicamente il rapporto tra i due corpi, Kant trova che «il feno-
meno del mutamento non ci dà a conoscere altro che questo, che entrambi si avvicinano 
reciprocamente»34, perché ai suoi occhi il movimento non sussiste se non nella relazione 
con cui due corpi si avvicinano e influiscono reciprocamente, sicché nel mutamento, 
nella misura in cui uno agisce sull’altro, anche l’altro, che sembra in quiete, agisce su di 
esso. Kant ne ricava esplicitamente due conseguenze: la prima, è che il sistema dell’in-
flusso reciproco tra i corpi in movimento fa sì che essi non possano essere considerati, 
nella loro reciprocità, all’infuori di tale relazione di movimento («ogni corpo, riguardo 
al quale un altro si muove, è anch’esso in movimento riguardo a questo»)35; la seconda, 
è che in tale principio trova fondamento anche la terza legge della dinamica newtoniana 
(«azione e reazione sono sempre uguali nell’urto dei corpi»)36, che il nostro ritiene così 
di riuscire a spiegare «senza aver bisogno di inventare una particolare specie di forza 
naturale»37. Una tale dimostrazione sviluppa il concetto di una relazione mutua tra le 
sostanze in un senso che appare sensibilmente diverso rispetto a quello della Nova di-

lucidatio. Se in quel caso appariva fondamentale guadagnare il concetto di un commer-
cio originario tra le sostanze riconducendole a Dio quale loro causa comune, nel Neuer 

Lehrbegriff l’attenzione pare maggiormente centrata sulle ricadute propriamente fisiche 

31	 Neuer Lehrbegriff der Bewegung und Ruhe und der damit verknüpften Folgerungen in den ersten 

Gründen der Naturwissenschaft, AA, II, pp. 13-25, tr. it., Nuova dottrina del moto e della quiete 

e delle loro conseguenze rispetto ai primi princìpi empirici della scienza naturale, in I. Kant, 
Scritti precritici, a cura di P. Carabellese, riveduta e accresciuta da R. Assunto e R. Hohenemser, 
ampliata da A. Pupi, Roma-Bari, Laterza, 2000, pp. 77-88.

32	 Cfr. ivi, AA, II, pp. 16-17, tr. it. cit., pp. 80-81.
33	 Ivi, AA, II, pp. 17- 18, tr. it. cit., p. 81.
34	 Ivi, AA, II, p. 19, tr. it. cit., p. 82.
35	 Ivi, AA, II, p. 19, tr. it. cit., p. 83.
36	 Ibidem.
37	 Ivi, AA, II, p. 20, tr. it. cit., p. 83.



20	 ﻿ Luigi Imperato 

di questa dottrina, e l’indagine diretta sui fondamenti teorici e filosofici della dinamica 
newtoniana. I risultati della Nova dilucidatio appaiono qui acquisiti, e solo perciò l’in-
dagine portata avanti su un nuovo versante: vi viene, infatti, confermata, proprio perché 
non più discussa, l’idea che soltanto mutamenti esterni possano causare cambiamenti e 
rapporti tra le sostanze, e contestualmente approfondito come, dal punto di vista fisico, 
un tale influsso reciproco sia possibile. Kant espliciterà, dunque, in questo scritto, in 
maniera ancora più chiara, la natura «dinamica» del concetto di commercium, per cui 
l’influsso tra i corpi è spiegabile sulla base di un movimento che compete a ciascuno di 
essi in ragione di un dinamismo che è un carattere originario, ma non per questo «inter-
no», della materia. 

La torsione che, nel Kant precritico, subisce la visione leibniziana del dinamismo del-
la natura, sì da indirizzarlo verso le cause efficienti (pur senza, esplicitamente, sconfinare 
nel sistema dell’influsso fisico) a scapito del carattere finalistico e ideale delle regolazio-
ne reciproca delle monadi da parte di Dio, conosce un importante sviluppo teorico nel 
Versuch den Begriff der negative Grössen in die Weltweisheit einzuführen del 176338, nel 
quale il filosofo guadagnerà la distinzione tra opposizione logica e opposizione reale. La 
prima opposizione, «la sola di cui si sia tenuto conto finora»39, si applica esclusivamente 
a concetti, e il criterio che la informa è il principio di non contraddizione; un’opposizione 
reale è, invece, quella che ha luogo non tra meri concetti, bensì tra oggetti o forze reali, 
tuttavia di segno opposto, sicché tali forze, in sé entrambe positive, nel momento in cui 
dovessero contrapporsi, non daranno luogo ad una contraddizione logica, bensì ad un 
annullamento reciproco40, Kant giunge così in chiaro su un punto della massima impor-
tanza per la sua filosofia, per il quale il passaggio diretto dalla logica alla realtà, dalle 
forme del pensiero a quelle dell’oggettività, è illegittimo: 

una conseguenza logica in fondo viene posta soltanto perché è identica con la causa 
[…] Il mondo esistente è una cosa del tutto diversa […] Secondo i miei concetti […] la 
causa reale non è mai una causa logica, e la pioggia non viene posta dal vento in confor-
mità del principio di identità41. 

Si comprende, dunque, che tutti i motivi che Kant trovava per avversare il sistema 
dell’influsso ideale tra le sostanze uscissero non solo confermati, ma definitivamente raf-
forzati da questo ulteriore punto di vista. Ciò non vuol certo dire che egli, a questa altez-
za del suo percorso filosofico, avesse già maturato con la dovuta chiarezza l’illegittimità 
dell’estensione delle conoscenze oltre il campo dell’esperienza, ma la cesura rispetto alla 
pretesa di poter trovare una corrispondenza diretta tra pensiero e realtà segnerà senz’al-
tro un punto di non ritorno per la speculazione kantiana.

Un’ulteriore tappa nel percorso concettuale che si sta tentando di delineare si avrà 
con la dissertazione De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, discus-
sa nel 1770 per l’ottenimento dell’ordinariato presso l’Università di Königsberg. Tema 
della dissertazione è quello della forma-mondo, ossia della coesistenza unitaria di più 

38	 Versuch den Begriff der negative Grössen in die Weltweisheit einzuführen, in AA, II, pp. 165-204; 
Tentativo di introdurre nella filosofia il concetto delle quantità negative, in I. Kant, Scritti precri-

tici cit., pp. 249-290.
39	 Ivi, AA, II, p. 171, tr. it. cit., p. 255.
40	 Cfr. ibidem.
41	 Cfr. ivi, AA, II, pp. 202-203, tr. it. cit., p. 288.



Dalla sostanza alla relazione	 21

elementi in una totalità. Nel § 2 della dissertazione, Kant scrive che i tre momenti da 
considerare nella definizione di mondo sono quelli di materia, individuata nelle parti, 
cioè nelle sostanze, del mondo, nella forma, che consiste nella coordinazione tra le 
sostanze, e nell’universitas, la totalità assoluta delle parti42. Riguardo al secondo mo-
mento, egli sostiene che la forma sia un principio di coordinazione tra le parti, senza 
cui la rappresentazione del tutto non costituirebbe altro che un’unità ideale, ossia la 
raccolta in un tutto da parte del pensiero di una pluralità di mondi in sé separati. Al 
contrario, la forma essenziale del mondo consiste proprio nel principio che dà luogo 
a influssi possibili tra le sostanze, piuttosto che a influssi reali, che questi presup-
pongono come loro condizione di possibilità43. È interessante osservare come Kant 
ponga in questo stesso paragrafo una distinzione tra coordinazione e subordinazione: 
mentre i fattori coordinati stanno tra loro come complementi rispetto al tutto, i fattori 
subordinati stanno invece in un rapporto di causa e causato, ossia, mentre i primi si 
trovano, sostanzialmente, sullo stesso livello e stanno in una relazione, per l’appunto, 
di reciprocità, i secondi pongono un ordine gerarchico per il quale un fattore è princi-
pio e l’altro posto dal principio, e mai viceversa44. In questo senso, dunque, l’influsso 

o il commercio tra sostanze non va pensato in maniera, se così ci si potesse esprimere, 
verticale, secondo il modello delle serie, bensì secondo un modello orizzontale, per 
cui il rapporto che si pone tra esse non è di eterogeneità, ma di complementarità rispet-
to al tutto, ossia al mondo stesso, come luogo di questo commercio tra sostanze. Ora, 
se l’azione reciproca tra le sostanze rende possibile pensare ad esse come comparti di 
un tutto, Kant ritiene che non si possa, allo stesso modo, far discendere il concetto di 
universitas, dell’«onnitudine assoluta delle comparti», dal concetto di serie: 

È molto difficile poter concepire […] in che modo […] una serie che mai deve essere 

compiuta di stati dell’universo che si succedono in eterno possa essere ricondotta ad un 
tutto che comprenda, senza eccezione, ogni avvicendamento45. 

Ci troviamo al cospetto del problema che condurrà Kant all’elaborazione dell’Antino-

mia della ragione pura nella prima Critica. Ma, per tornare alla questione che qui più 
da vicino ci interessa, occorrerà notare come nel § 17 della dissertazione Kant ribadisca 
il principio, già espresso nella Nova dilucidatio, che, «date più sostanze, il principio del 

possibile commercio tra esse non consiste nella loro sola esistenza, ma si richiede ancora 
qualcosa che renda intelligibili le loro mutue relazioni», perché, «per la sussistenza in 
quanto tale, esse non si rapportano necessariamente ad alcunché d’altro, se non forse alla 
loro causa», ma, giusta la differenza appena riscontrata tra principio della subordinazione 
e principio della coordinazione, «il rapporto del causato alla causa non è un commercio, 
ma una dipendenza»46. Nell’errore di ammettere il commercio tra le sostanze a partire 
dalla loro mera esistenza incorre anche il sistema dell’influsso fisico, ma anche qui Kant 
conferma ciò che quindici anni prima aveva già messo in chiaro, ossia che l’unico commer-
cio possibile è quello reale o secondo cause efficienti, al punto che «se liberiamo questo 

42	 Cfr. De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, in AA, II, pp. 389-392, tr. it., La 

forma e i principi del mondo sensibile e intelligibile, in I. Kant, Dissertazioni latine cit., pp. 229-235.
43	 Cfr. ivi, AA, II, p. 390, tr. it. cit., p. 229-231.
44	 Cfr. ibidem.
45	 Ivi, AA, II, p. 391, tr. it. cit., p. 233.
46	 Ivi, AA, II, p. 407, tr. it. cit., p. 273.



22	 ﻿ Luigi Imperato 

concetto da una tale macchia, abbiamo il genere di commercio che solo merita di essere 
detto reale e in base al quale merita di essere detto reale, e non ideale o immaginario, il 
tutto del mondo»47. E ancora, nei §§ 19 e 20, viene ribadito quanto già stabilito nella Nova 

dilucidatio, vale a dire che la causa unitaria della mutua dipendenza delle sostanze è un 
ente extramondano, sicché «le sostanze del mondo sono enti che vengono da altro, ma non 
da diversi enti, bensì tutti da un solo ente […] Dunque, l’unità nella congiunzione delle 

sostanze dell’universo è conseguenza della dipendenza di tutte da un solo ente»48. Kant 
ritiene questo commercio, che chiama «generalmente stabilito», una versione debitamente 
corretta del sistema dell’influsso fisico, e lo differenzia da quello «individualmente stabili-
to», che sarebbe ideale e simpatetico, per il quale ogni sostanza si adatta allo stato di un’al-
tra sostanza, o originariamente, come nel caso dell’armonia prestabilita, o nell’occasione di 
ogni mutamento, come avviene nel sistema occasionalistico49. Dio è la «causa sostentatrice 
comune» della realtà esterna, e lo spazio (che, ancora analogamente alla Nova dilucidatio, 
assume grande centralità nella questione del commercio tra le sostanze), quale condizione 
necessaria della compresenza di tutte le cose, e luogo di ogni possibile commercio, «può 
essere detto la onnipresenza dei fenomeni»50. 

Se volessimo, a questo punto, tracciare un bilancio delle acquisizioni degli scritti pre-
critici rilevanti ai fini di questo studio, potremmo così analiticamente elencarle:

a. la problematica del commercium tra sostanze proviene a Kant dal concetto leibni-
ziano dell’influsso reciproco tra le monadi;

b. il commercium kantiano, tuttavia, a differenza dell’influxus leibniziano, non è di 
carattere ideale, ma reale;

c. per questo motivo Kant si appropria di alcuni concetti della fisica newtoniana;
d. il concetto di commercium richiede che le sostanze siano in una relazione reciproca 

originaria non desumibile dalla loro sola esistenza, pertanto essa è posta da una causa 
originaria e comune del mondo;

e. il concetto di mondo si fonda sì sul nesso di subordinazione, ma, altrettanto, sulla 
relazione di reciprocità tra le sostanze;

f. lo spazio assume un ruolo fondamentale, come luogo di apparizione, ma non come 
causa, della coordinazione tra le sostanze.

Questo acquisizioni, certo, non possono dirsi fondate in un chiaro orizzonte teo-
retico, per l’elaborazione del quale bisognerà aspettare la Kritik der reinen Vernunft. 
Molte di esse non andranno perdute negli anni successivi alla Critica; tuttavia, l’inte-
grazione nel nuovo sistema delle precedenti elaborazioni teoriche in parte trasfigurerà 
il loro senso, in parte sarà causa di modifiche, talvolta anche di non poco rilievo. Mi 
propongo di mostrare, nei prossimi due paragrafi, attraverso quali tappe e per quali 
ragioni ciò avvenga. 

47	 Ivi, AA, II, p. 407, tr. it. cit., pp. 273-275.
48	 Ivi, AA, II, p. 408, tr. it. cit., p. 275.
49	 Cfr. ivi, AA, II, p. 409, tr. it. cit., p. 277. 
50	 Cfr. ivi, AA, II, p. 410, tr, it. cit., p. 279 (traduzione modificata). Si veda su questa correlazione 

tra unicità dello spazio, commercio delle sostanze e unicità della causa sostentatrice comune la 
Reflexion 4215, risalente proprio al periodo della stesura della dissertazione e scritta in latino (AA, 
XVII, p. 460).



Dalla sostanza alla relazione	 23

4. Il principio della Wechselwirkung nella Critica della ragion pura

La Kritik der reinen Vernunft segna la svolta in senso trascendentale del pensiero kan-
tiano: compito della filosofia diventa ora, agli occhi del nostro, non tanto un affaticarsi 
intorno agli oggetti, bensì intorno alla conoscenza degli oggetti, in quanto questa debba 
essere possibile a priori51. Ciò vuol dire che la filosofia può avere un approccio, per dir 
così, solo indiretto alle cose, perché tra il sé e la realtà vi è una mediazione costituente, la 
coscienza, quale luogo di elaborazione delle condizioni di possibilità, non degli oggetti 
stessi, bensì del loro presentarsi a noi. L’oggetto si costituisce, dunque, non in sé, ma per 

noi (fenomeno), solo in forma mediata, sicché l’accesso diretto alle cose e alla realtà ne 
risulta interdetto. Nell’ottica del pensiero trascendentale, pertanto, l’interrogazione sulle 
forme di conoscenza a priori diventa una interrogazione sulle condizioni di possibilità 
della manifestazione dell’oggetto. 

Anche il concetto di commercium subisce, in questo nuovo contesto di pensiero, un 
mutamento, non tanto dal punto di vista dell’articolazione in se stessa della nozione, 
quanto del suo senso complessivo, stante il suo posizionamento in un quadro specu-
lativo del tutto differente, che, tra l’altro, non consentirà più il ricorso ad un concetto 
metafisico come quello di Dio per fondare la relazione di reciprocità tra le sostanze. 
Questo spostamento di asse ha, tra l’altro, anche immediate ricadute lessicali, tanto che 
il commercium o influxus si trasforma nella terza categoria della relazione, quella della 
comunanza (Gemeinschaft) o dell’azione reciproca o scambievole (Wechselwirkung) 
tra agente e paziente. Per comprendere un tale spostamento di asse, pertanto, bisognerà 
prima di tutto chiedersi come Kant, all’interno della prospettiva inaugurata dalla Cri-

tica, Kant pensi la natura. Egli afferma, per esempio, al termine della trattazione delle 
tre analogie dell’esperienza: 

Per natura (in senso empirico), noi intendiamo il collegamento dei fenomeni – riguardo 
alla loro esistenza – secondo leggi necessarie […] Prese insieme, le analogie [dell’espe-
rienza] dicono dunque: tutti i fenomeni si trovano in un’unica natura, e debbono trovarvi-
si, poiché senza questa unità a priori non sarebbe possibile alcuna unità dell’esperienza, 
e quindi neppure una determinazione degli oggetti nell’esperienza52. 

È, questa, la risposta kantiana alla sfida lanciata da Hume, per la quale un quadro unitario 
della natura, determinato in base a leggi rigorose, è semplicemente impossibile, perché 
ciò significherebbe introdurre nella sfera dell’esperienza qualcosa che dall’esperienza 
non è giustificato. Ciò che rende tale la natura o l’esperienza53 è dunque la connessione 
tra le diverse parti che la costituiscono. Natura o esperienza si hanno in presenza di un 
molteplice connesso, in cui la materia, quale determinabile, sia determinata dalla forma; 
il concetto fondamentale affinché una natura sia pensabile è perciò quello di legge, ciò 
che pone un rapporto regolato tra diversi membri di un insieme.

Ora, se poniamo mente alle riflessione del Kant precritico sulla necessità di pen-
sare un fattore che garantisse la possibilità della relazione tra le sostanze per poter 

51	 Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, in AA, III, 43, tr. it. di G. Colli, Critica della ragione 

pura, Milano, Adelphi, 20013, p. 67.
52	 Ivi, AA, III, p. 184, tr. it. cit., p. 287 (traduzione modificata).
53	 In questo contesto, i due termini possono essere utilizzati come sinonimi, poiché entrambi si rife-

riscono al molteplice esterno al soggetto unificato secondo leggi necessarie della conoscenza.



24	 ﻿ Luigi Imperato 

giungere al concetto di mondo, e al fatto che una tale relazione si poneva immedia-
tamente come commercium, ossia, con i termini della Critica, come Wechselwirkung 
tra agente e paziente, comprendiamo subito quanta importanza tale concetto possa 
avere anche dopo il 1781. L’esigenza da cui muove la Critica, infatti, è quella di 
pensare la natura come un tutto, ma non nel senso di un tutto connesso secondo la 
serie causale, giacché questo sforzo è destinato al fallimento per l’impossibilità di 
arrivare a un primo membro della serie, come dimostrato nella sezione dell’Antino-

mia della ragione pura; la connessione totale della natura va invece pensata come 
la connessione complessiva di elementi che coesistono e che, quindi, influiscono e 
agiscono l’uno sull’altro. 

Per mostrare come ciò avvenga, tuttavia, è necessario illustrare come Kant in-
tenda il rapporto tra i giudizi disgiuntivi, la categoria della Gemeinschaft e la corri-
spondente terza Analogia dell’esperienza. L’Urteilstafel è, infatti, il Leitfaden nella 
ricerca delle categorie, le quali possono determinare effettivamente il molteplice 
dell’intuizione esterna solo in virtù della mediazione tra sensibilità e intelletto of-
ferta dallo Schematismo dei concetti puri dell’intelletto. Un primo elemento che 
deve essere posto in luce in questa analisi è la differenza che sussiste tra i giudizi 
disgiuntivi e gli altri giudizi di relazione. Mentre il giudizio categorico contiene una 
relazione tra un soggetto ed un predicato e i giudizi ipotetici pongono due giudizi 
in un rapporto consequenziale, la funzione disgiuntiva del giudicare contiene il rap-
porto tra due o più giudizi, non però di subordinazione, bensì di contrapposizione. 
Kant è convinto, tuttavia, che il giudizio disgiuntivo contenga anche una relazione 
di comunanza tra i membri dell’opposizione, perché tutti insieme essi esauriscono 
la possibilità della sfera del concetto, come quando, per esempio, dico «un erudito 
è tale o storicamente o razionalmente», con il che esaurisco la sfera del concetto 
di erudito54. Ciò che qui più rileva è che, a prescindere dall’idea che i giudizi di-
sgiuntivi designino, pur nell’opposizione, una comunanza, è che Kant individua la 
differenza più propria tra giudizi ipotetici e giudizi disgiuntivi nel fatto che, mentre 
i primi, ponendo una consequenzialità, pongono una relazione di subordinazione, i 
secondi, invece, stabiliscono una relazione di tutt’altro genere, nella quale vi è, come 
potremmo dire con le parole del dissertazione del ’70, una coordinazione o correla-

zione, ossia una relazione che si pone su un piano orizzontale piuttosto che seriale 

o verticale. La cosa emerge molto chiaramente nell’analisi della categoria della co-
munanza, dove Kant afferma che nei giudizi disgiuntivi i concetti che si oppongono, 
poiché appartengono tutti ad una stessa sfera, danno vita a rappresentazioni non su-
bordinate, ma coordinate, sicché si determinano tra loro non in maniera unilaterale, 
come nella serie, ma reciprocamente, come in un aggregato55, per esempio un corpo, 
«le cui parti si attraggono ed inoltre si respingono reciprocamente tra loro»:

54	 Cfr. Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen, in AA, IX, pp. 106-109, tr. it. di L. Amoroso, Logica, 
Roma-Bari, Laterza, 1984, pp. 109-111; si veda anche Kritik der reinen Vernunft, AA, III, pp. 88-
89, tr. it. cit., pp. 128-129.

55	 Pare di comprendere che qui Kant non utilizzi la parola «aggregato» per contrapporla a «siste-
ma», dove, com’è noto, la differenza consisterebbe nel carattere della composizione delle parti, a 
seconda che sia giustapposte o organizzate; probabilmente, quel che qui egli intende è semplice-
mente che queste parti diverse non devono stare tra loro in un rapporto di fondamento (Grund) a 
conseguenza (Folge), bensì devono comporsi in un insieme. 



Dalla sostanza alla relazione	 25

Quest’ultima è una specie di connessione del tutto differente da quella che si ritrova 
nella semplice relazione della causa coll’effetto (della ragione con la conseguenza), in 
cui la ragione non determina a sua volta reciprocamente la ragione, e perciò (come per il 
creatore del mondo e il mondo) non costituisce con questa un tutto56. 

Ancora una volta, dunque, la categoria della reciprocità d’azione è l’unica, secondo 
Kant, che dia modo di pensare in maniera compiuta una relazione tra parti all’interno di 
un tutto; essa diventa, quando schematizzata, il principio «della simultaneità secondo la 
legge dell’azione reciproca», che così recita:

Tutte le sostanze, in quanto possono venir percepite nello spazio come simultanee, 
agiscono sempre reciprocamente le une sulle altre57.

Discende da questo principio che «ogni sostanza […] deve contenere in sé la causalità di 
certe determinazioni contenute in un’altra sostanza, e al tempo stesso gli effetti della causalità 
di quest’altra sostanza, ossia, le sostanze debbono stare in una comunanza dinamica […], se 
si vuole conoscere in una qualche esperienza possibile la simultaneità»58. L’implicazione, in 
questo caso, non va vista come unidirezionale, come nel caso di quella causale (da A, cau-
sa, a B, effetto, ma non viceversa), ma come una determinazione reciproca, bidirezionale o 
multidirezionale, della posizione degli oggetti nello spazio, in quanto simultanei e, dunque, 
interagenti, sicché l’ordine della sintesi dell’apprensione non è obbligato, ma può svolgersi 
indifferentemente da un punto all’altro del molteplice59, pur dovendo in se stesso essere og-
gettivamente determinato60. Si intuisce, dunque, come Kant qui riprenda le sue precedenti 
riflessioni sul tema dell’influsso reciproco tra le sostanze, significativamente specificando, 
con il ricorso al latino di scuola, il senso nel quale utilizzi la parola Gemeinschaft:

La parola comunanza, nella lingua tedesca, ha due sensi, e può significare tanto commu-

nio quanto commercium. Ci serviamo qui di tale parola nel secondo significato, intendendo 
una comunanza dinamica, senza la quale nemmeno la comunanza locale (communio spatii) 
potrebbe mai venir conosciuta empiricamente. Nelle nostre esperienze è facile osservare, 
che soltanto gli influssi continui possono guidare i nostri sensi in tutte le posizioni dello spa-
zio, da un oggetto all’altro; che la luce, la quale ondeggia tra i nostri occhi e i corpi celesti, 
può produrre una comunanza mediata tra noi e tali corpi, e così provare la simultaneità di 
questi ultimi; che noi possiamo mutare empiricamente di luogo […], senza che la materia ci 
renda ovunque possibile la percezione della nostra posizione; che, solo mediante un influsso 
reciproco interno alla materia, quest’ultima può mostrare la sua esistenza simultanea, e in 
tal modo manifestare (sebbene solo mediatamente) la coesistenza degli oggetti, anche dei 
più lontani. Senza comunanza, ogni percezione è staccata dalle altre, e la catena di rappre-
sentazioni empiriche, cioè l’esperienza, dovrebbe ricominciare completamente daccapo a 
proposito di ogni nuovo oggetto, senza che la precedente esperienza potesse con essa mini-
mamente connettersi, o stare in una relazione temporale61.

56	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 97, tr. it. cit., p. 138.
57	 Ivi, AA, III, p. 180, tr. it. cit., p. 282. Così recitava il principio nella prima edizione della Critica: 

«Tutte le sostanze, in quanto sono simultanee, sono in una completa comunanza (cioè agiscono le 
une sulle altre)», AA, IV, p. 141, tr. it. cit., p. 282.

58	 Ivi, AA, III, p. 182, tr. it. cit., p. 284.
59	 Cfr. ivi, AA, III, p. 181, tr. it. cit., p. 283.
60	 Cfr. ivi, AA, III, p. 183, tr. it. cit., p. 286.
61	 Ivi, AA, III, pp. 182-183, tr. it. cit., p. 285.



26	 ﻿ Luigi Imperato 

Il carattere di commercium piuttosto che di communio della Gemeinschaft fa sì che 
l’influsso reciproco tra oggetti, come mutua determinazione reciproca della loro po-
sizione, debba essere ricondotto al predicabile62 dell’azione, che pare riportarci tanto 
al principio di causalità quanto a quello della sostanza, dato che l’agire è il modo di 
esistere proprio delle cose, in quanto queste producono effetti63. Questa dimensione 
dinamica della comunanza, d’altronde, si spiega con la circostanza che tutti gli sche-
mi e tutti i principî dell’intelletto puro non sono altro che determinazioni trascen-
dentali di tempo ad opera dei concetti puri dell’intelletto64, dimodoché le Analogie 

dell’esperienza non saranno altro che rapporti di tempo, che si esprimono attraverso 
i suoi tre modi della permanenza (nel rapporto di inerenza e sussistenza), della suc-
cessione (nel rapporto di causalità e conseguenza) e della simultaneità (nel rapporto 
di reciprocità d’azione)65. 

Non bisogna, però, credere (alla maniera di Schopenhauer)66 che Kant pensi il mo-
dello della Wechselwirkung tra oggetti nello spazio come una causalità reciproca in 
senso assoluto, quasi che, all’interno di una stessa relazione causale, essi potessero, 
senza altra specificazione, essere considerati contemporaneamente causa ed effetto. 
È infatti vero che l’azione reciproca è una forma di scambio tra le sostanze nella po-
sizione di causa e di effetto, ma questo scambio di posizione è pensabile solo entro 
determinati limiti, per il buon motivo che la dimensione temporale della simultaneità 
integra, ma non riassume in sé dialetticamente quella della successione, che deter-
mina un ordine temporale irreversibile, in virtù del quale se A è causa di B, B non 
può essere causa di A. Il modello che qui Kant pare avere in mente, piuttosto, è, an-
cora una volta, quello della terza legge newtoniana della dinamica e della attrazione 
universale tra i corpi, per la quale il corpo A, il corpo B e il corpo C (per esempio il 
Sole, la Terra e la Luna) interagiscono nel loro equilibrio gravitazionale, perché essi 
si dispongono in forma di compresenza dinamica e non di causazione successiva. 
Solo valorizzando il carattere polidimensionale del tempo, intendendolo cioè non 
esclusivamente come successione, ma anche come permanenza e simultaneità, l’idea 
che ciò che è causa possa poi essere inteso anche come effetto del suo effetto assume 
una qualche plausibilità. 

Kant tenta, dunque, di pensare, con il concetto di azione reciproca e con il relati-
vo schema, l’unione della sostanza, con la sua permanenza, e quello della causalità, 
con la sua capacità di descrivere l’influsso regolato di un oggetto su un altro67. Come 
può, allora, pensarsi questo «accomodamento» di permanenza e successione nella si-

62	 Per la definizione di «predicabile», vedi ivi, AA, III, p. 94, tr. it. cit., pp. 134-135.
63	 Cfr. ivi, AA, III, p. 176, tr. it. cit., p. 276.
64	 Cfr. ivi, AA, III, pp. 134-135, tr. it. cit., p. 219.
65	 Cfr. ivi, AA, III, p. 159, tr. it. cit., p. 252. Sulla centralità del tempo, a scapito dello spazio, nella 

concezione kantiana del mondo fisico e nella scienza ad esso collegata insiste L. Scaravelli, Kant e 

la fisica moderna, Firenze, La Nuova Italia, 1968, che vi vede anche un fattore di differenziazione 
dalla filosofia che sta a fondamento della fisica classica, quella di Cartesio, tutta basata, invece, 
sulla preponderanza dello spazio sul tempo (cfr. pp. 19-35).

66	 Cfr. A. Schopenhauer, Kritik der Kantischen Philosophie, in Werke cit., Band I, p. 545, tr. it. cit., 
p. 501. Che l’argomento elaborato da Kant per giustificare la coesistenza sulla base di un influsso 
reciproco tra oggetti presenti molte difficoltà è ciò che nota anche H. J. Paton, Kant’s Metaphysics 

of Experience, vol. 2, London, Allen & Unwin, 1936, il quale però invita a fare attenzione a non 
rigettarlo «sulla base di un inconscio realismo trascendentale» (p. 309).

67	 Cfr., p. es., Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 96, tr. it. cit., p. 137.



Dalla sostanza alla relazione	 27

multaneità tra oggetti? Ritengo che, per venire in chiaro su questo punto, si debba 
ripensare al ruolo centrale che, negli scritti precritici, aveva lo spazio. In effetti, lo 
spazio rappresenta, a proposito dell’azione reciproca tra le sostanze, il luogo della loro 
possibile coesistenza, la communio dell’appercezione dei fenomeni68, senza la quale, 
semplicemente, non c’è esperienza, intesa quale tutto che si dà nello stesso momento, 
dunque si pone su uno stesso piano. La nozione di commercium, infatti, agli occhi di 
Kant, non esclude affatto quella di communio, ma serve piuttosto a spiegarla, a partire 
dal presupposto che quel che si offre come esperienza è, di fatto, una communio, e che 
anzi, si potrebbe dire, l’esperienza o la natura, per il fatto stesso che noi possiamo in-
dicarle premettendovi l’articolo determinativo, è, tout court, una communio, una inter-
secazione di oggetti che si danno tutti insieme. Pertanto, se le analogie dell’esperienza 
sono fondate sul tempo e sui suoi modi, il problema di pensare l’esperienza come un 
tutto è tipicamente spaziale. E che la presenza dello spazio, e con esso quello della 
Wechselwirkung, sia del tutto fondamentale per pensare la non evanescenza dell’espe-
rienza, può essere inteso a partire da un’osservazione di Kant sulla necessità di porre 
il permanente come dimensione della sostanza: «Limitata alla semplice successione 
[…] l’esistenza è sempre sul punto di dileguarsi e di prendere inizio, e non ha mai la 
benché minima quantità»69. Se, dunque, interpretassimo il problema del commercium 

escludendo quello della communio quale suo prodotto, non potremmo mai neanche 
arrivare ad immaginare una natura, giacché la successione delle cose nel tempo non 
ci consentirebbe affatto di porre il problema della coesistenza delle sostanze: nulla 
potrebbe coesistere, perché il momento e lo stato successivo sarebbe la semplice dis-
soluzione del precedente. Senza coesistenza, relazione paritaria e non gerarchicamente 
ordinata (come quella causale) tra sostanze, il mondo non potrebbe avere neanche 
consistenza70. Permanenza e simultaneità implicano, dunque, pur nella connotazione 
temporale dei due concetti, un immediato riferimento allo spazio, come unico luogo 
possibile nel quale questi rapporti possono esplicarsi71. Non senza motivo, nella Wi-

derlegung des Idealismus, per provare l’esistenza del mondo esterno, Kant deve far 
perno sulla dimensione spaziale piuttosto che su quella temporale, proprio riferendosi 
al carattere di permanenza degli oggetti posti fuori di me, nello spazio. Solo il fatto 
che qualcosa di esterno, tale perché permanente, può fare in modo che l’esperienza si 
configuri, propriamente, come un’esperienza:

Io sono cosciente della mia esistenza come determinata nel tempo. Ogni determinazio-
ne del tempo presuppone qualcosa di permanente nella percezione. Questo permanente 
non può tuttavia essere qualcosa in me, poiché appunto la mia esistenza nel tempo può 
essere determinata mediante questo permanente. La percezione di questo permanente è 

68	 Cfr. ivi, AA, III, p. 183, tr. it. cit., p. 285.
69	 Ivi, AA, III, p. 163, tr. it. cit., p. 258.
70	 È di un certo interesse notare che anche Schelling insista, per la comprensione del concetto di 

azione reciproca, su questa centralità dello spazio, come luogo di coesistenza e non solo di esten-
sività delle sostanze, giungendo però alla conclusione, diametralmente opposta allo spirito della 
filosofia critica, che «un agire dell’intelligenza è lo spazio, e nient’altro» (System des transzenden-

talen Idealismus, tr. it. cit., p. 303).
71	 Questo, è vero, vale anche per il principio di causa, perché lo scorrere delle cose non può che 

avvenire in uno spazio, ma in questo caso il focus della riflessione può essere centrato in maniera 
anche assai indiretta sullo spazio, dato il carattere intrinsecamente temporale della causalità, che 
riguarda, appunto, un accadere.



28	 ﻿ Luigi Imperato 

quindi possibile solo attraverso una cosa fuori di me […] Di conseguenza, la determina-
zione della mia esistenza nel tempo è possibile solo mediante l’esistenza di cose reali, che 
io percepisco fuori di me […] Noi possiamo percepire una qualsiasi determinazione di 
tempo solo mediante la variazione nei rapporti esterni (il movimento) in relazione a ciò 
che è permanente nello spazio72.

In una Reflexion che risale, grosso modo, agli anni della seconda edizione della Cri-

tica, sempre dedicata alla confutazione dell’idealismo, Kant pone poi ancora più chia-
ramente la necessità del riferimento allo spazio per pensare un’esperienza che non sia 
intrinsecamente inconsistente:

La nostra esistenza viene determinata nel nostro senso interno nel tempo e pre-
suppone dunque la rappresentazione del tempo stesso; nel tempo tuttavia è contenuta 
la rappresentazione del cambiamento; il cambiamento presuppone qualcosa di per-
manente […] Questo permanente non possiamo essere noi stessi, poiché noi siamo 
determinati proprio come oggetti del senso interno mediante il tempo; il permanente 
può dunque essere posto unicamente in ciò che viene dato attraverso il senso esterno. 
La possibilità dell’esperienza interna presuppone dunque la realtà del senso esterno. 
Infatti, posto che si volesse dire che anche la rappresentazione del permanente dato 
attraverso il senso esterno [fosse] la mera percezione data dal senso interno […] la 
rappresentazione dello spazio [verrebbe] mutata nella rappresentazione del tempo, 
cioè dovrebbe essere possibile rappresentarsi lo spazio come un tempo (secondo una 
dimensione) […] Il senso esterno ha dunque realtà, perché senza di esso il senso in-
terno non è possibile73.

Il punto di maggiore interesse in relazione al tema della spazialità dell’esperienza, 
qui in discussione, è la circostanza che, se tutto fosse riconducibile alla nostra in-
teriorità, allora lo spazio dovrebbe, come il tempo, essere unidimensionale. Invece, 
proprio la circostanza che la nostra esperienza si svolge sempre in una dimensione 
tridimensionale, fa sì che lo spazio non possa essere ridotto al tempo, e dunque al 
senso interno. Ora, il concetto di simultaneità, come quello di permanenza, assume 
senso solo dove questa tridimensionalità sia data e presente; e la stessa indifferenza 
nell’ordine dell’apprensione, che pure avviene nel tempo, ma in maniera non rigi-
damente determinata, è possibile solo dove si diano più dimensioni, in modo che 
l’apprensione stessa possa svolgersi indifferentemente da un punto ad un altro, pur 
se all’interno di un insieme oggettivamente connesso. Insomma, l’esserci delle cose 
è uno stare insieme, simul, ma insieme non è solo essere nello stesso tempo, ma 
anche essere nello stesso luogo, o, addirittura, essere della stessa qualità (si pensi 
quando la parola insieme viene usata in termini matematici, per indicare una classe 
di oggetti, che, per esser tale, devono essere omogenei sotto un qualche riguardo). 
Simultanee sono le cose, perché sono in regioni diverse dell’unico spazio. Se così 
non fosse, questo essere insieme non darebbe luogo ad una simultaneità, ma sempli-
cemente ad una istantaneità. Ma l’intento di Kant non è, parlando di simultaneità, 
quello di andare alla ricerca di un presunto quantum non più divisibile del tempo, 
bensì dell’unità relazionale dell’esperienza. In un qualche senso, la paradossalità del 
concetto di azione reciproca sta proprio in questo, che, come sistema dell’influsso 

72	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, pp. 191-192, tr. it. cit., pp. 296 e 298.
73	 Reflexion 6311, AA, XVIII, pp. 611-612.



Dalla sostanza alla relazione	 29

tra oggetti, esso esprime un ordine di coesistenza che è, contemporaneamente, di-

pendenza reciproca, dove il piano «orizzontale» dell’essere-insieme si intreccia con 
quello «verticale» della subordinazione – che però, come detto, non va intesa come 
l’essere le cose nella loro relazione ad un tempo causa ed effetto di se stesse, bensì 
come l’essere la causa reciproca, per gli oggetti, della loro disposizione nello spazio, 
attraverso l’azione che esercitano l’uno sull’altro. 

Infine, la comunanza intesa come Wechselwirkung è la risposta all’esigenza postaci 
dalla necessità di pensare l’esperienza come un aggregato di forze diverse, ossia come 
un composto, per sua essenza plurale:

Se questa comunanza soggettiva vuole poggiare su un fondamento oggettivo […] al-
lora la percezione di una sostanza deve – in quanto fondamento – rendere possibile la 
percezione di un’altra sostanza, e viceversa […] Questo peraltro è un influsso reciproco, 
cioè una comunanza reale (commercium) delle sostanze […] Mediante questo commer-

cium i fenomeni, essendo staccati gli uni dagli altri e tuttavia connessi, costituiscono un 
composto (compositum reale)74.

L’esperienza è, in definitiva, pensata da Kant come un coesistere del diverso che 
solo nell’influenzarsi reciproco delle sue parti può dare luogo al proprio essere insie-

me. Solo in virtù di questo essere-insieme come coordinazione, che si intende come 
reciproca dipendenza, e non di subordinazione sic et simpliciter tra cause ed effet-
ti esplicantisi in una serie temporale, il carattere di totalità dell’esperienza può non 
sfociare nell’idea trascendentale del mondo, antinomica e indimostrabile, bensì, sem-
plicemente, nella constatazione dell’essere una dell’esperienza, che è una in quanto 
complesso di relazioni. Esperienza, più che mondo, è il risultato del non isolamento 
degli oggetti, del fatto che gli oggetti, complessivamente considerati, formano una 
communio la quale, poiché ogni membro della relazione può influire su tutti gli altri, 
deve essere resa possibile dal commercium: 

In effetti, se tali sostanze fossero isolate, esse non costituirebbero, come parti, un 
tutto; e se la loro connessione (azione reciproca del molteplice) non fosse necessaria 
in vista della simultaneità, non si potrebbe allora dalla simultaneità, che è una rela-
zione semplicemente ideale, dedurre quella connessione che è una relazione reale. 
Tuttavia noi, in luogo opportuno, abbiamo mostrato che la comunanza è davvero 
il fondamento della possibilità di una conoscenza empirica della coesistenza, e che 
perciò si può concludere propriamente dalla coesistenza alla comunanza, solo inten-
dendo quest’ultima come condizione75.

74	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 183, tr. it. cit., p. 286. Sulla sostanza, come unicità (della 
materia) e pluralità (dei corpi), si vedano le analisi di C. Luporini, Spazio e materia in Kant, Fi-
renze, Sansoni, 1961, pp. 332-335, il quale spiega questa coesistenza sulla base della concezione 
originariamente dinamica della materia, e ritiene che il principio della permanenza della sostanza 
nelle sue mutazioni sia il più importante della filosofia trascendentale kantiana. Sottolinea, su 
basi diverse e su altro versante teorico, perché interessato a fondare l’intera interpretazione della 
filosofia kantiana sul concetto di azione, l’intima dinamicità della sostanza e la sua intrinseca 
caratteristica di esercitare una forza, fino ad arrivare ad una corrispondente vision del soggetto, F. 
Kaulbach, Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin-New York, De Gruyter, 1978.

75	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 185, tr. it. cit., p. 288.



30	 ﻿ Luigi Imperato 

5. La natura come sistema di relazioni

La concezione dell’esperienza e della natura che risulta dalla prima Critica, dunque, è 
quella di un tutto relazionale, in cui le parti, in tanto possono essere dette tali, in quanto 
esse sono reciprocamente e dinamicamente collegate, sicché esse, riprendendo il lin-
guaggio della dissertazione del ’70, sono, a tutti gli effetti, comparti – non tanto del 
mondo, concetto «seriale», quanto dell’esperienza, concetto «cooperativo». La natura è, 
pertanto, per Kant, nient’altro che una serie di rapporti o di relazioni intrattenute reci-
procamente dalle sostanze, le quali sono, a questo punto, nient’altro che materia76, unico 
oggetto possibile della percezione esterna77. 

La relazionalità dell’esperienza si manifesta in maniera patente quando si consideri 
che Kant costruisce la sua immagine del mondo fisico sulla base delle categorie dina-
miche78, in particolare sulle categorie di relazione, dato che le categorie della modalità 
riguardano solo il rapporto degli oggetti con la nostra facoltà conoscitiva79. Ora, le ca-
tegorie di relazione non riguardano altro che il rapporto che la sostanza intrattiene con 
se stessa nei suoi mutamenti, i rapporti che le sostanze intrattengono tra di loro nella 
progressione lineare del tempo, che scorre secondo una regola, o quello che tutte le parti 
costituenti l’esperienza intrattengono reciprocamente, influendo l’una sull’altra80. Que-
sta immagine della natura è il frutto di un lungo lavoro di riflessione, che ha portato Kant 
ad un graduale allontanamento dalla cornice metafisica della concezione scolastica della 
natura stessa, pur conservandone taluni tratti specifici81. A questo proposito, è particolar-
mente significativo quanto si trova nella sezione dell’Anfibolia dei concetti di riflessione, 
l’appendice che chiude l’Analitica trascendentale. In tale sezione della Critica Kant rim-
provera a Leibniz di aver «intellettualizzato» i fenomeni, costituendo «un sistema intel-
lettuale del mondo» e credendo «di conoscere l’interna natura delle cose, confrontando 
tutti gli oggetti unicamente con l’intelletto e con gli astratti concetti formali del proprio 
pensiero»82; ciò lo condusse, tra l’altro, ad assumere «dapprima cose (monadi), e interna-
mente una loro capacità di rappresentazione, per fondarvi sopra, in seguito, la relazione 
esterna di essa e la comunanza dei loro stati (cioè delle rappresentazioni)»83, e «proprio 

76	 «Il concetto di sostanza designa il soggetto ultimo dell’esistenza […] Ora, la materia è il soggetto 
di tutto ciò che, nello spazio, può essere attribuito all’esistenza delle cose; oltre la materia, in-
fatti, non si potrebbe concepire nessun altro soggetto che lo spazio stesso; ma quest’ultimo è un 
concetto che non contiene ancora nulla di esistente, ma contiene soltanto le condizioni necessarie 
della relazione esterna tra gli oggetti possibili dei sensi esterni. La materia, dunque, in quanto 
mobile nello spazio, costituisce in esso la sostanza» (Metaphysische Anfangsgründe der Natur-

wissensschaft, AA, IV, p. 503, tr. it. di P. Pecere, Principi metafisici della scienza della natura, 
Milano, Bompiani, 2003, p. 191).

77	 Cfr. Kritik der reinen Vernunft, AA, III, pp. 192-193, tr. it. cit., p. 298.
78	 Le categorie matematiche, infatti, costituendo i fenomeni come grandezze, estensive o intensive, 

sono solo la condizione di possibilità dell’applicazione della matematica al mondo fisico e non 
riguardano la concreta interazione delle sostanze tra di loro, che, sola, costituisce, per noi, la pos-
sibilità di percepire qualcosa di esterno.

79	 Cfr. Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 186, tr. it. cit., p. 289.
80	 Cfr. ivi, AA, III, pp. 159 e 183-184, tr. it. cit., pp. 253 e 286.
81	 Per esempio, l’idea di un dinamismo originario della materia, non tuttavia riportabile a principî in-

terni alla sostanza stessa, e quello, che qui si sta analizzando, di una cooperazione o interazione tra 
gli oggetti, quali parti di un tutto, sulla base però di una concezione fisica, e non ideale, dell’influsso.

82	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 220, tr. it. cit., p. 341.
83	 Ivi, AA, III, p. 218, tr. it. cit., p. 339.



Dalla sostanza alla relazione	 31

per questa ragione […] il suo principio della comunanza possibile delle sostanze tra 
loro doveva essere un’armonia prestabilita, né poteva essere in alcun modo un influsso 
fisico», per la quale «occorreva una terza causa, che influisse su tutte quante le sostanze 
e facesse corrispondere l’uno all’altro i loro stati»84. Per quanto si possa cercare ciò che 
appartiene internamente alla materia, «in tutte le parti dello spazio che essa occupa, e in 
tutti gli effetti da essa esercitati […] io non ho davvero nulla di assolutamente interno, 
ma ho soltanto qualcosa di relativamente interno; a sua volta, questo qualcosa sussiste 
in rapporti esterni. Anzi, ciò che è assolutamente interno […] alla materia […] si riduce 
ad una semplice fisima»85. La circostanza che la natura, il mondo esterno a noi, non sia 
un che di ideale, ma qualcosa che ha realtà a prescindere dal nostro intelletto, che sem-
plicemente le fornisce rapporti di regolazione, sta all’origine della mancata possibilità di 
conoscere qualcosa più che relazioni esterne della materia:

Tutto ciò che conosciamo nella materia si riduce a mere relazioni (quelle che noi chia-
miamo relazioni interne della materia, sono interne solo comparativamente) […] Il fatto 
che io, quando astraggo da queste relazioni, non abbia proprio più nulla da pensare […] 
abolisce certo ogni possibilità di un oggetto tale da essere determinabile secondo semplici 
concetti, cioè di un noumeno. Senza dubbio, l’udire che una cosa debba consistere com-
pletamente in relazioni, è sorprendente; ma una siffatta cosa è un semplice fenomeno, e 
non può affatto venire pensata mediante categorie pure86. 

Questa completa desostanzializzazione della natura riduce la sostanza, come detto, 
alla semplice materia, e le leggi che la regolano a semplici relazioni tra stati della ma-

teria, senza alcun bisogno di risalire a qualitates occultae che dovrebbero spiegare i 
mutamenti di stato, i quali sono soltanto relazioni spaziali; e anche le forze di attrazione 
e repulsione, con le quali Kant spiega l’origine (fenomenica) del movimento, non sono 
ulteriormente conoscibili quanto alla loro causa interna, ma interessano al filosofo solo 
in quanto rendono possibile spiegare il movimento senza ricorrere ad essenze ed esclusi-
vamente in base a grandezze misurabili87. Nulla che ricordi la vita, lo spirito, il desiderio, 
le rappresentazioni – che sono le uniche cause che possano dar luogo un movimento in 
base a motivi «interni» – può essere ascritto alla natura, dall’indagine sulla quale va 
bandita anche ogni espressione che li possa ricordare88, perché la materia, assenza di 
vita per definizione89, non può essere altrimenti intesa che come una relazione tra parti 
reciprocamente esterne:

La materia, come semplice oggetto dei sensi esterni, non ha altre determinazioni che 
quelle della relazioni esterne nello spazio e dunque non subisce alcun cambiamento se 
non in quanto si muove90.

84	 Ivi, AA, III, p. 223, tr. it. cit., p. 345.
85	 Ivi, AA, III, p. 224, tr. it. cit., pp. 346-7.
86	 Ivi, AA, III, p. 229, tr. it. cit., p. 353.
87	 Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, AA, IV, p. 502, tr. it. cit., p. 189.
88	 Come, per esempio, l’espressione «forza d’inerzia», dalla quale parrebbe discendere che la materia 

disponga di una forza capace da sé di azionare; convinzione, che condurrebbe dritti, secondo Kant, 
all’animismo e all’ilozoismo. Cfr. ivi, AA, IV, pp. 544 e 550-551, tr. it. cit., pp. 307-309 e 325-327.

89	 Cfr. ivi, AA, IV, p. 544, tr. it. cit., p. 307. Cfr. pure Kritik der Urteilskraft, AA, V, p. 374, tr. it., di 
A. Gargiulo, riv. da V. Verra, Critica del Giudizio, Roma-Bari, Laterza, 1997, p. 431.

90	 Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, AA, IV, p. 543, tr. it. cit., p. 307.



32	 ﻿ Luigi Imperato 

Ed è significativo notare che Kant, quando trasforma il principio trascendentale 
dell’intelletto puro della comunanza tra le sostanze nel principio metafisico91 della ugua-
glianza dell’azione e della reazione, con cui egli vuole fondare la terza legge della di-
namica newtoniana riprendendo molte delle argomentazioni del Neuer Lehrbegriff del 
175892, giustifichi questa scelta con la necessità di evitare il ricorso ad astrazioni quali la 
«quiete assoluta» e il «movimento assoluto»: 

Nessun movimento che debba essere causa del movimento di un altro corpo può essere 
assoluto; ma, posto che sia relativo rispetto a quest’ultimo, non c’è nessuna relazione 
nello spazio che non ne comporti una uguale e reciproca93.

Perfino un movimento che non comporti un mutamento del rapporto con lo spazio 
«empirico» o «relativo»94, e così dunque nella relazione reciproca tra corpi, come quel-
lo della Terra intorno al proprio asse, «non è un movimento assoluto, ma soltanto un 
cambiamento continuo delle relazioni reciproche delle materie, il quale, anche se viene 
rappresentato nello spazio assoluto, non è che un movimento relativo e anzi per questo 
è un movimento vero»95, al punto che l’unico motivo per il quale occorre pensare uno 
spazio assoluto è che «in esso ogni movimento degli oggetti materiali possa valere come 
puramente relativo, come alternativo e reciproco tra di essi, e giammai come un movi-
mento assoluto o una quiete assoluta»96. 

6. La costituzione relazionale del «soggetto» e dell’«oggetto» 

L’idea kantiana della natura come tutto relazionale non è il dato da cui partire, ma 
qualcosa che deve essere giustificato, a partire dalla circostanza che lo stesso concetto 
di natura o esperienza esterna è il risultato di una relazione. Sia intrinsecamente: l’e-
sperienza è infatti il risultato di un rapporto tra qualcuno che esperisce e qualcosa che è 
esperito; sia per come, specificamente, la intende Kant: i fenomeni, infatti, consistono 
«nella semplice relazione di un qualcosa in generale con i nostri sensi»97. Ciò vuol dire 
che l’esperienza è il frutto di un’azione reciproca, di una Wechselwirkung, tra un sog-
getto conoscente e un oggetto conosciuto, sicché, se il concetto di Wechselwirkung è 
quello sul quale si fonda la visione relazionale della natura, esso è anche all’origine della 
visione relazionale dell’esperienza in quanto tale. La quale può darsi come un intero 
fatto di relazioni perché essa è il risultato dell’incontro non tra due «sostanze», l’anima, 
intesa quale soggetto conoscente, e il mondo, inteso come una sostanza non pensante, 

91	 Sulla differenza tra principî trascendentali e principî metafisici, si veda Kritik der Urteilskraft, 
AA, V, pp. 181-182, tr. it. cit., pp. 31-33.

92	 Già A. Stadler, nel suo Kants Theorie der Materie del 1883, notava una tale somiglianza nelle 
argomentazioni nelle due opere (cfr. A. Stadler, Kants Theorie der Materie, Leipzig, Hirzel, 1883, 
pp. 182-183).

93	 Cfr. Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, AA, IV, P. 548, tr. it. cit., p. 319.
94	 Si tratta dello spazio che è da considerare mobile come i corpi che vi sono contenuti, e collocato 

nello spazio puro o assoluto, corrispondente alla forma pura dell’intuizione esterna, come tale non 
percepibile. Cfr. ivi, AA, IV, p. 480, tr. it. cit., p. 127. 

95	 Ivi, AA, IV, p. 561, tr. it. cit., p. 355.
96	 Ivi, AA, IV, pp. 559-560, tr. it. cit., p. 349.
97	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 229, tr. it. cit., p. 353.



Dalla sostanza alla relazione	 33

ma, cartesianamente, estesa o, leibniziamente, costituita da punti inestesi di forza. Nella 
filosofia trascendentale, invece, «anima» e «sostanza estesa» si trasformano in «sog-
getto» e «oggetto», che non sono tali per costituzione ontologica, ma, per dir così, si 
con-costituiscono nella loro relazione reciproca. Se la natura non è nulla di sostanziale, 
di fatto nulla di sostanziale, dal punto di vista teoretico, è pure il soggetto, che si «co-
struisce» nell’espletamento della funzione del conoscere. «Soggetto» e «oggetto» sono, 
allora, due concetti epistemologicamente complementari, che si costruiscono in maniera 
solidale nell’atto stesso del conoscere98: ipotesi interpretativa che, qualora verificata, 
offrirebbe forti sponde all’idea che una esperienza costituita su base relazionale sia pos-
sibile solo a partire dalla costituzione di una soggettività intrinsecamente relazionale. 

Kant è molto esplicito nel sostenere che il soggetto non sia una «cosa», ma un sem-
plice sostrato inconoscibile dei pensieri. Egli immagina, sì, il soggetto come sfondo uni-
tario e permanente delle rappresentazioni – ché «in caso contrario […] io avrei tante va-
riopinte e differenti personalità, quante sono le rappresentazioni, di cui ho coscienza»99 
–, ma non si azzarda a definirlo come una sostanza, riconoscendo che la soggettività in-
tesa in senso trascendentale indica un semplice rapporto di inerenza dei pensieri, senza 
che però sia rintracciabile il sostrato reale al quale i pensieri ineriscano, un qualcosa po-
sto come soggetto, perché per fissare una siffatta credenza occorrerebbe un’intuizione 
corrispondente al pensiero, o meglio, costituita di pensiero, un’intuizione intellettuale: 
dunque l’identità del soggetto con se stesso è un dato semplicemente logico da cui non 
si può risalire ad un dato ontologico. Tutta la psicologia razionale si fonda, a parere di 
Kant, sull’equivoco di poter ridurre il soggetto ad oggetto100. La coscienza trascenden-
tale, «questo io, o egli, o esso (la cosa) che pensa»101, agendo sul senso interno, ogget-
tiva il me stesso determinabile, cioè il me in quanto è, intuitivamente, determinato da 
una coscienza che però è, in sé, = x. Tutte le caratteristiche tradizionalmente attribuite al 
soggetto inteso come sostrato dei suoi pensieri – identità, semplicità, unitarietà – diven-
gono dunque semplici attributi logici, legati alla funzionalità del processo conoscitivo. 
Ne discende che, al livello della semplice coscienza del fungere formale dell’io, «non 
viene determinato se io possa esistere ed essere pensato soltanto come soggetto, e non 
anche come predicato di qualcos’altro»102. La proposizione «io penso» è, infatti, anali-
tica, e non comporta alcun impegno di carattere esistenziale, sicché «io penso» designa 
una semplice coscienza fungente, vale a dire l’ente stesso, non quello che pensa, ma in 

98	 Scrive a tal proposito M. Ivaldo: «In un pensiero di tipo trascendentale […] l’accesso alla real-
tà essente avviene infatti sempre e soltanto nel medio dell’essere-cosciente […]; per parte sua 
l’essere-cosciente è sempre e soltanto relazione all’essere […] La posizione trascendentale è com-
prensione […] autoriflessiva di questo rapporto fondante» (Libertà e moralità. A partire da Kant, 
Il Prato, Padova, 2009, p. 132). Su questo punto si può vedere anche C. Onof, Kant’s Conception 

of Self as Subject and Its Embodiment, in «Kant Yearbook» 2 (2010), ed. by D. H. Heidemann, 
Berlin-New York, De Gruyter, 2010, pp. 147-174. Si potrebbe notare che tale discorso vale in 
relazione alla soggettività in senso conoscitivo, ma non in senso morale, dato che in quel caso 
nessuna oggettività esterna si offre alla determinazione soggettiva. In realtà, anche nella morale 
noi abbiamo a che fare con un principio di determinazione, e dunque con un peculiare «oggetto», 
che sono le volizioni soggettive, che la legge morale non, semplicemente, determina, ma a cui ci 

si determina, con un atto di volontà, che però non si libra nel «vuoto», ma nel «pieno» dei moventi 
possibili per l’arbitrio, cui la legge morale offre un principio di determinazione.

99	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 110, tr. it. cit., p. 159.
100	 Cfr. ivi, AA, III, p. 275, tr. it. cit., pp. 432-433.
101	 Ivi, AA, III, p. 265, tr. it. cit., p. 399.
102	 Ivi, AA, III, p. 274, tr. it. cit., p. 427.



34	 ﻿ Luigi Imperato 

quanto pensa, con il che non gli è dato nulla di se stesso103. Diversamente stanno invece 
le cose quando si dica, anziché «Io penso», «Io esisto pensando», perché tale proposi-
zione si pone ad un livello empirico, dunque necessita del concorso del senso interno e 
dell’unità sintetica dell’appercezione104. 

L’«io penso» non è dunque, come il cogito cartesiano, autointuizione della sostanza 
pensante105, ma semplice coscienza del carattere sintetico dell’unità dell’appercezione, 
sicché esso si pone al di fuori, e in un certo senso prima, della biforcazione dell’intero 
campo dell’essere in fenomeni e cose in sé. «Io penso», quale semplice coscienza del 
carattere sintetico dell’io senza relazione ad un molteplice da sintetizzare, non può essere 
né un’intuizione empirica né un’intuizione intellettuale, è un semplice pensare che però 
non restituisce né l’apparenza né l’inseità dell’io. Dunque il soggetto non può autono-
mamente acquisire consistenza (se non, appunto, quella del mero pensare); piuttosto, 
nell’incontrare un dato, di fronte a cui è passivo, viene da questo delimitato e perciò 
definito come soggetto. È esattamente questo che induce Kant a notare che «io distinguo 
la mia propria esistenza […] da altre cose fuori di me […] Mediante tale proposizione, 
tuttavia, io non so affatto, se questa coscienza di me stesso sia possibile, a prescindere da 
cose fuori di me, e se io perciò possa esistere semplicemente come essere pensante (sen-
za essere uomo)»106. Può apparire curioso che il determinabile, la pura materia del pen-
siero, incapace di autonoma determinazione, possa definire il soggetto. Ciò non va però 
inteso come se questo definire fosse un determinare, ma semplicemente nel senso che 
il soggetto si assume come soggetto, per l’appunto si de-finisce, nell’esperire la propria 
limitazione di fronte ad un determinabile che gli si offre come resistenza. Il soggetto, 
cioè, diventa autenticamente tale, non vuoto fungere di una x indefinibile e inconoscibile, 
perché c’è un altro con cui è in relazione. Il carattere relazionale del soggetto è risul-
tato del suo essere esser connotato epistemologicamente, dall’essere un determinante 

che non esiste affatto, in quanto tale, senza un determinabile107. Questa indispensabilità 
dell’esterno per definire l’interno, dell’altro per definire l’io, è ciò che Kant illustra nella 
Widerlegung des Idealismus, dove, come abbiamo visto in precedenza, egli avanza l’im-
portante idea che la coscienza dell’esterno non sia affatto derivata rispetto all’immediata 
intuizione del sé, ma sia, al contrario, un’esperienza immediata. In una Reflexion risalen-
te agli anni della seconda edizione della Critica, per esempio, troviamo: 

Il fatto che, se io mi costituisco come oggetto, lo spazio non è in me, ma nella condi-
zione soggettiva formale della coscienza empirica di me stesso, cioè nel tempo, prova che 
qualcosa fuori di me […] è unito con la coscienza empirica di me stesso e questo, insieme, 
è una coscienza di una relazione esterna, senza cui io non potrei determinare empirica-
mente la mia esistenza. Ne deriva che io possa essere cosciente di me in una relazione 

103	 Cfr. ivi, AA, III, p. 279, tr. it. cit., pp. 450 e 454.
104	 Cfr. ivi, AA, III, p. 279, tr. it. cit., pp. 454-455. Su questo punto, si vedano le analisi contenute nel 

recente volume di B. Longuenesse, Me, Myself and Mine. Back to Kant, and Back Again, Oxford, 
Oxford University Press, 2017, pp. 82-95.

105	 Opportunamente C. La Rocca, Soggetto e mondo. Studi su Kant, Padova, Marsilio, 2003, pp. 
46-47, scrive che «l’idea di io come soggetto […] è possibile solo sulla base di una impostazio-

ne radicalmente anticartesiana. Kant […] inventa l’idea stessa di soggetto, che in Cartesio non 
c’è affatto».

106	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, p. 268, tr. it. cit., pp. 407-408.
107	 Insiste su questo carattere relazionale della soggettività trascendentale, tuttavia a partire dall’analisi 

della sensazione, T. Tuppini, Kant. Sensazione, realtà, intensità, Milano, Mimesis, 2005, pp. 30-39.



Dalla sostanza alla relazione	 35

esterna mediante un senso particolare, che tuttavia è indispensabile per la determinazione 
(temporale) del senso interno. Lo spazio mostra una rappresentazione che non è riferita 
al soggetto (come oggetto); altrimenti sarebbe infatti la rappresentazione del tempo108. 

Sono chiari, dunque, i passaggi del ragionamento kantiano: l’io, il soggetto in prima 
persona, come centro di coscienza, si determina all’esistenza come un sé, quale è dato 
nell’intuizione interna, a sua volta impensabile senza riferimento al permanente di un’in-
tuizione esterna. Se il soggetto non è altro che ciò che organizza il molteplice come un 
sistema di relazioni, esso esiste, quindi, qua talis, solo come correlato di questo sistema. 
La Reflexion 5653 è ancora più chiara nel trarre questa conclusione: 

Io non posso pensare lo spazio come interno a me. Dunque la possibilità di rappresen-
tare una cosa nello spazio come nell’intuizione è fondata sulla coscienza di una determi-
nazione del soggetto attraverso altre cose […] Mediante lo spazio la rappresentazione di 
un oggetto come fuori di me riceve (come intuizione) inizialmente realtà. Al contrario, se 
non ci fosse a fondamento il concetto di una relazione, che appartiene al commercium, e 
precisamente come dato nella percezione, io riceverei mediante lo spazio anche il concet-

to dell’esistenza di qualcosa fuori di me109. 

Come si vede, Kant è ben cosciente del fatto che l’esperienza è un commercium, 
una relazione, né si può pensare che egli utilizzasse in maniera meno che ponderata, 
un termine che, nello sviluppo del suo pensiero, era stato centrale nella rielaborazione 
del retroterra culturale leibniziano e wolffiano nel quale si era formato. D’altra parte, 
anche nella già citata Reflexion 6311, Kant aveva rilevato che «noi conosciamo la nostra 
esistenza nel tempo sempre soltanto nel commercium»110. Un tale commercium non è 
più, come nella tradizione cartesiana, il rapporto tra l’anima e il corpo, quanto, invece, 
il rapporto tra il soggetto e l’oggetto, tra l’«interno» (sempre mediato dall’esterno) e 
l’«esterno» (sempre mediato dall’interno). 

Si potrebbe, allora, avanzare l’ipotesi che questo commercium o Wechselwirkung sia 
la condizione della communio tra soggetto e mondo? Poiché la communio è il risultato 
della Wechselwirkung tra «sostanze» che influiscono l’una sull’altra, allora vi sarà real-
mente una communio tra soggetto e oggetto, perché senza ciò che viene dall’esterno non 
si attivano le facoltà conoscitive, ma senza le forme a priori soggettive non è possibile 
la manifestazione di ciò che è, anche se, nella loro relazione, soggetto e oggetto non si 
pongono sullo stesso livello. Vi è, infatti, tra essi una ineliminabile differenza di carattere 
epistemologico, per cui il mondo si manifesta solo dentro una soggettività che gli offre 
una determinazione, e che in questo senso è l’unico fondamento della sua conoscibilità. 
Il soggetto e il mondo si definiscono nella loro differenza in un orizzonte di reciprocità, 
ché, se fossero due momenti irrelati, nessuno dei due avrebbe possibilità di apparire. Una 
communio, dunque, quella tra soggetto e mondo, che è il luogo di articolazione di una 
differenza di carattere fondazionale, che a sua volta è possibile nel reciproco rimando 
di due termini complementari, che, in quanto complementari, non danno solo vita ad un 
universo di relazioni, ma sussistono, essi stessi, solo dentro una relazione, la relazione 
che, dunque, essi non solo costituiscono, ma, più profondamente, sono.

108	 Reflexion 5653, AA, XVIII, pp. 309-310. 
109	 Reflexion 5653, AA, XVIII, p. 307; corsivi miei.
110	 I. Kant, Reflexion 6311, KGS, XVIII, pp. 611-612. 



36	 ﻿ Luigi Imperato 

7. Conclusioni

Pensare una connessione tra parti, onde garantire unitarietà alla molteplicità di volta 
in volta considerata, è un’esigenza cui, nella filosofia kantiana, ci si trova continuamente 
di fronte. Se, a parlar rigorosamente, non si può dire che, ogniqualvolta ciò avvenga, 
Kant utilizzi esattamente il concetto di Wechselwirkung, pure, in tutti questi casi, viene 
attivata la stessa opzione teorica che ne sta alla base: esso, quindi vi opera, in certo senso, 
costantemente, in forma diretta o indiretta. In questa sede, non posso partitamente occu-
parmi di questioni di complessità tale da richiedere una trattazione separata, ma posso 
velocemente accennarvi e richiamare i luoghi nei quali una tale Denkungsart filosofica 
sia presente. Si pensi, allora, in tal senso, al problema, esposto nell’appendice alla Dia-

lettica trascendentale della prima Critica intitolata Sull’uso regolativo delle idee della 

ragione pura111 e nella Critica del Giudizio, di determinare l’esperienza come un tutto 
interconnesso e sulla base di pochi principî112; a quello della concettualizzazione dei 
corpi organici, non certo, a parere di Kant, interpretabili meccanicamente, a partire dalla 
circostanza che un corpo organico è tale se le parti cooperano, ossia agiscono tenendo 
conto ciascuna dell’altra e influendo, ciascuna, su tutte, e tutte su ciascuna, in vista della 
sussistenza dell’organismo stesso, visto come totalità che determina e dispone le parti113; 
al concetto di «regno», che Kant utilizza, per esempio, in filosofia morale, nella quale 
trova luogo la dottrina del «regno dei fini», concepito come la totalità sistematica nella 
quale gli esseri razionali in generale si trovano riuniti quali membri, perché capaci di 
istanze morali che li rendono, ciascuno e ad un tempo, legislatori e sudditi all’interno 
di una comunità strettamente paritaria come quella morale114; al concetto stesso della 
filosofia, come sapere sistematico, nel quale, come in un organismo, tutte le parti sono 
reciprocamente collegate sulla base di un principio che le coordini115. 

Condurre sistematicamente il pensiero, ricercare connessioni dentro la realtà fino ad 
interpretarla come una e internamente strutturata: un tale modo di intendere il cimento 
della filosofia con la sua Sache è stato all’origine della grande stagione dell’idealismo 
tedesco, di un tipo di filosofia che, in modi e forme diverse, ha ibridato, soprattutto nella 
sua declinazione schellinghiana (almeno del primo Schelling) ed hegeliana, per mezzo 
del principio coscienzialistico di derivazione kantiana, panteismo e spiritualismo – una 
sorta di conciliazione ex post, ci si potrebbe azzardare a dire con mille e mille cautele, 
tra le filosofie di Leibniz e di Spinoza, giusta la mediazione di Kant. Si tratta di un esito 
obbligato? È evidente che in questa sede non si potrà neanche tentare di rispondere ad 
una domanda così complessa. Tuttavia, le argomentazioni che precedono vanno nella 
direzione di mostrare che l’approccio trascendentale, la cui peculiarità non consiste nella 
pretesa di dissolvere la realtà nel pensiero, ma di mostrarla nella mediazione del pensie-
ro, non deve, e anzi, se rettamente compreso, non può culminare in un idealismo ogget-
tivistico. Fin dai tempi degli scritti precritici, Kant ha inteso il commercium e l’influxus 

tra le sostanze in senso antispiritualistico e, negli scritti del periodo critico, ha sempre 

111	 Kritik der reinen Vernunft, AA, III, pp. 426-442, tr. it. cit., pp. 657-679.
112	 Kritik der Urteilskraft, AA, V, pp. 182-186, tr. it. cit., pp. 33-43.
113	 Cfr. in particolare i i §§ 64 e 65 della Kritik der Urteilskraft, V, pp. 369-376, tr. it. cit., pp. 419-433.
114	 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA, IV, pp. 433-437, tr. it. di F. Gonnelli, Fondazione 

della metafisica dei costumi, Roma-Bari, Laterza, 1997, pp. 101-109.
115	 Tra i mille luoghi possibili, segnalo soltanto Kritik der reinen Vernunft, AA, III, pp. 538-539, tr. it. 

cit., p. 806.



Dalla sostanza alla relazione	 37

considerato la Wechselwirkung come un fattore capace di garantire la connessione del 
tutto empirico, fermo restando che l’esperienza ci mostra solo relazioni. Kant, perciò, 
non hai mai ambito a un paradigma «costruttivistico» della materia, come se essa si po-
tesse costruire dentro il concetto; e anche nei Metaphysische Anfangsgründe der Natur-

wissenschaft, pur nell’equivoco cui essi possono dare adito, non si tratta affatto – come 
in seguito Schelling116 e Hegel117 hanno fatto – di «costruire» o di dedurre la materia, 
ma soltanto di presentarne le componenti concettuali allorquando essa sia stata già data 
come un che di originario e, perciò, di indeducibile118. In altre parole, la «metafisica 
della scienza della natura» (non già della natura stessa!) kantiana si pone molto più su 
un piano metodologico che speculativo119, pur se può essere oggetto di discussione se ed 
in che misura una tale metafisica possa essere effettivamente utile alle scienze naturali 
o filosoficamente feconda120. Laddove invece, come nel caso del tutto morale, il fattore 
di aggregazione tra le parti sia completamente ideale, si ha a che fare con qualche cosa 
che non, semplicemente, è, ma ha da essere, e, se non ha origine nell’esperienza, deve 
pur sempre realizzarsi nell’esperienza121; il concetto di regno dei fini, quindi, rappresenta 
il modo nel quale la comunità degli esseri morali si esperisce come tale, nella misura in 
cui gli esseri che la costituiscono, agendo, si pongono in una sfera di interazione e di 
incidenza reciproca, non tanto perché posti, quanto invece perché devono riconoscersi 
in una communio. 

Il concetto di Wechselwirkung, infine, pur nelle talvolta palesi forzature cui conduce, è 
uno spartiacque che segna il passaggio da un paradigma sostanzialistico ad uno relazio-
nale dell’essere e del sapere, che Kant poteva per certi versi trovare già disponibile nella 
tradizione filosofica tedesca, e che poteva ben conservare, anzi, forse, dal suo punto di 
vista, perfino inverare, fondandolo su basi meno intellettualistiche, in accordo con la sua 
visione trascendentale della conoscenza, per la quale il sapere non è che relazione con 

l’altro che alla nostra riflessione si offre, e a cui, corrispettivamente, la nostra riflessione 
permette di manifestarsi. 

116	 Cfr. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, tr. it. cit. pp. 239-247.
117	 Cfr. Hegel, Wissenschaft der Logik, in Werke cit., Band 5, pp. 200-208, tr. it. cit., vol. 1, pp. 186-

193. Hegel riconosce a Kant il merito di aver dato vita, col suo concetto di «costruzione» della 
materia, alla filosofia della natura, ma al tempo stesso riconosce che il suo procedimento, più che 
realmente costruttivo, è in realtà analitico.

118	 C. Luporini, Spazio e materia in Kant cit. pp. 335-356, insiste sul carattere antispeculativo della 
metafisica kantiana della natura, in diretta polemica col tentativo hegeliano di costruzione della 
materia, e, al contempo, vede nella presenza delle due forze fondamentali della materia stessa, 
attrattiva e repulsiva, una concezione propriamente dialettica di essa.

119	 L. Geymonat, nella sua Introduzione alla traduzione di Galvani dei Metaphysische Anfangsgründe 

der Naturwissenschaft, Urbino, Cappelli, 1959, p. XXI, mette in luce proprio l’aspetto metodo-
logico della metafisica kantiana, ravvisandovi perfino un’analogia con le istanze metodologiche 
«avanzate nel nostro secolo dai più moderni epistemologi». 

120	 Fecondità e utilità che vengono, per esempio, negate da V. Mathieu, La filosofia trascendentale e 

l’Opus postumum di Kant, Torino, Edizioni di «Filosofia», 1958, p. 10 e sgg.
121	 Kritik der Urteilskraft, AA, V, pp. 174-175, tr. it. cit., pp. 17-19.





LA WECHSELWIRKUNG È UNA WECHSELBESTIMMUNG. 
SULLA LETTURA SCHILLERIANA  

DELLA GRUNDLAGE (’94-̓95) DI J.G. FICHTE
di Giacomo Clemente

Premessa

«Molti, e soprattutto Schiller, hanno trovato nell’Idea del Bello artistico, cioè nell’I-
dea dell’Unità concreta del pensiero e della rappresentazione sensibile, la via d’uscita 
dalle astrazioni operate dall’attività separatrice dell’intelletto»1. Tale attività sepa-
ratrice, paradigma teorico della forma che la soggettività assume nella modernità, ha 
trovato in Kant uno dei suoi rappresentati più significativi. Tuttavia, secondo l’Hegel 
dell’Enzyklopädie, questa separazione sembrerebbe ovviata dallo stesso Kant che, nel-
la Critica della facoltà di giudizio, «ha espresso la rappresentazione, anzi il pensiero 
dell’Idea». «È solo in queste rappresentazioni», continua Hegel, «che la filosofia kan-
tiana si mostra speculativa».

La celebrazione della razionalità astratta nasce dalla consapevolezza di quel cogito 
che nelle Meditazioni metafisiche era vocato ad una «distruzione generale»2 delle sue 
«opinioni» ed aveva lacerato l’indivisione originaria delle facoltà del soggetto. Da ciò 
consegue, dunque, una soggettività non solo scissa, ma identificata in ultima istanza con 
la nascente dimensione razionale: «Il pensare, infine? Qui sì, ho trovato: è il pensiero 
quel che cercavo, ché questo solo non può esser separato da me. Io esisto, è certo; ma 
fino a quando? Finché penso, di certo; ché, se mai cessassi di pensare, potrebbe darsi che 

con ciò stesso cessassi interamente di esistere»3.
Il problema che si pone ai più vicini successori di Kant è noto4. La filosofia immedia-

tamente posteriore alle tre grandi Critiche kantiane cerca una più profonda unità tra la 
dimensione fenomenica (della Critica della ragione pura) e quella sovrasensibile (della 
Critica della ragione pratica) del soggetto. Un’unità non estrinseca, ma interna a questa 
stessa soggettività. Rispetto a tale veduta speculativa, la Critica della facoltà di giudizio 

1	 G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse / Enciclopedia 

delle scienze filosofiche, introduzione, traduzione, note e apparati di V. Cicero, Milano, Bompiani, 
2007, p. 185.

2	 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia, traduzione e introduzione di S. Landucci, Me-

ditazioni metafisiche, Roma-Bari, Editori Laterza, 2000, p. 27.
3	 Ivi, p. 45, corsivo mio.
4	 Per una analisi approfondita della questione cfr. M. Ivaldo, I principi del sapere. La visione tra-

scendentale di Fichte, Napoli, Bibliopolis, 1987, pp. 25-88.



40	 ﻿ Giacomo Clemente 

può essere intesa come il manifesto kantiano del tentativo di superare l’«abisso incolma-
bile tra il dominio del concetto della natura, il sensibile, e il dominio del concetto della 
libertà, il soprasensibile»5.

Tuttavia, le dimensioni attraversate da questa abissale lacerazione rimanevano, agli 
occhi dei primi lettori delle Critiche – Schiller compreso –, sovrapposte e solo esterior-
mente collegate: con lo schematismo delle sue suddivisioni, Kant aveva moltiplicato 
le facoltà del soggetto per poi trovarsi dinnanzi l’artificioso problema di unire ciò che 
prima aveva diviso.

L’irrisolta problematica o, per meglio dire, l’insoddisfacente soluzione che si presenta 
a Schiller è, dunque, quella del terzo soggetto invocato da Kant a collegare – soltan-
to esternamente – le configurazioni della prima e della seconda Critica: compito delle 
lettere che compongono L’educazione estetica dell’uomo, del ’95, è, dunque, quello di 
operare la sutura – interna e sostanziale – tra la dimensione sensibile e la dimensione 
sovrasensibile del soggetto, tra «stato» e «persona», tra «impulso sensibile» e «impulso 
formale». In assonanza con lo Hegel dell’Enzyklopädie, von Humboldt, nella Vorerinne-

rung (che è del 1830) al proprio carteggio con Schiller, scriverà che l’autore delle Lettere 
ha diretto i propri sforzi teoretici più genuini alla fondazione organica «della totalità 
della natura umana ad opera della concordanza delle sue forze distinte, prese nella loro 
assoluta libertà»6.

In questo senso, ciò che non va perso delle Lettere schilleriane è il loro intento, alme-
no per Schiller, essenzialmente politico (che nel corso dell’analisi rimarrà sullo sfondo). 
Esse, infatti, posso essere intese come il manifesto paradigmatico inerente alla ricezione 
weimariana della Rivoluzione francese7. Numerosi sono i documenti che testimoniano il 
progressivo raffreddarsi dell’entusiasmo schilleriano (pensando al Kant del Der Streit der 

Fakultäten, la categoria di «entusiasmo» è tutto fuorché casuale…) e del suo graduale scet-
ticismo di fronte all’evolversi della situazione politica francese. Paradigmatica, sul punto, 
è una lettera inviata da Jena nel 26 maggio 1794 al Principe di Augustenburg (che è anche 
il destinatario delle lettere estetiche), in cui Schiller non nasconde la necessità di elaborare 
(quella che ai suoi occhi appariva come) l’esperienza fallimentare della Rivoluzione fran-
cese su di un piano puramente ideale, escludendo, in tal modo, ogni forma di esplicazione 
immediatamente pratica volta a compiere le pur legittime aspirazioni dell’epoca8. «Soprat-
tutto seguite il mio consiglio», scrive Schiller al suo destinatario, «e lasciate che questa 
povera, indegna e immatura umanità provveda da sola a se stessa. Rimanete nella regione 
serena e tranquilla delle idee, lasciate che sia il tempo a introdurle nella vita pratica. E se 
mai vi punge vaghezza di esplicare un’attività che abbia un effetto concreto, allora iniziate 
dal fisico e curate gotta e febbre in quei corpi, le cui anime sono incurabili»9. 

5	 I. Kant, Kritik der Urtheilskraft / Critica del giudizio, introduzione, traduzione, note e apparati di 
M. Marassi, Milano, Bompiani, p. 21.

6	 W.V. Humboldt, Scritti filosofici, Torino, UTET, 2007, p. 680.
7	 Sulla ricezione della Rivoluzione francese in ambito tedesco, cfr. G. Baioni Classicismo e rivo-

luzione. Goethe e la rivoluzione francese, Napoli, Guida editori, 1969; G. Tonella, Il problema 

del diritto di resistenza. Saggio sullo Staatsrecht tedesco della fine Settecento, Napoli, Editoriale 
Scientifica, 2007; S. Amato Gli scrittori politici tedeschi e la Rivoluzione francese (1789-1792), 
Firenze, Centro Editoriale Toscano, 1999.

8	 Cfr. M.C. Foi, La giurisdizione delle scene. I drammi politici di Schiller, Macerata, Quodlibet, 
2013, p. 37.

9	 In Werke. Nationalausgabe, begr. v. Julius Petersen, fortgef. v. Liselotte Blumenthal, Benno von 
Wiese u. Siegfried Seidel, Weimar, hrsg. v. N. Oellers, Böhlau, 1943 ff., Bd. 27, p. 4.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 41

Troppo tardi, dunque, per la proposta di cittadinanza onoraria inviata all’«amis de l’hu-

manitè et de la societè» nell’anno primo della Republique Française (10 ottobre 1792, ma 
ricevuta da Schiller – nella lettera, simpaticamente, Gille [sic!]– solo nel marzo 1798), 
firmata e sottoscritta dal Ministre de l’interieur, nientemeno che Georges Jacques Danton 
che, ormai troppo tardi, come ebbe a dire Goethe, se la vide rifiutata dal «regno dei morti».

Per sostare all’opera che qui interessa indagare, in Lettera II, Schiller scrive che la que-
stione della bellezza «è assai meno estranea al bisogno che al gusto del tempo; che anzi, 
per risolvere in pratica quel problema politico, si deve procedere attraverso il problema 
estetico, dacché è attraverso la bellezza che si perviene alla libertà»10. In questa direzione, 
ogni elaborazione speculativa contenuta nelle Lettere deve essere letta – più generalmente, 
al di là del riferimento immediato alla causa rivoluzionaria francese – in funzione fondativa 
di un ordine politico alternativo a quello vigente (che Schiller chiama «stato di natura»).

Nell’analisi che segue, soprattutto nell’ultimo paragrafo, si vedrà come il piano della 
riflessione in quanto piano in cui è posta l’idealità del soggetto (armonico) – e, quindi, della 
Wechselwirkung che lo fonda riflessivamente – sia essenzialmente intrecciato a quello che 
chiamo «piano reale» in quanto piano in cui è posto lo stato di reale «frammentazione» 
della soggettività. Come a dire, quindi, che l’essenzialità dell’intreccio equivalga all’essen-
zialità critico-politica delle Lettere: tutto ciò che è collocato nell’ambito della riflessione, in 
Schiller, mira ad una instaurazione politica alternativa, reale ed effettiva.

Le pagine che seguono ruotano attorno ad un punto: la posizione schilleriana, infatti, 
risulta alquanto complessa. Se, da una parte, l’origine della sua operazione filosofica 
è, come accennato, quella kantiana (sulla premessa dell’insufficienza espositiva della 
Critica della facoltà di giudizio è posta la necessità di suturare due dimensioni opposte, 
una materiale, l’altra formale); dall’altra, lo strumento speculativo volto a superare o, per 
meglio dire, realizzare quell’origine programmatica è soltanto uno: la Wechselwirkung 
in quanto Wechselbestimmung, la legge categoriale della determinazione reciproca che 
Fichte introduce nella Grundlage (del ’94-95).

1. Wechselwirkung: Schiller su Formtrieb e Stofftrieb in Über die ästhetische Erzie-
hung des Menschen

In Lettera XI, Schiller illustra la struttura dell’uomo nel quadro di due categorie tra 
loro contrapposte, quella di «persona [Person]» e quella di «stato [Zustand]». La prima 
indica ciò che nell’uomo permane, il proprio sé (e così, costituendo il proprio stesso 
principio, è autofondantesi e perciò libera11); la seconda categoria indica le determina-
zioni esperienziali che via via connotano e realizzano la persona (e così, essendo lo stato 
eterodeterminato, è mutevole e in tutto e per tutto condizionato, dunque, temporalmente 
definito12). Schiller scrive che «noi siamo non perché pensiamo, vogliamo, sentiamo; né 
pensiamo, vogliamo, sentiamo perché siamo. Siamo perché siamo; sentiamo, pensiamo 
e vogliamo perché fuori di noi c’è ancora qualcos’altro»13.

10	 F. Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen / L’educazione 

estetica dell’uomo. Una serie di lettere, tr. it. a cura di G. Boffi, Milano, Bompiani, 2007, p. 43.
11	 «E così in primo luogo avremmo l’idea dell’essere assoluto fondato in se stesso, vale a dire la 

libertà» (F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 105).
12	 «E così avremmo la condizione di ogni essere dipendente (o divenire), il tempo» (ibidem).
13	 Ibidem.



42	 ﻿ Giacomo Clemente 

Vi è un rapporto di irriducibilità: se, infatti, la persona fosse fondata sullo stato, 
allora muterebbe e non sarebbe più persona perché non permarrebbe; così, se lo stato 
fosse fondato sulla persona, allora dovrebbe permanere e non sarebbe più stato per-
ché non muterebbe. L’uomo deve ricevere percettivamente la materia determinante e, 
nel contempo, «accompagnare» permanendo tale determinazione, «rimanere costante-
mente se stesso in ogni mutamento, rendere esperienza tutte le percezioni, vale a dire 
ridurle all’unità della conoscenza»14.

Ne viene che senza le determinazioni dello stato, la persona permarrebbe «nella 
disposizione, ma non effettivamente». Infatti, «soltanto tramite la successione delle 
sue rappresentazioni l’Io permanente diventa fenomeno a se stesso»15. Se, infatti, 
la personalità fosse slegata dallo stato denoterebbe esclusivamente una Anlage (nel 
senso di una Veranlagung) «a un’infinita, possibile estrinsecazione». Certo, essa sa-
rebbe libera (e cioè posta per sé); e tuttavia essa resterebbe «vuoto potere». La per-
sona considerata esclusivamente, cioè, è una «mera forma», qualcosa di puramente 
indeterminato, una semplice disposizione a diventare determinata. Lo stato, allora, è 
ciò che va pensato prossimamente alla persona, perché questa ha bisogno del tempo 
per uscire dalla condizione di pura virtualità, forza passiva e «vuoto potere», e trova-
re così realizzazione in uno stato determinato: soltanto lo stato ha potere realizzante 
in quanto piano determinante.

Allo stesso modo, se lo stato fosse slegato dalla persona non sarebbe «altro che mon-

do, se con questo nome intendiamo puramente il contenuto informe del tempo». Essere 

14	 Per inciso, l’accompagnamento della persona allo stato costituisce un primo punto di affinità 
teorica del meccanismo schilleriano con quello del sedicesimo paragrafo della «Deduzione tra-
scendentale» della prima Critica di Kant. L’io penso, in quanto unità sintetica originaria, deve 
poter accompagnare tutte le proprie rappresentazioni. Ciò significa che un molteplice congiunto 
da parte dell’intelletto deve poter essere pensabile dallo stesso soggetto. Allo stesso modo che in 
Schiller, dunque, l’accompagnamento è, per così dire, il sintomo di una costitutiva separazione: in 
Schiller, lo stato e la persona; in Kant, il molteplice fenomenico come oggetto della percezione e 
l’io penso in quanto appercezione originaria. Si noti, sul punto, l’affinità terminologica che verte 
sul termine Begleiten: Kant, la formula è celebre, scrive che «l’io penso deve poter accompagnare 
[begleiten] tutte le mie rappresentazioni»; Schiller, allo stesso modo, scrive che «il suo io immu-
tabile accompagna [begleitet] tale materia che in lui muta».

15	 Ivi, p. 107. Secondo punto di affinità teorica al meccanismo del sedicesimo paragrafo di Kant. Va 
notato che Kant riferisce all’io penso in quanto Selbstbewußtsein il termine Vorstellung. L’essere 
cosciente di sé in quanto sé permanente, il diventare «fenomeno a se stesso» che Schiller indica 
come fatto consequenziale della determinazione empirica dell’Io, potrebbe esser letto sulla scia 
di tale rappresentabilità. In Kant, la rappresentazione autocoscienziale dell’io inerisce ad una re-
lazione interna all’unità dell’appercezione (ovviamente, non potendosi riferire l’io ad alcunché di 
posto nel dominio esperenziale). L’unità trascendentale dell’autocoscienza sembra quasi scissa in 
due facce complementari: una «unità analitica dell’appercezione [analiytische Einheit der Apper-

zeption]» e una «unità sintetica dell’appercezione [syntetische Einheit der Apperzeption]», delle 
quali la prima, per così dire, rappresenta la ratio essendi della seconda e questa la ratio cogno-

scendi della prima. Se è vero che è solo presupponendo l’unità analitica in quanto appercezione 
originaria che è possibile congiungere una serie di rappresentazioni date in un’unica coscienza, 
d’altro canto, l’unità sintetica, in quanto congiunge la molteplicità rappresentativa, è condizione 
della rappresentabilità della «stessa identità della coscienza in queste rappresentazioni» (I. Kant, 
Kritik der reinen Vernunft, introduzione, traduzione, note e apparati di C. Esposito, Critica della 

ragion pura, Milano, Bompiani, 2005, p. 243). È solo l’operatività aggiuntiva di una rappresen-
tazione all’altra che permette al soggetto di esser cosciente di sé in quanto soggetto; è soltanto 
mediante la sintesi intellettuale delle rappresentazioni di un molteplice dato nell’intuizione che il 
soggetto si rappresenta in quanto continua identità appercettiva di quel molteplice rappresentato.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 43

contenuto informe del tempo significa l’esser parcellizzato16 dell’uomo nella serie deter-
minativa della percezione senza che tale parcellizzazione si stabilisca e si saldi su ciò che 
sta fermo (cioè, sulla persona in quanto presupposto della temporalità e del mutamento).

In breve: la persona ha bisogno dello stato, lo stato ha bisogno della persona. Così, 
l’interdipendenza della materia e della forma impone due esigenze essenziali che Schil-
ler decreta come «le due leggi fondamentali della natura sensibile-intelligibile».

Queste esigenze sono chiare:

(i) la prima è che la personalità dell’uomo debba mondizzarsi («rendere mondo tutto 
quanto è mera forma e rendere fenomeno tutte le sue disposizioni»), sporgersi, ovvero, 
spingere «all’assoluta realtà» – incarnarsi in una particolare determinazione (solo me-
diante la determinazione la persona può determinarsi; al contrario, ancora una volta, essa 
permarrebbe nella disposizione ma non effettivamente);

(ii) la seconda esigenza è che l’uomo debba formalizzare il proprio stato, «estirpare 
in sé tutto ciò che è puro mondo e accordare tutti i suoi mutamenti», ovvero, spingere 
«alla formalità assoluta» e interiorizzare la materia, cioè, farla propria (solo l’Io accorda 
tutti i suoi mutamenti e tutti i suoi mutamenti sono accordabili solo dall’Io; al contrario 
non sarebbe altro che mondo perché si ridurrebbe a ciò che esternamente lo principia).

In sintesi: «Unicamente mutando, egli esiste; solamente restando immutabile è lui ad 
esistere. Pertanto l’uomo rappresentato nella sua completezza sarebbe l’unità permanen-
te che nei flutti del mutamento rimane eternamente la stessa»17.

È sul presupposto di questa necessità che Schiller chiama impulso [Trieb] ciò che è 
volto ad eseguire [zur Erfüllung] le due esigenze: essendo presenti nell’uomo due stati 
contrapposti e coessenziali, gli impulsi, in quanto strumenti delle due leggi fondamenta-
li, sono due: l’impulso sensibile [Stofftrieb] e l’impulso formale [Formtrieb].

Il primo, l’impulso sensibile, «provenendo dall’esistenza fisica dell’uomo», è ciò 
che «si occupa di riversarlo nei limiti del tempo e materializzarlo»18. Affinché non 
permanga nella condizione di pura virtualità, la persona abbisogna dello stato in quan-
to piano realizzante e l’impulso sensibile è ciò che determina e incatena la forma, in 
modo che «tutta l’infinita possibilità delle sue determinazioni è limitata» alla singola 
percezione (cosa che, d’altro lato, produce «la più grande limitazione», «giacché tut-
to quanto è nel tempo si dispone in modo successivo, di conseguenza per il fatto che 
qualcosa è, ogni altra cosa viene esclusa»19). Viene da sé, dunque, che come l’esclusi-
vità dello stato implicava la parcellizzazione del soggetto nell’ordine della serie delle 
percezioni, così, nello stesso modo, se l’impulso sensibile governa in modo esclusivo, 
la personalità viene annullata in quanto assolutamente esposta fuori di sé «sotto il do-
minio della sensazione»20: «al mondo sensibile, con vincoli inestirpabili, esso incatena 
lo spirito che in alto tende, e nei limiti del presente richiama l’astrazione dal suo più 
libero vagare all’infinito»21.

16	 Cfr. M. Vozza Estetica della sensualità. Attualità di Schiller, Torino, ANANKE, 2011, p. 29.
17	 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 107.
18	 Ivi, p. 111.
19	 Ibidem.

20	 Ibidem.

21	 Ivi, p. 113.



44	 ﻿ Giacomo Clemente 

Il secondo di quegli impulsi è l’impulso formale. Procedendo dalla persona, tende a 
mettere l’uomo in libertà, «a portare armonia nella varietà delle sue manifestazioni e ad 
affermare la sua persona pur in tutto il mutare del suo stato»22. Ciò che l’impulso formale 
decreta in un tempo determinato esso lo decreta per sempre e ciò che decreta per sempre 
lo decreta per un tempo determinato, perché essendo la persona posta eternamente (essa 
infatti non è nel tempo perché non è determinata dallo stato), quell’impulso che sollecita 
alla sua conservazione «non può mai esigere altro se non ciò che deve esigere in tutta 
l’eternità»23. Esso, dunque, pone sotto il proprio dominio l’intera successione del tempo, 
ma porre il tempo nell’ordine dell’eternità significa abolirlo e abolire il tempo equivale ad 
abolire il mutamento. L’impulso formale «vuole che il reale sia eterno e necessario e che 
il necessario e l’eterno siano reali: in altre parole: sollecita verità e diritto»24. Anche qui, 
stesso meccanismo dell’impulso sensibile: laddove l’impulso formale «esercita il potere» 
estende massimamente l’essere in quanto persona. «Lì scompaiono tutti i limiti» e nel 
soggetto agisce l’«oggetto puro» come ciò che è contrapposto a ogni elemento individuale.

I due impulsi, così, sono assolutamente contrapposti, ed essendo l’uomo costituito da 
stato e persona, quello sensibile e quello formale sono i soli «due impulsi a esaurire il 
concetto di umanità ed è assolutamente impensabile un terzo impulso fondamentale che 
possa mediare tra i due»25.

La questione di Schiller risulta così impostata ed è relativa ad una posta in gioco 
niente affatto accomodante: qui, infatti, si tratta di trovare una conciliazione che risolva 
questa contrapposizione (che, in ultima istanza – Schiller stesso è in questo senso del 
tutto esplicito – mina la stessa definizione di unità): «In che modo ripristineremo dunque 
l’unità della natura umana che pare totalmente annientata da quest’originaria e radicale 
contrapposizione [diese ursprüngliche und radikale Entgegensetzung]?»26.

Ecco che qui, Schiller, sottolinea un argomento di grande rilevanza: la contrapposi-

zione dei due impulsi non implica la loro contraddittorietà. Se l’impulso formale spinge 
all’immutabilità e alla conservazione della persona mentre l’impulso sensibile spinge al 
mutamento e alla determinazione della sensazione recettiva, allora i due impulsi non si in-

contrano nello stesso dominio oggettuale: «È vero che le loro tendenze si contraddicono, 
eppure, ciò va osservato, non nei medesimi oggetti, e quello che non si incontra, non può 
urtarsi»27. Ciò significa che la rispettiva tendenza è opposta nella misura in cui opposti 
sono gli oggetti ai quali i due impulsi tendono non contraddittoriamente (perché tali im-
pulsi, è del tutto ovvio, sarebbero contraddittori laddove venisse presupposto uno stesso 
dominio oggettuale del loro tendere rispettivo). Essi, in definitiva, sono opposti proprio 
perché non contraddittori ed è la loro non contraddittorietà che li pone come opposti.

Non solo. Se il soggetto fosse costituito solo dalle proprie determinazioni percettive e 
l’impulso sensibile fosse determinante al modo dell’impulso formale, tale soggetto non 

sarebbe affatto, poiché, mancando la persona quale luogo in cui quelle determinazioni 
vengono portate alla coscienza, esso non avrebbe neppure quel contenuto determinativo 

in quanto contenuto di una coscienza: «con la sua personalità è soppresso anche il suo 
stato, data la reciprocità dei due concetti – perché il mutamento esige un qualcosa di 

22	 Ibidem.

23	 Ibidem.

24	 Ibidem.

25	 Ivi, p. 117.
26	 Ibidem.

27	 Ibidem.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 45

permanente e la realtà limitata una realtà assoluta»28. Allo stesso modo, se l’impulso 
formale fosse recettivo al modo dell’impulso sensibile, e il soggetto fosse costituito solo 
dalla propria libertà, esso smetterebbe di essere forza attiva e soggetto nella misura in 
cui scalza l’oggetto «perché il permanente esige il mutamento e la realtà assoluta esige 
limiti per dichiararsi»29.

Questo è un punto decisivo.
Ciò che qui viene introdotta, oltre a quella inerente alla non identità del dominio 

oggettuale, è, infatti, una seconda modalità di non contraddizione, legata alla necessità 

della loro reciproca compresenza: il fatto che l’impulso sensibile necessiti di quello 
formale – «perché il mutamento esige un qualcosa di permanente e la realtà limitata 
una realtà assoluta» – e che l’impulso formale necessiti di quello sensibile – «perché il 
permanente esige il mutamento e la realtà assoluta esige limiti per dichiararsi» – porta 
con sé l’assoluta necessità dell’indipendenza di ciascuno dei due impulsi in quanto con-

dizione della sussistenza dell’altro nella sua indipendenza30. La necessità della compre-
senza dei due impulsi, cioè, è necessità della loro non contraddittorietà perché, se fossero 

posti a prescindere della posizione dell’altro (se ci fosse solo l’impulso materiale o solo 
quello formale), essi si annullerebbero nell’atto stesso di porsi (mancando la coscienza 
mancherebbero anche le determinazioni, a lato stesso di ciò che porta le determinazioni; 
o mancando le determinazioni mancherebbe anche la coscienza, a lato stesso di ciò che 
porta le forme). Essi, dunque, sarebbero posti e non posti nella misura in cui non fossero 
tra loro contrapposti: senza impulso formale, niente impulso sensibile; senza impulso 
sensibile, niente impulso formale… E dunque, senza stato, niente persona; senza perso-
na, niente stato: «In una parola: esclusivamente in quanto egli [l’uomo] è autonomo, vi 
è realtà fuori di lui ed egli è ricettivo; unicamente in quanto è ricettivo, in lui vi è realtà 
ed egli è una forza pensante»31.

Sintetizzando ciò che qui si è detto, si potrebbe assumere la contrapposizione dei due 
impulsi fondamentali come ciò che già contiene l’esclusione della loro, rispettiva con-
traddittorietà. Tale contraddittorietà è, come appena visto, designabile in duplice modo:

(α) una contraddizione in senso debole (ascrivibile alla nozione di identità del campo 
operativo): essa consiste nell’impossibilità di considerare per i due impulsi fondamentali 
uno stesso dominio oggettuale entro il quale essi possano dirigere le proprie tendenze 
operative: è impossibile che il medesimo impulso tenda e non tenda al medesimo campo 
oggettuale e sotto il medesimo riguardo della tendenza dell’altro impulso fondamentale;

(β) una contraddizione in senso forte (ascrivibile alla nozione di esclusività): essa 
consiste nell’impossibilità di considerare esclusivamente uno dei due impulsi fondamen-
tali perché ciò comporterebbe la propria negazione. In tal modo, la posizione esclusiva 
dell’uno equivarrebbe, allo stesso tempo, alla propria, assoluta non-posizione, in quanto 
l’indipendenza di ciascun impulso è costitutiva non solo dell’impulso stesso, ma anche 
dell’impulso opposto.

28	 Ivi, p. 125.
29	 Ibidem.

30	 Cfr. L. Pareyson, Etica ed estetica in Schiller, in Estetica dell’idealismo tedesco. I. Kant e Schil-

ler, Milano, Ugo Mursia Editore, 2005, p. 263.
31	 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 125.



46	 ﻿ Giacomo Clemente 

Mi avvicino al punto che mi interessa rilevare.
Nel porre la necessità della contemporaneità operativa dei due impulsi, Schiller, pur 

non esplicitandola, rende operativa una categoria che, nel contesto di una analisi della 
Wechselwirkung, risulta di portata centrale (perché in essa analiticamente contenuta): 
quella di limite [Schranke]. La contrapposizione implica che entrambi gli impulsi deb-
bano porsi nello stesso tempo, senza che il primo si scambi con il secondo e senza che il 
secondo si scambi con il primo: «Entrambi gli impulsi necessitano, dunque, limitazione 
[Einschränkung] e, venendo pensati come energie, riduzione»32. Il limite, allora, è la 
condizione dell’impossibilità dello «scavalcamento» dell’impulso nel dominio operativo 
dell’altro (è ciò che assicura «a ciascuno di essi i propri confini [Grenzen]»33). Limitare 
è dunque determinare se è vero che ciò che è posto assolutamente è posto contradditto-
riamente. Ma, allora, tale determinazione limitante deve essere reciproca nella misura 
in cui debbano essere posti entrambi gli impulsi. Essi, perciò, devono determinarsi re-

ciprocamente.
Ciò significa, ecco il punto, che solo l’effettiva presenza di un impulso è condizione 

di possibilità dell’effettiva presenza dell’impulso contrapposto. Se è vero che l’incon-
dizionata posizionalità di un impulso equivale alla sua non-posizione assoluta, allora 
solo l’effettiva operatività dell’altro impulso, in quanto è ciò che limita attivamente 
la sua incondizionatezza, è ciò che rende possibile la sua posizione effettiva. Solo per 
l’attività dell’impulso formale può istituirsi attivamente l’impulso sensibile: la non 
attività dell’impulso formale implicherebbe l’attività incondizionata di quello mate-
riale, e porre incondizionatamente l’impulso materiale significa porlo nell’assoluta 
contraddittorietà in quanto è ciò che si negherebbe nell’atto stesso di porsi. Viceversa, 
è solo perché un impulso sensibile è attivo che può istituirsi l’impulso formale perché, 
così come per l’impulso formale, la sua inattività implicherebbe l’attività incondizio-
nata dell’impulso formale e porre incondizionatamente l’impulso formale significhe-
rebbe porlo contraddittoriamente in quanto è ciò che si negherebbe nell’atto stesso di 
porsi. L’attività di un impulso implica l’attività dell’altro in quanto attivo e l’attività 

dell’altro implica l’attività dell’uno in quanto posto. La duplice attività, vien da sé, 
non va considerata come un che di successivo, come se prima operasse l’impulso for-
male (o l’impulso sensibile) e, solo in secondo momento, l’impulso sensibile (o l’im-
pulso formale). La duplice attività, al contrario, è duplice conseguentemente al fatto 
che le rispettive attività sono le rispettive condizioni di possibilità. Si può considerare 
il limite, quindi, come il punto di massima tensione operativa dei due impulsi poiché 
esso è ciò che sorge immediatamente nella contrapposizione o, per meglio dire, è il 
punto in cui stanno le reciproche operatività degli impulsi in quanto l’una attività è 
condizione dell’altra che, a sua volta, è condizione della prima in quanto da questa 
limitata, e viceversa. Così, «già assegnando a ciascuno dei due un ambito proprio, se 
ne esclude l’altro e si pone a ciascuno un limite [eine Grenze] che è insuperabile se 
non a danno di entrambi»34.

Più precisamente, allora, si potrebbe dire che determinare un impulso da parte 
dell’altro significa subordinare (unterordnen) (la determinazione come fattore origina-
rio è una originaria subordinazione). Ma in quanto l’impulso attivamente subordinante 

32	 Ibidem.

33	 Ivi, p. 119.
34	 Ibidem.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 47

dev’esser attivamente determinato, esso deve essere altresì subordinato. Subordina-
re un impulso all’altro significa, allora, negare l’assoluta posizionalità dell’impulso 
nell’atto stesso in cui viene subordinato. La contrapposizione è quindi mediata dalla 
negazione, in quanto negazione è la stessa determinazione di un impulso sull’altro, e 
determinare significa negare l’incondizionata posizione di un impulso che prescinde 
dall’impulso contrapposto.

Riporto per intero il passaggio di Schiller.
Siamo nel contesto della tredicesima lettera:

Non appena si afferma un antagonismo originario, perciò necessario, tra i due im-
pulsi, certamente non v’è altro mezzo per mantenere l’unità nell’uomo che non sia 
quello di subordinare incondizionatamente l’impulso sensibile a quello razionale. Di 
qui però può semplicemente nascere uniformità, giammai armonia, e l’uomo rimane 
ancora scisso in eterno. Ad ogni modo, la subordinazione dev’esserci, ma reciproca: 
perché per quanto i limiti non possano mai fondare l’assoluto, quindi la libertà non 
possa mai dipendere dal tempo, è altrettanto certo che per se stesso l’assoluto non può 
mai fondare i limiti, che lo stato nel tempo non può dipendere dalla libertà. Pertanto en-
trambi i principi sono contemporaneamente subordinati e coordinati l’un l’altro, ossia 
si trovano in relazione reciproca [Wechselwirkung]; senza forma nessuna materia, senza 
materia nessuna forma35.

«Entrambi i principi sono contemporaneamente subordinati e coordinati l’un l’altro, 
ossia si trovano in relazione reciproca»… Ecco che la Wechselwirkung risulta essere, nel 
dettato di Schiller, la legge fondamentale funzionale al mantenimento dell’unità dell’uo-
mo (e realizzantesi, qui basti solo accennarlo, attraverso la relazione con un oggetto 
estetico esteriore in quanto è ciò che definisce l’impulso al gioco [Spieltriebes] come 
impulso nel quale gli altri due si trovano collegati36).

Nell’ambito delle Lettere schilleriane, il termine di Wechselwirkung ricorre altre quat-
tro volte, oltre alla prima, che è contenuta nel passaggio richiamato sopra. Mi limito 
a riportarle brevemente dal momento che il motivo teorico che sta alle loro spalle è il 
medesimo che si è analizzato.

Nella quattordicesima lettera Schiller scrive:

Ormai siamo stati condotti al concetto di un’azione reciproca [Wechselwirkung] dei 
due impulsi, siffatta che in essa l’efficacia di uno fonda e insieme limita l’efficacia dell’al-
tro, e nella quale ciascuno perviene alla propria manifestazione suprema appunto per il 
fatto che l’altro è attivo37.

35	 Ivi, p. 117.
36	 cfr. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 129: «L’impulso sensibile vuole che vi sia mutamento, 

che il tempo abbia un contenuto; l’impulso formale vuole che il tempo sia soppresso, che non 
vi sia mutamento alcuno. Quindi, quell’impulso nel quale gli altri due agiscono collegati (prov-
visoriamente, sinché non avrò giustificato questo denominazione, mi sia concesso di chiamarlo 

impulso al gioco), l’impulso al gioco sarebbe diretto a sopprimere il tempo nel tempo, a unificare 
il divenire con l’essere assoluto, il mutamento con l’identità. L’impulso sensibile vuole divenire 

determinato, vuole ricevere il suo oggetto; l’impulso formale vuole esso stesso determinare, vuole 
produrre il suo oggetto: l’impulso al gioco si sforzerà dunque di ricevere così come esso stesso 
avrebbe prodotto e di produrre così come il senso aspira a ricevere».

37	 Ivi, p. 127.



48	 ﻿ Giacomo Clemente 

Qui, siamo nella quindicesima lettera: 

Epperò, dal fatto che sappiamo indicare le parti costitutive [realtà e forma, N.d.A.] che 
nella loro unione producono la bellezza in nessun modo ancora è spiegata la genesi di 
essa: perché a tal fine sarebbe necessario comprendere quella medesima unione, la quale 
ci rimane imperscrutabile come in generale ogni azione reciproca [Wechselwirkung] fra 
il finito e l’infinito38.

Sedicesima lettera:

Dall’azione reciproca [Wechselwirkung] di due contrapposti impulsi e dalla connessio-
ne di due contrapposti principi abbiam visto risultare il bello, il cui ideale supremo sarà 
perciò da rinvenire nel legame e nell’equilibrio quanto più possibile perfetti della realtà 
e della forma39.

E se è l’oggetto bello esterno – siamo ancora nella sedicesima lettera – a far sì che 
possa generarsi il collegamento dell’impulso formale e dell’impulso materiale, lo stesso 
oggetto, in quanto costituito da forma e realtà, dovrà accogliere (seppur soltanto sul pia-
no ideale), proprio per essere bello, il concetto

di una azione reciproca [Wechselwirkung] in virtù del quale le due parti necessariamente 
si condizionino a vicenda mentre l’una dall’altra sono condizionate, e il loro purissimo 
prodotto è la bellezza. Ma l’esperienza non ci offre esempio alcuno di una così perfetta 
azione reciproca [Wechselwirkung]: essa, semmai, in ogni tempo vedrà, più o meno, la 
preponderanza determinare una mancanza e la mancanza una preponderanza40.

 
***

La legge della Wechselwirkung è tratta, per esplicita ammissione di Schiller, dal 
Fondamento dell’intera dottrina della scienza di Fichte: «Questo concetto di relazione 
reciproca [Wechselwirkung] e tutta la sua importanza trovano eccellente spiegazione 
nei Fondamenti dell’intera dottrina della scienza di Fichte, Lipsia 1794»41. Sarà quin-
di necessario mostrare quanto l’elaborazione schilleriana della Wechselwirkung sia 
effettivamente debitrice della struttura teorica fichtiana. Introdursi ad essa necessita 
della considerazione preliminare dei principi fondamentali quali condizioni della sua 
comprensibilità. Nostro compito, dunque, sarà quello di esporli nelle loro linee es-
senziali al fine di mostrare in quale misura l’azione reciproca schilleriana, che è una 
reciproca determinazione, possa essere assimilabile, al di là dei punti di convergenza, 
a quella della Grundlage.

38	 Ivi, p. 133.
39	 Ivi, p. 143.
40	 Ivi, p. 145.
41	 Ivi, p. 117. Per precisione, nelle lettere schilleriane la presenza di Fichte è esplicitata in un’altra 

occasione, legata per interni teorici (e politici) a quella riportata nel corpo di testo, che ricorre in 
Lettera IV. Nel contesto teorico della «disposizione e determinazione» dell’«individuo» che «por-
ta in sé un puro uomo ideale», Schiller rimanda ad «uno scritto da poco apparso del mio amico 
Fichte, Lezioni sulla destinazione del dotto, in cui si trova una lucidissima deduzione di questa 
proposizione per una via mai finora tentata» (ivi, p. 51).



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 49

2. Considerazione essenziale della Wechselbestimmung

Il punto interessante del richiamo a Fichte sta nel fatto che Schiller guardi alla nozione 
– centralissima nella Grundlage ed essenzialmente legata a quella di relazione reciproca 

– di Wechselbestimmung.
Ecco il brano di Fichte al quale si riferisce Schiller42:

la quantità dell’uno è posta da quella del termine contrapposto e viceversa […]. Posso 
muovere da uno qualunque dei termini contrapposti io voglia, in ogni caso con l’azione 
del determinare ho in pari tempo determinato l’altro <termine>. Si potrebbe convenien-
temente chiamare determinazione reciproca [Wechselbestimmung] (per analogia con l’a-
zione reciproca [Wechselwirkung]) questa più determinata determinazione. È la stessa 
cosa che in Kant si chiama relazione43.

Lascio da parte l’analisi relativa alla categoria kantiana di relazione per sottolineare il 
punto teorico che mi interessa. La categoria di Wechselbestimmung fichtiana, per Schil-

ler, lungi dal rappresentare un che di esterno o di accessorio a quella di Wechselwirkung 

(che per Fichte – si badi, soltanto nel passaggio che interessa a Schiller, e che, lo si vedrà, 
è comprensivo dei primi tre principi fondamentali – intrattiene con quella di determina-
zione reciproca un rapporto di tipo analogico), è, proprio al contrario, la categoria più 
adatta per mostrarne il meccanismo di funzionamento e l’immediata implicazione44.

Il motivo sembra del tutto evidente e conseguente all’analisi condotta fino ad ora (cosa 
che, appunto, fa sì che le nozioni di Wechselwirkung e Wechselbestimmung, siano, e per 
Fichte, e per Schiller che rimanda a Fichte, così legate fra loro): la determinazione (la Be-

stimmung), ovvero, il fatto stesso che un impulso sia – presuppone una operatività origi-

naria che limitando l’esclusività della contrapposizione è la condizione di possibilità della 
stessa posizione determinata: opera l’impulso sensibile, opera l’impulso formale, e questa 
azione reciproca [Wechselwirkung] fondata dall’attività dell’uno e dall’attività dell’altro, 
fa sì che il primo «non invada la sfera della legislazione, l’altro [che] non invada la sfera 
della sensazione»45. E tale permanenza nei propri confini è, appunto, reciproca determina-
zione [Wechselbestimmung] in quanto essa costituisce la non contraddittorietà dei termini 
in opposizione. Per farla breve: l’azione reciproca è già reciproca determinazione – la We-

42	 Sull’individuazione del brano accolgo l’indicazione di Violetta Waibel contenuta in Wechsel-

bestimmung. Zum Verhältnis von Hölderlin, Schiller und Fichte in Jena, «Fichte-Studien» 12 
(1997), p. 55.

43	 J. G. Fichte, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, tr. it. a cura di G. Boffi, Fondamento 

dell’intera dottrina della scienza, Milano, Bompiani, pp. 225-227 in Id., Gesamtausgabe der 

Bayerischen Akademie der Wissenschaften (= GA), a cura di R. Lauth e H. Jacob, Stuttgart-Bad 
Cannstatt, From- man-Holzboog, 1962.

44	 Sul punto, V. Waibel scrive: «Trotz ihres Gegensatzes sollte die Idee einer harmonischen Na-
tur des Menschen denkbar sein. Hierfür schien Fichtes Begriff der Wechselbestimmung in aus-
gezeichneter Weise geeignet zu sein. Während aber Fichte in der Grundlage den logischen Begriff 
der Wechselbestimmung verwendet, ändert Schiller ihn in ästhetisch-anthropologischer Absicht 
in Wechselwirkung um». O, ancora: «Gegenseitig bestimmt zu werden, erklärt die Subordination 
der beiden Schillerschen Triebe. Die zugleich stattfindende Koordination referiert einerseits auf 
den Aspekt des sich gegenseitig Bestimmens, so daß jeder Trieb als bestimmter und daher abhän-
giger zugleich auch ein bestimmender und daher unabhängiger Trieb ist» (Wechselbestimmung 

cit., pp. 54-55).
45	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 125.



50	 ﻿ Giacomo Clemente 

chselwirkung è già una Wechselbestimmung, e qui, riferirsi ad uno, per Schiller, significa 

già riferirsi all’altro, in modo da collocare le due nozioni in una polarità che definisce una 

linea sinonimica46 (sebbene per Fichte sia, kantianamente, e almeno nel passaggio che 

interessa a Schiller, soltanto una linea analogica). Da qui, il senso del richiamo contenuto 
nella tredicesima lettera, che si potrebbe enunciare rovesciando l’adagio della scolastica 
medievale: per Schiller (come per Fichte) – esse sequitur agere.

Vediamo dunque più da vicino i principi della Dottrina della scienza al fine di com-
prendere il meccanismo di funzionamento della determinazione reciproca in quanto no-
zione implicita della Wechselwirkung schilleriana.

È noto che nel generale contesto dell’esposizione della prima parte della Wissenschaf-

tslehre, la necessità della deduzione di un terzo principio fondamentale sia richiesta 
dall’impossibile pensabilità della contrapposizione – essenziale – di io e non-io.

Ecco schematicamente.
Il «primo principio fondamentale» in tutto e per tutto incondizionato (e che prende le 

mosse dal principio logico di identità «A = A» in quanto proposizione certa e data nella 
coscienza empirica) suona: «L’io pone originariamente in modo assoluto il suo proprio 

essere»47. Ciò significa che l’Io è identico a Sé, agente e prodotto della propria azione 
– esso è la contemporaneità del porre e dell’esser-posto in quanto posto assolutamente 
e fondato su se stesso48; è azione [Handlung] e suo atto-fatto [Tat], «e perciò l’io sono 
è espressione di un’azione-in-atto [Tathandlung]: ma anche dell’unica possibile azione-
in-atto»49. Essendo i termini proposizionali in tutto e per tutto identici («i termini sono 
totalmente uno solo»50), io = io esprime parimenti l’io che pone se stesso assolutamente 
in quanto è («l’io è perché si è posto»51). Esso, in altre parole, «si pone mediante il suo 
semplice essere ed è mediante il suo semplice esser-posto»52. Soggetto assoluto è, al-
lora, quest’Io il cui essere consiste nel fatto di porre se stesso come essente: «Porre se 

stessi ed essere, applicati all’io, sono totalmente identici»; o ancora: «Ciò il cui essere 

(essenza) consiste semplicemente nel fatto di porre se stesso come esistente è l’io quale 
soggetto assoluto»53. L’io è aupoietico54, perché non consiste né nel solo porre sé, né nel 
solo esser da sé posto, ma nell’essere sé come posto in quanto autoponentesi: «così come 
si pone, è; e così come è, si pone»55.

Sottolineo una implicazione essenziale per il passaggio al secondo principio fonda-
mentale: la duplicità (relazionale) dell’io è condizione dell’identità dell’io (o viceversa). 

46	 Una linea sinonimica che lavora in gran parte della letteratura su Schiller. Cfr. ad esempio, data 
l’autorevolezza del caso, questo enunciato di Pareyson, in Etica ed estetica in Schiller cit., p. 270: 
«Bisogna anzitutto riconoscere che il concetto di determinazione reciproca, nella sua applicazione 
sistematica, è tipicamente fichtiano. Per Fichte il terzo principio è la stessa azione reciproca di io 
e non io». O ancora: «La conciliazione dei due impulsi, richiesta dall’unità e totalità dell’uomo 
integrale, è la loro determinazione reciproca», ivi., p. 264. In altri termini, per dirla con la nostra 
ipotesi, la Wechselwirkung (unica categoria utilizzata da Schiller), è già una Wechselbestimmung. 

47	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 153.
48	 Sulla contemporaneità cfr. C. Amadio, Logica della relazione politica. Uno studio su «La dottrina 

della scienza» (1794/5) di J. G. Fichte, Milano, Giuffrè Editore, 1998, p. 10 e ss.
49	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 149.
50	 Ibidem.

51	 Ibidem.

52	 Ivi, p. 151.
53	 Ibidem.

54	 cfr. G. Boffi, «Saggio introduttivo» a J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 36.
55	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 151.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 51

Tale relazione duale, è ovvio, va intesa come duplicità differita (di produzione e pro-
dotto) e simultanea della posizione dell’io. La duplicità relazionale è, più precisamente, 
condizione della propria identità – ovvero, la duplicità di sé con sé è la stessa identità 
dell’io in quanto sua condizione di posizionalità. I termini dell’identità dell’io sono ir-
riducibilmente due ma, proprio perché due, sono l’uno, identico io, e l’identità dell’io, 
per porsi come tale, reclama la duplicità con sé stesso nella propria costitutiva relazione 
identificante56.

Necessario, allora, che il «secondo principio fondamentale», condizionato per la materia 
e incondizionato per la forma (e che fonda il principio logico dell’opporre «–A non = A»), 
dica che «all’io è in assoluto contrapposto un non-io»57. Il fatto che -A (considerato come 
«prodotto» dell’azione dell’opporre) implichi l’identità coscienziale dell’io, e che, secon-
dariamente, tale contrapporre sia posto come incondizionato, mostra che -A, in quanto 
situato nel dominio coscienziale dell’io come suo presupposto, sia posto nell’atto stesso di 

porre sé dell’io. In questo senso, l’incondizionatezza dell’opporre contenuta nel secondo 
principio non va considerata come qualcosa di aggiuntivo e differenziale rispetto a quella 
dell’autoposizionalità dell’io del primo principio, ma, proprio al contrario, come ciò che è 

già da essa implicitamente contenuta. In altri termini, se la proposizione logica -A non è = 
A non è dedotta né dimostrata da A = A, è per il semplice fatto che entrambe le proposizioni 
esprimono, originariamente, l’identica azione-in-atto dell’io. Ciò che si potrebbe enuncia-
re così: nell’atto stesso di porsi, all’io è opposto un non-io, ed il non-io è originariamente 

posto in quanto l’io si pone o, che è lo stesso, l’io, nell’atto stesso di porsi come io, si 

oppone un non-io essenzialmente contrapposto e si contrappone un non-io opposto nell’at-

to stesso di porsi come io. L’azione-in-atto è la stessa, essenziale operatività costitutiva 
delle due forme contrapposte e, di conseguenza, l’opporre è formalmente assoluto quanto 
il porre: «all’io è assolutamente contrapposto un non-io»58. Dunque, per un verso, il con-
trapposto è non-io poiché, in quanto non dell’io in tutto e per tutto opposto, è determinato 
dall’io in quanto suo contrapposto (questa, la condizionatezza del contrapporre rispetto 
alla materia: l’essere contrapposto è infatti posto incondizionatamente mediante l’io che 
oppone nell’atto di porre. Se, in altri termini, l’io agente non fosse lo stesso e la coscienza 
della prima azione non fosse collegata alla coscienza della seconda, -A non sarebbe un 
contrappore ma semplicemente un porre al modo di A, in modo tale che -A sarebbe = A). 
Per l’altro, il contrapposto è ciò che è posto nella medesima azione-in-atto dell’io che si 
pone (questa, la sua incondizionatezza rispetto alla forma: In quanto -A non è = A sta tra 
i fatti della coscienza empirica, tra le azioni dell’io figura l’azione di un contrappore che, 
secondo la sua forma, non è «sottoposta a condizione alcuna e non basata su un più elevato 
fondamento» perché -A è posto perché è posto).

È precisamente al livello dell’impossibile pensabilità di questa essenziale contrappo-
sizione che, allora, è richiesta la necessità della deduzione di un terzo principio fonda-

56	 Cfr. Boffi: «L’assoluta teticità dell’atto in cui e con cui l’io si autopone spontaneamente non 
esclude […] la duplicità e l’alterità, anzi le richiede, quali condizioni di ciò che potremmo chia-
mare l’autopoiesi dell’identico. L’identità si manifesta, infatti, nel simultaneo differire di azione 
e atto, di produzione e prodotto […]. «A» viene alla luce in quanto tale ponendosi in relazione 
con l’altro da sé. Se non si producesse nella relazione identificante, dunque se non fosse quell’A 
soggetto e oggetto del porre, se non si ponesse come essere-altro, allora non potrebbe istituirsi 
come essere-sé, risultando un’ineffabile indifferenza piuttosto che una chiara e netta identità» (G. 
Boffi, «Saggio introduttivo» cit., p. 39).

57	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 167.
58	 Ibidem.



52	 ﻿ Giacomo Clemente 

mentale. Una impossibilità che, in generale, è relativa alla considerazione isolata dell’as-
solutezza del porre sé dell’io (del primo principio) e dell’opporre un non-io nell’atto 
stesso di porsi dell’io (del secondo principio). L’esigenza che viene da tale problematici-
tà, in altre parole, è quella di dover mantenere una unità e, nel contempo, una differenza 
con il non-io nel dominio dell’unità della coscienza, affinché essa non si vanifichi come 
io e dal non-io non venga eliminata.

Tale eliminazione dell’io da parte del non-io è data dall’assunzione del contrapporre 
in quanto azione-in-atto incondizionatamente posta alla misura della posizione dell’io. È 
come se Fichte dicesse che l’io, in quanto totalità della realtà per sé posta, è assolutamente 
negato dal non-io: l’io, così, è ciò che si pone e si nega nell’atto stesso di porsi. Relativa-
mente al primo principio fondamentale, Fichte scrive che «esso elimina se stesso eppure 
non elimina se stesso». Infatti, «se io = io, allora tutto ciò che è posto nell’io è posto»59. 
Ma ciò significa che il secondo principio dev’esser posto nell’io in quanto è ciò che è posto 
assolutamente ma, nella stessa misura, non esser posto in quanto ad esso contrapposto.

Infatti: in quanto il non-io è incondizionatamente posto nell’io, allora l’io non è posto 
(dunque, io = non-io). Se il non-io è posto, allora non è posto l’io perché «totalmente 
eliminato dal non-io»60. Il non-io, però, deve essere posto nell’io, in quanto «ogni con-
trapporre presuppone l’identità dell’io nel quale esso è posto». Ne seguirà che l’io non è 
posto nell’io poiché nell’io è posto il non-io e, dunque, io = non- io.

Tuttavia, se il non-io può esser posto nell’io solo in quanto «è posto un io al quale esso 
possa venir contrapposto», allora ne deriva che, nell’identica coscienza in cui esso è po-
sto, «deve esser posto anche l’io, dovendo esser posto il non-io» e, dunque, non-io = io.

In altri termini, se il non-io deve essere posto nell’io in quanto il medesimo io è il 
presupposto affinché il non-io sia contrapposto, allora l’io non può essere posto nell’io 
perché eliminato dalla posizione del non-io: l’io non è posto nell’identica coscienza in 
quanto in essa è posto il non-io. Se, però, il non-io dev’esser posto in quanto contrappos-
to, allora dev’essere posto l’io.

Il risultato di entrambi i principi fondamentali enunciati (secondo le leggi presupposte 
della riflessione) è, dunque, il medesimo: io non = io («l’io non è = io, ma io = non-io e non-
io = io»61). L’identità della coscienza è costituita, nello stesso tempo, dalla posizione dell’io 
e del non-io che, in quanto posti assolutamente, sono indifferenti e reciprocamente eliminati.

In tal modo, compito del terzo principio fondamentale è quello di trovare una me-

diazione che proceda nella stessa azione-in-atto dell’io. La questione è esplicitamente 
formulata da Fichte: «come si possono pensare insieme, senza che sia annullino e soppri-
mano, A e -A, essere e non-essere, realtà e negazione?»62. Risposta: «deve essere trovato 
un qualche X per mezzo del quale tutte quelle conclusioni possano esser corrette senza 
che ne venga soppressa l’identità della coscienza»63. Il terzo principio opera l’immediato 
passaggio dall’indifferente contemporaneità incondizionata dell’opposizione, esplican-
do il modo per poter pensare – insieme – il porre e il contrappore senza che questi, così, 
si annullino vicendevolmente.

Se le opposizioni che debbono unificarsi sono nell’identica coscienza, X deve essere 
collocato in essa. È chiaro che essendo l’io e il non-io i prodotti originari e se, d’altro 

59	 Ivi, p. 173.
60	 Ivi, p. 171.
61	 Ivi, p. 173.
62	 Ivi, p. 175.
63	 Ivi, p. 173.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 53

canto, la posizione del non-io non è possibile senza la posizione di X (che è il prodotto 
di una azione originaria Y) allora «X stesso dev’esser un prodotto, e per la precisione un 
prodotto di un’azione originaria dell’io»64, grazie al quale «gli opposti io e non-io devo-
no essere unificati, posti identici, senza che si sopprimano vicendevolmente. I suddetti 
opposti devono essere assunti nell’identità di una coscienza»65.

La via d’uscita all’impossibile pensabilità della posizione assoluta dell’io e del non-io 
è dunque la loro congiunzione nel dominio coscienziale. Entrambi, però, sono posti in-
condizionatamente. Esser posti come incondizionati, equivale a dire che essi sono posti 
come illimitati in quanto posti assolutamente. Affinché possano essere posti senza an-
nullarsi, dunque, essi devono esser posti come non assoluti e cioè debbono essere posti 

come limitati. X è ciò che rende possibile la posizione di io e non-io ed Y è l’azione 
originaria della quale X è prodotto. Se, dunque, io e non-io in quanto originariamente 
posti, devono essere posti nell’io nel permanere dell’identica coscienza, Y è ciò che ren-
de possibile la sua permanenza in quanto è ciò che limita l’assolutezza del porre e del 
contrapporre: «Quindi, se questa risposta è corretta, l’azione Y sarebbe un limitarsi l’un 
per l’altro dei due contrapposti e X designerebbe i limiti [Schranken]»66.

Limitare significa negare soltanto una parte [Teil] della realtà di ciò che è limitato. 
In quanto X come prodotto di Y è posto originariamente, allora l’assoluta posizione del 
porre e del contrapporre non è assolutamente opposta. Dire che il posto e il contrapposto 
sono posti assolutamente, infatti, è dire che sono posti illimitatamente, sicché si può in-
tendere l’assolutezza anche come interezza. Se, dunque, l’assolutezza dell’opposizione 
implica l’interezza degli opposti (e, da qui, la loro contraddittorietà), allora, in quanto 
tale opposizione è limitata dalla posizione originaria di X, il posto e l’opposto sono posti 
come divisi in quanto divisione è limitazione di un’interezza. Scrive Fichte che «oltre ai 
concetti di realtà e negazione, nel concetto di limite si trova quello di divisibilità […]. 
Questo concetto è l’X cercato e tramite l’azione Y tanto l’io quanto il non-io sono dun-
que posti in tutto e per tutto come divisibili»67.

Dividere, però, significa quantificare. Senza X i due termini sono opposti assoluta-
mente perché interamente contrapposti; con X, l’opposizione è quantificata perché è 
divisa. La quantità limitata, allora, rimanda al concetto della divisibilità quale «capacità 
di quantità in generale» e, tuttavia, non esauribile in in «una quantità determinata»68. È 
del tutto evidente che Y non possa seguire l’azione dell’opporre poiché «senza di essa 
l’opporre sopprime se stesso e quindi è impossibile» e che, inoltre, Y non la possa pre-

cedere perché la divisibilità «può essere intrapresa semplicemente per rendere possibile 
la contrapposizione e nulla è la divisibilità senza un che di divisibile»69. X, dunque, è ciò 
che si doveva trovare come risoluzione del compito quale condizione dell’unificazione 
delle opposizioni.

Ciò significa che, essendo Y originariamente posto, «l’io non è posto nell’io nella mi-
sura in cui è posto il non-io, cioè per quelle parti [Teilen] della realtà con le quali il non-io 
è posto»70. Nel dominio dell’identità della coscienza il non-io è negazione della quantità 

64	 Ibidem.

65	 Ivi, p. 175.
66	 Ibidem.

67	 Ivi, p. 177.
68	 Ibidem.

69	 Ibidem.

70	 Ivi, p. 179.



54	 ﻿ Giacomo Clemente 

della realtà dell’io e, viceversa, l’io è posto poiché ad esso è attribuito quel quantum di 
realtà che non è attribuita al non-io. In sintesi, «in quanto il non-io è posto, anche l’io 
dev’essere posto, cioè entrambi sono posti in generale come divisibili secondo la loro 
realtà»71. Opposizione e divisibilità (in quanto quantificazione degli opposti) «sono un’u-

nica e medesima cosa» – e tali azioni sono distinguibili come poste in successione solo 

per il loro coglimento ad opera delle leggi della riflessione presupposte come valide.
Se, infatti, l’opporre (considerato nella forma) è assolutamente posto quanto il porre, 

la contemporaneità di essi richiede la contemporaneità della limitazione: porre, opporre, 
limitare si rivelano, così, come momenti costitutivi dell’io. Si potrebbe dire, dunque, che 
l’elaborazione operata da Fichte attenga, oltre che la forma e il contenuto, la modalità 
della loro posizione e, cioè, ad una reciproca compresenza che elude essenzialmente 
l’ambito della successione, poiché l’uno è a condizione dell’altro e il limite (come auto-
limitarsi dell’io) è ciò che rende possibile i primi due in quanto condizione della loro po-
sizione72. Il limitare è una autolimitazione dell’io in quanto la limitazione è per se stesso 
ed è una sua azione originariamente posta nella misura in cui esso si pone. Il limite, 
dunque, non va considerato come un che di esterno all’io ma, al contrario, è costitutivo 

dell’io: se esso non si limitasse non sarebbe un io – è ciò che lo costituisce internamente 

come io quantificato e perciò determinato. Come enuncia il terzo principio fondamenta-
le: «io contrappongo, nell’io, all’io divisibile un non-io divisibile»73.

La quantificazione degli opposti, dunque, rende possibile la reciproca permanenza 
nell’identità della coscienza. Se non fossero quantificati ed X non fosse immediatamente 
posto, essi si annullerebbero reciprocamente perché la posizione dell’uno impedireb-
be quella dell’altro che però deve essere posto nell’atto stesso di posizione del primo. 
Quantificare, dunque, significa determinare. Senza X, l’assoluta totalità posta dall’io 
che si pone (che è l’io assoluto) «non è qualcosa (non ha predicato e non può averne 
alcuno)»74: come a dire che il soggetto assoluto è il soggetto in cui qualcosa non è po-
sto identico a qualcos’altro o contrapposto a un’altra cosa, bensì semplicemente posto 
identico a sé stesso e, dunque, è ciò che non presuppone alcun fondamento di relazione 
e di distinzione con ciò che è contrapposto. Il soggetto assoluto, cioè, è una soggettività 
astratta, disincarnata, svincolata dalla determinazione coscienziale del non-io opposto, 
non individua ed ineffabile indifferenza perché essa è tutto ciò che è. In breve, solo per 

la posizione di X, che è posizione quantificante nell’ambito del condizionato, io e non-io 

diventano qualcosa [Etwas].
Il terzo principio, in altri termini, introduce nell’ordine di una realtà che è soltanto 

«parte» di quella assoluta, è realtà limitata che trova nell’interezza della totalità assoluta 
dell’agire, la propria origine e il proprio fondamento75. Nell’identità della coscienza è 
posta cioè la totalità della realtà, una realtà che, al contrario di quella del primo principio, 
è già limitata perché parzializzata dalla quantificazione dell’opposizione; di tale realtà, 
infatti, «spetta al non-io quella che non spetta all’io, e viceversa»76. Si potrebbe anche 

71	 Ibidem.

72	 Così in C. Amadio, Logica della relazione politica. Uno studio su «La dottrina della scienza» 

(1794/5) di J. G. Fichte, Milano, Giuffrè Editore, 1998, p. 31.
73	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 181.
74	 Ivi, p. 179.
75	 Sul punto, cfr. G. Boffi, «Saggio introduttivo» cit., pp. 40-43.
76	 Cfr. ciò che scrive Arturo Massolo, in Fichte e la filosofia: «La quantitabilità è [...] il principio o la 

condizione stessa della coscienza. L’io dell’antitesi [l’io quantificato, l’io intelligente] è la coscienza 



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 55

dire che il soggetto assoluto è il luogo entro il quale l’io finito fonda la propria unità de-
terminata ed esso, in quanto reso «qualcosa» dalla quantificazione, si rende accessibile 
esclusivamente nella reciproca limitazione dei principi essenzialmente in conflitto che lo 
stesso io assoluto in sé comporta. Il limite, in altri termini, è posto nel piano dell’assoluta 
totalità della realtà che, come visto nell’elaborazione del primo principio fondamentale, 
è l’essere stesso dell’io in quanto è ciò che si pone come essente. Nell’io assoluto è posto 
l’io finito che, limitato, trova nel primo il proprio fondamento originario.

Con il terzo principio l’io e il non-io sono posti (nell’io e mediante l’io) come recipro-
camente quantificati perché divisi e limitati, «in modo che la realtà dell’uno elimini la 
realtà dell’altro e viceversa»77. Il terzo principio fondamentale, come visto, enuncia tale 
reciproca divisibilità: «io contrappongo, nell’io, all’io divisibile un non-io divisibile»78. 
In quanto X è posto, la divisibilità quantificata dell’io e del non-io implica però la reci-

proca limitazione. Tale principio, perciò, contiene altre due proposizioni principiali tra 
loro contrapposte, perché due sono i termini che, nell’io, si contrappongono mediante X: 
la prima, per cui, «l’io pone il non-io come limitato dall’io»79 (che costituisce il principio 

della scienza del pratico); la seconda, per cui «l’io pone se stesso come limitato dal non-

io»80 (che è il principio della sezione dedicata al fondamento del sapere teoretico). Qui 
basti dire che la bipartizione della Grundlage in una parte teoretica e in una parte pratica 
è, quindi, resa necessaria dalla contraddittorietà del terzo principio fondamentale81.

reale, e perciò la struttura stessa dell’io intelligente. L’io del primo principio, l’io della tesi, che non 
richiede, per il suo esserci, l’antitesi, è davvero una pura astrazione che ha valore regolativo, perché 
l’io divisibile (l’io finito) è opposto al non-io e perché in esso si trova la possibilità di una ‘influenza 
esterna’, senza la quale non vi sarebbe né riflessione né coscienza reale. Dunque all’io della tesi 
non si può riconoscere la egoità» (A. Massolo, Fichte e la filosofia, Firenze, Sansoni, 1948, p. 42).

77	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 213.
78	 Ivi, p. 181.
79	 Ivi, p. 213.
80	 Ivi, p. 215.
81	 Tralasciando l’analisi e le implicazioni della struttura speculativa della Dottrina della scienza, ba-

sti dire che il procedimento riflessivo della Dottrina della scienza deve iniziare dal fondamento del 
sapere teoretico, «perché la pensabilità del principio pratico fondamentale si fonda sulla pensabilità 
del principio teoretico fondamentale» (ivi, p. 217), vale a dire sul presupposto della dimostrazione 
(teoretica) della realtà del non-io, che è condizione dell’agire (pratico) dell’io su di esso. Del principio 
secondo cui «l’io pone il non-io come limitato dall’io» (ivi, p. 213), infatti, non si sa ancora nulla. 
Esso presuppone che il non-io abbia realtà (in quanto è solo l’opposto, è il non posto e perciò è nulla), 
«pertanto non è affatto pensabile in che modo l’io possa eliminare nel non-io una realtà che esso non 
possiede, né come il non-io, essendo nulla, possa essere limitato» (ivi, p. 215). Ciò significa che «per 
il momento non v’è uso possibile, o almeno così sembra, di questa proposizione che prossimamente, 
e per la precisione per la parte pratica della nostra scienza, rivestirà un ruolo di primo piano». Del 
secondo principio per cui «l’io pone se stesso come limitato dal non-io» (ibidem) si può fare uso, in 
quanto l’io si pone «dapprima quale realtà assoluta», e poi, mediante il non-io, realtà determinata. 
Tuttavia, la Dottrina della scienza mostrerà che sarà la facoltà pratica a rendere possibile quella 
teoretica, e che soltanto alla luce del pratico l’articolazione argomentativa dei teoremi sviluppati per 
via riflessiva nella sfera del sapere teoretico trovano, effettivamente, i criteri della loro completezza e 
correttezza: «la ragione in sé è meramente pratica e […] diviene teoretica soltanto applicando le sue 
leggi a un non-io che la limita» (ivi, p. 217). In altri termini, la Dottrina della scienza ha una struttura 
circolare perché la priorità del sapere teoretico è data esclusivamente per la pensabilità della scienza 
del pratico ma, in sé considerata, la ragione si mostrerà intrinsecamente pratica e svelerà, retrospet-
tivamente, la praticità del primo principio. Sulla circolarità della prima esposizione della Dottrina 

della scienza – circolarità necessitata dall’assunzione della logica come introduzione al sapere – cfr. 
L. Pareyson, Fichte. Il sistema della libertà, Milano, Ugo Mursia Editore, 1976.



56	 ﻿ Giacomo Clemente 

Ecco che la legge categoriale della determinazione reciproca [Wechselbestimmung] 
è introdotta come «superiore genere della determinazione»82 in generale del terzo prin-
cipio fondamentale, perché resa necessaria da una ulteriore contraddizione contenuta 
nello stesso principio del sapere teoretico. In esso, infatti, sono contenute due ulteriori 
proposizioni. La prima (…«come limitato dal non-io»), per cui «il non-io determi-

na (attivamente) l’io (che per questo riguardo è passivo)», la seconda («l’io pone se 
stesso»…), per cui «l’io determina se stesso (mediante attività assoluta)»83. Il proce-
dimento dialettico di Fichte è il medesimo: ciò che afferma una proposizione è negata 
dall’altra (contenuta nella stessa proposizione in quanto sintesi di una precedente con-
traddizione):

È […] subito lampante che ambedue si contraddicono vicendevolmente l’un l’altra, 
che l’io non può essere attivo, se dev’essere passivo, e viceversa […] È poi palese il fatto 
che in una delle proposizioni sviluppate si afferma ciò che l’altra nega e viceversa: e in tal 
senso si tratta certo di una contraddizione84.

Una proposizione afferma che l’io si pone, l’altra che l’io è limitato: «a sopprimersi 
sono quindi realtà e negazione»85. Ma limitazione e determinazione erano già state as-
sunte come toglimento della contraddittorietà dell’assoluta contrapposizione e, dunque, 
saranno nuovamente implicate – in quanto «fissano» il procedimento sintetico in genera-
le – per l’unificazione di realtà e negazione.

L’io, in quanto è posto come realtà assoluta, può determinarsi soltanto come realtà, 
ed in esso «non è posta affatto negazione». Porsi come determinato, dunque, «deve 
significare che l’io determina la realtà e, per mezzo di questa, se stesso»86. Si è vi-
sto come determinare significhi quantificare. L’«atto assoluto dell’io» per cui si pone 
come assoluta realtà determinata è, infatti, lo stesso atto limitante assolutamente posto 
dalla posizione della reciproca limitazione del terzo principio fondamentale, «dove 
l’io pone se stesso come quantità»87. Ciò significa che la posizione di sé dell’io è 
posizione dell’assoluta totalità della realtà come «quantum» assoluto e assoluta deter-
minazione quantificata, e fuori della realtà dell’io «non ve n’è affatto alcuna» perché 
tale realtà è posta nell’io.

Se l’io è quantum assoluto della realtà per sé posta, nel non-io, non essendo ciò che è 
l’io, «dev’esser posta l’assoluta totalità della negazione e la negazione stessa dev’essere 
posta quale totalità assoluta»88.

La questione introdotta poco sopra dall’analisi del principio per cui «l’io pone se stes-

so come limitato dal non-io», dunque, consiste nell’unificare e nel sintetizzare mediante 
una «più determinata determinazione»89 l’assoluta totalità della realtà posta nell’io de-

terminantesi e l’assoluta totalità della negazione posta nel non-io determinante. Nell’e-
sposizione del terzo principio fondamentale, si è visto come limitare significa negare 
soltanto una parte [Teil] della realtà di ciò che è limitato. Unificare l’assoluta totalità 

82	 Ivi, p. 225.
83	 Ivi, p. 219.
84	 Ivi, p. 221.
85	 Ibidem.

86	 Ibidem.

87	 Ivi, p. 223.
88	 Ibidem.

89	 Ivi, p. 227.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 57

della realtà dell’io e l’assoluta totalità della negazione posta nel non-io, dunque, significa 
che «l’io in parte [zum Teil] si determina ed in parte è determinato»90.

Totalità della realtà e totalità della negazione, in quanto assolutamente poste, impli-
cano che la parziale autodeterminazione dell’io e la parziale determinazione del non-io 
debbano essere pensate «come un’unica e proprio medesima cosa» affinché non domi-
ni l’assoluta totalità della negazione sull’assoluta totalità della realtà, e viceversa. Ciò 
significa che nell’atto stesso della determinazione dell’io, l’io deve determinarsi, e in 

quanto l’io si determina, esso deve essere determinato.
Infatti, determinare significa negare, ovvero sopprimere una parte della realtà: «l’io 

è determinato, <ciò> significa: in esso viene soppressa della realtà»91. Se l’io pone in sé 
una quantità determinata dell’assoluta totalità della realtà, allora la restante quantità di 
assoluta realtà è soppressa e negata da sé ed è posta nel non-io: se l’io non pone in sé, 
allora pone necessariamente in un altro, contrappone.

Nel non-io, dunque, è posta tanta realtà quanta negazione è posta nell’io. Ciò significa 
che l’io è passivo rispetto alla realtà posta nel non-io nell’atto stesso della propria attiva 
autodeterminazione. Al contempo e nella stessa misura, nell’io è posta tanta realtà quanta 
negazione è posta nel non-io. L’io, dunque, è attivo nei confronti del non-io in quanto 
autodeterminandosi pone in sé un quantum di realtà che non pone nel non-io, che perciò 
è passivo.

L’io e il non-io sono, al contempo, attivi e passivi. L’io si determina, e determinandosi 
viene determinato in quanto la propria determinazione costituisce la realtà del contrappo-
sto che, in virtù della determinazione in generale, deve essere posto come determinante. 
Allo stesso modo e nello stesso tempo, il non-io è determinato dall’autodeterminazione 
dell’io e, così, in quanto determinato, determina l’io. L’io e il non-io, in quanto contrap-
posti, sono attivi nella misura in cui l’altro termine è passivo e, al contempo, sono passivi 
nella misura in cui l’altro termine è attivo.

In sintesi, l’io, in quanto si determina, determina il non-io che in quanto determinato 
determina l’io: l’io «si pone dunque come determinantesi in quanto viene determinato»92. 
Al contempo, il non-io può determinare l’io proprio perché l’io, determinandosi, determi-
na il non-io: l’io «si pone come ciò che viene determinato in quanto esso determina sé»93.

La realtà dell’un termine è la negazione dell’altro, la realtà dell’altro è negazione del 
primo in quanto quantità reciprocamente determinata e soppressa dell’assoluta totalità 
della realtà. Dalla determinazione della realtà o della negazione di un termine è deter-
minata la realtà o la negazione dell’altro, e dalla realtà o dalla negazione dell’altro è 
determinata la realtà o la negazione del primo.

Il punto è fondamentale.
La particolarizzazione della determinazione in generale è data, dunque, dall’introdu-

zione della modalità di posizione della quantità. Si potrebbe dire che la determinazione 

in generale del terzo principio fondamentale, è la cornice speculativa entro cui questa 
«superiore» determinazione indica la modalità di spartizione quantitativa degli opposti. 
Se nella determinazione in generale «vien fissata semplicemente la quantità, lasciando 
inindagati il come e la maniera»94, con la sua particolarizzazione venuta in luce dalla 

90	 Ivi, p. 223.
91	 Ibidem.

92	 Ivi, p. 225.
93	 Ibidem.

94	 Ibidem.



58	 ﻿ Giacomo Clemente 

contraddizione che lo stesso principio del fondamento comportava, si sa che la quantità 
di un termine è posta dal termine contrapposto, e viceversa. Se nella determinazione in 
generale i due termini erano semplicemente contrapposti rispetto alla quantificabilità, 
nella nuova determinazione la posizione determinata dell’uno è data dalla reciprocità 
relazionale dell’altro che lo pone come determinato. Se nella determinazione in generale 
è posta la semplice contrapposizione quantificata degli opposti, nella superiore determi-
nazione l’opposizione è posta rispetto alla costitutiva reciproca determinazione, che è 
una reciproca azione. Tale determinazione, infatti, coglie un corrispondersi di quantità. 
Ad un determinato quantum di realtà corrisponde un quantum di negazione e, così, tale 
determinazione mostra il venire meno della separazione indifferente dei termini contrap-
posti. In tal modo, a partire da uno di essi è possibile determinare l’altro: «posso muo-
vere da uno qualunque dei termini contrapposti io voglia, in ogni caso con l’azione del 
determinare ho in pari tempo determinato l’altro ‘termine’»95 e determinazione reciproca 

[Wechselbestimmung] è il nome che porta questa «più determinata determinazione»96.

3. Comparazione della Wechselbestimmung fichtiana con la Wechselwirkung schille-

riana e collocazione schilleriana del limite [Schranke]

L’analisi dei principi fondamentali del Fondamento dell’intera dottrina della scienza 
è stata affrontata nelle sue linee essenziali al fine di comparare la determinazione reci-
proca di io e non-io con l’azione reciproca, esplicitamente indicata da Schiller come 
debitrice di quella fichtiana, tra impulso formale e impulso materiale.

Il procedimento speculativo schilleriano, almeno dal punto di vista formale, parrebbe 
essere effettivamente in debito con la Wechselbestimmung fichtiana.

Rivediamo.
La Wechselwirkung è assunta per la necessità della contrapposizione degli impulsi (la 

loro posizione assoluta equivarrebbe infatti alla loro immediata e assoluta negazione: as-
solutezza della posizione e contraddittorietà sono la stessa cosa). Da una parte, «se l’im-
pulso formale diventa ricettivo, vale a dire se la forza del pensiero previene la sensazione 
e la persona di sostituisce al mondo, allora quest’ultima smette di essere forza indipen-
dente e soggetto nello stesso rapporto in cui soppianta l’oggetto»97; dall’altra, il soggetto, 
«non appena è soltanto contenuto del tempo, non è, e conseguentemente non ha neppure 
un contenuto», poiché «con la sua personalità è soppresso anche il suo stato»98.

Al fine di porre un impulso, dunque, l’altro dev’esser posto e porli come opposti signi-
fica contrapporli (quindi, devono esser posti contemporaneamente). «Entrambi gli im-
pulsi necessitano, dunque, limitazione [Einschränkung] e, venendo pensati come ener-
gie, riduzione»99. Essi, dunque, devono limitarsi reciprocamente al fine di poter essere 
posti insieme, nello stesso tempo.

Il limite è la condizione dell’impossibilità dello «scavalcamento» dell’impulso nel 
dominio operativo dell’altro e, quindi, è condizione di possibilità della reciprocità dell’a-
zione che la stessa contrapposizione in sé comporta. Limitare, infatti, significa determi-

95	 Ibidem.

96	 Ivi, p. 227.
97	 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 125.
98	 Ibidem.

99	 ibidem, corsivo mio.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 59

nare perché dire assolutezza equivale a dire indeterminatezza (perché l’assolutezza di un 
impulso è la sua contraddittorietà). «Assegnando a ciascuno dei due impulsi un ambito 

proprio, se ne esclude l’altro e si pone a ciascuno un limite, che è insuperabile se non a 

danno di entrambi»100.
Determinare, quindi, è limitare e tale determinazione limitante deve essere recipro-

ca nella misura in cui entrambi gli impulsi debbono essere posti. Essi devono dunque 
determinarsi reciprocamente, relazionarsi operativamente al fine di potersi individuare 
(o, che è lo stesso, devono limitarsi nell’atto stesso della propria, simultanea opera-
tività, dal momento che la contrapposizione è posta per la non contraddittorietà della 
posizione assoluta di uno dei due impulsi): la Wechselbestimmung è, come detto, una 
Wechselwirkung.

In Fichte, come visto, il limite e la determinazione reciproca sono riflessivamente 
dislocati: il primo, infatti, è collocato nel terzo principio fondamentale; il secondo, nel 
primo teorema del sapere teoretico. Ciò, tuttavia, non toglie che l’articolazione specula-
tiva dell’azione reciproca (o della determinazione reciproca) schilleriana assuma effetti-
vamente i tratti di quella fichtiana.

Se, come afferma il secondo principio fondamentale, l’io si nega nell’atto stesso della 
propria assoluta autoposizionalità, l’identica coscienza non permarrebbe.

Se il non-io deve essere posto nell’io in quanto l’io stesso è il presupposto affinché il 
non-io sia contrapposto, allora l’io non può essere posto nell’io perché eliminato dalla po-
sizione del non-io. Ciò significa che la posizione di X (del limite) è necessariamente posta 
da una azione originaria Y (del limitare) al fine di poter porre insieme e simultaneamente 
«senza che si annullino e sopprimano, A e -A, essere e non essere, realtà e negazione»101. 
Limitare, dunque, equivale a dividere, nella misura in cui divisione è limitazione della 
posizione di una totalità: «di conseguenza […] nel concetto di limite si trova quello di 
divisibilità»102. Infine, dividere in quanto limitare significa porre ciò che è diviso in rela-
zione alla quantificabilità. Al fine di poter essere contrapposti, dunque, io e non-io deb-
bono porsi come quantificati poiché la divisibilità è «capacità di quantità in generale»103.

L’introduzione della quantificazione nel principio del fondamento conduce al secondo 
punto di convergenza104. Schiller, strutturando la soggettività sull’impulso sensibile e 
l’impulso formale, scrive che: «nondimeno sono tali due impulsi a esaurire il concetto di 
umanità ed è assolutamente impensabile un terzo impulso fondamentale che possa me-
diare tra i due»105. Si potrebbe sostenere che l’impossibilità dell’assunzione di un terzo 
principio fondamentale sia dovuta alla presupposizione del rapporto dei due impulsi in 

100	 Ivi, p. 119, corsivo mio.
101	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 175.
102	 Ivi, p. 177.
103	 Ibidem.

104	 Segnalo ancora Weibel: «Die Rede von Koordination referiert aber auch auf einen Aspekt, der in 
Fichtes Begriff der Wechselbestimmung nicht mitgedacht ist. Die Quantitätsverteilung ist nach 
Fichtes Begriff bezogen auf ein Totalquantum, das aber beliebig auf die Wechselglieder verteilt 
sein kann. Schiller dagegen hat, wenn die Wechselwirkung von Stoff- und Formtrieb im gegebe-
nen Zusammenhang sinnvoll sein soll, einen Gleichgewichtszustand der bei-den Wechselglieder 
im Blick, so daß sich ein Bezug auf ein Totalquantum erübrigt. Insofern also Schiller mit der 
Wechselwirkung einen harmonischen Gleichgewichtszustand der beiden gegensätzlichen We-
sensmomente der menschlichen Natur darstellt, greift er über Fichtes Theorie hinaus» (Wechsel-

bestimmung cit., p. 55).
105	 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 117.



60	 ﻿ Giacomo Clemente 

termini primariamente quantitativi nella misura in cui la loro reciprocità è situata entro 
una cornice che istituisce il soggetto come unità106. Il soggetto è-uno, gli impulsi sono 
due e tali impulsi per porsi devono permanere come limitati. Sulla scorta del terzo prin-
cipio, di conseguenza, è assumibile che la posizione assoluta ed intera di uno dei due 
impulsi equivalga alla posizione totalizzante il dominio del soggetto in generale. Come 
in Fichte, dunque, la reciproca limitazione degli impulsi consiste nella divisione della 
totalità. Ciò significa che nella misura in cui i due impulsi sono contrapposti, essi sono 
quantificati e, in tal modo, l’unità del soggetto permane.

Terzo punto. Infine, si è visto come la Wechselbestimmung fichtiana è assunta quale 
più determinata modalità della determinazione in generale. Essa dice che l’io si pone 
«come determinantesi in quanto viene determinato, e si pone come ciò che viene deter-
minato in quanto esso determina sé»107. Nella stessa misura, la contrapposizione tra gli 
impulsi è istituita dalla loro simultanea operatività limitativa. Solo l’effettiva presenza 
dell’operatività di un impulso è condizione di possibilità dell’effettiva presenza dell’a-
zione dell’altro, così come per la reciproca determinazione di io e non-io. L’azione di un 
impulso vieta che l’altro entri nel suo dominio e limitandolo attivamente è determinato 
dal primo nell’atto stesso in cui lo determina.

In sintesi, tre sono i punti di convergenza che gravitano attorno alla legge categoriale 
della relazione reciproca schilleriana con quella della Grundlage:

(α) il limite: così come esso è richiesto da una azione dell’io al fine di poter porre i 
termini della contrapposizione originaria: io e non-io; allo stesso modo, in Schiller, il 
limite è la condizione di possibilità dell’opposizione simultanea degli impulsi;

(β) la quantificazione: così come il limite parzializza la totalità della realtà e, in tal 
modo, pone originariamente i termini della contrapposizione come quantificati; nella 
stessa misura, in Schiller, l’impossibile assunzione di un ulteriore impulso fondamentale 
colloca la soggettività nell’ambito della quantificabilità. In questo senso, si potrebbe dire 
che come in Fichte la quantificazione, in quanto risultato della contrapposizione limitata 
dei termini, è ciò che rende possibile il permanere dell’identità della coscienza; così, in 
Schiller, l’identità del soggetto è identità quantificata perché posta come ciò che contiene 
la contrapposizione limitata degli impulsi;

(γ) la reciproca determinazione: la reciproca determinazione di io e non-io è presenza 
reciprocamente condizionata. Allo stesso modo la reciproca determinazione schilleria-
na: in quanto determina attivamente l’impulso sensibile, l’impulso formale è da questo 
determinato; in quanto l’impulso sensibile è determinato dall’impulso formale esso lo 
determina attivamente.

Su questi punti di convergenza è utile una osservazione. In Schiller il concetto di limi-
te è posto come prodotto dell’azione reciproca. In Fichte, diversamente, la Wechselbe-

stimmung è modalità «più determinata» della determinazione in generale. Se, in Fichte, 

106	 Dello stesso avviso è Giovanna Pinna, laddove scrive che «Schiller insiste su un modello di inter-
scambio tra le diverse componenti dell’uomo, in cui il rapporto tra i due impulsi si gioca sostanzial-
mente in termini quantitativi, come prevalenza dell’uno o dell’altro in una unità. Per questo non è 
possibile che si dia un terzo impulso qualitativamente diverso dai primi due, in grado di operare una 
conciliazione» (G. Pinna, Introduzione a Schiller, Roma-Bari, Editori Laterza, 2012, p. 79).

107	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 225.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 61

il limite è posto nel terzo principio e la Wechselbestimmung nel primo teorema del fon-
damento del sapere teoretico, in Schiller il limite è assunto come ciò che già risulta dalla 
reciproca operatività determinante degli impulsi fondamentali. In termini fichtiani, si 
potrebbe dire che la Wechselbestimmung schilleriana (in Fichte, posta nel primo teorema 
del fondamento del sapere teoretico) è già quell’azione Y che Fichte introduce nel terzo 
principio fondamentale.

In questo senso, in Schiller, diversamente da Fichte, il limitare sembrerebbe germina-
re già come prodotto della simultanea operatività degli impulsi. L’azione reciproca degli 
impulsi, cioè, sembrerebbe posta da Schiller non come una ulteriore particolarizzazione 
sintetico-riflessiva del limite (come accade in Fichte), ma come ciò che già si pone con 
la reciproca opposizione operativa, ovvero, con l’azione reciproca che è reciproca deter-
minazione.

Non porre il limite, in Fichte, significa non porre l’identità della coscienza poiché, se 
i termini dell’opposizione fossero posti assolutamente, io non = io. Il principio dell’op-
porre è costitutivamente posto nell’atto stesso dell’autoposizionalità dell’io e il terzo 
principio è posto originariamente perché originaria è la posizione del non-io. Ciò signi-
fica che il rapporto sintetico dei due termini contrapposti sia di tipo essenzialmente duale 
e il collasso dell’identità coscienziale è immediatamente conseguente all’ammissione 
esclusiva di uno di essi: rispettivamente all’assoluta posizione, il non-io è posto nell’atto 
stesso della posizione di sé dell’io; dunque, la contraddizione, limitatamente al secondo 
principio fondamentale, inerisce all’identità della coscienza stessa in quanto la costituti-

va ed essenziale dualità dei termini opposti richiede che l’assolutezza della loro posizio-
ne sia eliminata mediante limitazione. In altri termini, il referente della contraddizione è 
primariamente l’identità della coscienza perché io e non-io, nel principio dell’opporre, 
vengono a confliggere essenzialmente e in assoluto, indifferentemente108.

In Schiller la contraddizione costituisce, in primo luogo, già la semplice posizione 
esclusiva dell’impulso posto assolutamente, così come accade nella reciproca determina-
zione fichtiana. La contraddizione, cioè – diversamente dal secondo principio fondamen-
tale ma già in direzione della Wechselbestimmung fichtiana – inerisce esclusivamente 
l’assunzione incondizionata dell’impulso. Ciò che si contraddice non è, primariamente, 
il soggetto come ciò che contiene gli impulsi fondamentali (come accade nel secondo 
principio fichtiano), quanto gli impulsi fondamentali stessi: la contraddizione, cioè, ine-
risce primariamente all’impulso che, essendo posto come assoluto, implica la propria 
assoluta negazione (così come avviene nella Wechselbestimmung fichtiana).

Ciò non toglie il fatto – e questo è il punto che si voleva sottolineare – che la non 
contraddittorietà degli impulsi, posti come operativamente limitati e reciprocamente de-
terminantesi (come nel primo teorema fichtiano), renda possibile la non contraddittoria 

identità del soggetto nel quale quegli impulsi sono contrapposti. Infatti, se l’impulso 
fosse assolutamente posto, esso, eliminando l’altro, eliminerebbe se stesso e il soggetto 

108	 Sul punto cfr. ciò che scrive Carla Amadio riguardo alla considerazione esclusiva del principio 
dell’opporre: «Se queste conseguenze, ricavate dalle leggi presupposte della riflessione, fossero 
esatte l’identità della coscienza verrebbe meno, ma essa è anche l’unico fondamento assoluto del 
nostro sapere, è infatti, a partire da essa, che sono stati trovati questi due principi. Usando le leggi 
della riflessione si è arrivati ad un risultato, che mette in pericolo l’unico punto fisso: l’identità 
della coscienza. L’aver intrapreso una deduzione rigorosa rischia di vanificare quella coscienza, 
mediante la quale si è proceduto fino ad ora. Ciò che costituisce un problema per Fichte è proprio 
la presunzione di identità fra io e non-io» (C. Amadio, Logica della relazione politica cit., p. 27).



62	 ﻿ Giacomo Clemente 

stesso sarebbe niente109, così come, in Fichte, l’identità della coscienza non permarrebbe 
nella misura in cui i termini dell’opposizione fossero posti come indifferenti.

In sintesi, il fatto che in Schiller limitazione e determinazione reciproca sembrereb-
bero corrispondere in assoluto, non toglie il fatto che l’identità del soggetto (equivalente 
all’identità della coscienza del principio del fondamento) sia il presupposto assoluto 
della contrapposizione reciprocamente determinata degli impulsi.

4. Wechselwirkung schilleriana e il piano trascendentale come ambito della non con-

traddittorietà (ANC)

C’è un ultimo punto che, ancora una volta utilizzando l’impianto speculativo fichtia-
no, permette di porre in rilievo una questione che nell’ambito della Wechselwirkung tra 
gli impulsi che si sta prendendo in esame, risulta di portata decisiva.

Come accennato sopra, compito della parte teoretica della Dottrina della scienza è 
quello di «esaminare se e con quali determinazioni fosse pensabile la proposizione enun-
ciata in via problematica: l’io si pone come determinato dal non-io»110. La legge cate-
goriale della determinazione reciproca, analizzata al fine di verificare i punti di effettiva 
convergenza con quella di Schiller, è soltanto la prima modalità di «più determinata 
determinazione»111 del primo atto sintetico-riflessivo nel principio del fondamento: «tut-
te le restanti sintesi, per essere valide, debbono essere comprese in questa, devono essere 
state intraprese simultaneamente in essa e con essa»112.

Alla fine del procedimento sintetico, «mediante una deduzione sistematica»113, tutte 
le determinazioni possibili della proposizione per cui «l’io si pone come determinato dal 
non-io» saranno esaurite riflessivamente. Tali dimostrazioni possibili, indagate da Fichte 
nel corpo del «Fondamento del sapere teoretico», corrispondono alle diverse modalità 
di considerazione della relazione soggetto-oggettiva del fatto della rappresentazione che, 
di volta in volta superate sinteticamente da più determinate determinazioni, compaiono 
ipoteticamente come fatti della coscienza riflettente114.

109	 Cfr. ciò che lo stesso Schiller scrive in Lettera XIII, nel contesto del rovesciamento operativo 
degli impulsi: «può attribuire alla forza attiva l’estensione che spetta alla passiva, prevenire con 
l’impulso formale quello materiale e sostituire alla facoltà ricettiva quella determinante. Nel pri-
mo caso non sarà mai egli stesso, nel secondo caso non sarà mai qualcos’altro; quindi, appunto 
perciò, in entrambi i casi non sarà né uno né l’altro, di conseguenza – nullo» (F. Schiller, L’edu-

cazione estetica cit., p. 121).
110	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 415.
111	 Ivi, p. 227.
112	 Ivi, p. 189.
113	 Ivi, p. 415.
114	 Si badi che la questione della rappresentazione è posta già con il terzo principio fondamentale, 

mediante il concetto di divisione. Nel quinto punto dell’appendice al «principio del fondamento», 
Fichte scrive: «la celebre questione che Kant pose a capo della Critica della ragione pura: come 
sono possibili i giudizi sintetici a priori?, ottiene ora la risposta più generale e più soddisfacente. 
Nel terzo principio fondamentale abbiamo effettuato una sintesi dei contrapposti io e non-io, 
ponendo la divisibilità di entrambi. Sintesi la cui possibilità non è ulteriormente questionabile 
e alla quale non è possibile dare fondamento ulteriore: essa è possibile in tutto e per tutto, e si è 
autorizzati a compierla senza ulteriore ragione e fondamento» (Ivi, p. 189). Sul problema fichtia-
no della sistematizzazione della Critica della ragione pura e della Critica della ragione pratica 
rimangono fondamentali L. Pareyson, Fichte cit.; M. Ivaldo, I principi del sapere cit. 



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 63

L’ipoteticità delle determinazioni sintetiche che nel corso del procedimento riflessivo 
vengono trovate, è data dalla provvisorietà della loro assunzione, ed esse sono provviso-
rie in quanto vengono soppresse da determinazioni più circoscritte, le quali, in tal modo, 
vengono situate dalla riflessione filosofica «entro un circolo sempre più ristretto, elimi-
nando l’inconsistente e l’impensabile»115. Ciò significa che «passo dopo passo, ci siamo 
vieppiù avvicinati alla verità, sinché alla fine abbiamo scoperto l’unico modo possibile 
di pensare ciò che deve essere pensato»116.

Per esempio nel corso della nostra ricerca compariva l’ipotesi realistica che in qualche 
modo la materia della rappresentazione possa essere data dall’esterno: essa doveva essere 
pensata e il suo pensiero era un fatto della coscienza riflettente, ma operando un’inda-
gine più stringente trovammo che una tale ipotesi contraddiceva il principio fondamen-
tale enunciato, perché ciò a cui fosse data una materia dall’esterno sarebbe un non-io e 
nient’affatto un io, come invece dev’essere secondo la richiesta117.

Il risultato riflessivo della deduzione sistematica (l’«idealismo critico quantitativo») 
– e questo è il punto che si vuole sottolineare – giunge ad «un fatto che ricorre origi-

nariamente nel nostro spirito»118. Si apre così – con una nuova serie riflessiva collocata 
nella parte finale della sezione del fondamento del sapere teoretico, la pragmatische 

Geschichte des menschlichen Geistes – un nuovo procedimento speculativo che por-
rà al centro della propria elaborazione quel fatto originariamente presente, ovvero la 
rappresentazione coscienziale dello spirito finito, al fine di ripercorrere circolarmente il 
procedimento sintetico riflessivo che è servito a pensarlo e, così, verificarne la validità 
ed eludere effettivamente il carattere ipotetico delle determinazioni escluse dalla rifles-
sione: «essa ripercorre l’intero tragitto che quella [la prima serie della riflessione] ha 
descritto, ma nella direzione inversa e la riflessione filosofica, che può semplicemente 
seguire la nuova riflessione senza poterle però imporre alcuna legge, prende necessaria-
mente l’identica direzione»119.

Ciò significa che l’indagine sintetico-deduttiva non ha nessuna validità di per sé stes-

sa nella misura in cui viene considerata indipendentemente dalla realtà del fatto della 

rappresentazione dello spirito finito: la validità delle sue conclusioni, rispetto alla loro 
ipoteticità, è condizionata dal fatto «che ricorre originariamente nel nostro spirito»120.

Sul punto, tre osservazioni:
(α) le leggi della logica in quanto leggi della riflessione (A = A, -A non = A, etc.) sono 

impiegate da Fichte come determinazioni fattiche della coscienza pensante. La stessa 
presupposizione delle leggi logiche e la conseguente «circolarità» riflessiva introdotta 

115	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 415.
116	 Ibidem.

117	 Ivi, p. 417.
118	 Ivi, p. 415.
119	 Ivi, p. 423.
120	 Sulla problematicissima questione del punto di vista logico come introduzione alla filosofia, cfr. 

ciò che scrive Pareyson: «Se si accentua l’ipotesi allora si rimane nell’impostazione logica: alla 
filosofia viene presupposta un’indagine preliminare puramente logica, al principio si accede me-
diante una riflessione sulle leggi logiche, la filosofia si pone come fondazione della validità dei 
principi logici, il programma della filosofia ha un valore puramente ipotetico bisognoso di veri-
fica: tutto ciò perché non c’è un’introduzione reale alla filosofia e la libertà rimane estranea alla 
filosofia stessa» (L. Pareyson, Fichte cit., p. 128).



64	 ﻿ Giacomo Clemente 

nell’elaborazione del primo principio fondamentale sono implicate da questo carattere 
fattuale e determinante. Il fatto originariamente posto nello spirito finito in quanto è ciò 
che convalida e verifica le stesse regole riflessive che sono servite a pensarlo, dunque, è 
assunto nel proprio carattere di fattualità in modo più perspicuo e stringente dalla fatti-
cità che caratterizza le stesse regole logiche della riflessione. Se le leggi della riflessione 
«erano altresì fatti della nostra coscienza in quanto filosofavamo, ma erano fatti prodotti 
artificialmente mediante la spontaneità della nostra facoltà di riflettere»121, il fatto posto 
originariamente nello spirito finito, diversamente, in quanto deve corrispondere al più 
determinato prodotto sintetico della riflessione, è un fatto nel «più alto senso del termi-
ne», senso nel quale non rientrano quelle determinazioni sintetiche di natura semplice-
mente ipotetica rigettate «come pensiero di un sistema non trascendentale»122;

(β) l’io deve spiegarsi quel fatto originariamente presente. Esso, tuttavia, «non può 
spiegarselo altrimenti che conformemente alle leggi della sua essenza, che sono le stesse 
leggi secondo le quali anche la nostra riflessione è stata sinora svolta»123. In altri termini, 
la riflessione filosofica deve fornire «la prova che qualcosa è un fatto» poiché il richiamo 
ai fatti che risiedono entro l’ambito della coscienza comune, se non guidato dalla rifles-
sione filosofica, «non produce nulla se non un’illusoria filosofia popolare la quale non è 
affatto filosofia»124;

(γ) con il punto (β), Fichte introduce alla storia pragmatica dello spirito umano accen-
nata poco sopra. Se l’oggetto della riflessione, adesso, è «il modo dell’io di elaborare, 
modificare, determinare quel fatto in sé»125, essa sarà situata «su di un piano affatto 
diverso» da quello della semplice riflessione della prima serie. Se, infatti, nella serie 
riflessiva conclusasi con l’ultima determinazione sintetica possibile da pensare (quella 
dell’idealismo critico quantitativo), «riflettemmo sulle possibilità di pensare», in questa 
nuova serie della riflessione «si riflette su fatti»126.

Si è già accennato al carattere ipotetico delle determinazioni sintetiche trovate di volta 
in volta. Se ciò che la nuova serie riflessiva deve elevare a coscienza è, per così dire, il 
risultato fattuale della più ristretta determinazione prodotta riflessivamente, allora «non 
avremo più a che fare con mere ipotesi nelle quali il poco contenuto di verità dev’essere an-
zitutto separato dalla vuota argomentazione aggiuntiva»127; diversamente dalla prima serie, 
quindi, «attribuiremo realtà, con pieno diritto, a tutto quanto d’ora innanzi sarà stabilito»128.

Se, dunque, la prima serie della riflessione va dal principio filosofico alla terminazione 
fattuale della coscienza empirica; la seconda serie, al contrario, segue lo sviluppo della 
coscienza stessa. Se la prima serie è dimostrativa in quanto essa dimostra nell’«unico 
modo»129 un fatto; la seconda è rappresentativa perché accompagna «il corso degli even-

121	 J. G. Fichte, Fondamento cit., pp. 415, 417.
122	 Ivi, p. 417.
123	 Ivi, p. 419.
124	 Ibidem.

125	 Ibidem.

126	 Ivi, p. 421.
127	 Ibidem.

128	 Ibidem.

129	 Ivi, p. 415.



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 65

ti, in tutta tranquillità»130. Se, in sintesi, la prima serie è deduttiva ed ideale (logica), la 

seconda serie, circolarmente correlata alla prima, è pragmatica e ricostruttiva (reale)131.
Completamente diverso è il procedimento teorico schilleriano che, pur assumendo lo 

strumento speculativo della azione reciproca come reciproca determinazione, parrebbe 
situarsi nel più genuino trascendentalismo kantiano: «questo rapporto reciproco dei due 
impulsi è certo semplicemente un compito della ragione che l’uomo è in grado di assol-
vere soltanto nel compimento della sua esistenza. Nel senso più proprio del termine, esso 
è l’idea della sua umanità, quindi un infinito cui egli può vieppiù approssimarsi nel corso 
del tempo, senza tuttavia raggiungerlo»132.

Ciò significa che la contrapposizione degli impulsi – o, per meglio dire, il risultato 

«nel quale gli altri due agiscono collegati»133 che, come accennato sopra, è lo Spieltrieb 

–, viene posta da Schiller nel dominio dell’idealità. Si potrebbe dire che l’armonica 

contrapposizione degli impulsi accolti dal soggetto134, è la condizione di possibilità tra-

scendentale della posizione del soggetto stesso. Se la Wechselwirkung è ciò che rende 
possibile la configurazione del soggetto e se, d’altra parte, il soggetto è posto come ide-
ale, allora la Wechselwirkung tra gli impulsi sarà ideale quanto il soggetto reso possibile 
dalla loro reciproca operatività.

Ciò significa che l’idealità equivale alla pensabilità di ciò che il soggetto deve essere 
perché, «sino a quando soddisferà esclusivamente uno di quei due impulsi, oppure solo uno 
dopo l’altro, non potrà mai apprendere di essere effettivamente conforme a quest’idea»135. 
L’azione reciproca in quanto reciproca determinazione è condizione di possibilità della 
posizione del soggetto e il soggetto è posto nel dominio dell’idealità. Di conseguenza, 
il soggetto con le sue condizioni di possibilità, in quanto posti nel dominio dell’idealità, 
possono essere soltanto pensate e riflessivamente giustificate. In Lettera XIII, discutendo 
del «carattere veramente eccellente» dell’umanità, la questione del pensamento di questa 
idealità è introdotta dallo stesso Schiller: «certo, ci si facilita immensamente i propri do-
veri sociali allorché all’uomo reale, che chiede il nostro aiuto, si sostituisce nel pensiero 
l’uomo ideale, il quale verisimilmente potrebbe aiutarsi da sé»136.

Di conseguenza, se la condizione di possibilità della posizione del soggetto (armo-
nico) è soltanto pensata in quanto la pensabilità è collocata nel dominio dell’idealità, 
allora, di fatto, nel dominio della realtà, l’articolazione degli impulsi differisce assoluta-

130	 Ivi, p. 421.
131	 Sul punto, cfr., ancora una volta, Pareyson: «Il nesso fra le due serie è la necessità [data dal punto 

di vista di logico riflessivo come introduzione al sapere] della ciclicità del sistema. Con la prima 
serie, la filosofia teoretica è fondata, ma non conclusa: il suo principio è esaurito solo quando, con 
una seconda serie, si ritorna ad esso. Non basta dedurre le condizioni della sua pensabilità, ma 
bisogna ritrovarlo come risultato, dopo averlo assunto come principio. Solo così la filosofia teo-
retica, raggiungendo la propria totalità, raggiunge anche la determinazione completa e la certezza 
che le può competere» (Pareyson, Fichte cit., p. 156).

132	 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 127.
133	 Ivi, p. 129.
134	 L’«armonia [Harmonie]», in quanto risultato della contrapposizione degli impulsi reciprocamente 

posti, è introdotta dallo stesso Schiller laddove, in Lettera XIII, criticando la tesi secondo la quale 
per mantenere «l’unità nell’uomo [Einheit im Menschen]» non vi sia altro mezzo che «quello di 
subordinare incondizionatamente l’impulso sensibile a quello razionale», scrive che «di qui però 
può semplicemente nascere uniformità [Einförmigkeit], giammai armonia, e l’uomo rimane anco-
ra scisso in eterno» (ivi, p. 117).

135	 Ivi, p. 127.
136	 Ivi, p. 125.



66	 ﻿ Giacomo Clemente 

mente dalla loro considerazione di impulsi armonicamente contrapposti. In altri termini, 
l’occupazione di un impulso nel dominio dell’altro è il presupposto «reale» della confi-

gurazione armonica della soggettività senza che, con ciò, esso si contraddica nell’atto 

stesso di porsi come accade nell’ambito della riflessione trascendentale.

Sul punto, risulta essenziale la celebre questione del «selvaggio» e del «barbarico», 
la coppia oppositiva che attraversa tutta la prima parte delle Lettere schilleriane. Infat-
ti, anche qui basti accennare, «selvaggio [Wilder]» (in cui l’impulso sensibile preva-
rica sull’impulso formale) e «barbarico [Barbar]» (in cui l’impulso formale prevarica 
sull’impulso sensibile) sono le due sole modalità di opposizione – si badi, date fattual-

mente e caratterizzanti l’ordine ideologico della modernità – all’attualizzabilità della 
«destinazione» dell’uomo, ovvero, come è ormai chiaro, alla considerazione completa, 
unificata e totalizzata (armonicamente compresa) della soggettività.

La pensabilità del soggetto armonico e della azione reciproca in quanto reciproca 
determinazione come condizione della sua possibilità, permette di collocare la rifles-
sione trascendentale schilleriana lì dove deve essere collocata. I punti (α), (β), (γ) di §3. 
dedicati al concetto di limite, di quantificabilità e, soprattutto, di azione reciproca in 
quanto reciproca determinazione (che, in ultima istanza, comprende i primi due) così 
come essi si configurano in Fichte e in Schiller sono, come si è visto, punti di conver-
genza massimale. Si potrebbe denominare l’ambito speculativo in cui questi sono posti, 
come «ambito della non contraddittorietà» (da ora: ANC) in quanto tutti, di fatto, sem-
brerebbero gravitare attorno all’impossibile assunzione di «io non = io»: dell’assoluta 
ed indeterminata posizione degli impulsi – in Schiller – o dei termini contrapposti io e 
non-io – in Fichte.

In Schiller, l’ANC è lo strumento speculativo che rende possibile la pensabilità del 
soggetto armonico sotto il rispetto trascendentale delle sue condizioni di possibilità. Ciò 
significa che se l’azione reciproca (che, come visto, è già limitante e quantificante) è 
condizione di possibilità di un soggetto posto solo idealmente, allora essa pone l’ANC al 

servizio del dominio dell’idealità.
D’altra parte, si è accennato al fatto che nel dominio della realtà, che è un campo di for-

ze disarmoniche non determinate reciprocamente, l’ANC non può essere posto. «Selvag-
gio» e «barbarico», infatti, sono le due configurazioni soggettive in cui, di fatto, l’impulso 
materiale e l’impulso formale sono scissi, l’uno operando a casa dell’altro e viceversa.

Se, dunque, l’articolazione reale degli impulsi è il presupposto fattuale della posizio-
ne ideale del soggetto (armonico), allora l’ANC è assunto da Schiller, come in Fichte, 
solo ed esclusivamente nell’ordine della riflessione. Così come in Fichte le leggi logiche 
della riflessione costituiscono la sfera della pensabilità del principio, allo stesso modo, in 
Schiller, la contraddittorietà logica della posizione assoluta degli impulsi e la conseguen-
te assunzione della Wechselwirkung, è posta nella sfera della pensabilità trascendentale 
del soggetto armonico. In sintesi, sia in Fichte che in Schiller, l’ANC ha a che fare solo 

ed esclusivamente con il pensiero e la riflessione137.
Tuttavia, sulla base della pragmatische Geschichte, si è visto come la riflessione fichtiana 

assuma un carattere circolare nella misura in cui il fatto originariamente presente nello spirito 
umano debba ripercorrere inversamente – mediante una serie riflessiva situata in «un piano 

137	 Sul punto, una osservazione. L’uso massiccio che qui si è fatto della Grundlage, oltre che dettata 
dall’esplicito tributo schilleriano alla relazione reciproca della Dottrina della scienza, è legato al 
merito fichtiano di aver posto in modo indiscutibilmente decisivo (fino alla Nova Methodo del 
1798, in cui il punto di vista logico come introduzione al sapere verrà abbandonato) la questione 



La Wechselwirkung è una Wechselbestimmung	 67

affatto diverso»138 dalla prima – il tragitto della serie riflessiva conclusasi con l’ultima determi-
nazione sintetica possibile da pensare: il fatto enunciato «è il punto in cui due serie interamente 
differenti si congiungono e nel quale la fine dell’una si collega all’inizio dell’altra»139.

Sulla base della «storia pragmatica», il procedimento riflessivo schilleriano non sembre-

rebbe essere il rovescio di quello fichtiano? Se, in Fichte, un fatto (che, come visto sopra, va 
assunto in un senso più perspicuo e stringente delle regole logiche della riflessione in quanto 
determinazioni fattiche della coscienza) è il risultato terminale delle determinazioni sintetiche 
della riflessione, in Schiller, al contrario, il fatto della reale scissione del soggetto («barbarico» 
e «selvaggio») è il presupposto iniziale della riflessione trascendentale; se, in Fichte, la prima 
serie della riflessione e, più generalmente, l’ANC ha una funzione deduttiva del fatto della 

della riflessione e le sue implicazioni speculative. Merito, questo, che, è bene precisare, troverà 
un netto rifiuto (per usare un eufemismo), nella celebre «Erklärung in Beziehung auf Fichtes Wis-

senschaftslehre» (motivata da uno scritto fondamentale, la recensione del fichtiano Johan Georg 
Meusel allo «Entwurf der Traszendentalphilosophie» del kantiano Johann Gottlieb Buhle), datata 
28 agosto 1799 e firmata, nondimeno, dallo stesso Kant che lesse entusiasticamente la prima opera 
fichtiana, quella Versuch einer Kritik aller Offenbarung uscita anonima nel 1792 e attribuita dai 
contemporanei, a torto, a Kant stesso. Ciò che qui, tuttavia, è utile rilevare, è il fatto che la ciclicità 
fattico-riflessiva del sistema speculativo fichtiano sembrerebbe consentire non solo il giusto posi-
zionamento ma, più generalmente, l’introduzione al dominio stesso della riflessione nell’ambito 
della sistemazione teorica schilleriana. Un dominio, questo, che in Schiller non trova la giusta 
elaborazione (a parte alcuni richiami sparsi al «pensiero»). Sia chiaro, da pressoché tutta la storio-
grafia schilleriana l’equilibrio tra gli impulsi è stato letto sulla scorta dell’idealità trascendentale; 
cosa che, d’altra parte, lo stesso Schiller, da Lettera XIV a Lettera XVII, non fa che ribadire. Ad 
una questione teoricamente più stringente, tuttavia, e cioè in base a cosa nel primo blocco di let-
tere (I–IX) Schiller ammetta la subordinazione di un impulso sull’altro, mentre non lo faccia nel 
secondo blocco di lettere che si sta prendendo in esame, è possibile rispondere esclusivamente 
sottolineando (più di quanto faccia lo stesso Schiller e la storiografia ad esso dedicata) il pro-
blema della contraddittorietà degli impulsi posti assolutamente e, di conseguenza, l’esposizione 
delle operazioni «antitetiche» della riflessione metodologicamente poste da Fichte in quello che 
abbiamo chiamato l’«ambito della non contraddittorietà». Fichte, in sintesi, non solo è colui che 
pone il modello della reciproca determinazione ma, più radicalmente, è colui che definisce i con-

torni della riflessione schilleriana. La contraddizione degli impulsi, dunque, inerisce all’ambito 
della riflessione, mentre la loro subordinazione, all’ambito fattuale di quello che si mostrerà esse-
re l’ordine ideologico della modernità. Sulla questione legata alla «Erklärung» kantiana, cfr. due 
pregevoli articoli di Silvestro Marcucci, Sul cosiddetto «soggettivismo» fichtiano. Sulla polemica 

Kant-Fichte, in A. Masullo, Filosofia trascendentale e destinazione etica. Indagini su Fichte, M. 
Ivaldo (a cura di), Milano, Edizioni Angelo Guerini e Associati, 1995, pp. 373-384; A priori e 

trascendentale, in Le avventure del trascendentale, a cura di A. Rigobello, Torino, Rosenberg & 
Sellier, 2001, pp. 35-51. Sul problema della logica fichtiana, la bibliografia è, ovviamente, estesis-
sima. Meritano in particolar modo, Paolo Vodret, L’impostazione logica della teoria dei principi 

nella «Grundlage der gesamten Wissenschaftslehere» e il rapporto con una possibile ontologia; 
Federico Ferraguto, L’elevazione al punto di vista trascendentale nella Wissenschfaftslehre di J.G. 

Fichte. Aspetti metodologici e questioni sistematiche («Transzendentale Logik» II, lezioni III, IX, 

XIV) e Alessandro Bertinetto, Appercezione trascendentale e ricorsività: la logica trascendentale 

come teoria dell’immagine («Transzendentale Logik» II, Lezione XX): tutti e tre sono in Leggere 

Fichte vol. I. La fondazione del sapere e l’ontologia trascendentale, presentazione di A. Bertinet-
to, rivista telematica, www.europhilosophie.eu 2008; Giuseppe Duso Contraddizione e dialettica 

nella formazione del pensiero fichtiano, Urbino, Argalìa, 1974; Pareyson, Fichte cit. Una versione 
della recensione meuseiana alla «Entwurf» di Buhle, è reperibile nel fondamentale Hinske, Kants 

Weg zur Transzendentalphilosophie. Der dreissigjährige Kant, tr. it. a cura di R. Ciafardone, La via 

kantiana alla filosofia trascendentale. Kant trentenne, L’Aquila, Japadre editore, 1987.
138	 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 419.
139	 Ivi, p. 423.



68	 ﻿ Giacomo Clemente 

rappresentazione coscienziale dello spirito finito; in Schiller, diversamente, l’ANC e la fonda-
zione trascendentale del soggetto armonico ha una funzione critica (o critico-ideologica) nella 
misura in cui il soggetto (armonico) è la configurazione ideale di una soggettività che soppri-
me la situazione di reale disarmonia che caratterizza l’età moderna (o l’ordine ideologico della 
modernità). Se, in Fichte, l’ANC è, come si è visto, dipendente dal fatto della rappresentazione 
dello spirito finito – nella misura in cui quel fatto, accompagnato da una seconda serie riflessi-
va, verificherà la validità del procedimento sintetico riflessivo che è servito a pensarlo – e, in 
tal modo, considerato per sé stesso, non ha nessuna validità; in Schiller, al contrario, l’ANC, e 
la Wechselwirkung in particolare, non pensa niente di dato fattualmente, ma ha validità nella 
misura in cui è configurazione trascendentale della soggettività ideale.

In sintesi.
L’ANC ovvero, l’introduzione del limite, della quantificabilità e, più in particolare, 

della Wechselwirkung in quanto Wechselbestimmung tra gli impulsi schilleriani ha in 
comune con quello di Fichte il fatto di essere l’ambito di categoremi necessariamente 
posti dalla riflessione. La necessità della loro posizione è data, come detto più volte, 
dall’impossibile assunzione della posizione assoluta dell’impulso formale e dell’impulso 
sensibile, per Schiller, e dei termini io e non-io, per Fichte. L’assolutezza della posizione, 
infatti, equivale alla contraddittorietà di ciò che è posto e, nella stessa misura, alla con-
traddittorietà dell’identità della coscienza (in Schiller, dell’identità del soggetto stesso) 
come presupposto della contrapposizione.

Le cose stanno diversamente per quanto riguarda il vertice della «storia pragmatica» 
e, più radicalmente, quello della posizione della fattualità rispetto alla riflessione. In 
Schiller, contrariamente a Fichte, non c’è e non può esserci alcuna storia pragmatica in 
quanto il soggetto armonico, prodotto della riflessione trascendentale nell’ANC, è posto 

nel dominio dell’idealità.
In altri termini, l’ANC è motivo di convergenza nella misura in cui, sia in Fichte che 

in Schiller è l’ambito della riflessione; la collocazione della fattualità rispetto alla rifles-
sione, al contrario, è motivo di divergenza poiché, in Fichte, è condizione ricostruttiva 
e convalidante, in Schiller, è il presupposto reale da oltrepassare in modo idealizzante.

In ultima istanza, si potrebbe collocare la Wechselwirkung schilleriana e la conse-
guente fondazione trascendentale del soggetto armonico, in un campo che si può defini-
re «campo trascendentale» (o «piano trascendentale») che, sulla base del presupposto 
della reale articolazione degli impulsi, – articolazione che va superata in virtù della po-
sizione reale del soggetto armonico pensato dalla riflessione – è posto come campo as-

solutamente opposto a quello che si potrebbe definire «campo reale» (o «piano reale»), 
ovvero il campo in cui è posta quella articolazione reale140.

140	 L’assolutezza dell’opposizione tra quelli che si sono definiti «campo trascendentale» e «campo 
reale» è implicata, data l’idealità della posizione del soggetto armonico, dal fatto che la «ausge-

führten Bestimmung» dell’uomo sia «raggiungibile soltanto nella totalità del tempo» (F. Schiller, 
L’educazione estetica cit., p. 129).



FUNZIONI E SIGNIFICATI DEL CONCETTO  
DI WECHSELWIRKUNG NEL PRIMO SCHELLING1

di Giacomo Croci

[J]edes einzelne System, das diesen Namen verdient, kann als ein Keim 
betrachtet werden, der langsam und allmählig zwar, aber unaufhaltsam und 
nach allen Richtungen hin in den mannigfaltigsten Entwicklungen sich 
fortbildet.

F.W.J. Schelling

Wie also ein ursprüngliches Seyn sich in ein Wissen verwandle, wäre 
nur dann begreiflich, wenn sich zeigen ließe, daß auch die Vorstellung 
selbst eine Art des Seyns sey, welches allerdings die Erklärung des Materi-
alismus ist, ein System, das dem Philosophen erwünscht seyn müßte, wenn 
es nur wirklich leistete, was es verspricht. Allein so wie der Materialismus 
bis jetzt ist, ist er völlig unverständlich, und so wie er verständlich wird, 
ist er vom transcendentalen Idealismus in der That nicht mehr verschieden.

F.W.J. Schelling2

1. Introduzione

«Quando si dicesse: Schelling è tutto qua, ci si accorgerebbe subito che, invece, Schel-

ling è tutto là e viceversa»3 – così e giustamente scrive G. Semerari nella sua Interpre-

tazione di Schelling. L’eclettismo, l’ambiguità e la scarsa trasparenza del testo schellin-
ghiano rendono il suo autore una figura sfuggente per il contesto storico-filosofico nel 
quale si situa. In queste pagine intendo ripercorrere alcuni momenti delle prime opere 
filosofiche di Friedrich Schelling, fino al Sistema dell’idealismo trascendentale, seguen-
do il filo rosso del concetto di Wechselwirkung, azione reciproca o interazione. L’approc-
cio non è esclusivamente cronologico, ma guidato dall’intento sistematico di elucidare 
il significato del concetto di Wechselwirkung per come esso si mostra nel pensiero del 
giovane Schelling.

1	 Le opere di Schelling sono citate a partire dall’edizione storico-critica: F.W.J. Schelling, Historisch-

kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der bayerischen Akademie der Wissen-
schaften, hrsg. v. H.M. Baumgartner et al., Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1976ss. (d’ora in avanti 
abbreviata AA; la traduzione dei passi citati è mia, per quanto riguarda il Sistema dell’idealismo tra-

scendentale mi sono in parte appoggiato a F.W.J. Schelling, Sistema dell’idealismo trascendentale, 
Introduzione, traduzione, note e apparati a cura di G. Boffi, Milano, Bompiani, 2006).

2	 AA I/4, p. 98; AA I/9,1, p. 100.
3	 G. Semerari, Interpretazione di Schelling, Napoli, Libreria scientifica editrice, 1958.



70	 ﻿ Giacomo Croci 

Concentrarsi su quest’ultimo permette di gettare le basi per una rivalutazione più ge-
nerale della filosofia schellinghiana. Prediligerò in particolare quei testi e quei concetti 
legati all’àmbito, inteso in senso ampio, della filosofia trascendentale. Nella narrazione 
tradizionale, il pensiero trascendentale sarebbe stato per Schelling un’infatuazione pas-
seggera, subito soppiantata dalla filosofia della natura, a sua volta già orientata verso 
gli sviluppi successivi. Non è detto, però, che tutti i giochi siano fatti. Anzi, una simile 
lettura storiografica relega in secondo piano opere e concetti che, se inquadrati più atten-
tamente, permettono un giudizio più articolato (e un’esegesi più caritatevole) sull’autore 
e potrebbero lasciar emergere contributi originali a un campo della filosofia da cui Schel-
ling è spesso tradizionalmente escluso.

L’interpretazione non si limiterà soltanto ai primi testi, ma restringe ulteriormente 
il campo focalizzando appunto sul concetto di Wechselwirkung. Come accennato dal 
motto iniziale, se ne possono isolare molteplici significati, che verranno fissati a partire 
dalla funzione che il concetto svolge nel contesto ogni volta in questione. Per questa 
ragione, il contributo si divide in due macrosezioni. Nella prima (§2) mi concentro su 
quella che indico come interpretazione metafisico-trascendentale, che si divide a sua 
volta in due sottosezioni; i testi considerati sono tutti precedenti il Sistema e ne sono una 
preparazione e un laboratorio. Dopo una breve cerniera (§3), la seconda macro-sezione 
(§4) si concentra sull’interpretazione categoriale, fondata sul Sistema dell’idealismo tra-

scendentale del 1800. Un’espressione alternativa sarebbe potuta essere interpretazione 
trascendentale in un senso più ristretto: la funzione svolta dalla Wechselwirkung è meno 
iperbolica rispetto a quanto emerge dall’analisi degli scritti precedenti. Essa si limita 
infatti a un campo specifico della filosofia schellinghiana, come si tratterà di mostrare.

L’interpretazione qui proposta, sebbene limitata a un contesto relativamente ristretto, 
tratteggia in conclusione Schelling come un autore attento ai problemi della filosofia 
trascendentale, cioè le questioni epistemologiche, relative alla costituzione immanente 
dell’esperienza e alla sua pretesa di validità, e occupato al contempo a una loro riformu-
lazione. Questa si caratterizza soprattutto per lo sguardo rivolto ai presupposti metafisici 
del pensiero critico, per un verso; per l’altro, in relazione ai primi, per un programma di 
generale dinamizzazione immanente della filosofia idealistica. Lo Schelling profilato in 
quanto segue lascia emergere la centralità della prassi, finanche materiale, in riguardo 
alla costituzione dell’esperienza e alla sua possibilità a priori e, soprattutto, dell’intera-
zione come principio metafisico dinamico, cifra di un monismo diretto all’immanenza e 
alla mediazione.

2. Il concetto di Assoluto e l’interpretazione metafisico-trascendentale

Per quanto riguarda la prima produzione di Schelling, di particolare rilievo è innanzi-
tutto la convergenza di due aree concettuali generali, che possono essere simbolicamente 
rappresentate dal connubio critico Kant-Fichte e dalla metafisica monista di Spinoza. 
Convergenza che assume una forma particolare: l’interesse epistemologico e l’inter-
rogazione sull’autocoscienza sono attraversati, nella prima produzione schellinghiana, 
dall’indagine delle condizioni di possibilità metafisiche della conoscenza e del sapere, 
mentre la riflessione metafisica si manifesta all’interno di una concettualità post-kantia-
na in cui l’Io, la legittimità epistemica e la forma sistematica si fissano come componenti 
strutturali dell’indagine della realtà e della sua struttura.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 71

La prima parte del contributo fisserà la funzione del concetto di azione reciproca ri-
spetto alle due direzioni appena accennate. Per fare questo, è necessario approfondire la 
questione dell’Assoluto per come essa si sviluppa progressivamente nei testi precedenti 
il Sistema dell’idealismo trascendentale. Procedo nello specifico come segue. Innan-
zitutto si fornisce una cornice generale per l’interpretazione del concetto di Assoluto a 
partire da Sulla possibilità di una forma della filosofia in generale (§2.1); fissata questa 
premessa, considero lo statuto problematico del concetto in riferimento ad alcune sezio-
ni delle Lettere filosofiche su dogmatismo e criticismo (§2.2); passo infine a un’analisi 
della Rassegna generale della letteratura filosofica più recente (§2.3), in cui Schelling 
tratteggia una soluzione originale all’aporia rilevata nelle Lettere. 

Premetto che la scelta delle fonti è selettiva: sia i momenti più fichtiani, sia le elabo-
razioni di filosofia della natura nell’opera del primo Schelling rimangono in secondo 
piano. La selezione è funzionale a fare oggetto di indagine la combinazione e mutua 
problematizzazione delle due correnti interne al pensiero schellinghiano appena citate, 
considerando perciò i testi maggiormente ibridi. Accanto a una prima determinazione del 
concetto di Wechselwirkung intendo mostrare, in un senso più generale, come la caratte-
ristica saliente del primo pensiero schellinghiano non sia una semplice commistione di 
aspetti differenti, ma la loro reciproca problematizzazione, e che questa conduce altresì a 
una elaborazione positiva e originale, in cui prospettiva metafisica e prospettiva trascen-
dentale si informano a vicenda in una sintesi particolare.

2.1. L’impostazione generale del problema

In Sulla possibilità di una forma della filosofia in generale (1794) si delineano i tratti 
fondamentali del concetto di Assoluto rispetto alle sue due funzioni principali. In primo 
luogo, con Assoluto Schelling intende un principio sistematizzante: esso è supposto fon-
dare il sapere filosofico in quanto sapere, cioè come sistema di proposizioni la cui vali-
dità dipende da un assioma unitario. L’Assoluto rappresenta inoltre l’ipotesi incondizio-
nata che deve di necessità essere presupposta dal sapere filosofico in quanto filosofico. 
Alla prima definizione formale si aggiunge una dimensione contenutistica: non si tratta 
solo di stabilire la forma-sistema come proprietà peculiare del sapere, ma di chiedersi 
che cosa possa fondare incondizionatamente il sapere in generale e debba essere perciò 
obbligatoriamente presupposto.

Dopo aver diagnosticato nella breve introduzione la necessità di una ricerca più ap-
profondita rispetto a un principio del sapere filosofico, tale da poterne elucidare sia il 
contenuto sia la forma (AA I/1, p. 266), Schelling nota che se la filosofia è un sapere, 
allora essa ha un contenuto determinato ordinato a una forma determinata (AA I/1, p. 
268). La forma del sapere in quanto tale è sistematica: ogni scienza è un insieme di 
proposizioni ordinato secondo un’unità sistematica e ciò è possibile solo in quanto ogni 
proposizione (Satz) è subordinata alla condizione o al principio di unità del sistema, che 
è detto perciò principio fondamentale (Grundsatz) (AA I/1, p. 269). Il principio fonda-
mentale di un sistema è, rispetto al sistema che ordina, incondizionato (AA I/1, p. 270).

La differenza specifica del sapere filosofico rispetto ad altre forme di sapere è che in 
esso non si tratta di applicare la forma-sistema a un insieme di proposizioni, indifferente 
rispetto al contenuto, perché il sapere filosofico è sapere intorno al sapere. Il legame fra 
forma e contenuto non può essere stabilito arbitrariamente: la ragione per cui il sapere 
è sistematico, cioè subordinato a un principio di unità, è oggetto della filosofia. Ciò 



72	 ﻿ Giacomo Croci 

significa che, nel caso del sapere filosofico, il principio fondamentale determina sia la 
sua forma sia il suo contenuto (AA I/1, p. 270). Inoltre, se presupponiamo che il sapere 
filosofico non deve essere condizionato da proposizioni provenienti da sistemi determi-
nati, poiché indaga il sapere in generale, il principio fondamentale va pensato in quanto 
assolutamente incondizionato, cioè non fondato su ulteriori presupposizioni (AA I/1, p. 
271). Ne deriva che al sapere filosofico pertiene un principio fondamentale, che va inda-
gato, nel quale si esprime un incondizionato o assoluto, che determina non solo forma e 
contenuto del sapere, ma anche la loro mutua relazione (AA I/1, pp. 273, 277).

Già emergono alcuni tratti generali del concetto schellinghiano di Assoluto. Egli pone la 
questione della pensabilità del sapere filosofico in quanto ordinato a una riflessione e fon-
dazione del sapere stesso in generale. Presupposta la sistematicità del sapere, questa è per 
il sapere filosofico sia forma, sia oggetto d’indagine. La sistematicità si pensa a sua volta a 
partire dal concetto di unità, che è rappresentato dal principio fondamentale, cioè da quella 
condizione cui l’insieme delle proposizioni costituenti un sapere è subordinato. Nel caso 
del sapere filosofico, il principio fondamentale si caratterizza come assolutamente incon-
dizionato o assoluto, poiché nessuna proposizione proveniente da un sapere determinato 
può essere presupposta per valida. Il principio fondamentale del sapere filosofico esprime 
la condizione incondizionata del sapere in generale, cioè l’Assoluto. Porre la questione 
dell’Assoluto significa perciò per Schelling chiedersi quale sia la condizione incondizio-
nata da presupporre necessariamente al fine di fondare un sapere del sapere in generale.

2.2. L’Assoluto come soggetto e l’Assoluto come oggetto, un’aporia

Ulteriori sviluppi intorno al concetto di Assoluto si delineano nelle Lettere filosofiche 

su dogmatismo e criticismo (1795). In una epistola a Hegel (4 febbraio 1795) troviamo 
il nucleo fondamentale delle riflessioni nelle Lettere:

[l]a vera differenza fra filosofia critica e dogmatica mi sembra trovarsi nel fatto che l’u-
na procede dall’Io assoluto (non ancora condizionato da alcun oggetto), l’altra dall’ogget-
to assoluto o dal Non-Io. La seconda, nella sua versione più coerente, conduce al sistema 
di Spinoza, la prima a quello kantiano. La filosofia deve procedere dall’incondizionato. Ci 
si chiede appunto dove risieda questo incondizionato, se nell’Io o nel Non-Io4.

Il dogmatismo e il criticismo in questione nelle Lettere sono dunque due sistemi 
di pensiero, opposti rispetto al modo di concepire la nozione di Assoluto. Nonostante 
l’epistola a Hegel prosegua con una professione delle dottrine fichtiane, nelle Lettere 
emerge un panorama concettuale più articolato, nel quale la filosofia critica comincia a 
venire sottoposta a quella che R. Fincham chiama felicemente una sovversione5. L’am-
biguità del testo ha tuttavia condotto le e gli interpreti a prendere alcune posizioni che 
inficerebbero in partenza il ruolo che qui si vuole ascrivere alle Lettere; al loro com-

4	 J. Hoffmeister (hrsg. von), Briefe von und an Hegel. Band I: 1785-1812, 3. durchgesehene Aufla-
ge, Hamburg, Felix Meiner, 1969, p. 22, tr. G.C.

5	 R. Fincham, Schelling’s Subversion of Fichtean Monism, 1794-1796, in D. Breazeale, T. Rockmo-
re (ed. by), Fichte, German idealism and early romanticism, Amsterdam, Rodopi, 2010, pp. 149-
163. Nella sua interpretazione Fincham segue una linea diversa da quella qui proposta, rimarcan-
do la differenziazione schellinghiana fra i concetti di Grundsatz e di Assoluto, contrariamente a 
Fichte, e la ricezione del concetto di intenzionalità di Hölderlin. Più tradizionale è la ricostruzione 
di C. Piché, Fichte et la première philosophie de la nature de Schelling, «Dialogue» 43 (2004), pp. 



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 73

mento devo perciò premettere alcune precisazioni concernenti la prospettiva esegetica 
adottata in questa sede.

2.2.1. Considerazioni preliminari all’interpretazione delle Lettere filosofiche su dog-

matismo e criticismo

L’interpretazione proposta delle Lettere si distanzia da una tendenza presente nella 
letteratura, secondo la quale l’esito aporetico del testo corrisponderebbe a una afferma-
zione positiva dell’aporeticità come soluzione. Sia l’interpretazione tragica di L. Hühn6 
sia la più recente interpretazione pragmatista di T. Pedro7 concordano esemplarmente 
nell’attribuire alla conclusione irrisolta delle Lettere lo statuto di un’affermazione di 
irresolubilità, secondo la quale la contraddizione fra differenti modi di concepire l’Asso-
luto sarebbe risolubile esclusivamente in sede extra-argomentativa, superando perciò le 
prerogative del discorso teoretico-razionale.

Per un verso è vero che Schelling afferma nelle Lettere l’inconfutabilità teoretica del 
dogmatismo, cui corrisponde la preferibilità esclusivamente pratica del criticismo (e.g. 
AA I/3, p. 109). D’altro canto è però limitato considerare le Lettere come l’approdo de-
finitivo della speculazione schellinghiana sull’Assoluto. Bisogna al contrario rimarcare 
che questa si protrae nella Rassegna generale della letteratura filosofica più recente 

e nel Sistema dell’idealismo trascendentale, in cui i problemi affrontati nelle Lettere 
vengono ripresi e approfonditi. La proposta esegetica consiste dunque nel considerare 
l’esplicita aporeticità delle Lettere non come il punto d’arrivo, con cui si affermerebbe 
l’indecidibilità teoretica della questione dell’Assoluto, ma come una tappa problematica 
nel percorso di Schelling: il testo rileva un’aporia, senza raggiungere la soluzione che si 
profila con sempre maggior chiarezza e nella Rassegna generale e nel Sistema del 1800.

Questo non significa fare delle Lettere il luogo della soluzione della contraddizione, 
ma sottolineare la differenza fra una diagnosi di aporeticità e l’affermazione dell’apore-
ticità come soluzione. Schelling sostiene di fatto, nelle Lettere, l’interpretazione prag-
matistico-tragica. Questo non esclude però la possibilità che l’assenza di una soluzione 
positiva in àmbito teoretico dipenda dal fatto che, nelle Lettere filosofiche, la concezione 
dell’Assoluto sia ancora in stato embrionale. Anzi, questa ipotesi di lavoro si fa sempre 
più verosimile una volta considerati i testi successivi e viene confermata dall’esecuzione 
delle sue conseguenze.

2.2.2. Presentazione dell’aporia nelle Lettere filosofiche

La questione fondamentale delle Lettere è il conflitto di differenti sistemi rispetto alla 
concezione dell’Assoluto. Oltre ai due motivi sopra introdotti, la sistematicità e l’oppo-
sizione di dogmatismo e criticismo, altri due aspetti assumono un ruolo centrale nelle ar-
gomentazioni del testo: in primo luogo, la presenza a sé dell’Io in quanto qualitativamen-
te distinta dalla modalità di presentazione degli oggetti; in secondo luogo, il problema 
del rapporto fra condizione e condizionato, cioè fra Assoluto e mondo dell’esperienza.

211-238, in cui le Lettere sono inserite nel contesto di una riformulazione dell’Assoluto in ordine 
al concetto di organismo.

6	 L. Hühn, Die Philosophie des Tragischen. Schellings «Philosophische Briefe über Dogmatismus 

und Kritizismus», in J. Jantzen (hrsg. von), Die Realität des Wissens und das wirkliche Dasein, 
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1998, pp. 95-128.

7	 T. Pedro, Schellings Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kriticismus. Eine pragmatis-

tische Relektüre, «Deutsche Zeitschrift für Philosophie» 65 (2017), pp. 283-301.



74	 ﻿ Giacomo Croci 

Soprattutto questo secondo racchiude una cifra fondamentale del pensiero del giovane 
Schelling; vale perciò la pena anticipare alcuni passaggi emblematici. Scrive Schelling:

[s]e avessimo a che fare esclusivamente con l’Assoluto, non sarebbe mai sorta alcuna 
disputa fra sistemi differenti. È solo poiché fuoriusciamo dall’Assoluto che si genera un 
conflitto contro di esso […]. [P]oiché ci troveremmo tutti d’accordo in merito all’Asso-
luto, se non abbandonassimo mai la sua sfera; e se non fuoriuscissimo mai da essa, non 
avremmo nessun altro campo su cui disputare. […] Com’è che in generale possiamo giu-

dicare sinteticamente?, si domanda Kant all’inizio della sua opera, e questa domanda sta 
al fondo di tutta la sua filosofia come un problema, il quale riguarda però in realtà il punto 
comune di tutta la filosofia. Poiché, formulata altrimenti, la domanda recita: Com’è che 

posso in generale uscire dall’Assoluto per dirigermi verso qualcosa di opposto a esso? 

[…] Com’è che l’Assoluto può uscire da se stesso e opporre a sé un mondo?8

Il problema centrale della domanda sull’Assoluto è perciò legato alla mediazione che 
deve di necessità pertenere a un concetto viabile di Assoluto: la condizione incondizio-
nata del sapere filosofico, espressa sotto forma di principio, deve rendere comprensibile 
il rapporto fra Assoluto ed esperienza9.

Dopo questa breve osservazione generale, è bene riprendere la definizione di dog-
matismo e criticismo per come essa appare nelle Lettere. Essi sono, come anticipato, 
differenti sistemi di pensiero. In quanto sistemi, ciascuno di essi dipende da una presup-
posizione, incondizionata e identica a se stessa, che possa fondare il sistema. Ciò che 
li distingue è il contenuto di detta presupposizione fondamentale o Assoluto. Mentre il 
criticismo considera l’Assoluto in quanto soggetto o Io, il dogmatismo considera l’As-
soluto in quanto oggetto o Non-Io (e.g. AA I/3, p. 99). È importante sottolineare che 
l’Assoluto non è qui un concetto esclusivamente epistemico: determinare il contenuto 
dell’Assoluto implica per Schelling situare il concetto su un piano metafisico, se per me-
tafisico si intende qualcosa di relativo alla costituzione ultima della realtà10. Ed è proprio 
di questo che ne va nell’opposizione fra criticismo e dogmatismo: si tratta di capire cosa 
vi sia da presupporre originariamente e incondizionatamente, se l’essere sia da compren-
dere a partire da un paradigma oggettivista o soggettivista. Criticismo e dogmatismo 
sono dunque sistemi filosofici che si oppongono rispetto alla presupposizione metafisica 
fondamentale che ciascuno sostiene, cioè alla risposta data alla domanda su come la 
realtà debba essere ultimativamente presupposta e concettualizzata. È necessario capire 
quale sistema sia preferibile.

È utile a questo punto anticipare la diagnosi formulata nelle Lettere:

Il criticismo può essere salvato tanto poco quanto il dogmatismo dall’accusa di fan-
tasticheria [Schwärmerei] – se procede oltre la determinazione dell’essere umano e si 

8	 AA I/3, pp. 59-60, 78.
9	 J. Fischer, «Endliche Wesen müssen existiren, damit das Unendliche seine Realität in der Wirkli-

chkeit darstelle.» Der Übergang vom Absoluten zum Endlichen als Forderung, in: M. Galland-
Szymkowiak (hrsg. von), Das Problem der Endlichkeit in der Philosophie Schellings / Le pro-

blème de la finitude dans la philosophie de Schelling, Berlin et al., LIT, 2011, pp. 51-62, si 
concentra positivamente su questo aspetto e interpreta l’impossibilità della risoluzione in sede 
teorica dell’aporia dell’Assoluto come una sua conferma, nella misura in cui la dimensione prati-
ca, in quanto richiesta e decisione, sarebbe la realizzazione necessaria dell’incondizionato.

10	 Mi avvalgo esemplarmente della definizione di metafisica di E. Lowe, A Survey of Metaphysics, 
Oxford, Oxford University Press, 2002, pp. 2-3.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 75

prefigge di rappresentare il fine ultimo come raggiungibile. […] [I]l criticismo procede, 
così come il dogmatismo, verso l’autoannullamento. Se il secondo richiede che io debba 
sprofondare nell’oggetto assoluto, così il primo esige viceversa che tutto ciò che si chia-
ma oggetto scompaia nell’intuizione intellettuale di me stesso. In entrambi i casi tutto è 
per me oggetto, e perciò appunto è perduta così anche la coscienza di me stesso in quanto 
soggetto. La mia realtà scompare in quella infinita11.

Nella misura in cui la filosofia critica viene interpretata come opzione viabile per con-
futare il dogmatismo, essa procede come il secondo «verso l’autoannullamento»: la realtà 
dell’individuo autocosciente ed esperiente scompare in una realtà infinita e indeterminata. 
Ciò che Schelling vede di inaccettabile tanto nell’Assoluto-oggetto quanto nell’Assoluto-
soggetto è l’incapacità di consegnare una comprensione positiva, non riduttiva dell’espe-
rienza fenomenica. In nessuno dei due casi la condizione riesce a fondare in modo soddi-
sfacente la propria relazione con il condizionato: si autoannulla perciò come condizione.

Ricostruisco ora i passi fondamentali dell’argomentazione delle Lettere, per come 
questi giungono alla conclusione appena esposta. Il primo argomento mobilitato da 
Schelling riguarda l’irrinunciabilità del concetto di soggetto: un concetto di soggettività 
autocosciente è presupposto sia dal dogmatismo sia dal criticismo. Mentre questo vale 
del criticismo per definizione, la tesi che anche il dogmatismo si obblighi alla presuppo-
sizione di un concetto di soggettività è problematica. Mi concentro perciò su questa se-
conda. Innanzitutto il concetto di soggettività all’opera nelle Lettere deve essere isolato, 
secondariamente si espone l’interpretazione critica del dogmatismo.

Esaminando in primo luogo con quale concetto di soggettività Schelling opera nelle 
Lettere, si trova la considerazione che in «tutti noi», intesi come individui esperienti 
e autocoscienti, abita la facoltà di porre attenzione a noi stessi e che questa, inoltre, si 
distingue qualitativamente dalla intuizione sensibile degli oggetti (AA I/3, p. 87). La 
presenza dell’Io a se stesso è differente dalla presenza degli oggetti all’Io. Questa parti-
colare presenza a sé del soggetto è chiamata perciò da Schelling intuizione intellettuale, 
in opposizione all’intuizione sensibile, tramite la quale si presentano gli oggetti (AA I/3, 
p. 88). Eccezion fatta per l’idea secondo la quale tale intuizione si ottiene ritirandosi in sé 
stessi (AA I/9,1, p. 87), cui non si dovrebbe ascrivere comunque troppo rilievo, Schelling 
si riferisce chiaramente a un modello preriflessivo per la comprensione dell’autocoscien-
za (come nell’interpretazione che D. Henrich fa di Fichte12). Il soggetto autocosciente è 
dato a sé, originariamente, non al modo di un oggetto di riflessione, ma in una presenza a 
sé preriflessiva e non oggettuale, che è a sua volta il presupposto necessario di qualsiasi 
movimento riflessivo inteso come auto-oggettivazione.

Ci si chiede perché, a questo punto, Schelling sia dell’opinione che anche una meta-
fisica dogmatica si obbliga di necessità a un tale concetto di soggetto. I suoi argomenti 
si presentano come un’interpretazione critica della filosofia di Spinoza, considerata da 
Schelling come espressione più coerente e riuscita del dogmatismo e analizzata come 
tipo generale. Viene ricordato innanzitutto che i rapporti esplicativi della metafisica dog-
matica procedono dall’Assoluto-oggetto, alle cui proprietà viene ridotto il principio sog-
gettivo dell’autocoscienza (AA I/3, pp. 84-85), riduzione che si riflette nell’imperativo 

11	 AA I/3, pp. 96-97.
12	 D. Henrich, Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt a.M., Klostermann, 1967. M. Frank, Eine 

Einführung in Schellings Philosophie, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1985, sostiene questa interpre-
tazione rispetto al concetto di Io nel primo Schelling.



76	 ﻿ Giacomo Croci 

pratico di un «‘ritorno nella divinità, origine di tutta l’esistenza, unione con l’Assoluto, 
annichilimento di sé stessi’»13. L’errore che Schelling vede in Spinoza consiste nell’a-
scrivere surrettiziamente l’autocoscienza individuale all’Assoluto-oggetto, sostenendo 
così di fatto un’intuizione di sé della sostanza-oggetto (AA I/3, p. 86 e n. A-B, 88): se vi 
è conoscenza della sostanza, questa avviene nella sostanza, che perciò sa in questo modo 
se stessa in quanto se stessa o sostanza, secondo il modello dell’intuizione intellettuale. 
L’intuizione intellettuale di sé può essere però predicata dell’Assoluto-oggetto solo a 
patto di averla esperita in quanto individuo autocosciente (AA I/3, pp. 86-87). Spinoza 
ascrive perciò secondo Schelling la propria intuizione di sé a un Assoluto-oggetto. Il 
dogmatismo, se ammette la conoscenza dell’Assoluto-oggetto, non può che ammetterla 
nella forma di un’intuizione intellettuale di sé dell’Assoluto-oggetto o, appunto, come 
intuizione intellettuale oggettivata (AA I/3, p. 90).

Dopo aver mostrato che in entrambe le tipologie metafisiche si presuppone un concetto 
di soggettività, possiamo affrontare la discussione del criterio successivo, riguardante il 
rapporto fra condizione e condizionato. Si osserva immediatamente che nel campo del 
dogmatismo questo si istanzi come mera negazione: il condizionato, l’individuo autoco-
sciente ed esperiente, non è altro che una modificazione dell’Assoluto oggettivo, nel quale 
si annichilisce e dissolve (AA I/9,1, pp. 84-85). La riduzione dell’Io alla sostanza avviene 
non per via della causalità propria dell’Io, ma solo in virtù del fatto che è la sostanza ad 
avere precedenza assoluta: la causalità infinita della sostanza, differente dalla causalità fini-
ta non per principio ma solo per illimitatezza, risulta in una «negazione assoluta di tutta la 
finitudine»14. L’Assoluto-oggetto non è perciò in grado, secondo Schelling, di argomentare 
per una relazione condizione-condizionato soddisfacente: si tratta di un Assoluto privo di 
qualsiasi condizionato positivo, che non si tiene poiché non condiziona alcunché.

Simmetricamente il criticismo non versa in una condizione più rosea. Il principio del 
criticismo è l’Io, compreso nelle Lettere per via del concetto di intuizione intellettuale 
o di autocoscienza preriflessiva. Schelling ritiene che tale concetto sia pensabile solo a 
condizione di essere caratterizzato dalla libertà (AA I/3, p. 87). Procedere criticamente 
dall’Assoluto-soggetto significa fare della libertà dell’Io un principio incondizionato.

È a questo punto che Schelling nota, contro l’Assoluto-soggetto del criticismo, che

con libertà assoluta neanche alcuna autocoscienza è più pensabile. Un’attività, per cui 
non vi è più alcun oggetto, alcuna resistenza, non ritorna mai a sé. Solo tramite il ritorno 
a sé stessi si costituisce la coscienza. Per noi solo la realtà limitata [beschränkte Realität] 
è realtà [Wirklichkeit]. Dove cessa ogni resistenza, è solo estensione. […] Il momento più 
alto dell’essere è per noi un trapassare nel non-essere, momento dell’annichilimento. […] 
Ci risvegliamo dall’intuizione intellettuale come dallo stato della morte. Ci risvegliamo 
grazie alla riflessione, i.e. grazie a un ritorno forzato a noi stessi. Ma senza resistenza 
non è pensabile alcun ritorno, senza oggetto alcuna riflessione. Vivente si dice quell’atti-
vità, che è diretta meramente agli oggetti, morta un’attività che si perde in se stessa. Ma 
l’essere umano non deve essere né sostanza inanimata né mero essere vivente. La sua 
attività si dirige necessariamente agli oggetti, ma in modo ugualmente necessario ritorna 
a se stessa. Grazie alla prima cosa si distingue dall’essere inanimato, grazie alla seconda 
dall’essere solo vivente15.

13	 AA I/3, p. 85.
14	 Ibidem.

15	 Ivi, pp. 94-95.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 77

Specularmente al principio dogmatico dell’Assoluto-oggetto, l’Assoluto-soggetto va-
nifica ogni opposizione oggettiva all’autocoscienza libera, assolutizzando questa ultima 
in una presenza a sé iperbolica. È proprio fare del soggetto autonomo un assoluto ciò 
che vanifica la rilevanza del concetto di soggetto, al quale pertiene di necessità una com-
ponente intenzionale, un riferimento alla resistenza opposta dall’oggetto16: l’Assoluto-
soggetto risulta parossisticamente in una rimozione della riflessione per via della figura 
di una libertà assoluta. Ancora una volta, la realtà dell’Io empirico riflettente si dissolve 
nella condizione presupposta fondarla: la negazione del condizionato tramite la condi-
zione caratterizzano non solo il dogmatismo, ma anche il criticismo17.

In conclusione, Schelling vede mancare, sia alla metafisica dogmatista che alla filosofia 
criticista, un particolare desiderato. In entrambe le concettualizzazioni della presuppo-
sizione metafisica fondamentale in merito alla costituzione della realtà abbiamo a che 
fare con concezioni non mediate, fondate su due identità statiche, incapaci di fissare un 
Assoluto capace di rendere ragione di una relazione condizione-condizionato differente 
dall’annullamento in una identità indifferenziata. Sospendo sul risultato aporetico l’in-
terpretazione delle Lettere e mi concentro sulla ripresa degli argomenti nella Rassegna 

generale, che tenta una risposta più articolata alla questione, ancora aperta, dell’Assoluto.

2.3. Verso una concettualizzazione innovativa nella Rassegna generale della letteratu-
ra filosofica più recente

La Rassegna generale della letteratura filosofica più recente riesamina i problemi 
analizzati nei primi scritti. Il testo consiste in una serie di contributi, pubblicati anoni-
mamente fra il 1797 e il 179818. Nonostante il formato relativamente poco unitario, è 
possibile rintracciarvi i tratti essenziali dell’architettura del Sistema dell’idealismo tra-

scendentale, come nota H. Kuhlmann, che caratterizza altresì felicemente la Rassegna 

generale come una «gigantomachia dei sistemi»19. Quello che qui interessa, in partico-
lare, e che porterà finalmente a una prima disamina del concetto di Wechselwirkung, è 
l’attenzione portata a due concetti in particolare, cioè la cosa in sé e il Non-Io, conside-
rati in quanto principî della filosofia, secondo la terminologia già sopra introdotta. La 
discussione critica di questi conduce a una prima concezione positiva dell’Assoluto, 
rispetto alla quale la Wechselwirkung gioca un ruolo centrale.

16	 Schelling considera anche il caso in cui si assuma, accanto a un Assoluto-soggetto, la cosa in sé. 
Il concetto ci occuperà più avanti. Nel contesto delle Lettere basti sottolineare che la cosa in sé 
non costituisce, per Schelling, alcuna resistenza al soggetto, né assicura alcuna componente inten-
zionale: essa non ha nulla a che vedere con l’oggettività fenomenica del mondo, non è oggetto in 
nessun senso (AA I/3, p. 95). La presupposizione della cosa in sé sembra anzi denunciare ancora 
di più il vicolo cieco del criticismo, in cui un Assoluto-soggetto costituisce monologicamente, 
tramite la sua libera attività, un’oggettività addomesticata.

17	 Questa critica si lascia evitare, secondo Schelling, nella misura in cui il criticismo rinuncia alla 
rappresentazione del proprio principio, cioè dell’Assoluto-soggetto, come realizzato o realizza-
bile (AA I/3, pp. 102-103). Il che significa però non confutare, di fatto, il dogmatismo. La conse-
guenza di una tale rinuncia a una rappresentazione positiva e teoretica dell’Assoluto, cioè la ri-
nuncia alla possibilità di una discussione articolata rispetto all’Assoluto, trascina alla conclusione 
già sopra nominata secondo cui la questione dell’Assoluto si lascia risolvere solo in un contesto 
extra-teoretico, esclusivamente legato a una scelta pratica/individuale.

18	 Cf. l’Editorischen Bericht di W. Schieche in AA I/4, p. 3.
19	 H. Kuhlmann, Schellings früher Idealismus. Ein kritischer Versuch, Stuttgart u. Weimar, Metzler, 

1993, pp. 197, 201.



78	 ﻿ Giacomo Croci 

Mentre nelle Lettere l’accento è caduto sull’Assoluto in quanto presupposizione metafisi-
ca fondamentale, è necessario sottolineare lo spostamento d’interesse che sembra manifestar-
si nella Rassegna generale. Le parti che considero orbitano certo intorno alla questione del 
principio della filosofia, cioè di una presupposizione fondamentale, ma nella prospettiva della 
sua funzione sistematica, come sopra, e di fondazione della possibilità della conoscenza. 
Presupponendo una definizione ampia di trascendentale, tuttavia in linea con la terminologia 
kantiana 20, è a questo ordine di problemi che la Rassegna si dirige precipuamente.

Dopo una lunga introduzione, la Rassegna generale apre con una domanda innan-
zitutto epistemologica: «qual è alla fine il reale delle nostre rappresentazioni»21? In 
questo contesto teorico viene mobilitato il concetto di Wechselwirkung: «quella We-

chselwirkung originaria con noi stessi è effettivamente il principio intrinseco delle no-
stre rappresentazioni»22. Nella Rassegna generale l’azione reciproca appare dunque in 
quanto principio capace di fondare la pretesa di validità degli atti cognitivi rispetto ai 
loro oggetti, cioè la possibilità a priori della conoscenza.

Intendo mostrare che i risultati della discussione epistemologica o trascendentale sono 
da collocarsi nella linea d’analisi delle Lettere filosofiche e che dunque riguardano l’in-
terrogazione metafisica sospesa all’aporia. Si tratta cioè di interpretare alcuni risultati 
della Rassegna generale sulle questioni delle Lettere filosofiche. Approfondisco perciò 
innanzitutto le critiche ai concetti di cosa in sé e di opposizione del Non-Io, per isolare 
dunque la prima funzione di azione reciproca (§2.3.1), e concludo con alcune considera-
zioni sull’interconnessione fra prospettiva metafisica e prospettiva trascendentale come 
peculiarità del pensiero del giovane Schelling (§2.3.2).

2.3.1. Le critiche alla cosa in sé e all’opposizione del Non-Io e l’introduzione dell’a-

zione reciproca

Cosa in sé e Non-Io in quanto frutto della posizione-opposizione tramite l’Io sono, nella 
Rassegna generale, due modelli alternativi di riconcettualizzazione dello statuto della re-
altà; essi che vengono introdotti una volta accettato il paradigma critico, che consiste a sua 
volta, nell’interpretazione schellinghiana, nell’affermare la necessità del pensiero autoco-
sciente alla costituzione della realtà in quanto esperita. In quanto modelli di concettualizza-
zione della realtà i due concetti riguardano certamente l’indagine metafisica, essi vengono 
considerati però rispetto alla fondazione della pretesa di validità o di verità delle nostre 
rappresentazioni in quanto atti cognitivi diretti agli oggetti dell’esperienza. La Rassegna 

generale non può perciò che introdurre un ulteriore criterio di discussione rispetto alle 
Lettere filosofiche, appunto epistemologico, rispetto al quale i due concetti vengono messi 
alla prova. Il criterio è appunto la loro capacità di fondare la già citata realtà delle rappre-
sentazioni, che Schelling definisce come segue: «noi consideriamo la nostra conoscenza 
reale nella misura in cui essa concorda con l’oggetto. (L’antica definizione di verità: essa 
è la concordanza assoluta dell’oggetto e del conoscere […])»23. Procedo ora considerando 
prima la discussione della cosa in sé, per muovere poi all’opposizione del Non-Io.

20	 I. Kant, Critica della ragion pura, tr. it. a cura di P. Chiodi, Novara, UTET, 2013, p. 73: «[C]
hiamo trascendentale ogni conoscenza che si occupi, in generale, non tanto di oggetti quanto del 
nostro modo di conoscere gli oggetti nella misura in cui questo deve essere possibile a priori. Un 
sistema di tali concetti potrebbe esser detto filosofia trascendentale».

21	 AA I/4, p. 71.
22	 Ivi, p. 139.
23	 Ivi, p. 84.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 79

Il concetto di cosa in sé viene introdotto sottolineandone la problematicità all’interno 
di un orizzonte kantiano, secondo il quale qualsiasi oggetto d’esperienza è tale in quanto 
mediato in una sintesi con l’attività del soggetto (AA I/4, p. 73). Nella Rassegna generale 
si accentua l’idea, già presente nelle lettere sotto il nome di resistenza (AA I/3, p. 324), 
che tale sintesi sia innanzitutto un rapporto pratico d’azione, prima che un’operazione 
esclusivamente cognitiva. Questo ultimo aspetto emerge con particolare chiarezza quan-
do Schelling sottolinea la necessità di un’opposizione, finanche materiale, dell’oggetto 
al libero agire del soggetto24: intuire un oggetto significa che questo si oppone e deter-
mina il soggetto nel suo agire (AA I/4, pp. 89-90). L’attività sintetica di costituzione 
dell’esperienza è dunque da intendersi in un senso ampio e non solo cognitivo: l’oggetto 
d’esperienza si costituisce in un processo pratico, dinamico e materiale di mediazione 
sintetica con l’attività del soggetto.

È proprio a questa prospettiva generale che il concetto di cosa in sé contravverrebbe, 
fino a rendere impossibile, secondo Schelling, fondare in modo soddisfacente la pretesa 
di verità degli atti cognitivi rispetto ai loro oggetti. La critica che egli muove al concetto 
di cosa in sé si articola su due assi, il primo orientato al concetto di natura, il secondo 
all’uso della categoria della causalità. 

Una assunzione robusta e realistica della cosa in sé condurrebbe innanzitutto a pre-
supporre che, oltre agli oggetti dell’esperienza fenomenica, alla natura esperita, ve ne 
sia un’ulteriore, originaria e non mediata, che agirebbe sul soggetto fornendogli la mate-
ria delle rappresentazioni (AA I/4, pp. 75-76). Contrariamente a ciò, sostiene Schelling, 
bisogna affermare secondo gli stessi principî della filosofia critica che «non c’è alcun 
mondo, a meno che una mente lo conosca, e viceversa non c’è alcuna mente, senza che 
ci sia un mondo fuori di lei»25. Alle interpretazioni realistiche o robuste della cosa in sé 
si contesta insomma la schisi che queste comporterebbero fra il mondo dell’esperienza 
e il soggetto esperiente. Nello specifico, l’intelligibilità della natura e della mente è le-
gata all’operare delle leggi dell’intelletto, che altro non sono, nella lettura di Schelling, 
che forme originarie dell’agire del soggetto: «[s]olo tramite questi modi d’azione della 
nostra mente il mondo infinito è e sussiste, poiché esso non è altro che la stessa nostra 
mente all’opera in infinite produzioni e riproduzioni»26. Sostenere l’ipotesi di una natura 
o mondo in sé significa supporre che la mente umana funziona applicando arbitrariamen-
te leggi innate a un mondo innanzitutto non intelligibile: la relazione fra mente e mondo 
diviene così contingente e la pretesa d’intelligibilità della natura ridotta a un grado mini-
mo, privo di alcuna necessità (AA I/4, p. 78).

Ma questa natura, al di là del fenomeno costituito in sintesi con le leggi dell’intelletto, 
non è altro che un’astrazione ipostatizzata: non vi è alcuno spirito legislatore trascenden-
te il mondo, «[l]a natura non fu mai alcunché di diverso dalle sue leggi»27. L’intelligibi-
lità della natura si fonda cioè sulle forme necessarie dell’agire del soggetto all’interno di 

24	 Già qui si denota la problematicità dell’interpretazione che C.C. Harry, In Defense of the Critical 

Philosophy: On Schelling’s Departure from Kant and Fichte in Abhandlungen zur Erläuterung des 
Idealismus der Wissenschaftslehre (1796/1797), «Journal of speculative philosophy» 29 (2015), pp. 
324-334, fa della Rassegna generale, sostenendo che la prima distinzione operata da Schelling è fra 
l’attività di un Io contro la non-attività dei suoi oggetti. Lo Schelling radicalmente agnostico sulla 
possibilità e l’origine dell’esperienza che ne emerge è anche da mettere in discussione.

25	 AA I/4, p. 76.
26	 Ivi, p. 78.
27	 Ivi, pp. 78-79.



80	 ﻿ Giacomo Croci 

essa e presupporre una natura più reale della natura conosciuta attraverso l’interazione 
con essa è cosa priva di senso. La coappartenenza di mente e mondo è, per Schelling, 
il nucleo fondamentale della dottrina kantiana, coappartenenza che si comprende come 
dinamica interattiva e materiale: è proprio per questo che la filosofia critica permette di 
rendere conto del fatto che le rappresentazioni non sono solo «copie» delle cose, ma allo 
stesso tempo atto cognitivo e «cosa» a loro a volta, cioè elemento internamente coinvolto 
nella costituzione del mondo e non trascendente rispetto a esso (AA I/4, pp. 80-81).

La seconda complicazione assunta ipotizzando la cosa in sé riguarda il fatto che, per 
ammettere che gli atti cognitivi abbiano qualcosa a che vedere con il loro oggetto, è 
necessario obbligarsi all’idea che la cosa in sé agisca in qualche modo sulla mente in 
quanto sensibile (AA I/4, p. 104). A questa idea Schelling oppone tre critiche (AA I/4, 
p. 104ss.), delle quali considero in questa sede soltanto la terza, poiché permette infatti 
di inquadrare con maggiore chiarezza la specificità della proposta schellinghiana, per 
come essa si delinea nella Rassegna generale e nel Sistema. Questa è orientata, come 
già sopra, a problematizzare l’utilizzo della categoria della causalità, che viene intro-
dotta al momento di spiegare l’impressione esercitata dalle cose in sé sulla sensibilità 
del soggetto conoscente.

Accanto al generico implicato di una schisi fra oggetto agente sulla sensibilità e og-
getto percepito (AA I/4, p. 105), Schelling sottolinea che

[f]ra la causa e il suo effetto ha luogo non solo continuità secondo il tempo, ma anche 
contiguità secondo lo spazio. Entrambe le cose non possono essere pensate fra l’oggetto 
e la rappresentazione. Perché quale sarebbe il medio comune in cui, come il corpo con 
il corpo nello spazio, verrebbero a incontrarsi la mente e l’oggetto? In questo caso, ogni 
spiegazione che si dà è per la sua stessa origine trascendente, i.e. essa salta da un mondo 
all’altro per spiegare un fenomeno che è possibile soltanto in uno di essi28.

Un’assunzione robusta delle cose in sé obbliga cioè a un utilizzo trascendente e 
non trascendentale della categoria della causalità, contravvenendo dunque agli stessi 
principî della filosofia critica. Al di là di quello che potrebbe apparire un tecnicismo, 
Schelling muove ancora una volta contro l’idea di un’eterogeneità insormontabile di 
mente e mondo e dei limiti che questa implica nel contesto di un’applicazione cogente 
di concetti a oggetti.

Le difficoltà e le incoerenze che emergono con l’assunzione robusta, eccessivamente 
realista della cosa in sé come concetto adatto alla comprensione della realtà rispetto alla 
sua conoscibilità indicano dunque la conclusione: «un kantiano […] dovrebbe afferma-
re, certo contro la lettera del suo maestro, ma completamente in conformità con il suo 
spirito, che noi conosciamo realmente le cose come esse sono in sé, i.e. che fra l’oggetto 
rappresentato e l’oggetto reale non ha luogo alcuna differenza»29. La cosa in sé è dunque 
una concettualizzazione dello statuto della realtà insufficiente alla fondazione della pre-
tesa di validità degli atti cognitivi rispetto ai loro oggetti e deve essere, dunque, negata 
risolutamente.

La cosa in sé è nell’interpretazione schellinghiana un residuo di filosofia dogmatica, 
che va però compreso nella sua funzione simbolica, cioè come indice di un principio che 
viene solo tentativamente esposto dal concetto (AA I/4, p. 132).

28	 Ivi, pp. 105-106.
29	 Ivi, p. 131.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 81

«Il principio del sensibile non può risiedere nel sensibile, ma deve trovarsi nel sopra-
sensibile» questo disse Kant […]. – Il carattere di tutto ciò che è sensibile risiede appunto 
nel fatto che esso è condizionato, che ha la propria condizione non in se stesso. Ora, con 
l’espressione: cose in sé, Kant simbolizzò questa condizione soprasensibile di tutto il 
sensibile – un’espressione che, come tutte le espressioni simboliche, contiene in sé una 
contraddizione, poiché cerca di rappresentare l’incondizionato tramite un condizionato, 
di rendere finito l’infinito30

scrive Schelling, citando contestualmente un passo di Kant in cui si afferma che la cosa 
in sé non indica altro dal fatto che la condizione della materia delle rappresentazioni 
sensibili non risiede nelle cose in quanto oggetti dei sensi, ma nel soprasensibile, di cui 
non abbiamo alcuna conoscenza.

Se nella sua filosofia teoretica Kant lascia il principio soprasensibile delle rappresen-
tazioni relativamente indeterminato (AA I/4, p. 134), si spinge al contrario, nella filosofia 
pratica, alla sua determinazione in quanto libertà come autonomia del volere (AA I/4, p. 
135). La coesistenza problematica di due concezioni del principio delle rappresentazio-
ni – rispettivamente la cosa in sé e la libertà come autonomia del volere – persisterebbe 
nella filosofia kantiana, ma la contraddizione si scioglierebbe con il pensiero di Fichte. 
Schelling sostiene che, mentre Kant non può che limitarsi a una simbolizzazione della 
condizione soprasensibile delle rappresentazioni tramite la cosa in sé, Fichte può fare a 
meno di tale simbolizzazione perché non tratta filosofia teoretica e filosofia pratica in 
quanto ambiti separati, ma considera il principio soprasensibile dell’agire umano come 
principio di tutta la filosofia, realizzando sotto l’egida del primato della prassi e della 
libertà l’unificazione sistematica prefigurata, ma non realizzata, dalla prima filosofia cri-
tica (AA I/4, p. 136).

Se la cosa in sé è innanzitutto una concettualizzazione inadeguata dello statuto della 
realtà, ci si aspetta di ritrovare, nel testo di Schelling, l’analisi di un concetto che, paral-
lelamente, è supposto svolgere la stessa funzione nel contesto della filosofia di Fichte e, 
contestualmente, di Reinhold, in riferimento ulteriore al libero agire del soggetto. Tale 
concetto è espresso per Schelling dalla proposizione: «l’Io si oppone assolutamente un 
Non-Io [das Ich setzt sich ein NichtIch schlechthin entgegen]»31. Così come la cosa in 
sé esprime solo simbolicamente la condizione soprasensibile e non oggettuale dell’e-
sperienza, «l’Io si oppone assolutamente un Non-Io» la esprime adeguatamente, nella 
misura in cui definisce lo statuto originario della realtà non a partire da un oggetto sen-
sibile, ma dalla libertà dell’Io o, più modestamente, dal primato concesso alla prassi e 
all’azione. Si tratta ora di capire cosa questo significa concretamente per Schelling e a 
quali presupposizioni obbliga.

Già in una prima chiosa a Reinhold Schelling lascia emergere la propria prospettiva:

[i]n senso stretto, né sensibilità né intelletto presuppongono un oggetto, poiché il mon-
do degli oggetti è esso stesso nient’altro che la nostra sensibilità originaria e il nostro 
intelletto originario. Né l’intelletto presuppone l’oggetto, né l’oggetto presuppone l’intel-
letto (in quanto facoltà statica). L’intelletto (in un’attività costruttiva) e l’oggetto sono la 
stessa cosa e indivisibilmente32.

30	 Ivi, p. 133; cfr. l’apparato in: AA I/4, p. 347 nota 133, 32.
31	 Ivi, p. 137.
32	 Ivi, pp. 136-137.



82	 ﻿ Giacomo Croci 

L’accento speculativo cade inequivocabilmente sul principio di identità applicato 
all’unità dinamica dell’esperienza: non si tratta di presupporre un oggetto a partire dalla 
struttura dell’intelletto, o presupporre nell’altro verso un intelletto a partire dalla strut-
tura dell’oggetto, ma di riconoscere che intelletto e oggetto sono rinviati uno all’altro 
poiché coinvolti nello stesso e medesimo processo di costituzione.

Si può anticipare ulteriormente la critica alla proposizione del Non-Io riportando 
quanto segue:

ammesso che in questo modo qualcuno possa volersi fare un concetto completo dell’i-
dealismo trascendentale, egli potrebbe comprendere la frase: l’Io oppone a se stesso asso-

lutamente un Non-Io, in nessun altro modo che: l’Io oppone a se stesso un Non-Io nell’i-

dea. Ma ovviamente così non si otterrebbe alcunché per la spiegazione della necessità 
delle nostre rappresentazioni degli oggetti33.

Il rischio che si corre ad assumere l’opposizione del Non-Io per mezzo dell’Io 
senza ulteriori determinazioni riguarda proprio la capacità di tale proposizione di 
fondare la pretesa di verità delle rappresentazioni: senza ulteriori specificazioni 
l’opposizione può rimanere un’operazione esclusivamente «nell’idea» o ideale, cioè 
relativa esclusivamente al pensiero, incapace di assicurare quella fondazione episte-
mologica che Schelling richiedeva innanzitutto, relegando il Non-Io a una determi-
nazione dell’Io. Ma la determinazione ideale o del soggetto non implica, secondo 
Schelling, una determinazione reale o nell’oggetto, una determinazione esclusiva-
mente dell’essere pensato non implica cioè una determinazione dell’essere reale. 
È per questa ragione che Schelling afferma che un’interpretazione unilaterale della 
proposizione del Non-Io è completamente falsa da un punto di vista teoretico, cioè 
incapace di fondare la pretesa di verità delle nostre rappresentazioni rispetto all’og-
getto (AA I/4, p. 139).

Schelling propone, a questo punto, un’ulteriore determinazione della proposizione del 
Non-Io o, piuttosto, una revisione della concezione di Io che nella stessa si esprime34.

[L]’Io si oppone il Non-Io e diviene appunto, così facendo, pratico, e però non può 
farlo, cioè non può diventare pratico, senza presupporre il Non-Io, ovverosia senza pre-
supporre se stesso in quanto limitato dal Non-Io. Il sentimento di questo essere-limitato 
si costituisce certo innanzitutto tramite quell’azione dell’opporre, ma quel sentimento 
non si sarebbe potuto costituire, se quella limitatezza non fosse stata originaria e reale35.

Asserire che la limitatezza dell’Io è originaria e reale significa non solo che l’Io 
non è limitato come se fosse un oggetto ma in quanto «esso sente se stesso in quanto 

limitato»36, ponendosi come passivo e determinato; ma anche che questa determinazione 
o passività o limitatezza non può essere soltanto del pensiero, ma anche reale (AA I/4, p. 
138). È cioè necessario presupporre un Io già originariamente coinvolto ed esposto a una 

33	 Ivi, p. 137
34	 J. Barnouw, «Der Trieb, bestimmt zu warden». Hölderlin, Schiller und Schelling als Antwort auf 

Fichte, «Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte» 46 (1972), 
pp. 248-293, inserisce la riformulazione cui Schelling sottopone l’Io fichtiano all’interno di una 
opposizione più ampia alla filosofia di Fichte rispetto alla concezione della soggettività umana.

35	 AA I/4, p. 138.
36	 Ibidem.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 83

determinazione da parte del mondo oggettuale, cioè una mente già realmente determina-
ta e immersa al processo di costituzione dell’esperienza: «nella filosofia teoretica viene 
presupposta come condizione dell’oggetto una affezione dell’Io»37.

«L’Io oppone a se stesso un Non-Io» può dunque valere come principio atto alla fon-
dazione della pretesa di validità delle rappresentazioni, ma solo a patto di riconoscere 
che l’azione designata dalla proposizione non è unilaterale, ma presuppone una logica 
più complessa, in cui l’Io determina se stesso in quanto limitato e che questa determina-
zione è possibile esclusivamente in quanto esso è realmente limitato in un processo di 
mutua costituzione di mente e mondo:

[i]nsomma si mostra che quella azione, tramite la quale noi veniamo limitati (passiva-
mente), e l’altra, tramite la quale noi limitiamo noi stessi (attivamente), nella misura in 
cui noi ci opponiamo la limitazione [Schranke], sono la stessa e medesima azione della 
nostra mente, [si mostra] cioè che noi in una stessa e medesima azione siamo allo stesso 

tempo passivi e attivi, allo stesso tempo determinati e determinanti, in breve, che la stessa 
e medesima azione unifica in sé realtà (necessità) e idealità (libertà)38.

A conclusione di queste osservazioni viene asserito che è proprio l’unità di questa 
azione a essere il nucleo dell’idealismo trascendentale, unità che egli esprime riassu-
mendo con l’idea che «quella interazione reciproca [WechselWirkung] originaria con noi 
stessi è il principio intrinseco delle nostre rappresentazioni in senso proprio»39. È l’inte-
razione reciproca o Wechselwirkung fra ideale e reale, soggetto e oggetto, che si realizza 
nell’Io in quanto unità di attività e passività (AA I/4, p. 139), a costituire il principio 
intrinseco delle nostre rappresentazioni. L’azione interazione reciproca in un processo 
unitario di mutua costituzione viene dunque fissata come principio trascendentale che 
possa fondare in modo soddisfacente la pretesa di validità degli atti cognitivi rispetto 
ai loro oggetti. La fondazione è soddisfacente perché non comprende simbolicamente, 
ma adeguatamente il principio non-oggettuale del primato della prassi, contrariamente 
a un’interpretazione letterale della cosa in sé, per un verso; e perché, per l’altro, diver-
samente dall’erronea interpretazione che Reinhold secondo Schelling fa di Fichte (AA 
I/4, p. 140), non assume una monodirezionalità del rapporto pratico di costituzione del 
mondo dell’esperienza, ma assume una dinamicità interattiva nel processo di mutua co-
stituzione di soggetto e oggetto.

È ora necessario chiedersi quale statuto pertiene al concetto di azione reciproca e 
all’uso che ne viene fatto. Si è infatti criticato l’utilizzo trascendente e non trascenden-
tale della categoria della causalità, la quale verrebbe applicata – assunta una concezione 
robusta di cosa in sé – non ai fenomeni, ma alla realtà trascendente l’esperienza. Per 
quale ragione l’applicazione della categoria di Wechselwirkung non cade sotto la stessa 
critica? Sembra trattarsi, allo stesso modo, dell’applicazione di una categoria a qualcosa 
che travalica l’orizzonte fenomenico.

Innanzitutto si può sottolineare che, a monte dell’applicazione categoriale indebita, 
vi è la divisione della realtà dell’esperienza in domini eterogenei, al fine di ricomporli. 
Si applica cioè la causalità per risolvere un problema fondato in una determinata conce-
zione metafisica, la quale rende a sua volta l’applicazione della categoria della causalità 

37	 Ivi, p. 139.
38	 Ivi, p. 138.
39	 Ivi, p. 139.



84	 ﻿ Giacomo Croci 

illegittima: è insomma l’impianto metafisico il bersaglio fondamentale della critica di 
Schelling. Secondariamente si può rispondere che l’azione reciproca sta, nel passo ci-
tato, meno per una categoria di organizzazione dell’esperienza fenomenica che per un 
concetto metafisico. Schelling la introduce per ripensare i fondamenti metafisici della 
filosofica critica post-kantiana. Essa non solo scalza la nozione di cosa o natura in sé, per 
opporvi un monismo pragmatico, ma anche le derive soggettivistiche di un monismo ide-
alistico: parlare di azione reciproca significa considerare la mente come certo costituente 
l’esperienza, ma solo a patto di essere già coinvolta e costituita nel processo unitario e 
dinamico di interazione con il mondo correlato a essa40.

2.3.2. Sulla portata metafisica dell’interpretazione trascendentale in senso ampio

I paragrafi precedenti hanno presentato uno sviluppo relativo a tre testi della prima 
produzione di Schelling, Sulla possibilità di una forma della filosofia in generale, le 
Lettere filosofiche su dogmatismo e criticismo e la Rassegna generale della lettera-

tura filosofica più recente. Si è riscontrato quanto segue: (A) il concetto di Assoluto 
sta per l’ipotesi fondamentale concernente lo statuto ultimo della realtà, perciò detta 
metafisica, considerata secondo la funzione fondatrice che può svolgere rispetto alla 
filosofia come sapere sistematico (§2.1); (B) considerate due tipologie metafisiche fra 
loro contraddittorie, il dogmatismo e il criticismo, si è diagnosticata una simmetrica 
incapacità di concettualizzare l’Assoluto capace così da poter fondare in modo soddi-
sfacente la relazione che esso stesso deve intrattenere con ciò di cui è condizione, cioè 
la realtà esperienziale concreta (§2.2); (C) tramite una discussione critica del concetto 
di cosa in sé e del rapporto fra Io e Non-Io rispetto alla capacità di fondare la pretesa di 
validità degli atti cognitivi rispetto ai loro oggetti, Schelling giunge ad affermare che 
solo l’azione reciproca che si realizza nell’Io può essere considerata come un principio 
soddisfacente (§2.3).

Mentre in (A) si ottiene la cornice generale dell’interrogazione, la discussione di (B) 
è diretta a un confronto fra assunti metafisici, mentre in (C) i termini diventano quelli 
di una riflessione trascendentale in senso ampio, occupata a identificare le condizioni 
di possibilità della conoscenza in quanto possibile a priori. Queste ultime vanno però 
intese in un senso particolare. Schelling prende infatti in considerazione, come condi-
zioni di possibilità della verità delle rappresentazioni, due particolari modi di concepire 
la realtà, cioè di nuovo presupposizioni metafisiche, indagate questa volta in relazione 
alla loro cogenza in campo trascendentale. Ma è proprio per questa ragione che si può 
affermare: il principio delle rappresentazioni discusso in (C) si riferisce a niente altro che 
all’Assoluto di (A) e (B), considerato in una determinata prospettiva; conseguentemente, 
i risultati di (C) possono essere interpretati come integrazione e sviluppo dei problemi 
esposti in (A) e (B). È in questo senso si può parlare di una portata metafisica dell’in-
terpretazione trascendentale: il criterio trascendentale viene applicato in sede di prova e 
selezione di opzioni metafisiche differenti.

40	 M. Frank, Der unendliche Mangel an Sein. Schellings Hegelkritik und die Anfänge der Marxschen 

Dialektik, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1975, pp. 103-109, sottolinea il ruolo centrale dell’azione 
reciproca, ma esclude che essa possa svolgere il ruolo di espressione adeguata dell’Assoluto. Egli 
osserva in particolare che l’Assoluto non è pensabile come istanza mediata, ma come indifferenza 
o identità non mediabile. Si tratta però di capire se questa ultima identità non mediabile sia da 
pensare staticamente, il che ricondurrebbe al dogmatismo, o in quanto dinamica, cioè non come 
qualcosa di mediato e mediabile ma come appunto il processo della mediazione.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 85

Si mostra così una più generale connessione interna fra campo metafisico e campo 
trascendentale nei primi scritti di Schelling. Questo conferma, in un certo senso, la nar-
razione storiografica tradizionale: la prospettiva idealistica non può essere assunta esclu-
sivamente dal punto di vista del soggetto, ma deve includere di necessità l’affermazione 
che la realtà stessa è già costituita e caratterizzata in quanto ideale. Non solo l’essere si 
costituisce soltanto per il pensiero, ma è anche necessario ammettere, se questa prima 
premessa è vera, che esso deve già essere costituito come pensiero. Secondo questa let-
tura, Schelling affermerebbe che non ha senso introdurre la questione dell’intelligibilità 
dell’essere senza ammettere che l’essere è già costituito come intelligibile.

Occorre tuttavia aggiungere alcune osservazioni. Innanzitutto l’intelligibilità dell’es-
sere è legata alla libertà dell’autocoscienza, ovverosia al concetto di una mente prati-
camente e materialmente coinvolta in un processo dinamico di interazione con il suo 
mondo d’esperienza. Non abbiamo a che vedere con un modello statico, ma dinamico, 
che vede nell’interazione pratica fra mente e mondo un processo unitario di genesi e co-
stituzione immanente. Inoltre, è vero che Schelling ristabilisce la priorità speculativa del 
principio dell’identità, non più legato esclusivamente alla identità dell’Io con se stesso in 
virtù della struttura necessariamente preriflessiva dell’autocoscienza, ma pertinente all’i-
dentità originaria di soggetto e oggetto, ma questa identità viene inclusa nel processo di 
dinamizzazione di cui sopra. Si tratta di un’identità che può essere pensata solo in quanto 
internamente strutturata come dinamicità, movimento, interazione e mediazione. Ciò che 
assicura l’identità è il suo essere mediazione e processo41, non rispetto a una dimensione 
trascendente, ma nella sua propria immanenza. È infine proprio questa concezione di-
namica dell’identità come principio metafisico a fondare l’intelligibilità dell’essere, che 
si concretizza, per come ho mostrato nei paragrafi precedenti, nel concetto di Assoluto 
in quanto espresso dall’azione reciproca come principio dell’idealismo trascendentale42.

3. Sul ruolo dei primi scritti nelle sezioni iniziali del Sistema dell’idealismo trascendentale

Nel Sistema dell’idealismo trascendentale il concetto di azione reciproca depone il ruolo 
iperbolico che gli si è ascritto nei primi testi. Esso compare in più occasioni, ma svolge una 
funzione più specifica e meno generale. Ci si chiede dunque se anche l’impianto metafisico 
da esso indicato nei primi scritti venga, allo stesso modo, scalzato. A ben vedere, si verifica 
il contrario: la struttura metafisica fondamentale viene mantenuta e articolata con maggiore 
accortezza. Senza dilungarmi in un’esegesi più diffusa, intendo tuttavia mostrare in quali 
termini ciò si verifica, considerando innanzitutto l’impianto metafisico fondamentale del 
Sistema e, a seguire, alcuni tratti essenziali del concetto di Io. Mostrare la continuità fra pri-
mi scritti e Sistema, non solo dal punto di vista architettonico, ma contenutistico, conferma 
inoltre l’ipotesi di lavoro espressa più in alto al modo di un circolo ermeneutico virtuoso.

41	 A. Gare, From Kant to Schelling to Process Metaphysics: on the Way to Ecological Civilization, 
«Cosmos and History: The Journal of Natural and Social Philosophy» 7 (2011), pp. 26-69, svi-
luppa un’interpretazione di Schelling orientata alla questione della processualità.

42	 È utile a questo punto notare che traduco Wechselwirkung indistintamente come azione reciproca e 
interazione, che occorrono dunque come sinonimi. Se azione reciproca rappresenta una traduzione 
più canonica, interazione esprime però con maggiore precisione il concetto schellinghiano: più che 
con differenti rapporti causali ripetuti in direzioni diverse, abbiamo a che vedere con l’unità di un 
processo dinamico di mutua costituzione. Ho scelto tuttavia di mantenere entrambe le varianti.



86	 ﻿ Giacomo Croci 

Il principio di identità in quanto espressione di un’unità dinamica apre esemplarmen-
te l’Introduzione del Sistema: ripreso per via del concetto di verità come adeguazione, 
fissata da Schelling come identità di soggettivo e oggettivo, la sua operazione viene 
applicata al piano ontologico rispetto al rapporto fra Io e natura e ne diviene così una 
presupposizione necessaria (AA I/9,1, p. 29). È inoltre da questa unità dinamica che 
Schelling deriva la complementarità irriducibile di filosofia trascendentale e filosofia 
della natura in quanto prospettive differenti sul medesimo complesso. A essa è infine 
legata l’idea che nel sapere, inteso come identità di soggettivo e oggettivo, deve rea-
lizzarsi necessariamente una mediazione (AA I/9,1, p. 43). Si può sottolineare ora che 
interpretare le Lettere filosofiche come affermazione dell’aporeticità della discussione 
sull’Assoluto assume l’ipotesi tortuosa di una rivoluzione quasi radicale dell’impianto 
metafisico nel primo pensiero schellinghiano, contraddicendo una lettura più continuista 
e facendo della Rassegna generale e del Sistema svolte arbitrarie.

Una relativa continuità si manifesta anche rispetto al concetto di Io o di mente43. 
Nella Rassegna generale Schelling approda a un concetto di Io caratterizzato dall’es-
sere situato in un processo di esperienza, in cui soggettivo e oggettivo si costituiscono 
mutualmente, e dall’affermazione che autocoscienza è possibile solo in quanto già 
istanziata in una sintesi mediata di ideale e reale. Sviscerare questo tema impliche-
rebbe addentrarsi in una più minuziosa interpretazioni dei primi, fitti passaggi del Si-

stema. Si può però accennare che Schelling comprende il concetto di autocoscienza 
a partire dal concetto di atto dell’autocoscienza (AA I/9,1, p. 55). Questo ultimo si 
distingue sia da una robusta auto-posizione di sé, sia da una relazione a sé meramente 
epistemica a un oggetto precostituito. In esso infatti il concetto di produzione gioca un 
ruolo centrale: l’Io dell’autocoscienza è il frutto della sua auto-produzione, che risulta 
però da un divenire-oggetto per se stessa dell’esperienza, che è già costituita come pro-
cesso di mediazione di soggettivo e oggettivo (AA I/9,1, pp. 55-59). In altre parole, l’Io 
è per Schelling un processo di autoproduzione, dunque trasformativo, dell’esperienza, 
strutturato come mediazione di aspetti reciprocamente irriducibili co-appartenenti a 
un’unità dinamica, che si realizza in quanto divenire-oggetto per se stesso in un movi-
mento pratico di tematizzazione di sé44. Se certo questo ultimo aspetto può essere con-

43	 Un’interpretazione canonica di Schelling vede nel superamento del paradigma della filosofia dell’au-
tocoscienza una sua cifra fondamentale (e.g. W. Schulz, Die Vollendung des deutschen Idealismus 

in der Spätphilosophie Schellings, Stuttgart et al., Kohlhammer, 1955). Analogicamente S. Gardner, 
Schelling and the Problem of Consciousness, in: S. Leach, J. Tartaglia (Eds.), Consciousness and 

the Great Philosophers, London, New York, Routledge, 2017, pp. 133-141, sottolinea l’eccessiva 
distanza paradigmatica che separa la filosofia di Schelling dalla riflessione contemporanea sulla 
mente. Alcuni esempi di eccezioni che rappresentano il tentativo di riconoscere l’originalità del pen-
siero schellinghiano rispetto alla concettualizzazione dell’autocoscienza e della struttura del mentale 
sono: D. Sturma, Schellings Subjektivitätskritik, «Deutsche Zeitschrift für Philosophie» 44 (1996), 
pp. 429-446; Id., Grund und Grenze. Erträge der idealistischen und analytischen Philosophie des 

Selbstbewußtseins, «Internationales Jahrbuch des Deutschen Idealismus / International Yearbook 
of German Idealism» 3 (2005), pp. 38-58; R. Staege, «… das Ich selbst ist die Zeit in Tätigkeit ge-

dacht». Schellings «System des transzendentalen Idealismus» als Theorie vorpropositionalen und 

propositionalen Selbstbewusstseins, Marburg, Tectum, 2007; S. Lang, Schelling und der Selbstre-

präsentationalismus über phänomenales Bewusstsein, «Deutsche Zeitschrift für Philosophie» 63 
(2015), 6, pp. 1022-1047

44	 J. Dodd, Philosophy and Art in Schelling’s «System des transzendentalen Idealismus», «The Re-
view of Metaphysics» 52 (1998), pp. 51-85, parla di «a self-creation of the subjective in the form 
of an act that continues to hold itself at a remove from the pole towards which it ‘naturally’ moves. 



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 87

siderato come guadagno specifico delle elaborazioni del Sistema, è comunque lecito 
leggere nei passi della Rassegna generale sopra citati, in cui si afferma la necessità di 
pensare l’Io come unità di attività e affezione, una prima mossa nella direzione degli 
sviluppi immediatamente successivi.

4. L’interpretazione categoriale. La Wechselwirkung nel Sistema dell’idealismo tra-
scendentale

Se i concetti enucleati a partire dai primi scritti non vengono più affrontati nel Siste-

ma a partire dal concetto di azione reciproca, ciò si verifica solo perché essi vengono 
riformulati in un più attento vocabolario. In linea con questa riorganizzazione, anche 
al termine di Wechselwirkung viene ascritto un ruolo più specifico. Certo una prima 
apparizione del concetto richiama la Rassegna generale. Nella prima epoca del Siste-

ma (AA I/9,1, p. 92ss.), in cui Schelling conclude dall’essere limitato dell’Io al con-
cetto di intuizione produttiva, e all’interno della seconda sezione della stessa, in cui 
si sviluppa la dialettica di Io e cosa (Ding) rispetto al limite reciproco che determina i 
due poli del rapporto intenzionale, si afferma che «attraverso questa comune delimita-
zione stanno entrambi [Io e cosa, G.C.] in reciproca interazione»45. L’azione reciproca 
appare cioè come determinazione del rapporto fra Io e cosa, fondata a sua volta dalla 
comune delimitazione in quanto fattore costituente dell’unità dei due poli del rapporto 
intenzionale nella sensazione cosciente o per-sé, come il titolo della sezione recita (AA 
I/9,1, p. 105).

È però soprattutto un momento successivo ad attribuire al concetto di azione reciproca 
un ruolo fondamentale. Ciò accade nella seconda epoca del Sistema (AA I/9,1, p. 151ss.), 
in cui Schelling sviluppa, a partire dal concetto di intuizione produttiva, le determina-
zioni del concetto di intelligenza. In esplicito riferimento alla struttura categoriale della 
prima critica kantiana, Schelling dedica al concetto di Wechselwirkung alcuni paragrafi 
decisivi, in cui il concetto di azione reciproca viene fissato come condizione necessaria 
per l’applicazione della categoria della causalità e introduce al passaggio ulteriore al 
concetto di organismo e all’idea della natura (AA I/9,1, p. 165ss.). La sua funzione è per-
ciò eminentemente categoriale, non più legata all’espressione di un impianto metafisico 
in quanto condizione di possibilità della conoscenza: si tratta di rendere possibile l’appli-
cazione di categorie all’esperienza e si potrebbe parlare dunque di una funzione trascen-
dentale in senso ristretto o specifico. Il concetto di interazione appare più volte anche 
nella parte del Sistema dedicata alla filosofia pratica (AA I/9,1, p. 230ss.), specificamente 
con la funzione di mostrare la necessità per la costituzione dell’Io dell’autocoscienza del 
rapporto intersoggettivo, di fondarne la possibilità e di determinarne il contenuto in rife-
rimento a un concetto di seconda natura. In questa seconda occasione, nonostante l’inte-
resse dei passaggi in questione, l’utilizzo del concetto di azione reciproca rimane legato 
alla sua prima discussione, definitoria. A essa mi dedico perciò nei prossimi paragrafi.

The product of this mode of thinking – which is also a mode of being, a movement of existence 
– is a special type of self-having on the part of thinking, a self-possession that is something more 
than the originary act of knowledge at the basis of experience. This self-having is, rather, the self-
as-product» (pp. 68-69).

45	 AA I/9,1, p. 119.



88	 ﻿ Giacomo Croci 

4.1. Premesse metodologiche all’interpretazione

È necessario sbozzare innanzitutto la posizione sistematica del concetto di interazione 
nella sua prima apparizione fondamentale rispetto all’insieme del testo. A questo devo 
premettere il metodo interpretativo generale che si applica in quanto segue rispetto alla 
comprensione del Sistema e si orienta a una lettura dell’opera per così dire sincronica. 
Non assumo cioè la sequenzialità delle differenti sezioni come la descrizione di una suc-
cessione materiale o temporale, ma semplicemente come il progressivo sviluppo di una 
serie esclusivamente logica, che presa nel suo insieme non descrive un processo lineare, 
ma una struttura concettuale in cui vengono progressivamente introdotte condizioni con-
cettuali irrinunciabili alla costituzione dei differenti aspetti dell’Io dell’autocoscienza.

Contro questa prospettiva si solleva la critica che vede nel concetto di storia dell’au-
tocoscienza il dispositivo concettuale decisivo all’opera nel Sistema. Si nota tuttavia che 
porre l’uguaglianza fra storia in quanto processo del divenire dell’autocoscienza e storia 
in quanto descrizione logicamente progressiva di una sequenza di momenti concettuali 
conduce innanzitutto a contraddizioni irresolubili46. Inoltre, Schelling rimarca in più luo-
ghi che alcuni momenti del Sistema vanno pensati, se considerati astrattamente e non in 
quanto inseriti nella struttura completa dell’autocoscienza, come fuori dal tempo, come 
accade esemplarmente proprio nella seconda epoca, in merito al concetto di intelligenza 
(AA I/9,1, pp. 180-182). Dunque non tutti i momenti della struttura logica presentata nel 
Sistema implicano di necessità una processualità temporalizzata e storicizzata. Questo 
depone a favore di una lettura del Sistema non come genealogia pedissequa di un proces-
so reale di sviluppo dell’autocoscienza, ma come la disposizione secondo progressività 
logica di diverse presupposizioni concettuali necessarie a descrivere la struttura comple-
ta dell’Io dell’autocoscienza.

Date queste premesse, tratteggio a grandi linee cosa si intende per intelligenza nella 
seconda epoca del Sistema. Essa presuppone innanzitutto la conclusione della prima 
epoca (AA I/9,1, p. 92ss.), in cui Schelling, muovendo dalla necessità di pensare l’auto-
coscienza come delimitata, analizza in primo luogo il concetto di sensazione. Sviluppan-
do una critica a una concezione dogmatico-realistica della sensazione, propone la teoria 
alternativa di una intuizione produttiva, il cui contenuto non può essere qui sviluppato 
adeguatamente. Si sottolinea però: il concetto di intuizione produttiva esprime la neces-
sità di pensare l’esperienza come una mediazione di idealità e realtà in cui il presupposto 
realista di una natura in sé è scalzato dall’idea della produzione pratica. La natura o 
mondo dell’esperienza è una produzione risultante dalla mutua interazione di soggettivi-
tà e oggettività che ha luogo nell’autocoscienza. Questa non è un incontro successivo di 
istanze indipendenti, ma si realizza secondo il principio dell’unità dinamica che già si è 
riscontrato nella Rassegna generale.

Da questo risultato prendono le mosse i paragrafi dedicati all’intelligenza. In essi 
l’Io dell’autocoscienza è quindi ancora completamente legato al plesso interattivo del 
processo esperienziale e non si distingue perciò all’interno di esso dalle sue proprie 

46	 Cfr. L.-T. Ulrichs, Vollständige Entfaltung des Bewusstseins. Zum Geschichtsbegriff in Schellings 

genetischer Subjektivitätstheorie, «Internationales Jahrbuch des deutschen Idealismus / Interna-
tional Yearbook of German Idealism. Geschichte / History» 10 (2012), pp. 102-122, il quale rileva 
le contraddizioni che conseguono a considerare la storia dell’autocoscienza come modello diacro-
nico e non sincronico, ma si obbliga paradossalmente a una lettura diacronica dell’opera e non si 
spinge a problematizzare, sfortunatamente, la prospettiva.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 89

rappresentazioni (AA I/9,1, pp. 151-152). Il compito essenziale della seconda epoca 
è «spiegare come l’Io giunga a intuire se stesso in quando produttivo»47, secondo un 
metodo centrale agli argomenti del Sistema che può essere ora brevemente elucidato 
sulla base di questo esempio. La produttività viene predicata dell’Io a conclusione 
della prima epoca. Tale predicazione è tuttavia operata in terza persona, si afferma 
cioè che l’Io, per essere dato a se stesso come determinato, deve essere pensato come 
produttivo. Schelling chiama questo tipo di predicazione una predicazione per il fi-
losofo. Ma l’Io è Io in quanto autocoscienza. Bisogna dunque capire a quali ulteriori 
condizioni l’Io può predicare di sé la produttività, in prima persona o per se stesso 
nella terminologia schellinghiana. In questo passaggio dalle condizioni di una predi-
cazione de re a quelle di una predicazione de se consiste la leva concettuale fonda-
mentale all’opera nel Sistema.

L’indagine progressiva delle condizioni del sapersi produttivo dell’Io in quanto pro-
duttivo enuclea con maggiore precisione le condizioni di intelligibilità della natura o del 
mondo dell’esperienza: si tratta di ritrovare l’intelligibile nella produzione della natura. 
Non a caso infatti nei paragrafi dedicati all’intelligenza si tenta l’integrazione di una 
parte dell’apparato categoriale della prima critica kantiana, la cui completa predicazione 
per sé si realizza però soltanto con l’epoca successiva (AA I/9,1, p. 175). 

4.2. La Wechselwirkung come condizione del mondo dell’esperienza

Nel paragrafo precedente la discussione dell’azione reciproca, si argomenta per la 
necessità della dimensione temporale al fine di articolare la differenza per sé fra Io e 
cosa (AA I/9,1, pp. 160-165), definendo la temporalità come congiunzione di serialità 
e irreversibilità delle rappresentazioni come rapporti intenzionali. Questo implica per 
Schelling un «sentimento del presente», che egli interpreta come una forma basilare di 
«sentimento di sé»48. Si esplicita così per l’Io il senso interno:

[C]ome diventa però l’Io oggetto per se stesso in quanto senso interno? Solo ed esclu-
sivamente perché si costituisce in lui49 il tempo (non il tempo in quanto intuito ester-
namente, ma in quanto mero punto, mero limite). Nella misura in cui l’Io si oppone 
l’oggetto, si costituisce per esso il senso di sé, i.e. l’Io diventa per se stesso oggetto in 

quanto pura intensità, in quanto attività che si può espandere in una sola dimensione, pure 
contratta ora a un solo punto, ma proprio questa attività estensibile in una sola dimen-
sione, se diviene oggetto per se stessa, è il tempo. Il tempo non è qualcosa che trascorre 
indipendentemente dall’Io, ma l’Io stesso è il tempo, pensato in attività50.

Nell’opposizione al senso interno e al tempo in quanto legati all’attività dell’Io, si 
costituiscono dialetticamente le loro negazioni in quanto legate all’oggetto, che appare 
perciò al senso esterno in quanto collocato nello spazio ed estensione (AA I/9,1, pp. 164-

47	 AA I/9,1, p. 154.
48	 Ivi, p. 164.
49	 «Einzig und allein dadurch, daß ihm die Zeit […] entsteht». La scelta di traduzione è giustificata 

dal fatto che tradurre il dativo con un «per lui» potrebbe alludere a una comprensione per sé 
dell’Io in quanto temporale – il cui caso qui non è ancora (l’originale non presenta infatti espres-
sioni come «ihm selbst» o «sich für sich selbst als», che pongono generalmente l’accento sulla 
predicazione de se).

50	 Ibidem.



90	 ﻿ Giacomo Croci 

165). Opponendosi l’oggetto l’Io si scopre in quanto senso interno e (in opposizione al) 
senso esterno, (auto-)predicazione che è possibile solo in quanto l’attività esperienziale 
è già strutturata spazialmente e temporalmente.

Da ciò si passa a una più vicina indagine della struttura dell’oggetto dell’esperienza 
che, sebbene apparso all’Io innanzitutto come pura estensione opposta alla temporali-
tà, deve essere determinato come «l’unione di entrambi i modi dell’intuizione [senso 
interno e senso esterno, G.C.]»51. Questa determinazione si ottiene appunto per via del 
concetto di azione reciproca:

[n]ello spazio, considerato a sé, tutto è solo in contiguità, come nel tempo divenuto 
oggettivo tutto è solo in successione. Entrambi, spazio e tempo, possono in quanto tali 
divenire oggetto soltanto nella successione, poiché in essa lo spazio riposa, mentre il 
tempo scorre. Entrambi, lo spazio e il tempo divenuto oggettivo, si mostrano unificati 
sinteticamente nell’azione reciproca52.

La condizione della pensabilità dell’oggetto d’esperienza in quanto sintesi di tem-
poralità e spazialità è la Wechselwirkung, questa ultima viene definita come la coe-
sistenza dinamica o l’essere-contemporaneamente (dynamisches Zugleichseyn) delle 
sostanze (AA I/9,1, p. 179). Risultato intermedio dell’argomentazione sarebbe inoltre 
la deduzione delle categorie della relazione dal punto di vista del filosofo (cioè in una 
predicazione solo de re). Si aggiunge però che solo la terza, cioè proprio l’azione reci-
proca, è categoria reale, mentre le prime due (sostanza/accidente e causa/effetto) sono 
esclusivamente «fattori ideali» (AA I/9,1, pp. 175-176). Ricostruisco ora i passaggi 
fondamentali della discussione.

Si afferma anzitutto che l’oggetto d’esperienza è una sintesi di senso interno e di senso 
esterno, non considerabili assolutamente o illimitatamente, come nel momento logico 
precedente (AA I/9,1, pp.165-166), ma in quanto mutualmente relati, mediati e determi-
nantesi nel medesimo processo (AA I/9,1, p. 166). Solo così essi divengono finiti, cioè 
apprezzabili, effettivamente costituenti l’esperienza e non astratti:

[u]no diviene finito attraverso l’altro significa che uno viene determinato e misurato 
grazie all’altro. Da qui [derivano, G.C.] la misura più originaria del tempo, cioè lo spazio 
che un corpo in moto rettilineo uniforma percorre in esso, e la misura più originaria dello 
spazio, cioè il tempo che un corpo in moto rettilineo uniforme abbisogna per percorrerlo. 
Entrambi si mostrano insomma assolutamente indivisibili53.

Parallelamente, senso interno e senso esterno si determinano a vicenda nella costitu-
zione dell’oggetto (AA I/9,1, p. 167).

In un passaggio piuttosto rapido, le determinazioni contingenti o accidentali dell’og-
getto vengono correlate all’operare del senso interno, mentre le sue determinazioni so-
stanziali o necessarie all’operare del senso esterno. La correlazione viene affermata in 
forza del fatto che l’oggetto cade nel dominio del senso interno innanzitutto perché vi è 
un limite comune o differenza fra senso interno e senso esterno (in questo momento del 
Sistema il soggetto comprende cioè se stesso come senso interno e l’oggetto è ancora, per 

51	 Ivi, p. 165.
52	 Ivi, p. 175.
53	 Ivi, p. 166.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 91

il soggetto, diverso dal soggetto, è cioè non-soggetto o non-senso-interno), differenza 
che è da considerarsi contingente o variabile (AA I/9,1, p. 167). La contingenza pertiene 
perciò alla relazione al senso interno, mentre l’estensione è proprietà necessaria di un 
oggetto d’esperinza in senso forte. Da ciò risulta dunque che,

[c]osì come l’oggetto è al contempo estensività e intensità, ugualmente esso è anche al 

contempo sostanza e accidente, entrambi sono in esso indivisibili […]. Ciò che dell’og-
getto è sostanza, ha solo una grandezza nello spazio, ciò che è accidente, solo una gran-
dezza nel tempo. Il tempo viene fissato dalla saturazione dello spazio, lo spazio viene 
saturato in modo determinato dalla grandezza nel tempo54.

Perciò, nel momento in cui l’Io predica di se stesso il senso interno in quanto opposto 
al senso esterno, l’oggetto si costituisce come mediazione di spazio e tempo e come 
plesso di sostanza e accidenti. Queste determinazioni sono ancora soltanto per il filoso-
fo: non è stato ancora indagato cosa è necessario implicare per una predicazione de se 
dell’intuizione secondo spazio e tempo e della categorizzazione degli oggetti secondo 
sostanza e accidente (AA I/9,1, pp. 167-168). Si tratta dunque ora di capire a quali con-
dizioni la predicazione de re può essere predicata dello stesso processo anche de se, cioè 
a patto di quali presupposizioni concettuali l’Io è in grado di distinguere spazio e tempo 
e sostanza e accidente (AA I/9,1, p. 168).

Schelling afferma che tempo e spazio sono il divenire oggetto per sé di senso interno e 
senso esterno, sono cioè l’implicato di una tematizzazione per sé di senso interno e senso 
esterno. Si chiede dunque quali siano le condizioni di tale riflessione di secondo grado, in 
cui le condizioni di una predicazione per sé possano a loro volta venire predicate per sé 
dall’Io (AA I/9,1, p. 168). In questo luogo Schelling esclude che un moto semplicemente 
riflessivo conduca a buon fine: riflettere in un atto successivo – cioè, ammettiamo la 
possibilità, rendere oggetti di una coscienza intenzionale lo spazio e il tempo come modi 
dell’intuizione implicitamente presenti nell’atto precedente – è un’operazione destinata 
a fallire. Nella seconda esperienza non avremmo spazio e tempo in quanto oggetti, ma 
ci troveremmo, come davanti a una qualsiasi esperienza di un oggetto, davanti a una 
sintesi in cui temporalità e spazialità sono solo implicitamente presenti, all’opera nella 
distinzione fra senso interno e senso esterno (AA I/9,1, p. 168).

Tematizzare esplicitamente la differenza fra tempo e spazio non può muovere cioè 
dalla riflessione su una rappresentazione, ma dal considerare la struttura di una serie tem-
poralizzata di esperienze correlate: «anche con questo secondo produrre [tematizzare in 
un atto successivo il primo atto intenzionale su un oggetto d’esperienza, G.C.] non si ot-
terrebbe nulla, con esso staremmo appunto nuovamente lì dov’eravamo prima, se questo 

secondo produrre non fosse per così dire opposto al primo, e non diventasse immedia-
tamente oggetto per l’Io proprio grazie all’opposizione al primo»55. È l’opposizione fra 
esperienze all’interno della medesima serie il concetto centrale. Decisiva in questo luogo 
è l’asserzione che la seconda esperienza si oppone alla prima nella medesima serie, si-
gnifica cioè ammettere che la prima esperienza determina in un certo senso la seconda: 
che la seconda esperienza sia un’esperienza che presenta queste e quelle proprietà ha 
qualcosa a che vedere con il fatto che la prima esperienza la determina secondo queste e 
quelle proprietà, altrimenti non avrebbe alcun senso asserire che le due esperienze sono 

54	 Ivi, p. 167.
55	 Ivi, p. 168.



92	 ﻿ Giacomo Croci 

collocate in una serie e si susseguono l’una all’altra (AA I/9,1, pp. 168-169). Ciò che è 
oggetto della seconda esperienza è determinato da alcune proprietà particolari e determi-
nate dell’oggetto della prima esperienza.

In questo contesto viene inserita anche la differenziazione fra sostanza e accidente. 
Il divenire dell’oggetto all’interno della medesima serie esperienziale avviene però solo 
secondo le determinazioni contingenti, poiché la necessità dell’oggetto è determinata 
dalla struttura dell’Io dell’autocoscienza e non dalla serialità delle rappresentazioni. Si 
asserisce dunque che solo ciò che è accidentale e determinato nell’oggetto in un primo 
stato può determinare solo ciò che è accidentale e determinato nel secondo stato:

solo l’accidentale della seconda produzione potrebbe essere determinato dalla prima. 
Indichiamo la prima produzione con B, la seconda con C. Ora, se B contiene la condi-
zione di ciò che è accidentale in C, allora solo ciò che è accidentale in B può determinare 
ciò che è accidentale in C. Infatti, che C sia delimitato da B in questo determinato modo 
è possibile solo in virtù del fatto che B stesso è delimitato in un certo determinato modo, 
i.e. solo in virtù di ciò che in esso stesso è accidentale56.

Nessun oggetto produce alcun oggetto secondo la sostanza, ma solo gli accidenti sono 
soggetti a mutamento in questo rispetto (AA I/9,1, p. 171).

Schelling intende così fissare il legame sistematico fra successione temporale, rap-
porto di determinazione fra momenti successivi e la categoria di sostanza e accidente. In 
sintesi: riflettere il tempo come risultato del divenire per sé del senso interno è possibile 
non facendo il tempo oggetto di un’esperienza, ma considerando la serialità temporale 
delle esperienze; considerare la serialità temporale delle esperienze implica la differenza 
fra due esperienze successive e in essa una relazione di determinazione; la relazione di 
determinazione fra successivi si lascia ascrivere solo agli accidenti degli oggetti succes-
sivamente esperiti e non alla sostanza. Questa congiunzione concettuale non è altro per 
Schelling che la categoria57 della causalità, intesa meno meccanicamente che come una 
più generica condizionabilità fra oggetti in una dimensione diacronica (AA I/9,1, p. 169).

Ma procediamo: opporre due momenti successivi dell’esperienza connessi fra loro 
da una determinazione che gli accidenti del primo oggetto esercitano sul secondo non 
solo introduce la categoria di causalità, ma distingue anche, come più sopra, la sostanza 
dagli accidenti. Se nel momento precedente e in quanto sintesi di senso interno e senso 
esterno l’oggetto è anche sintesi indiscernibile di sostanza e accidente, nell’opposizione 

56	 Ivi, p. 169.
57	 Si ricorda in margine che Schelling comprende il concetto di categoria a partire da una cornice 

orientata dal e al concetto di prassi: le categorie sono operazioni della mente nel suo coinvol-
gimento pratico con il mondo. Categoria, agire della mente e costituzione degli oggetti dell’e-
sperienza sono perciò tre aspetti logici dello stesso processo: «[t]utte le categorie sono modi di 
operare, tramite i quali si costituiscono per noi, innanzitutto, gli oggetti. Non c’è alcun oggetto per 
l’intelligenza, se non c’è alcun rapporto causale, e questo rapporto è proprio per questo insepara-
bile dagli oggetti. Se si afferma, A è la causa di B, questo significa soltanto: la successione, che 
ha luogo fra i due, non ha luogo esclusivamente nei miei pensieri, ma negli oggetti stessi [cioè: la 
pretesa del giudizio di causalità non è l’espressione di un mero rapporto ideale, ma dei rapporti re-
ali fra le cose costituite in quanto casualmente relate fra loro, G.C.]. Né A né B potrebbero essere, 
se non fossero in questo rapporto. Qui si tratta insomma non solo di una successione in generale, 
ma di una successione che è condizione degli oggetti stessi. […] La successione ci si deve mo-
strare in quanto inseparabile dai fenomeni, così come questi fenomeni in quanto inseparabili da 
quella successione. Perciò dal punto di vista dell’esperienza c’è esattamente lo stesso risultato, sia 



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 93

fra momenti successivi si realizza al contrario una divisione di queste ultime per l’Io 
esperiente. Nell’opposizione di due momenti successivi causalmente relati uno all’altro 
l’Io categorizza cioè secondo sostanza e accidente; la causalità è però ancora implicita, 
non è ancora usata esplicitamente come categoria dall’Io, che non distingue ancora per 
sé fra causa ed effetto, è solo introdotta in terza persona.

Com’è ormai ovvio, nel passaggio logico successivo si identifica la condizione di 
possibilità grazie alla quale l’Io può distinguere per se stesso causa ed effetto (AA I/9,1, 
p. 171). Si arriva così al punto: Schelling sostiene la tesi che è solo introducendo impli-
citamente il concetto di azione reciproca che è possibile per l’intelligenza, cioè per l’Io 
allo stato attuale dell’esposizione logica del Sistema, fare uso per sé della categoria della 
causalità (AA I/9,1, p. 173).

Consideriamo le riflessioni di Schelling in merito alla categoria della causalità e al suo 
utilizzo esplicito da parte dell’Io.

«Ciò che è accidentale in B contiene la condizione di ciò che è accidentale in C –». 
Un’altra volta, questo è chiaro a noi che osserviamo l’Io. Ora però l’intelligenza stessa 
deve riconoscere l’accidentale in B come la condizione dell’accidentale in C, ma que-
sto non è possibile senza che entrambi, B e C, nella stessa e medesima azioni vengano 
contrapposti e dunque di nuovo relati uno all’altro. Che entrambi vengono contrapposti 
è manifesto, perché B viene rimosso dalla coscienza per mezzo di C e retrocede nel 
momento passato, B è causa, C effetto, B ciò che determina, C ciò che è determinato. 
Non si capisce però come entrambi possano venire relati uno all’altro, poiché in questo 
momento l’Io non è altro che una successione di rappresentazioni originarie, delle quali 
l’una rimuove l’altra. (A causa della stessa ragione che lo sospinge da B a C, l’Io viene 
sospinto anche da C a D, ecc.) È dunque stato detto che solo gli accidenti nascono e 
trapassano, non le sostanze. Ma che cos’è la sostanza? Essa è soltanto il tempo arresta-
to. Dunque neanche le sostanze possono permanere, (cioè, si capisce, per l’Io, perché 
la domanda: come le sostanze possono permanere per sé, non ha assolutamente alcun 
senso); poiché ora il tempo non è per nulla arrestato, ma scorre, (allo stesso modo, non 
in sé, ma solo per l’Io), allora anche le sostanze non possono essere fissate, poiché è 
l’Io stesso a non essere fissato, perché in questo momento l’Io non è altro che questa 
stessa successione58.

Partiamo dalla fine del passaggio. Asserire che l’Io non è altro che questa succes-
sione significa ribadire la premessa generale dell’epoca dell’intelligenza: in essa, il 
concetto di Io non ridà un’autocoscienza che si sa distinta dalle proprie rappresentazio-
ni; ciò che è descritto è piuttosto la costituzione del mondo dell’esperienza in quanto 
intelligibile e ordinato secondo categorie e concetti. Dell’Io non si predica ancora una 
differenza per sé dalle proprie rappresentazioni, l’Io non comprende se stesso in quan-
to distinto dalla serie delle proprie esperienze. Per questo si afferma che l’Io non può 
fissare la relazione fra due esperienze, ma viene trascinato, così l’espressione quasi 
metaforica di Schelling, da una all’altra.

che la successione sia vincolata alle cose, o le cose alla successione. Semplicemente che entrambe 
siano inseparabili in generale, questo è il giudizio dell’intelletto comune. In effetti è estremamen-
te assurdo asserire che la successione si costituisce con l’operare dell’intelligenza, mentre gli 
oggetti, al contrario, indipendentemente da essa. Quantomeno si dovrebbero dare entrambi, e la 
successione e gli oggetti, per ugualmente indipendenti dalle rappresentazioni» (AA I/9,1, p. 170).

58	 AA I/9,1, pp. 171-172.



94	 ﻿ Giacomo Croci 

Questo, applicato all’assunzione che gli oggetti sono relati uno all’altro da una causa-
lità monodirezionale, che procede irreversibilmente e necessariamente da causa a effetto, 
porta alla conclusione che non è possibile per l’Io riconoscere per se stesso nell’og-
getto-causa o nello stato-causa la condizione determinante dell’oggetto-effetto o dello 
stato-effetto. Comprendere un rapporto di causa-effetto implica cioè più di una semplice 
serie di rappresentazioni di oggetti, che seguono le une alle altre; comprendere qualcosa 
come causalmente determinato da qualcos’altro significa, nella fraseologia schellinghia-
na, «fissare» la serie delle esperienze, fissare cioè una relazione che dall’effetto ritorna 
alla causa, interrompere il susseguirsi monodirezionale e irreversibile della causalità. Si 
stabilisce dunque l’impossibilità per l’Io, date le premesse attuali, di fare uso esplicito 
della categoria della causalità59: utilizzare la categoria della causalità significa non solo 
assumere la differenza fra due esperienze successive, di cui una produce l’altra; ma so-
prattutto obbligarsi a porre un rapporto di spiegazione che dall’effetto ritorna alla causa 
(AA I/9,1, p. 172). Essere in grado di fare questo presuppone implicitamente un’opera-
zione di retrocessione o, ancora meglio, che nell’esperienza in quanto serie causalmente 
ordinata vi sia non solo la direzione lineare del tempo astratto, ma anche una direzione 
opposta (AA I/9,1, p. 172).

Per questa ragione si stabilisce che

direzioni opposte potrebbero comparire nella successione solo se l’Io, in quanto spinto da 
B a C, venisse anche e nello stesso tempo ricondotto a B, poiché allora le direzioni oppo-
ste si neutralizzerebbero, la successione verrebbe fissata e così appunto anche le sostanze. 
Ora, senza dubbio l’Io può essere ricondotto da C a B soltanto nella stessa maniera in 
cui era condotto da B a C. Cioè, appunto, come B conteneva la condizione di una deter-
minazione in C, C dovrebbe viceversa contenere la condizione di una determinazione in 
B. Eppure questa determinazione in B non può esserci stata, prima che C fosse, poiché 
l’accidentale di C deve certo contenerne la condizione [della determinazione in B, G.C.], 
ma C in quanto questa cosa determinata si costituisce per l’Io soltanto nel momento pre-
sente, mentre C in quanto sostanza può certo essere qualcosa di già esistente, però l’Io nel 
momento presente non ne sa nulla, poiché C si costituisce per esso innanzitutto in quanto 
questa cosa determinata, perciò anche quella determinazione in B, la cui condizione è in 
C, dovrebbe costituirsi solo in questo momento. Dunque nello stesso, medesimo e indi-
visibile momento, in cui C viene determinato da B, anche B dovrebbe viceversa venire 
determinato da C. Tuttavia B e C sono stati opposti uno all’altro nella coscienza, dunque 
porre qualcosa in C deve implicare necessariamente un non-porre in B, e viceversa, co-
sicché la determinazione di C tramite B venga assunta come positiva, quella di B tramite 
C venga posta invece come la negativa della prima. Quasi non bisogna ricordare che in 
quanto appena dimostrato sono state dedotte tutte le proprietà del rapporto dell’interazio-
ne o azione reciproca60.

Ciò che era stato fissato come condizione di possibilità dell’utilizzo esplicito del-
la categoria della causalità nell’esperienza, la «direzione opposta» nella successione 
esperienziale causalmente ordinata, conduce a definire questa condizione come We-

chselwirkung, dopo averne determinato in luogo di argomentazione le proprietà essen-
ziali. Dopo aver ascritto all’esperienza l’essere strutturata secondo una linearità cau-

59	 Schelling aggiunge naturalmente che questo stato dell’Io è una mera astrazione assunta dal filoso-
fo, non uno stato reale dell’esperienza (AA I/9,1, p. 172).

60	 AA I/9,1, pp. 172-173.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 95

sale, è necessario capire a quali condizioni in questo contesto sia possibile per questa 
stessa esperienza fare uso esplicito della categoria della causalità. È necessario fondare 
il fatto che in detta successione sia possibile ricondurre l’effetto alla sua causa, cioè 
fissare la successione senza che le esperienze siano continuamente «rimosse» o sosti-
tuite in assenza della riflessione su alcun nesso causale. Ciò è possibile per Schelling 
solo a patto di assumere, nella successione esperienziale, una direzione opposta alla 
linearità monodirezionale del tempo astratto che procede da causa ad effetto. Questa 
direzione deve tuttavia fondarsi sullo stesso principio che ordina la direzione cui si 
oppone, cioè la causalità in quanto determinazione delle proprietà accidentali di uno 
stato o un oggetto (causa) per via delle proprietà accidentali di uno stato o un oggetto 
(effetto), ma in senso inverso. Alcune proprietà accidentali dell’effetto devono essere 
condizione di alcune proprietà accidentali della causa.

La tesi all’apparenza azzardata viene mitigata da alcune glosse. Innanzitutto non 
ne va di invertire quello che potremmo chiamare il flusso causale-temporale – cioè di 
affermare che un effetto precede la sua causa in senso stretto. Al contrario: al concetto 
di azione reciproca pertiene l’idea che la costituzione delle esperienze in quanto cau-
salmente ordinate non è pensabile se non a partire dal fatto che, nello stesso momento 
in cui si presuppone che la causa determina l’effetto, è anche necessario presupporre 
che l’effetto determina a sua volta la causa, ma senza invertire i reciproci ruoli. Asse-
rire un rapporto di causalità significa asserire che le sue componenti si determinano 
reciprocamente in un rapporto complesso: assumere uno stato come causa di un altro 
stato non significa soltanto costituire il secondo stato come effetto del primo, ma anche 
il primo come causa del secondo, nello stesso movimento logico, ma senza invertirne 
i ruoli. Un’asimmetria interna è infatti mantenuta: se B si costituisce come causa di C, 
allora ciò che in C costituisce B non può essere che un qualcosa di negativo rispetto 
alla prima determinazione.

Affermare una linearità causale presuppone perciò rapporti di determinazioni più 
complessi della semplice linearità, la cui validità non viene tuttavia sospesa in assoluto. 
Non bisogna dimenticare infine che con azione reciproca si intende appunto lo stato di 
reciproca efficacia o co-determinazione che intercorre fra le sostanze. Schelling asserisce 
in fin dei conti che, per poter utilizzare il concetto di causalità, è necessario presupporre 
che le sostanze siano in uno stato di reciproca determinazione, il che rende possibile il 
rapporto causale asserito delle variazioni accidentali (AA I/9,1, p. 173).

Si conclude così questa parte dell’indagine sulla struttura dell’oggetto d’esperienza: il 
procedimento (A) ha preso le mosse dall’oggetto come sintesi indeterminata, semplice-
mente opposta all’Io che si comprende come senso interno; (B) anche in forza dello scopo 
generale di determinare la struttura intelligibile e concettuale del mondo dell’esperienza, 
ha approfondito la determinazione dell’oggetto indagandone la costituzione. In correla-
zione alle operazioni della mente, interpretate come categorie, Schelling ha mostrato che 
(C1) alla costituzione dell’Io per sé come senso interno corrisponde la concezione dell’og-
getto come sintesi di sostanza e accidente; (C2) la quale categoria può essere adoperata 
attivamente dall’Io solo a patto di assumere che la serie delle esperienze sia causalmente 
ordinata, cioè che gli accidenti si determinino in una successione irreversibile; infine, che 
(C3) l’applicazione della categoria della causalità alla successione degli accidenti è com-
prensibile soltanto a patto di assumere la Wechselwirkung delle sostanze.

Con C3 si ricompone la sintesi di sostanza e accidente che, dopo essere stata afferma-
ta in quanto indeterminata in C1, e successivamente divisa in C2, viene ora riportata in 



96	 ﻿ Giacomo Croci 

un’unità le cui determinanti fondamentali compaiono questa volta esplicitamente, in una 
determinazione reciproca e dinamica:

[c]on l’azione reciproca la successione viene fissata, si costituisce il presente, e così 
anche quell’essere-contemporaneamente [Zugleichseyn] di sostanza e accidente nell’og-
getto viene ristabilito, B e C sono entrambi allo stesso tempo causa ed effetto. In quanto 
causa ciascuno è sostanza, poiché può essere conosciuto come causa solo in quanto viene 
intuito come permanente, in quanto effetto è accidente. Con l’interazione reciproca so-
stanza e accidente vengono riunificati sinteticamente. La possibilità di riconoscere l’og-
getto in quanto tale è perciò condizionata per l’Io dalla necessità della successione dell’a-
zione reciproca, delle quali la prima sospende il presente, (affinché l’Io possa oltrepassare 
l’oggetto), la seconda lo ristabilisce61.

Nonostante le incongruenze terminologiche, Schelling sostiene che con la categoria dell’a-
zione reciproca è finalmente possibile comprendere l’unità sintetica e dinamica dell’oggetto 
d’esperienza: sostanza e accidente non sono più in una commistione indeterminata né in una 
divisione immediata. Fare della comune co-determinazione, interazione o azione reciproca 
delle sostanze la condizione di possibilità dell’oggetto d’esperienza significa affermare che 
esso è costituito allo stesso tempo come sostanza-permanente e come accidente-variabile in 
dipendenza dai rapporti determinanti che viene posto intrattenere con gli altri oggetti.

Si deve sottolineare però concludendo che l’argomentazione non è priva di difetti. 
La relazione fra le coppie concettuali sostanza-accidente e causa-effetto è ancora trop-
po vaga e lascia aperte numerose questioni, pur essendo uno dei motori fondamentali 
dell’argomento. Nello specifico, si tratta di capire in virtù di quale necessità concettuale 
è possibile passare dall’affermazione che la causa non può pertenere a ciò che di neces-
sario vi è nella struttura dell’oggetto, alla contraddittoria secondo cui in quanto sostanza 
ogni oggetto è causa. D’altra parte sembra possibile ricostruire i momenti fondamenta-
li dell’argomentazione tralasciando la categoria di sostanza/accidente o interpretandola 
come pseudo-categoria, leggendo cioè i passaggi appena discussi come una critica tra-
scendentale alla categoria della sostanza. Una simile interpretazione non sarebbe com-
pletamente illegittima (affermando Schelling più volte che ha senso parlare di sostanza 
soltanto in relazione alle operazioni della mente), ma si spingerebbe comunque più in 
là di dove si spinge il Sistema stesso, che sembra voler mantenere a tutti i costi, in un 
residuo effettivamente dogmatico, una categoria altrimenti rinunciabile, se considerata 
nel contesto generale dell’opera.

Certo non è da escludere la possibilità che la categoria della sostanza venga mantenuta 
per poter affermare di aver dedotto, in questo modo, tutte le categorie dell’apparato cate-
goriale kantiano (AA I/9,1, p. 175). Si può inoltre di nuovo ricordare, a favore di Schel-
ling, che sostanza/accidente e causa/effetto sono detti essere momenti esclusivamente 
ideali dell’unica categoria reale della relazione, che è appunto l’interazione o azione 
reciproca. Questo non contribuirebbe però comunque a riempire le falle argomentative 
che, purtroppo, nel procedere schellinghiano non possono che venire diagnosticate.

L’osservazione con cui mi sembra di poter concludere coerentemente questa sezione 
è relativa al ruolo ulteriore che la Wechselwirkung ha nell’apparato concettuale del Si-

stema. Essa infatti, se applicata iperbolicamente alla totalità sistematica degli oggetti, 
conduce all’asserzione dell’idea della natura come condizione di possibilità costitutiva 

61	 Ivi, p. 174.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling	 97

(e non solo regolativa, come nella prima critica kantiana) degli oggetti dell’esperienza, 
i quali non possono essere concepiti se non in rapporto a un organismo assoluto, cioè 
appunto la totalità di tutto ciò che esiste in quanto in interazione reciproca con se stessa 
(AA I/9,1, p. 176); Schelling afferma altresì che il concetto di universo, concepito come 
«Wechselwirkung universale delle sostanze» è una condizione necessaria del fatto che 
l’Io dell’autocoscienza è da pensarsi in modo limitato. L’analisi di detti movimenti suc-
cessivi e l’eventuale critica della loro validità esorbiterebbero però dagli scopi del pre-
sente testo: rimarranno perciò accennate e da svilupparsi in altra occasione.

5. Conclusione

Nelle ricostruzioni precedenti ho cercato di isolare, con sempre maggiore specificità, se 
si vuole, le principali funzioni e i corrispondenti significati cui il concetto di azione reci-
proca corrisponde nella prima opera di Schelling. I primi due rami dell’analisi sono stati 
interpretati come un unico plesso, nel quale l’interrogazione metafisica e l’interrogazione 
trascendentale si informano vicendevolmente. Più in particolare, ho mostrato in che senso 
l’impianto metafisico a cui il giovane Schelling lavora non solo è funzionalizzato a una fon-
dazione della pretesa di validità delle rappresentazioni, ma è esso stesso fondato per così 
dire a sua volta dallo statuto trascendentale del soggetto conoscente: l’Assoluto, o principio 
della filosofia, indica in Schelling la posizione originaria dell’identità dinamico-interattiva 
di essere e conoscere. Si è sottolineato inoltre come decisiva alla concettualizzazione di 
questa ultima sia la dimensione della prassi materiale. Ne è conseguito che l’esperienza 
viene concettualizzata come un processo unitario e concreto, in cui la mediazione di mente 
e mondo si realizza tramite la mutua costituzione pratica dei due estremi, irriducibili l’una 
all’altro ma pensabili solo nelle reciproche presupposizione e coappartenenza.

La funzione categoriale che ho infine esposto, limitandomi a una sezione specifica del 
Sistema dell’idealismo trascendentale, ha messo in luce alcuni aspetti della sistemazione 
della cosiddetta prima fase del pensiero schellinghiano, sia metodologici che contenu-
tistici. Fra questi, due meritano di essere sottolineati in sede conclusiva: innanzitutto la 
funzione costitutiva, rispetto alla possibilità dell’oggetto d’esperienza, ascritta al concet-
to di natura in quanto macro-organismo; secondariamente la precedenza paradigmatica 
che una causalità organica in questa linea gioca. Sul complesso metafisico fondamentale, 
caratterizzato da un monismo immanente e dinamico, si installa perciò la revoca della 
causalità meccanica e della temporalità astratta o lineare, proprio in virtù della categoria 
di azione reciproca e della sua ripetizione potenziata nel concetto di universo. Trarre 
le conseguenze di un tale spostamento supera però gli scopi di questo contributo, che 
conclude limitandosi a designare le potenzialità che una più vicina analisi della prima 
filosofia schellinghiana lascia intravedere62.

62	 Desidero ringraziare di cuore, per il loro aiuto, l’attenta revisione del testo e il vivo dialogo sui 
contenuti, Camilla Angeli, Nicolò Pietro Cangini e Marco Pelucchi.





SULLA VIA DEL «REGNO DELLA SOGGETTIVITÀ  
O DELLA LIBERTÀ»: LA WECHSELWIRKUNG IN HEGEL 

di Giorgio Cesarale 

La matrice originaria della riflessione di Hegel intorno al concetto di «We-

chselwirkung», di «azione reciproca», può essere fatta risalire alla fase in cui egli, dopo 
aver completato La vita di Gesù (primavera 1795) e iniziato a redigere il frammento Per 

quanto si facciano su di essa..., dedicato alla questione della positività della religione cri-
stiana, ha reagito nei confronti delle tesi espresse da Schelling in Dell’io come principio 

della filosofia con una improvvisa, ma decisa, sterzata di carattere speculativo. È nota la 
posizione di Schelling nel Vom Ich: il sapere condizionato dell’uomo deve avere come 
suo fondamento un incondizionato; questo incondizionato può però essere solo l’Io, in 
quanto unica realtà in grado coniugare l’assolutezza dell’essere a quella del pensare. Nel 
par. XII dell’opera, inoltre, Schelling aveva aggiunto ai primi attributi dell’Io assoluto, 
infinità, immutabilità e indivisibilità, quello dell’unica sostanzialità. Se ci fossero mol-
teplici sostanze, infatti, 

ci sarebbe un Io fuori dell’Io – il che è assurdo. Perciò tutto quel che è, è nell’Io e al di 

fuori dell’Io non c’è nulla. L’Io contiene, infatti, ogni realtà e tutto quel che è, è in virtù 
della realtà. Quindi tutto è nell’Io. – Nulla è senza realtà; ora, non c’è alcuna realtà al di 

fuori dell’Io, quindi non c’è nulla al di fuori dell’Io. Se l’Io è l’unica sostanza, tutto ciò 

che è, è semplice accidente dell’Io1.

Accompagnandolo con una lettera, Schelling aveva inviato il Vom Ich a Hegel il 21 
luglio 1795. Poco più di un mese dopo, il 30 agosto 1795, Hegel risponde a Schelling, 
puntando il dito sull’attributo della sostanza unica assegnato all’io:

se sostanza e accidente sono concetti scambievoli, mi sembra che il concetto di so-
stanza non possa applicarsi all’io assoluto, bensì all’io empirico come si presenta nella 
coscienza di sé. Che però tu non parli di questo io (che riunisce le tesi e antitesi più alte) 
me l’ha fatto credere il § precedente dove tu assegni all’io l’indivisibilità, il quale predi-
cato dovrebbe essere attribuito soltanto all’io assoluto, non all’io come si presenta nella 
coscienza di sé, in cui si presenta ponendosi solo come una parte della sua realtà2.

1	 F. W. J. Schelling, Vom Ich als der Prinzip der Philosophie oder über das Unbedigte in men-

schlichen Wissen, in Id., Schellings Werke, hrsg. von M. Schröter, München, C. H. Beck, Erster 
Hauptband, 1965, pp. 116-117, tr. it. di A. Moscati, Dell’io come principio della filosofia, Napoli, 
Cronopio, 1991, pp. 70-71.

2	 G. W. F. Hegel, Briefe von und an Hegel, hrsg. von J. Hoffmeister, Hamburg, Felix Meiner, Band I: 
1785-1812, 1952, p. 32, tr. it. di P. Manganaro, Epistolario I. 1785-1808, Napoli, Guida, 1983, p. 127. 



100	 ﻿ Giorgio Cesarale  

Il concetto di «sostanza», insomma, è determinabile solo se lo si fa dipendere da 
quello di «accidente» e viceversa. Nessuno di questi due concetti è autosufficiente, 
perché ciascuno rimanda all’altro, è impostato sul continuo scambio con l’opposto, 
sulla Wechselwirkung. Per questo, la loro applicazione all’Io assoluto è inappropriata: 
solo la coscienza empirica è semmai legata al rapporto fra sostanza e accidente, perché 
solo in essa – e qui si osserva la lezione del Fichte della Wissenschaftslehre del 1794, 
che aveva sviluppato la relazione fra Io e Non-Io sulla base della loro divisibilità – si 
può contrapporre a una quantità determinata un’altra quantità determinata. In sinte-
si: la sostanza, pensata nell’insieme delle sue implicazioni, è Wechselwirkung; ma 
quest’ultima non può essere applicata all’assoluto. È in questa duplice convinzione 
che risiede, secondo noi, il germe della ricca articolazione logica maturata in seguito 
da Hegel intorno all’«azione reciproca».

1.1 Assoluto e azione reciproca: i primi sondaggi jenesi 

Nella Scienza della logica, Hegel colloca il «rapporto assoluto» (das absolute Verhält-

nis) nella terza sezione, la «realtà» o «effettualità»3 (come altri, più ragionevolmente, 
preferiscono tradurre), della «dottrina dell’essenza». Nel «rapporto assoluto» confluisco-
no tre categorie fondamentali non solo della metafisica, ma anche della scienza occiden-
tale: sostanza4, causa, azione reciproca. La disposizione «architettonica» di queste cate-
gorie è già significativa: situandole nella «dottrina dell’essenza», in una sfera intermedia 
fra la «dottrina dell’essere» e la «dottrina del concetto», Hegel prende da subito partito 
per una loro reinterpretazione come «determinazioni riflesse»5, e cioè come categorie 
intimamente sdoppiate, oscillanti fra l’unità del movimento essente e i suoi momenti, 
i quali sono tali perché interiorizzano quell’attitudine negativa che precedentemente, 
nella dottrina dell’essere, investiva le categorie solo dall’esterno. Mentre cioè le deter-
minatezze della dottrina dell’essere rivendicano immediatamente a sé la positività, la 
capacità di sottrarsi al regime della negazione – il quale non costituendole dall’interno è 
costretto a mettervi accanto una seconda categoria (il «qualcosa» non è infatti pensabile 
senza che sia negato dall’«altro», il «finito» senza che escluda l’«infinito», l’«uno» senza 
che sia circondato dal «vuoto») –, le determinazioni dell’essenza sono in quanto poste, 
ricurvano la negazione entro di sé, fanno precipitare la loro immediatezza nel movimen-
to negativo. Le Wesensbestimmungen sono così immediatezze private di ogni grado di 

3	 G.W.F. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio. Heidelberg 1817 (prima edi-
zione), ed. it. a cura di A. Tassi, Bologna, Cappelli, 1985, p. 72. Un’altra soluzione, egualmente 
valida, è «realtà effettiva», selezionata da Valerio Verra nella sua traduzione di G.W.F. Hegel, En-

ciclopedia delle scienze filosofiche in compendio. La scienza della logica (1830), Torino, UTET, 
1981, p. 352.

4	 Da qui in poi faremo continuamente cenno alla rielaborazione hegeliana del concetto di «so-
stanza». In questa sede, tuttavia, non intendiamo, per ragioni di spazio, affrontare la questione 
nell’insieme dei suoi riferimenti storico-teoretici. Per una problematizzazione delle assunzioni 
hegeliane, messe a confronto con quelle della tradizione, cfr. K. Hartmann, Hegels Logik, hrsg. 
von O. Müller, Berlin und New York, de Gruyter, 1999, pp. 273-283.

5	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), hrsg. von 
F. Hogemann und W. Jaeschke, in Id., Gesammelte Werke, hrsg. von der Rheinisch-Westfalischen 
Akademie der Wissenschaften, Hamburg, Felix Meiner, Band XI, 1978, p. 243, tr. it. di A. Moni, 
rivista da C. Cesa, Scienza della logica, Roma-Bari, Laterza, 1984, p. 435.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 101

indipendenza, e perciò superantisi e «riflesse» nell’essenza stessa, nella relazione in cui 
sono fin da subito depositate. La «sostanza» e la «causa» confermano questa dinamica 
concettuale, anche se, come vedremo fra poco, la portano a un punto di particolare crisi, 
condannandola in un certo senso al fallimento. Come Wesenbestimmungen, infatti, esse 
sono tali solo perché fanno da contraccolpo, in se stesse, alla loro categoria relativa: la 
sostanza è immediatamente espressiva dell’accidente e la causa dell’effetto. Il richiamo 
all’espressione non è casuale: la Wirklichkeit, della quale sostanza, causa e azione reci-
proca rappresentano il terzo stadio espositivo, sorge dall’annullamento della polarità fra 
«interno» ed «esterno» quale ultima categoria del «rapporto essenziale», dal prepotente 
affermarsi, soprattutto grazie all’esperienza concettuale della «forza» – la quale è soltan-
to in quanto si manifesta all’esterno6 – dell’identità di contenuto fra essenza ed apparen-
za. La Wirklichkeit è infatti nient’altro che questo, perfetta circolazione dei contenuti fra 
essenza ed esistenza, sebbene la forma continui a sfigurare questa pienezza, rendendola 
discontinua, ancora preda di determinazioni parziali.

Bisogna comprendere la portata del paradosso che investe l’istituzione logica quando si è 
già varcata la soglia della Wirklichkeit, ma non si è ancora avuto accesso al «concetto»: l’u-
nità «speculativa» è raggiunta, ma i mezzi per determinarla sono ancora largamente insuffi-
cienti, ancora prigionieri delle antitesi della «metafisica di una volta»7. Risultano soprattutto 
tali sia l’«assoluto», affrontato nel primo capitolo della Wirklichkeit, sia le categorie modali, 
«possibilità», «accidentalità», «realtà» e «necessità», cui Hegel dedica speciale attenzione 
nel capitolo intermedio della sezione in questione. L’assoluto, il piano della integrazione 
logico-ontologica, vi è, cioè, conquistato, ma i livelli della sua esplicitazione, la sua Dar-

stellung, sono ancora ineguali, ancora penalizzati da una difettosa Reflexionsphilosophie. Il 
linguaggio risente di questa difficoltà, giacché «rapporto assoluto», come Hegel segnala 
nell’aperçu del capitolo, è lemma quasi inesorabilmente contraddittorio:

è rapporto [il rapporto assoluto], perché è un distinguere, i cui momenti stessi son la 
sua intiera totalità; momenti dunque che sussistono assolutamente, di modo però che que-
sto non è che un unico sussistere, e che la distinzione è soltanto la parvenza dell’esporre, 
e questa parvenza è l’assoluto stesso8.

Gli «impegni» concettuali dell’assoluto implicherebbero insomma la cessazione della 
distinzione fra i suoi momenti come momenti che sussistono, che hanno un Bestehen 

autonomo. Come si fa a parlare ancora di momenti che riposano in sé, se ciascuno di essi 
è «ganze Totalitӓt», «intiera totalità», dunque esaurisce in sé l’intera relazione? Hegel 
osserva il problema presto, al tempo del suo più serrato confronto con la trasformazione 
«speculativa» che, a suo giudizio, Fichte e Schelling hanno impresso alla filosofia:

Un’autentica speculazione, la quale però non perviene a costruirsi compiutamente in 
sistema, parte necessariamente dall’assoluta identità, la cui scissione in soggettivo e og-
gettivo è una produzione dell’assoluto. Il principio fondamentale è quindi completamente 
trascendentale e dal suo punto di vista non c’è opposizione assoluta del soggettivo e 

6	 Ivi, p. 364, tr. it. cit., pp. 586-587.
7	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Teil: Die Objektive Logik, Erster Band: Die Lehre 

vom Sein (1832), hrsg von. F. Hogemann und W. Jaeschke, in Id., Gesammelte Werke cit., Band 
XXI, 1978, p. 48, tr. it. cit., p. 47.

8	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 
393, tr. it. cit., p. 625.



102	 ﻿ Giorgio Cesarale  

dell’oggettivo. Ma con ciò la manifestazione dell’assoluto è un’opposizione; l’assoluto 
non è nella sua manifestazione; l’uno e l’altra sono essi stessi opposti. La manifestazione 
non è identità. Questa opposizione non può venir tolta in senso trascendentale, cioè nel 
senso che non ci sia in sé opposizione; così la manifestazione è solo annientata, mentre la 
manifestazione deve ugualmente essere; si sarebbe affermato con ciò che l’assoluto nella 
sua manifestazione sarebbe fuori di sé. L’assoluto deve porsi dunque nella manifestazio-
ne stessa, cioè non annientarla, ma costruirla come identità. Il rapporto di causalità che 
intercorre fra l’assoluto e la sua manifestazione è una falsa identità; infatti a fondamento 
di questo rapporto c’è l’opposizione assoluta. In esso i due opposti sussistono, ma con 
un’importante differente: l’unificazione è violenta9.

È nello iato fra filosofia o speculazione, che muove dall’identità fra soggetto e ogget-
to, e sistema, che si manifesta in una sequenza di determinazioni concettuali organizzate, 
che si introduce il rapporto di causalità: in virtù di quest’ultimo, infatti, l’assoluto acqui-
sta certamente un potere sulla sua manifestazione; allo stesso tempo, esso la configura 
come un opposto. Ne scaturisce una violenza: la soggiacente identità fra causa ed effetto 
deve cancellare quella opposizione che pure ha provveduto a fissare.

Il tentativo che Fichte ha compiuto nella Wissenschaftslehre del 1794 per scio-
gliere questa tensione è consistito nel far culminare il rapporto di causalità nella We-

chselwirkung, nell’azione reciproca:

Il puro dommatismo che è un dommatismo della filosofia, rimane anche per sua tendenza 
immanente all’opposizione; il rapporto di causalità nella sua compiuta forma di azione reci-
proca, azione dell’intellettuale sul sensibile o del sensibile sull’intellettuale, domina in esso 
come principio fondamentale. Nel realismo e nell’idealismo coerenti quel rapporto occupa 
un posto soltanto subordinato, benché sembri dominare, e nel realismo il soggetto è posto 
come prodotto dell’oggetto, nell’idealismo l’oggetto è posto come prodotto del soggetto; 
il rapporto di causalità è però essenzialmente tolto, in quanto il produrre è un produrre as-
soluto, non potendo cioè il prodotto sussistere che nel produrre, e non essendo posto come 
elemento indipendente, che sussista prima e indipendentemente dal produrre, come nel caso 
del rapporto causale puro, nel principio formale del dommatismo10.

Il dettato testuale non è trasparente; ciononostante il suo messaggio di fondo non 
appare passibile di distorsioni interpretative: nella Wissenschaftslehre del 1794, la cui 
prima «serie», quella realizzata dall’io filosofante, termina nella sintesi della determi-

nabilità reciproca fra Io e Non-Io, nella realtà prodotta dall’immaginazione, domina 
ancora il rapporto di causalità, che spezza la continuità del produrre, omogenea all’iden-
tità soggetto-oggetto. Si tratta, au fond, di una incoerenza dell’«idealismo critico»11 di 

9	 G.W.F. Hegel, Differenz der Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie, hrsg. von 
H. Buchner und O. Pöggeler, in Id., Gesammelte Werke cit., Band IV, 1968, p. 32, tr. it. di R. 
Bodei, Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling in rapporto ai contributi 

di Reinhold per un più agevole quadro sinottico dello stato della filosofia all’inizio del dicianno-

vesimo secolo, in Id., Primi scritti critici, Milano, Mursia, 1971, pp. 36-37.
10	 Ibidem.
11	 J. G. Fichte, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, in J. G. Fichte, Gesamtausgabe der 

Bayerischen Akademie der Wissenschaften, hrsg. von R. Lauth u. a., Stuttgart-Bad Cannstatt, 
Frommann-Holzboog, 1962 ss., Reihe I, Band II, p. 336, tr. it. di M. Sacchetto, Fondamento 

dell’intera dottrina della scienza, in Id., Scritti sulla dottrina della scienza 1794-1804, Torino, 
UTET, 1999, p. 231.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 103

Fichte, che viene paradossalmente tolta da un idealismo o da un realismo conseguenti: 
nel primo caso il soggetto assorbe interamente il prodotto oggettivo e nel secondo l’og-
getto risucchia entro di sé il prodotto soggettivo. Il produrre, in entrambi i casi, non 
pone qualcosa di esteriore a sé su cui esercitare la propria azione identificatrice, come il 
rapporto di causalità, anche nel suo più immediato prolungamento, rappresentato dall’a-
zione reciproca, costringe invece a fare.

Vi è però un punto, forse più profondo, derivante dall’adozione fichtiana della cau-
salità reciproca come principio di costruzione sistematica che non va sottovalutato. Lo 
Hegel jenese lo esplora nel medesimo torno di tempo, riflettendo, nel Rapporto dello 

scetticismo con la filosofia, sulla differenza fra scetticismo antico e moderno. In que-
sta sede, Hegel muove, in particolare, una severa critica alla Kritik der theoretischen 

Philosophie di Gottlob E. Schulze, l’autore di quell’Enesidemo recensendo il quale 
Fichte aveva fatto nascere la sua Tathandlung, base della Dottrina della scienza. Hegel 
è, nei confronti di Schulze, più aspro di Fichte, ma, come quest’ultimo, individua la 
radice della sua posizione in un volgarizzamento del kantismo, in una sua «psicologiz-
zazione», interessata, per un verso, a ricostruire le condizioni operative delle facoltà 
rappresentativa (i «fatti della coscienza») e, per altro verso, a ripristinare una teoria 
«corrispondentista» della verità, per la quale essa consisterebbe nell’accordo fra le 
nostre credenze e la realtà «out there», la cosa in sé. Schulze si era perciò chiesto: se 
la filosofia trascendentale è un’indagine intorno alle condizioni della conoscenza, non 
vi è contraddizione tra la tesi secondo cui queste condizioni sono date a priori e la tesi 
secondo cui la conoscenza è attingibile soltanto entro i limiti dell’esperienza possibi-
le? Qual è, si chiede lo scettico, la connessione fra la nostra conoscenza e ciò che, pur 
rendendola possibile, è al di là di essa? Applicare il principio di causalità al rapporto 
fra soggetto e oggetto, come frutto della legalità dell’intelletto imposta alla natura, 
non risolverebbe la questione, perché questa strada è stata già sbarrata da Hume at-
traverso la critica alla possibilità di tale principio12. Fichte, come è largamente noto, 
risponde a tale obiezione scalzandone il presupposto, tratto dalla Elementarphiloso-

phie di Reinhold: la suprema attività della coscienza non consiste nel rappresentare o 
percepire, che distinguono e allo stesso tempo collegano il soggetto all’oggetto, ma 
nel porre l’oggetto come originariamente opposto al soggetto. Grazie a questo atto 
originariamente intuitivo, verrebbe meno lo stimolo, che sempre alimenta il dubbio 
«scettico», a chiedersi come è possibile che il pensiero si colleghi all’oggetto, come si 
«passi» dall’uno all’altro13.

Hegel non è lontano dall’obiezione fichtiana, ma la ricolloca in un contesto logico 
più differenziato: l’eterogeneità fra le cose e i «fatti» della coscienza, il presupposto 
che i volgarizzatori del kantismo traggono dalla coscienza comune, è in realtà profon-
damente dogmatica, come lo scettico antico Sesto Empirico aiuta a far comprendere: 

12	 Gottlob E. Schulze, Aenesidemus oder über die Fundamente der von dem Herrn Professor 

Reinhold in Jena gelieferten Elementar-Philosophie neben einer Verteidigung des Skeptizismus 

gegen die Anmassungen der Vernunftkritik, Hamburg, Felix Meiner, 1996, tr. it. di A. Pupi, Ene-

sidemo o dei Fondamenti della Filosofia elementare presentata dal professor Reinhold...con una 

difesa dello Scetticismo contro le pretese della Critica della ragione, Bari, Laterza, 1971. Una 
buona sintesi della posizione di Schulze è in F. C. Beiser, The Fate of Reason. German Philosophy 

from Kant to Fichte, Cambridge-London, Harvard University Press, 1987, pp. 266-284.
13	 Su questi passaggi fichtiani della «Recensione» all’Enesidemo cfr. la perspicua spiegazione di 

Daniel Breazeale, Fichte’s Aenesidemus Review and the Transformation of German Idealism, 
«The Review of Metaphysics» 34 (1981), Issue n. 135, pp. 545-568.



104	 ﻿ Giorgio Cesarale  

questo infatti non solo mette, con i suoi tropi, in discussione l’unità con sé sia del 
soggetto conoscente sia dell’oggetto conosciuto, ma contrappone a ogni singolarità 
un’altra singolarità, destabilizzando in questo modo ogni più ferma datità, qualunque 
origine questa si trovi ad avere. Il razionale, come stabilisce il quinto tropo, il diallele, 
è solo della relazione, ma di una relazione in cui non sia possibile riconoscere relata 
rigidamente autosussistenti e resi tali dall’intelletto. Se si prova a uscire dalle aporie 
generate da una finitezza che si collega a un’altra finitezza differenziandosene non si 
può farlo che con la ragione, una disciplina del pensiero che coglie la più profonda 
unità fra i contraddittori. Occorre però guardarsi dai «colpi di coda» dell’intelletto, il 
quale è certamente diverso dalla ragione, ma esprime pur sempre – dice Hegel negli 
stessi anni con uno stilema platonico e insieme schellinghiano – «come un riflesso 
l’immagine dell’assoluto»14, imitandone le fondamentali istanze mediatrici. Il risultato 
è il frutto bastardo della Wechselwirkung, l’azione reciproca, la quale tenta di riunifi-
care le determinatezze opposte rimbalzando dall’una all’altra, in un oscillare perpetuo 
che non riesce mai a conseguire l’infinità della relazione.

In questo stesso contesto, è singolare la posizione che Hegel assume nei confronti del 
sistema filosofico di Spinoza, analizzato a muovere dalla prima proposizione dell’Etica:

Questo scetticismo che nella sua pura forma esplicita compare nel Parmenide, lo si 
può però trovare implicite, poiché è il lato libero di qualunque filosofia, in ogni genuino 
sistema filosofico. Qualora in una qualsiasi proposizione esprimente una conoscenza di 
ragione viene isolata la parte riflessiva, cioè i concetti contenutivi, e si considera il modo 
come essi sono collegati, apparirà necessariamente che questi concetti sono nel contempo 
anche tolti, ossia uniti in una maniera tale ch’essi si contraddicono; in caso contrario, 
infatti, si tratterebbe di una proposizione non della ragione, ma dell’intelletto. Spinoza 
inizia la sua Etica con la dichiarazione di intendere per «causa di sé» ciò il cui carattere 
include l’esistenza, oppure ciò la cui natura può venir compresa soltanto come esisten-
te. – Ora però il concetto dell’essere o della natura lo si può porre solamente astraendo 
dall’esistenza: l’uno esclude l’altro; l’uno si può determinare solo in quanto è una opposi-
zione all’altro; se entrambi vengono posti come collegati in un’unità, allora la loro unione 
contiene una contraddizione ed ambedue sono contemporaneamente anche negati. Se poi 
altrove Spinoza dice che Dio è la causa immanente e non transeunte del mondo, allora, 
ponendo la causa come immanente, ossia dunque in unità con l’effetto, egli ha negato il 
concetto di causa ed effetto, poiché la causa è solamente in quanto viene contrapposta 
all’effetto. Ugualmente diffusa è in Spinoza l’antinomia dell’uno e dei molti: l’unità vie-
ne posta come identica con i molti, e la sostanza come identica con i di lei attributi. Ma 
ogni siffatta proposizione razionale si lascia risolvere in due proposizioni assolutamente 
antitetiche: ad. es. Dio è causa e Dio non è causa, è Uno e non è Uno, molti e non molti; 
egli ha un’essenza la quale, essendo ogni essenza comprensibile solo in opposizione alla 
forma e dovendosi la forma però qui porre come identica con l’essenza, viene a sua volta 
ad elidersi, ecc15.

In nuce, è qui presente la radice della di poco successiva acquisizione hegeliana circa 
ciò che, per esempio nella Fenomenologia dello spirito, sarà chiamato «automovimento 

14	 K. Rosenkranz, Vita di Hegel, tr. it. di R. Bodei, Firenze, Vallecchi, 1966, p. 207.
15	 G.W.F. Hegel, Verhältniss des Skepticismus zur Philosophie, Darstellungen seiner verschiedenen 

Modificationen, und Vergleichung des neusten mit dem alten, hrsg. von H. Buchner und O. Pög-
geler, in Id., Gesammelte Werke cit., Band IV, 1968, p. 208, tr. it. di N. Merker, Rapporto dello 

scetticismo con la filosofia, Roma-Bari, Laterza, 1984, pp. 79-80.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 105

del concetto»16: la conoscenza in forma di proposizione della ragione è intrinsecamente 
«instabile», perché l’unità «speculativa» fra i contraddittori vi si trova spezzettata, è 
imprigionata nella camicia di forza dell’intelletto, ed è dunque costretta, per ritrovarsi, 
a muovere verso le determinazioni opposte. Non è tuttavia indifferente il costo che la 
ragione ha dovuto pagare per tradursi nelle proposizioni dell’intelletto, come testimonia 
la filosofia di Spinoza. Questi, strutturandolo come unità del pensiero e dell’estensione, 
ha rinnovato profondamente il concetto di «sostanza» e si è perciò riportato sulla via 
della ragione. L’Etica rimane però al di sotto di queste ambizioni «speculative», per 
l’inadeguatezza del suo vocabolario filosofico: concepire la sostanza come causa sui o 
Dio come causa immanente significa certamente raddoppiare la determinatezza essente, 
curvarla su di sé, facendole guadagnare una fondamentale ricchezza di attributi; allo 
stesso tempo, il linguaggio, intrinsecamente antinomico, dell’essenza, che è tale perché 
si differenzia dall’esistenza, e della causa, che è tale perché si contrappone a un effet-
to, traduce la totalità del concetto nell’ambito dei verständige Sätze, delle proposizioni 
dell’intelletto. Il balzo speculativo di Spinoza è stato insomma grande e decisivo, ma 
esso, nella misura in cui «duplica» il concetto di sostanza in causa ed effetto, concetto 
ed essere, rimane contagiato dalla riflessione. Un concetto, Hegel ha detto poco prima, 
nella Differenzschrift, smette di essere tale quando gli «opposti sono unificati in una 
contraddizione»17, in maggior misura poi quando tutto ciò viene collocato, a mo’ di defi-
nizione, in cima a un sistema, in funzione di cominciamento18.

1.2 Nei «segreti laboratori della produzione»: l’azione reciproca negli abbozzi jenesi 

di logica e metafisica

La Nachschrift Troxler, relativa al corso invernale tenuto da Hegel all’Università di 
Jena nel 1801-1802 su logica et metaphysica, aiuta a precisare le vedute maturate da He-
gel in questi anni riguardo tanto al rapporto fra ambito logico e ambito metafisico, quan-
to alle forme di organizzazione interna degli stessi. In particolare, Hegel è colto nel suo 
sforzo di «riempimento» della logica come scienza delle forme del finito e dell’intelletto, 
a fronte dell’esigenza, che qui è esplicitamente fatta derivare dalla lezione schellinghia-
na19, di sciogliere la «riflessione» entro un «assoluto» che, come «ein Schwebendes»20, 
riunifichi gli estremi del soggetto e dell’oggetto, superando definitivamente quelle an-

16	 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, in Id., Ge-

sammelte Werke cit., Band IX, 1980, p. 48, tr. it. di E. De Negri, Fenomenologia dello spirito, 
Firenze, La Nuova Italia, 1996, p. 42.

17	 G.W.F. Hegel, Differenz der Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie cit., p. 24, 
tr. it. di R. Bodei, Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling in rapporto ai 

contributi di Reinhold per un più agevole quadro sinottico dello stato della filosofia all’inizio del 

diciannovesimo secolo cit., p. 27.
18	 Sullo Spinoza di Hegel e, più in generale, della filosofia classica tedesca si cfr. comunque V. 

Morfino, Substantia sive organismus. Immagine e funzione teorica di Spinoza negli scritti jenesi 

di Hegel, Milano, Guerini, 1997 e Genealogia di un pregiudizio. L’immagine di Spinoza in Ger-

mania da Leibniz a Marx, Hildesheim-Zürich-New York, Olms, 2016.
19	 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik, hrsg. von A. Sell, in Id., Gesammelte 

Werke cit., Band XXIII,1: Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1801/02, 1817, 1823, 1824, 

1825, und 1826, 2013, p. 9.
20	 Ibidem.



106	 ﻿ Giorgio Cesarale  

titesi che, alimentate da Kant, hanno ricevuto in Fichte solo una nuova, benché più raf-
finata, articolazione. In quest’ultimo, infatti, l’attività ideale e l’attività reale sono sì 
sintetizzate in un terzo (l’Io assoluto), ma questo è posto al di là delle prime due. Come 
s’è appena detto, è in ciò che, per questo Hegel, consiste il procedere della Reflexion: 
essa arriva a guadagnare l’unità delle determinatezze opposte – punto di partenza della 
vita dell’assoluto –, mentre la estroflette, la reifica, fissandola come se fosse un oggetto.

La Wechselwirkung svolge già, a questa altezza dello sviluppo logico hegeliano, una 
fondamentale funzione di cerniera fra logica e metafisica, tra la consumazione delle for-
me del finito e la ricerca di più validi e coerenti termini di mediazione. Già a questa 
altezza, cioè, l’azione reciproca si pone come sbocco non solo della dialettica fra qualità 
e quantità, ma anche di quella che porta la sostanza a tradursi in rapporto di causalità. 
Nella Logica e metafisica di Jena (1804-1805), ciò significa che, dopo essersi congedati 
dal «rapporto semplice» (limite, quantità, infinità), l’azione reciproca giungerà a me-
diare il passaggio dalla «relazione dell’essere» (relazione di sostanzialità, relazione di 
causalità, azione reciproca appunto) alla «relazione del pensare» (concetto determinato, 
giudizio, sillogismo). Più avanti, nel corso di logica per la classe media tenuto a Norim-
berga nel 1810-1811, dunque poco prima della pubblicazione della prima edizione della 
«Dottrina dell’essere» (1812) e della «Dottrina dell’essenza» (1813) della Scienza della 

logica, la Wechselwirkung sarà posta al termine della parte dedicata all’«essenza», nella 
giuntura fra «logica oggettiva» e «logica soggettiva», fra ciò (qualità, quantità, misu-
ra) che «in parte»21, nella tradizione wolffiana, corrisponde alla metaphysica generalis, 
all’indagine dell’ente in quanto ente, in parte alla metaphysica specialis (anima, mondo, 
Dio) e alla logica trascendentale kantiana. Entro quest’ultimo contesto, come è noto, la 
Wechselwirkung funge da terza categoria della «relazione», succedendo alla sostanza/
accidente e alla causa/effetto22.

L’incidenza della Wechselwirkung è tuttavia, nella Nachschrfit Troxler, più ampia. 
Per un verso, perché la stessa nozione di «materia», affrontata nelle prime battute del 
corso, ne pare influenzata: Hegel approva infatti gli sforzi dei fisici, accompagnati da 
quelli di Kant, di concepire la materia non come un caput mortuum, ma come il prodotto 
di forze che, benché contrastanti (p. es. forza attrattiva e repulsiva), siano in grado di 
equilibrarsi; per altro verso, perché è la terza dimensione dello spirito a «scambiare» 
la semplicità dell’anima con la molteplicità del mondo oggettivo, in un quadro segnato 
dalla ricerca, fra questi due poli, di nuovi «Mittelglieder»23, di nuovi termini interme-
di. Queste applicazioni della Wechselwirkung non diminuiscono tuttavia l’importanza 
data dall’apparizione dello stesso schema logico che prevede al suo inizio la sostanza e 
alla sua conclusione la Wechselwirkung. Si tratta, come s’è appena detto, di una ripresa 
dalla Critica della ragion pura di Kant. Hegel vi introduce però alcuni cambiamenti, 
soprattutto dal lato dei suoi contenuti interni, i quali vengono rielaborati alla luce delle 

21	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 32, 
tr. it. cit., p. 45.

22	 Che il calco hegeliano dalla logica trascendentale kantiana sia parziale si osserva anche dal fatto 
che sia in Logica e metafisica di Jena (1804-1805) sia nella Scienza della logica Hegel, diversa-
mente dal Kant della prima Critica, mette innanzi alle categorie della «quantità» (unità, pluralità, 
totalità) quelle della «qualità» (realtà, negazione e limite) (su ciò cfr. F. Chiereghin, La genesi 

della logica hegeliana, in P. Rossi (a cura di), Hegel. Guida storica e critica, Roma-Bari, Laterza, 
1992, p. 39).

23	 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik, in Id., Gesammelte Werke cit., p. 11.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 107

categorie modali. Il nesso fra sostanzialità e causalità risulta cioè fortemente intrecciato 
a quello fra possibilità, realtà, necessità. Il che implica che, contrariamente a quanto 
ritiene Kant, le «tre funzioni della modalità», non siano «da considerare come altrettanti 
momenti del pensiero in generale»24, che non contribuiscono «per niente al contenuto 
del giudizio»25: la relazione alla nostra capacità conoscitiva, che definisce per Kant le 
categorie della modalità, è ridislocata nell’oggettività stessa, dinamizzandone le forme, e 
rendendole per questo molto più vicine alle categorie della «relazione del pensare», alle 
funzioni della soggettività26.

Vediamo ora in che senso agisce la trasformazione «modale» della sostanza. La so-
stanza, dice Hegel, non è pensabile fuori dalla sua connessione con l’accidentalità. So-
stanza e accidente sono perciò, da un certo punto di vista, identici. Tuttavia, la prima è 
reale, il secondo soltanto possibile, il che implica che i due siano anche differenti. La 
«legge» della causalità intensifica questa connessione fra realtà e possibilità, perché la 
rende prerogativa dell’intero rapporto: ciò cui si assegna il titolo di causa, negandolo a 
un altro singolo, il quale è costretto perciò ad assumere le vesti dell’effetto, è però sol-
tanto «nichtig»27, dunque solo possibile, se lo si svincola dall’effetto. Ma se entrambi, 
a differenza che nel rapporto di sostanzialità, sono allo stesso tempo reali e possibili si 
apre fra di essi un vasto canale di scorrimento: ciascuno, essendo come l’altro, «passa» 
nell’altro, spingendo ai margini quel mero Beziehen, quell’Aufeinanderfolgen, quel puro 
succedere della causa all’effetto, che pure ispira dall’interno il rapporto di causalità. 
L’apparizione della Wechselwirkung certifica questa nuova situazione, stabilendo un’an-
cora più profonda continuità fra gli opposti. Nel suo orizzonte, gli opposti vengono in-
fatti più potentemente «identisiert»28, giacché ciascuna causa è ormai effetto, lungo una 
serie che si dispone all’infinito.

Per quanto rudimentale, la piattaforma logica che abbiamo appena sbozzato «tiene» 
anche nella Logica e metafisica di Jena (1804-1805). La sostanzialità riveste però un ruo-
lo ancora più importante, perché è la prima categoria non solo della «relazione dell’es-
sere», ma anche del Verhältnis in quanto tale, della «relazione» in quanto tale, distinta 
dalla mera Beziehung, dal mero «rapporto semplice», nel quale si deduce ciò che Kant 
avrebbe chiamato, nella sua tavola delle categorie, le «categorie matematiche», le quali 
sono indirizzate «agli oggetti dell’intuizione (così pura, come empirica)»29. Il Verhält-

nis è al contrario sede di ciò che Kant avrebbe chiamato le «categorie dinamiche», le 
quali sono indirizzate «all’esistenza di questi oggetti (o in rapporto reciproco tra loro, o 
in rapporto con l’intelletto»30. Le «categorie dinamiche» sono dunque quelle categorie 

24	 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, in Kants Gesammelte Schriften, hrsg. von der 
Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin (dal vol. XXIV: hrsg. von der 
Akademie der Wissenschaften zu Göttingen), Berlin, Reimer (poi: De Gruyter), 1902 e sgg., Band 
III, p. 90, tr. it. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice rivista da V. Mathieu, Critica della ragione 

pura, Roma-Bari, Laterza, 1996, p. 94.
25	 Ivi, p. 89, tr. it. cit., p. 93.
26	 Su questo punto cfr. ancora F. Chiereghin, La genesi della logica hegeliana cit., 1992, p. 42. Ma si 

potrebbe rinviare anche ai lavori di Slavoj Žižek (cfr. per esempio Fare i conti con il negativo. Kant, 

Hegel e la critica dell’ideologia, il melangolo, Genova, 2014), per comprendere l’importanza in 
Hegel del processo di ontologizzazione del trascendentale e trascendentalizzazione dell’ontologia. 

27	 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik, in Id., Gesammelte Werke cit., p. 7.
28	 Ibidem.
29	 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, cit., p. 90, tr. it. cit., p. 94.
30	 Ivi, p. 95, tr. it. cit., p. 99.



108	 ﻿ Giorgio Cesarale  

che fissano fin dall’inizio gli oggetti o all’interno di una determinazione reciproca o in 
rapporto con la nostra facoltà di pensare. Ma, come Kant sostiene in una aggiunta alla 
seconda edizione della Critica,

ogni unione (coniunctio) può essere o una composizione (compositio), o una connessio-

ne (nexus). La prima è sintesi del molteplice che non è necessariamente connesso: ad 
es. i due triangoli nei quali resta diviso un quadrato per la diagonale non appartengono 
necessariamente l’uno all’altro; e di questa specie è la sintesi dell’omogeneo in tutto ciò 
che si può considerare matematicamente […]. La seconda unione (nexus) è sintesi del 
molteplice, in quanto questo è necessariamente connesso, come ad es. l’accidente con la 
sostanza, o l’effetto con la causa, – e perciò, se anche eterogeneo, pure è rappresentato 
come connesso a priori; unione che, poiché non è arbitraria, io chiamo dinamica, poiché 
riguarda l’esistenza del molteplice31.

Nella discussione dei princìpi sintetici dell’intelletto puro che fanno da regola all’ap-
plicazione dei concetti dell’intelletto all’esperienza possibile, e in particolare dei princìpi 
dell’intelletto puro nel suo uso dinamico, Kant sviluppa un ragionamento che si accosta 
anzitempo a quello di Hegel: il pensiero empirico, o direttamente (come nel caso dei 
princìpi dell’intelletto puro nel suo uso matematico), o indirettamente (come nel caso dei 
princìpi dell’intelletto puro nel suo uso dinamico), è subordinato a una necessità e uni-
versalità a priori. Ma v’è di più: la sintesi del molteplice attuata dall’intelletto puro nel 
suo uso dinamico è riferita a oggetti che, per quanto contingenti ed eterogenei nella loro 
esistenza, vengono necessariamente connessi. Con la prima (principio di permanenza 
della sostanza), seconda (principio della serie temporale secondo la legge della causalità) 
e terza (principio della simultaneità secondo legge dell’azione vicendevole o reciprocità) 
analogia dell’esperienza, dunque, la possibilità o accidentalità viene ricondotta alla ne-
cessità, il condizionato a ciò che fa a esso da condizione, l’eterogeneità alla omogeneità, 
la non identità alla identità. Si costituisce una struttura della mediazione che, richiedendo 
che ogni determinazione rimbalzi verso l’opposta secondo un principio, fa confluire in 
un’unica operazione il porre e l’opporre, l’esser molto dell’uno e l’esser uno del molto.

Questo risultato è, più specificamente, acquisito nella Logica e metafisica di Jena 

(1804-1805) grazie al fondamentale, sebbene ancora per molti versi discutibile32, ruolo 
giocato dalla categoria di «infinità»33. Dopo aver stabilito infatti che il quanto come 
rapporto fra esser uno ed esser molto è una determinatezza che non può rapportarsi a 

31	 Ivi, p. 149, tr. it. cit., p. 149.
32	 In questo plesso teorico è infatti ancora decisiva ciò che Hegel chiama la «riflessione esterna», 

una riflessione che non riesce a sovrapporre il movimento della coscienza filosofica a quello delle 
determinazioni logiche.

33	 G.W.F. Hegel, Jenaer Systementwürfe II, hrsg. von R. P. Horstmann e J. H. Trede, in Id., Ge-

sammelte Werke cit., Band VII, 1971, p. 29; ed. it. a cura di F. Chiereghin, Logica e metafisica 

di Jena (1804/1805), Trento, Verifiche, 1982, p. 31. Per comprendere genesi e contenuti del testo 
rimane fondamentale il commentario analitico che ne hanno fornito, nell’edizione italiana, oltre 
che Chiereghin, anche F. Biasutti (sulla «proporzione» e, insieme a Maria Giacin, la «relazione 
dell’essere»), Livia Bignami (sullo «spirito assoluto»), A. Gaiarsa (nota al «concetto di costru-
zione»), F. Longato (sul «conoscere come sistema di principi»), F. Menegoni (sulla «metafisica 
della soggettività»), A. Moretto (sul «rapporto semplice»), G. Perin Rossi (sulla «metafisica della 
soggettività»). Più di recente, ha tentato di offrire un’immagine unitaria del testo hegeliano Catia 
Goretzki, Die Selbstbewegung des Begriffs. Stufen der Realisierung der spekulativen Metaphysik 

Hegels in den Jahren 1801-1804/05, Hamburg, Felix Meiner, 2011. 



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 109

sé stessa se non escludendo l’altro, e dunque rapportandovisi, Hegel osserva che, nel 
continuo alternarsi fra limitatezza e illimitato che ne consegue, nella cattiva infinità, è 
già depositata l’unità fra il riferimento a sé e il riferimento ad altro. Il problema è che, 
appena guadagnata, questa infinità si scompone, perché essendo divenuta dal «rappor-
to semplice», il nucleo della relazione è ancora contrapposto all’uno e ai molti che ha 
provveduto a rapportare: «i suoi bracci non sono essi stessi l’infinito»34. La relazione, 
e anzitutto il suo primo stadio, la «relazione dell’essere», dovrà fare i conti con questo 
evidente squilibrio strutturale.

L’esposizione della «relazione di sostanzialità» è nella Logica e metafisica di Jena 

(1804-1805) divisa in tre parti: sostanza come possibilità, sostanza come realtà e so-
stanza come necessità. Si ripete la dialettica del quanto, con la differenza, tuttavia, 
che, in questa fase dello sviluppo logico, riferimento a sé e riferimento ad altro non 
tentano più di isolarsi l’uno dall’altro. Entrambi sono collassati nella medesima re-
lazione. Ogni determinatezza di tipo qualitativo è ormai scomparsa dall’orizzonte: 
la determinatezza è soltanto in quanto tolta, solo come possibile, e per questo già da 
sempre passata nell’altra, con cui condivide uno spazio, un’unità positiva, costituisce 
una comunanza. D’altra parte, in questa unità positiva, nel sussistere delle determi-
natezze entro tale spazio comune, ciascuna esclude l’altra come possibile, dunque af-
ferma se stessa, come unità negativa, contro l’altra. È questa la sostanza come realtà, 
affermantesi contro l’accidente, l’altra determinatezza come negata. È un’operazione, 
questa, che riguarda tutti i lati della relazione: ciascuna determinatezza pone l’altra 
come possibile, nega quel rapporto ad altro che pure la costituisce, così togliendosi, 
negandosi: ciò che rimane è la necessità del rapporto, all’interno del quale ciascuna 
determinatezza si rovescia nell’altra perché divaricata entro di sé, spezzata fra la sua 
realtà e la sua possibilità.

La transizione dalla «relazione di sostanzialità» alla «relazione di causalità» è nella 
Logica e metafisica di Jena (1804-1805) particolarmente delicata: il suo punto qualifi-
cante risiede, a nostro giudizio, nella descrizione del tentativo della singola sostanza di 
porsi come un che di necessario alla relazione sebbene non sia più, in sé e autonoma-
mente, il necessario. La sostanza «soffre», cioè, l’arricchimento dell’accidente, la sua ca-
pacità di contenere l’opposto, la realtà, e per salvarsi dal naufragio, dall’annientamento 
a opera del suo altro, deve determinare la possibilità di quest’ultimo come la sua realtà, 
deve agire ponendo e allo stesso tempo togliendo la possibilità del suo opposto, l’effetto. 
La Sache è così – secondo un gioco di parole che Hegel, supponendo una radice etimo-
logica comune fra i due lemmi, ripeterà molte volte in seguito35 – Ursache, «cosa» che 
è «causa», un reale che avendo conquistato, oltre che alla possibilità di sé, anche quella 
della relazione è «libero», fa precipitare l’infinità entro di sé, spezzando la dipendenza 
da altro e divenendo, per questa ragione, causa di sé. Nonostante tutti i dubbi espressi 
già in questi anni nei confronti del modo, filosoficamente non irreprensibile, attraverso 
cui Spinoza è venuto riarticolando la tradizionale nozione metafisica di «sostanza», è 
in questo che, secondo Hegel, giace la sua profondità, nell’aver compreso, cioè, che la 
«causa» non può essere «transitiva», puramente «efficiente»: il suo determinare l’altro è 
già determinare se stessa.

34	 G.W.F. Hegel, Jenaer Systementwürfe II cit., p. 37, tr. it. cit., p. 39.
35	 G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), hrsg. von 

W. Bonsiepen und H.-C. Lucas, in Id., Gesammelte Werke cit., Band XX, 1992, § 153, pp. 170-
172, tr. it. cit., pp. 369-370.



110	 ﻿ Giorgio Cesarale  

Ancora più complesso è il passaggio, in questa sede, dalla causa alla forza. Quel che 
lo precede è il continuo rischio che la «causa» ricada nella «sostanza», perché se nella 
relazione ciascuno è posto per sé, è reale, la tentazione di interrompere la continuazione 
con l’altro è sempre presente. Ma «wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch», si 
potrebbe dire hölderlinianamente: se la causa è tale perché «determina l’escluso come 
sua realtà, [essa] stessa è del tutto opposta all’essere escluso da essa»36: la negazione 
dell’altro come realtà costringe insomma la causa a riqualificarsi come possibilità. L’al-
tro dovrà essere escluso muovendo dalla propria possibilità. Che è quanto fa, appunto, 
la forza, la quale si estrinseca in una realtà a sé opposta con la mira di toglierla. Il pro-
gresso speculativo garantito dalla «forza» non va affatto sottostimato, tant’è che Hegel 
deciderà di dedicarle nella Scienza della logica un apposito paragrafo, sganciato dal 
«rapporto assoluto». Il suo «merito» sta nel riconcentrare il contenuto della relazione: se 
nell’«esteriorizzarsi della forza non c’è niente che non sia nella forza stessa», «la diffe-
renza fra la forza e la sua esteriorizzazione, o fra l’interno e l’esterno in generale, è una 
differenza completamente vuota»37. Il contenuto identico sopravanza nettamente con la 
forza la differenza di forma: parlare perciò di una realtà come possibilità (la causa) che 
mira a togliere la possibilità della realtà (l’effetto) non ha più, a questo livello, significato 
logico. Gli opposti vengono risucchiati nel processo determinativo.

Culturalmente, tuttavia, non è così facile dichiarare l’obsolescenza, attraverso la forza, 
del rapporto di causalità: un complesso di attitudini profondamente radicate, alimentate dal 
procedere della scienza moderna, resiste a tale presa d’atto. Di ciò Hegel si occupa nella 
due note successive di Logica e metafisica di Jena (1804-1805). Sebbene non sia nostro 
compito, in questa sede, commentarle, qualche osservazione a riguardo risulta necessaria, 
per procacciarci il migliore passaggio possibile all’azione reciproca. Il nucleo fondamen-
tale della riflessione hegeliana è rappresentato dalla critica allo Erklären, allo «spiegare»:

è esigenza dello spiegare che la determinatezza così posta venga mostrata come un’al-
tra, come il contrario di se stessa; ma lo spiegare mediante questa relazione di causa-
lità non fa altro, in verità, che mostrare la medesima determinatezza in un’altra forma 
del tutto accidentale, come il bagnato quale pioggia. Invece dell’infinità o del trapassare 
nell’assolutamente opposto è piuttosto principio assoluto che ciò che è da spiegare è stato 
presente in tutta la sua determinatezza già prima che [fosse] là dove appare, e lo spiegare 
non è che la produzione di una tautologia: il freddo proviene dalla fuga del caldo, il caldo 
dalla materia termica che si aggiunge o fuoriesce, la pioggia dall’acqua, l’ossigeno solo 
dall’ossigeno ecc. il movimento dall’urto, da un movimento sempre già esistente; il frutto 
dell’albero da parti oleose, acquose, salate ecc,o anche più dottamente, di nuovo da car-
bonio, ossigeno, idrogeno, ecc., in breve solo da ciò che esso stesso [è]38.

Nello «spiegare» si accumulano le identità formali, le tautologie, perché si presuppo-
ne che abbia un valore per la conoscenza il frazionamento dell’identità concettuale in una 
miriade di passaggi all’apparentemente eterogeneo. In realtà, dice Hegel, così facendo si 
allarga solo lo iato fra l’unità concettuale, ormai a portata di mano, e il piano delle determi-
natezze vuotamente essenti. È in questo iato che si produce ancora una volta il gesto scetti-
co, in questo caso rappresentato dalla critica di Hume al principio di causalità. Kant stesso, 

36	 G.W.F. Hegel, Jenaer Systementwürfe II cit., p. 44, tr. it. cit., p. 45.
37	 Ivi, p. 46, tr. it. cit., p. 47.
38	 Ivi, p. 49, tr. it. cit., p. 49.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 111

a dispetto delle sue intenzioni, non è riuscito a rispondere alla critica di Hume: egli ha cer-
tamente, come si è accennato prima, guadagnato un risultato di primaria importanza, con-

nettendo nell’ «esperienza»39 il concetto e il fenomeno, in modo da «fluidificare le sostanze 
indifferenti, le sensazioni o come dir si voglia, in virtù del quale esse diventano determinate 
soltanto essendo nell’opposizione»40. Ma queste «sensazioni» – un altro nome, dice Hegel, 
per le «cose» di Hume – sono, in ultima analisi, rimaste tali, non hanno generato un’imma-
nente trasformazione di sé. Così come non riescono a generarla i concetti dell’intelletto. 
La loro unificazione, che pure avviene, ed è grande merito di Kant averla pensata, lascia i 
rapportati, sensazioni e categorie, fuori dal rapporto, identici a se stessi perché indifferenti 
all’altro41. La conversione della causa nella forza, di cui abbiamo poc’anzi ritratto il signi-
ficato essenziale, non cambia, da questo punto di vista, il quadro complessivo. Si prenda la 
tesi secondo cui il dirigersi dell’ago magnetico verso nord e sud o l’attrazione della limatura 
di ferro ai poli del magnete dipenda da una forza, dalla forza magnetica:

Il contenuto del fenomeno e della forza è il medesimo; l’intero delle estrinsecazioni 
viene riassunto nella forza; per quanto la relazione sia scissa in sé, in tanto si riduce a 
un’unità del nome, un semplice esser insieme, e la scissione che viene posta in essa è 
una [scissione] estranea alla relazione stessa, alla forza come un che di possibile e un che 
di reale; con ciò la tautologia della spiegazione rimane la stessa. Ne consegue che per il 
conoscere, il quale, essendo infinito, procede solo verso l’infinito e il necessario, non si 
dà alcuna forza, che esso non considera la forza motrice, acceleratrice, ma il movimento, 
l’accelerazione ecc., non la forza magnetica, elettrica ecc., ma il magnetismo, l’elettricità 
ecc., e neppure la forza immaginativa, mnemonica, oppure la facoltà dell’immaginazione, 
della memoria, dell’intelletto, della ragione ecc. ma l’immaginazione, la memoria, l’intel-
letto, la ragione stessi; meno di tutto però la forza attrattiva, o l’affinità; poiché se la forza 
elettrica, magnetica, intellettiva ecc. non sono nient’altro che identità pure, e, per la diffe-
renza dello spiegare, tautologie, non di meno questi nomi indicano questa determinatezza 
del rapporto elettrico, magnetico. Ma la forza attrattiva, l’affinità sono completamente 
vuote, non esprimono nient’altro che il rapportare in generale [...]42.

L’affastellamento delle «forze» per «spiegare» il contenuto delle relazioni, pur essen-
do governato da valide intenzioni, perché ciascuna forza è esaurita dall’ambito delle sue 
estrinsecazioni in una realtà opposta, non tocca questo stesso contenuto, gli sovrappone 
delle pure parvenze, che hanno quasi la consistenza dei marcatori grammaticali.

Non si tratta, tuttavia, solo di una cattiva abitudine scientifica: le conseguenze logiche 
che derivano dalla piena affermazione della «forza» sono preoccupanti. Quest’ultima 
rompe quell’unità fra possibilità e realtà che la sostanza, scambiandosi con l’accidente, 
aveva faticosamente ricostruito determinandosi come causa. Se infatti la forza è una 
possibilità che per compiersi ha unicamente bisogno dell’altro come realtà, il riferimento 
all’altro diventerà puramente strumentale al raggiungimento della coincidenza con sé. 

Si rompe il particolare, benché precario, equilibrio raggiunto dal rapporto di causalità, 

39	 Ivi, p. 50, tr. it. cit., p. 50.
40	 Ibidem.
41	 In questo senso, ha ragione Béatrice Longuenesse (in Hegel et la critique de la métaphysique. 

Étude sur la doctrine de l’essence, Vrin, Paris, 1981, p. 115) a dire che, rispetto a Kant, Hegel 
sposta l’accento dall’«esperienza» al «mondo», entro una complessiva riconcettualizzazione del 
«fondamento» che culmina precisamente nella Wechselwirkung. 

42	 Ivi, p. 60, tr. it. cit., pp. 59-60.



112	 ﻿ Giorgio Cesarale  

il quale presuppone che sia la causa, rinviando all’effetto, sia l’effetto, rinviando alla 
causa, si realizzino, che entrambe le determinazioni si realizzino, rinviando all’altro.

Dalle inconseguenze di questo rapporto scaturisce il suo stesso togliersi in un «prodot-
to»: se infatti il «rapporto della causa all’altra sostanza» è tale che la causa 

pone la sua determinatezza come effetto nella sostanza opposta, [�] con ciò toglie sia la 
propria determinatezza che quella dell’altra e pone entrambe come uno soltanto in quanto 
tolte. Scompare in ciò la sostanzialità di ambedue i necessari, come un esser per sé; poiché 
ciascuna è essenzialmente la determinatezza infinita riflessa in sé; il porre entrambe in uno 
è l’essere tolto di entrambe le determinatezze e il divenire uno dell’essere raddoppiato43.

Se ciascuna determinatezza trapassa nell’altra, sia dal lato della causa verso l’effetto 
sia dal lato dell’effetto verso la causa, la duplicità stessa della relazione verrà tolta, in un 
esser uno, il prodotto, in cui le due determinatezze, ormai compenetrate, saranno poste 
come solo possibili. L’infinità rafforza notevolmente la sua necessità, in un quadro pe-
raltro molto diverso da quello che caratterizzava le scansioni logiche precedenti: l’indif-
ferenza quantitativa per esempio toglie anch’essa le determinatezze dell’esser rapportato 
dell’uno e del molto così come del loro non essere rapportate, ma tali determinatezze 
sono finite. Qui, al contrario, il rapporto di sostanzialità si è internamente arricchito, 
giacché ciascuna determinatezza, sia come causa sia come effetto, è diventata il con-
trario di se stessa. La loro stessa differenza non ha più ragion d’essere, tanto che esse 
sono viste tramontare in un’unica sostanza, che si pone come «terzo» rispetto a ciò da 
cui proviene. È però proprio qui che si innesca un rovesciamento, tale da fare arretrare 
considerevolmente la situazione logica: essendo il prodotto un che di diverso da ciò da 
cui proviene – in esso infatti non è rilevabile la presenza delle due, opposte, determi-
nazioni «sostanziali» – esso è, precisamente come un quanto, separato dalla possibilità 
della separazione. Esso sta come un non rapportato, un essere per sé, alla possibilità del 
rapporto, senza il quale comunque il nesso fra causa ed effetto è impensabile.

Di qui, dall’analisi della «ricaduta» dell’infinità nel quanto, comincia propriamente 
la trattazione dell’azione reciproca, che in Logica e metafisica di Jena (1804-1805) è 
abbastanza estesa. In questo contesto, Hegel mette in luce, con una certa rapidità, il 
difetto dell’azione reciproca: esso consiste nel rendere l’infinità precedentemente elabo-
rata «paralizzata»44. Il chiasmo che la Wechselwirkung produce è infatti così perfetto da 
immobilizzare la relazione: se la sostanza attiva, la causa, è tale perché è determinata a 
essere determinante dalla sostanza passiva, l’effetto, mentre quest’ultima è tale perché 
determina il suo esser determinata, allora 

qui ognuna si rapporta a se stessa nel medesimo modo, e non è posta come tale da es-
sere negata mediante l’altra; e ognuna determinata in virtù dell’altra. Ma questo essere 
determinato come l’azione reciproca delle sostanze toglie proprio con ciò il negativo del 
rapporto, poiché ciascuna [è] qui uguale all’altra, e la loro differenza è sì posta in esse, 
ma come una [differenza] indifferente, rapportantesi solo a se stessa, nessuna [sostanza] 
si pone nell’altra, nessuna si rapporta per sé all’altra45.

43	 Ivi, p. 62, tr. it. cit., pp. 61-62.
44	 Ivi, p. 67, tr. it. cit., p. 66.
45	 Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 67.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 113

Se ciascuna determinatezza si rapporta a se stessa nel medesimo modo, la negazione 
dell’altra può essere solo pretesa. Finisce, per così dire, il bisogno dell’altro, che spinge 
a porsi in esso. Il trapassare continuo di ciascuna determinatezza nell’altra è solo l’im-
magine di un morto equilibrio:

L’azione reciproca, invece di produrre il vero movimento, l’essere reciproco di ciascu-
na nell’altra, le pone piuttosto nella quiete dell’equilibrio, in quanto toglie in loro stesse 
la differenza; [di modo che] ognuna [secondo] la sua essenza uguale all’altra, ognuna è 
la medesima semplicità degli opposti e la differenza, che deve essere ugualmente posta, è 
soltanto una [differenza] esteriore46.

Il problema logico con cui Hegel qui si cimenta è dato, a ben vedere, dal riflettersi di 
ciò che in seguito egli chiamerà «negazione determinata» sul profilo delle sostanze inte-
ragenti, onde ciò che si realizza non è tanto la famosa proposizione spinoziana «omnis 

determinatio est negatio», pur importante per tanti motivi, ma la sua inversione, «omnis 

negatio est determinatio»: se infatti la sostanza attiva, la causa, «toglie», vale a dire 
nega, la sostanza passiva, l’effetto, allora essa negherà esattamente ciò che le consente 
di essere come tale. L’attività, nel negare la passività come suo necessario presupposto, 
nega se stessa, si convertirà nel suo opposto, sarà l’esser uno di sé e del suo opposto. Ma 
se l’attività è tale solo nella passività, essa diventerà l’effetto della sostanza opposta, la 
quale, perciò, si enucleerà come sostanza attiva, come causa. Ciascuna determinatezza 
sarà posta come «attività raddoppiata»47, generando ancora una volta quella situazione 
per cui se entrambe le determinatezze si pongono nel medesimo modo, esse sono in realtà 
uno: le due sostanze interagenti collassano nell’«unica attività»48. L’infinità della relazio-
ne, che avrebbe dovuto realizzarsi nel rapporto di causalità e poi nella azione reciproca, 
piuttosto si sfalda, perché il rapporto fra le determinatezze è qui

una quiete senza relazione, un porre positivo, non negativo delle determinatezze, oppure 
la pluralità di sostanze diverse. La relazione, l’attività assoluta non è affatto nell’essere del 
medesimo intero, del medesimo semplice, che sarebbe raddoppiato e che dovrebbe avere 
in sé la forma esteriore dell’opposizione; si perviene soltanto a questa infinità paralizzata49.

Questo oscillare senza posa, nell’azione reciproca, fra il suo prodotto, l’unità semplice 
in cui essa, come se fosse un quanto, culmina e la pluralità delle sostanze diverse in cui 
tale prodotto ogni volta si scompone non può essere la soluzione del problema specu-
lativo. Fichte, sul terreno della sua dottrina della scienza, e Schelling, trasferendone il 
meccanismo sul piano della filosofia della natura, lo hanno creduto, hanno creduto nelle 
potenzialità filosofiche della Wechselwirkung, ma con ciò hanno gravemente alterato il 
nucleo della integrazione logico-ontologica. Senza rendersene pienamente conto, essi 
hanno «costretto» l’assoluto entro le maglie di un’unificazione che può essere solo quan-

titativa e perciò estranea a quella vitalità della relazione che pure il loro idealismo voleva 
aiutare a ricostruire. Conviene riportare, per la sua importanza a riguardo, tutta la pagina 
della «Nota 2» in cui Hegel svolge questo ragionamento critico:

46	 Ibidem.
47	 Ibidem.
48	 Ibidem.
49	 Ivi, p. 69, tr. it. cit., p. 68.



114	 ﻿ Giorgio Cesarale  

Tanto poco questa azione reciproca è una vitalità, altrettanto poco essa è quale si pre-
senta come ciò che in verità è, cioè come una mediazione infinita del trapassare, un co-
noscere razionale. Altrettanto il conoscere è solo conoscere in quanto infinito, nell’op-
posizione assoluta; la natura, quale l’esser altro dello spirito, ha in sé l’infinità soltanto 
in questa maniera estrinseca delle mediazioni; in quanto essa è la medesima semplice 
unità degli opposti, non presenta questa opposizione stessa come essente in sé infinita, 
bensì semplice e in quanto separazione soltanto esteriore, come una determinatezza, che 
consiste nel più o meno del risaltare e del predominare dell’uno o dell’altro degli opposti. 
Il conoscere deve prima rompere assolutamente questa unità, e presentare gli estremi 
puramente e semplicemente, e così toglierli come qualitativamente opposti. Il trapassare 
mediato all’infinito ha già dati i momenti dell’opposizione; nel più semplice, dove tale 
conoscere comincia, si trovano almeno le tracce dell’opposizione che poi continua a risal-
tare e a svilupparsi; ciò che è essenziale dell’idea, la relazione delle determinatezze, non 
viene colto come relazione, come infinito, ma come un apparire delle determinatezze, che 
sono qui le medesime come in tutte le forme dei trapassi mediati e che si differenziano 
soltanto mediante il più o il meno dell’altra. E come qui non viene colto proprio l’essen-
ziale, cioè la relazione, così esso non viene colto nemmeno in rapporto alle sue diverse 
determinatezze, le quali sono, di nuovo, esse stesse fra loro la relazione, bensì il quali-
tativo si riduce ad un quantitativo; la metamorfosi, che forma un sistema dei loro stati, 
è soltanto una serie del diverso miscuglio quantitativo e del più forte e debole risaltare; 
l’identità delle determinatezze nella relazione, le quali devono essere così una diversità 
di quantità l’una di contro all’altra – e che unicamente è il razionale, sia delle medesime 
come interne, e cioè come momenti della relazione stessa, sia di questa come appare 
quale intero in esse – diventa piuttosto un’autouguaglianza delle materie separate, che 
solo si moltiplicano e diminuiscono, ma di cui ciascuna, del resto, è originariamente già 
presupposta come esistenti. L’interrompersi dell’uniforme flusso continuo della quantità, 
che cresce e diminuisce per mezzo del qualitativo dei momenti puri della relazione, del 
quale il quantitativo formale della natura non può divenire padrone, apre delle lacune 
nelle serie e nelle scale delle [quantità]50.

Fichte e Schelling hanno insomma avuto il merito di scomporre l’unità semplice 
nel tessuto delle determinazioni oppositive, di trasformare, grazie al contatto con il co-
noscere razionale, le determinazioni qualitative, puramente diverse, in «bracci» della 
relazione. Il problema, che diventa tanto più grave in Schelling – il quale non ha colto 
che la natura è l’«esser altro dello spirito», e dunque, non essendo «padrona» dei suoi 
«momenti», è in un certo senso costretta a ospitare mediazioni estrinseche, «lacune 
nelle serie e nelle scale» – è che il ciclo del conoscere razionale in questi pensatori non 
si chiude: l’idea, nei loro sistemi, è in tali determinazioni quale apparenza, dunque 
come un esistente che, non avendo interiorizzato la ricchezza e la multilateralità dell’i-
dea stessa, la può riprodurre soltanto come astrazione, come unità generica, eterna-
mente ripetentesi, quindi come quantità, come più o meno, maggiore e minore, come 
grandezze diverse che si ricompongono bilanciandosi reciprocamente. Con un’altra 
conseguenza, ben segnalata dalle aporie interne al processo di «costruzione» della ma-
teria: se l’idea è identità assoluta, eguaglianza a sé ineguale all’ineguale, incapacità di 
trasmutare la prima nel secondo, l’ineguale sarà presupposto alla sua partecipazione, 
del resto esteriore, alla relazione; la materia sarà come materie separate, quantitativa-

mente equilibrantisi.

50	 Ivi, pp. 69-70, tr. it. cit., pp. 68-69.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 115

La parte seconda dell’«azione reciproca» è dedicata alla delineazione più precisa delle 
acquisizioni che sono comunque recate a esistenza dall’azione reciproca. Per farlo, He-
gel paragona l’azione reciproca alle due relazioni precedenti, quella di «sostanzialità» e 
quella di «causalità», approfittandone per ricapitolare, di quest’ultime, i tratti. Ripartia-
mo dalla sostanza: la relazione cui essa dà luogo distribuisce fra i lati che la costituiscono 
realtà e possibilità. Come dicevamo in precedenza, una è reale, la sostanza pura, e l’altra 
possibile, l’accidente. Ma la sostanza pura è reale soltanto in quanto l’altra non è, dunque 
solo in quanto esclude la possibilità. Di qui il contraccolpo in sé: se la sostanza porrà la 
sua realtà «in un accidente, allora non è nell’altro»51, sarà inferiore al suo concetto, che 
include la congiunzione con gli altri accidenti. Nell’accidente, concepito in quanto tale, 
scisso, la sostanza incontra così la sua inversione, la sua negazione, vale a dire la sua 
possibilità. La sostanza compie la sua possibilità, è «un che di ipotetico»52. D’altra parte, 
anche il possibile, l’accidente, è il contrario di se stesso, giacché è una possibilità che 
grazie alla sostanza acquista realtà. Il problema è che l’accidente acquista realtà proprio 
mentre la sostanza perde la propria. Il che comporta che, pur sviluppandosi una circola-
zione reciproca fra i momenti della relazione di sostanzialità, la realtà di uno si continua 
solo nella possibilità dell’altro. Le sostanze sono egualmente necessarie, anche se non lo 
sono ancora contemporaneamente.

In questa divaricazione fra l’unità dei necessari e i necessari stessi si riaprono gli spazi 
per un’operazione gestita dall’intelletto:

Siccome ognuna è egualmente necessaria, l’essere dell’una è il non essere dell’altra, 
e l’essere di ognuna è tanto necessario quanto il suo non essere; cioè l’una deve perire e 
l’altra nascere. L’opposizione di entrambi è infinitamente mediata; ed il perire così come 
il nascere è questo stesso trapassare infinitamente mediato, non quale un essere trapassa-
to, come nel concetto di azione reciproca stesso, ma posto negativamente. Questo trapas-
sare, la mediazione stessa, è in questa maniera l’unità che si scinde, nella forma dell’unità 
sostanziale, nei contrapposti accidenti del nascere e del perire e così si realizza53.

L’operazione è sofisticata, ma anche ambigua: dalla azione reciproca essa mutua la 
struttura della mediazione infinita, la quale comanda l’azione di una determinatezza 
sull’altra e la retroazione di questa sulla prima; tuttavia, essa resiste all’eliminazione 
della relazione di sostanzialità. Come? Vi resiste pluralizzando, in modo indetermina-
to, le sostanze, aggiungendo una sostanza all’altra. Il circolo non si può chiudere: a 
ogni sostanza che passa dalla sua possibilità alla realtà non si contrappone una realtà 
che passa alla sua possibilità. Se così semplicemente ancora fosse, la prima sarebbe la 
causa e la seconda l’effetto e fra i due si verrebbe articolando la dialettica dell’azione 
reciproca, che porta all’«infinità paralitica» del prodotto. Ora è diverso: una sostan-
za che passa dalla sua possibilità alla realtà costringe certamente l’altro a opporvisi, 
imponendogli di passare dalla realtà alla possibilità. Ma l’altro è ora un indetermina-

tamente molto, per cui l’unica caratterizzazione logica adeguata alla fase è quella che 
in seguito sarà propria della «dottrina dell’essere», con la tematizzazione, entro il «di-
venire», del nascere, come provenienza dal nulla, e del perire, come suo trascorrervi. 
La sostanza deve trapassare, nascere dalla sua possibilità, mentre l’altra fa perire la 

51	 Ivi, p. 71, tr. it. cit., p. 70.
52	 Ibidem.
53	 Ivi, pp. 71-72, tr. it. cit., p. 70.



116	 ﻿ Giorgio Cesarale  

sua realtà, ma essa non sarà mai, in questo ambito, un «esser trapassato»54, un essere, 
cioè, in cui entrambi i poli della relazione siano già collassati, non esigendo così che 
l’altro, un altro qualunque, sia.

Questo spiega il carattere superficiale della relazione, quasi qualitativa:

L’opposizione è però una [opposizione] formale, solo esigita, essendo il nascere ed il 
perire un che di assolutamente mediato, un che di estrinseco alle sostanze; ciò che nasce 
ha posto assolutamente l’altro da se stesso come un essere fuori di sé, come un’altra de-
terminatezza non riflessa in lui stesso. La semplicità nella quale questa è ritornata in se 
stessa, è il suo terreno indifferente, il quale ha l’essere della determinatezza come opposta 
fuori di sé, e solo un’unica come reale; la negazione è un venir escluso, un non essere 
reale; soltanto un esser perito o una possibilità del nascere; e l’indeterminatezza dell’op-
posizione fa del nascere e del perire un che di assolutamente mediato55.

Il bersaglio di queste osservazioni, neanche tanto implicito, è Schelling, con la sua 
identità assoluta concepita, nella fase che si apre con Darstellung meines Systems der 

Philosophie (1801), come «indifferenza» fra determinazioni opposte, soggettiva e og-
gettiva. Ciascuna determinatezza si pone mentre l’altra si toglie, ed entrambe possono 
farlo solo affondando in un orizzonte di indeterminata unità, che tiene sì la mediazione 
entro di sé, ma come sempre già trapassata. Allo stesso tempo, si potrebbe allargare la 
portata del ragionamento critico di Hegel: il suo oggetto pare infatti essere l’intero svol-
gimento concettuale dalla Wechselwirkung «fichtiana» alla Indifferenz «schellinghiana». 
Quel che Hegel sta, cioè, cercando di dimostrare è che non vi può essere altro sbocco al 
tentativo di pensare l’’assoluto come Wechselwirkung che il suo tramontare in Indiffe-

renz. Logica e metafisica di Jena (1804-1805), in questo senso, è strettamente vincolata 
al programma di ricerca della Differenzschrift e di Glauben und Wissen, proseguendone, 
a un livello molto più alto e complesso di consapevolezza logica, la resa dei conti con 
l’idealismo tedesco, da Kant in poi.

L’ultimo tratto dell’«azione reciproca» consiste nella demistificazione del carattere 
puramente formale dell’opposizione fra il nascere e il perire delle sostanze. La tesi è la 
seguente: il nascere contiene sia la possibilità da cui proviene sia la realtà cui è destinato. 
Articolando determinazioni opposte, il nascere non ha quindi del tutto estroflesso la rela-
zione, la contiene in sé. Contenendo la relazione in sé, ne segue che esso è anche perire, 
è in grado di far passare, oltre che la possibilità nella realtà, anche la realtà nella possibi-
lità. Basta questo per superare l’impasse? No, perché non siamo ancora fuoriusciti dalla 
azione reciproca, da una sfera logica in cui le sostanze pur interagendo continuativamen-
te rimangono separate. La linea di ultima resistenza adottata dalla logica dell’intelletto 
sarà pertanto, entro questo giro argomentativo, quella di «spaccare» le sostanze singole 
in una parte attiva e in una parte passiva, di modo che l’azione reciproca si trasferisca 
all’interno delle stesse sostanze. Quando perciò si dice che una sostanza nasce, continua 
Hegel, questo significa che un’altra sua parte perisce e viceversa. Tutto questo, ripetia-
molo, mentre la dinamica complessiva dell’azione reciproca non ha ancora smesso di 
operare, per cui vi saranno cause, sostanze attive, che contengono una parte attiva e una 
parte passiva, ed effetti, sostanze passive, che includono anch’esse una parte attiva e una 
parte passiva. La confusione è imperante:

54	 Ibidem.
55	 Ivi, pp. 72-73, tr. it. cit., p. 71.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 117

La linea del nascere e del perire va avanti e indietro, all’infinito, e vi sono altrettante 
infinite linee e infiniti punti di divisione e di partenza. Questo infinito aggrovigliarsi ed 
incrociarsi del nascere e del perire fa della realtà un essere delle sostanze che nasce e in 
ciò perisce56.

Sennonché, questa confusione non può far velo al fatto che «l’essenza del loro mo-
vimento è la semplicità eguale a se stessa degli opposti»57. Nella reduplicazione della 
possibilità dell’altro entro di sé che la determinatezza esprime ora come scomposizione 
interna di ciascuna sostanza in molte altre sostanze vi è un dato, cioè, cui bisogna tenersi 
fermi: il passaggio da una determinatezza all’altra è sempre il medesimo, per cui al fondo 
del tourbillon, «nascosto, non posto in questo groviglio»58, si produce una unità concet-
tuale. Il punto è: quali sono le caratteristiche di questa unità? Hegel prepara la risposta 
a questa domanda sostenendo a riguardo soprattutto due tesi: la prima è che sfuggendo 
sempre a se stessa, respingendosi nell’altro, che esclude includendolo, la determinatezza 
svolge ciò che egli, già in questa sede, chiama una «cattiva infinità»; la seconda è che 
questa cattiva infinità – come accadrà nella più tarda Scienza della logica con lo «smi-
surato» –, ospitando il venir meno di ogni determinatezza nell’altra, rende puramente 
formali, assolutamente esteriori, le loro differenze. Ma l’indifferenza non è solo ciò in 
cui le differenze tramontano continuandosi reciprocamente. Essa è vuota come la diffe-
renza che vi si è tolta, e, come tale, incapace di incorporare l’infinità dei necessari, la loro 
ricchezza appena maturata. Hegel ne conclude:

L’azione reciproca, ritornata così a se stessa, è l’essere tolto delle sostanze separate; vi 
è semplicemente soltanto una sostanza, ma assolutamente compiuta, l’indifferenziazione 
di tutte le determinatezze, che in essa sono poste come tolte. La relazione ha compiuto 
il suo concetto, non è andata fuori di sé; ed il compimento del suo concetto è che essa si 
pone come ciò che è in se stessa, un compiuto esser uno delle determinatezze opposte, 
ed in questo esser tolto contemporaneamente un esser poste delle medesime come tolte59.

D’altra parte, nel momento in cui si traduce in indifferenza l’azione reciproca perde 
uno dei suoi più importanti contrassegni: la separatezza delle sostanze, la presupposizio-
ne degli opposti «come degli essenti»60. Essa diventa il contrario di se stessa, ciò in cui 
gli opposti possono essere determinati solo come «degli ideali»61. Siamo così approdati 
alla «relazione del pensare» in cui le determinatezze si sono così fluidificate da potersi 
ripartire in universale e particolare.

1.3 L’azione reciproca nella Scienza della logica 

Nella Fenomenologia dello spirito (1807) la Wechselwirkung non gioca, come tale, 
alcun ruolo determinato. Gli effetti del «rassodamento» critico che Hegel ha compiuto 
sul corpo dell’idealismo tedesco, con il suo penchant per l’azione reciproca, sembrano 

56	 Ivi, p. 74, tr. it. cit., p. 73.
57	 Ibidem.
58	 Ibidem.
59	 Ivi, p. 75, tr. it. cit., pp. 73-74.
60	 Ibidem.
61	 Ibidem.



118	 ﻿ Giorgio Cesarale  

così avere avuto il loro esito. Alcune occorrenze si concentrano tuttavia al termine di 
«La libertà assoluta e il terrore», dove, come risultato del processo rivoluzionario, la 
coscienza si eleva a volontà pura e diventa perciò «l’azione reciproca del puro sapere con 
se stesso»62, l’antefatto della «moralità». La Wechselwirkung aiuta in questo modo a de-
scrivere il ritiro della coscienza entro di sé, dopo lo sconquasso subìto dal mondo ogget-
tivo, permettendole di modellare nella soggettività quanto avrebbe voluto far decollare 
nell’oggettività. Un’azione simulata, che è tale perché, come ormai sappiamo bene, con-
duce a una «infinità paralitica», sostituisce i ben più visibili rivolgimenti dal lato sociale 
e politico. La rivoluzione nel pensiero sostituisce quella nella realtà63. L’ambiguità della 
posizione è qui però persino più forte: per un verso, l’impiego della Wechselwirkung 
è il sintomo di una rivoluzione «mancata», è espressione di una impotenza a generare 
concrete trasformazioni politiche; per altro verso, Hegel – come scrive, proprio in questi 
anni, in una lettera a Niethammer del 28 ottobre 1808 –, ritenendo che a una rivoluzio-
ne nel «regno della rappresentazione»»segua necessariamente un collasso della «realtà 
effettuale»64, allude all’effetto tutto sommato pacificatore della Wechselwirkung. La real-
tà effettuale non riesce a rimettersi in movimento sulla base dell’insegnamento non solo 
di Kant, ma anche di Fichte e Schelling. Bisogna certo completare la «Revolution» che 
Kant ha provocato in Germania, quale, dirà più tardi Hegel, «Grundlage unserer Philo-
sophie» e allo stesso tempo fonte ispiratrice di una nuova «Bildung»65. Per fare questo 
serve però una nuova logica, che bruci i paradossi dell’intelletto, compresi i suoi frutti 
più estremi, come l’azione reciproca.

Qualche anno più tardi, nel corso di logica per la classe media tenuto a Norimberga 
nel 1810-1811, la Wechselwirkung ritorna in forza, entro uno schema logico che si va 
precisando, anche se, per qualche tratto, esso resta ancorato all’impianto di Logica e me-

tafisica di Jena (1804-1805)66. Con ciò ci riferiamo in particolare alla incompleta separa-
zione della Wirklichkeit, in cui sostanza, causa e azione reciproca sono ormai proiezioni, 
dalle categorie «modali». Il loro intreccio espositivo è ancora forte e media per esempio 
il passaggio dalla sostanza alla causa: se infatti la sostanza è totalità degli accidenti, 
essa è totalità di possibili. Come totalità di possibili, tuttavia, la stessa sostanza è loro 
potenza, ciò che permette il loro continuo scambio. È possibile, ci si perdoni il gioco di 
parole, una totalità di pure possibilità? Se è perfetta, dice uno Hegel non insolitamente 
«megarico», non è possibile, perché il passaggio dalla potenza all’atto vi sarebbe già da 
sempre realizzato: essa è «un essere reale in sé e per sé immediatamente»67. 

62	 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes cit., p. 323, tr. it. cit., p. 371.
63	 Su questi temi cfr. il bel libro di Rebecca Comay, Mourning Sickness. Hegel and the French Rev-

olution, Stanford, Stanford University Press, 2011.
64	 G. W. F. Hegel, Briefe von und an Hegel cit., p. 253, tr. it. cit., p. 375.
65	 G. W. F. Hegels, Vorlesungen über die Logik (nach der Enzyklopädie [der philosophischen Wis-

senschafte im Grundrisse]) im Sommer[-Semester] 1831 [in Berlin], nachgeschrieben von F.W.C. 
Hegel, hrsg. von U. Rameil, Hamburg, Felix Meiner, 2001, p. 37.

66	 Per quanto riguarda il periodo norimberghese, preferiamo soffermarci sul manoscritto per la Mit-

telklasse del 1810-11, ma occorre ricordare che le categorie della «relazione» sono già trattate 
sia nel manoscritto di logica per la Mittelklasse (G.W.F. Hegel, Nürnberger Gymnasialkurse und 

Gymnasialreden (1808-1816), hrsg. von K. Grotsch, in Id, Gesammelte Werke cit., Band X:1 
(Gymnasialkurse und Gymnasialrede), 2006, pp. 32, 46-51) e nel Diktat per la Oberklasse di fi-
losofia del 1808-1809 (ivi, pp. 68-69), sia nel Diktat per la Mittelklasse di propedeutica filosofica 
del 1808-1809 (ivi, pp. 117, 124-127).

67	 Ivi, p. 171, ed. it. di G. Radetti, Propedeutica filosofica, Sansoni, Firenze, 1951, p. 103.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 119

Gli stessi accidenti, però, come già sappiamo, immergendosi nella sostanza diven-
tano, da possibili che erano, reali. La connessione fra di essi che compie la sostanza 
deve perciò «presupporli» come qualcosa di non più transeunte, deve porli come effetti. 
Anche il rapporto di causalità non è tuttavia esente da paradossi: l’«effetto è a) mediante 
un Altro, la causa; questa, come attività, si dissolve nell’effetto; b) l’Altro come causa 
è scomparso; ma l’effetto è posto, è nell’altro»68. La causa insomma, pur dissolvendosi 
in ciò cui dà luogo, l’effetto, in questo si ritrova, argina la sua dissoluzione. Ma è anche 
vero che la relazione ponendosi, nell’effetto, in altro, consente a quest’ultimo di guada-
gnare una maggiore realtà. L’effetto si trasforma in causa.

Questa trasformazione è complementare a quella che avviene dal lato della causa. 
Soggettivamente, utilizzando la «riflessione esterna», ci si può volgere dall’effetto alla 
causa e considerare anche questa come effetto di quello. Ma non è solo la riflessione 
esterna a comandare questa conseguenza: essendo un contingente, avendo un contenuto 
determinato, la causa è essa stessa inserita in una serie regressiva, all’infinito. Ogni causa 
è, in sé, un effetto.

La novità, in questo quadro, è data dalla decisione di prestare più attenzione alla 
«azione e reazione», che in Logica e metafisica di Jena (1804-1805) non appariva come 
stadio separato. Ciascuna «realtà effettuale» reagisce infatti all’azione della determina-
tezza opposta che la pone come effetto, ponendola a sua volta come effetto. L’indistin-
guibilità fra causa ed effetto, nell’azione reciproca, è ormai acclarata:

L’azione reciproca, consiste dunque in questo, che ciò che è effetto è, inversamente, 
anche causa, e ciò che è causa è, inversamente, anche effetto. Qui si dà la vera originarie-
tà, quando la causa passa nell’effetto, nell’esser posto, ma quanto alla cosa essa rimane la 
stessa, ed anche quanto alla forma si riproduce nel suo esser posto69.

Gli accenti sono meno critici che in Logica e metafisica di Jena (1804-1805), ma 
la struttura teoretica scolpita è la stessa: l’identità del contenuto si è, nell’azione re-
ciproca, così perfezionata da scalzare le pure determinatezze di forma della causa e 
dell’effetto. Rimane il grande e strutturale problema già, in altre forme, incontrato: 
l’originario è l’esser tolto delle determinatezze in cui la relazione fra le stesse non è 
ancora a esso interiore.

Siamo arrivati, finalmente, alla Scienza della logica. Quali sono i mutamenti che 
essa impone al telaio delle determinazioni concettuali incluse nell’azione reciproca? 
La nostra impressione è che quel che cambia sia legato soprattutto alla nuova, più 
ampia, sfera in cui esse prendono posto, vale a dire l’«essenza». L’«essenza» è già 
presente nel corso di logica per la classe media tenuto a Norimberga nel 1808-180970, 
ma il suo pieno impatto è misurabile solo nella Scienza della logica. Lo dimostra lo 
stesso «rapporto di sostanzialità»: le sue principali scansioni sono riorganizzate, per un 
verso, attorno al rapporto fra riflessione ponente e riflessione presupponente, fra posi-
zione e presupposizione, parere e parvenza, che solo nelle prime battute della «Dottri-
na dell’essenza» ha ricevuto il suo battesimo; per altro verso, e corrispondentemente, 
Hegel deve indicare come esso si venga sviluppando dalle determinatezze precedenti, 
dagli stessi nascere e perire fino, passando per il «qualcosa», al fondamento. A uscirne 

68	 Ivi, p. 173, tr. it. cit., p. 103. 
69	 Ivi, p. 175, tr. it. cit., p. 105.
70	 Ivi, p. 42.



120	 ﻿ Giorgio Cesarale  

accentuato, tesaurizzando le acquisizioni del corso di logica per la classe media tenuto 
a Norimberga nel 1810-1811, è anche il profilo della sostanza come potenza. Dappri-
ma, la sostanza è potenza solo formale, perché, essendo come accidenti, le differen-
ze non sono altrettanto sostanziali. In secondo luogo, la sostanza rivelandosi negli 
accidenti, li carica di una effettualità che prima non avevano, si pone in essi. La sua 
potenza cresce: essa nega ciò grazie a cui è, determinandosi, si sarebbe detto in Logica 

e metafisica di Jena (1804-1805) come il contrario di se stessa, come una realtà che ne 
ha un’altra al di fuori di sé71.

Siamo di nuovo sospinti verso il rapporto di causalità, il quale ha, in questa sede, 
una maggiore articolazione interna. Il magma di Logica e metafisica di Jena (1804-

1805) si è ormai consolidato, ripartendosi in masse concettuali più omogenee: il rap-
porto di causalità è così diviso in «causalità formale», «causalità determinata» e «azio-
ne e reazione».

Nella «causalità formale» – divisa a sua volta in tre punti, come accadrà anche alla 
«causalità determinata» ma non ad «azione e reazione» – si ricapitolano anzitutto i ri-
sultati del rapporto di sostanzialità: la sostanza determinandosi come determinante un 
determinato, facendosi potenza, si pone nel determinato stesso, nell’accidente. Così fa-
cendo, manifestandovi la sua verità, essa toglie l’accidente come un che di transeunte, 
lo stabilizza in forma di effetto. Cambiando lo statuto dell’accidente, essa però cambia 
anche se stessa:

Di fronte a questo riflesso esser posto [l’accidente], di fronte al determinato come 
determinato, sta la sostanza come un originario non posto. Siccome in quanto potenza 
assoluta essa è ritorno in sé, ma questo ritorno stesso è un determinare, la sostanza non è 
più semplicemente l’in sé del suo accidente, ma è anche posta come questo essere in sé. 
La sostanza ha quindi realtà solo come causa. Ma questa realtà, che il suo essere in sé, la 
determinatezza sua nel rapporto di sostanzialità, sia posta ormai come determinatezza, è 
l’effetto. La sostanza ha quindi quella realtà, che ha come causa, soltanto nel suo effetto. 
– Questa è la necessità che è la causa72.

La sostanza come originario che agisce è causa, perché è un determinare l’altro che 
finisce per determinare se stessa. D’altra parte la causa è solo nell’effetto, per cui tra i 
due si sviluppa una identità necessaria. È una necessità che prevede ancora la «fatica» 
della mediazione: 

L’effetto è l’altro della causa, l’esser posto di fronte all’originario, ed è mediato da 
questo. Ma la causa toglie in pari tempo come necessità questo suo mediare, ed è, nel 
suo proprio determinarsi come l’originariamente riferentesi a sé di fronte al mediato, il 
ritorno in sé [...]73.

Come causa, in breve, la sostanza è costitutivamente un ritornare dall’effetto, per-
ché in quest’ultimo, nella mediazione con quest’ultimo, ciò che pone è se stessa. 
La causa è così una sostanza che ha raggiunto una autonomia molto più vigorosa; 

71	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 
396, tr. it. cit., p. 629.

72	 Ivi, p. 397, tr. it. cit., p. 631.
73	 Ivi, p. 398, tr. it. cit., p. 631.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 121

un’autonomia tale da renderla «motrice»74, capace di cominciare da sé, «senza esser 
sollecitata da altro, ed è fonte indipendente del produrre da sé»75. La Wirkung, l’effet-
to, è solo la manifestazione dell’operare, del Wirken, della causa, del suo originario 
«porre determinativo»76.

Ora la contraddizione con sé del rapporto di causalità, che anima «il rapporto di causa-
lità determinato», è l’estinguersi della causa nell’effetto che fa estinguere anche l’effetto, 
perché questo non diventa «che la determinatezza della causa»77. Si produce una identità 
concettuale che però è costretta a misurarsi con la persistenza della pura differenza di 
forma, che assegna un contenuto alla causa e un altro all’effetto. Hegel fa alcuni esempi 
per spiegare la singolare convergenza, entro questo ambito, fra tautologie, identità ana-

litiche, e contenuti determinati, ma accidentali. La tautologia del «rapporto di causali-
tà determinato» è soprattutto rivelata da un esempio che conosciamo già, quello della 
«pioggia che bagna». Come esempi invece di una identità che si duplica in contenuti 
accidentali vengono fatti quelli di un pittore che dipinge e di un corpo in movimento. 
Le qualità di un pittore come causa di un quadro sono solo quelle che «entrano in questa 
pittura»78; le altre qualità, poniamo come uomo, sono accessori accidentali. Lo stesso 
vale per un corpo in movimento che ha assunto una direzione diversa rispetto a quella 
del corpo che l’ha spinto: la direzione non cambia il quantum di moto impresso; essa è, 
in questo ambito, ininfluente79.

Le cose non sono tuttavia così semplici, come illustra precisamente l’esempio della 
«pioggia che bagna». Tra la «pioggia» e il «bagnato» vi è un substrato, l’acqua, che è 
condizione di possibilità del rapporto tra le due determinazioni, pur – ed è qui il fatto 
essenziale – rimanendo loro estrinseco. Tant’è che non è l’acqua, come tale, a far trascor-
rere la causa, la pioggia, nell’effetto, il bagnato: «un’altra forza, o checché si voglia, l’ha 

74	 Ibidem.

75	 Ibidem.
76	 Ibidem.
77	 Ivi, p. 398, tr. it. cit., p. 632.
78	 Ivi, p. 400, tr. it. cit., p. 633.
79	 In questo luogo, la critica di Hegel prosegue, e si fa molto fine, censurando, in primo luogo, una 

scappatoia intellettualistica: «Riguardo a questa tautologia del rapporto di causalità è da osservare 
ch’essa non sembra esservi contenuta quando si assegni non già la causa prossima, ma la causa re-

mota di un effetto. La mutazione di forma subìta dalla sostanza fondamentale della cosa in quanto in 
questo passaggio per molti gradi intermedii nasconde l’identità ch’essa conserva attraverso quelli. In 
questa moltiplicazione delle cause che si sono intromesse fra lei e l’ultimo effetto, essa in pari tempo 
si collega con altre cose e circostanze, per modo che non già quella prima, che vien dichiarata causa, 
ma soltanto queste molte cause insieme contengono l’effetto completo» (ivi, p. 400, tr. it. cit., p. 
634). Se perciò un uomo sviluppa un’abilità in conseguenza della morte del padre non si potrà certo 
dire che la morte del padre è causa remota della sua abilità. In secondo luogo, la critica evidenzia – si 
potrebbe dire con Kant – un difetto del giudizio determinante, l’errata sussunzione dei rapporti della 
vita spirituale sotto rapporti di causalità: qui «quello che si chiama causa si mostra certamente di un 
contenuto diverso dall’effetto, ma ciò accade perché quello che opera sul vivente viene in maniera 
indipendente determinato, mutato e trasformato da questo, perché il vivente non lascia che la causa 
giunga al suo effetto, vale a dire, la toglie come causa. Così è una maniera di parlare inammissibile 
il dire che l’alimento sia la causa del sangue, o che questi cibi, ovvero il freddo, l’umido, siano 
cause della febbre etc.; altrettanto illegittimo è l’assegnare il clima ionico come causa delle opere 
omeriche, oppur l’ambizione di Cesare come causa del tramonto della costituzione repubblicana di 
Roma» (ibidem). Poco più avanti Hegel, usando questo stesso parametro concettuale, giudica una 
«spiritosaggine» (ivi, p. 401, tr. it. cit., p. 635) far derivare grandi effetti da piccole cause: l’effetto, 
per principio, non può essere più grande della causa. 



122	 ﻿ Giorgio Cesarale  

alzata nell’aria e raccolta in una massa, la cui gravità la fa cadere»80. Si determina una 
duplice causalità: una, quella del contenuto interno (l’acqua), e l’altra, quella del conte-
nuto accidentale, che si dà entro una differenza di forma (la pioggia e il bagnato). Con la 
prima causalità, la sostanza finita è solo un esser posto della relazione; con la seconda, 
invece, essa ritorna a un’«astratta originarietà»81.

Qui l’articolazione logica si fa intrigante, ma anche molto complessa: la sostanza 
finita è originaria, perché ha il principio della relazione fuori di sé, nel sostrato; ma nel 
sostrato essa è anche un esser posto, un essere determinato, dell’altra. Il che implica che 
ogni causa avrà un altra causa, sarà effetto di un’altra causa, in un regressus ad infinitum. 
Oppure, sulla stessa base, nella causa, per un certo rispetto, potrà leggersi un originario e, 
come tale, essa rimarrà causa; per un altro rispetto, potrà leggersi un esser posto e, come 
tale, un effetto. È il «rispetto a», l’«in quanto», che tentano di risolvere qui, invano, la 
contraddizione. 

Lo stesso vale per l’effetto, nel senso che così come vi è un regressus ad infinitum da 
causa a causa altrettanto vi sarà un progressus ad infinitum da ciascun effetto, ritradotto 
come causa, a effetto. Nel substrato, infatti, «l’esser posto diventa un esser posto»82, e cioè 
un effetto realizza davvero quale effetto, essendo il substrato un originario autoriferentesi, 
e dunque pensabile, se si pone in esso un effetto, solo come causa. E anche se l’effetto da 
cui nasce la causa è in ogni caso diverso dall’effetto che la causa, pienamente operando, 
produce, rimane il problema che, nel substrato, entro una unità estrinseca a sé, la causa non 
potrà mai estinguersi nell’effetto; essa sarà sempre costretta a rigenerarlo, a ricostituire 
l’effetto. L’effetto sarà causa di una causa che pone ogni volta un altro effetto83.

Che cosa risulta da tale, complicato, passaggio? Questo: mentre, sulla base della «cau-
salità formale», la causa si estingue nell’effetto, affermando una profonda identità di 
contenuto, essa diviene, sulla base del «rapporto di causalità determinato», come tale 
nell’effetto, si riconfigura come causa, respingendo da sé, come nuovo effetto, la sostan-
za finita opposta. Ne segue che ciascuna di queste determinazioni

si toglie nel suo porsi, e si pone nel suo togliersi; non si ha un passare estrinseco della 
causalità di un substrato a un altro, ma questo suo divenir altro è in pari tempo il suo pro-

prio porre. La causalità dunque presuppone se stessa, ossia si condiziona84.

Se però la causalità si presuppone, cioè si pone come substrato, questo cesserà di 
essere puramente esterno alla differenza di forma fra causa ed effetto, alla causalità ef-
ficiente. L’identità di contenuto, sostanziale, in cui la «causalità formale» era divenuta, 
ma, ripetiamolo, come esterna alla differenza di forma fra causa ed effetto, ora è il pro-

80	 Ivi, p. 402, tr. it. cit., p. 637.
81	 Ibidem.
82	 Ivi, p. 403, tr. it. cit., p. 638.
83	 Nella Scienza della logica, la dialettica del «substrato» è anticipata da quella della «cosa in sé», 

entro uno stadio logico, quello della «cosa e le sue proprietà», che comunque già prevede una, 
seppure embrionale, Wechselwirkung. Le proprietà, infatti, per un verso forniscono maggiore in-
dividuazione e concrezione alla cosa; per altro verso essendo generali, mettono in «azione reci-
proca», cioè in comunicazione, le cose differenti. Anziché raggiungere l’identità con sé attraverso 
il puro riferirsi a sé come alcunché di indeterminato, la cosa in sé appunto, la cosa lo fa respin-
gendosi nelle sue proprietà, in ciò che, proprio per questo, diventa materia separata (luminosa, 
colorante etc.) (ivi, pp. 332-334, tr. it. cit., pp. 549-550). 

84	 Ivi, p. 404, tr. it. cit., p. 639.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 123

dotto della causalità stessa. Quest’ultima, nel suo Wirken, nel suo operare, opererà allo 
stesso tempo su un altro diventato tuttavia suo, su un substrato ribattezzato, per questa 
ragione, sostanza passiva. Là dove c’è una passività deve esservi però una sostanza attiva 
che mira a toglierne l’indipendenza. Si tratta di un tentativo non indolore: se la sostanza 
attiva riesce a togliere la sostanza passiva, essa toglie il suo stesso presupposto e dunque 
si converte nel suo opposto, nella sostanza passiva stessa. Ora, una sostanza passiva che 
si conserva subendo, per così dire, una continua minaccia è una sostanza che patisce, 
propriamente, una violenza. 

Questa dialettica della violenza è straordinariamente sottile, ed è un peccato che gli 
studiosi, in particolare di filosofia e teoria politica, non vi abbiano, per lo più, prestato 
attenzione: il suo lato inquietante sta nel fatto che Hegel, dopo aver dimostrato che la 
sostanza attiva si pone soltanto conservando, per poterla violentare, la sostanza passiva, 
dimostra anche che la sostanza passiva addiviene alla sua verità consentendo alla sostan-
za attiva di esercitare su di essa violenza. La violenza rivela cioè quel che la sostanza 
passiva è, e cioè la sua cedevolezza, il suo consentire alla sostanza attiva di venire a 
coincidenza con sé ponendosi nel suo altro, presupponendosi. La sostanza passiva non è 
così solo la condizione per l’esercizio della violenza, una mera possibilità esterna; essa è 
piuttosto ciò attraverso cui l’intero della relazione viene di nuovo a espressione, sebbene 
dal lato opposto. Il fatto è che se la sostanza passiva diventa la causa del prodursi come 
tale della causa, essa supera il suo esser puro effetto ed esercita una reazione. A una 
Wirkung, a un’«azione», si contrappone una Gegenwirkung, una reazione; alla violenza 
si contrappone un’altra violenza, eguale e necessaria. La verità è amara, ma inesorabile: 
la sostanza passiva non si riscuote dalla sua inerzia fino a quando la sostanza attiva non 
viene attaccandola. Anzi, più l’interazione fra le determinatezze si sviluppa, più il con-
flitto esplode.

Bisogna però soffermarsi meglio sulla differenza fra «il rapporto di causalità determi-
nato» e l’«azione e reazione». Anche nel primo, la sostanza su cui si esercitava la causa 
reagiva contro il suo esser posta come effetto divenendo a sua volta causa. Ma essa non 
reagiva precisamente contro quella causa che l’aveva trasformata in effetto; la sua azio-
ne era posta in un’altra sostanza, in modo da generare il progressus ad infinitum degli 
effetti. Al contrario, «nella causalità condizionata la causa si riferisce nell’effetto a se 

stessa, perché quello è il suo altro come condizione, come presupposto, e il suo agire è 
quindi così un divenire come un porre e toglier l’altro»85. La reazione della sostanza pas-
siva è cioè fin dall’inizio contemplata dalla sostanza attiva, pena la dissoluzione del suo 
statuto. Questo non significa che la sostanza attiva non venga condizionata dalla reazione 
della sostanza passiva, anzi: subendo tale reazione, la sostanza attiva diventa essa stessa 
passiva. Nel frattempo però abbiamo appreso che la sostanza passiva è in quanto si levi a 
sostanza attiva. Vale anche per la sostanza attiva trasformatasi in sostanza passiva in vir-
tù della reazione della sostanza passiva: è come se essa riscoprisse la sua causalità grazie 
alla reazione, dunque di nuovo alla causalità, della sostanza passiva. Ogni sostanza è 
così, allo stesso tempo, attività e passività, presuppone l’altra come il medesimo. Con la 
conseguenza che mentre nella causalità finita, determinata, l’agire «riesce al progresso 
del falso infinito», qui viene «ripiegato e diventa un agir reciproco rientrante in sé, un 
agir reciproco infinito»86.

85	 Ivi, p. 407, tr. it. cit., p. 642.
86	 Ivi, p. 407, tr. it. cit., p. 643.



124	 ﻿ Giorgio Cesarale  

Per questo Hegel, ciò segna il passaggio dalla «azione e reazione» alla «azione recipro-
ca»: se entrambe le sostanze sono sia attive sia passive «si è già tolta ogni loro differenza; 
è una parvenza completamente trasparente; esse sono sostanze solo in questo, che sono 
l’identità dell’attivo e del passivo»87. Il substrato si era già corroso nel passaggio dalla 
causalità determinata alla causalità condizionata, immediato presupposto dell’«azione e 
reazione». Ora, nel passaggio dall’«azione e reazione» alla «azione reciproca», a essersi 
corrosa è persino la sostanza, perché non vi è più alcun bisogno di presupporre una imme-

diatezza fuori di sé per mettersi in movimento. Lo stesso linguaggio, che in questo conte-
sto si suole usare, dell’«influsso», dell’«influenza», fra le sostanze registra questa novità. 
«Nessuna influenza è esercitabile se non vi è un animo pronto ad accoglierla», avrebbe det-
to più tardi Benedetto Croce, sintetizzando, in termini più concreti, il contenuto di questa 
vicenda logica: la sostanza ha ormai la sua propria passività, l’attività media interamente, 
ponendola, la passività. Si chiude il ciclo della stessa causalità, in un certo senso confer-
mandola: l’«azione reciproca non è quindi altro che la causalità stessa; non solo la causa 
ha un effetto, ma nell’effetto sta come causa in relazione con se stessa»88.

Quel che però in questo processo si è venuto, al contempo, manifestando è una generale 
«crisi» dell’ontologia tradizionale. Se infatti la sostanza è libera, Sache che non è soltan-
to Ursache, ma lo stesso Begriff, lo stesso concetto, è tutto il palinsesto delle categorie 
della dottrina dell’essenza che dovrà andare a fondo, dall’identità immediata, prima «de-
terminazione della riflessione», fino alle categorie «modali», possibilità, realtà, necessità, 
accidentalità. Essendo, infatti, la necessità della relazione, l’identità, sprofondatasi nella 
diversità dei termini che la costituiscono, il parere, cioè il riflettersi di ogni determinatezza 
nell’altra, non è più diverso dalla parvenza, dai relata che tentano di resistere alla loro 
negatività. L’identità è «come nesso e relazione»89 e i distinti sono, come sostanziali, allo 
stesso tempo accidentali. Mediazione e immediatezza ora si pareggiano90. La riflessione 
non è più spezzata, è unica, di modo che, nelle forme della «assoluta contraddizione»91, la 
necessità si manifesta nella libertà dei suoi elementi accidentali.

La conclusione è la medesima di Logica e metafisica di Jena (1804-1805), anche se 
in questa occasione Hegel insiste maggiormente sulla singolarità come terza totalità del 
concetto:

La sostanza assoluta […] si distingue da un lato nella totalità, la quale (la sostanza già 
passiva) è un originario come riflessione dalla determinatezza in sé, come semplice tutto 
che contiene in se stesso il suo esser posto e in ciò è posto come identico con sé, l’univer-

87	 Ibidem. Nella Wechselwirkung hegeliana dunque, come ha giustamente sottolineato B. Lakebrink 
(Die europäische Idee der Freiheit, I Teil, Hegels Logik und die Tradition der Selbstbestimmung, 
Brill, Leiden, 1968, p. 359), l’autonomia delle sostanze è solo parvenza.

88	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 
408, tr. it. cit., p. 644.

89	 Ibidem.
90	 Come sostiene a questo riguardo, ancora giustamente, B. Lakebrink (Die europäische Idee der 

Freiheit, I Teil, Hegels Logik und die Tradition der Selbstbestimmung cit., p. 271).
91	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 

408, tr. it., p. 644. Ha insistito sulla rilevanza dell’uso di «assoluta contraddizione» nel contesto 
della Wechselwirkung, H.P. Falk, Die Wirklichkeit, in G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, hrsg. 
von A.F. Koch und F. Schick, Berlin, Akademie Verlag, 2002, pp. 172-173, come sbocco positi-
vo dato alla prima contraddizione che affetta, all’inizio della «dottrina dell’essenza», entrambi i 
momenti della riflessione, il ponente e il posto, in quanto momenti «raddoppiati», e perciò totaliz-

zanti, intrinsecamente confliggenti l’uno con l’altro.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 125

sale, – dall’altro lato poi si distingue nella totalità (la sostanza già causale) come nella ri-
flessione parimenti dalla determinatezza in sé alla determinatezza negativa, la quale come 
determinatezza identica con sé è così anch’essa il tutto, ma posto come la con sé identica 

negatività, – il singolo. Immediatamente però, poiché l’universale non è identico con sé 
che in quanto contiene in sé la determinatezza come tolta, ed è dunque il negativo come 
negativo, esso è quella medesima negatività, che è la singolarità; e la singolarità poiché 
è parimenti anch’essa il determinato Determinato, il negativo come negativo, è imme-
diatamente quella medesima identità, che è l’universalità. Questa loro semplice identità 
è la particolarità, la quale contiene in una immediata unità, del singolo il momento della 
determinatezza, dell’universale il momento della riflessione in sé. Queste tre totalità sono 
quindi una sola e medesima riflessione, che come riferimento negativo a sé si distingue 
in quelle due, ma come in una differenza completamente trasparente, cioè in quella de-

terminata semplicità o in quella semplice determinatezza, che è la loro unica e medesima 
identità. – Questo è il concetto, il regno della soggettività o della libertà92.

1.4 Conclusioni

In un certo senso, come ben testimoniato dagli ultimi, ardui, passaggi logici, Hegel si 
è, lungo il «rapporto assoluto», confrontato con il grande problema fissato da uno degli 
Altväter della filosofia classica tedesca, Jacobi, soprattutto nella variante offertane da 
Schelling nelle Ricerche filosofiche sull’essenza della libertà umana (1809): «sistema» 
o «libertà»? Il rapporto, meccanico e deterministico, fra causa ed effetto, che però per-
mette di ricomprendere in modo unitario la totalità dell’essente, oppure la libertà della 
volontà, che però, essendo indimostrabile, spezza la possibilità di costruire un sistema? 
Spinoza – la cui coerenza dimostrativa lo ha spinto, oltre che a negare qualsiasi causa 
finale, a trasformare la «causa» in un «principio», un rapporto empirico, intercorrente 
fra determinatezze finite, ciascuna della quali agisce nel tempo per portare a esistenza 
l’altra, in una pura essenza logica – oppure Kant, che ha fornito un fondamento sovra-
sensibile all’esistenza pratica dell’uomo, ma al prezzo di strapparlo, come tale, dall’e-
terna connessione naturale? Hegel, come si è potuto appena osservare, pensa che tale 
polarizzazione sia indebita, e riposi su una ampiamente insufficiente comprensione della 
«causa»: se si imprigiona la causa entro il «rapporto di causalità determinato», se la si 
rende finita e «intellettuale», separandone il contenuto da quello dell’effetto, come Hegel 
ritiene che Jacobi abbia fatto nelle sue Lettere sulla dottrina di Spinoza, è facile scorgere 
un abisso fra questo concetto e quello di mediazione, nel quale si viene trasfondendo lo 
stesso principio del fondamento, il rapporto di immanente dipendenza di qualcosa da 
qualcos’altro. Ma l’esame della causalità ha dimostrato che essa è costretta a culminare 
nella Wechselwirkung, che la posizione della causa presuppone l’effetto, in un rappor-
to che consuma progressivamente tutti i rigurgiti «sostanzialistici», tutte le rimanenze 
«ontologiche», e afferma sopra tutto il dominio della relazione e, con essa, quello della 
libertà. È questo che Spinoza, proponendo nell’Etica il concetto di «causa sui», avrebbe, 
secondo Hegel, già compreso: se il determinare l’altro è, intrinsecamente, un autodeter-
minarsi, non v’è spazio che per una sostanza che si pieghi riflessivamente su se stessa, 
conquistando, nella polemica, nel conflitto, nella violenza, la sua libertà.

92	 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 
409, tr. it. cit., pp. 645-646.



126	 ﻿ Giorgio Cesarale  

Gli importanti avanzamenti che la Wechselwirkung permette sono, tuttavia, per Hegel 
contraddetti da un grosso deficit concettuale. Riassumendo a questo proposito, alme-
no in parte, l’articolazione teorica precedente, si potrebbe dire che per Hegel la We-

chselwirkung soffre di due, e fra di loro complementari, problemi: per un verso essa dà 
luogo a un perpetuo oscillare fra le determinatezze opposte, che, sebbene costituisca 
la loro ragione di unità, rimane nonostante tutto differente dalle immediatezze che ha 
provveduto, nel frattempo, a mediare; per altro verso, essa, pur scatenando l’energia 
della kínesis, del movimento, è costantemente esposta al rischio della «paralisi», del-
l’«immobilità», giacché l’infinità della relazione si può rapprendere in un «prodotto» in 
cui si acquieta la spinta di ciascuna determinatezza a trapassare nell’altra. Il movimento 
dell’azione reciproca, insomma, o è troppo frenetico o si spegne troppo facilmente nella 
stasi. Ciò che ne scaturisce, sul piano filosofico più generale, è un vero e proprio blocco 
della conoscenza razionale:

Nelle osservazioni sulla storia, dapprima viene trattata la questione se il carattere e i 
costumi di un popolo siano la causa della sua costituzione e delle sue leggi, o se, vicever-
sa, ne siano gli effetti; poi si fa un passo in avanti in quanto si concepiscono entrambi, co-
stumi e carattere da un lato, e costituzione e leggi dall’altro, dal punto di vista dell’azione 
reciproca, sicché la causa è è insieme effetto nella stessa relazione in cui è causa, e l’ef-
fetto è insieme causa nella stessa relazione in cui è effetto. Lo stesso accade poi nell’os-
servazione della natura, e specialmente nell’organismo vivente, i cui singoli organi e le 
cui singole funzioni mostrano ugualmente di essere l’uno rispetto all’altro in un rapporto 
di azione reciproca. L’azione reciproca è certo la verità più prossima del rapporto di causa 
ed effetto, e si trova, per così dire, alla soglia del concetto; tuttavia, appunto perciò, non ci 
si può accontentare di applicare questo rapporto quando si ha a che fare con la conoscenza 
concettuale. Se ci si limita a considerare un contenuto dato soltanto dal punto di vista 
dell’azione reciproca, in effetti si segue un procedimento dal quale il concetto è assente; si 
ha a che fare allora soltanto con aridi fatti, e rimane di nuovo insoddisfatta quell’esigenza 
di mediazione che è anzitutto in giuoco nell’applicazione del rapporto di causalità. Più 
precisamente, l’aspetto insoddisfacente dell’applicazione del rapporto di azione recipro-
ca consiste nel fatto che questo rapporto, invece di poter valere come un equivalente del 
concetto, deve piuttosto, a sua volta, essere anzitutto concepito, e questo accade se non ci 
si limita a lasciare i suoi due aspetti come qualcosa di dato immediatamente ma [...] li si 
conosce come momenti di un terzo termine più alto che poi è precisamente il concetto. Se, 
per es., consideriamo i costumi del popolo spartano come effetto della sua costituzione, 
e, viceversa, la sua costituzione come effetto dei suoi costumi, quest’osservazione può 
essere senz’altro giusta, ma questo modo di cogliere le cose in definitiva non è soddisfa-
cente, perché, in effetti, non consente di cogliere concettualmente né la costituzione, né 
i costumi di questo popolo; il che accade soltanto quando entrambi quegli aspetti, come 
pure tutti i rimanenti lati particolari della vita e della storia del popolo spartano, vengono 
conosciuti come fondati in questo concetto93.

Come lo Schelling delle Idee di una filosofia della natura (1797), Hegel pensa così 
che la nozione di «organismo» non tolleri l’applicazione a essa del puro rapporto di 
causalità: «ogni prodotto organico porta in sé la ragione del proprio essere, ed è causa 
ed effetto di se stesso. Nessuna parte singola potrebbe sussistere se non in questo tutto, 

93	 G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. (1830), Erster 
Teil: Die Wissenschaft der Logik mit den mündlichen Zusätzen, in Id., Werke, Frankfurt Am 
Main, Suhrkamp, Band VIII, 1970, §156 Zusatz, pp. 301-302, tr. it. cit., pp. 373-374.



Sulla via del «regno della soggettività o della libertà»: la Wechselwirkung in Hegel	 127

e questo tutto stesso consiste solo nell’azione reciproca delle parti»94. Tuttavia, diversa-
mente da Schelling, egli ritiene che la Wechselwirkung non sia sufficiente per cogliere, 
nel passaggio dalla natura allo spirito, il complicarsi del processo di totalizzazione. Sul 
terreno delle relazioni sociali, politiche, storiche, la Wechselwirkung mostra maggior-
mente il suo limite e deve cedere il passo allo «spirito», a ciò che, delle sue molteplici 
determinatezze, fornisce piena autorizzazione razionale95. Uno spirito che, nel suo farsi 
sociale, politico, storico, nel suo coincidere con la crescente centralità dell’agire colletti-
vo e di massa (il popolo), non può che essere «etico», contenere in sé tanto il piano della 
Gesinnung soggettiva (i costumi) quanto quello delle istituzioni (le leggi).

94	 F. W. J. Schelling, [Einleitung zu den] Ideen zu einer Philosophie der Natur. Als Einleitung in das 

Studium dieser Wissenschaft, in Id., Schellings Werke cit., Erster Hauptband, p. 690, tr. it. di G. 
Preti, Introduzione alle idee per una filosofia della natura, in Id., L’empirismo filosofico e altri 

scritti, Firenze, La Nuova Italia, 1967, pp. 31-32.
95	 È importante osservare come anche sul terreno del capitalismo nascente la «nuova» scienza 

dell’economia politica divenga consapevole delle connessioni universali – entro le quali acquista-
no realtà determinate, qualitativamente e quantitativamente, «masse» economiche, ovvero aggre-
gazioni generali di interessi, le quali interagiscono profondamente, wirken, operano le une sulle 
altre, dice Hegel significativamente nelle lezioni di filosofia del diritto del 1822-1823 (G.W.F. 
Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschriften, in G. W. F. Hegel, Vorlesungen 

über Rechtsphilosophie, edition von K.-H. Ilting, 4 Bände, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 1973-1974, Band 3, p. 587, tr. it. di D. Losurdo, Le filosofie del diritto. Diritto, proprie-

tà, questione sociale, Milano, Leonardo, 1999, p. 224) – precisamente attraverso l’impiego della 
categoria di Wechselwirkung. In una situazione infatti caratterizzata dalla pervasività dell’intera-
zione fra le masse economiche, ciascuna di esse avverte l’effetto di questa interazione in modi 
indiretti. È per questo che settori quali l’agricoltura e il commercio, pur saldamente inseriti all’in-
terno del processo di riproduzione economica, presumono di dipendere poco dall’azione delle 
altre sfere. L’economia politica mette in discussione questa presunzione, dimostrando, invece, le 
profonde interconnessioni esistenti fra le masse economiche che organizzano il sistema dei biso-
gni. Ciò che per Hegel, dunque, compie l’economia politica non è indagare il sistema dei bisogni 
secondo la «semplice», puramente meccanica e formale, legge della causalità. Essa, piuttosto, 
indaga le masse economiche sotto il riguardo, come è detto nelle lezioni del 1824-1825, della 
loro Wechselwirkung (G.W.F. Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschriften, 
in G. W. F. Hegel, Vorlesungen über Rechtsphilosophie cit., Band 4, p. 594, tr. it. cit., p. 339). 
Su ciò ci permettiamo di rinviare a Giorgio Cesarale, La mediazione che sparisce. La società 

civile in Hegel, Carocci, Roma, 2009, pp. 182-190, dove il tema è affrontato più diffusamente. 
Ma già H. Freyer (in Das soziale Ganze und die Freiheit des einzelnen unter den Bedingungen 

des industriellen Zeitalters, in H. Freyer, H. Grundmann, K. v. Raumer, H. Schaefer (hsrg. von), 
Das Problem der Freiheit im europäischen Denken von der Antike biz zur Gegenwart, München, 
Oldenbourg, 1958, p. 97) aveva evidenziato la sussunzione della «società civile» hegeliana entro 
la sfera della Wechselwirkung. 





LA WECHSELWIRKUNG IN MARX ED ENGELS
di Vittorio Morfino

Per trovare un uso teoricamente significativo del termine Wechselwirkung nelle opere 
tanto di Marx che di Engels si deve attendere la fine degli anni Cinquanta. Negli scritti 
precedenti troviamo una manciata di occorrenze del termine senza tuttavia che il con-
cetto abbia un rilievo particolare. Tra l’altro, e questo vale anche per l’uso successivo, 
esso non è facilmente identificabile nelle traduzioni italiane date le differenti forme pro-
poste dai vari traduttori («azione reciproca», «interazione», «azione mutua», «reciproci 
scambi», «azione combinata», «reciproca influenza», «connessione»1). Negli anni Qua-
ranta troviamo un’occorrenza nell’articolo di Marx pubblicato sulla «Gazzetta Renana» 
«L’articolo di fondo del n. 179 della ‘Gazzetta di Colonia’» a proposito della relazione 
filosofia-mondo2, un’altra nel testo di Engels «Lineamenti di una critica dell’economia 
politica» a proposito della determinazione del prezzo della merce3, due nei Manoscritti 

economico filosofici di cui una in particolare è degna di nota nella misura in cui stabili-
sce un’interazione tra proprietà privata e lavoro alienato4, infine una serie di occorrenze 
nell’Ideologia tedesca di cui la più importante è senz’altro la seguente: 

Questa concezione della storia si fonda dunque su questi punti: spiegare il processo 
reale della produzione, e precisamente muovendo dalla produzione materiale della vita 

1	 Per non disorientare il lettore ho scelto di utilizzare il termine «interazione» per tradurre We-

chselwirkung e ho modificato dunque in questo senso le traduzioni che ho utilizzato.
2	 «Dato che ogni vera filosofia è la quintessenza spirituale dell’epoca sua, deve venire il momento 

in cui essa [...] entrerà in contatto e in interazione [in Berührung und Wechselwirkung] col mondo 
reale contemporaneo» (K. Marx, «Der leitend Artikel in Nr. 179 der ‘Kölnischen Zeitungʼ», in 
Marx Engels Werke (da ora MEW), Bd. 1, Berlin, Dietz, 1956, p. 97, tr. it in K. Marx, Scritti po-

litici giovanili, tr. it. a cura di L. Firpo, Torino, Einaudi, 1957, pp. 146-147). 
3	 «È [...] del tutto giusto che il prezzo venga determinato dall’interazione [Wechselwirkung] dei 

costi di produzione e della concorrenza, ed anzi è una legge capitale della proprietà privata» (F. 
Engels, «Umrisse zu einer Kritik der Nationalökonomie», in MEW, Bd. 1, p. 509, tr. it. a cura 
di N. Merker, in Marx Engels Opere Complete (da ora MEOC), vol. 3, Roma, Editori Riuniti, 
1976, p. 463).

4	 «Noi abbiamo [...] acquisito il concetto di lavoro alienato [...] dal movimento della proprietà privata. 
Ma nell’analisi di questo concetto si mostra che, se la proprietà privata appare come il fondamento, 
la causa del lavoro alienato, essa è piuttosto una conseguenza di questo [...]. Successivamente que-
sto rapporto si converte in interazione [Wechselwirkung]» (K. Marx, Ökonomische-philosophische 

Manuskripte, in MEW, Bd. 40, 1968, p. 520, tr. it. a cura di E. Donaggio e P. Kammerer, Milano, 
Feltrinelli, 2018, p. 84) Per la seconda occorrenza cfr. ivi, p. 562, tr. it. cit., p. 175.



130	 ﻿ Vittorio Morfino 

immediata, assumere come fondamento di tutta la storia la forma di relazioni che è con-
nessa con quel modo di produzione e che da esso è generata, dunque la società civile nei 
suoi diversi stadi, e sia rappresentarla nella sua azione come Stato, sia spiegare partendo 
da essa tutte le varie creazioni teoriche e le forme di coscienza, religione, filosofia, mora-
le, ecc. ecc. e seguire sulla base di queste il processo della sua origine, ciò che consente 
naturalmente anche di rappresentare la cosa nella sua totalità (e quindi anche l’interazione 
[Wechselwirkung] di questi lati diversi l’uno sull’altro). Essa non deve cercare in ogni 
periodo una categoria, come la concezione idealistica della storia, ma resta salda costan-
temente sul terreno storico reale, non spiega la prassi partendo dall’idea, ma spiega le 
formazioni di idee partendo dalla prassi materiale5.

All’inizio degli anni Cinquanta troviamo due occorrenze, una in Engels e una in 
Marx rispettivamente nella «Campagna per la Costituzione della Germania»6 e nel 18 

Brumaio di Luigi Bonaparte7, oltre a una comune nella presentazione della «Nuova 
Gazzetta Renana»8. 

L’importanza che la categoria di Wechselwirkung assume negli anni successivi può 
essere compresa, almeno per quanto riguarda Engels, da una lettera che quest’ultimo 
scrive a Lange nel marzo del 1865:

Non posso lasciare, senza menzionarla, un’osservazione sul vecchio Hegel, al quale Lei 
nega una profonda conoscenza scientifica e matematica; Hegel sapeva tanta matematica 

5	 K. Marx, F. Engels, Deutsche Ideologie, in MEW, Bd. 3, 1958, pp. 37-38, tr. it. a cura F. 
Codino, Roma, Editori Riuniti, 1958, pp. 29-30. Sempre nella prima parte Marx ed Engels 
usano il termine Wechselwirkung per indicare il condizionamento reciproco, nel medioevo, 
tra produzione e scambio (ivi, p. 53, tr. it. cit., p. 43). Le altre occorrenze hanno o un carattere 
sarcastico come nel San Max (ivi, p. 409 e 414, tr. it. cit., p. 415 e 419), oppure l’obiettivo 
di ritorcere il termine contro l’uso che ne fa l’autore, come nella parte sul «Vero socialismo» 
dedicato a Rudolf Matthäi (ivi, p. 462-3-5, 469, tr. it. cit., p. 71-2-3, 477). Di rilievo anche 
l’uso che Marx fa della categoria in una lettera ad Annenkov del 1846, scritta in francese: 
«qu’est-ce qu’une société, qu’elle que soit sa forme? Le produit de l’action réciproque entre 
les hommes» (K. Marx a P.V. Annenkov, 28 dicembre 1846, in K. Marx, F. Engels, Gesam-

tausgabe (MEGA2), Abt. III, Bd. 2, Berlin, Dietz Verlag, 1979, p. 71).  Devo a Frédéric 
Monferrand il reperimento di questo riferimento.

6	 A proposito della Prussia Renana Engels sottolinea il rapporto tra industria e commercio: «In 
interazione [in Wechselwirkung] con l’industria si hanno un commercio d’importazione e espor-
tazione con tutti i continenti molto sviluppato per la Germania» (F. Engels, «Die deutsche Rei-
chsverfassungskampagne», in MEW, 1960, p. 117, tr. it. a cura di A. Aiello, in MEOC, vol. 10, 
1977, p. 154).

7	 L’uso che fa Marx del termine nella conclusione del 18 Brumaio è chiaramente ironico: «Bo-
naparte, come forza del potere esecutivo resosi indipendente sente che la sua missione consiste 
nell’assicurare ‘l’ordine borghese’. Ma la forza di quest’ordine borghese è la classe media. Egli 
si considera perciò rappresentante della classe media e in questo senso emana decreti. Ma egli 
è diventato qualche cosa soltanto perché ha spezzato il potere politico di questa classe media e 
ogni giorno torna a spezzarlo. Perciò si considera avversario del potere politico e letterario della 
classe media. Ma, proteggendone la forza materiale, ne crea di nuovo il potere politico. Dunque 
egli deve mantenere in vita la causa, ma sopprimere l’effetto dovunque si manifesti. Ma ciò non 
può avvenire senza qualche piccola confusione tra la causa e l’effetto, perché ambedue perdono, 
nell’interazione [Wechselwirkung] i loro tratti caratteristici» (K. Marx, Der achzehnte Brumaire 

des Louis Bonaparte, in MEW, Bd. 8, 1960, p. 204, tr. it. a cura di G. M. Bravo, in MEOC, vol 11, 
1982, p. 202).

8	 K. Marx, F. Engels, [Ankündigung der «Neuen Rheinischen Zeitung. Politisch-ökonomische Re-
vue»], in MEW, Bd. 7, p. 5, tr. it. in MEOC, vol. 10, p. 5.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 131

che nessuno dei suoi scolari fu in grado di pubblicare i numerosi manoscritti matematici 
da lui lasciati. L’unico uomo che, per quanto io sappia capisca abbastanza di matematica 
e di filosofia per essere in grado di farlo è Marx. Naturalmente io Le concedo volentieri le 
assurdità della filosofia della natura nei dettagli, tuttavia la sua vera filosofia della natura 
si trova nella seconda parte della «Logica», nella teoria dell’essenza, il nucleo vero e pro-
prio di tutta la dottrina. La teoria scientifica moderna dell’interazione [Wecheselwirkung] 
delle forze naturali (Grove «Correlation of forces», uscito per la prima volta nel 1838, 
credo) non è altro che un’espressione diversa, o piuttosto la dimostrazione positiva, dello 
sviluppo hegeliano attraverso causa, effetto, interazione [Wecheselwirkung], forza ecc. 
Naturalmente io non sono più hegeliano, ma continuo a nutrire una grande pietà e simpa-
tia per quel vecchio colossale9.

L’idea engelsiana è quella che la «Logica dell’essenza» contenga una sorta di gram-
matica fondamentale delle scienze naturali, di cui la categoria di Wechselwirkung è il 
perno fondamentale. Vedremo che l’importanza di questa categoria non sarà tuttavia 
limitata alle scienze naturali.

Prenderemo ora in considerazione la funzione che Engels attribuisce alla categoria di 
Wecheselwirkung in alcuni luoghi strategici della sua produzione teorica, per poi con-
frontarla con quella che è possibile rintracciare negli scritti di Marx.

1. La Wechselwirkung nella Dialettica della natura

Soffermiamoci, in primo luogo, sull’uso engelsiano della categoria di Wechselwirkung 
nella sua filosofia della natura. 

In un passo dell’«Introduzione» alla Dialettica della natura, dopo aver sottolineato 
come la scienza moderna fosse ancora profondamente immersa nella teologia, scrive: 

Torna ad altissimo onore della filosofia di allora il fatto che non si facesse fuorviare dal 
limitato stadio delle conoscenze del suo tempo, il fatto che essa – da Spinoza ai grandi 
materialisti francesi – mantenesse fermo il proposito di spiegare il mondo da se stesso, 
lasciando alla scienza dell’avvenire le giustificazioni di dettagli10.

Spinoza e i materialisti francesi ebbero il merito di spiegare il mondo attraverso se 
stesso e non attraverso il ricorso ad un ente trascendente, come fecero Descartes e New-
ton, che dovettero ricorrere ad un primo impulso esterno alla materia. Il movimento è in 
realtà il modo d’essere stesso della materia11, le cui forme semplici (einfachen Formen) 
sono l’attrazione e la repulsione. Engels rifiuta il concetto di Kraft poiché esso si fonda 
sull’analogia dell’azione dell’organismo umano sull’ambiente e ritiene dunque che nel 

9	 F. Engels a F.A. Lange, 29 marzo 1865, in MEW, Bd. 31, 1965, p. 468, tr. it. a cura M. Montinari, 
in MEOC, vol. 42, 1974, p. 513. Per un ricostruzione complessiva del pensiero dell’ultimo En-
gels cfr. G. Sgrò, Friedrich Engels e il punto d’approdo della filosofia classica tedesca, Napoli-
Salerno, Orthotes, 2017.

10	 F. Engels, «Einleitung», in Dialektik der Natur cit., p. 315, tr. it. cit., modificata, p. 325.
11	 Questa la definizione engelsiana: «Movimento nel senso più generale, concepito cioè come modo 

di esistenza [Daseinsweise], come attributo inerente alla materia, comprende in sé tutti i muta-
menti e i processi che hanno luogo nell’universo, dal semplice spostamento fino al pensiero» 
(«Grundformen der Bewegung», in Dialektik der Natur cit., p. 354, tr. it. cit., modificata, p. 364). 



132	 ﻿ Vittorio Morfino 

«Wechselspiel von Attraktion und Repulsion besteht alle Bewegung»12. A questo propo-
sito Engels nelle «Forme fondamentali del movimento» parla esplicitamente di Weche-

selwirkung13. Nell’Anti-Dühring Engels scrive: 

Il movimento è il modo di esistere [Daseinsweise] della materia. Mai e in nessun luogo 
c’è stata o può esserci materia senza movimento. Movimento nello spazio cosmico, mo-
vimento meccanico di masse più piccole nei singoli corpi celesti, vibrazione molecolare 
come calore o come corrente elettrica o magnetica, scomposizione e combinazione chi-
mica, vita organica: sono queste le forme del movimento, nell’una o nell’altra o contem-
poraneamente in parecchie delle quali si trova, in ogni dato istante, ogni singolo atomo 
di materia cosmica14.

La materia dunque non è pensabile se non in movimento. Nelle «Forme fondamentali 
del movimento» scrive: 

L’intera natura a noi accessibile – scrive Engels – costituisce un sistema, una univer-
sale interdipendenza [Gesamtzusammenhang] di corpi, e intendiamo qui per corpo tutto 
quel che ha un’esistenza materiale, dalle stelle agli atomi, anzi alle particelle d’etere, se 
si ammette la loro esistenza. Nel fatto che questi corpi stiano in un rapporto di interdi-
pendenza [in einem Zusammenhang] è già incluso il fatto che essi agiscano uno sull’al-
tro [aufeinander einwirken]: questa loro azione reciproca [gegenseitige Einwirkung] è il 
movimento. Ciò mostra qui già che non si può pensare materia senza movimento. E se, 
inoltre, la materia ci sta di fronte come un qualcosa di dato, non creabile e non distruttibi-
le, ne segue che anche il movimento non si può creare né distruggere. Queste conclusioni 
divennero inevitabili non appena l’universo fu concepito come un sistema, una interdi-
pendenza [Zusammenhang] di corpi15.

La natura è dunque una universale interconnessione di cui le parti non sono separabili 
dal tutto se non per astrazione: 

In natura – scrive infatti Engels – non esistono avvenimenti isolati. Ogni fatto agisce 
sull’altro e viceversa. Il più delle volte, è proprio la dimenticanza di questo movimento in 
tutte le direzioni, di questa interazione [Wechselwirkung], che impedisce ai nostri scien-
ziati di veder chiaro nelle cose più semplici16. 

La conoscenza della realtà è possibile a condizione di pensare questa stessa re-
altà come infinita interrelazione di eventi, che possono essere spiegati nella loro 
individualità solo a partire dalle connessioni che ognuno di essi stabilisce con la 
totalità, connessioni che costituiscono la natura stessa del loro accadere individuale. 
Non si danno allora in natura fatti isolati, se non nel laboratorio immaginario degli 
scienziati naturali e sociali (l’esempio del tavolo da biliardo nel meccanicismo e 
le Robinsonaden nell’economia politica). Come scrive Engels nell’«Introduzione» 
all’Anti-Dühring, 

12	 Ivi, p. 356.
13	 Ivi, p. 357 e 359.
14	 F. Engels, Anti-Dühring cit., p. 55, tr. it. cit., p. 55.
15	 F. Engels, «Grundformen der Bewegung», in Dialektik der Natur cit., p. 451, tr. it. cit., modificata, p. 466.
16	 F. Engels, «Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen», in Dialektik der Natur cit., p. 

451, tr. it. cit., modificata, p. 466. 



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 133

se sottoponiamo alla considerazione del nostro pensiero la natura o la storia umana o la 
nostra specifica attività spirituale, ci si offre anzitutto il quadro di un infinito intreccio di 
interdipendenze [von Zusammenhängen], di azione reciproche [Wechselwirkungen], in 
cui nulla rimane quel che era, ma tutto si muove, si cambia, nasce e muore17.

Proprio per questa ragione Engels ritiene che la scienza abbia bisogno della dialettica 
(che nell’«Introduzione» all’Anti-Dühring è posta in stretta relazione con il concetto di 
Wechselwirkung e di totalità18), spogliata dal suo guscio mistico, al fine di impedire la 
sclerosi dei risultati della ricerca scientifica «nelle opposizioni rigide [fixen Gegensätze] 
di principio e conseguenza [Grund und Folge], causa ed effetto, identità e differenza, 
parvenza ed essenza [Schein und Wesen]»19: 

la chimica, astratta divisibilità del mondo fisico, cattiva infinità – atomistica. La fisio-
logia – cellula (il processo di sviluppo organico per differenziazione sia dell’individuo 
che delle specie, la prova più evidente della dialettica razionale) e infine dell’identità delle 
forze della natura e la trasformazione reciproca [gegenseitige Verwandlung] delle une nelle 
altre […] ha liquidato ogni fissità delle categorie. Malgrado ciò la massa degli scienziati è 
sempre ferma alle vecchie categorie metafisiche ed è assolutamente disarmata, quando si 
devono spiegare razionalmente questi risultati moderni, che ci indicano, per così dire, la 
dialettica della natura e quando essi devono essere posti in interdipendenza [Zusammen-

hang] tra di loro. E in questo caso è necessario pensare; atomo, molecola ecc. non possono 
essere osservati con il microscopio, ma solo con il pensiero. Confrontate i chimici (escluso 
Schorlemmer, che conosce Hegel) e la patologia cellulare di Virchow, dove in definitiva 
frasi generiche dovrebbero mascherare la incapacità di dare una spiegazione. La dialettica 
spogliata del misticismo diventa una necessità assoluta per la scienza della natura, che ha 
ormai lasciato il terreno sul quale bastava far uso delle categorie fisse, che sono per così 
dire le matematiche elementari della logica, buone per l’uso quotidiano20.

La dialettica così come la pensa Engels è allora «Wissenschaft der Zusammenhänge 
im Gegensatz zur Metaphysik zu entwickeln»21. La dialettica pensa la realtà non come 
«un complesso di cose», ma come «un complesso di processi»; ed è lo stesso stadio 
raggiunto dalle conoscenze scientifiche, in particolare con Darwin, che richiede un tale 
sforzo22. Dove la metafisica pensa una gerarchia di sostanze ordinate e separate attraver-
so i concetti di genere e specie, la dialettica pensa un complesso di processi interrelati in 
cui si costituiscono gli individui nella loro infinita varietà. 

A un tale grado della concezione della natura – scrive Engels – in cui tutte le differenze 
si risolvono l’una nell’altra attraverso gradini intermedi, tutti gli opposti passano l’uno 
nell’altro attraverso termini intermedi, il vecchio metodo di pensiero metafisico non basta 

17	 F. Engels, Anti-Dühring cit., p. 20, tr. it. cit., p. 19. 
18	 Cfr. ivi, pp. 22, tr. it. cit., pp. 21-22.
19	 F. Engels, «[Naturwissenschaft und Philosophie]», in Dialektik der Natur cit., p. 472, tr. it. cit., 

modificata, p. 489.
20	 Ivi, pp. 475-476, tr. it. cit., modificata, pp. 490-491.
21	 F. Engels, «[Dialektik]», in Dialektik der Natur cit., p. 348; cfr. tr. it. cit., p. 357.
22	 Scrive Engels: «Gli scienziati […] sono sotto il dominio della filosofia. C’è da porre il problema 

se essi vogliono essere dominati da una cattiva filosofia corrente o da una forma di pensiero teo-
rico che riposa sulla conoscenza della storia del pensiero e sui suoi risultati» (F. Engels, «[Natur-
wissenschaft und Philosophie]», in Dialektik der Natur cit., p. 480, tr. it. cit., p. 495).



134	 ﻿ Vittorio Morfino 

più. La dialettica, che appunto non conosce hard and fast lines, né incondizionati, defini-
tivi: «o – o» [kein unbedingtes allgültiges Entweder-Oder!], che fa passare l’una nell’al-
tra le differenziazioni metafisiche rigide, e conosce, quando è necessario, accanto all’: «o 
– o!» anche il: «tanto questo, quanto quello!», è l’unico metodo di pensiero appropriato 
ad essa nella sua istanza più elevata. Per l’uso quotidiano, per il commercio scientifico al 
minuto, la categoria metafisica conserva ancora, sì, la sua validità23. 

Nello stesso frammento Engels mostra come le vecchie categorie metafisiche risultino 
obsolete nel pensare i risultati della scienza moderna. Per esempio nel mondo animale il 
concetto di individuo non è definibile in modo netto «non soltanto dove non si può dire 
se un dato animale è un individuo o una colonia, ma neanche dove, nello sviluppo, un 
individuo termina e l’altro comincia (gravidanza)»24. E ancora, in un altro frammento 
Engels scrive: «Individuo. Anche questo concetto si è risolto in un puro relativo. Cormo, 
colonia, verme nastriforme – dall’altra parte cellula e metamero come individui in un 
certo senso (‘antropologia’, e ‘morfologia’)»25.

Così nel mondo organico l’opposizione rigida di categorie come tutto e parti diventa 
insufficiente26. A mo’ di esempio Engels scrive:

Espulsione del seme – l’embrione e l’animale che nasce non si devono concepire come 
una «parte» che vien separata dal «tutto»: ciò darebbe una trattazione tutta falsata. Solo 
nel cadavere si può parlare di parti. Enc., I, 26827.

Allo stesso modo l’opposizione di categorie come semplice e composto perde il suo 
significato «già nel mondo organico»28:

Né la composizione meccanica a partire da ossa, sangue, cartilagini, muscoli, tessuti, 
ecc. né quella chimica a partire dagli elementi esprimono un animale. Hegel, Enc., I. 256. 
L’organismo non è né semplice, né composto, per quanto possa essere complicato29.

E ancora, tanto per la conoscenza del mondo organico, quanto per quella del mondo 
inorganico, risulta inservibile la rigida opposizione di identità e differenza: 

il vecchio punto di vista dell’identità astrattamente formale – scrive Engels – che vuole 
si tratti un organismo come qualcosa di costante, semplicemente identico a se stesso, ha 
fatto il suo tempo. Malgrado ciò sopravvive il modo di pensare che su di esso è fondato, 
con le sue categorie. Ma già nel mondo inorganico non esiste, in realtà, l’identità come 
tale. Ogni corpo è continuamente esposto ad azioni meccaniche, fisiche, chimiche, che 
cambiano sempre qualcosa in esso, modificano la sua identità. Solo nella matematica – 
una scienza astratta, che si occupa solo di oggetti di pensiero, non importa se immagini 
stereotipe della realtà – resta al suo posto l’identità astratta e la sua contrapposizione alla 
differenza, e anche in essa viene continuamente superata30.

23	 F. Engels, «[Dialektik]», in Dialektik der Natur cit., p. 482, tr. it. cit., p. 497.
24	 Ibidem.
25	 F. Engels, «[Biologie]», in Dialektik der Natur cit., p. 563, tr. it. cit., p. 583.
26	 Cfr. F. Engels, «[Dialektik]», in Dialektik der Natur cit., p. 483, tr. it. cit., p. 498.
27	 Ibidem.
28	 Ibidem. 
29	 Ibidem.
30	 Ivi, p. 484, tr. it. cit., p. 499. 



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 135

Più oltre Engels scrive: 

Il principio di identità nella accezione della vecchia metafisica, principio fondamentale 
della vecchia concezione: a=a. Ogni cosa è uguale a se stessa. Tutto era permanente, si-
stema solare, stelle, organismi. Questo principio è confutato punto per punto dalla ricerca 
scientifica in ogni singolo caso, ma si mantiene ancora in piedi teoricamente, e viene 
ancora sempre opposto dai seguaci del vecchio contro il nuovo: una cosa non può nello 
stesso tempo essere se stessa e un’altra. E pure il fatto che la vera concreta identità rac-
chiude in sé la differenza, la modificazione, è stato recentemente dimostrato dalla ricerca 
scientifica dettagliatamente31.

Identità e differenza non sono opposti inconciliabili dunque, ma poli di una We-

chselwirkung32. Ma non solo. Secondo Engels rispetto alla conoscenza dei processi natu-
rali è divenuta inutilizzabile la rigida opposizione metafisica tra contingenza e necessità: 
in questo senso vanno infatti sia le concezioni che immaginano la natura contenere 
processi contingenti accanto a processi necessari e che indicano come obiettivo della 
scienza esclusivamente la conoscenza di questi ultimi, sia il determinismo, che trasferitosi 
alla scienza dal materialismo francese, nega semplicemente l’esistenza del contingente. 
In entrambi i casi si resta prigionieri di una concezione teologica della natura. 

Hegel – scrive Engels – scese in campo contro entrambe le concezioni con i prin-
cipi, fino ad allora mai uditi, che il contingente ha un fondamento [Grund], perché è 
il contingente, proprio tanto quanto non ha fondamento [Grund] alcuno, perché è il 
contingente; che il contingente è necessario, che la necessità determina se stessa come 
contingenza, e che d’altra parte questa contingenza è piuttosto assoluta necessità (Logi-

ca, II, libro III, 2: la realtà). La scienza naturale ha semplicemente lasciato da un canto 
questi principi come paradossali giochi di parole, come contraddittori assurdi, e perse-
verato teoricamente, da un lato, nella vuotezza di pensiero della metafisica wolffiana, 
per la quale qualcosa o è necessario o è contingente, ma non entrambe le cose nello 
stesso tempo; o, d’altra parte, nel determinismo meccanico appena un po’ meno vuoto 
di pensiero, che nega in generale, a parole, il contingente, per riconoscerlo nella pratica 
in ogni singolare avvenimento33.

Culmine di questa critica della concezione metafisica della natura è la messa in di-
scussione della rigidità dell’opposizione metafisica di causa ed effetto che deve essere 
sostituita dalla categoria di Wechselwirkung: 

31	 Ivi, pp. 484-485, tr. it. cit., p. 500. Cfr. il seguente passo dell’Anti-Dühring: «Ogni corpo organico, 
in ogni istante, è e non è il medesimo; in ogni istante elabora materie trattate dall’esterno e ne 
secerne delle altre, in ogni istante cellule del suo corpo muoiono e se ne formano di nuove; dopo 
un tempo più o meno lungo la materia di questo corpo si è completamente rinnovata, sostituita 
da altri atomi, cosicché ogni essere organizzato è costantemente il medesimo e però un altro. (F. 
Engels, Anti-Dühring cit., p. 21, tr. it. cit., p. 21).

32	 «[...] per la scienza naturale nel suo complesso, anche in ogni singola branca, la identità astratta 
è del tutto insufficiente, e quantunque, all’ingrosso, sia adesso praticamente accantonata, domina 
ancora, teoricamente, le menti, e la maggior parte degli scienziati ha l’idea che identità e diffe-
renza siano opposti inconciliabili, e non poli unilaterali la cui verità risiede nella loro interazione 
[Wechselwirkung], nella inclusione della differenza nell’identità» (Cfr. F. Engels, «[Dialektik]», 
in Dialektik der Natur cit., p. 485, tr. it. cit., p. 500).

33	 Ivi, p. 489, tr. it. cit., modificata, p. 504.



136	 ﻿ Vittorio Morfino 

Interazione [Wechselwirkung] è la prima cosa che ci si presenta se noi consideriamo la 
materia che si muove nel suo insieme, dal punto di vista della scienza naturale di oggi. Vediamo 
una serie di forme di movimento, movimento meccanico, calore, luce, elettricità, magnetismo, 
combinazione e dissociazione chimica, passaggi di stato d’aggregazione, vita organica, che 
fatta eccezione, oggi ancora, per la vita organica, si trasformano tutti l’uno nell’altro, si con-
dizionano reciprocamente, sono qui causa, là effetto, e sono tali che la somma totale del movi-
mento in tutte le forme che mutano rimane la stessa. (Spinoza: la sostanza è causa sui esprime 
in modo molto efficace l’interazione [Wechselwirkung]) Movimento meccanico si trasforma 
in calore, elettricità, magnetismo, luce, ecc. e viceversa. Viene così confermato nelle scienze 
naturali ciò che dice Hegel (dove?), che l’interazione [Wechselwirkung] è la vera causa finale 
delle cose. Più indietro della conoscenza di questa interazione [Wechselwirkung] non possiamo 
risalire proprio perché dietro ad essa non c’è nulla da conoscere. Una volta conosciute le for-
me di movimento della materia (al che senza dubbio manca ancora moltissimo, visto il breve 
periodo di tempo dal quale esiste scienza della natura), abbiamo conosciuto la materia stessa, e 
con ciò la conoscenza è completa. […] Solo partendo da questa interazione [Wechselwirkung] 
universale noi perveniamo al reale nesso causale. Per comprendere i singoli fenomeni noi dob-
biamo strapparli dalla connessione generale studiarli isolatamente, e allora i movimenti che si 
avvicendano appaiono l’uno come causa, l’altro come effetto34.

Nell’Anti-Dühring troviamo alcune considerazioni dello stesso tenore:

Causa e effetto sono rappresentazioni che hanno validità come tali solo se applichiamo 
ad un caso singolo, ma […] nella misura in cui consideriamo questo fatto singolo nella 
sua generale interdipendenza con la totalità del mondo [allgemeine Zusammenhang mit 

dem Weltganzen], queste rappresentazioni si confondono e si dissolvono nella intuizione 
della universale interazione [Wechselwirkung], in cui cause ed effetti si scambiano conti-
nuamente la loro posizione, ciò che ora o qui è effetto, là o poi diventa causa e viceversa35.

E così come il concetto di Wechselwirkung mostra l’inutilità della rigida opposizione 
di causa ed effetto, allo stesso modo mostra l’inutilità dell’opposizione di causa efficien-
te e causa finale: 

per l’attuale punto di vista – scrive Engels – è stato messo termine a tutti i discorsi 
inconcludenti su questa opposizione dal fatto che noi sappiamo dalla teoria e dall’espe-
rienza che la materia così come il suo modo di essere, il movimento, sono increabili, e 
sono quindi causa finale di se stessi; mentre alle cause singole che si isolano momenta-
neamente e localmente nell’interazione [Wechselwirkung] del movimento dell’universo, 
e che vengono isolate dalla nostra riflessione, noi non aggiungiamo alcuna nuova de-
terminazione, anzi soltanto un elemento di confusione se le chiamiamo cause efficienti 
[operanti]. Una causa che non opera, non è una causa36.

Engels mostra dunque come gli sviluppi della conoscenza scientifica37 rendano neces-
saria la formulazione di nuove categorie filosofiche: questo nuovo ordine del discorso 

34	 Ivi, p. 499, tr. it. cit., modificata, pp. 514-515. 
35	 F. Engels, Anti-Dühring cit., pp. 21-22, tr. it. cit., modificata, pp. 21-22.
36	 F. Engels, «[Bewegungsformen der Materie]» in Dialektik der Natur cit., p. 519, tr. it. cit., modi-

ficata, p. 535 (il corsivo è mio).
37	 A questo proposito nel frammento «Elektrizität» Engels parla di Wechselwirkung tra processi 

primari e secondari (ivi, p. 427, tr. it. cit., p. 440) e tra chimismo ed elettricità (ivi, pp. 441-442, tr. 
it. cit., p. 454-456). Nel frammento «[Biologie]» interpreta la teoria dawiniana alla luce della ca-



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 137

filosofico appare comandato dalla categoria di Wechselwirkung. La posizione stessa di 
una tale categoria confina nel «senso comune» le opposizioni classiche interne alla me-
tafisica tra individuo e totalità, tutto e parte, identità e differenza, semplice e composto, 
tra quantità e qualità38, tra contingente e necessario, tra causa ed effetto, tra causa finale 
e causa efficiente.

2. La Wechselwirkung nella storia

Lungi dall’avere un’efficacia limitata al solo ambito della natura, la categoria di 
Wechselwirkung gioca un ruolo decisivo anche nella concezione materialistica della 
storia così come fu ridefinita da Engels in alcune lettere scritte nell’ultimo periodo 
della sua vita.

In una lettera a Joseph Bloch del 21 settembre 1890 che gli chiedeva se secondo la 
concezione materialistica della storia i rapporti economici siano il momento determinan-
te in senso stretto o la semplice base concreta rispetto a cui gli altri momenti possono 
operare indipendentemente, Engels scrive: 

Al punto II, preciso così la Sua prima proposizione principale: secondo la concezione 
materialistica della storia la produzione e riproduzione della vita reale è nella storia il 
momento in ultima istanza determinante. Di più né io né Marx abbiamo mai affermato. 
Se ora qualcuno distorce quell’affermazione in modo che il momento economico risulti 
essere l’unico determinante, trasforma quel principio in una frase fatta insignificante, 
astratta e assurda. La situazione economica è la base, ma i diversi momenti della so-
vrastruttura – le forme politiche della lotta di classe e i risultati di questa – costituzioni 
stabilite da una classe vittoriosa dopo una battaglia vinta, ecc. –, le forme giuridiche, anzi 
persino i riflessi di tutte queste lotte reali nel cervello di coloro che vi prendono parte, le 
teorie politiche, giuridiche, filosofiche, le visioni religiose e il loro successivo sviluppo in 
sistemi dogmatici, esercitano altresì la loro influenza [Einwirkung] sul decorso [Verlauf] 
delle lotte storiche, e in molti casi ne determinano in modo preponderante la forma. È 
un’interazione [Wechselwirkung] di tutti questi momenti, in cui alla fine il movimento 
economico si impone come fattore necessario attraverso un’enorme quantità di fatti con-
tingenti [Zufälligkeiten] (cioè di cose e di eventi il cui interno nesso è così vago e così 
poco dimostrabile che noi possiamo fare come se non ci fosse e trascurarlo)39. 

tegoria di Wechselwirkung: «Fino a Darwin, coloro che sono attualmente suoi seguaci mettevano 
appunto in evidenza l’armonico coordinamento del mondo organico: come il regno vegetale offre 
agli animali cibo e ossigeno, e questi ultimi alle piante letame e ammoniaca e acido carbonico. 
Appena le teorie di Darwin vennero accettate, le stesse persone videro ovunque e soltanto lotta. 
Tutt’e due le concezioni giustificate entro ristretti limiti, ma tutt’e due ugualmente unilaterali e 
limitate. L’interazione [Wechselwirkung] dei corpi inanimati include sia armonia che collisione; 
quella dei corpi viventi tanto collaborazione inconsapevole e consapevole quanto consapevole e 
inconsapevole ‘lotta’, che è solo una delle facce. Ma è poi puerile voler riassumere tutta la multi-
forme ricchezza dell’intreccio e dello sviluppo storico nella scarna, unilaterale espressione: ‘lotta 
per l’esistenza’» («[Bewegungsformen der Materie]» in Dialektik der Natur cit. 565, tr. it. cit., 
p. 584). Cfr. anche F. Engels an P.L. Lawrow, 12[-17] Nov. 1875, in MEW, Bd. 34, 1966, p. 169.

38	 Cfr. F. Engels, «[Bewegungsformen der Materie]» in Dialektik der Natur cit., pp. 517-518, tr. it. 
cit., p. 534.

39	 F. Engels a J. Bloch, 21/22 settembre 1890, in MEW, Bd. 37, p. 463, tr. it. a cura di N. Merker, in K. 
Marx – F. Engels, La concezione materialistica della storia, Roma, Editori Riuniti, 1986, p. 159.



138	 ﻿ Vittorio Morfino 

Nel prosieguo della lettera troviamo il celebre esempio del parallelogramma delle for-
ze: un evento storico è il prodotto dei conflitti di molte volontà singole che costituiscono 
«innumerevoli forze che si intersecano tra di loro, un gruppo infinito di parallelogrammi 
di forze», da cui l’evento scaturisce come risultante, prodotto di «una potenza che agisce 
come totalità, in modo non cosciente e non volontario»40.

Circa un mese dopo, il 27 ottobre 1890, Engels risponde ad una lettera di Schmidt, che 
gli poneva problemi analoghi, con una trattazione più ampia. In primo luogo affronta la 
questione del rapporto tra produzione, commercio e mercato monetario:

La produzione è quella che in ultima istanza decide [Die Produktion ist das in letzer 

Instanz Entscheidende]. Ma in quanto il commercio con i suoi prodotti si rende autonomo 
[verselbständig] dalla produzione vera e propria, esso segue un suo proprio movimento 
[eigne Bewegung], che nel complesso è certo dominato [beherrscht] da quello della pro-
duzione, ma che nei particolari e nel quadro di questa generale dipendenza segue però a 
sua volta leggi proprie, che sono nella natura di questo nuovo fattore, che ha le sue proprie 
fasi e a sua volta si ripercuote [zurückschlagt] sul movimento della produzione. [...] Lo 
stesso è per il mercato monetario. In quanto il commercio di valuta si separa da quello di 
merci, esso ha – a certe condizioni, poste dalla produzione e dal commercio di merci e 
in questi limiti – un suo proprio sviluppo, leggi particolari, determinate dalla sua propria 
natura, e fasi a sé41.

Proprio il rapporto tra produzione, commercio e mercato monetario fornisce un mo-
dello per pensare il rapporto tra la società e lo Stato:

La cosa di capisce nel modo migliore dal punto di vista della divisione del lavoro. La 
società crea determinate funzioni comuni, di cui non può fare a meno. Le persone nominate 
a questo scopo formano un nuovo ramo della divisione del lavoro all’interno della società. 
Ottengono a questo modo particolari interessi anche nei confronti dei loro mandatari, si 
rendono autonomi [verselbständigen] da essi – ed ecco lo Stato. E ora le cose procedono 
analogamente a quanto avviene con il commercio di merci e più tardi con il commercio di 
valuta: la nuova potenza autonoma [die neue selbständige Macht] deve certo nel complesso 
seguire il movimento della produzione, a sua volta reagisce sulle condizioni e sull’anda-
mento di essa in virtù della relativa autonomia [relative Selbständigkeit] che le è propria, 
che cioè le è stata a suo tempo trasmessa e che si è gradualmente sviluppata42. 

Precisamente a questo livello Engels mette in campo la categoria di Wechselwirkung:

È un’interazione [Wechselwirkung] di due forze impari [ungleicher Kräfte], del mo-
vimento economico da una parte, e della nuova potenza politica dall’altra, che tende alla 
maggiore autonomia possibile, e poiché a suo tempo fu messa all’opera, è dotata di un suo 
proprio movimento [Eigenbewegung]; il movimento economico riesce nel complesso a 
imporsi, ma deve subire anche una ripercussione [Rückwirkung] da parte del movimento 
politico, che essa stessa ha messo all’opera e ha dotato di relativa autonomia [relative 

Selbständigkeit]43.

40	 Ivi, p. 464, tr. it. cit., p. 160.
41	 F. Engels a C. Schmidt, 27 ottobre 1890, in MEW, Bd. 37, p. 489, tr. it. in K. Marx – F. Engels, La 

concezione materialistica della storia cit., pp. 163-164.
42	 Ivi, p. 489, tr. it. cit., p. 164.
43	 Ivi, p. 490, tr. it. cit., p. 164.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 139

In analogia con la relativa autonomia dello Stato, Engels spiega anche quella del diritto:

in quanto si fa necessaria la nuova divisione del lavoro, che crea i giuristi di mestiere, 
è aperto ancora un ambito nuovo, autonomo che, pur dipendente in generale [allgemeine 

Abhängigkeit] dalla produzione e dal commercio, possiede anche una particolare capa-
cità di reazione [eine besondre Reaktionsfähigkeit] rispetto a questi ambiti. In uno Stato 
moderno il diritto non deve solo corrispondere [entsprechen] alla situazione economica 
generale, essere la sua espressione, bensì anche essere un’espressione in sé coerente [ein 

in sich zusammenhängender Ausdruck]], che non faccia a pugni con se stessa per le sue 
contraddizioni. E per perseguire questo scopo fallisce sempre più il fedele rispecchiamen-
to [Abspiegelung] dei rapporti economici44.

Infine Engels si sofferma sugli «ambiti ideologici maggiormente campati in aria, reli-
gione, filosofia ecc.»45. Questi ambiti hanno a che fare con «un patrimonio che risale alla 
preistoria e che il periodo storico ha trovato e si è accollato»46. Per esempio, per quanto 
riguarda la filosofia come determinato ambito della divisione del lavoro, essa «presuppo-
ne un determinato materiale concettuale che le è stato tramandato dai suoi predecessori 
e da cui essa prende le mosse»47:

qui l’economia non crea nulla a novo, determina però il modo in cui il materiale con-
cettuale [Gedankenstoff] trovato pronto viene modificato e perfezionato, e anche ciò per 
lo più in modo indiretto [indirekt], essendo i riflessi [Reflexe] politici, giuridici, morali 
quelli che esercitano sulla filosofia la maggiore influenza diretta [direkte Wirkung]48.

Analizzate le differenti istanze sociali come prodotto della divisione del lavoro, in 
ognuna delle quali ha luogo un capovolgimento che fa apparire all’individuo o al grup-
po come autonoma la propria sfera di appartenenza49, capovolgimento in cui consiste 
secondo Engels la «visione ideologica [ideologische Anschauung]», Engels conclude 
mettendo nuovamente al centro della scena teorica la categoria di Wechselwirkung:

Quel che manca a questi signori è la dialettica. Vedono sempre solo da una parte 
la causa, dall’altra l’effetto. Che ciò è una vuota astrazione, che nel mondo reale tali 
metafisiche opposizioni polari si danno solo nei momenti di crisi, mentre tutto il gran 
corso dello sviluppo [Verlauf] avviene nella forma dell’interazione [Wechselwirkung] – 

44	 Ivi, p. 491, tr. it. cit., p. 166.
45	 Ivi, p. 492, tr. it. cit., p. 166.
46	 Ivi, p. 492, tr. it. cit., pp. 166-167.
47	 Ivi, p. 493, tr. it. cit., p. 167.
48	 Ivi, p. 493, tr. it. cit., p. 168.
49	 Engels fornisce due esempi di questo capovolgimento. Il primo è quello del rapporto partito-classe: 

«Come nel mercato monetario si rispecchia nel complesso [...] il movimento del mercato industria-
le, e naturalmente rovesciato [verkehrt], così nella lotta tra governo ed opposizione si rispecchia 
la lotta tra le classi che già in precedenza esistono e si combattono, ma parimenti rovesciata [ver-

kehrt], non più direttamente [direkt], ma indirettamente [indirekt], non come lotta di classe ma 
come lotta dei principi politici, e rovesciata [verkehrt] a tal punto che ci è voluto un millennio per 
venirne di nuovo a capo» (ivi, p. 490, tr. it. cit., p. 165). Il secondo è quello del rapporto diritto-
economia: «Il rispecchiamento dei rapporti economici come principi giuridici è di necessità pari-
menti capovolto [auf den Kopf stellende]: avviene sempre senza che coloro che agiscono ne siano 
coscienti, il giurista immagina di operare con principi aprioristici, mentre questi non sono altro che 
riflessi economici – e così tutto è capovolto» (ivi, pp. 491-492, tr. it. cit., p. 166).



140	 ﻿ Vittorio Morfino 

anche se di forze assai impari [sehr ungleicher Kräfte], di cui il movimento economico 
è di gran lunga la più forte, la più originaria [ursprünglichste], la più decisiva – che 
qui niente è assoluto e tutto è relativo, questo neanche lo vedono, per loro Hegel non è 
mai esistito50. 

Tre anni dopo Engels ritorna sulla questione, commentando l’appendice sul «Materia-
lismo storico» alla Leggenda di Lessing inviatagli da Franz Mehring. Nell’esposizione 
di Mehring, giudicata eccellente, Engels trova un solo punto debole, di cui si attribuisce 
la colpa insieme a Marx:

Noi tutti abbiamo [...] dato e dovuto dare il massimo peso alla derivazione [Ablei-

tung], in primo luogo, delle concezioni politiche, giuridiche e delle altre concezioni 
[Vorstellungen] ideologiche, come delle azioni mediate da queste concezioni [Vorstel-

lungen], dai fatti economici. Facendo ciò abbiamo finito col trascurare, per il contenuto, 
l’aspetto formale: il modo e la maniera in cui queste concezioni [Vorstellungen] ecc. si 
formano51.

In primo luogo Engels esibisce la genesi della rappresentazione ideologica a partire 
dalla «falsa coscienza» del pensatore, a cui rimangono sconosciute le vere forze motrici 
che lo muovono:

Egli si immagina [...] delle forze motrici false o apparenti [falsche resp. scheinbare 

Triebkräfte]. Poiché si tratta di un processo di pensiero, egli ne deduce [ableitet] tanto 
il contenuto che la forma dal pensiero puro, o dal proprio o da quello dei predecesso-
ri. [...] L’ideologo storico (storico sta qui in modo riassuntivo per politico, giuridico, 
filosofico, teologico, in breve per tutti i campi [Gebiete] che appartengono alla società 
e non soltanto alla natura), l’ideologo storico ha dunque in ogni campo scientifico una 
materia che si è formata, in modo indipendente, dal pensiero di generazioni precedenti 
e che, nel cervello di queste generazioni, succedutesi le une alle altre, ha percorso una 
propria serie di sviluppi indipendenti [Entwicklungsreihe]. [...] È soprattutto questa 
apparenza [Schein] di una storia indipendente delle costituzioni degli Stati, dei siste-
mi giuridici, delle rappresentazioni ideologiche in ogni campo specifico che acceca la 
maggior parte della gente52.

Dunque la visione ideologica della storia pensa l’evoluzione dei differenti campi so-
ciali secondo un autonomo Etnwicklungsreihe. Engels vede in Mehring la riproposizione 
di un «punto debole» la cui origine è in lui stesso e in Marx, l’aver cioè trascurato la 
forma per il contenuto, l’aver ricondotto l’evoluzione ai fatti economici. E aggiunge: 

A questo è connessa anche la stupida rappresentazione degli ideologi, secondo cui, poi-
ché noi neghiamo alle diverse sfere ideologiche che hanno una funzione nella storia, un’e-
voluzione storica indipendente, negheremmo ad esse anche ogni efficacia [Wirksamkeit] 
storica. Vi è qui alla base la ordinaria rappresentazione non dialettica di causa e effetto 
come poli che si oppongono l’uno all’altro in modo rigido, l’assoluto oblio dell’intera-
zione [Wechselwirkung]. Il fatto che un fattore [Moment] storico, non appena generato 
[in die Welt gesetzt] da altre cause in ultima istanza economiche, reagisce a sua volta e 

50	 Ivi, p. 494, tr. it. cit., pp. 172-173.
51	 F. Engels a F. Mehring, 14 luglio 1893, in MEW, Bd. 39, p. 98, tr. it. cit., pp. 185-186.
52	 Ivi, p. 97, tr. it. cit., p. 186.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 141

può esercitare una reazione sull’ambiente che lo circonda [Umgebung] e perfino sulle 
sue proprie cause, questi signori lo dimenticano spesso in modo quasi premeditato53.

Infine in una lettera a Borgius del 25 gennaio 1894 ritorna per l’ultima volta sulla 
questione. Dopo aver ribadito che «noi consideriamo le condizioni economiche come ciò 
che condiziona, in ultima istanza, lo sviluppo storico [die ökonomischen Bedingungen 

als das in letzer Instanz die geschichtlicher Entwicklung Bedingende]»54, precisa: 

Lo sviluppo politico, giuridico, filosofico, religioso, letterario, artistico, ecc. riposa 
sullo sviluppo economico. Ma essi reagiscono tutti anche l’uno sull’altro e sulla base eco-
nomica. Non è che la situazione economica sia la sola causa attiva [Ursache allein aktiv] 
e tutto il resto nient’altro che effetto passivo [passive Wirkung]. Vi è al contrario un’inte-
razione [Wechselwirkung] sulla base della necessità economica, che, in ultima istanza [in 

letzer Instanz], s’impone sempre55. 

E aggiunge:

Lo Stato, ad esempio, esercita il suo effetto per mezzo di dazi protettivi, del libero 
scambio, della buona o cattiva fiscalità. [...] Non si tratta quindi, come talvolta si vuole 
comodamente immaginare, di un effetto automatico [automatische Wirkung] della situa-
zione economica [ökonomische Lage], ma sono gli uomini che fanno essi stessi la loro 
storia, in un ambiente dato però, che la condiziona, sulla base di rapporti reali, esistenti 
in precedenza [vorgefundene tatsächliche Verhältnisse], tra cui i rapporti economici, per 
quanto possano anch’essi venire influenzati dai rimanenti rapporti politici e ideologici, 
sono però in ultima istanza i decisivi e formano il filo conduttore che va da un estremo 
all’altro ed è il solo che permetta di capire56.

Sulla base di questo schema Engels affronta la questione della necessità e della con-
tingenza:

Gli uomini fanno essi stessi la loro storia, ma finora non la fanno, neppure in una 
determinata società ben delimitata, con una volontà generale [Gesamtwille], secondo un 
piano d’assieme. I loro sforzi si contrappongono gli uni agli altri e proprio per questo, 
in ogni società di questo genere regna la necessità [Notwendigkeit], il cui complemento 
e la cui forma di manifestazione è la contingenza [Zufälligkeit]. La necessità che si im-
pone qui attraverso ogni contingenza è di nuovo, in fin dei conti quella economica [Die 

Notwendigkeit, die hier durch alle Zufälligkeit sich durchsetzt, ist wieder schielißlich die 

ökonomisch]. Qui è il momento di trattare la questione dei cosiddetti grandi uomini. Il 
fatto che il tale uomo, e precisamente egli, sia comparso in quel momento determinato, in 
quel determinato paese, è naturalmente un puro caso [reiner Zufall]. Ma sopprimiamolo, 
e vi sarà l’esigenza di un sostituto, e questo sostituto si troverà, bene o male, ma a lungo 
andare si troverà [...]. Lo stesso vale per tutti gli altri fatti contingenti o apparentemente 
contingenti [Zufälligen und scheinbar Zufälligen] nella storia. Quanto più il terreno che 
stiamo indagando si allontana dal terreno economico e si avvicina al terreno ideologi-
co puramente astratto, tanto più troveremo che esso presenta nella sua evoluzione degli 

53	 Ivi, p. 98, tr. it. cit., p. 187.
54	 F. Engels a W. Borgius, 25 gennaio 1894, ivi, p. 206, tr. it. cit., p. 190.
55	 Ibidem.
56	 Ibidem.



142	 ﻿ Vittorio Morfino 

elementi di contingenza [in seiner Entwicklung Zufälligkeiten aufweist], tanto più la sua 
curva procede a zig zag. Ma se Lei traccia l’asse medio della curva troverà che, quanto 
più lungo è il periodo preso in esame e quanto più esteso è il terreno, tanto più questo asse 
si avvicina e corre parallelamente all’asse dell’evoluzione economica57.

In sostanza, la correzione engelsiana della concezione materialistica della storia si 
basa su due elementi decisivi: la determinazione dell’economia «in ultima istanza» e la 
«relativa indipendenza» dell’ambito sovrastrutturale. La Wechselwirkung indica l’inte-
razione degli elementi della sovrastruttura l’uno sull’altro ed allo stesso tempo l’azione 
di ritorno sulla struttura.

3. La Wechselwirkung nella critica dell’economia politica

Facciamo ora un passo indietro, tornando al 1860, quando Engels pubblica una recen-
sione a Per la critica dell’economia politica. Qui egli individua la causa dell’arretratezza 
dell’economia politica tedesca nella miseria tedesca, nella non contemporaneità tedesca 
rispetto a Francia e Inghilterra. Nonostante ciò, nella realtà tedesca è sorto un grande 
partito proletario:

Mentre in Germania la borghesia, i pedanti e la burocrazia stavano ancora sforzandosi 
di mandare a memoria come dogmi intangibili e di spiegarsi in qualche modo i primi 
elementi dell’economia anglo-francese, si presentava sulla scena il partito proletario te-
desco. Tutta la sua vita teorica traeva origine dallo studio dell’economia politica, e dal 
momento del suo apparire data anche l’economia tedesca come scienza indipendente. 
Questa economia tedesca si fonda essenzialmente sulla concezione materialistica della 

storia [materialistischen Auffassung der Geschichte]58.

Engels ritiene che le tesi esposte nella «Prefazione» a Per la critica dell’economia 
politica abbiano un’importanza rivoluzionaria «non solo per l’economia, ma per tutte le 
scienze storiche»59. Tuttavia esse non hanno un’importanza esclusivamente teorica, ma 
hanno conseguenze fondamentali nella pratica. Dopo aver citato il passaggio marxiano 
sulla contraddizione tra forze produttive e rapporti di produzione come detonatore di una 
rivoluzione sociale, Engels commenta:

La prospettiva di una rivoluzione violenta [gewaltige], della più violenta [gewaltigste] 
rivoluzione che mai sia avvenuta, si apre davanti a noi non appena procediamo nell’ana-
lisi della nostra tesi materialistica e l’applichiamo al presente60.

Ora, Per la critica costituisce secondo Engels il primo frutto costruito sulla «base 
teorica [theoretische Grundlage] di una nuova concezione scientifica», il tentativo di 
«dare una visione sistematica e complessiva di tutto l’assieme della scienza economica, 
a sviluppare in modo sistematico e complessivo le leggi della produzione borghese e 

57	 Ivi, pp. 206-207, tr. it. cit., pp. 190-191.
58	 F. Engels, Karl Max «Zur Kritik der Politischen Ökonomie», in MEW, Bd. 13, p. 469, tr. it. in K. 

Marx – F. Engels La concezione materialistica della storia cit., p. 135-136.
59	 Ivi, p. 470, tr. it. cit., p. 136.
60	 Ibidem, tr. it. cit., p. 137.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 143

dello scambio borghese»61. Proprio la costruzione di questa visione sistematica e com-
plessiva ha posto a Marx dei problemi di metodo: da una parte infatti la scuola hegeliana 
aveva ridotto l’eredità di Hegel a puro schema, riducendo la dialettica a pura fraseolo-
gia, dall’altra la «vecchia scienza parruccona» che «manteneva la sua superiorità grazie 
alla superiorità del suo sapere positivo», dava l’impressione che si fosse tornati «nella 
scienza al regno della vecchia metafisica con le sue categorie fisse»62. Si trattava allora, 
secondo Engels, di tornare alla dialettica di Hegel, sottoponendo il metodo hegeliano ad 
una critica profonda:

Marx era ed è il solo che si poteva accingere al lavoro di estrarre dalla logica hegeliana 
il nocciolo che racchiude le vere scoperte fatte da Hegel in questo campo, e di stabilire 
il metodo dialettico spogliato dai suoi veli idealistici, nella forma semplice in cui esso è 
la sola forma giusta dello sviluppo del pensiero. Noi pensiamo che in questa elaborazio-
ne del metodo che è la base della critica dell’economia politica di Marx, costituisce un 
risultato quasi altrettanto importante quanto la concezione materialistica fondamentale63.

Dunque Marx ha fornito in Per la critica il metodo per la critica dell’economia 
politica. Engels ritiene che questa critica potesse essere intrapresa secondo due vie, 
«storicamente o logicamente», «poiché nella storia come nel suo riflesso letterario, 
l’evoluzione va pure, in sostanza, dai rapporti più semplici ai rapporti più complicati»64. 
Se Marx ha seguito il modo logico di esposizione è perché «la storia procede spesso a 
salti e a zig zag, e si sarebbe dovuto tenerle dietro dappertutto, il che avrebbe obbligato 
non solo a inserire molto materiale di poca importanza, ma anche a interrompere spesso 
il corso delle idee»65:

il modo logico di trattare la questione era dunque il solo adatto. Questo non è però altro 
che il modo storico, unicamente spogliato della forma storica e degli elementi occasionali 
perturbatori. Nel modo in cui comincia la storia, così deve pure incominciare il corso dei 
pensieri, e il suo corso ulteriore non sarà altro che il riflesso, in forma astratta e teoretica-
mente conseguente, del corso della storia66.

Proprio prendendo il punto di partenza suggerito da questo metodo Engels mette in 
gioco la categoria di Wechselwirkung67:

Seguendo questo metodo prendiamo come punto di partenza il primo e più semplice 
rapporto che ci si presenta storicamente, di fatto, cioè, in questo caso, il primo rapporto 

61	 Ivi, pp. 471-472, tr. it. cit., p. 138.
62	 Ivi, p. 472, tr. it. cit., p. 138.
63	 Ivi, p. 474, tr. it. cit., pp. 140-141.
64	 Ibidem, tr. it. cit., p. 141.
65	 Ivi, p. p. 475, tr. it. cit., p. 141.
66	 Ibidem.
67	 Va ricordata un’altra occorrenza del termine Wechselwirkung, tuttavia assai meno significativa 

dal punto di vista teorico, nella «Prefazione» alla Guerra dei contadini in Germania, scritta nel 
1874: «Oggi, con un’influenza reciproca [Wechselwirkung] così smisuratamente accresciuta dei 
tre paesi più progrediti dell’Europa, non è più assolutamente possibile che la borghesia instauri 
tranquillamente il suo potere politico in Germania, mentre esso in Inghilterra e in Francia non è 
più che una sopravvivenza» (F. Engels, «Vorbemerkung» zur Der deutsche Bauernkrieg, in MEW, 
Bd. 7, 1960, p. 534, tr. it. in MEOC, a cura di A. Aiello, vol. 10, 1977, p. 665).



144	 ﻿ Vittorio Morfino 

economico che troviamo davanti a noi. Questo rapporto lo scomponiamo. Per il fatto che 
è un rapporto, ne deriva già che esso ha due lati che sono in relazione l’uno con l’altro. 
Ognuno di questi lati viene esaminato in sé; da questo esame risulta il modo del loro 
reciproco rapporto [die Art ihres gegenseitigen Verhältnis], la loro interazione [ihre We-

chselwirkung]. Ne risultano delle contraddizioni che richiedono di essere rimosse [eine 

Lösung verlangen]. Ma siccome non consideriamo qui un processo astratto del pensiero 
che si svolga soltanto nel nostro cervello, ma un fatto reale, che si è realmente svolto in 
un momento qualunque o che si sta ancora svolgendo, perciò queste contraddizioni de-
vono pure aver avuto uno sviluppo e probabilmente aver trovato la loro soluzione nella 
pratica. Indaghiamo la forma di questa soluzione, e troveremo ch’essa è stata raggiunta 
con l’instaurazione di un nuovo rapporto del quale dovremo ora sviluppare i due lati 
contraddittori, e così via68.

La Wechselwirkung sta al cuore del metodo, perché è il cuore della realtà, ciò che la 
spinge dalla forma più semplice, la merce, a quelle più complesse: 

Se consideriamo ora la merce sotto i suoi diversi lati, e cioè la merce quando si è svi-
luppata completamente [...] essa ci si presenta sotto i due aspetti di valore d’uso e valore 
di scambio [...]. Sviluppati il valore di scambio e il valore d’uso, la merce viene esposta 
come loro unità immediata, così come entra nel processo di scambio. [...] ne derivano [...] 
contraddizioni [che] non hanno soltanto un interesse teorico, astratto, ma rispecchiano 
pure le difficoltà sorgenti dalla natura del rapporto immediato di scambio, dello scambio 
semplice; rispecchiano le impossibilità a cui conduce necessariamente questa prima for-
ma rudimentale di scambio. La rimozione di queste impossibilità si trova nel fatto che la 
proprietà di rappresentare il valore di scambio di tutte le altre merci viene trasferita a una 
merce speciale, il denaro69. 

È dunque la Wechselwirkung che dà luogo alle contraddizioni che fanno avanzare lo 
sviluppo logico dalla merce, il rapporto più semplice, al denaro, al denaro reale, e da 
questi al capitale, secondo un modello teleologico che dal semplice va al complesso70. 

68	 Ivi, p. 475, tr. it. cit., p. 141.
69	 Ivi, p. 476, tr. it. cit., p. 142.
70	 Questo schema interpretativo engelsiano è di estremo interesse proprio perché suppone un rap-

porto tra logico e storico che si ripresenterà nelle «Considerazioni supplementari» sul vol. III 
del Capitale (cfr. F. Engels, «Ergänzung und Nachtrag zum III. Buche des Kapital», in K. Marx, 
Das Kapital, Buch III, MEW, bd. 25, 1964, pp. 897-919, tr. it. di M.L. Boggeri, Roma, Editori 
Riuniti, 19808, pp. 29-50). Su questo punto è molto importante la lettura che propone Backhaus 
nei «Materiali per la ricostruzione della teoria marxiana del valore», lettura che vede all’origine 
dell’interpretazione delle categorie del Capitale in senso logico-storico non solo Engels, ma la 
stessa autocomprensione di Marx. In altre parole vi sarebbero delle incertezze metodologiche 
in Marx, egli non sarebbe cioè riuscito a pervenire a chiarezza sulle caratteristiche distintive del 
suo modo di procedere (cfr. H.-G. Backhaus, Ricerche sulla critica marxiana dell’economia. 

Materiali per la ricostruzione della teoria del valore, a cura di R. Bellofiore e T. Ridolfi Riva, 
Milano, Mimesis, 2016). Per una analisi della questione a partire dalla recensione di Engels cfr. 
H.-D. Kittsteiner, «Logisch» und «Historisch»: über Differenzen des Marxschen und Engels-

schen Systems der Wissenschaften. (Engels Rezension «Zur Kritik der politischen Ökonomie» 

von 1859, «Internationale Wissenschaftliche Korrespondenz zur Geschichte der deutschen Ar-
beiterbewegung» 13 (1977), pp. 1-45.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 145

4. La Wechselwirkung in Marx

Ciò che balza all’occhio anche da un semplice rilevamento del numero di occorrenze, 
ma, ancor di più, dal luogo teorico che esse occupano, è il fatto che il concetto di We-

chselwirkung ha in Marx un’importanza assai minore rispetto a quella attribuitagli da 
Engels. Non sarà difficile convincersene attraverso un’analisi ravvicinata dei passaggi in 
cui il termine entra in gioco a partire dai Grundrisse.

Nell’«Introduzione del ’57» il termine ricorre due volte nel paragrafo dedicato al 
«Rapporto generale della produzione con la distribuzione, lo scambio e il consumo». 
Una prima volta lo troviamo all’interno di una riflessione sul «modo in cui le condizioni 
storiche generali incidono sulla produzione e al rapporto che essa ha con il movimento 
storico in genere»:

In tutte le conquiste vi sono tre possibilità. Il popolo conquistatore sottomette il popolo 
vinto al suo proprio modo di produzione (ad. es. gli inglesi in Irlanda in questo secolo e, 
in parte, nell’India); oppure lascia sussistere l’antico modo di produzione e si accontenta 
di tributi (ad. es., i turchi e i romani); oppure, infine, si determina un’interazione [We-

chselwirkung] che genera qualcosa di nuovo, una sintesi (in parte nelle conquiste germa-
niche). In tutti i casi è il modo di produzione – sia esso quello del popolo conquistatore, 
o quello del paese conquistato, oppure quello risultante dalla fusione [Verschmelzung] di 
entrambi – che è determinante per la nuova distribuzione che subentra71.

Qui il termine è usato come sinonimo di Verbindung, cioè combinazione di due modi 
di produzione differenti, che si fondono (Verschmelzung), si unificano in un terzo, dando 
luogo ad un nuovo modo di produzione.

La seconda occorrenza chiude e riassume il paragrafo che, come è noto, affronta il 
rapporto tra produzione, distribuzione, scambio e consumo:

Il risultato al quale perveniamo non è che produzione, distribuzione, scambio, con-
sumo siano identici, ma che essi rappresentino tutti dei membri [Glieder] di una totalità 
[Totalität], differenze nell’ambito di un’unità. La produzione abbraccia e supera tanto se 
stessa, nella determinazione antitetica della produzione, quanto gli altri momenti [Mo-

mente]. Da essa il processo [Prozeß] ricomincia sempre di nuovo. Che lo scambio e il 
consumo non possano essere l’elemento che abbraccia e supera gli altri, è cosa che va 
da sé. Altrettanto si dica della distribuzione in quanto distribuzione dei prodotti. Come 
distribuzione degli agenti della produzione, poi, essa stessa è un momento della produ-
zione. Una produzione determinata determina quindi un consumo, una distribuzione, uno 
scambio determinati, nonché i determinati rapporti tra questi diversi momenti. Indub-
biamente, anche la produzione, nella sua forma unilaterale, è da parte sua determinata 
dagli altri momenti. Quando per es. il mercato, e cioè la sfera dello scambio, si estende, la 
produzione cresce in estensione e si divide più profondamente. Se muta la distribuzione, 
la produzione si modifica; per es., quando si verifica una concentrazione del capitale, una 
diversa distribuzione della popolazione tra città e campagna, ecc. Infine, i bisogni del 
consumo determinano la produzione. Tra i diversi momenti si esercita un’interazione [Es 

findet Wechselwirkung zwischen den verschiednen Momentet statt]. E questo avviene in 
ogni insieme organico [organische Ganz]72.

71	 K. Marx, «Einleitung» zu den Grundrissen, in MEW, Bd. 42, 1983, p. 32, tr. it. in K. Marx, Per la 

critica dell’economia politica, di E. Cantimori Mezzomonti, Roma, Editori Riuniti, 1969, p. 185-186. 
72	 Ivi, p. 34, tr. it. cit., pp. 187-188.



146	 ﻿ Vittorio Morfino 

Il rapporto tra produzione, distribuzione, scambio e consumo è il rapporto di membri 
(Glieder) di una Totalität, Momente di un processo, differenze in un’unità. Non è difficile 
riconoscere nel passaggio marxiano la terminologia hegeliana: il riferimento conclusivo 
alla Wechselwirkung tra i momenti e all’organische Ganz non ne è che la prova più evi-
dente. Non va tuttavia con ciò dimenticato, che sia pure nell’interrelazione dei diversi 
momenti, la produzione è l’elemento determinante: Eine bestimmte Produktion bestimmt 

also bestimmte Konsumtion, Distribution, Austausch, die bestimmten Verhältnisse dieser 

verschiednen Momenten zueinander. 
Troviamo altre rare occorrenze del termine all’interno dei Grundrisse. Nel quaderno 

1, nel contesto di una critica del testo di Alfred Darimon De la Réforme de banque, Marx 
così commenta la tabella statistica in cui Darimon propone il confronto tra riserva metal-
lica e lettere di cambio in alcuni mesi del 1855 nella Banca di Francia:

Le verità che risultano da un confronto successivo dei cinque mesi possono preten-
dersi altrettanto valide quanto le verità che risultano dal confronto che il signor Dari-
mon fa tra gli estremi delle due serie. E cosa mostra questo confronto. Delle verità che 
si annullano a vicenda. – Due volte un aumento del portefeuille accompagnato da una 
diminuzione della riserva metallica, ma in modo tale che la diminuzione di quest’ul-
tima non compensa l’aumento del primo (da aprile a maggio, e da giugno a luglio). 
Due volte una diminuzione della riserva metallica accompagnata dalla diminuzione 
del portefeuille, ma in modo tale che la diminuzione di quest’ultimo non copre quella 
della prima (da maggio a giugno e da agosto a settembre). Infine, una volta un aumento 
parallelo della riserva metallica e del portefeuille, ma in modo tale che il primo non 
copre il secondo. Diminuzione da un lato, aumento dall’altro; diminuzione sui due 
lati; aumento sui due lati; tutto dunque tranne una legge uniforme, tranne, soprattutto, 
un rapporto inverso, e neppure un’interazione, dal momento che la diminuzione del 
portefeuille non può essere la causa della diminuzione della riserva metallica, e l’au-
mento del portefeuille non può essere la causa dell’aumento nella riserva metallica. Il 
rapporto inverso e l’interazione [das umgekerte Verhältnis und die Wechselwirkung] 
non vengono constati neppure attraverso il confronto isolato che Darimon effettua tra 
il primo e l’ultimo mese73.

L’errore di Darimon consiste, secondo Marx, nell’isolare queste rubriche dal loro ne-
cessario rapporto con il tutto74, rendendole in tal modo prive di senso. 

Sempre nel quaderno 1, nel paragrafo intitolato redazionalmente «La circolazione del 
denaro», troviamo un’ultima occorrenza del termine:

La circolazione è il movimento nel quale l’alienazione universale appare come ap-
propriazione universale e l’appropriazione universale come alienazione universale. Per 
quanto l’insieme [Ganze] di questo movimento appaia come un processo sociale, e per 
quanto i singoli momenti di questo moto abbiano origine nella volontà cosciente e nei 
fini particolari degli individui, così altrettanto la totalità [Totalität] del processo appare 
come una connessione oggettiva che sorge spontaneamente; essa risulta sì dall’intera-
zione [Aufeinanderwirken] degli individui coscienti, ma non risiede nella loro coscien-
za, né viene sussunta sotto di essi come totalità [als Ganzes]. Il loro scontrarsi gli uni 
con gli altri crea una potenza sociale estranea che li sovrasta; crea la loro interazio-
ne come processo e potenza indipendente da essi [ihre Wechselwirkung als von ihnen 

73	 Ivi, p. 54, tr. it. in MEOC, vol. 29, a cura di N. Merker, 1986, p. 50.
74	 «aus ihrer notwendigen Ergänzung» (ivi, p. 55).



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 147

unabhängigen Prozeß und Gewalt]. La circolazione, essendo una totalità [Totalität] 
del processo sociale, è anche la prima forma in cui non solo il rapporto sociale, – ciò 
avviene anche per il pezzo di moneta e per il valore di scambio, – ma anche la totalità 
[das Ganze] del movimento sociale stesso appare come un’entità indipendente dagli 
individui. La relazione sociale degli individui tra loro come potenza divenuta autonoma 
che li sovrasta – che la si immagini come forza della natura, come caso o in qualsiasi 
altra forma – è il risultato necessario del fatto che il punto di partenza non è l’individuo 
sociale libero. La circolazione come prima totalità [Totalität] tra le categorie economi-
che, è atta a illustrare questo problema75.

Il passaggio è estremamente interessante: la Wechselwirkung qui non è la semplice 
Gliederung del tutto sociale, la sua articolazione, ma è ciò che produce, nell’interazione 
degli individui, una potenza che diviene indipendente rispetto ad essi.

Il termine ritorna nel quaderno 4 all’interno di una parentesi a proposito della libera 
concorrenza dei molti capitali. Di nuovo è il gioco dei molti capitali che fa emergere, 
come una potenza esterna, la tendenza interna del capitale alla sovrapproduzione:

(Nella concorrenza questa tendenza interna del capitale [alla sovrapproduzione] si 
presenta come una costrizione che gli viene imposta dal capitale altrui e che lo sprona 
oltre la giusta proporzione col suo continuo marche, marche! La libera concorrenza, 
come subodora correttamente il signor Wakefield nel suo commento a Smith, non è an-

cora mai stata sviluppata dagli economisti, per quanto di essa si blateri ed essa sia la 
base dell’intera produzione borghese fondata sul capitale. Essa è stata intesa soltanto 
negativamente: ossia come negazione dei monopoli, della corporazione, delle regola-
mentazioni giuridiche ecc. Come negazione della produzione feudale. Ma essa deve pur 
essere qualcosa per sé. Giacché un puro 0 è vuota negazione, un astrarre da un ostacolo 
che ad esempio rispunta immediatamente sotto forma di monopolio, di monopoli natu-
rali ecc. Concettualmente la concorrenza non è altro che la natura interna del capitale, 
la sua determinazione essenziale che si presenta e si realizza come interazione reciproca 
dei molti capitali [der Wechselwirkung der vielen Kapitalien aufeinander], la tendenza 
interna come necessità esterna [die innre Tendenz als äusserliche Notwendigkeit]) (Il 
capitale esiste e può esistere soltanto nella forma di molti capitali, per cui la sua auto-
determinazione appare come interazione [seine Selbstbestimmung erscheint daher als 

Wechselwirkung derselben aufeinander])76.

Infine, nel quaderno 6 troviamo due ulteriori occorrenze in riferimento di nuovo alla 
concorrenza come Wechselwirkung di una pluralità di capitali. Marx scrive:

Sopra abbiamo diviso il capitale il valore costante e variabile; ciò è sempre corretto se 
il capitale viene considerato nell’ambito della fase di produzione, ossia nel suo processo 
di valorizzazione immediato. Come il capitale stesso, in quanto valore presupposto, possa 
mutare il suo valore a seconda che i suoi costi di riproduzione aumentino o diminuiscano, 
anche in seguito alla diminuzione dei profitti ecc. – ciò rientra con tutta evidenza nella 
sezione in cui il capitale viene considerato come capitale reale [das Kapital als reelles 

Kapital], come interazione tra molti capitali [Wechselwirkung vielen Kapitalien], e non 
qui nel suo concetto generale [in seinem allgemeine Begriff]77.

75	 Ivi, p. 127, tr. it. cit., p. 130.
76	 Ivi, p. 327, tr. it. cit., p. 346.
77	 Ivi, pp. 548-549, tr. it. cit., p. 37.



148	 ﻿ Vittorio Morfino 

E ancora, sempre sulla libera concorrenza nella pagina successiva:

Il dominio del capitale è il presupposto della libera concorrenza, proprio come il 
dispotismo romano era il presupposto del libero «diritto privato» romano. Finché il 
capitale è debole, esso stesso ricerca ancora le grucce e si muove in accordo con le sue 
proprie leggi. Non appena comincia a percepirsi come ostacolo allo sviluppo e a essere 
vissuto come ostacolo allo sviluppo e a essere vissuto come tale, esso cerca rifugio in 
forme che, mentre sembrano perfezionare il dominio del capitale imbrigliando la libera 
concorrenza, annunciano al tempo stesso la dissoluzione sua e del modo di produzione 
su esso fondato. Ciò che è implicito nella natura del capitale viene solo reso realmente 
esplicito, come una necessità esterna; attraverso la concorrenza, che altro non è se non 
il fatto che i molti capitali si impongono reciprocamente e impongono a se stessi le de-
terminazioni immanenti del capitale. Nessuna categoria dell’economia borghese, [nep-
pure] la prima, ad esempio la determinazione del valore, diviene quindi reale [se non] 
attraverso la libera concorrenza – ossia attraverso il processo reale del capitale, che si 
presenta come interazione dei capitali [als Wechselwirkung der Kapitalien aufeinan-

der] e di tutti i rimanenti rapporti di produzione e di commercio. Di qui, d’altra parte, 
l’insulsaggine di considerare la libera concorrenza come l’ultimo sviluppo della libertà 
umana; e la negazione della libera concorrenza = negazione della libertà individuale 
e della produzione sociale fondata sulla libertà individuale. Si tratta appunto soltanto 
del libero sviluppo su una base limitata – sulla base del dominio del capitale. Questo 
genere di libertà individuale è perciò al tempo stesso la più completa soppressione di 
ogni libertà individuale e il più completo soggiogamento dell’individualità a condizioni 
sociali che assumono la forma di potenze oggettive, anzi di oggetti strapotenti – la for-
ma di cose indipendenti dagli stessi individui che a esse si riferiscono. L’unica risposta 
razionale all’esaltazione della concorrenza da parte dei profeti della middleclass o alla 
sua demonizzazione da parte dei socialisti, è l’analisi di ciò che essa è realmente. Quan-
do si dice che nell’ambito della libera concorrenza gli individui, perseguendo esclusi-
vamente il proprio interesse privato, realizzano l’interesse comune o rather l’interesse 
generale, ciò significa semplicemente che nelle condizioni della produzione capitalisti-
ca essi premono l’uno sull’altro, e che perciò il loro stesso urto reciproco [Gegenstoß] 
altro non è che la ricreazione [Wiedererzeugung] delle condizioni entro cui ha luogo 
questa interazione [unter denen diese Wechselwirkung stattfindet]78.

Di nuovo, qui appare il concetto di Wecheselwirkung come un’interazione tra una 
pluralità di elementi (qui capitali, là individui) che genera delle «potenze oggettive» o 
degli «oggetti strapotenti».

Nei cosiddetti Manoscritti del 61-63 troviamo nuovamente alcune occorrenze del ter-
mine. La prima occorrenza si trova nel terzo capitolo inedito di Per la critica dell’eco-

nomia politica, all’interno del paragrafo sul processo di valorizzazione. Il contesto è il 
duplice carattere del lavoro:

Al filatore non occorrono [...] due tempi di lavoro, l’uno per conservare il valore di 

cotone e fuso, l’altro per aggiungere ad essi nuovo valore. Ma, mentre fila il cotone, lo 
rende oggettivazione di nuovo tempo di lavoro, vi aggiunge del nuovo valore, conserva 
il valore che avevano nel fuso utilizzato, prima che entrassero nel processo lavorativo. 
Attraverso la pura e semplice aggiunta di nuovo valore, di nuovo tempo di lavoro, 

conserva il vecchio valore che è già contenuti nella materia e nel mezzo di lavoro. Ma 

78	 Ivi, pp. 551-552, tr. it. cit., pp. 39-40.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 149

la filatura li conserva come filatura, non come lavoro in generale e non come tempo 
di lavoro, ma nella sua determinatezza materiale, attraverso la sua qualità di questo 
specifico, vivente, effettivo lavoro che nel processo lavorativo, come attività vivente 
destinata a uno scopo specifico, strappa i valori d’uso del cotone e fuso dalla loro indif-
ferente oggettualità, non li abbandona come oggetti indifferenti al ricambio materiale 
[Stoffwechsel] della natura, ma li rende momenti effettuali del processo lavorativo. Ma 
qualunque sia la specifica determinatezza del lavoro particolare, effettivo, ogni tipo di 
lavoro ha questo di comune con gli altri, che, attraverso il suo processo – attraverso il 
contatto, la vivente interazione [die lebendige Wechselwirkung] nella quale entra con le 
sue condizioni oggettive – queste condizioni, che assolvono alle funzioni conformi alla 
loro natura e al loro scopo di mezzo materiale di lavoro, esso le trasforma in momenti 
concettualmente determinati del processo lavorativo stesso e così le conserva come 

valori di scambio, mentre le impiega come effettivi valori d’uso. È dunque attraverso 
la sua qualità di lavoro vivo – lavoro che nel processo lavorativo trasforma i prodotti 
presenti in materia e in mezzo della sua propria attività, della sua propria realizzazione 
– che conserva i valori di scambio di questi prodotti e valori d’uso nel nuovo prodotto e 
valore d’uso. Conserva il loro valore perché li consuma come valori d’uso. Ma li consu-
ma come valori d’uso solo perché, come questo specifico lavoro, li evoca dal mondo dei 
morti e li trasforma nella sua materia e nel suo mezzo di lavoro. Il lavoro, in quanto crea 
valori di scambio, è soltanto determinata forma sociale del lavoro, il lavoro effettivo 
ridotto a una determinata formula sociale e in questa forma il tempo di lavoro è la sola 
misura della grandezza di valore79.

Nel quaderno 4, all’interno del capitolo sul plusvalore relativo, Marx scrive a propo-
sito della relazione tra scambio e divisione del lavoro:

Smith spiega la divisione del lavoro in generale con la «predisposizione degli uomini a 

trafficare e a scambiare», senza la quale «ognuno sarebbe stato costretto a procurarsi da 
solo tutte le cose necessarie e comode della vita» [...]. Egli presuppone dunque l’échange 
per spiegare la divisione del lavoro, in order that there be something to exchange. La 

divisione del lavoro primitiva e spontanea precede l’échanges e questo échanges dei pro-
dotti come merci si sviluppa soltanto tra comunità diverse, non all’interno della stessa 
comunità. (In parte riposa non soltanto sulle differenze spontanee tra gli stessi uomini, ma 
su delle differenze naturali, sugli elementi della produzione che queste diverse comunità 
si trovano davanti in natura.) L’evolversi del prodotto in merce e lo scambio di merci si 
ripercuotono, tuttavia, di rimando sulla divisione del lavoro, così che échanges e division 
entrano in rapporto di interazione [In Verhältnis der Wechselwirkung]80.

Infine nello stesso quaderno, scrive a proposito del rapporto tra divisione sociale del 
lavoro e divisione all’interno dell’atelier:

La produzione capitalistica porta con sé tra l’altro la divisione del lavoro all’interno 
dell’atelier ed è questa che, al pari degli altri mezzi di produzione impiegati dal capita-
le, sviluppa ulteriormente la produzione di massa, quindi l’indifferenza del valore d’uso 
prodotto per il suo produttore, la produzione per la pura e semplice vendita, del prodotto 
quale pura e semplice merce. Da ciò risulta quindi come la divisione del lavoro all’inter-
no della società, libera, apparentemente casuale, incontrollata e affidata alla pratica dei 

79	 K. Marx, Zur Kritik der politischen Ökonomie – Drittes Kapitel, in MEW, Bd. 43, p. 73, tr. it. a 
cura di L. Calabi, Roma, Editori Riuniti, 1980, p. 78.

80	 Ivi, p. 268, tr. it. cit., p. 286.



150	 ﻿ Vittorio Morfino 

produttori di merci corrisponda alla sistematica, pianificata, regolamentata divisione del 
lavoro che si svolge sotto il comando del capitale all’interno dell’atelier, e come entrambe 
si sviluppino simmetricamente l’una rispetto all’altra, si producano tramite interazione 
[sich durch Wechselwirkung produziren]81.

Infine, troviamo ulteriori occorrenze nelle cosiddette Teorie sul plusvalore. Nel ca-
pitolo dedicato ad Adam Smith, in specifico nel paragrafo su impossibilità di sostituire 
l’intero capitale costante della società mediante lo scambio tra i produttori di mezzi di 
consumo e i produttori di mezzi di produzione, Marx scrive:

Residui dei prodotti, come ad esempio cascami di cotone ecc., [vengono] riportati nei 
campi come concime, o utilizzati come materia prima di altre branche industriali, come 
ad esempio gli stracci di tela [nella fabbricazione] della carta. In tali casi, come nel pri-
mo, una parte del capital constant di un’industria può scambiarsi direttamente col capital 
constant di un’altra. Per esempio cotone con cascami di cotone per la concimazione. 
In generale però la fabbricazione di macchine e la produzione primitiva (delle materie 
prime: ferro, legname, carbone) sono fondamentalmente diverse dalle altre fasi di produ-
zione: in queste non si verifica nessuna interazione [findet keine Wechselwirkung statt]. 
La tela non può divenire parte del capital constant del filatore, né il filo (come tale) parte 
di quello del coltivatore di lino o del fabbricante di macchine. Ma la materia prima della 
macchina, oltre che da prodotti dell’agricoltura, come cinghie, corde ecc., è costituita 
da legname, ferro, carbone, mentre d’altra parte il macchinario entra a sua volta, come 
mezzo di produzione, nel capital constant del produttore di legname, di ferro, di carbone 
ecc. In realtà dunque, entrambi sostituiscono reciprocamente in natura una parte del loro 
capital constant. Ha luogo qui uno scambio di capital constant con capital constant82.

Da rilevare il fatto che Marx rifiuta una Wechselwirkung generalizzata tra capitali 
costanti di settori differenti dell’industria, ma limita ad alcuni ambiti questo scambio.

Nel capitolo sulle «Teorie del lavoro produttivo e improduttivo», il termine ricorre 
nella considerazione della relazione tra produzione materiale e produzione intellettuale 
in Henry Storch. Marx scrive:

La relazione tra i travaux productifs e i travaux improductifs è di importanza decisiva 
per ciò che lo Smith esamina: la produzione della ricchezza materiale, e precisamente 
una determinata forma di questa produzione, il modo di produzione capitalistico. Nella 
produzione intellettuale appare produttivo un altro genere di lavoro. Ma lo Smith non lo 
esamina. Né tanto meno rientra nel suo campo di osservazione l’esame dell’interazione 
e della connessione interna delle due produzioni [die Wechselwirkung und die innre Zu-

sammenhang beider Produktionen], né questo inoltre può condurre ad altro che a frasi 
inutili, quando la produzione materiale sia esaminata sub sua propria specie. Quando egli 
parla di travailleurs non direttamente productifs, egli lo fa solo in quanto essi partecipano 
direttamente al consumo della ricchezza materiale, ma non alla produzione di essa. Nello 
stesso Storch, sebbene vi siano talvolta alcuni aperçus intelligenti – per esempio che la 
divisione materiale del lavoro è il presupposto della divisione del lavoro intellettuale –, la 
Théorie de la civilisation non esce dalla banalità. Quanto ciò fosse inevitabile, con quale 
scarsa esattezza egli avesse anche solo formulato il problema, per non parlare affatto 

81	 Ivi, p. 311, tr. it. cit., pp. 332-333.
82	 K. Marx, Theorien über den Mehrwert, in MEW, Bd. 26, 1, 1965, p. 116, tr. it. in MEOC, vol. 34, 

a cura di C. Pennavaja, 1979, p. 128.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 151

della soluzione di esso, lo si rileva da un’unica circostanza. Per esaminare la connessione 
tra la produzione intellettuale e la produzione materiale, è anzitutto necessario concepire 
anche quest’ultima non come categoria generale, ma in forma storica determinata. Così, 
per esempio, al modo di produzione capitalistico corrisponde una specie di produzione 
intellettuale diversa da quella corrispondente al modo di produzione feudale. Se anche la 
produzione materiale non viene concepita nella sua forma storica specifica, è impossibile 
comprendere ciò che vi è di determinato nella produzione intellettuale ad essa corrispon-
dente e l’interazione delle due produzioni [die Wechselwirkung beider]. Altrimenti si con-
tinuano a dire delle Fadaisen. Ciò a causa del termine «incivilimento». Inoltre dalla forma 
determinata della produzione materiale risulta in primo luogo una determinata articola-
zione della società, in secondo luogo un determinato rapporto degli uomini con la natura. 
Il loro sistema statale e le loro concezioni sono determinati da questi due elementi. Quindi 
anche il carattere della loro produzione intellettuale. Infine per produzione intellettuale, 
lo Storch intende nello stesso tempo tutte le specie di occupazioni della classe dominante, 
che esercitano funzioni sociali come una professione. L’esistenza di questi ceti, come 
le loro funzioni, non può essere compresa solo partendo dall’articolazione storicamente 
determinata dei loro rapporti di produzione83.

Val la pena sottolineare che nella continuazione della critica a Storch, il cui nucleo fon-
damentale risiede nel non concepire storicamente la produzione materiale nella sua deter-
minatezza e specificità, a partire da cui solo è «possibile comprendere sia i principi ideolo-
gici della classe dominante, sia la libera produzione intellettuale, di [una] data formazione 
sociale», Marx riprende le riflessione dell’«Introduzione del ’57» sull’arte greca: 

Egli non può andare al di là dei modi di dire comuni e banali. Il rapporto non è perciò 
così semplice come egli pensa fin dall’inizio. Per esempio [la] produzione capitalistica è 
nemica di certe branche della produzione intellettuale, per esempio dell’arte e della poesia. 
Altrimenti si giunge alla presunzione dei francesi nel secolo XVIII, che è stata presa in giro 
così bene dal Lessing. Essendo più progrediti degli antichi nella meccanica ecc., perché non 
dovremmo saper comporre anche un poema epico? Ed ecco l’Henriade per l’Iliade!84 

All’interno del capitolo dedicato alla «Teoria di Ricardo e di A. Smith sul prezzo di 
costo (confutazione)» Marx usa il termine Wechselwirkung nel commento al seguente 
passo di Smith:

«In paesi la cui prosperità cresce rapidamente, il basso tasso dei profitti può compen-
sare l’alto prezzo dei salari del lavoro nel prezzo di molte merci e può porre questi paesi 
in grado di vendere ad altrettanto buon mercato dei loro vicini che progrediscono meno 
rapidamente e presso i quali i salari saranno più bassi» (199).

83	 Ivi, pp. 256-257, tr. it. cit., p. 293-294
84	 Ivi, p. 257, tr. it. cit., pp. 294-295. «Per l’arte è noto che determinati suoi periodi di fioritura non 

stanno assolutamente in rapporto con lo sviluppo generale della società, né quindi con la base 
materiale, con l’ossatura per così dire della sua organizzazione. Per es. i greci paragonati con i 
moderni e anche con Shakespeare. Per certe forme dell’arte, p. es. per l’epica, si riconosce addirit-
tura che esse possono mai prodursi nella loro forma classica, nella forma che fa epoca, dacché fa 
la sua comparsa la produzione artistica come tale; e che, quindi, nella sfera stessa dell’arte, certe 
sue importanti manifestazioni sono possibili solo in uno stadio non sviluppato dell’evoluzione 
artistica. Se questo è vero il rapporto de diversi generi artistici nell’ambito dell’arte stessa, sarà 
tanto meno sorprendente che ciò accada tra l’intero dominio dell’arte e lo sviluppo generale della 
società» (K. Marx, «Einleitung» zu den Grundrissen cit., p. 44, tr. it. cit., p. 198).



152	 ﻿ Vittorio Morfino 

Così commenta Marx:

Bassi profitti ed alti salari non si contrappongono qui come interazione [We-

chselwirkung], ma la medesima causa – il quick growth or accumulation of capital – 
produce ambedue. Ambedue entrano nel prezzo, lo costituiscono. Perciò se l’uno è alto 
mentre l’altro è basso, il prezzo resta lo stesso, ecc85.

In questo caso Marx nega che sia applicabile lo schema della Wechselwirkung alla 
relazione tra profitti e salari: si tratta invece di due effetti di una medesima causa. 

Nel capitolo sulla «Teoria dell’accumulazione di Ricardo. Sua critica (sviluppo delle 
crisi dalla forma fondamentale del capitale)», Marx scrive:

Nel processo di produzione abbiamo visto che tutto l’anelito della produzione capitalisti-
ca [consiste nell’]accaparrare il massimo di pluslavoro, quindi di materializzare il massimo 
di tempo di lavoro immediato con un dato capitale, sia mediante prolungamento del tempo 
di lavoro, sia mediante lo sviluppo delle forze produttive del lavoro, impiego di cooperazio-
ne, divisione del lavoro, macchinario ecc., per farla breve mediante una produzione su scala 
maggiore, quindi mediante una produzione in massa. Nell’essenza della produzione capita-
listica è insita quindi una produzione senza riguardo ai limiti del mercato Nella riproduzione 
viene innanzitutto presupposto che il modo di produzione resti lo stesso, e questo resta tale 
per qualche tempo nell’allargamento della produzione. Qui la massa delle merci prodotte 
[viene] aumentata, perché viene impiegato più capitale, non perché esso venga impiegato 
più produttivamente. Ma il semplice aumento quantitativo del capitale implica contem-
poraneamente che la forza produttiva del medesimo venga aumentata. Se il suo aumento 
quantitativo è conseguenza dello sviluppo della forza produttiva, questa allora a sua volta 
inversamente [wieder umgekehrt] si sviluppa sul presupposto di un fondamento capitalisti-
co più largo, allargato. Ha luogo qui un’interazione [Es findet hier Wechselwirkung statt]86.

In questo caso il termine è utilizzato per indicare una relazione di reciproca influenza 
tra l’allargamento della base del capitale e l’aumento della forza produttiva.

Infine troviamo un’ultima occorrenza del termine, all’interno del capitolo 20, «Dissoluzio-
ne della scuola ricardiana», più in specifico all’interno dell’analisi degli Elements of Political 

Economy di James Mill, ed in particolare a proposito dell’affermazione di Mill secondo cui 
«il saggio del profitto nell’agricoltura regola il saggio degli altri profitti». Marx commenta:

Il che è profondamente falso, perché la produzione capitalistica comincia nell’industria, 
e non nell’agricoltura, e si impadronisce a poco a poco di quest’ultima, così che solo nel 
progresso della produzione capitalistica the agricoltural profits become equalized to the indu-
strial e solo in seguito a questa perequazione i primi [influenzano] i secondi. In primo luogo, 
dunque, l’affermazione or ora citata è storicamente falsa. Ma, in secondo luogo, una volta che 
esista tale perequazione – e presupponendo quindi quello stato di sviluppo nell’agricoltura per 
cui il capitale, a seconda del saggio di profitto, passa dall’industria all’agricoltura e viceversa – 
è ugualmente falso che a partire da questo momento gli agricoltural profits abbiano un effetto 
regolatore, invece di esservi interazione [statt daß Wechselwirkung stattfände]87.

85	 K. Marx, Theorien über den Mehrwert, in Bd. 26, 2, p. 227, tr. it. in MEOC, Bd. 35, a cura di C. 
Pennavaja, 1979, p. 240.

86	 Ivi, p. 522, tr. it. cit., p. 570.
87	 K. Marx, Theorien über den Mehrwert, in Bd. 26, 3, pp. 94-95, tr. it. in MEOC, vol. 36, a cura di 

C. Pennavaja, 1979, pp. 99-100.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 153

Qui il concetto è utilizzato per criticare la posizione di Mill: il saggio del profitto 
nell’agricoltura non ha una funzione regolativa, ma è in un rapporto di Wechselwirkung 
con il saggio del profitto dell’industria, dove con ciò Marx intende che il capitale si spo-
sta dove il saggio del profitto è più alto.

Nei primi due volumi del Capitale il termine non compare mai. Per vederlo apparire 
sotto la penna di Marx si deve attendere il terzo volume in cui ricorre in 4 occasioni. 
Nel terzo capitolo, «Rapporto fra saggio del profitto e saggio del plusvalore» interviene 
a definire il rapporto tra le variabili dell’equazione che stabilisce il saggio di profitto in 
rapporto alle variazioni del plusvalore88. Nel capitolo decimo, «Livellamento del saggio 
generale del profitto ad opera della concorrenza. Prezzi di mercato. Sovraprofitto» il ter-
mine interviene all’interno di una critica al concetto di equilibrio tra domanda e offerta:

Ci viene innanzitutto detto che offerta e domanda si equilibrano quando il loro rappor-
to è tale che la massa di merci di un determinato ramo di produzione può essere venduta 
al suo valore di mercato, quindi né al di sopra né al di sotto di esso. Si afferma in secondo 
luogo che tale equilibrio esiste quando le merci sono vendibili al loro valore di mercato. 
Quando l’offerta e la domanda si equilibrano, la loro azione si estingue, ed è appunto 
per ciò che la mercanzia viene venduta al suo valore di mercato. Due forze che agendo 
in senso inverso con la medesima intensità, si neutralizzano, non possono dar luogo ad 
alcuna manifestazione esteriore, ed i fenomeni che si producono in queste condizioni non 
sono attribuibili a queste due forze, ma devono avere un’altra causa. Quando domanda 
e offerta si equilibrano, esse non possono più spiegare nessun fenomeno, non esercitano 
nessun influsso sul valore di mercato e ci lasciano completamente all’oscuro sul motivo 
per cui il valore di mercato si esprime proprio in questa somma di denaro piuttosto che in 
un’altra. Le vere leggi intrinseche [wirkliche innern Gesetze] della produzione capitalisti-
ca non possono essere spiegate in base all’interazione [Wechselwirkung] della domanda 
e dell’offerta [...] poiché queste leggi si manifestano nella loro forma pura solo quando 
domanda e offerta cessano di agire, ossia si equilibrano. In realtà, domanda e offerta non 
si equilibrano mai, o se si equilibrano questo avviene solamente per caso, cosicché il 
fenomeno non ha alcun valore scientifico e deve essere considerato come inesistente89.

Dunque in questo caso Wechselwirkung indica il gioco superficiale della domanda e 
dell’offerta contrapposta alle leggi interne della produzione capitalistica.

Ancora nel capitolo 13 «La legge in quanto tale», che apre la terza sezione sulla «Leg-
ge della caduta tendenziale del saggio del profitto», troviamo un’ulteriore occorrenza. 
Marx scrive:

Il processo di sviluppo della produzione e accumulazione capitalistica comporta pro-
cessi di lavoro su scala sempre più vasta e perciò di dimensioni sempre maggiori, con 
anticipi di capitali proporzionalmente crescenti per ogni singola attività. Una delle con-
dizioni materiali di tale produzione e, al tempo stesso, uno dei risultati che essa produce, 
consiste nella crescente concentrazione di capitale, accompagnata, benché in minor mi-
sura, da un numero crescente di capitalisti. Come interazione [Wechselwirkung] ha luogo 
una progressiva parallela espropriazione dei produttori più o meno diretti. È quindi ovvio 

88	 «Nello studio delle variazione di pv’, cui ora passeremo, questa reciproca azione [Wechselwirkung] 
delle diverse variabili della nostra equazione si presenterà in forma ancora più evidente» (K. 
Marx, Das Kapital, Bd. 3, in MEW, Bd. 25, 1949, p. 73, tr. it. a cura di M.L. Boggeri, Roma, 
Editori Riuniti, 19808, p. 92).

89	 Ivi, p. 199, tr. it. cit., p. 233.



154	 ﻿ Vittorio Morfino 

che i singoli capitalisti dispongano di masse operaie sempre crescenti (per quanto il capi-
tale variabile diminuisca in rapporto al capitale costante), e che la massa del plusvalore, e 
per conseguenza del profitto, che essi si appropriano, cresca, benché vi sia al tempo stesso 
diminuzione del saggio del profitto90.

In questo caso il termine indica una correlazione tra la concentrazione di capitale e 
l’espropriazione dei produttori diretti.

L’ultima occorrenza si trova all’interno del capitolo 30 su «Capitale monetario e ca-
pitale effettivo»:

[...] con lo sviluppo della forza produttiva del lavoro e quindi della produzione su vasta 
scala, 1) i mercati si estendono e si allontanano dal luogo di produzione, 2) i crediti in 
conseguenza devono essere più a lunga scadenza e quindi 3) l’elemento della speculazio-
ne deve impadronirsi sempre più delle transazioni. La produzione su vasta scala e desti-
nata a mercati lontani getta il prodotto complessivo nelle mani del commercio; ma è im-
possibile che il capitale della nazione si raddoppi così da permettere al commercio da solo 
di acquistare con capitale proprio tutto il prodotto complessivo nazionale e rivenderlo. Il 
credito è dunque qui indispensabile; il credito, il cui volume si espande con l’accrescersi 
del valore della produzione e la cui durata si prolunga con il progressivo allontanarsi dei 
mercati. Si produce qui un’interazione [Es findet hier Wechselwirkung statt]. Lo sviluppo 
del processo di produzione amplia il credito, e il credito a sua volta porta all’ampliamento 
delle operazioni commerciali e industriali91.

Come nel caso del passo precedente, anche qui Marx intende con Wechselwirkung la 
correlazione tra due fenomeni, quello dell’ampliamento del credito e quello dell’amplia-
mento delle operazioni commerciali e industriali.

Conclusione 

Se la storia della categoria di Wechselwirkung ha la sua origine in Kant, è senza alcun 
dubbio il ruolo che ad essa ha attribuito Hegel nella Dottrina dell’essenza ad esercitare 
la più potente influenza su Engels, come del resto egli riconosce apertamente nella lettera 
a Lange del 1865. La sintassi concettuale hegeliana fa della Wechselwirkung la categoria 
dialettica per eccellenza, quella capace di superare le differenti forme storiche con cui 
il dualismo metafisico si è presentato: essenza-fenomeni, necessità-contingenza, sostan-
za-accidenti, causa-effetto. La Wechselwirkung è la verità del rapporto di causalità, il 
punto più alto della «Logica oggettiva» ed allo stesso tempo luogo di passaggio verso 
la «Logica soggettiva», verso il concetto. Ora, proprio questa struttura trascendentale, 
questo divenir soggetto della sostanza che è iscritto nell’uso hegeliano della categoria, 
ne comanda l’uso engelsiano. Se infatti Engels eredita da Hegel il potente significato 
dialettico della categoria di Wechselwirkung, significato che porta con sé il superamento 
del rigido dualismo metafisico in un reale pensato come relazionalità, eredita anche l’o-
rientamento teleologico di questa relazionalità. Entrambi gli aspetti risultano emergere 
con forza sia negli scritti sulla dialettica della natura, che nelle lettere sulla concezione 
materialistica della storia, che infine nella recensione a Per la critica dell’economia po-

90	 Ivi, p. 229, tr. it. cit., p. 268.
91	 Ivi, p. 498, tr. it. cit., p. 566.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 155

litica dove Engels abbozzerà per la prima volta quel parallelismo tra logica e storia che 
avrà una importanza fondamentale nella Wirkungsgeschichte del marxismo. In un fram-
mento della Dialettica della natura lo dice apertis verbis:

Ciò che Hegel chiama l’interazione [Wechselwirkung] è il corpo organico, che perciò, 
genera anche il passaggio alla coscienza, cioè il passaggio dalla necessità alla libertà, 
all’idea (vedi «Logica», II, Conclusione)92.

L’uso che Marx fa della categoria appare invece assai meno sistematicamente marca-
to dall’origine hegeliana. In realtà, le rarissime occorrenze sotto la penna di Marx non 
permettono di rintracciarne un uso univoco né una vera e propria sintassi concettuale al 
cui interno la categoria funzionerebbe. In un caso Marx rifiuta l’applicabilità della cate-
goria a due fenomeni, per indicare la causa comune ad entrambi, in un altro ne denuncia 
il gioco superficiale per svelare una legge interna, più spesso indica con essa la corre-
lazione, il reciproco influsso che due fenomeni specifici esercitano l’uno sull’altro. In 
questo senso è interessante il ricorrere di un’espressione sotto la sua penna: Es findet hier 

Wechselwirkung statt. Stattfinden significa aver luogo, significa il rinvio, rinforzato da 
hier, ad una fattualità. In altre parole, la Wechselwirkung non è mai la chiave universale 
di una scienza speculativa, usata come passepartout per spiegare la reciproca relazione 
tra i fenomeni, ma un fenomeno esso stesso, locale e non universale, che deve essere 
constatato e spiegato.

Dal punto di osservazione molto particolare dell’uso della categoria di Wechselwirkung, 
potremmo dire forse che vi è tra Marx ed Engels un rapporto simile a quello che vi è tra 
Darwin e Spencer93: mentre Marx non si abbandona mai, o perlomeno molto raramente, 
alle semplificazioni, ma ogni volta cerca di spiegare la complessità che sta alla base di 
ogni apparente semplicità, Engels, pur non disdegnando la complessità, si abbandona 
volentieri all’uso di schemi dialettici e teleologici di cui la categoria di Wechselwirkung 
è il cuore: ciò che sembra assente dall’uso marxiano della categoria è l’uso totalizzante 
e teleologico che troviamo in Engels, il legame tra interrelazione e teleologia la cui sin-
tassi permette ad Engels di congiungere natura e storia, facendo del comunismo l’esito 
storico di quel divenir soggetto della sostanza iscritta nell’uso hegeliano della categoria 
di Wechselwirkung. Certo, non bisogna dimenticare che l’uso massiccio della categoria 
in Engels appartiene al periodo in cui egli si trova, per ragioni politiche, a dover costruire 
una concezione del mondo per il movimento operaio.

Vi sono tuttavia alcuni rari passaggi di Marx che meritano un supplemento di ana-
lisi nella misura in cui legano il concetto di Wechselwirkung a quello di totalità. Nel-
l’«Introduzione del 1857» produzione, distribuzione, scambio e consumo sono definiti 
come membri (Glieder) della totalità sociale, momenti di un tutto organico (organische 

Ganz) che sono in un rapporto di Wechselwirkung. Benché la produzione, nella sua de-
terminatezza, determini tanto gli altri elementi quanto i loro rapporti, questi elementi 
esercitano un’influenza sulla produzione stessa. Proprio sulla «determinatezza» della 
produzione Marx insiste nel paragrafo dedicato a Storch nelle Teorie sul plusvalore, in 
cui la Wechselwirkung tra produzione materiale e produzione intellettuale è inquadrata 

92	 F. Engels, «[Biologie]» in Dialektik der Natur cit, p. 566, tr. it. cit., p. 586.
93	 Devo ad una discussione con Maria Turchetto l’idea di questo parallelo. Secondo Maurizio Ric-

ciardi, che ha letto una prima versione di questo testo, l’uso marxiano della categoria di We-

chselwirkung sarebbe più weberiano che simmeliano.



156	 ﻿ Vittorio Morfino 

all’interno della «determinatezza» della Gliederung94 della società: Marx rifiuta la ca-
tegoria di incivilimento che dà luogo ad una generica e banale filosofia della storia per 
pensare il legame, da una parte, tra forma di produzione materiale e articolazione sociale, 
e dall’altra tra uomini e natura, nella sua determinatezza storica. Solo a partire da questa 
determinatezza è possibile pensare anche il legame con il sistema statale e la produzione 
intellettuale. In altre parole, Gliederung e Wechselwirkung vanno pensati ogni volta nel-
la determinatezza storica di ogni formazione sociale, tenendo tuttavia fermo il primato 
della produzione. E questo è senz’altro un primo aspetto rilevante.

Il secondo aspetto che emerge una prima volta nel passaggio sulla circolazione del 
denaro dei Grundrisse mostra come il processo di circolazione del denaro, pur originato 
nei suoi singoli momenti dalla volontà cosciente degli individui, nella sua totalità (Tota-

94	 Sull’importanza del concetto di Gliederung in Marx ha insistito Louis Althusser, facendone uno 
dei concetti chiave della sua lettura. Egli fa uso del concetto di Gliederung in «Dal Capitale 
alla filosofia di Marx», nel paragrafo 13 a proposito della relazione tra l’ordine logico e l’ordine 
storico del Capitale, tra i quali non è possibile stabilire una corrispondenza biunivoca né diretta, 
né inversa. Si tratta in realtà di un problema immaginario. Ciò che si deve produrre è quella Glie-

derung, quella «totalità-articolata-di-pensiero» che permette di pensare la «Gliederung reale», 
quella «totalità-articolata reale, che costituisce l’esistenza della società borghese» (L. Althusser, 
«Du Capital à la philosophie de Marx», in L. Althusser et alii, Lire le Capital, Paris, PUF, 19963, 
p. 50, tr. it. a cura di M. Turchetto, Milano, Mimesis, 2006, p. 45). E aggiunge: «l’ordine stes-
so dell’analisi teorica che Marx compie nel Capitale, l’ordine della relazione, della ‘sintesi’ dei 
concetti necessari alla produzione del tutto-di-pensiero, di questo concreto-di-pensiero che è la 
teoria del Capitale. L’ordine nel quale questi concetti sono articolati nell’analisi è l’ordine della 
dimostrazione scientifica di Marx: non c’è alcun rapporto diretto, biunivoco, con l’ordine con il 
quale questa o quella categoria sono apparse nella storia» (ibidem, tr. it. cit., pp. 45-46.). Nel pa-
ragrafo 19 Althusser ritorna sulla questione esplicitando il rifiuto di ogni mito dell’origine. Genesi 
e risultato devono essere disgiunti, non possono essere pensati insieme, si tratta di due problemi 
differenti. Scrive Althusser: «Marx […] ci dice chiaramente che è la conoscenza della Gliederung 

(della combinazione articolata, gerarchizzata, sistematica) della società attuale che si deve chia-
rire, per poter accedere all’intelligenza delle forme anteriori, e dunque delle forme più primitive. 
La famosa frase su ‘l’anatomia dell’uomo chiave dell’anatomia della scimmia’, correttamente 
intesa, non vuol dire nient’altro che questo: correttamente intesa, fa corpo con l’altra frase dell’In-

troduzione, secondo cui non è la genesi storica delle categorie, né la loro combinazione nelle 
forme anteriori, che ci fornisce la loro intelligenza, ma è il sistema della loro combinazione nella 
società attuale che ci apre anche all’intelligenza delle formazioni passate, fornendoci il concetto 
della variazione di questa combinazione» (ivi, p. 72, tr. it. cit., pp. 58-59.). Nelle forme d’ordine 
del discorso scientifico vi è sì una diacronia, «un ordine di apparizione e di scomparsa regolato» 
(ivi, p. 77, tr. it. cit., p. 61), ma questa non corrisponde ad un divenire storico, è invece la diacronia 
d’«una ‘sincronia fondamentale’» (ibidem), «le forme d’ordine del discorso della dimostrazione 
non essendo altro che lo sviluppo della ‘Gliederung’, della combinazione gerarchizzata dei con-
cetti nel sistema stesso» (ibidem, tr. it. cit., p. 62). In «L’oggetto del Capitale» Althusser ritorna 
proprio su questo problema, in particolare nel paragrafo dedicato a un «Abbozzo del concetto di 
tempo storico». Nel precisare la differenza del tutto inteso in senso hegeliano da quello marxista, 
Althusser afferma che, con il Marx della Miseria della filosofia, «la sola formula logica del mo-
vimento, della successione, del tempo» non può spiegare «il corpo della società, nel quale tutti 
i rapporti economici coesistono simultaneamente e si supportano gli uni con gli altri» K. Marx, 
Misère de la philosophie, cit. da L. Althusser, «L’objet du Capital», in L. Althusser et alii, Lire 

le Capital cit., pp. 281-282, tr. it. cit., p. 193). È la struttura specifica della totalità che permette 
di pensare la coestistenza dei suoi membri e dei suoi rapporti costitutivi. E questa struttura è una 
Gliederung, come dice Marx nell’«Introduzione del ’57»: è la «la struttura di un tutto organico 

gerarchizzato» (Ivi, p. 282, tr. it. cit., p. 186.), «la coesistenza di componenti [membres] e rapporti 
nel tutto è sottoposta all’ordine di una struttura dominante, che introduce un ordine specifico 
nell’articolazione (Gliederung) delle componenti [membres] e dei rapporti» (Ibidem).



La Wechselwirkung in Marx ed Engels	 157

lität) appare come una connessione oggettiva spontanea: «essa risulta sì dall’interazione 
degli individui coscienti, ma non risiede nella loro coscienza, né viene sussunta sotto 
di essi come totalità». Proprio il gioco di relazioni tra gli individui, il loro scontrarsi, fa 
divenire la loro Wechselwirkung un processo e una potenza indipendente dagli individui 
stessi. Questo stesso gioco si ripresenta nella Wechselwirkung dei molti capitali: la libera 
concorrenza lungi dal costituire il libero sviluppo della libertà individuale, è in realtà la 
sua più completa soppressione: «il completo soggiogamento dell’individualità a condi-
zioni sociali che assumono la forma di potenze oggettive, anzi di oggetti strapotenti». Di 
nuovo il gioco reciproco degli urti individuali non fa che riprodurre le condizioni di una 
Wechselwirkung che appare agli individui stessi come potenza oggettiva95.

Se è lecito trarre conclusioni da un uso così raro del termine, potremmo dire che da 
un lato Marx vincola l’uso del concetto di Wechselwirkung alla ricostruzione delle re-
lazioni storicamente determinate di ogni articolazione sociale (Gliederung), dall’altra 
ne fa il meccanismo fondamentale della reificazione della realtà sociale nella misura in 
cui, agli individui che entrano in relazione, la relazione stessa si presenta sotto forma di 
una «cosa», la società, nella forma di una potenza oggettiva, estranea, che si impone agli 
individui stessi. 

95	 Su questo punto sarebbe interessante approfondire la relazione tra il concetto di Wechselwirkung e 
quello di Verkher, presente in modo rilevante all’altezza dell’Ideologia tedesca. «Verkher» è una 
delle possibili traduzioni tedesche del termine latino commercium, che nella Critica della ragion 

pura è posto come equivalente della Wechselwirkung. In un libro magistrale Maurizio Ricciardi 
mostra come nel testo di Marx il concetto di Verkher, da lui tradotto con «traffico», «stabilisca le 
coordinate di una potenza sociale che accompagna e sovrasta il potere politico», un soziale Macht 
che stablisce un fremde Gewalt (M. Ricciardi, Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come 

critica della società, Milano, Meltemi, 2019).





INTERAZIONE SENZA SOCIETÀ
LA WECHSELWIRKUNG TRA SPINOZISMO  

E NEO-KANTISMO IN GEORG SIMMEL
di Nicola Marcucci

In una lettera indirizzata a Hannah Arendt, Karl Jaspers rammenta l’occasione del suo 
unico incontro con Georg Simmel. In quell’occasione conversando con Jaspers, Simmel 
avrebbe dichiarato come l’unico dei grandi pensatori ad apparirgli interamente oscuro 
fosse Baruch Spinoza1. 

Questo giudizio, per quanto rivelatore di un’idiosincrasia intellettuale, potrebbe esse-
re derubricato a una nota a margine del pensiero di Simmel, se non fosse stato formulato 
da un autore che nella sua intera produzione, tanto quella sociologica quanto quella filo-
sofica (ammesso e non concesso che nel caso del pensiero di questo autore sia possibile 
operare una ferma distinzione tra questi due domini) non ha mai cessato di rimandare 
all’opera e ad alcuni dei concetti chiave di Spinoza. Inoltre, aspetto su cui mi soffermerò 
in questo contributo, il suo pensiero appare, se letto in controluce, attraversato da un con-
tinuo dialogo, esplicito in alcuni casi, tacito in altri, con il filosofo olandese. Infine, come 
avremo modo di sottolineare, il giudizio di Simmel su Spinoza è piuttosto sfaccettato, 
di fatto teso tra l’estrema valorizzazione del suo pensiero e il suo rifiuto incondizionato. 

È noto, anche se spesso assunto in maniera affrettata, che una parte considerevole 
delle simpatie filosofiche di Simmel fossero rivolte a Immanuel Kant. La centralità di 
Kant nell’opera di Simmel è indubbia. Ciononostante, ritengo che la sua importanza deb-
ba essere valutata alla luce della presenza del filosofo olandese nella sua opera, se non 
altrettanto assidua quantomeno costante. Come noto Spinoza e Kant hanno rappresentato 
un’alternativa interna alla cultura filosofica illuminista, alternativa che ha attraversato il 
romanticismo per poi, sotto una veste diversa che ancora oggi resta in parte inesplorata, 
rappresentare un aspetto fondamentale di quel «ritorno a Kant» che a partire dagli ’60 
del XIX secolo ha assunto un ruolo centrale nel dibattito della filosofia e delle scienze 
sociali tedesche. 

La presenza di Spinoza nel pensiero di Simmel deve quindi essere interpretata alla 
luce del suo neo-kantismo. Non soltanto per valutare due delle altresì svariate filiazio-
ni filosofiche della riflessione simmeliana, quanto per mettere in luce un capitolo della 
diffusa critica che la sociologia classica rivolge alla concezione filosofica della ragione 
illuminista ed a quelle che a ragion veduta possono essere considerate due delle sue 
maggiori formulazioni: lo spinozismo e il kantismo. 

1	 «Nel 1917 fu da me Simmel e mi disse che Spinoza era l’unico dei filosofi ritenuti importanti che 
egli non comprendesse, e che giudicasse completamente assurdo» (H. Arendt, K. Jaspers, Carteg-

gio 1926-1926: filosofia e politica, Milano, Feltrinelli, 1989, p. 89). 



160	 ﻿ Nicola Marcucci 

Tracciare la vicenda di quest’alternativa è un esercizio complesso per due ragioni. Per 
la ricchezza, complessità ed estensione della riflessione di Simmel. Perché il suo pen-
siero caleidoscopico si lascia a fatica ridurre a una coppia di voci per quanto autorevoli 
come quelle di Spinoza e Kant. Si tratterà quindi d’individuare un filo rosso capace di 
orientare la nostra lettura per arrivare ad attribuire un senso a questa costante presenza 
in modo non puramente ricostruttivo ma capace di dirci qualcosa di specifico riguardo 
al contenuto teorico della riflessione di Simmel. Il concetto che guiderà la mia lettura è 
quello di Wechselwirkung che, come noto, rappresenta un concetto centrale nella rifles-
sione di Simmel. 

Procederò in questa direzione in tre tappe. In primo luogo ripercorrendo la genesi 
della concezione simmeliana della Wechselwirkung cercando di restituirne il senso alla 
luce delle coordinate teoriche dentro alla quale il giovane Simmel si muove. In secon-
do luogo cercando di mostrare come il concetto di Wechselwirkung divenga il concetto 
cardine della riflessione sociologica di Simmel e come esso sia imprescindibile per una 
valutazione del neo-kantismo che caratterizza questa fase della sua produzione. In terza 
istanza cercando di mostrare come a partire dalla sua riflessione su Goethe, questo pa-
radigma neo-kantiano sia sottoposto a critica e con questo si riaffacci una tensione tra 
neo-kantismo e spinozismo che aveva abitato la riflessione sulla Wechselwirkung sin 
dagli scritti giovanili. In questo modo l’alternativa tra Spinoza e Kant appare nella tarda 
riflessione di Simmel sotto una veste diversa da quella di un’alternativa tra due maggiori 
sistemi filosofici dell’illuminismo per diventare un conflitto interno e insuperabile della 
cultura filosofica moderna. 

1. Tra individuo e totalità. Alle origini della concezione simmeliana della Wechsel-
wirkung 

Fin dai suoi primi scritti la riflessione di Georg Simmel porta dentro di sé la doppia 
traccia della paternità kantiana e della sua messa in discussione. La recezione del pensie-
ro di Kant e la sua critica segnano la riflessione di Simmel fin dai suoi scritti giovanili. 
Simmel dedica la sua tesi d’abilitazione, Das wesen der Materie nach Kant’s Physischer 

Monadologie, alla Monadologia fisica di Kant2. In quegli anni, come vedremo, la ri-
flessione di Simmel è contigua a quella della psicologia dei popoli di Moritz Lazarus e 
Heymann Steinthal. La tesi d’abilitazione di Simmel fu succedanea al rifiuto di un suo 
lavoro dedicato all’origine della musica (Psychologisch-ethnologische Studien über die 

Anfänge der Musik), marcatamente influenzato dalla Volkerspychologie. Su stessa am-
missione di Simmel, quella della psicologia dei popoli fu l’influenza decisiva nei suoi 
anni di formazione berlinesi3. 

Prima quindi di approfondire la riflessione del primo Simmel su Kant sarà importante 
spendere un po’ di attenzione sugli elementi caratterizzanti la riflessione della psicologia 

2	 G. Simmel, Das Wesen der Materie nach Kant’s Physischer Monadologie. Abhandlungen 1882-

1884. Rezensionen 1883-1901, in Gesamtausgabe, hrsg. von K. C. Köhnke, Band 1, Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, 2000, pp. 9-41. 

3	 F.C. Beiser, The German Historicist Tradition, Oxford, Oxford University Press, 2011, p. 548. Per 
un’utile prospettiva teorica a questo proposito si veda anche: K. Lichtblau, Kulturkrise und Sozi-

ologie um die Jahrhundertwende: Zur Genealogie der Kultursoziologie in Deutschland, Frankfurt 
am Main, Suhrkamp, 1996. 



Interazione senza società	 161

dei popoli, soprattutto quelli rilevanti per quanto riguarda la formazione del concetto 
simmeliano di Wechselwirkung. In questa direzione una prima osservazione si rende ne-
cessaria. È infatti importante sottolineare come, al di là delle influenze dirette la riflessio-
ne simmeliana partecipi a una trasformazione semantica del concetto di Wechselwirkung 
che attraversa l’intera riflessione filosofica del XIX secolo in Germania. Il concetto di 
Wechselewirkung trova, come noto, la sua prima formulazione nella Critica della Ragion 

Pura di Immanuel Kant4. Fin dal suo primo impiego il concetto di Wechselwirkung, che 
Kant utilizza in riferimento alla forza di attrazione e repulsione tra pianeti descritta da 
Newton, intende estendere il significato di questo concetto dall’ambito della cosmologia 
a quello delle relazioni tra umane5. In questo senso il concetto di Wechselwirkung è un 
concetto che, fin dalla sua fondazione – il termine stesso è un neologismo di Kant – si 
colloca alla frontiera tra natura e cultura. Ciononostante, la storia di questo concetto nel 
XIX secolo mostra come una tendenza diffusa e progressiva abbia contribuito a spostar-
ne il significato verso la sua accezione «sociale»6. In questo senso il fatto che questo con-
cetto divenga il punto d’Archimede della riflessione sociologica di Simmel trova delle 
motivazioni in un processo storico-concettuale che eccede la sola produzione teorica di 
questo autore. Tuttavia, l’utilizzo esteso che egli ne fa, il contesto teorico dentro a cui 
questo impiego prende forma definendo una delle categorie fondamentali della sociolo-
gia formale e l’incidenza che esso ha sulla sua intera riflessione debbono essere compresi 
per inquadrare la singolarità della sua riflessione. 

È in questa prospettiva che, come vedremo, la tensione tra spinozismo e kantismo 
assume un ruolo fondamentale. Da un lato Simmel, trasformando la Wechselwirkung 
nella categoria fondamentale della sua sociologia formale, contribuisce a quella che 
potremmo chiamare la denaturalizzazione della Wechselwirkung. Dall’altro questo 
concetto viene utilizzato nel contesto di una riflessione che, incrociando a vario titolo 
la riflessione di Spinoza, tanto nella sua fase positivista quando in quella vitalista, 
configura la categoria di azione reciproca all’interno di una prospettiva più larga che 
fa della società un’istanza comprensibile alla luce del moderno concetto di totalità 
naturale. In questo senso la riflessione di Simmel incrocia, riqualificandola interamen-
te, quell’anfibolia tra umano e naturale che appare caratterizzare il concetto di We-

chselwirkung fin dalla sua fondazione kantiana7.
Ma torniamo all’incidenza della Völkerpsychologie sulla riflessione del giovane Sim-

mel8. Il progetto della psicologia dei popoli rappresenta un capitolo fondamentale nello 

4	 Si veda a questo proposito: C. Papilloud, Georg Simmel. La dimension sociologique de la Wech-

selwirkung, «Revue européenne des sciences sociales» XXXVIII (2000), 119, pp. 103-129. 
5	 E. Watkins, Making Sense of Mutual Interaction: Simultaneity and the Equality of Action and 

Reaction, in C. Payne, L. Thorpe (eds.), Kant and the Concept of Community, Cambrdige, Boydell 
& Brewer, 2012, pp. 41-62. 

6	 C. Papilloud, Georg Simmel cit. pp. 105-106.
7	 Sulla nozione di Wechslewirkung in Kant si veda il contributo di Luigi Imperato contenuto in 

questo numero: infra, pp. 13-37.
8	 Sul giovane Simmel si veda l’imprescindibile: K. C. Köhnke, Der junge Simmel: in Theorie-

beziehungen und sozialen Bewegungen, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1996. Sul rapporto tra 
Simmel e la psicologia sociale: D. Frisby, Georg Simmel and Social Psychology, «Journal of 
the History of Behavioural Sciences» 20 (1984), pp. 107-127; O. Agard, Georg Simmel et la 

Völkerpsychologie, in C. Trautmann-Waller (éd.), Quand Berlin pensait les peuples. Anthro-

pologie, ethnologie et psychologie (1850-1890), Paris, CNRS Éditions, 2014, pp. 131-148. È 
interessante notare come anche nell’alveo del marxismo coevo a Simmel, l’impiego del concet-
to di Wechselwirkung passi attraverso l’influenza del naturalismo nel pensiero di Engels della 



162	 ﻿ Nicola Marcucci 

sviluppo delle scienze sociali in Germania che si sviluppa a cavallo tra gli anni 50’ e 
60’ del secolo e che per questo ed altri aspetti, può essere detto coevo a l’emersione del 
dibattito del neo-kantismo9. La psicologia dei popoli, influenzata in questo rispetto dalla 
riflessione dell’antropologia e dell’etnografia romantica di Herder e Humboldt, indaga 
i caratteri psichici distintivi di una collettività, riconoscendole un’esistenza spirituale 
distinta da quella degli individui che la compongono (Volkgeist)10. È nella rappresenta-
zione che una collettività ha di sé stessa che questa esistenza spirituale si definisce, oltre 
la percezione che di questa hanno i singoli individui. La sensibilità di un lettore contem-
poraneo viene portata immediatamente a cogliere due elementi di criticità in quest’ope-
razione. La prima, consiste nel riconoscere in questa tematica un debito evidente verso 
l’hegelismo. La seconda – in parte associabile al retaggio hegeliano a seconda di come 
lo s’interpreti – consiste nel vedere in quest’istanziazione di una coscienza collettiva, i 
prodromi di un cattivo collettivismo la cui cifra non sarebbe altro che il nazionalismo che 
esso presuppone e alimenta. 

Per quanto riguarda la prima di queste criticità, deve essere sottolineato come la ri-
flessione della Völkerpsychologie abbia avuto proprio l’intenzione opposta di avanzare 
una critica a quello che veniva ritenuto il misticismo della concezione hegeliana dello 
spirito11. Questa critica può essere osservata su un duplice piano, il primo di carattere 
metodologico, il secondo di carattere contenutistico. Dal primo punto di vista l’ambizio-
ne della Völkerpsychologie si oppose all’idealismo assoluto in ragione di una concezione 
sperimentalista, fondata sull’osservazione e sull’induzione tesa a rompere con l’approc-
cio filosofico proprio alla tradizione idealista. In questo senso essa ha rappresentato quin-
di una critica analoga a quella che lo storicismo tedesco rivolse all’idealismo12. 

Il secondo punto di vista è particolarmente significativo nell’ambito della presente ri-
flessione in quanto la critica della Völkerpsychologie all’idealismo venne in parte elaborata 
proprio grazie al ricorso alla nozione di Wechselwirkung. La psicologia sociale di Laza-
rus e Steinthal13 – rinnovando un orientamento presente fin dalla psicologia di Herbart14 

Dialettica della natura. A questo proposito rimando il lettore a V. Morfino, Causa Sui o We-

chselwirkung: Engels tra Spinoza e Hegel, in M. Cingoli (a cura di), Friedrich Engels cent’anni 

dopo. Ipotesi per un bilancio critico, Milano, Teti, 1998, pp. 120-147. 
9	 Per un’introduzione alla storia della psicologia dei popoli si veda: E. Klautke, The Mind of the Na-

tion. Völkerpsychologie in Germany 1851-1955, Oxford-New-York, Berghahn, 2013. Sul neo-kan-
tismo tedesco alcuni riferimenti essenziali sono i seguenti: T.E. Willey, Back to Kant: The Revival of 

Kantianism in German Social and Historical Thougt, 1860-1914, Detroit, Wayne State University 
Press, 1978; K.C. Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Univer-

sitätphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1986; M. 
Ferrari, Il neocriticismo, Roma-Bari, Laterza, 1997; É. Dufour, Les néokantiens, Paris, Vrin, 2003; 
F. C. Beiser, The Genesis of Neo-Kantianism 1796-1880, Oxford, Oxford University Press, 2014.

10	 Sull’importanza di questa riflessione psicologica sul Volkgeist e il moderno concetto di cultura 
si veda: I. Kalmar, The Völkerpsychologie of Lazarus and Steinthal and the Modern Concept of 

Culture, «Journal of the History of Ideas» 48 (1987), 4, pp. 671-690. 
11	 Questa critica può essere ritenuta un aspetto qualificante di una parte consistente delle critiche al 

collettivismo tanto della prima psicologia sociale quanto della sociologia. 
12	 Su questo punto di veda F.C. Beiser, The German Historicist Tradition cit.; P. Rossi, Lo storicismo 

tedesco contemporaneo, Torino, Einaudi, 1979. 
13	 M. Lazarus, Über den Begriff und die Möglichkeit einer Völkerpsychologie, in M. Lazarus, 

Grundzüge der Völkerpsychologie und Kulturwissenschaft, hrsg. von K.C. Köh, Hamburg, Mei-
ner, 2003, pp. 3-26. 

14	 Sull’importanza della scuola herbartiana in Simmel si veda: M. Amat, Le relationnisme philoso-

phique de Georg Simmel. Une idée de culture, Paris, Honoré-Champion, 2018, pp. 146-151. A 



Interazione senza società	 163

– intendeva mostrare come, sebbene una collettività esista in termini spirituali e possa 
essere distinta dal solo aggregato delle menti individuali che la compongono, tuttavia la 
sua modalità di esistenza sia prodotta e consista nelle continue interazioni reciproche degli 
individui tra loro e degli individui con la rappresentazione di questa collettività stessa. In 
ragione della possibile critica al cattivo realismo espresso nel concetto di Volkgeist, quindi 
dall’accusa di Hegelismo, Lazarus e Steinthal argomentano chiarendo che sebbene lo spiri-
to di un popolo debba essere concepito come qualcosa di distinto dalla vita mentale dell’in-
dividuo, esso non abbia luogo se non all’interno della vita spirituale di ciascuno. In questo 
senso la realtà dello spirito di un popolo non viene sostanziata e ipostatizzata in un’entità 
sovra-mentale ma viene colta nelle relazioni tra gli individui. Come Lazarus ricorda a più 
riprese, mobilitando il concetto di Wechselwirkung in questo contesto, la vita spirituale di 
un popolo si costituisce tramite le relazioni tra gli individui e non esclusivamente in loro15.

Nonostante questa messa a distanza dell’hegelismo – o quantomeno della sua catti-
va interpretazione – la psicologia sociale di Lazarus e Stheintal rivela un debito con la 
riflessione idealista. È la possibilità di affermare un primato logico della mente collet-
tiva su quella individuale, affermando ciononostante la sussidiarietà esistenziale della 
prima dalla seconda a rappresentare una analogia epistemologica tra idealismo e psi-
cologia dei popoli. Ciononostante, come notato, è proprio verso la critica dell’ideali-
smo che la Völkerpsychologie, sulla scia della riflessione herbartiana, si orienta. È in 
quest’ambivalenza, tra la necessità di una riflessione empirica capace di definire una 
dimensione sociale distinta da quella individuale e la necessità di non reificare la tota-
lità sociale mantenendo la priorità della dimensione individuale, o detto in altri termini 
l’ambivalenza tra la determinazione ontologica di cosa sia un collettivo e la sua deter-
minazione cognitiva che, sulla scia di questi autori, si colloca anche la riflessione del 
primo Simmel. Ed è da questa ambivalenza che possiamo vedere emergere in filigrana 
un’opposizione capace di suggerire una diversa interpretazione di alcuni aspetti centrali 
della sua opera: l’opposizione tra Spinoza e Kant. 

Ma andiamo per passi e ritorniamo per il momento alla riflessione su Kant del giovane 
Simmel. È in special modo la concezione kantiana dello spazio a interessarlo e sono i pre-
supposti leibniziani del pensiero del giovane Kant ad essere messi in discussione da Simmel 
nel suo scritto di abilitazione di cui ci è pervenuta soltanto una riduzione in forma di artico-
lo16. Sulla scia di Kant, Simmel conviene che la materia e lo spazio che essa occupa – o forse 
sarebbe meglio dire produce – debba essere inteso come una dimensione emergente dalla 
forza di attrazione e repulsione che si esprime nella relazione tra due corpi. Tuttavia, l’er-
rore di Kant sarebbe consistito nel non riuscire a mantenere questa dimensione relazionale 
e generativa della materia e dello spazio attribuendo al contrario a una sostanza individuale 
– la monade leibniziana – l’origine di questa forza capace di generare rapporti di attrazione 
e repulsione. In breve Kant, quantomeno il Kant precritico, sarebbe rimasto coinvolto in 
una visione del mondo individualista, mentre la sua intuizione, se sviluppata correttamente, 
avrebbe dovuto portare fuori dall’ipostatizzazione di ogni genere di sostanza individuale. 
Sin da suoi scritti giovanili, Simmel riconosce nel movimento di dissoluzione delle sostanze 
individuali la cifra stessa della modernità. È, di conseguenza, l’interazione tra «sostanze» a 

proposito della «scuola sperimentale di sociologia» restano importanti le riflessioni di T. Ribot, La 

psychologie allemande contemporaine, Paris, Germer Baillière, 1879. 
15	 F. C. Beiser, The German Historicist Tradition cit., p. 472, E. Klautke, The Mind of the Nation cit. 

p. 18.
16	 G. Simmel, Das Wesen der Materie cit.



164	 ﻿ Nicola Marcucci 

dovere essere pensata come originaria e, in questo rispetto, capace di creare la materia e lo 
spazio. Sebbene in questo scritto non si faccia riferimento alla nozione di Wechselwirkung, 

la critica al monadismo del giovane Kant suggerisce una centralità del concetto di relazione 
che, sulla scia dell’importanza che veniva attribuita a questo concetto nella psicologia dei 
popoli, viene esteso oltre la propria dimensione propriamente cognitiva per assumere la 
funzione di un principio ontologico fondamentale. Prima che una relazione sociale, la We-

chselwirkung appare in questo scritto una concezione fondata su un’ontologia materialista 
che riconosce nella relazione un principio generatore17. 

Come nel caso dell’influenza della psicologia dei popoli, anche nel caso di questo con-
tributo è importante inquadrare il contesto intellettuale che orienta la critica di Simmel alla 
concezione kantiana di spazio e materia. Va anzitutto notato come la riflessione di Simmel 
partecipi di un interesse diffuso che il neo-kantismo tedesco aveva rivolto alla riflessione 
kantiana sulla materia a partire dal celebre Storia del materialismo di Lange, uno dei testi più 
influenti nella storia del neo-kantismo tedesco18. Se quella di una revisione della storia del 
materialismo alla luce della teoria della conoscenza kantiana è un tema diffuso fin dal primo 
neo-kantismo – alla lista dovremmo, soprattutto in relazione al problema della spazialità, 
aggiungere il nome di Hermann von Helmholtz19 – il contributo di Simmel sembra tuttavia 
trovare in un altro autore una risorsa per pensare quella che è allo stesso tempo una critica a 
Kant. È Gustav Fechner, fisiologo, psicologo e filosofo atomista noto per la sua teoria del pa-
rallelismo psico-fisico e per la celebre legge Weber-Fechner che intende stabilire un nesso tra 
la forza di uno stimolo fisico e la percezione mentale dello stesso, l’autore che sembra inspi-
rare in maniera fondamentale la riflessione del giovane Simmel su Kant20. Quello di Fechner 
è un monismo epistemologico che difende un materialismo non riduzionista e una concezio-
ne del parallelismo tra mente e corpo che non nasconde una chiara ispirazione spinozista21. 

17	 Questa dimensione fondatrice, sebbene interpretata più come un esito che come una premes-
sa della propria riflessione sulla Wechselwirkung, viene ammessa dallo stesso Simmel in uno 
scritto autobiografico: «Muovendo dal significato sociologico del concetto di interazione (We-

chselwirkung), mi sono accorto che questo era diventato gradualmente per me un principio me-
tafisico di portata generale. Mi sembra che l’attuale dissolvimento di tutto ciò che è sostanziale, 
assoluto ed eterno nel flusso delle cose, nella possibilità storica di mutamento, nella realtà pu-
ramente psicologica possa essere garantito contro un soggettivismo e uno scetticismo sfrenati, 
soltanto se si colloca al posto di quei valori stabili e sostanziali l’interattività vitale di elementi 
che a loro volta soggiacciono allo stesso dissolvimento all’infinito. I concetti centrali di verità, di 
valore, di oggettività ecc. mi apparvero allora come realtà interattive, come contenuti di un relati-
vismo che ora non significava più la distruzione scettica di ogni elemento solido, ma al contrario 
la garanzia contro tale distruzione mediante un nuovo concetto di solidità» (G. Simmel, Anfang 

einer unvollendeten Selbstdarstellung, in K. Gassen, M. Landmann (hrsgg.), Buch des Dankes an 

Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, Berlin, Duncker & Humblot, pp. 9-10).
18	 F. A. Lange, Storia del materialismo e critica del suo significato nel presente, I-II Vol., Napoli, 

Edizioni Immanenza, 2015. 
19	 Va ricordato come Hermann Helmholtz fosse parte della giuria esaminatrice che rifiutò la prima 

tesi di Simmel, suggerendogli di orientare diversamente le proprie ricerche. A questo proposito si 
veda: D. Frisby, Georg Simmel and Social Psychology cit. Notoriamente è proprio una critica alla 
concezione dello spazio in Kant uno delgi aspetti fondamentali della riflessione di Helmholtz. A 
proposito di quest’ultimo si veda: G. Hatfield, The Natural and the Normative. Theories of Spa-

tial Perception from Kant to Helmholtz, Cambridge, MIT, 1990; H. Meulders, Helmholtz. From 

Enlightenment to Neuroscience, Cambridge, MIT, 2010.
20	 H. Boehringer, Spuren von spekulativen Atomismus in Simmels formaler Soziologie, AA.VV., Aes-

thetik und Soziologie um die Jahrhundertwende, Frankfurt a.M., Klostermann, 1976, pp. 105-120. 
21	 M. Heidelberger, Nature from Within. Gustav Theodor Fechner and his Psycholphysical World-



Interazione senza società	 165

Sebbene quindi la tesi di Simmel su Kant sia il frutto di una deviazione dall’iniziale 
oggetto della sua ricerca sull’origine della musica, il riferimento a Fechner da un lato, 
oltre al fatto che Wundt – uno dei maggiori rappresentanti della riflessione sulla psicolo-
gia dei popoli nonché fondatore della psicologia sperimentale – fosse nella commissione 
esaminatrice di Simmel nella discussione della sua tesi su Kant, evidenzia una forte 
continuità con una riflessione epistemologica che nutriva elementi di forte contrasto con 
la riflessione neo-kantiana22. 

Nell’impossibilità di ricostruirli interamente, vale ciononostante la pena di spendere 
qualche parola per sottolineare come la cultura scientifica che da Fechner, passando per 
Lazarus e Steinthal, fino a Wundt, quindi di alcuni dei protagonisti della psicologia sociale 
tedesca, fosse attraversata da un recupero del pensiero di Spinoza23. La convergenza con 
lo spinozismo non è pero riducibile alla sola psicologia, a partire dagli anni’70 Spinoza 
diventa in gran parte il filosofo degli «uomini di scienza», come ricorda Pollock uno dei 
suoi maggiori interpreti. La possibilità di fare convergere fisiologia e psicologia, attra-
verso un orientamento marcatamente sperimentalista e influenzato dall’evoluzionismo di 
Darwin è quello che sembra caratterizzare questa costellazione di autori il cui debito con 
lo spinozismo appare al tempo un elemento flagrante di questa nuova cultura scientifica 
che mette in luce la «straordinaria somiglianza tra i risultati scientifici ottenuti da Spinoza 
due secoli fa e quelli ottenuti ai giorni nostri da ricercatori che […] sono arrivati a formu-
lare problemi psicologici attraverso la fisiologia»24. Due sono i fattori che sembrano fare 
di Spinoza un autore capace di fornire una cornice filosofica a questo insieme di autori: 
il monismo naturalista da un lato e la teoria del parallelismo dall’altro. Sono questi stessi 
aspetti che appaiono in controluce nella riflessione del giovane Simmel. 

Possiamo quindi riassumere quanto detto fin qua rispetto a una duplice filiazione del 
concetto di Wechselwirkung nella riflessione del giovane Simmel. Da un lato abbiamo il 
riferimento alla psicologia sociale, che come abbiamo visto risente in maniera determinan-
te di temi spinozisti – il monismo naturalista, la teoria del parallelismo – paternità spesso 
reclamata dagli stessi autori. La psicologia sociale, prima influenza di Simmel negli anni 
giovanili, pone il problema della Wechselwirkung al centro del proprio programma epi-
stemologico, cercando di elaborare un approccio empirico ai problemi sociali in rottura 
tanto con la teoria della conoscenza del neo-kantismo, quanto con la Naturphilosophie e 
l’idealismo. Ciononostante, sebbene essa fornisca i prodromi concettuali per la definizione 

view, Pittsburgh, University of Pittsburgh Press, 2004.
22	 Su elementi di spinozismo nella psicologia di Wundt si sofferma: S. de Freitas Arulo, Wundt and 

the Philosophical Foundations of Psychology, London, Springer, 2016. 
23	 Lazarus aveva in progetto un libro dedicato a Spinoza che non venne mai redatto: I. Belke (hrsg. 

von),  Moritz Lazarus und Heymann Steinthal: Die Begründer der Völkerpsychologie in ihren 

Briefen, Tübingen, 1971, p. 573. 
24	 A. Damasio, Alla ricerca di Spinoza. Emozioni, sentimenti, cervello, Milano, Adelphi, 2003, p. 

308. Sulla ripresa di Spinoza nella filosofia monista del XIX secolo in Germania si veda: W. 
Reichnau, Die monistische Philosophie von Spinoza bis auf unsere Tage, Köln und Leipzig, 
Eduard Heinirch Mayer, 1884; M. Berendt, J. Friedlander, Spinozas Erkenntnisslehre in ihrer Be-

ziehung zur modernen Naturwissenschaft und Philosophie, Berlin, Mayer und Müller, 1891; M. 
Grunwald, Spinoza in Deutschland, Berlin, Calvary & Co., 1897; T. Matysik, Spinozist Monism: 

Perspectives from Within and Without the Monist Movement, in T. H. Weir (ed.), Monism. Science, 

Philosophy, Religion and the History of a Worldview, New York, Palgrave Macmillan, 2012, pp. 
107-134. Sull’influenza di Spinoza nella psicologia sperimentale: W. Bernard, Spinoza’s Influence 

on the Rise of Scientific Psychology. A Neglected Chapter in the History of Psychology, «Journal 
of the History of Behavioral Sciences» VIII (1972), 2, pp. 208-215. 



166	 ﻿ Nicola Marcucci 

sociologica del concetto di Wechselwirkung, allo stesso tempo diviene oggetto di critica in 
quanto appare esposta al rischio di essenzialismo. È questo rischio conseguente al ricorso 
a una cattiva nozione di totalità che sembra, durante gli anni ’90, allontanare Simmel dalla 
riflessione della Völkerspychologie. Dall’altro abbiamo il riferimento a Kant e alla sua 
teoria della spazio e della materia. Kant è il primo autore che sviluppando temi propri alla 
fisica newtoniana, li estende facendone una concezione anti-essenzialista della natura ed 
elaborando una concezione propriamente moderna della materia. Ciononostante, la mo-
dernità kantiana appare essa stessa incompiuta perché, incapace di fare della relazione tra 
corpi il principio fondatore della spazialità, retrocede su posizioni individualiste. La critica 
all’individualismo kantiano sarà al centro della riflessione di Simmel nella Introduzione 

alle scienze della morale. In questa doppia filiazione della Wechselwirkung, prima che 
questo concetto assuma una posizione centrale nella riflessione di Simmel, si evidenzia una 
tensione che fornirà il filo rosso della nostra lettura del suo pensiero. Questa tensione, ori-
ginantesi dal duplice rifiuto tanto del monismo naturalista d’ispirazione spinozista, quanto 
dell’individualismo d’ispirazione kantiana, cerca di essere risolta a livello della sociologia 
formale e dello specifico carattere che questa impone al neo-kantismo25.

È quindi nel contesto di questa duplice messa in discussione che la tematica della 
Wechselwirkung compare nella riflessione di Simmel fin dai primi scritti giovanili. Ed è 
con la sua prima opera sociologica in senso proprio, La differenziazione sociale, che il 
sociologo berlinese fornisce un primo inquadramento epistemico di questo concetto. È 
in particolare nell’introduzione al volume dedicata alla «Teoria della conoscenza della 
scienza sociale» che Simmel definisce la portata di questo concetto. Va anzitutto sotto-
lineato come quest’ultimo sia mobilitato all’interno del capitolo dove Simmel intende 
fornire una fondazione epistemologica della scienza sociale ricorrendo al sintagma «Te-
oria della conoscenza» ovvero richiamando l’espressione di Erkentinisstheorie partico-
larmente diffusa nel milieu del neo-kantismo. L’argomentazione di Simmel rimette in 
scena l’opposizione sopraindicata tra totalità e individuo. Da un lato Simmel rifiuta la 
possibilità che alla società possa essere associata una qualche forma di legalità naturale, 
in quanto quest’ultima stessa appare, in una prospettiva che come abbiamo visto radi-
calizza l’esito nominalista della scienza moderna, irriducibile a una legge valida per la 
totalità dei fenomeni naturali. Leggiamo a questo riguardo:

Non c’è dubbio che ogni elemento di una società si muova in base a leggi naturali; solo 
per il tutto non c’è alcune legge: in questo caso non c’è, come non c’è nella natura, una leg-
ge superiore che si elevi al di sopra delle leggi che regolano i movimenti delle parti minime 
e che riunificandoli sempre nello stesso modo, li conduca allo stesso effetto complessivo26 

Il ricorso alla totalità è quindi negato in nome di un pluralismo legale che trova la pro-
pria giustificazione in una prospettiva ontologica che distingue tra diverse regioni legali27. 
D’altro lato però, si suggerisce, sarebbe errato evitare di pensare la società nei termini di 

25	 Sulla crisi del monismo epistemologico in Simmel si veda: G. Guarnieri, La crisi del monismo 

gnoseologico e del normativismo etico nella sociologia di Georg Simmel, in G. Guarnieri (a cura 
di), Abitare la società: etica e sociologia, Milano, FrancoAngeli, 2000, pp. 147-177.

26	 G. Simmel, La differenziazione sociale, Roma-Bari, Laterza, 1998, p. 13. A riguardo di una critica 
del concetto di legalità, alla luce della ripresa di temi classici della riflessione dello storicismo si 
veda: G. Simmel, I problemi della filosofia della storia, Genova, Marietti, 1982, pp. 73-115. 

27	 Su questo punto si veda Dal Lago A., Il conflitto della modernità. Il pensiero di Georg Simmel, 
Bologna, Il Mulino, 1994. 



Interazione senza società	 167

totalità per ridurla alla sola composizione degli individui che la costituiscono. Richiamando 
implicitamente la critica spinoziana alla possibilità di concepire il dominio dell’uomo come 
«uno stato nello stato»28, Simmel ricorda come ogni organismo dal punto di vista fisiologico 
sia «Uno Stato composto di Stati»29. In questo rispetto, anche la psiche e la coscienza indi-
viduale, una volta abbandonata una concezione creaturale dell’umanità, non possono essere 
considerate come elementi costitutivi in quanto l’uomo stesso non può essere considerato 
come un dominio nel dominio ma piuttosto come uno «Stato composto di Stati»: 

Che ci sia in noi da qualche parte un essere determinato, che sarebbe il supporto esclu-
sivo e semplice dei fenomeni psichici, è un articolo di fede del tutto indimostrato e inde-
finibile dal punto di vista gnoseologico. E non si tratta solo della necessità di rinunciare 
alla sostanza unitaria della psiche, ma anche del fatto che sotto i suoi contenuti non c’è 
alcuna unità reale da scoprire: ci sono tanti contrasti tra i pensieri del bambino e quelli 
dell’uomo, tra le nostre convinzioni teoriche e il nostro agire pratico, tra le azioni delle 
nostre ore migliori e quelle delle nostre ore più fiacche, che è assolutamente impossibile 
scoprire un punto a partire dal quale tutto ciò appaia come lo sviluppo armonico di una 
certa unità psichica originaria30 

È attraverso questa dissoluzione tanto del concetto di totalità, quanto in quello di indivi-

dualità, che doppiamente determina l’elaborazione sociologica del sociale che il concetto 
di Wechselwirkung viene presentato in La differenziazione sociale. È la possibilità di con-
cepire l’unità in termini d’interazione tra le parti a permetterci di ovviare alla dissoluzione 
tanto del concetto di totalità quanto di quello d’individualità. L’interazione tra le parti per-
mette, se colta attraverso un criterio che possa garantire la liceità della sua attività sintetica, 
di ricostruire quelle unità che il movimento della conoscenza moderna aveva dissolto. In 
questo senso la Wechselwirkung è un processo ontologico, in quanto si applica in estensio-
ne ai fenomeni più diversi di cui quelli sociali rappresentano soltanto una parte per il tutto:

Nessuno potrà negare che si verifichi un’interazione delle parti entro ciò che noi chia-
miamo società. La società non è un essere completamente conchiuso in sé, un’unità asso-
luta, non più di quanto lo sia l’individuo umano. Rispetto alle interazioni reali delle parti 
essa è solo secondaria, solo un risultato, tanto dal punto di vista materiale che da quello 
della nostra riflessione31

Se quindi le interazioni reciproche possano dar luogo a unità oggettive il problema 
che sembra porsi, riattivando l’opposizione a cui abbiamo accennato in precedenza e 
che sembra segnare l’intera riflessione giovanile di Simmel, si presenta nella domanda 
epistemologica fondatrice della sociologia: dove ha luogo la società? Com’è possibile 
che, sebbene supportata dalle coscienze di ciascuno, la società non costituisca di soli in-
dividui ma in un certo senso si origini al di là di questi? Come difendere un tale punto di 
vista senza in alcun modo riproporre quel misticismo del collettivo da cui Simmel voleva 
emanciparsi, proprio in opposizione al progetto della psicologia sociale32?

28	 B. Spinoza. Etica, III, Praef. 
29	 G. Simmel, La differenziazione cit. p. 15. 
30	 Ivi, pp. 15-16.
31	 Ivi, p. 18. 
32	 Su questa critica alla psicologia sociale Simmel ritornerà a chiare lettere in: G. Simmel, Excursus 



168	 ﻿ Nicola Marcucci 

In questa situazione oscillante tra realtà e idealità l’elemento universale, che connette 
gli individui facendone una società, è anche in contrapposizione a ciascuno di essi: è 
sorretto eppure è indipendente da ciascun individuo. Così come non si saprebbe dire dove 
sia il luogo delle leggi naturali che noi riconosciamo come vere, anche se non hanno 
probabilmente mai esperito una realizzazione assoluta e pura (è il caso dei teoremi geo-
metrici), non si può dare un nome al luogo di questa intangibile sostanza intersoggettiva 
che potrebbe essere designata come psiche collettiva o come suo contenuto33 

Quest’opposizione tra collettivo e coscienziale, sebbene chiaramente collocata a livel-
lo delle formazioni obiettive emergenti dall’azione reciproca, ovvero a livello di questa 
«intangibile sostanza intersoggettiva», non viene interamente risolta da Simmel nella 
sua riflessione giovanile. Ciononostante la critica al kantismo, trova un capitolo ulteriore 
all’interno dell’ambiziosa opera in due volumi la Einleitung in die Moralwissenschaft34. 
È in particolare il formalismo etico kantiano a divenire qui oggetto della critica simme-
liana. La concezione della morale in Kant è, secondo Simmel, formulata erroneamente, 
poiché non permette di pensare le forme di concrezione della morale in specifiche forme 
di vita. Essa è, detto altrimenti, una morale senza individuazione. Sono il «fanatismo 
logico» kantiano e il conseguente carattere formalistico della sua etica a risultare irri-
cevibili per Simmel. Si tratta di superare una delle premesse maggiori del formalismo 
etico kantiano, ovvero la separazione tra fenomeno e noumeno e con questa quella tra lo 
Sein e lo Sollen, tra l’essere e il dover essere che notoriamente aveva rappresentato il ca-
vallo del neo-kantismo e della filosofia dei valori. Se la via intrapresa dal neo-kantismo 
a partire da Hermann Lotze era stata quella di operare questa distinzione attraverso il 
concetto di validità, senza seguire direttamente questa direzione Simmel è ciononostante 
consapevole come opporre al formalismo dell’Etica kantiana una nuova ontologia non 
sia una strada percorribile35. 

In questo senso la Einleitung è ricca di spunti che suggeriscono come il razionalismo di 
Spinoza si collochi in possibile rottura con la morale kantiana. Un primo spunto in questa 
direzione lo troviamo quando Simmel dichiara che se secondo l’Etica di Spinoza il fine 
ultimo dell’agire consiste nella «conoscenza razionale», diversamente da Kant per il quale 
la ragione trova fondamento assoluto nella legalità extra sensibile della morale, questo fine 
ultimo consiste per Spinoza con la conoscenza razionale stessa36. In questo senso, l’Etica 
di Spinoza, sostiene una teoria della conoscenza che è allo stesso tempo un’Etica in quanto 
non ammette l’esistenza della «cosa in sé». Il razionalismo di Spinoza incrocia e anticipa 
così un’esigenza diffusa del neo-kantismo e della sua critica alla morale di Kant. 

Sebbene il razionalismo assoluto di Spinoza resti in un senso irricevibile, in quanto 
volto inevitabilmente nell’astrazione di una totalità naturale, esso permette di non porre 
il fine dell’azione fuori dall’azione stessa – il regno noumenico del kantismo – in quanto, 
come osservato, fa della ragione il fine immanente all’agire razionale. In questo senso la 
critica al rigorismo kantiano passa, secondo quanto afferma da Simmel nella Einleitung, 
per la ricezione critica dello spinozismo. 

sulla psicologia sociale, G. Simmel, Sociologia, Torino, Edizioni di Comunità, 1998, pp. 479-483.
33	 G. Simmel, La differenziazione cit., p. 22. 
34	 G. Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen Grundbegriffe, Gesamtaus-

gabe, hrsg. von K.C. Köhnke, Band 3-4, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1989-1991.
35	 G. Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft cit. Band 2, p. 102.
36	 Ivi, p. 106.



Interazione senza società	 169

Quella tensione tra neo-kantismo e positivismo che a giusta ragione è stato indicato 
per caratterizzare gli anni di formazioni del giovane Simmel, appare a vario titolo parte-
cipare a quella peculiare forma di riattivazione dell’opposizione tra spinozismo e kanti-
smo che attraversa la cultura tedesca nell’ultimo quarto del XIX secolo. Questa tensione 
non resterà inesplorata e il passaggio a un posizionamento più decisamente neo-kantiano 
può essere letto, come intendo ora mostrare, come un tentativo di definire una prospetti-
va epistemologica per le scienze sociali fuori da essa. 

2. La forma della Wechselwirkung: neo-kantismo e sociologia 

Prima di procedere con un’analisi del neo-kantismo di Georg Simmel a partire dalla 
metà degli anni ’90 del XIX secolo è importante, come riguardo alle influenze spinoziste 
prese in considerazione nel capitolo precedente, perimetrare il contesto intellettuale den-
tro a cui tale posizionamento si sviluppa. Anzitutto, è necessario mettere in luce come la 
critica al formalismo morale di Kant e in particolare alla cosa in sé, che nella Introduzione 

alla scienza morale suggerisce a Simmel alcuni aspetti di contiguità con una prospettiva 
spinozista, non sia in rottura con la sensibilità teorica del neo-kantismo. È infatti utile 
ricordare come uno degli aspetti caratterizzanti la riflessione neo-kantiana sia consistita 
proprio nell’estensione della riflessione epistemologica di Kant oltre i confini della cono-
scenza della natura. Per fare questo è proprio la riflessione etica kantiana e la possibilità di 
un recupero pratico di una conoscenza capaci di trascendere il dominio dell’esperienza ad 
essere esposta a critica. Quello che il neo-kantismo pone in evidenza attraverso il concetto 
di validità, a partire da contributi in questo rispetto assolutamente fondatori come quelli di 
Hermann Lotze e Otto Liebmann37, è come la conoscenza non abbia bisogno, per essere 
giustificata, di ricorrere a un criterio pratico che chiami in causa una dimensione noumeni-
ca. In questo senso, una parte consistente della revisione di Kant operata dal neo-kantismo, 
consiste nel depurarne la riflessione pratica dalla cosa in sé, considerata adesso come un 
retaggio scolastico da cui la rivoluzione copernicana di Kant non è riuscita a sottrarsi. In 
questo senso s’intende mostrare come la svolta trascendentale della conoscenza moder-
na possa essere estesa oltre il dominio della natura e come il concetto di validità sia ciò 
che rende possibile questa pluralizzazione delle sfere del sapere positivo. Ora, è proprio 
all’interno di questa pluralizzazione dei saperi che la riflessione neo-kantiana di Simmel si 
stabilisce, sebbene, come vedremo adesso, la cifra del neo-kantismo sociologico di Simmel 
fornisca un contributo assolutamente originale all’interno del dibattito neo-kantiano. 

Dagli scritti giovanili fino al saggio La legge individuale38 (1913), Simmel non in-
terromperà mai il suo confronto con Kant. La vicinanza di Simmel al neo-kantismo è 
testimoniata da vari aspetti, anzitutto dalla sua attività all’interno di alcuni degli organi 
ufficiali del neo-kantismo tedesco. A questo proposito si può ricordare come il primo nu-
mero dei Kant Studien, rivista di riferimento del neo-kantismo si aprisse con un contribu-
to di Simmel (1897), o ancora il fatto che Simmel sia stato membro dell’associazione te-
desca kantiana fino alla sua morte. Diversi sono i testi utili a perimetrare il neo-kantismo 
di Simmel e l’importanza per la sua concezione della sociologia. V’è, anzitutto, la prima 

37	 H. Lotze, Logica, Milano, Bompiani, 2010; O. Liebmann, Kant e gli epigoni, Napoli, Editoriali 
Scientifica, 1990. 

38	 G. Simmel, La legge individuale, Roma, Armando, 2001. 



170	 ﻿ Nicola Marcucci 

versione de Il problema della sociologia (1894) e il saggio di due anni successivo inti-
tolato Cos’è per noi Kant?39 (1896). Oltre alla dissertazione di dottorato di cui abbiamo 
discusso nel precedente paragrafo, Simmel tenne una serie quasi ininterrotta di lezioni e 
seminari presso l’università di Berlino dedicate a Kant a partire dal 1885 e di cui il corso 
del semestre invernale del 1892-1893 rappresenta la parte più avanzata che dette frutto 
al volume Kant. Sedici lezioni berlinesi (1904)40. 

Ritengo che si possano classificare tre diversi utilizzi del pensiero di Kant nella ri-
flessione di Simmel. In un primo rispetto Kant rappresenta il pensatore moderno a cui 
Simmel, senza dubbio, dedica la maggiore attenzione, discutendo in maniera dettagliata 
il suo pensiero e dandone un’interpretazione che, sebbene in linea con alcuni aspetti 
delle letture neo-kantiane dell’epoca, fornisce degli elementi di indubbia originalità (1). 
In un secondo rispetto, Kant rappresenta un’immagine del mondo moderno, o meglio il 
precipitato filosofico dell’ideologia del mondo moderno. In questa prospettiva, l’intellet-
tualismo kantiano viene assunto da Simmel come uno dei tratti dominanti della moder-
nità tout court (2). Infine, non necessariamente in ordine d’importanza, il formalismo di 
Kant rappresenta una prospettiva epistemologica che Simmel condivide e sviluppa a li-
vello della propria sociologia (3). Questi tre aspetti della critica simmeliana non possono 
ovviamente essere interamente separati e vengono spesso messi in gioco l’uno accanto 
all’altro o l’uno contro l’altro. È, ciononostante, utile mantenere questa distinzione anali-
tica per meglio definire le trasformazioni che si operano nel pensiero di Simmel mostran-
do come, rimettendo in gioco l’immagine di Kant, si produca uno spostamento di visione 
anche del ruolo di Spinoza nella sua riflessione, essendo il naturalismo di quest’ultimo 
immancabilmente percepito come antagonista al progetto criticista kantiano. 

Per quanto riguarda la lettura filosofica di Kant è importante sottolineare come 
quest’ultimo, apra una prospettiva dalla quale, secondo Simmel, non è possibile retroce-
dere. La sintesi kantiana tra sensi e intelletto e la fondazione di una conoscenza apriori 
della natura, implica inevitabilmente una premessa maggiore che consiste nell’aver re-
ciso il legame tra essere e pensiero che era stato alla base di ogni metafisica fino a Kant. 
Questo non significa, ricorda Simmel nel suo saggio Che cos’è per noi Kant?, che in 
Kant, come suggerito dall’idealismo, si operi una contrapposizione insanabile tra io e 
non-io che possa essere oltrepassata soltanto attraverso un superamento dialettico della 
contrapposizione in quanto tale41. La vera contrapposizione, ricorda Simmel, non è quel-
la tra io e non-io ma quella tra rappresentazione e cosa in sé: «il pensiero puro, libero dai 
sensi, non è uno strumento di conoscenza»42. L’apparire, il fenomeno, non è un errore ma 
l’unica realtà della conoscenza. Se così non fosse, dovremmo attribuire realtà a ciò che si 
nasconde dietro al fenomeno, facendone un criterio di conoscenza del fenomeno stesso: 
«Ma questa dualità dei principi per Kant viene eliminata totalmente»43. A partire da que-

39	  G. Simmel, Che cos’è per noi Kant?, Roma, Castelvecchi, 2016.
40	 G. Simmel, Kant. Sedici lezioni berlinesi, Milano, Unicopli, 1986. Per un posizionamento di Kant 

nell’opera di Simmel si veda l’introduzione di: A. Marini, «La posizione di Simmel e l’eredità di 
Kant», pp. 7-43. 

41	 Per un analisi di questa opposizione nel pensiero di Fichte, rimando il lettore al contributo di 
Giacomo Clemente contenuto in questo volume. Cfr. infra, pp. 39-68.

42	 G. Simmel Che cosa è per noi Kant? cit., p. 53. In questa prospettiva l’opposizione tra hegelismo 
e kantismo sociologico che struttura la riflessione critica sulla sociologia di Gillian Rose sembra 
descrivere con precisione il posizionamento di Simmel. Si veda: G. Rose, Hegel contra Sociology, 
London, Verso, 2009. 

43	 G. Simmel Che cosa è per noi Kant? cit., p. 54. 



Interazione senza società	 171

sto movimento interpretativo, all’apparenza semplice, si stabilisce una parte consistente 
dell’interpretazione simmeliana di Kant e questo gesto può essere, a ragione, ritenuto 
come un elemento probante dell’orientamento neo-kantiano del suo pensiero. Si tratta, 
come in una parte consistente di quella tradizione e come Simmel aveva già annunciato 
nella critica alla morale kantiana nella Introduzione alla scienza della morale, di una 
torsione in senso propriamente gnoseologico del kantismo che viene giocata contro l’im-
piego che dell’eredità kantiana aveva fatto l’idealismo. Il problema fondamentale aperto 
da Kant, si sostiene, è stato quello di offrire una teoria della conoscenza che possa essere 
estesa oltre i confini della solo conoscenza naturale, senza tradire la dimensione apriori 
della sua critica44. 

Vi sono due aspetti in questa prospettiva che vanno sottolineati. Da un lato, come 
anticipato, senza ricadere in un soggettivismo, questo tipo di concezione impedisce ogni 
ritorno a una riflessione che intenda saldare in una nuova alleanza essere e pensiero. 
Ogni forma di razionalismo che voglia pensare una sintesi tra queste due dimensioni, 
ogni pensiero che istanzi l’esistenza di una totalità commette l’errore originario di non 
operare questa separazione tra essere e pensiero: 

Le forme universali della natura sono leggi che il nostro intelletto le prescrive, nella 
misura in cui esso così facendo la costituisce appunto in quanto natura, in quanto cosmo 
conformato alle leggi […] Il mondo, che allo spirito conoscente sembrava contrappor-
si inerme, riflettendosi meccanicamente, è dunque la sua stessa attività, le rigide forme 
dell’immagine del mondo sono giunte in un flusso, e sono rivolte nell’attività dello spirito 
stesso; al posto dell’inquietante miracolo di un mondo esterno che ci è estraneo e che tut-
tavia penetra in noi, comprendiamo il mondo appunto come prodotto della nostra propria 
vita interiore45.

Questa dissoluzione dell’immagine meccanica del mondo è un elemento insuperabile 
del pensiero di Kant. La strategia impiegata da Kant per riportare unità in questa disso-
luzione e spiritualizzazione del mondo, ricorda Simmel, è quella di ricondurla a sistema. 
Nell’architettonica delle facoltà e nella tripartizione tra facoltà del conoscere, del senti-
mento e della volontà a cui fanno capo intelletto, sensibilità e ragione: «lo spirito umano 
gli appare come costruzione simmetrica in sé stessa, che non può avere né più né meno 
membri di quanto richieda la logica conformità alle regole»46. Ma se la recisione del nesso 
tra essere e pensiero rappresenta un aspetto insuperabile della riflessione kantiana, questa 
facoltizzazione dello spirito appare a Simmel, antiquata. All’architettonica delle facoltà 
deve essere opposta un’impostazione che in qualche modo accetti il dissolversi del sape-
re, razionale, morale ed estetico in un flusso continuo, in «una serie che non verrà mai 
completata»47. In questo senso, la contrapposizione tra vita e forma, che Simmel radicaliz-

44	 «Ma nonostante questo fondamentale divario del pensiero moderno da quello kantiano, la sua sco-
perta che le nostre esperienze sono condizionate da presupposti sovrasensibili quasi connaturati 
al nostro spirit, possiede una fecondità che non è stata affatto esaurita. Kant stesso l’ha applicata 
solo all’ambito delle scienze naturali; poiché da un lato il suo pensiero originale era rivolto alla 
natura e, d’altro lato, la vita psichica come tale e tutto ciò che è storico lo interessavano solo dal 
punto di vista del loro valore morale e non costituivano per lui, in sé e per sé, un oggetto proprio 
di ricerca» (G. Simmel, Kant. Sedici lezioni cit. p. 95). 

45	 G. Simmel Che cosa è per noi Kant? cit., pp. 59-60.
46	 Ivi, p. 61.
47	 Ivi, p. 63.



172	 ﻿ Nicola Marcucci 

zerà nel corso della sua vita perorando, come vedremo nel prossimo paragrafo, la causa di 
un ritorno a Goethe, era già presente nel pensiero di Kant, nella forma di un esito relativi-
sta del pensiero di quest’ultimo capace di rimetterne in discussione lo spirito sistematico. 

Il secondo aspetto che deve essere sottolineato, già presente in questo saggio, ma che 
assumerà un’importanza capitale nel volume delle lezioni su Kant, consiste in un’enfasi 
radicale del razionalismo di Kant a scapito dell’ontologia dualista fondata sulla contrap-
posizione tra fenomeno e noumeno, percezione e cosa in sé48. L’errore principale dell’in-
terpretazione di Kant, sottolinea Simmel, ha consistito nell’enfasi posta sull’opposizione 
tra intelletto e ragione. In questa prospettiva, il primato della ragione sull’intelletto, com-
porta un primato della volontà sull’intelletto. Al contrario, il Kant di Simmel è un autore, 
per le ragioni che vedremo di qui a poco, profondamente intellettualista. 

Simmel ritiene che la cattiva interpretazione di Kant si sia legittimata nel corso del-
la modernità in ragione di una cattiva reazione all’intellettualismo che ha cercato di 
resistere a quello che prima di essere un orientamento filosofico ha rappresentato una 
trasformazione spirituale complessiva del mondo moderno. Insistendo sull’autonomia 
della sfera morale e sulla volontà come apertura su un assoluto della ragione, preclusa 
alla conoscenza scientifica, non si è colta la dimensione intellettualista di Kant. Diversa-
mente dalla lettura volontaristica, Simmel, pur riconoscendo la rottura del kantismo dal 
razionalismo moderno, attraverso quella spiritualizzazione del mondo descritta in prece-
denza, ritiene che quella di Kant sia una rottura capace, in certo modo, di radicalizzare i 
presupposti del razionalismo stesso:

Ogni precedente speculazione filosofica aveva preteso di scoprire la sostanza o la forza 
fondamentale in cui tutti gli aspetti molteplici delle cose trovassero la loro unità, tutti i 
diversi concetti un concetto supremo in grado di comprenderli. Certamente, per le nostre 
capacità conoscitive questa assoluta unità della realtà è irraggiungibile; ma, accanto all’il-
lusione di averla scoperta, essa conserva intatto il suo uso necessario come ideale regola-
tivo della nostra esperienza […] La nostra conoscenza, che consiste nel collegamento dei 
fenomeni isolati in una legalità sempre più generale, si arresterebbe se non fosse guidata 
dal fine immaginario di un’unità del tutto esistente49. 

Non si tratta quindi di opporre un razionalismo della totalità a l’individualismo etico 
di Kant, quanto di mostrare come Kant sottragga il problema di una legalità meccanica 
del mondo naturale, facendo della «unità del tutto» una sorta principio regolativo di ogni 
nostra forma di sapere. Ritrovare unità nell’apparente dualismo di sensibilità e intelletto 
che la modernità ha operato appare essere la cifra maggiore del contributo kantiano agli 
occhi di Simmel. 

Riassumendo, due sono quindi gli aspetti che abbiamo voluto privilegiare della lettura 
simmeliana di Kant: superamento dell’architettonica delle facoltà da un lato e intellettua-
lismo come principio capace di ritrovare l’unità del reale oltre la separazione tra essere 
e pensiero. Entrambi questi aspetti – spostando l’accento sulla dimensione intellettuale 
della riflessione di Kant e leggendo il suo legalismo morale come un’espressione di 

48	 In questo senso la lettura simmeliana di Kant partecipa di un orientamento tipico del neo-kantismo 
teso a fare, secondo le parole di Lange, della «cosa in sé» un puro concetto limite e di fatto, se-
condo quelle di Windelbland ad affermare che essere neo-kantiani significasse «superare Kant». 
A questo proposito si veda: E. Podoksik, Neo-Kantianism and Georg Simmel’s Interpretation of 

Kant, «Modern Intellectual History» XIII (2014), 3, pp. 597-622. 
49	 G. Simmel, Kant. Sedici lezioni cit., pp. 78-79.



Interazione senza società	 173

questo intellettualismo piuttosto che come il segno del necessario ricorso alla sfera della 
cosa in sé – espongono il ritorno a Kant oltre i limiti che questo aveva assegnato alla sola 
conoscenza della natura. È in questa prospettiva che Goethe rappresenterà l’alternativa a 
Kant, riaprendo in questo modo a quel naturalismo a cui Spinoza aveva, in prima istanza, 
dato voce nel mondo moderno.

Contiguamente alla lettura filosofica di Kant, animata da questo riconoscimento della 
centralità dell’intelletto, segue una diagnosi che, eccede il solo pensiero di Kant, per 
divenire un giudizio esteso sul mondo moderno che troverà nella Filosofia del denaro, 
l’analisi più dettagliata. Ci troviamo qui a livello del secondo aspetto della lettura sim-
meliana di Kant. Come appare evidente da quanto detto in precedenza, questa diagnosi di 
intellettualismo non è separabile dall’interpretazione filosofica che Simmel da di Kant. 
Ciononostante l’intellettualismo di Kant, in questo rispetto, eccede il contenuto della sua 
filosofia, per divenire un sintomo della trasformazione spirituale del moderno. L’intellet-
tualismo, che a livello filosofico rimanda, come osservato, al fatto che Kant riesca a dare 
alla separazione tra essere e pensiero una veste filosofica, in sede culturale consiste con 
l’avvenuta separazione che il valore acquisisce rispetto a quello dell’essere, la coscienza 
moderna del fatto che l’obiettività del valore non risiede nell’essere delle cose ma nella 
loro natura sociale. 

Il valore forma in questo modo in un certo senso la controparte dell’essere ed è proprio 
come forma comprensiva e categoria dell’immagine del mondo in molti modi ad esso 
paragonabile. Kant ha rilevato come l’essere non costituisca una caratteristica delle cose; 
perché se affermo di un oggetto finora unicamente esistente nel mio pensiero; esso esiste, 
non acquista con ciò nuova caratteristica, perché verrebbe così ad esistere non la stessa 
cosa, che pensavo prima, ma un’altra. Se indico che una cosa è dotata di valore, non per 
questo si aggiunge ad essa una nuova caratteristica, perché sono proprio le caratteristiche, 
che essa già possiede, che ne consentono la valutazione, o, per essere precisi, Il suo essere 
già determinate in tutti I suoi aspetti viene elevato nella sfera del valore50. 

L’intellettualismo, in quanto assunzione della separazione tra essere e valore e cre-
denza nell’obiettività del secondo rappresenta un fenomeno che, sebbene osservabile 
con chiarezza nella vita economica, diventa la dimensione culturale dominante della 
vita moderna in quanto tale. La trasformazione del rapporto alla vita mentale che l’in-
dividuo sperimenta nella metropoli, la divergenza tra cultura oggettiva e soggettiva 
o ancora le varie esperienza di distacco dalla natura sensibile dell’uomo moderno, 
rappresentano espressioni di questa trasformazione del mondo moderno di cui Kant ha 
dato la formulazione filosofica più compiuta. Se da un lato questa trasformazione ha 
indubbiamente una natura destinale per Simmel, antesignana in questo rispetto della 
razionalizzazione weberiana, il progetto di una scienza della società consiste, nell’or-
ganizzare questa separazione tra valore e realtà dentro a un universo di forme le cui 
interazioni possono essere, almeno provvisoriamente, sottratte al flusso continuo del 
divenire. È qui che il terzo impiego del pensiero di Kant assume una dimensione pro-
priamente sociologica. 

Se l’estensione dell’apriori oltre i limiti della conoscenza della natura a favore di altri 
saperi positivi da un lato (1) e l’intellettualismo come cifra principale della trasforma-
zione spirituale del mondo moderno dall’altro (2) hanno rappresentato i due principali 

50	 G. Simmel, Filosofia del denaro, Torino, UTET, 1984, p. 95. 



174	 ﻿ Nicola Marcucci 

aspetti dell’interpretazione filosofica di Kant, la riflessione epistemologica di Simmel, 
trasporta questi due elementi su un diverso piano che, alimentandosi di entrambi, gli 
permette di fare del concetto di Wechselwirkung un concetto propriamente sociologico. 
Come osservato, l’impiego del concetto di Wechselwirkung nella riflessione del giovane 
Simmel è quanto gli permette di sviluppare la propria riflessione sulle formazioni og-
gettive mantenendo aperto il dissidio tra totalità e individualità. È la serie infinita delle 
individuazioni originantesi dalle relazioni reciproche, a permettere di radicalizzare la 
dissoluzione moderna delle sostanze senza in questo modo ricadere nell’individualismo 
formalista. Ma è proprio il concetto di formazione oggettiva che Simmel cerca di im-
plementare in seguito alla svolta neo-kantiana e attraverso il concetto di forma sociale 
che segna la sua riflessione sociologica di poco posteriore a quella dell’Introduzione alle 

scienze della morale. È la prima versione de Il problema della sociologia, pubblicata nel 
1894 e riedita come primo capitolo della Soziologie nel 1908, arricchita dal fondamenta-
le Excursus sul problema: come è possibile la società?51.

L’ambizione epistemica della sociologia, è, ricorda Simmel, figlia del relativismo mo-
derno: «cioè nella tendenza a risolvere il singolare e il sostanziale in azioni reciproche; 
l’individuo era solamente il luogo in cui si collegano dei fili sociali, la personalità era 
soltanto il modo particolare in cui ciò accade»52. In questo senso, la sociologia, come 
nuova scienza non ha bisogno di giustificare l’esistenza di un nuovo oggetto, la materia 
di cui si costituisce una società. La sociologia deve piuttosto essere capace di cogliere la 
forma delle azioni reciproche che determinano la trama delle singole formazioni sociali. 
È quindi nella possibilità di stabilire un criterio per definire cosa siano le forme sociali, 
che si sostanzia l’ambizione epistemica della sociologia: 

Queste azioni reciproche significano che dai portatori individuali di quegli impulsi e 
scopi occasionali sorge un’unità, cioè appunto una «società». Infatti l’unità in senso em-
pirico non è altro che azione reciproca di elementi: un corpo organico è un’unità perché 
i suoi organi stanno tra loro in uno scambio reciproco di energie più stretto che con qual-
siasi essere esterno: uno stato è uno perché tra i suoi cittadini sussiste il corrispondente 
rapporto di influenze reciproche; e non potremmo considerare come unitario neppure il 
mondo se ognuna delle sue parti non influenzasse in qualche modo ogni altra parte, se la 
reciprocità, comunque mediata, delle influenze fosse eliminata53. 

La nuova scienza della società si occupa delle forme dell’agire, ne riduce cioè i contenu-
ti a dinamiche relazionali aperte senza in questo modo ridurle a «qualità o funzioni partico-
lari’ capaci di fornire unità al discorso. Essa si occupa quindi di forme sociali non qualifi-
cate in base al loro contenuto ma in ragione dell’azione reciproca che connette gli elementi 
in un’unità. Si stabilisce quindi un primato sociologico della forma sul contenuto che situa 
la sua riflessione nell’alveo del neo-kantismo. Se per Kant le connessioni del mondo fisico 
si operano nel soggetto, attraverso le forme pure dello spazio e del tempo, per Simmel esi-
stono un tipo diverso di connessioni la cui unità diversamente da quelle del mondo naturale 
non risiedono nel soggetto. La sociologia è la scienza di queste connessioni che, come la 

51	 Per un efficace inquadramento del kantismo sociologico di Simmel si veda: G. Fitzi, Comment 

la société est-elle possibile? Developpement et signification du «paradigme sociologique» de la 

Sociologie de Simmel de 1908, in L. Deroche-Gurcel, P. Watier (dir.), La sociologie de Georg 

Simmel (1908): elements actuels de modelisation sociale, Paris, PUF, 2002, pp. 111-129. 
52	 G. Simmel, Sociologia cit., p. 6. 
53	 Ivi, p. 9.



Interazione senza società	 175

geometria riduce il mondo a forme essenziali in interazione54. La forma appare quindi la 
strategia impiegata da Simmel per superare il conflitto tra individualità e totalità, per fissare 
la pluralità tendenzialmente infinita delle interazioni quale era emersa nella sua riflessione 
precedente. Il pluralismo che caratterizza la sociologia relazionale di Simmel trova proprio 
nella forma la possibilità di non pensare la società in termini di una totalità.

In questo senso circoscrivendo la nostra comprensione della società alle forme di 
sociazione e di socievolezza (Vergesellschaftung, Geselligckeit)55, la sociologia, senza 
la pretesa di definire un nuovo oggetto o di concentrarsi esclusivamente sulle forme di 
associazione fondate sulla trasmissione istituzionale, definisce una serie potenzialmente 
infinita di situazioni sociali56. Se quindi, la forma deve essere compresa come la mo-
dalità attraverso la quale Simmel intende uscire dalla tensione tra individuo e totalità 
che abbiamo visto caratterizzare la sua riflessione giovanile, il rimando a una totalità 
capace di significare le singole forme di sociazione, resta, come vedremo nell’ultima 
parte di questo contributo una tentazione della riflessione di Simmel, che riapre la strada 
a quell’influenza spinoziana che abbiamo visto operare fin dalle sue opere giovanili. 
Prima pero di andare in questa direzione è importante notare come, sebbene il problema 
della forma sociale sia introdotto nel saggio appena commentato, sia nell’Excursus che 
Simmel tenta di definire da un punto di vista strettamente epistemico, la rilevanza del 
neo-kantismo in sede sociologica. 

Se la riflessione di Simmel fin dal 1894, riconosce quindi nel concetto di forma so-
ciale la possibilità di fissare la Wechselwirkung in concrezioni riconoscibili ed isolabili 
che la sottraggano alla tensione tra individualità e totalità, se quindi Simmel prende una 
posizione schiettamente neo-kantiana, è nell’excursus che la particolarità del suo posi-
zionamento si chiarisce. Il concetto di forma sociale è qui elevato a livello di un apriori 
capace di implementare l’apparato concettuale del neo-kantismo. Se la sociologia, si 
dice, pone la stessa domanda di Kant riguardo alla capacità sintetica immanente alla co-
scienza di ciascuno e capace di rendere possibile la conoscenza della natura, la società, 
diversamente dalla natura, non può essere sintetizzata soggettivamente, ma sembra esi-
stere per sé fuori dal soggetto. L’unità sociale delle forme di sociazione emergente dalle 
interazioni reciproche, non può essere ritrovata nella coscienza ci ciascuno in quanto: «la 
coscienza di costituire con gli altri un’unità è qui tutta l’unità in questione»57. Quest’u-
nità non è mai data in forma astratta ma vive dentro a formazioni particolari, necessaria-
mente cangianti, concrezioni specifiche della Wechselwirkung. Quindi la possibilità di 
una società si origina a un livello che va ontologicamente distinto da quello della realtà 

54	 L’Etica spinoziana è, in questo rispetto, il primo esempio di questa applicazione del formalismo 
geometrico allo studio delle relazioni umane. Simmel ricorda qui, ciononostante, come la rela-
zione tra sociologia e geometria possa essere pensata solo nella forma di un’analogia (ivi, p. 14). 
Alcuni interpreti hanno sottolineato l’importanza di Spinoza per Simmel. Si veda: H.J. Helle, 
Messages from Georg Simmel, Leiden-Boston, Brill, 2013; F. Vandenberghe, Relativisme, rela-

tionnisme, structuralisme, «Simmel Studies» 12 (2002), 1, pp. 41-84. 
55	 Simmel dedicherà alla socievolezza il proprio intervento presso il primo convegno della Deutsch 

Gesellschaft für Soziologie, che si tenne nel 1909 presentandolo appunto, nel sottotitolo, come 
un Esempio di sociologia pura o formale: G. Simmel, La socievolezza, Roma, Armando Editore, 
1997. Importante notare anche come il sottotitolo della Sociologia reciti: «Ricerche sulle forme 
della sociazione». 

56	 D. Frisby, Georg Simmel, London-New York, Routledge, 2002 ; E.S. Goodstein, Georg Simmel 

and the Disciplinary Imaginary, Stanford, Stanford University Press, 2017. 
57	 G. Simmel, Sociologia cit. p. 28.



176	 ﻿ Nicola Marcucci 

fisica: «La società è ‘la mia rappresentazione’, ossia poggia sull’attività della coscienza, 
in un senso del tutto diverso dal mondo esterno»58. 

Ma quale valore ontologico attribuire alla società quindi? Come operare una distin-
zione tra società e mondo esterno senza in questo modo fare della prima un «dominio 
nel dominio» sottraendo la società alla natura? La risposta sembrerebbe essere risolta 
facendo della società una forma della nostra conoscenza, come suggerito da Simmel 
fin da La differenziazione sociale, ma la natura di questa conoscenza non può essere 
associata alla sola coscienza in quanto è la relazione con gli altri ad essere qui coinvolta. 
Se quindi nella conoscenza della natura è la coscienza a fornire un’attività sintetica ai 
dati dell’esperienza, nel caso della conoscenza sociale la sintesi si opera per così dire 
già nel fatto stesso della relazione. Com’è possibile, quindi, una società? Dovremmo 
forse concluderne che una società sia solo il frutto di relazioni private astratte dalla loro 
singolarità attraverso la capacità sintetica della coscienza capace, in questo senso, di 
ricondurle a una totalità? Se così fosse, la caratteristica principale dell’associazione, la 
natura formale che permette di distinguere diversi rapporti d’azione reciproca verrebbe 
meno e la società si dissolverebbe in una totalità che Simmel ritiene insostenibile e dis-
soltasi dentro e grazie al movimento de-sostanzializzante della scienza, dello scambio e 
della tecnica moderne. Sembra quindi che la svolta formale della sociologia simmeliana 
si messa esposta a quel dissidio tra individuo e totalità che avevamo visto caratterizzare 
la sua concezione del sociale fin dagli scritti giovanili. 

Ora è proprio per uscire da questo dissidio che nell’excursus Simmel intende saldare 
il concetto di società, una volta privatolo di ogni pretesa sostanziale, a una teoria della 
conoscenza che, sebbene distinta da quella naturale, sia saldata a dei principi capaci di 
stabilirne la tenuta. Questi principi sono, sula scia della visione neo-kantiana di Sim-
mel, ritenuti al pari dello spazio e del tempo, degli apriori, ovvero delle condizioni di 
possibilità dell’esperienza sociale. Queste categorie, che stanno alla base dei «processi 
dell’azione reciproca», diversamente dalle forme a garanzia della conoscenza naturale 
del mondo, non risiedono nella coscienza ma nel rapporto tra coscienze. Queste «forme a 
priori dell’associazione», o apriori sociali, consistono nella risposta che Simmel utilizza 
per fissare l’esistenza della società attraverso una teoria della conoscenza che la renda 
autonoma dalla conoscenza della natura senza sottrarla alle regole che organizzano la co-
noscenza umana del reale. È attraverso la distinzione tra la «conoscenza» della natura e il 
«sapere» della società che Simmel cerca di dare un senso compiuto a questa differenza. 

Il sapere sociale, si organizza, ricorda Simmel attraverso tre apriori sociali. Il pri-
mo apriori è quello che presiede alla necessaria generalizzazione che ogni rapporto con 
l’altro presuppone e predispone. La condizione sociale di questo apriori consiste nel 
fatto che tutti i rapporti sociali diffettano necessariamente dal punto di vista cognitivo. 
Ogni relazione sociale è «un’esperienza incompiuta» in quanto la relazione con l’altro 
difetta in ragione dei condizionamenti, dei pregiudizi, della prospettiva dentro alla quale 
ogni relazione inizialmente si colloca. È l’infinità diversità e variazione dell’umanità di 
ciascuno che implica quindi un bisogno di generalizzazione senza il quale l’esperienza 
sociale non troverebbe possibilità dissolvendosi nel flusso continuo delle variazioni uma-
ne. Questa generalizzazione dell’altro, non ha origine dalla sola coscienza individuale, 
ma trova un corrispettivo nelle cerchie sociali, ovvero nelle forme della Wechselwirkung, 
che definiscono la socialità umana. In altri termini si generalizza la conoscenza dell’altro 

58	 Ibidem.



Interazione senza società	 177

in ragione delle sue molteplici appartenenze a diverse cerchie sociali: «Nelle cerchie 
degli ufficiali, dei fedeli di una chiesa, dei funzionari, dei dotti, dei familiari ognuno 
vede l’altro partendo dall’ovvio presupposto che egli è un membro della sua cerchia»59. 

Il secondo apriori corrisponde alla consapevolezza che ogni attore coinvolto in un’a-
zione sociale dell’irriducibilità dell’altro alla relazione. In questo senso questo apriori è 
speculare al precedente e consiste nell’affermare che vi sia relazione soltanto se questa 
coscienza dell’irriducibilità dell’individualità al gruppo è manifesta:

L’apriori della vita sociale empirica è il fatto che la vita non è del tutto sociale; noi 
formiamo le nostre relazioni reciproche non soltanto con la riserva negativa di una parte 
della nostra personalità che non entra in esse, e questa parte influisce sui processi sociali 
dell’anima non soltanto mediante connessioni psicologiche generali, ma proprio il fatto 
formale che essa sta al di fuori di tali processi determina il modo di questa influenza60

Il senso di questo apriori, che stabilisce l’esistenza di un’individualità irriducibile 
all’appartenenza al gruppo, potrebbe apparire quello di sottrarre una parte dell’indivi-
dualità alla relazione stessa. Ciononostante il fatto che la coscienza dell’individualità di-
venga un apriori, ovvero una condizione necessaria di ogni relazione, ha proprio il senso 
di abolire in certo modo questa determinazione stabilendo che «l’interno e l’esterno non 
costituiscono due determinazioni sussistenti l’una accanto all’altra […] ma definiscono 
la posizione del tutto unitaria dell’uomo che vive socialmente»61.

Il terzo apriori, infine, consiste nel fatto che, oltre al principio di generalità e d’indi-
vidualità a cui ci siamo appena dedicati, ogni individuo che appartiene a una società vi 
appartiene potenzialmente occupando una funzione che ha una validità per la totalità 
di cui questa società consiste. È la categoria della professione che viene qui definita. 
Questo apriori consiste quindi in una disposizione dell’essere associati e in certo modo 
attribuisce senso al nostro essere parte di una serie di azioni reciproche il cui senso si 
compie, questa sembra l’ipotesi di Simmel, soltanto se inserite all’interno del quadro di 
una totalità fondata sulla divisione del lavoro e delle funzioni:

Finché l’individuo non realizza o non trova realizzato questo apriori della sua esistenza 
sociale – vale a dire la penetrante correlazione del suo essere individuale con le cerchie 
circostanti, la necessità integrante per la vita del tutto della sua particolarità determina-
ta dalla vita personale interiore – fino ad allora egli non è associato, e la società non è 
quell’attività reciproca priva di lacune che il suo concetto enuncia62. 

I tre apriori devono essere quindi considerati come condizioni e disposizioni all’a-
gire sociale. Generalità, individualità e totalità diversamente dalle categorie kantiane 
dell’intelletto non dispongono i soggetti a una conoscenza certa della realtà esterna, ma 
come queste sono le condizioni sine qua non di ogni conoscenza possibile. È importante 
notare come, in ragione dell’orientamento neo-kantiano di Simmel, sebbene la totalità 
sociale non sia conoscibile in quanto tale essa venga reintrodotta come una condizione 
necessaria, una sorta d’ideale regolativo, dell’agire sociale. 

59	 Ivi, p. 31.
60	 Ivi, p. 33.
61	 Ivi, p. 35.
62	 Ivi, p. 37.



178	 ﻿ Nicola Marcucci 

L’individualità del singolo trova un posto nella struttura dell’universalità, anzi che 
questa struttura, nonostante l’aspetto imprevedibile dell’individualità, è rivolto in certa 
misura a questa e alla sua funzione63. 

Sebbene quindi Simmel si collochi nell’alveo del neokantismo, questa esigenza di 
fondare la sociologia su presupposti teorici capaci di riconnettere l’universale e l’in-
dividuale ne oltrepassa, di fatto, la dottrina in quanto impone la ricerca dei nessi tra 
individuale e universale fuori dal soggetto. L’universale dentro al quale l’individualità 
deve essere collocata per essere significata, è per Simmel propriamente un’universale 
sociale e non un’universale astratto. In questo senso la società sembra lasciare emergere 
un universalismo di genere nuovo. La messa a distanza dal neo-kantismo che caratterizza 
la parte successiva della riflessione di Simmel appare animata proprio da questo bisogno 
di ripensare il rapporto all’universale in una prospettiva alternativa rispetto a quella del 
neo-kantismo. 

3. Oltre la forma. La Wechselwirkung dopo la rimozione della natura

In un celebre testo intitolato I problemi fondamentali della filosofia, nel capitolo 
dedicato all’essere e al divenire, Simmel riserva un posto importante al pensiero di 
Spinoza. In una lettera a Husserl, di segno opposto rispetto alla confidenza a Jaspers 
ricordata in apertura, Simmel mette in evidenza come egli ritenesse la sua lettura di 
Spinoza di una certa originalità64. Spinoza è ora l’autore che trasporta l’eleatismo nella 
modernità. Facendo del problema dell’essere quello di un’universale concreto – la 
sostanza – e arrestando, di fatto, la forza annichilente del naturalismo moderno che, 
passato l’entusiasmo rinascimentale, non poteva che fondarsi «sul puro dinamismo, 
sulle energie, sulle pure relazioni dei fenomeni»65. Lo spinozismo permette di ricon-
nettere l’essere al mondo: «Qui è il fulcro di questo intero tipo di filosofia dell’essere: 
lo scambio dell’essere come concetto astratto con l’essere come l’insieme delle cose 
esistenti»66. L’essere diviene totalità. 

Ciononostante lo sforzo spinoziano di riconnettere l’infinità delle manifestazioni em-
piriche in un’unità, l’individuale nell’universale, è destinata, secondo Simmel, all’astra-
zione. Sulla scia della nota critica kantiana al principio di ragion sufficiente, fondata sulla 
confusione che si originerebbe dal confondere, come nel caso della sostanza di Spinoza, 
essere ed esistenza, Simmel critica l’incoerenza logica dell’ontologia di Spinoza che resta, 
in questo rispetto, un filosofo del meccanicismo moderno e per questa ragione incapace 
di assumere la prospettiva della vita che abita i fenomeni naturali. La sostanza spinozia-
na appare a Simmel sospesa tra la mondanizzazione dell’essere e l’ontologizzazione del 
mondo. È la seconda istanza, tuttavia, ad avere la meglio nel sistema spinoziano:

Tale è l’inevitabile tragedia dell’esigenza che aspira per mezzo del pensiero a un’as-
soluta certezza di ciò che esiste, da che più non l’offre la fede. La chiusa necessità della 

63	 Ivi, p. 38.
64	 G. Simmel, Briefe 1912-1918, Gesamtausgabe, Vol. 23, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2008.
65	 G. Simmel, I problemi fondamentali della filosofia, Milano, Istituto Librario Internazionale, 

1072, p. 76.
66	 Ivi, p. 78.



Interazione senza società	 179

pura logica non potrà mai sviluppare da se’ l’esistenza delle cose […] Rimarrà sempre 
uno dei fatti più notevoli della storia dello spirito questo che l’esigenza di un principio as-
solutamente sicuro e indubitabile, esigenza che non si fonda sul puro interesse teoretico, 
ma sul complesso rapporto dell’uomo al mondo, abbia cercato qui il suo appagamento per 
mezzo della pura conoscenza67. 

In questo senso, sebbene il principio della sostanza spinoziana sia quello di una 
mondanizzazione dell’essere, esso sconta lo stesso destino dell’eleatismo, la disso-
luzione del reale nel pensiero. L’essere è incapace di farsi totalità vivente. Sulla scia 
della ricezione romantica ed hegeliana, Spinoza rimane per Simmel, in questo rispet-
to, un pensatore dell’astrazione. La causalità immanente spinoziana è ridotta a puro 
principio logico e in questo modo è destituita di ogni presa sul mondo reale. Opera 
su quest’ultimo una reductio incapace di garantire il pluralismo che caratterizza l’in-
finita realtà fenomenica. Se questo è il giudizio che Simmel enuncia su Spinoza, in 
evidente continuità con la critica kantiana prima, ed hegeliana poi, resta tuttavia che 
la prossimità allo spinozismo diffuso nella cultura filosofica del giovane Simmel, no-
nostante la sua successiva obliterazione attraverso il passaggio a un posizionamento 
neo-kantiano, sembra riaperta dal constatare come la mondanizzazione dell’eleatismo 
del filosofo olandese sia espressione di un bisogno moderno, di una nostalgia della to-
talità in un epoca altrimenti destinata a lasciare dissolvere il rapporto al mondo in una 
serie di azioni reciproche incapaci di estendersi oltre la loro determinazione empirica. 
Come osservato in precedenza la soluzione di questa tensione costitutiva tra indivi-
duo e totalità che anima il «relazionismo filosofico» di Simmel68, aveva trovato una 
configurazione teorica all’interno di una concezione formalista e neo-kantiana della 
sua sociologia. Ciononostante, come spesso accade in Simmel, senza che questo po-
sizionamento venga abolito, la progressiva insistenza su temi legati alla filosofia della 
vita lasciano supporre che quel modo di configurare la nozione di relazione reciproca 
venga rivisitato e ricollocato all’interno di una diversa cornice filosofica. 

Per comprendere questo aspetto della riflessione di Simmel inquadrandolo in un avan-
zamento generale della sua riflessione che si produce proprio in ragione di una revisione 
dei principi neo-kantiani della sua epistemologia, dobbiamo fare un passo indietro e 
rivolgerci all’attenzione che, a partire dagli anni conclusivi del XIX secolo, Simmel 
rivolge a Goethe. Goethe trova una collocazione nella riflessione di Simmel fin dal finire 
del XIX secolo quando, nel 1899, pubblica un primo saggio dedicato al rapporto tra Kant 
e Goethe69. Prima che questa due figure vengano contrapposte, e ricomprese come un’al-

67	 Ivi, p. 79.
68	 Come diversi interpreti hanno fatto notare l’espressione relazionismo è preferibile a quella di 

relativismo. A questo proposito si veda: M. Amat, Le relationnisme philosophique cit.
69	 G. Simmel, Kant und Goethe, in O. Rammstedt (hrsg. von), Aufsätze and Abhandlungen 1894 bis 

1900, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, pp. 445-478. Sul ritorno simmeliano a Goethe si veda: 
J. Bleicher, From Kant to Goethe. Georg Simmel on the Way to Leben, «Theory, Culture and Soci-
ety» 24 (2007), 6, pp. 139-158; D. N. Levine, Soziologie and Lebensanschauung: Two Approches 

to Synthesizing «Kant» and «Goethe» in Simmel’s Work, «Theory, Culture and Society» 29, 7/8, 
pp. 26-52; M. Gardini, Il Goethe di Simmel, in G. Simmel, Goethe, Macerata, Quodlibet, 2012, 
pp. 7-47. Sulla svolta vitalista osservata dal punto di vista dell’influenza bergsoniana su Simmel 
si veda: G. Fitzi, Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie: Georg Simmels Beziehung zu Henri 

Bergson, Konstanz, UVK Verlagsgesellschaft, 2002; D. Suber, Die Begründung der deutschen 

Soziologie zwischen Neukantismus und Lebensphilosophie, Hamburg, Kavac, 2002. 



180	 ﻿ Nicola Marcucci 

terativa fondamentale nell’immagine del mondo moderno, si mostra come il vitalismo di 
Goethe debba essere ritenuto uno sviluppo interno all’intellettualismo di Kant:

Facendo vedere che il conseguimento della verità richiede l’impiego di tutte le forze teore-
tiche, Kant ha aperto una strada filosoficamente decisiva che la sua visione scientifica rigida-
mente intellettualista ha certamente limitato e che solo Goethe ha poi percorso fino in fondo70

È però nel saggio intitolato Kant e Goethe che il ruolo strategico di Goethe in que-
sto esercizio di parziale distanziamento dal precedente orientamento neo-kantiano viene 
esplicitato. Come recita il sottotitolo del libro, Kant e Goethe vengono letti non solo 
come due dei maggiori pensatori moderni, ma come due opposte concezioni della «mo-
derna concezione del mondo». Il volume è diviso in due parti di cui la prima si confronta 
con la questione della conoscenza e la seconda con l’etica. Come nel caso della mono-
grafia su Kant, sono i due domini della critica della ragion pura e della ragion pratica a 
organizzare quindi il confronto tra Kant e Goethe. 

L’analisi di Simmel si articola intorno a un’opposizione ritenuta fondatrice per il 
mondo moderno. Da un lato l’opposizione tra soggetto e oggetto, in cui l’io pensante 
rivendica la propria sovranità. Dall’altro l’unificazione del mondo operata dalla scienza 
moderna, la riduzione della pluralità alla legalità unica e inclusiva della scienza della 
natura. Con Kant, si dice, l’opposizione tra soggetto e oggetto viene radicalizzata, e la 
natura viene sottomessa all’attività dell’intelletto:

Infatti il caos delle impressioni sensoriali, di per sé pura e cieca materia, può divenire 
una «natura», e cioè una connessione dell’esistente sensata e regolata da leggi, solo per il 
fatto che viene disposto entro linee ordinate dalla forza ordinatrice del nostro intelletto71. 

In conseguenza di questa sussidiarietà della natura all’intelletto, con Kant, l’opposi-
zione tra soggetto e oggetto viene radicalizzata e in certo modo risolta in quanto l’op-
posizione di natura e spirito viene superata in ragione dell’unità garantita dalle leggi 
apriori dell’intelletto. Goethe rappresenta in questo fondamentale rispetto un’alternativa 
profonda all’intellettualismo di Kant. L’unità dell’esistente non viene trovata da Goe-
the nell’intelletto ma nello stesso manifestarsi della natura come principio spirituale. 
Simmel stesso in queste pagine, riporta Goethe alla congiuntura intellettuale che vede 
la riemersione del neo-kantismo. Il neo-kantismo, ricorda Simmel, ha rappresentato la 
modalità per uscire dall’opposizione tra idealismo e il materialismo che si è sviluppata in 
Germania intorno agli anni cinquanta e sessanta del XIX secolo72. Kant offre una sintesi 
perché il suo intellettualismo in qualche modo si sottrae alle opposizioni di cui sopra, 
ritrovando l’unità perduta del pensiero moderno attraverso una radicalizzazione dei suoi 
principi. Ma questa soluzione «scientifica» ed «intellettualista», ricorda Simmel, che 
segna l’interpretazione neo-kantiana apre a un bisogno nuovo, alla necessità di ripensare 
un’unità di tipo nuovo. È in questa prospettiva che il «ritorno a Goethe» segue quello 
a Kant. Ed è in ragione di questa trasformazione che la riflessione kantiana di Simmel 
viene riformata.

70	 G. Simmel, Kant. Sedici lezioni cit. p. 80.
71	 G. Simmel, Kant e Goethe. Una storia della moderna concezione del mondo, Como, Ibis, 1995, p. 15.
72	 Sulla querelle materialista rimando il lettore a: F. C. Beiser, After Hegel. German Philosophy 

1840-1900, Princeton, Princeton University Press, 2014.



Interazione senza società	 181

L’intellettualismo filosofico di Kant cessa di essere il rappresentante esclusivo dell’im-
magine del mondo moderno, a questa se ne aggiunge una opposta ma egualmente capace 
di esprimerne la vocazione. Se non fosse stato per l’assoluta centralità che Simmel aveva 
attribuito a Kant, potremmo leggere in questo spostamento soltanto una appendice alla 
concezione simmeliana della storia della filosofia, ma non è così. La riflessione simme-
liana su Goethe intende avere un valore paradigmatico, l’alternativa si gioca su ognuno 
dei piani che abbiamo prima preso in considerazione rispetto a Kant. 

Nella prospettiva tripartita adottata in precedenza con cui abbiamo analizzato la let-
tura simmeliana di Kant, si tratta quindi di mostrare come Goethe rappresenti un’al-
ternativa in senso pieno. Per quanto riguarda i primi due aspetti, la questione appare a 
chiare lettere negli svariati contributi che Simmel dedica a Goethe a partire dal finire del 
secolo. Come intendo mostrare in queste pagine conclusive, Goethe rappresenta tanto 
un’alternativa filosofica, in quanto il suo naturalismo è antitetico all’intellettualismo di 
Kant, quanto un’alternativa ideologica in quanto il suo pensiero suggerisce la possibilità 
di ricomporre quell’alleanza tra individuo e natura che Kant aveva barrato. Infine, è que-
sto l’aspetto che appare più problematico, Goethe rappresenta la possibilità di pensare la 
Wechselwirkung problematizzandone l’orizzonte cognitivo formalista dentro a cui la sua 
sociologia l’aveva collocato. 

Partiamo dal primo di questi aspetti, la distanza che separa la concezione filosofica di 
Goethe da quella di Kant. La comparazione si gioca per Simmel anzitutto mostrando come, 
tanto Goethe quanto Kant, si posizionino in un orizzonte moderno definito dal superamen-
to dell’alternativa tra materialismo e spiritualismo. Nel caso del primo, come osservato, 
attraverso una radicalizzazione del soggettivismo che gli consente di non andare a de-
trimento della realtà oggettiva. Nel caso del secondo, attraverso una concettualizzazione 
della natura che gli permette di trovare in essa stessa il principio sintetico capace di non 
negare l’esistenza dello spirito ma piuttosto di darne prova. Goethe prende le distanze dal 
tentativo kantiano di superare il dissidio tra soggetto e oggetto attraverso una teoria della 
conoscenza, per lui la sintesi si opera nel concetto di mondo stesso. Per Goethe, ricorda 
Simmel, il mondo si spiritualizza e lo spirito si mondanizza, è Dio ad essere ritrovato nel 
mondo, secondo un principio comune a quello dello spinozismo. Vi sono diversi passaggi 
in cui Simmel sottolinea la distanza tra Goethe e Spinoza, ma se ci limitassimo alla lettera 
di questi passaggi non si vedrebbe come quello che viene messo in valore dalla lettura 
simmeliana di Goethe sia proprio una forma di spinozismo capace di separarsi dalla con-
cezione meccanicistica del filosofo olandese. Goethe non è quindi soltanto spinozista ma 
il suo è uno spinozismo compiuto, implementato, perché capace di operare una fusione tra 
Dio e mondo, grazie a un concetto di vita capace di saldare questi due concetti:

Tanto Kant come Goethe si collocano in egual misura al di là dell’opposizione tra ma-
terialismo e spiritualismo. Kant perché il suo principio comprende in sé allo stesso modo 
e senza contrasti la natura e lo spirito, in quanto l’una e l’altra non sono che pure rappre-
sentazioni; Goethe perché i due elementi dell’opposizione, che egli accoglie entrambi in 
quanto costitutivi dell’essenza assoluta, formano ciò che è immediatamente uno73

È quindi il Dio-natura di Spinoza a rendere, paradossalmente, il superamento o 
quantomeno l’alternativa al kantismo possibile. Ma è Goethe ad associare a questo 

73	 G. Simmel, Kant e Goethe cit., p. 28.



182	 ﻿ Nicola Marcucci 

principio un concetto di vita capace di mettere da parte quella concezione meccanicistica, 
dominante tanto nel pensiero di Spinoza quanto in quello di Kant. Il Dio-natura di Spino-
za viene così riscattato dentro a una concezione filosofica capace di significarlo oltre la 
lettera del suo autore, sfuggendo – grazie al concetto di vita – a quell’eleatismo ed oblio 
del mondo che ne pareva inficiare l’intuizione costitutiva:

Meglio che a chiunque altro di cui abbiamo conoscenza – compreso Spinoza – sembra 
che la segreta unità di tutti gli esseri, che la filosofia ha da sempre ricercato, abbia dischiu-
so per lui [Goethe] il contenuto del sentimento stesso della vita74 

Questa nuova unità, si dice, non va a scapito della pluralità – Spinoza, infatti, «sacri-
ficò il plurale all’uno»75 – ma al contrario è un’unità nella relazione, un’unità dinamica 
fondata sul concetto di divenire. È quindi il concetto di una buona totalità naturale, a 
imporsi sul piano filosofico, segnando un’alternativa filosofica al kantismo. E se questo 
ricorso a Goethe, non può essere detto, soltanto, spinozista esso ne è il compimento e 
in questo senso rimette in scena quell’opposizione con cui il giovane Simmel, sulla scia 
del dibattito della psicologia sociale, aveva inaugurato i primi anni della sua riflessione. 

L’alternativa tra Goethe e Kant, non gioca soltanto a livello del contenuto delle loro 
rispettive riflessioni. Il ruolo paradigmatico che il secondo gioca nel mondo moderno, il 
suo intellettualismo, è in aperto contrasto con la concezione goethiana della vita. Non si 
tratta quindi a questo livello di scegliere quale sia l’immagine più convincente del mon-
do moderno, ma mostrare come queste due visioni debbano essere comprese nella loro 
relazione processuale. Diversamente però dall’opposizione dialettica di soggetto e og-
getto, quella tra vita e forma è una processualità tragica, che espone l’umanità al contra-
sto insanabile della cultura moderna76. La cultura, «prodotto solido» del processo vitale 
che «vibra senza posa sviluppandosi nell’infinito», rappresenta il limite insuperabile di 
questo processo come se «la dinamicità creatrice dell’anima morisse nel suo prodotto»77. 

L’opposizione di vita e forma, sotto l’egida dell’opposizione tra Goethe e Kant, si 
definisce attraverso una filosofia della storia che vede nella cultura moderna, ovvero 
nella pluralità di forme culturali, professionali, estetiche, un processo di progressiva rei-
ficazione attraverso cui la riproduzione soggettiva di ogni sfera dell’esistenza diviene 
progressivamente meno autonoma e più sottomessa «con demoniaca inesorabilità» alla 
«smisurata specializzazione che oggi si lamenta in tutti i campi del lavoro»78. In questa 
tragica opposizione si trova una nuova rappresentazione, che sebbene sia fondata su 
elementi che certo Simmel non elabora soltanto negli anni conclusivi della sua vita – si 
pensi anzitutto al problema della cultura oggettiva nella Filosofia del denaro – rivisita il 
carattere dell’intellettualismo per ripensarlo alla luce del conflitto tra vita e forma, facen-
do di Spinoza/Goethe e Kant i rappresentanti di queste due opposte visioni. 

Sebbene questa visione della modernità, non sia passiva di una soluzione dialettica 
in quanto l’opposizione tra vita e forma si esprime anzitutto nella forma tragica di un 

74	 G. Simmel, Kant e Goethe cit., p. 76. 
75	 G. Simmel, Goethe, Macerata, Quodlibet, 2012, p. 117. 
76	 G. Simmel, Concetto e tragedia della cultura, in G. Simmel, La moda e altri saggi di cultura 

filosofica, Milano, Longanesi, 1985, pp. 189-212. 
77	 Ivi, p. 193. 
78	 Ivi, p. 208. È nota l’influenza che questa visione delll’oggettificazione avrà sul concetto lukacciano 

di reificazione. 



Interazione senza società	 183

conflitto insanabile; ciononostante, si può leggere sottotraccia un tentativo, che attraver-
sa tutta la parte più matura della riflessione di Simmel, di pensare una sintesi tra questi 
due aspetti. È in questa prospettiva che la visione formalistica della Wechselwirkung 
che abbiamo visto caratterizzare la sua epistemologia sociologica, senza essere rifiutata 
viene rivisitata alla luce di quello spinozismo di cui il ritorno a Goethe ci ha indicato 
la traiettoria. È a questo aspetto che dobbiamo rivolgerci ora per completare la nostra 
lettura del pensiero di Simmel. 

Come nei casi precedenti anche in questo non è possibile indicare un momento spe-
cifico nel quale Simmel avrebbe intrapreso questo spostamento teorico. Se è nella fase 
conclusiva della sua produzione che alcuni di questi termini risuonano maggiormente è 
certamente da prima che la questione si definisce e la tensione tra individualità e tota-
lità che abbiamo visto segnare la sua riflessione giovanile ne è sicuramente testimone. 
Come osservato la modalità attraverso cui Simmel intende pensare il nesso tra totalità 
e individualità è la nozione di Wechselwirkung. L’azione reciproca, si fonda, in questo 
rispetto su un principio d’immanenza. Ogni individualità è relazionale, è cioè definibile 
in un tessuto di relazioni che la sostanziano ed ogni relazione è a sua volta attraversata 
da una contraddizione immanente (immanent Widerspruchlickeit), tra la vita e la forma, 
che le impedisce di risolversi in un movimento lineare e orientato. La causalità della 
Wechselwirkung è una causalità circolare. È la critica della storia, come processo teleo-
logicamente orientato, che Simmel eredita, anzitutto, da Nietzsche79. 

La sociologia, diversamente dalla storia, non ricerca il senso nella serie orientata 
delle relazioni ma piuttosto mostra che ogni fenomeno sociale è comprensibile come 
un’individuazione di una serie di relazioni. In questo senso, sebbene sia il concetto 
di forma sociale a consentire di isolare delle interazioni sociali per poterle compren-
dere, una forma sociale trova significazione soltanto se ritenuta capace di esprimere 
in maniera intensiva la totalità sociale in un particolare fenomeno e in un particolare 
momento. La totalità, intellettualizzata nella sostanza spinoziana, sembra in questo 
modo qui ritrovata nell’individuazione tramite azione reciproca. Nelle parole dello 
lo stesso Simmel nella sua Filosofia del denaro, compito della sociologia formale è 
quello di: «Trovare in ogni dettaglio della vita la totalità dei suoi significati»80. Se la 
temporalità moderna si caratterizza per il suo continuo fluire, il modernismo di cui la 
poetica di Baudelaire incarna lo spirito, intende cogliere l’assoluto di questo eterno 
fluire, ovvero intende secondo la celebre espressione di Baudelaire: «distillare l’eterno 
dal transitorio». L’eternità spinoziana non è, in questo senso, lontana, dalla baude-
leriana eternità nel transitorio, come ben dimostra la rubrica tenuta da Simmel sulla 
rivista Jugend – intitolata Momentbilder sub specie aeternitatis, istantanee sub specie 

aeternitatis81 – dedicata a brevi illuminazioni su dettagli apparentemente eccentrici 
della vita e dell’estetica quotidiane. 

79	 F. Nietzsche, Sull’utilità e danno della storia per la vita, Milano, Adelphi, 1992. Simmel rivolge 
la propria attenzione a Nietzsche fin dagli anni della gioventù. A questo riguardo si veda: G. Sim-
mel, Friedrich Nietzsche filosofo morale, Parma, Diabasis, 2008. Il testo più significativo dedicato 
al filosofo tedesco resta: G. Simmel, Schopenhauer e Nietzsche, Firenze, Ponte alle Grazie, 1995. 

80	 G. Simmel, Filosofia del denaro, Torino, UTET, 1984, p. 54. 
81	 G. W. H. Smith, «Snapshots ‘sub specie aeternitatis’: Simmel, Goffmann and Formal Sociology», 

Human Studies 12 (1989), pp. 19-57; D. Frisby, Snapshots sub specie aeternitatis?, D. Frisby, 
Sociological Impressionism. A Reassessment of Georg’s Simmel Social Theory, New York, Rout-
ledge, 1992, pp. 102-131



184	 ﻿ Nicola Marcucci 

Come ricorda Sigfrid Kracauer nel suo saggio dedicato a Simmel, i fenomeni sociali 
non vivono nel tempo storico: «Piuttosto, ogni cosa interconnessa nel passato e nel furuto 
viene trasposta nell’eternità»82. È proprio riguardo a questo bisogno di riconnettere l’eterno 
con il transitorio che Simmel, oltre a incrociare, come largamente sottolineato da David 
Frisby, i motivi del modernismo, sviluppa una concezione che, discostandosi dal formali-
smo epistemologico, sostituisce di fatto l’universale astratto della sostanza spinozista con 
la società, intesa come realtà formale immanente ad ogni forma di interrelazione sociale. 

Non solo il «relazionismo» di Simmel non appare in questo riguardo opposto alla con-
cezione metafisica spinoziana, secondo la denuncia del suo eleatismo tante volte ripe-
tuta da Simmel, ma piuttosto l’uno sembra essere la condizione di esistenza dell’altro83. 
Come Simmel, evidenzia in un passaggio illuminante della Filosofia del Denaro: l’asso-
luto della sostanza spinoziana, lungi dall’essere il contrario del relativismo rappresenta 
piuttosto la sua verità funzionale: 

Soltanto il dissolvimento all’infinito di ogni rigido essere-per-se in processi di inte-
razione ci permette di accostare quella unità funzionale di tutti gli elementi del mondo, 
dove la significatività di ogni singolo elemento si irradia sugli altri. È per questo che il 
relativismo è più vicino di quello che si potrebbe credere al suo polo contrario, la filosofia 
di Spinoza e la sua omnicomprensiva substantia sive Deus. Questo assoluto, che non ha 
altro contenuto se non il concetto generale dell’essere, racchiude nella sua unità tutto 
quello che esiste. Le singole cose non possono più avere un essere-per-sé, se l’intero 
essere in realtà è già stato anch’esso unificato in tale sostanza divina, esattamente come il 
concetto astratto di essere forma un’unità. Ogni singola persistenza e sostanzialità, e così 
ogni assolutezza di secondo ordine, risulta così completamente fusa in quella sostanza, in 
modo tale che si può affermare che i vari contenuti della visione del mondo, in un moni-
smo come quello di Spinoza, sono diventati relatività84. 

Se quindi il presupposto logico del monismo spinoziano e del relativismo simmeliano 
è comune, quello che è in gioco non è soltanto una critica filosofica del primo quanto la 
sua «espropriazione» in sede sociologica. L’infinito spinoziano, mai considerato da Sim-
mel nei termini di una causalità materiale, deve essere ricollocato dentro la realtà sociale 
e pensato come una «infinità concreta»:

La sostanza omnicomprensiva, l’ultimo assoluto rimasto, può ora essere esclusa dalla 
considerazione senza che la realtà venga alterata nel suo contenuto, l’espropriatrice viene 
espropriata, per usare i termini che Marx impiega per descrivere un processo formalmen-
te uguale. Ciò che rimane di fatto è la dissoluzione relativistica delle cose in relazioni e 
processi. Il condizionamento reciproco delle cose, che il relativismo stabilisce come loro 
essenza, può sembrare escludere il pensiero dell’infinito solo in base ad una considerazio-
ne del relativismo stesso. È piuttosto vero il contrario85. 

In questo mondo l’esproprio simmeliano intende rimettere in immanenza l’infinito 
altrimenti astratto della sostanza assoluta spinoziana. L’infinità, sottratta all’assoluto 

82	 S. Kracauer, La massa come ornamento, Napoli, Prismi, 1982.
83	 In questo senso si è parlato del pensiero di Simmel come di «uno spinozismo senza sostanza» (F. 

Vandenberghe, Relativisme, relationnisme, structuralisme cit.).
84	 G. Simmel, Filosofia del denaro cit. p. 178.
85	 Ibidem.



Interazione senza società	 185

astratto, è così collocata nella relazione stessa senza che a questa venga sostituita un 
assoluto, ritenuto da Simmel altrettanto astratto, come quello di società: 

Se l’infinito è considerato come una sostanza o come la misura di un assoluto, rimane 
pur sempre un’entità finita sia pure di grandi dimensioni. Soltanto il condizionamento di 
ogni contenuto esistenziale da parte di un altro, a sua volta anch’esso condizionato – sia 
da parte di un terzo sottoposto allo stesso processo, sia da parte del primo al quale si in-
treccia in un rapporto di interazione – consente di trascendere la finitezza dell’esistenza86. 

Due appaiono quindi le condizioni di questo superamento. Ripensare la modalità at-
traverso cui l’infinito, inteso come totalità delle relazioni è pensato nel suo rapporto alle 
singole concrezioni della Wechselwirkung e pensare una modalità attraverso cui il con-
trasto tra vita e forma senza essere superato dialetticamente viene riassorbito attraversato 
una mutata concezione del concetto di vita e del suo rapporto alla sua auto-trascendenza. 

Per quanto riguarda il primo aspetto, è proprio il ritorno a Spinoza ed alla sua conce-
zione degli attributi che sembra suggerire a Simmel la possibilità di recuperare una con-
cezione della totalità non astratta ed eleatica. La concezione spinoziana della relazione 
tra sostanza e attributi appare a Simmel come una fonte d’ispirazione per ripensare il rap-
porto alla totalità senza rinunciare a fare della relazione reciproca l’aspetto proprio della 
vita sociale. Come gli attributi sebbene distinti sono egualmente capaci di esprimere l’in-
finito della sostanza, così deve essere possibili che particolari della vita sociali, singole 
concrezioni della Wechselwirkung divengano espressione finita della totalità sociale:

Allorché il problema dell’agire disordinato dell’esistenza corporea e dell’esistenza spi-
rituale cominciò a preoccupare i pensatori, Spinoza risolse quell’incompatibilità in modo 
tale che la dilatazione dell’esistenza, da un lato, e il pensiero (la coscienza) dall’altro, 
esprimevano ogni volta l’intera esistenza nel linguaggio a loro proprio […] In tal modo si 
giunse quindi all’affermazione della massima più omnicomprensiva secondo cui ognuna 
delle grandi forme della nostra esistenza deve essere dimostrata come in grado di espri-
mere nel proprio linguaggio la totalità della vita87 

Questo aspetto della metafisica immanentista di Spinoza rappresenta quindi un modo 
per riappropriarsi di un rapporto alla totalità della vita che permetta di ovviare a quella 
tragica separazione tra vita e forma che, per altro verso, caratterizza la condizione stessa 
della vita moderna. Se individualità e totalità erano apparsi come i due estremi della con-
cezione metafisica del giovane Simmel, uno spinozismo rivisitato attraverso la nozione 
della vita appare capace di ristabilire quel continuum tra totalità e forme la cui possibilità 
è testimoniata dalla riflessione di Goethe. L’ingiunzione che accompagna la riflessione 
di Simmel fin dai suoi prossimi scritti, ovvero quella di un pensiero capace di rispettare 
la pluralità dell’esistente e la pluralità delle forme sociali, non viene così abbandonata 
ma recuperata e rafforzata. Goethe rappresenta in questo senso l’autore, come osservato, 
capace di ritrovare un’unità degli elementi del mondo non a scapito ma a vantaggio della 
serie infinita di azioni reciproche di cui la trama del mondo è costituita. In un passaggio 
a questo proposito rivelatore della monografia dedicata a Goethe, Simmel osserva come 

86	 Ibidem 
87	 G. Simmel, La religione, in G. Simmel, Saggi di sociologia della religione, Roma, Borla, 1993, p. 

159. Sulla sociologia della religione di Simmel si veda: F. Vandenberghe, Immanent Transcendence 

in Georg Simmel’s Sociology of Religion, «Journal of Classical Sociology» 19 (2010), 1, pp. 5-32. 



186	 ﻿ Nicola Marcucci 

questa composizione di un’unità naturale costituita di molteplicità sia al centro della 
riflessione del primo e come sia stata proprio la teoria del giovane Kant concernente la 
forza d’attrazione e repulsione come dinamica costitutiva della materia ad aver ispirato 
la riflessione di Goethe da cui «era per lui scaturita la polarità originaria di tutti gli esseri, 
che penetra e anima l’infinita molteplicità dei fenomeni»88. 

Se il giovane Simmel, aveva seguito la riflessione kantiana sulla materia per poi adot-
tare – attraverso la sua concezione formale dei fenomeni sociali – la dimensione tra-
scendentalista della critica kantiana, in questa riflessione appare come questa «polarità 
originaria» possa essere ricompresa dentro a una diversa concezione della natura, con-
cezione che fa della pluralità costitutiva degli elementi in relazione la condizione stessa 
dell’unità della natura, piuttosto che la sua negazione. In questo senso, come anticipato 
nelle pagine della filosofia del denaro, la concezione spinozista della natura viene recu-
perata a un altro livello: 

L’unità si mostra ora, per così dire, in un’istanza superiore […] Antitesi e sintesi sono 
i movimenti della sintesi autentica e assoluta, e l’assoluta unità di esistenza, vita e anima 
sta oltre quella relativa, che trova il proprio complemento, il proprio correlato nell’antite-
si. Soltanto così Spinoza è realmente superato, non nel senso dell’allontanamento e della 
confutazione, ma guadagnando il grado superiore89.

È attraverso questo spinozismo di «grado superiore» che la riflessione di Simmel cerca 
di trovare un elemento di sintesi che, se letto alla luce di questa logomachia tra natura e 
forma, mostra come la necessità epistemologica della sociologia – ripensare un universale 
di tipo nuovo – fosse attraversata da un bisogno di misurarsi con un’alternativa maggiore 
della filosofia moderna, quella tra spinozismo e kantismo. In questo modo, anche il con-
flitto tra vita e forma che, per altro verso, continua a caratterizzare la dimensione tragica 
del mondo moderno, si apre a una possibile sintesi e rivisitazione. Questo conflitto, ricorda 
Simmel nel suo ultimo scritto è quello tra un’esistenza concepita come un continuum vitale 
e l’esistenza costituita come un contrapporsi di forme, regioni discrete nel tessuto infinito 
delle relazioni reciproche che costituiscono il mondo90. Il continuum vitale, inteso come 
principio ontologico costitutivo, totalità dell’essere, rendendo impercettibile la parzialità 
delle forme si perde in un eleatismo, di cui, ancora una volta Spinoza sembra essere ritenu-
to responsabile. Ciononostante, questa continuità è innegabile e la sua intuizione se portata 
a quel grado superiore tramite il concetto di vita, sulla scia di Goehte, consente di trovare 
quella sintesi di cui tutta la tensione interna alla ricerca di Simmel sembra testimoniare. 

È l’auto-trascendenza della vita, ovvero la possibilità di concepire la forma come 
un’individuazione della vita e questa come un trascendimento continuo della forma, a 
fornire questa risposta. In questo essere più-della-vita della vita, la riflessione di Simmel 
intende ritrovare una sintesi a quella crisi dell’opposizione di natura e forma che oltre a 
rispecchiare un’alternativa costitutiva del pensiero filosofico moderno divenne, mutatis 

mutandis, l’orizzonte teorico dentro al quale tutta la sua riflessione si svolse e in cui la 
scienza della società, nell’urgente bisogno di misurarsi con i suoi presupposti filosofici, 
cominciò a muovere i primi passi. 

88	 G. Simmel, Goethe cit. p. 129. 
89	 Ibidem.

90	 G. Simmel, Intiuzione della vita. Quattro capitoli metafisici, Napoli, Edizioni Scientifiche Italia-
ne, 1997. 



ARCHIVIO





DA WACHTER A HEGEL 
GENESI E SVILUPPO DEL CONCETTO D’ACOSMISMO 

NELLA FILOSOFIA MODERNA E CLASSICA 
di Simone Farinella

La comprensione del significato assunto dallo spinozismo nella genesi e nella 
struttura del pensiero filosofico hegeliano è stato senza ombra di dubbio uno dei temi 
più dibattuti e discussi dalla critica negli ultimi decenni1. Muovendomi all’interno 
di quest’indirizzo di ricerca, cercherò di dimostrare come la definizione hegeliana 
del pensiero spinoziano in termini acosmistici denoti l’assunzione di una precisa 

1	 Fra i molti contributi sono da ricordare: F. Biasutti, Sulla determinazione logico-sistematica di 

libertà, in F. Chiereghin (a cura di), Filosofia e scienza filosofiche nell’Eciclopedia hegeliana del 

1817, Trento, Quaderni di Verifiche, 1995, pp. 147-212; F. Biasutti, Momenti della filosofia hege-

liana. Ethos. Arte, Religione, Storia, Pisa, Edizioni ETS, 2008, pp. 133-154; F. Chiereghin, Filo-

logia spinoziana e spinozismo nella concezione politica di Hegel a Jena, in Spinoza 1677-1977, 
Trento, Verifiche, 1977, pp. 707-729; F. Chiereghin, Dialettica dell’assoluto e ontologia della 

soggettività in Hegel, Trento, Quaderni di Verifiche, 1980, pp. 90-110; B. De Giovanni, Hegel e 

Spinoza. Dialogo sul Moderno, Napoli, Guida, 2011; K. Düsing, Von der Substanz zum Subjekt. 

Hegels spekulative Spinoza-Deutung, in M. Walther (hrsg. von), Spinoza und der Deutsche Ide-

alismus, Würzburg, Königshausen und Neumann Verlag, 1992, pp. 163-180; E. Fleischmann, 
Die Wirklichkeit in Hegels Logik: Ideengeschichtliche Beziehungen zu Spinoza, «Zeitschrift für 
philosophische Forschung» 18 (1964), pp. 3-29; E. E. Harris, The concept of Substance in Spi-

noza and Hegel, in E. Giancotti (a cura di), Spinoza nel 350° anniversario dalla nascita, Napoli, 
Bibliopolis, 1985, pp. 51-71; P. Macherey, Hegel ou Spinoza, Maspero, Paris, 1979; P. Macherey, 
Le Spinoza idéaliste de Hegel, in Spinoza und der Deutsche Idealismus cit., pp. 145-162; G. Ma-
luschke, Die Stellung des Spinozismus in Hegels Dialektik, «Hegel-Studien» 13 (1974), pp. 55-82; 
Y. Y. Melamed, Salomon Maimon and the Rise of Spinozism in German Idealism, «Journal of the 
History of Philosophy» 42 (2004), 4, pp. 67-96; Y. Y. Melamed, Acosmism or Weak Individuals? 

Hegel, Spinoza, and the Reality of the Finite, «Journal of the History of Philosophy» 48 (2010), 
1, pp. 77-92; V. Morfino, Substantia sive organismus. Immagine e funzione teorica di Spinoza 

negli scritti jenesi di Hegel, Milano, Guerini, 1997; V. Morfino, Incursioni spinoziste, Milano, 
Mimesis, 2002, pp. 15-55; V. Morfino, Genealogia di un pregiudizio. L’immagine di Spinoza in 

Germania da Leibniz a Marx, Hildesheim–Zürich–New York, Georg Holms Verlag, 2016; M. 
Pagano, Hegel: il soggetto e l’assoluto, «Teoria» 1 (2015), pp. 81-99; G. H. R. Parkinson, Hegel, 

Pantheism and Spinoza, «Journal of History of Ideas» 38 (1977), 3, pp. 449-459; B. Sandkaulen, 
Die Ontologie der Substanz, der Begriff der Subjektivität und die Faktizität des Einzelnen. Hegels 

Widerlegung des Spinozanischen Metaphysik, in Internationales Jahrbuch des Deutschen Ideali-

smus, hrsg. von D. Emundts und S. Sedgwick, Berlin, De Gruyter, 2007, pp. 235-275; E. Shmueli, 
Hegel’s Interpretation of Spinoza’s Concept of Substance, «International Journal for Philosophy 
of Religion» 1 (1970), 3, pp. 176-191; Y. Yovel, Spinoza and other Heretics. The Marrano of the 

reason, New Yersey, Princeton University Press, 1989.



190	 ﻿ Simone Farinella 

tradizione storiografica, che identifica l’opera di Spinoza con la Qabbalah ebraica2. 
A partire dalle Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie del semestre inver-
nale 1820-213, Hegel adotta senza riserve questa modalità interpretativa dello spi-
nozismo e la integra, progressivamente, all’interno di una riflessione più ampia sul 
significato speculativo del pensiero mistico, che coinvolge e chiama in causa anche 
la teosofia böhmiana. Punto d’arrivo di questo processo interpretativo è la formula-
zione della coppia d’opposti Spinoza-Böhme nella Logik des Seins (1832), precisa-
mente nella sezione della Qualität. La presente categorizzazione storico-filosofica 
non rappresenta un’operazione casuale, ma un’attività consapevole, animata da una 
precisa finalità teoretica: in primo luogo, definire in termini acosmistici il pensiero 
di Spinoza significa assumere un’interpretazione cabalistica dello spinozismo, che 
si collega idealmente all’Elucidarius Cabalisticus di Johann Georg Wachter (Roma 
1706); in secondo luogo, mettere in relazione il cabalismo di Spinoza con la teoso-
fia di Böhme attesta la volontà di comprendere il rapporto sussistente fra due poli 
interni ad un medesimo nucleo concettuale. Poiché nel loro scontro e nella loro 
riconciliazione, l’Oriente e l’Occidente, la Qabbalah ebraica e la Teosofia cristiana, 
l’immobilismo ed il dinamismo, Spinoza e Böhme riflettono il nucleo speculativo 
che anima il pensiero mistico. 

Per sviluppare quanto sollevato in queste note introduttive, individuerò, in primis, 
i contenuti di quei testi che, alle fine del XVII ed al principio del XVIII secolo, hanno 
reso possibile l’identificazione della Qabbalah con lo spinozismo. In seguito, analizzerò 
le ramificazioni assunte da questo modello ermeneutico nella storiografia tedesca sette-
centesca. Successivamente, mostrerò come l’assunzione hegeliana del concetto d’aco-

smismo sia inseparabile da una cornice interpretativa cabalistica del pensiero di Spinoza. 
In conclusione, mi soffermerò sulla diade Spinoza-Böhme, evidenziando la portata teo-
retica dell’operazione storico-filosofica di Hegel, volta ad afferrare ciò che è vivo della 
tradizione mistica ebraica e cristiana. 

2	 Anche Paul Franks sostiene che Hegel abbia accettato alcuni elementi di questo modello inter-
pretativo dello spinozismo. La sua valutazione dell’operazione ermeneutica hegeliana è, però, 
negativa. Cfr. P. Franks, Nothing comes from nothing. Judaism, the Orient and Kabbalah in 

Hegel’s Reception of Spinoza, in M. Della Rocca (ed. by), The Oxford Handbook of Spinoza, 
edited by M. Della Rocca, Oxford, Oxford University Press, 2017, p. 534: «He [Hegel] was 
thereby able to mantain the view, in which he was deeply invested, that Judaism was paralyzed 
at the stage of development prior to the advent of Christ […] The very idea of a modern Jewish 

philosophy, in which Spinozism would be synthesized with elements of lurianic Kabbalah, was 

thus completely excluded». La lettura di Franks ci restituisce un Hegel prigioniero dei suoi 
pregiudizi e del tutto incapace di cogliere le potenzialità riposte nella filosofia moderna ebraica. 
Contrariamente a quest’analisi, che trovo riduttiva e basata, a propria volta, su di un pregiudizio 
(il presunto antigiudaismo di Hegel), mostrerò come l’assunzione hegeliana di un’interpreta-
zione cabalistica della filosofia di Spinoza sia inserita all’interno d’una discussione più ampia 
sul significato speculativo del pensiero mistico. Soltanto così può essere resa la portata teorica 
di un’operazione storico-filosofica che non si lascia ridurre ad un presunto atteggiamento cri-
stiano-centrico ed euro-centrico di Hegel, ma che mira a definire un fenomeno – il misticismo 
– nella sua globalità e nelle sue manifestazioni particolari.

3	 Cfr. G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie 1820/21, hrsg. von K. 
Grotsch, in Gesammelte Werke, Bd. 30,1, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2016, p. 419: «In der 
That ist aber nur im Spinozismus Gott und es gilt gar keine Natur in demselben. Die Philosophie 
des Spinoza ist so zu sagen Akosmismus und so gerade das Gegenteil des Atheismus».



Da Wachter a Hegel	 191

1. Lo spirito cabalistico dello spinozismo: nascita e sviluppo di un modello interpretativo

È merito del barone Christian Knorr von Rosenroth se l’Occidente è penetrato all’in-
tero degli intricati meandri della Qabbalah ebraica. Attento studioso di mistica, istruito 
ad Amsterdam nella dottrina segreta del popolo ebraico, il barone von Rosenroth dà 
alle stampe, fra il 1677 ed il 1684, la Kabbala denudata, sive Doctrina Hebræorum 

Transcendentalis et Metaphysica Atque Theologia, ossia una raccolta dei principali testi 
della Qabbalah ebraica in traduzione latina. Fra le numerose opere della tradizione caba-
listica contenute nel compendio di von Rosenroth, si segnala il trattato Porta Coelorum 
di Abraham Cohen de Herrera. Pensatore marrano, quest’ultimo, attivo in Europa, ad 
Amsterdam soprattutto, nella prima metà del XVII secolo, e rimasto celebre per la sua 
Puerta del Cielo, della quale la Kabbala denudata offre una traduzione a partire dalla 
versione ebraica – a sua volta una traduzione dallo spagnolo – del 1655. Proprio questo 
testo, capace di snellire le teorie cabalistiche con elementi tratti dalla filosofia neoplato-
nica e rinascimentale, fu accolto in Europa come un’efficace introduzione alla mistica 
ebraica4 e come la fonte par excellence del cabalismo spinoziano5. 

La traduzione latina della Puerta del Cielo restituisce un testo suddiviso in otto 
dissertazioni, che coprono le tematiche esposte da Herrera dal terzo al decimo libro 
del suo trattato. I primi due libri dell’originale spagnolo, nei quali sono introdotti, ad 
esempio, alcuni importanti concetti della Qabbalah (fra cui la dottrina delle Sephi-
roth), sono completamente omessi nella versione di von Rosenroth, che si apre con la 
distinzione ontologica fra ente necessario ed ente contingente (tema, questo, del terzo 
libro). Riguardo alla suddivisione in capitoli delle otto dissertazioni, si deve notare che 

4	 Sulla funzione di compendio esplicativo del pensiero cabalistico attribuita all’opera di Herrera cfr. 
J.J. Brucker, Historia critica philosophiae ab initiis monarchiae romanae, ad repurgatas usque 

literas, Lipsia, 1742, p. 922; D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Dritter Band, 
Marburg, 1793, p. 149; J.G. Buhle, Geschichte der Philosophie, Göttingen, 1799, p. 155; W.G. 
Tennemann, Geschichte der Philosophie, Leipzig, 1814, pp. 171-172; G.W.F. Hegel, Vorlesungen 

über die Geschichte der Philosophie, hrsg. von K. Grotsch, in Gesammelte Werke, Bd. 30,1, p. 
380; G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Ausgewählte Nachschriften 

und Manuskripte, hrsg. von P. Garniron und W. Jaeschke, in Vorlesungen, Bd. 8, Hamburg, Felix 
Meiner Verlag, 1986, p. 172.

5	 È interessante notare come il rapporto Abraham Cohen de Herrera-Spinoza sia stato e sia ancora 
oggi oggetto d’indagine. Sul tema, vedi M. Beltran, Impronta del acosmismo lurianico en la 

Ethica de Spinoza, «Revista de Filosofia» 40 (2015), 2, pp. 63-81; M. Beltran, The Influence of 

Abraham Cohen de Herrera Kabbala’s on Spinoza’s Metaphysics, Leida, Brill, 2016; D. Bor-
kowski, Spinoza. Der junge De Spinoza: Leben und Werdengang im Lichte der Weltphilosophie, 
Bd. I, Münster, 1933, pp. 188-189; F. Di Poppa, Spinoza’s Concept of Substance and Attribute: a 

Reading of the Short Treatise, «British Journal for the History of Philosophy» 17 (2010), 5, pp. 
921-938; S.A. Ferro La filosofia di Spinoza e la filosofia ebraica medievale, «Giornale critico 
della filosofia italiana» 16 (1935), pp. 50-64 e pp.169-180; G. Necker, Humanistische Kabbala 

im Barock. Leben und Werk des Abraham Cohen de Herrera, Berlin/Boston, de Gruyter GmbH & 
Co., 2011, pp. 232-241; G. Saccaro Del Buffa, Abraham Cohen Herrera et le jeune Spinoza entre 

Kabbale et scolastique: a popos de la creation «ex nihilo», «Archives de Philosophie» 51 (1988), 
1, pp. 55-73; G. Saccaro del Buffa, Herrera, Spinoza e la dialettica umanistica, in Spinoza ricer-

che e prospettive. Per una storia dello spinozismo in Italia, a cura D. Bostreghi e C. Santinelli, 
Napoli, Bibliopolis, 2007, pp. 273-299; G. Saccaro del Buffa, Alle origini del panteismo. Genesi 

dell’Ethica di Spinoza e delle sue forme d’argomentazione, Milano, Franco Angeli, 2004; H.C.W. 
Sigwart, Der Spinozismus, Tübingen, 1834; H. A. Wolfson, The Philosophy of Spinoza, Cambrid-
ge, Massachusetts, 1934, pp. 313-316. 



192	 ﻿ Simone Farinella 

essa non ricalca perfettamente i passaggi argomentativi del cabalista lusitano: spesso 
intere sezioni non sono tradotte; altre volte, invece, in un medesimo paragrafo sono 
accorpati e condensati nuclei tematici sui quali Herrera si sofferma per più capitoli. A 
prescindere da queste differenze formali, che, ovviamente, hanno delle ripercussioni 
sul contenuto dell’opera, la traduzione di von Rosenroth restituisce – mostrandosi, 
almeno in questo, fedele – i capisaldi del pensiero di Herrera. Di quest’ultimi, la Porta 

Coelorum offre la seguente analisi e trattazione: nella prima dissertazione è discussa 
la distinzione ontologica fra ente necessario, ciò che è per sé, ed ente possibile, ciò 
che non è per sé e deriva il proprio essere da altro; nella seconda, nella quarta e nella 
quinta dissertazione è esposta la teoria della causalità divina, affetta dalla tensione fra 
trascendenza ed immanenza d’En-Sof, dell’Infinito, nei suoi effetti6; nella terza dis-
sertazione è tratteggiata la dottrina dello tzimtzum, uno dei contributi più originali del 
pensiero di Isaak Luria; infine nell’ottava, nella nona e nella decima dissertazione sono 
discusse alcune tematiche della Qabbalah ebraica, quali la teoria dell’Adam Kadmon, 
la teoria delle Sephiroth, la teoria dei vasi e del significato mistico del Tetragram-
ma. All’interno dell’impianto metafisico di Herrera, un tema su tutti fu considerato 
il fondamento teorico del cabalismo di Spinoza. La teoria della causalità divina, che 
pone ad un tempo l’immanenza e la trascendenza della Causa Incausata nelle proprie 
determinazioni, intrattiene un possibile legame con la definizione spinoziana della so-
stanza nei termini di causa immanens e causa remota omnium rerum7. Se da un lato la 
sostanza deve essere considerata la causa immanente e non transuente di tutte le cose, 
dall’altro lato la concezione spinoziana del rapporto causale, secondo le proposizioni 
XXI-XXIII del De Deo, sembra escludere che da un attributo della sostanza divina o 
da una modificazione immediata della medesima possano seguire effetti finiti, poiché 
da essi possono derivare soltanto effetti necessari, eterni ed infiniti. O immanenza – e 
con essa divinizzazione del mondo – o trascendenza – e con essa differenza fra Dio e 
mondo – della Causa prima rispetto ai propri effetti. Queste due vie, che si differen-
ziano a seconda dell’accento posto sull’essere-uno di sostanza e modi, saranno battute 
dalla critica e dalla storiografia tedesca sei-settecentesca. Due percorsi interpretativi 
alternativi, anche se talvolta interconnessi, che trovano la loro radice comune nell’o-
pera di Johann Georg Wachter, a cui va riconosciuto il merito d’aver conferito un 
impulso decisivo alla kabbalistische Spinoza-Rezeption in Germania. 

6	 Riguardo all’immanenza di En-Sof nei suoi effetti cfr. A. C. Herrera, La Porta del Cielo, a cura 
di G. S. del Buffa, Vicenza, Neri Pozza Editore, 2010, p. 297: «Però essendo la Causa Prima ve-
ramente infinita, come è stato provato altrove, occorre che per quasi determinarsi e limitarsi in sé 
abbia bisogno come di una differenza e separazione da sé, uscendo (secondo il modo d’intendere 
del nostro intelletto), quasi per movimento da sé ad altro, fuori di sé (sebbene realmente in se 
stessa e la medesima cosa che se stessa) e in definitiva da infinito a finito […] Questo quasi uscire 
da sé, che è infinito, ad altro, che è e conviene che sia finito, è lo sha’ashu’a e quasi movimento, 
con cui (sebbene in sé e totalmente il medesimo che lei stessa) sembra che differisca da sé e quasi 
si incammini e tenda ad altro, si proporzioni ed adatti ad esso, cioè l’infinito al finito». Riguardo 
alla trascendenza della Causa Incausata vedi Ivi, p. 150: «Da quell’uno, dico, che esclude da sé 
ogni moltitudine e varietà di potenze, atti, attributi, intellezioni e intellegibili, volontà, desideri e 
operazioni, e che consistendo purissimamente in sé non può avere né ha alcuna relazione, rispetto 
o proporzione con altro, poiché, in quanto infinito, dista in infinito da tutte le cose».

7	 Spinoza non definisce mai la sostanza nei termini di causa remota omnium rerum. Si tratta di una 
libera ripresa di un concetto discusso da Spinoza nello scolio della prop. XXVIII del De Deo, che 
risulterà funzionale a ciò che analizzerò nei prossimi capitoli. 



Da Wachter a Hegel	 193

1.1 Spinozismo, giudaismo e divinizzazione del mondo

Johann Georg Wachter (1673-1757) pubblica nel 1699 ad Amsterdam lo scritto Der 

Spinozismus in Judenthumb8. Il testo è concepito come una riproposizione letteraria del 
dialogo avuto con Johann Peter Spaeth, un teologo austrico, educato ai valori del catto-
licesimo, convertitosi al luteranesimo intorno al 1680 e poi al giudaismo durante il suo 
soggiorno a Kleve. Nello Streitschrift, che inscena uno scontro dialettico fra le principali 
tesi della tradizione teologica cristiana ed ebraica, si alternano le argomentazioni di Spa-
eth, che nel testo compare con il nome di Moses Germanus (adottato dopo la conversione 
alla religione ebraica), e le contro-argomentazioni di Wachter, che cerca di dimostrare 
l’empietà e l’erroneità delle posizioni sostenute dal suo interlocutore. 

Fin dalle battute iniziali del suo scritto, Wachter identifica con Judenthumb il pen-
siero cabalistico ebraico. Le fonti, su cui si fonda l’interpretazione wachteriana, sono 
tratte, per lo più, dalla Kabbala denudata di Knorr von Rosenroth9 e dalla Porta Coelo-

rum di Herrera, che contiene, a detta dell’autore, la radice della Gottlosigkeit spinozia-
na10. Gottlosigkeit, che rivive sì nello spinozismo, ma che è radicata anche nella fonte 
da cui Spinoza ha tratto la propria filosofia. Per Wachter, infatti, la dottrina segreta del 
giudaismo, la Qabbalah, è perfettamente assimilabile allo Spinozismus, ossia ad una 
forma radicale di «Vergötterung der Welt»11. Ab aeterno – poiché ex nihilo nihil fit12 
– ha luogo la deificazione dell’essere finito. Là dove è in atto una divinizzazione del 
mondo non può esservi nessuna forma autentica di Gottesdienstigkeit, di devozione 
e d’ufficio divino. Strappando Dio dalla sua separatezza con il mondo, la Qabbalah 
e lo spinozismo hanno soppresso le condizioni di possibilità della religione stessa13. 
Ateismo, materialismo e panteismo, dunque, sono i tratti distintivi della mistica ebrai-
ca e del sistema di Spinoza. Lo Spinozismus in Judenthumb questo sostiene e questo 
argomenta. Niente di più, niente di meno. 

8	 Per inquadrare storicamente e filosoficamente il significato dell’opera di Wachter si veda T. Da-
gron, Toland et Leibniz. L’invention du Néo-Spinozisme, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 
2009, 211-237; V. Morfino, Genealogia di un pregiudizio. L’immagine di Spinoza da Leibniz 

a Marx cit., pp. 43-47; R. Otto, Studien zur Spinozarezeption in Deutschland im 18. Jahrhun-

dert, Frankfurt am Main, Peter Lang Verlang, 1994, pp. 95-101; G. Scholem, Die Wachtersche 

Kontroverse über den Spinozismus und ihre Folgen, in Spinoza in der Frühzeit seiner religiösen 

Wirkung, hrsg. von K. Gründer und W. Schmidt-Biggemann, Heidelberg, Lambert Schneider, 
1984, pp. 15-25; W. Schröder, Spinoza in der deutschen Frühaufklärung, Königshausen & Neu-
mann Verlag, Würzburg, 1987, pp. 59-115; W. Schröder, «Die ungereimste Meinung, die jemals 

von Menschen ersonnen worden» – Spinozismus in der deutschen Frühaufklärung?, in Spinoza 

im 18. Jahrhundert, hrsg. von E. Schürmann, N. Waszek und F. Weinreich, Stuttgart, Friedrich 
Fromman Verlag, 2002, pp. 121-139; M. Vassányi, Anima Mundi: The Rise of the World Soul 

Theory in Modern German Philosophy, Dordrecht, Springer, 2011, pp. 224-233.
9	 Cfr. J. G. Wachter, Spinozismus in Judenthumb, oder die von dem heütigen Jüdenthumb und des-

sen geheimen Kabbala, Amsterdam, 1699, pp. 5-7. 
10	 Cfr. Ivi, p. 81: «Ich nenne euch unter vielen anderen die ich nennen könnte / den spanischen Rabbi 

/ Abr. Cohen Irira, dessen Porta Coelorum oder Himmel Pforte ja so deutlich abgefasst ist / daβ 

mann eure Cabalistische Künsten und in denselben die Spinozistiche Gottlosigkeit (die ich im 

Anfang aus Anleitung Hrn. Burnets Anmerkung über der Jüden Cabala, bloss von ferne gerochen) 

hier mit Händen greiffen kann».
11	 Ivi, p. 8.
12	 Ivi, p. 23.
13	 Ivi, p. 22: «Daß es in Natur und Creatur verordnet sey / die gegenwärtige sinnliche Welt zu ver-

leugnen / und das verborgene Gott(es) zu suchen / und daβ allein darin die Religion bestehe».



194	 ﻿ Simone Farinella 

Nel giro di appena sette anni, queste posizioni di Wachter sono oggetto di una radi-
cale revisione. La ragione di questo cambio di prospettiva è da ascriversi ad una serie 
di critiche a cui va incontro lo Spinozismus in Judenthumb. Nella Defensio Cabbalae 

Ebraeorum contra auctores quosdam modernos (1700), Johann Franciscus Buddeus 
rimprovera a Wachter d’aver appiattito eccessivamente la Qabbalah sull’opera di Her-
rera – divulgatore, a suo modo di vedere, di una forma inautentica della tradizione 
ebraica – e d’aver diffuso un modello interpretativo del pensiero cabalistico errato, 
poiché esso, in nessun modo, sarebbe assimilabile alla spinoziana Vergötterung der 

Welt14. In risposta a Buddeus, Wachter pubblica l’Elucidarius Cabalisticus, nel quale 
dimostra l’unità della Qabbalah e dello spinozismo a partire da un angolo visuale 
antitetico a quello sviluppato nello Spinozismus in Judenthumb. Contrariamente allo 
Streitschrift del 1699, Wachter sostiene che né la Qabbalah né la filosofia di Spinoza 
possono essere considerate due forme di divinizzazione del mondo, poiché entrambe 
predicano una differenza netta fra Dio e mondo, fra infinito e finito, fra natura natu-

rans e natura naturata15. Dio non è la sostanza del mondo, non è in esso immanente, 
ma semplicemente si rivela in esso, mantenendo inalterata la propria eccedenza e di-
stinzione ontologica. In questo contenuto ontoteologico, la Qabbalah e lo spinozismo 
trovano la propria identità speculativa. La riduzione di questi due sistemi filosofici a 
delle forme grossolane di panteismo ed ateismo è superata da un’interpretazione della 
metafisica spinoziana teistica16, che contiene, in potenza, alcuni presupposti della suc-
cessiva lettura acosmistica dell’opera di Spinoza. 

In chiusura di questa sezione sulla Wachters Spinoza-Rezeption, possiamo dire 
che gli scritti wachteriani favorirono la diffusione di una modalità interpretativa 
dello spinozismo estremamente suggestiva. L’identità di ontologia spinoziana e co-
smogonia cabalistica divenne un topos tanto della storiografia tedesca del XVIII 
secolo, quanto del dibattito extra-accademico sul pensiero di Spinoza svoltosi in 
Germania alla fine del XIX secolo. Come mostrerò nelle prossime pagine, questa 
unità sarà accolta e riformulata a partire da certi elementi dello Spinozismus in Ju-

denthumb e dell’Elucidarius Cabalisticus. A seconda della loro rielaborazione ed 
integrazione con altri nuclei tematicamente affini, s’assisterà ad un’accentuazione, 
ad una relativizzazione o ad una negazione delle possibili implicazioni panteistiche 
e materialistiche della metafisica di Spinoza. 

14	 Cfr. J. F. Buddeus, Defensio Cabbalae Ebraeorum contra auctores quosdam modernos, Halle, 
1700, pp. 207-231.

15	 Riguardo alla Qabbalah si confronti J. G. Wachter, Elucidarius Cabalisticus, Roma, 1706, p. 31: 
«Sed ne quis Mundum cum ipso Deo benedicto in secula sonfundant, subjugunt, Substantiam 

divinam esse natura priorem affectionibus sui, adeoque Mundum esse Deo posteriore, non Deum, 

sed manifestationem e revelationem Dei, in se occulti. Negantem autem Mundum esse Deum, 

de Deo in se spectato (id est quatenus spectatur ut En Soph, seu occultus e se solo contentus) 

intelligi volunt». Relativamente a Spinoza si veda J. G.Wachter, Elucidarius Cabalisticus, cit., 
p. 68: «Quod lectores Spinozae Deum et naturam confundat, concedo; sed quod Spinoza ipse 

hujus confusionis autore et praeceptor sit, ex quibus scripti habemus? Nonne distinctionem inter 

naturam naturantem et nateram naturatam diserte agnoscit et defendit? Nonne oppugnat eos, qui 

naturam Dei ad essentiam rerum creaturum spectare dicunt? Nonne aperte negat, tractatum suum 

Theologico-politicum so fundamento niti, quod Deus et natura unum idemque sint?».

16	 Cfr. G. Scholem, Die Wachtersche Kontroverse über den Spinozismus und ihre Folgen, in Spinoza 

in der Frühzeit seiner religiösen Wirkung cit., p. 22.



Da Wachter a Hegel	 195

2. La maniera d’interpretare materialisticamente lo spinozismo 

Riguardo all’interpretazione ateistico-materialistica del pensiero di Spinoza, prenderò 
in esame alcune sezioni della Historia critica philosophiae a mundi incalculabilis ad 

nostram usque aetatem deducta (1743-1767) di Johann Jacob Brucker ed alcune parti del 
Geist der speculativen Philosophie di Dietrich Tiedemann (1791-1797). 

Nelle battute conclusive del quarto volume della sua Historia critica, Brucker accosta, 
sulla base di opinioni autorevoli, fra cui spicca quella dell’«acutissimus Wachterus»17, 
la filosofia di Spinoza alla Qabbalah ebraica. Nonostante l’identificazione delle esat-
te fonti cabalistiche del pensiero spinoziano rappresenti una tanto «difficilis et incerta 

quaestio»18, Brucker ritiene che lo spinozismo abbia attinto, distorto e sviluppato fino 
all’ateismo certi assunti dell’emanazionismo cabalistico. La Vergötterung der Welt, os-
sia l’essere immanente della sostanza nelle proprie determinazioni, è il risultato teo-
retico proprio della metafisica di Spinoza, ma non della Qabbalah, ossia di un sistema 
deistico19, che, proprio in virtù del suo impianto emanatistico, mantiene una differenza 
fra Deus absconditus e Deus manifestus20. Accettata la derivazione dello spinozismo 
dalla tradizione ebraica, segue una condanna di questo sistema affine allo Spinozismus 

in Judenthumb ed una rivalutazione della Qabbalah in linea con l’Elucidarius Cabbali-

sticus. Al contrario di Wachter, per Brucker assolvere la mistica ebraica dall’accusa di 
panteismo non significa riabilitare la filosofia di Spinoza. Dalla Kabbala Denudata di 
von Rosenroth, dalla Porta Coelorum di Herrera, dalle opere di Wachter, di Buddeus e di 
altri ancora21, Brucker raccoglie quegli elementi probativi a partire dai quali è emessa la 
condanna d’ateismo nei confronti dello spinozismo e l’attenuante di deismo nei riguardi 
della Qabbalah.

In continuità con la Historia critica di Brucker, si segnala il Geist der speculativen 

Philosophie di Dieter Tiedemann. Declinando con una certa originalità l’identità conte-
nutistica di spinozismo e Qabbalah22, lo storico della filosofia nota che

17	 Cfr. J. Brucker, Historia critica philosophiae a mundi incalculabilis ad nostram usque aetatem 

deducta, Lipsia, 1743, p. 695: «Et sunt quidem nonnulli viri docti, qui com nossent patriarum 

antiquitatum consultum fuisse Spinozam, intelligerent autem systema Cabbalisticum eodem co-

thurno incedere, cuius Or haensoph unica illa substantia fit, ex qua innumerae modificationes, vel 

emanationes potius exortae sint; Cabbalistarum metaphysicam parentem Spinozismi accusant. 

Qua in opinione praeter ven. Reimmanum maxime versatur acutissimus Wachterus. Qui ex eo 

quoqoue consensu Spinozae cum Cabbalistis, (quos prius tamen ideo atheismi accusaerat) pro 

Spinozae innocentia ed sensibus purioribus argumentum peti posse, non sine invidia nomini suo 

conflata contendit».
18	 Ibidem. 
19	 J. Brucker, Historia critica philosophiae a mundi incalculabilis ad nostram usque aetatem de-

ducta, Lipsia, 1743, p. 1067: «Quodsi ergo Cabbalistae athei dicendi non sunt, quod voce stricte 

sumta facile largimur, agnoscendus tamen Deismus eorum ab ista impietate prope remotus».

20	 Ivi, p. 1067: «Sed uno eoque luculento argumento differentia inter systema Cabbalisticum et 
Spinozisticum […]. At Deum esse caussam rerum non immanentem, sed emanantem, sicque 
Deum manifestatum explicatumque a Deo occulto distinguendum esse Cabbalistae ubique 
ingeminant, sicque ispi immane inter suum et Spinozisticum systema discrimen statuunt».

21	 Per maggiori informazioni, vedi il capitolo che Brucker dedica Qabbalah nel secondo volume 
della Historia critica (Ivi, pp. 861-1069). 

22	 Alla pari di Brucker, che considera l’opera di Herrera una razionalizzazione della Qabbalah (cfr. 
Ivi, p. 922), Tiedemann sostiene che la Porta Coelorum sia l’unica fonte capace di restituire 
informazioni chiare sulle dottrine cabalistiche. Tutta la sezione del Geist der speculativen Phi-

losophie dedicata alla Qabbalah altro non è che un commento alla Himmelstor di Herrera. Cfr. 



196	 ﻿ Simone Farinella 

Spinozens Pantheismus ist ganz auf seinem Boden gewachsen, und aus Anwendung 
Carthesianischer Methode, und Begriffe auf Hebräischen Kabbalismus erwachsen, wie nacher 
sich zeigen wird; also den hat er einmahl von dem höllandischen Arzte nicht bekommen23. 

Metodologicamente affine al pensiero di Cartesio, la filosofia di Spinoza non fa altro 
che dare una forma espositiva moderna, ossia matematica, alle principali tesi cabali-
stiche, che trovano una nuova vita nel more geometrico dell’Ethica. Fra gli elementi 
della mistica ebraica accolti da Spinoza nel suo sistema, Tiedemann individua la teoria 
lurianica dello tzimzum e la concezione cabalistica della processualità divina. Proprio 
dall’idea di una contrazione interna alla divinità, sono tratte due conseguenze decisi-
ve: il Deus spinoziano, in quanto luce diffusa nello spazio, è originariamente materia; 
essendo materia originaria, la potenza infinita della substantia non si esprime in un’in-
finità d’attributi, ma si riduce al solo attributo dell’estensione24. Spunti già presenti in 
Herrera, Wachter e Brucker si coniugano in quest’interpretazione materialistica dello 
spinozismo. Altrettanto si può dire sull’attività causale della sostanza. Come Brucker 
prima di lui, Tiedemann nota che la principale differenza fra la Qabbalah ed il pensiero di 
Spinoza risiede nel superamento spinoziano dell’emanatismo cabalistico. L’idea di una 
causa immanente di tutte le cose e l’abbandono di un processo graduale di produzione 
del cosmo è ciò che determina lo scarto fra spinozismo e mistica ebraica25. A differenza 
della Historia critica, il Geist der speculativen Philosophie non sviluppa la dicotomia 
fra deismo cabalistico e panteismo spinoziano: in entrambi questi sistemi di pensiero, 
Dio è la luce da cui tutto deriva e nella quale tutto è ricompreso. Dio è l’intero senza 
essere nessuna cosa particolare e nessun ente finito può sussistere al di fuori dell’unità 
divina. Lo spinozismo, lasciandosi alle spalle la teoria dell’emanazione, è addirittura una 
«aus der durch Alessandrinische verbesserten Kabbalisterei»26. Una Qabbalah, dunque, 

D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie cit., p. 149: «Aus den beiden eben gennanten 

Hauptbücher die Kabalistenlehren herauszuziehen, und in einige Verbindung zu bringen, würde 

höchst saure, und doch dazu wenig verdienstliche Mühe sein: weil die Dunkelheit beider, selbst 

den Kindern des Israels manchen Kommentar abgenöthigt, und der Mangel an philosophischen 

Zusammenhänge, zu angestrengtem Nachdenken sie gezwungen hat. […] Und ich schmeichele 

mir daher mit Nachsicht der Leser, wenn ich ihnen das System in der Gestalt darlege, die ein 

späterer Israelit, Rabbi Abraham Cohen Irira, in dem Buche, betitelt Himmelstor (Porta coelo-

rum) ihm gegeben hat». Per Tiedemann appurare le fonti cabalistiche del pensiero di Spinoza si-
gnifica, in realtà, verificare l’influenza esercitata dalla Porta Coelorum sulla filosofia spinoziana.

23	 D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Sechster Band, welcher von Thomas Hobbes 

bis auf Georg Berkley geht, Marburg 1797, p. 207.
24	 D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Dritter Band, Marburg, 1793, p. 160: «Weil in Gott 

schon Ausdehnung war, Gott schon einen Raum einnahm, mithin der Raum unerschaffen ist. Auch wür-

de man dann gestehen müssen, daβ die göttliche Ausdehnung Materie, mithin Gott und Materie wesen-

tlich einerlei ist. Der offenbare Spinozismus! ohne Zweifel aus diesen Sätzen auch zuerst entsprungen».
25	 D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Sechster Band, cit., p. 234: «Nun erhellt sich 

die Unendlichkeit des Spinozismus mit, wie seine Entstehung aus der durch Alessandrinische 

verbesserten Kabbalisterei. Diese Lehre, daβ Gott das Ens überhaupt, das unbestimmte und al-

lgemeine Subjekt, das höchste Geschlecht aller Dinge ist, aus welchem sie durch logische Her-

leitung, oder Division flieβen, und in dem sie virtuell enthalten sind. Spinoza sezt dafür Gott ist 

aller Dinge Substanz, sie alle floss von ihm nur Modificationen […]. Darin aber entfernt sich 

unser Philosoph von den Kabbalisten und Alessandrinern, daβ er keine stufenweise Erzeugungen 

der Dinge aus Gott annimmt; daβ er nicht so sagt: sie sind aus ihm, sondern sie sind in ihm als 

Attribute und Modifikationen».
26	 Ibidem.



Da Wachter a Hegel	 197

migliorata dall’apporto della filosofia alessandrina, che però, rispetto alla sua fonte ori-
ginaria, non concede una specifica sostanzialità agli individui27. A detta di Tiedemann, 
il finito, considerato sia come singolarità, che come molteplicità (mondo fenomenico), 
non riceve e non possiede un proprio essere per-sé nell’ontologia spinoziana: essendo 
indistinti, la Materia originaria ed il mondo (sfera del finito) non intrattengono alcuna 
relazione, poiché la sfera del finito (Welt) è da sempre risolta – senza essere, pertanto, 
mai veramente – nella sostanza divina28. Soltanto la totalità, e non la parte, mai realmente 
autonoma ed indipendente dall’intero, è reale nello spinozismo29. 

La Storia della filosofia speculativa ha alle spalle tutta una seria di questione teoriche 
sorte dalla pubblicazione delle Spinozabriefe di Jacobi (1785 e 1789). Se le osservazioni 
sul materialismo si collegano a quei testi riconducibili alla prima modalità interpretativa 
del cabalismo di Spinoza (Spinozismus in Judenthumb e Historia critica), le considera-
zioni sull’uni-totalità della sostanza sono derivabili dal dibattito suscitato dalle critiche 
jacobiane al sistema spinoziano. Il manuale di Tiedemann ha la singolare capacità di 
far coesistere e collidere due modalità interpretative dello Spinozismus costruite su due 
comprensioni antitetiche del suo rapporto con la mistica ebraica. Con Tiedemann la let-
tura materialistica del pensiero di Spinoza raggiunge un alto livello di complessità, la 
cui ricchezza deriva sia da una reinterpretazione delle fonti già incontrate, che dall’as-
sunzione di certi elementi speculativi presenti nella lettura acosmistica della filosofia di 
Spinoza. 

2.1 La modalità interpretativa acosmistica del pensiero spinoziano

La pubblicazione nel 1785 del testo Über die Lehre des Spinoza in Briefen an 

Herrn Moses Mendelssohn rappresenta non soltanto un momento fondamentale del-
la Spinoza-Renaissance in Germania, ma anche uno snodo cruciale nello sviluppo 
dell’interpretazione acosmistica del sistema di Spinoza30. A partire dall’identifica-
zione della filosofia cabalistica con lo spinozismo, tesi questa sostenuta nella lette-
ra inviata a Mendelssohn il 21 aprile 178531, Jacobi sviluppa un’interessante lettura 

27	 Ivi, p. 235: «Die Emanationslehre und Cabbalisten nähern sich mehr den Heraklitern und Stoikern, 
und gestatten somit den Individuen mehr Substantialität; Spinoza hingegen tritt mehr auf die Seite 
der Eleatiker».

28	 Cfr. Ivi, p. 232: «Gott ist demnach die Substanz überhaupt, die unendliche Substanz, welche keine 

Einschränkung hat, mit anderen Worten, die abstrakte Substanz, und ein bloß Gedankending […] 

Auf der andern aber, nährt es sich den Eleatischen Lehre, indem, wenn die Individuen alle Sub-

stantialität genommen wird, ihnen nicht mehr als bloße Scheinexistenz übrig bleib».

29	 Ivi, p. 240: «Die Individuen sind bloße Modifikationen jenes Gottesbegriffes, die ohne ihn, und 
von ihm abgesondert, kein Daseyn haben».

30	 Sul ruolo svolto da Jacobi nella Spinoza-Renaissance vedi V. Verra F.H. Jacobi. Dall’illuminismo 

all’idealismo, Torino, Edizioni di Filosofia, 1963. Di recente pubblicazione è la raccolta di saggi 
Friedrich Heinrich Jacobi. Ein Wendepunkt der geistigen Bildung der Zeit, hrsg. von W. Jaeschke 
und B. Sandkaulen, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2014, dove, parallelamente alla funzione 
svolta da Jacobi nell’ambiente culturale del suo tempo, è ricostruita l’interpretazione jacobiana 
della filosofia di Spinoza.

31	 Cfr. F.H. Jacobi, Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelsonn, in 
Friedrich Heinrich Jacobi Werke, Band 1,1, hrsg. von K. Hammacher und W. Jaeschke, Hamburg, 
Felix Meiner Verlag, 1998, pp. 121-122: «Die Cabalististische Philosophie, so viel davon der Un-

tersuchung offen liegt, und ihren besten Commentatoren, von Helmont dem Jüngeren, und Wach-

ter, ist als Philosophie nichts anders, als unentwickelter oder neu verworrener Spinozismus».



198	 ﻿ Simone Farinella 

del pensiero spinoziano, capace di problematizzare originalmente quella divisio-
ne fra Dio e mondo posta da Wachter a salvaguardia tanto della Qabbalah quanto 
del sistema spinoziano (Elucidarius)32. Nella riproposizione letteraria del dialogo 
avuto con Lessing, Jacobi afferma, appellandosi ad un principio già impiegato da 
Wachter33, che lo spirito dello spinozismo (der Geist des Spinozismus) può essere 
riassunto dall’antica massima a nihilo nihil fit34. In forza di questo principio, la 
sostanza spinoziana è definita come «ein nur immanentes En-Sof; eine inwohnende, 

ewig in sich unverändliche Ursache der Welt»35, che rigetta ogni causa interme-
dia, secondaria o remota, che possa giustificare il passaggio dall’Unendlichkeit alla 
Endlichkeit. Negando la creazione ex-nihilo, Spinoza delinea una sostanza che pro-
duce, mantiene e risolve in sé il mondo ab aeterno. Da ciò segue quella che Jacobi 
considera la messa in discussione spinoziana dello statuto ontologico dell’essere 
finito: senza una creazione dal nulla, senza un superamento dell’eternità mediante 
la produzione nella temporalità di un essere-altro, non può spiegarsi l’origine e 
l’autonomia degli enti particolari36. Appellandosi ancora una volta alla Qabbalah, 
Jacobi sottolinea che «es an und für sich selbst unmöglich sey, das Unendliche aus 

dem Endlichen zu entwickeln, und den Uebergang des einen zu dem anderen, oder 

ihre Proportion, durch irgend eine Formel heraus zu bringen»37. Questa afferma-
zione, assieme al già ricordato a nihilo nihil fit, si collega, in realtà, all’interpre-
tazione jacobiana della formula determinatio est negatio: nel sistema di Spinoza 
l’ens realissimum è Dio, mentre le cose particolari, in quanto determinazioni del di-
vino, sono da considerarsi come delle semplici negazioni, dei non entia38. Nessuna 
forma d’alterità, che rivendichi una propria autonomia rispetto all’unica sostanza, 
può essere pensata e può essere realmente. Fuori dall’unità non sussiste alcunché: 
dall’eternità esiste un Essere indiviso che risolve ed annienta nella propria inde-
terminatezza l’essere per-sé della finitezza. Non si dà né passaggio dall’infinito al 
finito, né ricomposizione dell’unità fra finito ed infinito. La sostanza spinoziana è 
un nulla da cui non deriva assolutamente nulla. La differenza fra Dio e mondo è così 
annullata da Jacobi: lo spinozismo, forte della sua eredità cabalistica, rappresenta 

32	 Che Wachter rappresenti un riferimento imprescindibile dell’interpretazione jacobiana del cabali-
smo di Spinoza è attestato dalla citazione dell’Elucidarius Cabalisticus nella già ricordata lettera 
del 21 Aprile 1785. Per il passo in questione, vedi supra, nota 29. Su questo punto cfr. anche G. 
Scholem, Die Wachtersche Kontroverse über den Spinozismus und ihre Folgen, in Spinoza in der 

Frühzeit seiner religiösen Wirkung, cit., p. 25: «Das Problem von Spinozas Kabbalismus reicht 
bis zu dem berühmten Spinoza-Streit zwischen Moses Mendelssohn und Friedrich Jacobi [...] 

Der eine, Mendelssohn, beruft sich auf Spinozismus im Jüdenthumb, der andere, Jacobi, auf den 

Elucidarius cabalisticus». 

33	 Cfr. infra, p. 4.
34	 F.H. Jacobi, Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelsonn cit., p. 18.
35	 Ibidem.
36	 Ivi, pp. 94-95: «Wer ein Beginn des Endlichen annimmt, der nimmt ein Entstehen aus dem Nichts 

an […] Eine Handlung, die das Unendliche Wesen erst begönne, könnte nicht anders als nach 
Ewigkeit begonnen werden, und die Bestimmung dazu könnte aus sonst nichts hervorgehen, als 
aus dem Nichts».

37	 Ivi, p. 31.
38	 Cfr. Ivi, p. 100: «XII. Determinatio negatio est, seu determinatio ad rem iuxta suum esse non 

pertinet. Die einzelnen Dinge also, in so ferne sie nur auf eine gewisse bestimmte Weise da sind, 

sind die non-entia; und das unbestimmte unendliche Wesen, ist das einzige wahrhafte ens reale, 

hoc est, est omne esse, et praeter quod nullum datur esse».



Da Wachter a Hegel	 199

una forma radicale di nichilismo, che, cercando di risolvere la finitezza nell’unità 
della sostanza, determina l’essere nullo tanto del divino, quanto dell’ente finito39. 

Sarà la fede in un Dio personale la risposta di Jacobi a questo scacco mosso dal 
nichilismo. Più della risposta, ciò che mi preme sottolineare in conclusione di questo 
paragrafo è l’importanza dell’interpretazione jacobiana ai fini della lettura acosmi-

stica del pensiero di Spinoza. Attingendo originalmente dalla storiografia cabalisti-
ca sullo spinozismo, Jacobi ha gettato nel nulla, o nell’indeterminatezza, l’intero 
impianto metafisico spinoziano. Con questa operazione interpretativa, sicuramente 
discutibile da un punto di vista filologico, ma non per questo priva di spessore te-
oretico, è stato fissato un paradigma su cui si svilupperanno una serie di riflessioni 
che, mutatis mutandis, si protrarranno fino ad Hegel. Fra gli anelli di congiunzione, 
che ci consentiranno di riscostruire concettualmente il passaggio da Jacobi ad Hegel, 
si segnalano Karl Heinrich Heydenreich e Solomon Maimon, dei quali andremo ad 
analizzare il Natur und Gott nach Spinoza del 1789 e la Salomon Maimons Lebens-

geschichte del 1792-93.

2.2 L’essere puro della sostanza: Heydenreich e Maimon in dialogo

Nel suo Natur und Gott nach Spinoza del 178940, Heydenreich offre una discussione 
della filosofia spinoziana in forma dialogica. Protagonisti del testo sono Parmenide e 
Senofane, il primo in veste di critico ed il secondo in veste di difensore dello spinozi-
smo. Lo scambio dialettico fra i due interlocutori fa emergere un’immagine abbastanza 
singolare della sostanza divina: essa è definita sia come pura, monolitica ed indivisa 
unità – secondo le modalità conoscitive della conoscenza intellettuale –, sia come tota-
lità concretamente articolata – secondo le modalità conoscitive dell’immaginazione –. 
Scrive Heydenreich:

Nur vermittelst der Phantasie, sagt er, mögen wir uns die Gröβe als theilbar, endlich, 
und vielfach vorstellen. Wenn wir sie mit dem Verstande denken, so müβen wir sie 
als unendlich, untheilbar, und einig annehmen. Indem wir nun Aufeinanderfolge und 
Gröβe nach unserer Willkühr eintheilen können, wenn wir sie gesondert von der 
Substanz vorstellen, so entsteht Zeit und Maaβ. Diese können wir gröβer oder kleiner 
annehmen, wenn wir die Moden für sich betrachten, und nicht die Ordnung der ganzen 
Natur; denken wir aber die Substanz selbst, so müβen wir diese Vorstellungsart 
vergessen, oder ihren Begriff zerstöhren. An sich hat die Ausdehnung, so wie das 

39	 Un critica analoga è mossa da Jacobi alla filosofia fichtiana, accusata di nientificare l’oggettivo. 
Nella sua decostruzione e riproduzione dell’oggettività, l’Io dissolve l’oggetto nella pura forma-
lità delle proprie trame concettuali. Per Jacobi, il mantenersi dello spirito e del sapere scientifico 
in una dimensione nichilistica è la cifra della Wissenschaftlehre di Fichte. Su questo punto cfr. 
F.H. Jacobi, Jacobi an Fichte, in Friedrich Heinrich Jacobi Werke, Band 2,1, hrsg. von W. Ja-
eschke und I.-M- Piske, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2004, p. 202: «Der Menschliche Geist 
[…] muß […] Weltschöpfer, und – sein eigner Schöpfer werden […] er muß sich dem Wesen 
nach vernichten, um allei nim Begriffe zu entstehen, sich zu haben: in dem Begriffe eines reinen 
absoluten Ausgehen und Eingehen, ursprünglich – aus dem Nichts, für Nichts, in Nichts». Sulla 
rilevanza di Jacobi all’interno della «storia» del nulla, vedi S. Givone, Storia del nulla, Bari, La-
terza, 2003, pp. 160-170.

40	 Sull’interpretazione di Karl Heinrich Heydenreich dello spinozismo vedi H.-J. Gawoll, Karl Hein-

rich Heydenreich: Spinozismus als Metaphysik und Vernunftglaube, in Spinoza im 18. Jahrhun-

dert cit., pp. 407-429.



200	 ﻿ Simone Farinella 

Denken keine Theile; nur dann eignen wir sie ihr zu, wann wir sie betrachten, wie sie 
unseren Sinnen und unserer Phantasie erscheint. Demnach machen die Dinge an sich 
ein unendliches Wesen41.

Da questa lunga citazione si possono cogliere alcune reminiscenze delle argomen-
tazioni di Jacobi: la distinzione fra una conoscenza intellettiva ed immaginativa della 
sostanza, l’essere vero di ciò che è indiviso ed il non sussistere delle parti sono chiavi 
di lettura dello spinozismo riconducibili alla settima appendice delle Spinozabriefe (edi-
zione del 1789) e all’interpretazione jacobiana della formula spinoziana determinatio est 

negatio. In forza di questi principi, la sostanza di Spinoza, al pari dell’essere parmenideo, 
che, nella sua eterna perfezione, esclude da sé ciò che è soggetto alle leggi del nascere 
e perire, è una totalità indivisa, all’interno della quale non può essere afferrata nessuna 
forma di particolarità. E questo, ci dice Heydenreich, perché la risoluzione del mondo 
nell’unità della sostanza è quella forma di non-legame sussistente fra due estremi – l’ens 

reale ed i non-entia – che mai danno vita ad un’autentica dinamica relazionale. Strappare 
la parte dal tutto, l’essere per-sé dall’essere in sé, il finito dall’infinito è semplicemente il 
frutto di una modalità conoscitiva dell’Assoluto – l’immaginazione – del tutto incapace 
di cogliere ciò che il divino è in verità, ossia uno e indiviso. Seppur manchino espliciti 
riferimenti alla Qabbalah, lo scritto di Heydenreich, accettando le principali tesi di Jaco-
bi sull’ontologia spinoziana, si fa promotore, nolens volens, di un modello interpretativo 
riconducibile al presunto cabalismo del pensiero di Spinoza. 

Sempre nel contesto dello Spinozastreit di fine ’700, merita d’essere approfondita la figura 
di Salomon Maimon42. Istruito nella Qabbalah43 e perfettamente inserito nel dialogo culturale 
del proprio tempo, questo autore porta ad una sistematizzazione originale e personalissima 
non soltanto l’eredità teoretica di Jacobi ed Heydenreich, ma anche la Spinoza-Rezeption 
fin qui esaminata. Nella sua autobiografia Salomon Maimons Lebensgeschichte, pubblicata 
a Berlino fra il 1792 ed il 1793, Maimon sostiene che il pensiero cabalistico non si discosti 
minimamente dallo spinozismo e che, anzi, sia assolutamente identificabile con l’impianto 
metafisico sviluppato da Spinoza. A questo riguardo, scrive Maimon:

In der Tat ist die Kabbala nichts anderes als erweiterter Spinozismus, worin nicht 
nur die Entstehung der Welt aus der Einschränkung des göttlichen Wesens überhaupt 
erklärt, sondern auch die Entstehung einer jeden Art von Wesen und ihr Verhältnis zu 
allen übrigen aus einer besonderen Eigenschaft Gottes hergeleitet wird. Gott als das letzte 

41	 K.H. Heydenreich, Natur und Gott nach Spinoza, Leipzig, 1789, pp. 204-205.
42	 Negli ultimi anni si è registrato un interesse crescente nei confronti di questo autore. Per un’analisi 

degli aspetti generali del pensiero di Maimon, si rimanda a G. Freudenthal (edited by) Salomon 

Maimon: rational dogmatist, logical skeptic, Kluwer Academic Publishers, Dordrect, 2003. Ri-
guardi al rapporto di Maimon con l’idealismo tedesco, si raccomandano i contributi di Yitzhak 
Melamed, che ha dimostrato come certe posizioni della filosofia classica tedesca siano state anti-
cipate dalle opere del filosofo ebreo. Cfr. Y. Y. Melamed, Salomon Maimon and the Rise of Spino-

zism in German Idealism cit. e Y. Y. Melamed, Acosmism or Weak Individuals? Hegel, Spinoza, 

and the Reality of the Finite cit. Infine, si ricorda il saggio di W. Bonsiepen, Salomon Maimons 

Einsicht in die Unausführbarkeit seines Versuchs einer Verneinung von Kantischer Philosophie 

und Spinozismus, in Spinoza im 18. Jahrhundert cit., pp. 377-407, dove è esaminata l’interpreta-
zione di Maimon del pensiero leibniziano, spinoziano e kantiano.

43	 Sulla formazione cabalistica di Maimon vedi il quattordicesimo ed il diciannovesimo capitolo della sua 
Lebensgeschichte. Cfr. S. Maiomon, Lebensgeschichte, in Salomon Maimon Gesammlte Werke, a cura 
di V. Verra, Hilderheim- Zürich-New York, Georg Olm Verlag, 2000, pp. 126-150 e pp. 207-242. 



Da Wachter a Hegel	 201

Subjekt und die letzte Ursache aller Wesen heißt En-ßof (das Unendliche, wovon an sich 
betrachtet nichts prädiziert werden kann). In Beziehung auf die unendlichen Wesen aber 
werden ihm positive Eigenschaften beigelegt, diese werden von den Kabbalisten auf zehn 
reduziert, welche die zehn Sephirot genannt werden44.

Elementi e modelli interpretativi a noi noti ricorrono in questo estratto della Lebensge-

schichte: innanzitutto, la teoria dello tzimtzum – probabilmente connessa da Maimon con 
la libera e, ad un tempo, necessaria causalità della sostanza spinoziana – è quella libera 
attività a partire dalla quale ogni cosa finita, in quanto modificazione della divinità, può 
essere dedotta dall’Infinito o da una sua proprietà. In secondo luogo, l’En-sof cabalistico, 
al pari della substantia di Spinoza, è il punto di partenza e d’arrivo dell’intero processo 
creativo, che trova la sua unità nella Causa prima ed ultima di tutte le cose. Proprio questo 
punto di contatto e di congiunzione fra Qabbalah e spinozismo, spinge Maimon a sviluppa-
re, sempre nella Lebensgeschichte, la seguente interpretazione dell’ontologia spinoziana: 

In diesem System ist die Einheit reel; das Mannigfaltige aber bloß idealistisch. […] Es ist 
unbegreiflich, wie man das spinozistische System zum atheistischen machen können? da sie 
doch einander gerade entgegengesetzt sind. In diesem wird das Dasein Gottes, in jenem das 
Dasein der Welt geleugnet. Es müβte also eher das akosmische System heiβen45.

Con un colpo ben assestato, Maimon spazza via le accuse di ateismo rivolte al siste-
ma di Spinoza. Nel sistema spinoziano, soltanto l’unità, che si esplica e fonda a partire 
dall’unica sostanza (Dio), è reale, mentre il mondo, inteso come sfera della fenomeni-
cità, non è reale. Come l’En-sof, che è origine di tutto ciò che è e riunifica in sé tutto 
ciò che deriva dalla sua causalità, così la sostanza è reel in quanto contiene in sé tutte le 
determinazioni che seguono dalla sua potenza infinita. Secondo la definizione acosmi-

stica dello spinozismo, solo Dio è, mentre il mondo non è, essendo eternamente risolto 
nell’essere uno della sostanza. Il nulla, con cui Jacobi identifica il principio portante 
dello spinozismo, e l’indeterminatezza, con cui Heydenreich caratterizza la substantia 
di Spinoza, sono positivamente riunificati da Maimon nella definizione d’acosmismo. 

Dal retroterra comune dell’interpretazione cabalistica del pensiero spinoziano, Mai-
mon ha sviluppato una categorizzazione dell’opera di Spinoza a dir poco originale. 
Comunemente si ritiene che non sia stato Maimon ma Hegel a coniare il neologismo 
Akosmismus. Abbiamo visto che il concetto d’acosmismo, lungi dall’essere senza storia, 
o il frutto dell’inventiva di un autore isolato, è una categoria interpretativa che affonda 
le sue radici nell’identificazione della filosofia di Spinoza con la Qabbalah. Appurato 
il carattere storico di questo Schlüsselkonzept della Spinoza-Renaissance, non ci resta 
che vedere, adesso, in che modo Hegel raccolga questa categoria e come la inserisca in 
un’analisi più ampia sulla natura del pensiero mistico. Sarà proprio questo aspetto della 
ricezione hegeliana del pensiero di Spinoza a restituirci l’originalità di un’operazione 
interpretativa capace di ereditare, reinterpretare e sviluppare i risultati di un processo 
storiografico secolare.

44	 Ivi, p. 141.
45	 Ivi, p. 154.



202	 ﻿ Simone Farinella 

3. Rigidità e tormento: Qabbalah ebraica e Mistica cristiana a confronto

Che lo spinozismo giochi un ruolo di fondamentale importanza nella formazione del 
pensiero hegeliano è cosa nota ed un fatto comunemente accettato dalla critica. A partire 
dai cosiddetti Jugendschriften, Hegel mette in atto un vero e proprio processo d’assimi-
lazione dei principali concetti della metafisica di Spinoza, che, a seconda delle esigenze 
teoretiche hegeliane, varia e subisce delle modificazioni nel tempo46. Riprendendo il filo 
del discorso fin qui sviluppato, mi concentrerò sulle critiche mosse da Hegel allo spino-
zismo nella Wissenschaft der Logik (1832)47 e nell’Enzyklopädie (1827 e 1830), eviden-
ziandone, di volta in volta, le affinità con le fonti appena esaminate. Nonostante la prima 
edizione della WdL contenga una parte considerevole dei temi che approfondirò in que-
sta sezione, bisogna notare, in sede preliminare, che la discussione delle Anmerkungen 

sul reines Sein e sulla Qualität verterà sulla revisione del ’32 del testo del ’12. Questa 
scelta è determinata dalle differenze contenutistiche delle due versioni del primo tomo 
della WdL. Contrariamente alla sua rielaborazione del ’32, il testo del ’12, definisce sol-
tanto l’eleatismo, e non lo spinozismo, come un sistema dell’abstrakte Identität. Un’al-
tra differenza decisiva è riscontrabile nella struttura argomentativa dell’Anmerkung sulla 
Qualität: il principio determinatio est negatio spinoziano ed il concetto di Qual böhmia-
no, disgiunti nell’edizione del ’12, sono collegati in quella del ’32, come a testimoniare 
l’inseparabilità di queste due determinazioni concettuali. Quello che cercherò di mo-
strare è che le modifiche che Hegel apporta al testo non sono né casuali né marginali, 
ma rispecchiano l’assunzione di una determinata forma di spinozismo ed attestano una 
riflessione sul valore speculativo della tradizione mistica. 

3.1 ‘Ex nihilo nihil fit’ e ‘Omnis determinatio est negatio’: variazioni hegeliane sul tema

Già nella prima Anmerkung della WdL (1832), Hegel propone l’associazione dello 
spinozismo con la filosofia eleatica. Ciò che accomuna questi due sistemi filosofici è il 
principio ex nihilo nihil fit. Negando sia il concetto di divenire, che il concetto teologico 
di creazione dal nulla, l’eleatismo e la filosofia di Spinoza rappresentano due forme del 
System der abstrakten Identität, che non può accogliere, proprio a causa del suo carattere 
astratto, nessuna forma di determinazione e di specificazione interna. L’Assoluto, ridotto 
a semplice indeterminatezza, riposa semplicemente in sé senza poter procedere oltre di 
sé, ossia nella sfera dell’essere per-sé. Già da questi passaggi argomentativi non è diffici-
le vedere come Hegel si colleghi a quell’interpretazione dello spinozismo riconducibile a 
Jacobi, ad Heydenreich e a Maimon. Il privilegiare l’unità della sostanza a scapito della 
sua realizzazione nella molteplicità fenomenica, o nel proprio essere-altro, rispecchia un 

46	 Per i riferimenti bibliografici cfr. infra, nota 1.
47	 D’ora in poi abbreviata nel testo con Wdl. Per le citazioni in nota delle opere hegeliana saranno 

utilizzate le seguenti abbreviazioni: Enz B: G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen 

Wissenschaften im Grundrisse (1827), hrsg. von W. Bonsiepen und H.-C. Lucas, in Gesammelte 

Werke, Bd.19, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1989; Enz C: G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der 

philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), hrsg. von W. Bonsiepen und H.-C. Lu-
cas, in Gesammelte Werke, Bd. 20, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1990; PhG: G.W.F. Hegel, 
Die Phänomenologie des Geistes, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, in Gesammelte Wer-

ke, Bd. 9, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1980; Wdl I: G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik 

(1832), hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke, in Gesammelte Werke, Bd. 21, Hamburg, Felix 
Meiner Verlag, 1985.



Da Wachter a Hegel	 203

modello d’Assoluto in cui il mondo è da sempre risolto nell’indeterminatezza dell’In-
tero. In forza del principio ex nihilo nihil fit, non è pensabile, né tanto meno possibile, 
concepire uno sviluppo autonomo dell’essere per-sé (mondo) rispetto all’essere in-sé 
(sostanza). Da sempre il finito non è e mai potrà essere. La nullità, o l’astrattezza, della 
sostanza si ricollega proprio a quel principio – ex nihilo nihil fit – ritenuto la base concet-
tuale del cabalismo di Spinoza. Prima facie, Hegel si limita a restituire un modello asso-
lutamente noto e corrente di spinozismo. Ma non solo. Poiché la peculiarità della lettura 
hegeliana, in questo frangente assolutamente priva d’antecedenti, consiste nell’innescare 
un movimento dialettico nell’immota ed astratta sostanza spinoziana attraverso un con-
fronto con la teosofia di Jakob Böhme. Prendere congedo dall’acosmismo, questa sembra 
essere la potenzialità riposta nel pensiero böhmiano. Una potenza, che passerà all’atto, 
non prima della messa a fuoco del termine da superare, ossia dell’interpretazione hege-
liana dello Spinozismus come Akosmismus. 

Nel §50 del Vorbegriff e nel §573 della sezione dell’absolutes Wissen (Enz. 1827 e 

1830), Hegel libera lo spinozismo dalle accuse d’ateismo, dimostrando come in quel 
sistema solo Dio sia48 ed il mondo, ridotto ad un semplice fenomeno, non sia 49. Ancora 
una volta, viene riconosciuta la realtà dell’unica sostanza e viene negato l’essere per-sé 
del mondo, che è risolto da sempre nell’indeterminatezza dell’essenza assoluta. Non 
è difficile vedere in queste note critiche hegeliane l’influenza di Jacobi – citato anche 
nell’Anmerkung del §5050 – e di Maimon. Di quest’ultimo, soprattutto, è condivisa non 
soltanto la volontà d’assolvere il pensiero di Spinoza dalla macchia dell’ateismo, ma è 
anche ripresa letteralmente la definizione acosmistica dello spinozismo51. Se si astraesse, 
ora, da questo preciso sfondo teoretico, non si riuscirebbe a cogliere appieno la posta 
in gioco nell’Anmerkung sulla Qualität, dove Hegel delinea un vero e proprio confron-
to fra due tradizioni speculative – la mistica ebraica e cristiana – inscritte e contenute 
all’interno di un’identità dinamica e concreta. In contrapposizione all’indeterminato e 

48	 Cfr. Enz B, p. 67; Enz C, p. 89: «Daß in dem Spinozistischen Systeme vielmehr die Welt nur 
als Phänomen, dem nicht wirkliche Realität zukomme, bestimmt wird, so daß dieses System als 
Akosmismus anzusehen ist. Eine Philosophie, welche behauptet, daß Gott und nur Gott ist, dürfte 
nicht für Atheismus ausgegeben werden».

49	 Cfr. Enz B, pp. 411-412; Enz C, pp. 565-565: «Von den Philosophien, welchen man eben die-

sen Namen gegeben, z.B. der Eleatischen oder Spinozistischen, ist schon früher (§ 50 Anm.) 

erinnert worden, daß sie so wenig Gott mit der Welt identifizieren und endlich machen, daß in 

diesen Philosophien dies Alles vielmehr keine Wahrheit hat und daß man sie richtiger als Mo-

notheismen und, in Beziehung auf die Vorstellung von der Welt, als Akosmismen zu bezeichnen 
hätte. Am genauesten würden sie als die Systeme bestimmt, welche das Absolute nur als die Sub-

stanz fassen».

50	 Ibidem. Nella definizione d’acosmismo, che Hegel fa propria nell’Enzyklopädie, sono presuppo-
ste le analisi condotte da Jacobi nelle Spinozabriefe, in particolare l’identificazione dello spirito 
dello spinozismo con il concetto cabalistico a nihilo nihil fit e l’ontologizzazione del principio 
determinatio est negatio. A mio modo di vedere, che Hegel sia consapevole di ciò è attestato dal 
confronto dialettico fra Spinoza e Böhme offerto nella Wdl del 1832. Dietro questi due autori si 
celano due modelli d’Assoluto che, nella loro opposizione ed unità, riflettono lo speculativo pre-
sente nella mistica ebraica e cristiana.

51	 Nel catalogo della biblioteca hegeliana, stilato a Berlino nel 1832 in occasione della morte del 
filosofo, compare il titolo della Lebensgeschichte di Maimon. Per una riproduzione dell’atto vedi 
H. Schneider (hrsg.), Hegels Bibliothek. Der Versteigerungskatalog von 1832, «Jahrbuch für He-
gelforschung», Bd. 12-14, pp. 69-147. A mio modo di vedere, ciò spiega l’unità d’intenti e di 
contenuto dell’ Enzyklopädie e della Lebensgeschichte. 



204	 ﻿ Simone Farinella 

statico caput mortuum spinoziano, Hegel introduce il concetto böhmiano di Qual52, il cui 
significato immediato è il movimento in se stessa di una qualità. Il Qual, il tormento, 
l’inquietudine (Unruhe) è ciò che consente ad una determinazione d’entrare in rapporto 
con il proprio essere-altro, d’affermarsi e di mantenersi nello scontro e nella lotta con 
esso53. La ripresa hegeliana di questa negatività interiore (Inqualierung), di questo prin-
cipio motore dell’immanente ed interna differenziazione di ciò che è vitale (lebendig), è 
applicabile – proprio perché la riflette e la restituisce – alla processualità dell’Assoluto. 
Nel rapporto dialettico con ciò che altro da sé, nella riconduzione dell’essere per-sé 
nell’essere in sé, il Soggetto (das Subjekt) attua se stesso diventando una totalità orga-
nica. Il Qual böhmiano, quindi, denota sì il movimento di una qualità in se stessa, ma 
esprime anche quella negatività – che è vitalità – in forza della quale l’Assoluto può 
dispiegarsi come un intero (ein Ganze). Come ulteriore prova di ciò, basta osservare la 
struttura interna dell’Anmerkung sulla Qualität, che restituisce una serie di chiari riferi-
menti alla teoria hegeliana dell’Assoluto. Immediatamente prima dell’introduzione della 
nozione di Qual, Hegel avanza delle critiche alla sostanza spinoziana che, in forza del 
principio omnis determinatio est negatio, non contiene in sé determinazione alcuna. Il 
confronto fra il sistema dell’identità astratta di Spinoza ed il pensiero teosofico di Böhme 
rappresenta un’operazione interpretativa non distante dal proposito fenomenologico di 
pensare l’Assoluto «nicht als Substanz, sondern eben so sehr als Subject»54, o dalla vo-
lontà di superare, avverandola, la spinozistische Substanz nella sezione Wirchlickeit della 
Logik des Wesens. Rendere riflessiva, o negativa, la sostanza, ossia capace di sviluppare, 
a partire dal rapporto semplice a sé, il proprio essere altro e di ricondurlo, circolarmente, 
nella propria auto-uguaglianza, è la finalità dell’operazione teoretica hegeliana. Nel no-
stro caso particolare, la forma assunta da questo contenuto nella Logik des Seins (1832), 
restituisce una precisa categorizzazione storico-filosofica: Hegel, attingendo da una certa 
letteratura critica, ha consapevolmente identificato lo spinozismo con alcuni principi del-
la Qabbalah e l’ha volutamente messo in relazione con la teosofia di Böhme. Teoretica-
mente, quest’interpretazione hegeliana vuole dirci che il nucleo speculativo della Qabba-
lah – attivo ed esposto razionalmente nel pensiero di Spinoza – deve entrare in rapporto 
dialettico con quella forma della mistica cristiana – con la teosofia böhmiana – capace 
di superare l’indeterminatezza da cui la sostanza è intrinsecamente affetta. Nell’opposi-
zione e nell’unità di queste due tradizioni speculative, quindi, si manifesta la dialettica 
interna all’Assoluto e, assieme ad essa, si rivela il significato speculativo del pensiero 
mistico che, nella polarità e nella sintesi delle sue articolazioni interne, restituisce quel 
medesimo contenuto soggetto vivificante ed oggetto di riflessione del sapere filosofico.

52	 Per approfondire l’influenza esercitata da Böhme sulla filosofia di Hegel si rimanda al lavoro di C. 
Muratori, Il primo filosofo tedesco. Il misticismo di Jakob Böhme nell’interpretazione hegeliana, 

Pisa, ETS, 2007, dov’è ricostruita la ricezione hegeliana del pensiero del ciabattino di Görlitz da 
Jena a Berlino. Di recente pubblicazione è lo scritto di M. Idel, Il male primordiale della Qab-

balah, Milano, Adelphi, 2016, pp. 115-119, dove l’Autore, riconnettendosi ad alcune considera-
zioni di Scholem, avanza l’ipotesi che una certa dottrina cabalistica del male sia stata recepita da 
Böhme e poi sia stata accolta da Hegel. 

53	 Cfr. WdL I, p. 122: «Die Qualierung oder die Inqualierung, ein Ausdruck der Jokob Böhmischen, 
einer in die Tiefe, aber in seine trübe Tiefe gehenden Philosophie, bedeutet die Bewegung einer 
Qualität (der sauren, herben, feurigen usf) in ihr selbst, insofern sie in ihrer negativen Natur (in 
ihrer Qual) sich aus Anderem setzt und befestigt, überhaupt die Unruhe ihrer an ihr selbst ist, nach 
der sie nur im Kampfe sich hervorbringt und erhält».

54	 PhG, p. 19



NOTERELLA  
SU ALCUNI PUNTI DEI MANOSCRITTI DEL ’44

di Mario Cingoli

I

Marx dice: «Questo comunismo s’identifica, in quanto naturalismo giunto al pro-
prio compimento, con l’umanismo, in quanto umanismo giunto al proprio compi-
mento, col naturalismo»1. Come intendere esattamente questa identificazione tra 
naturalismo e umanismo?

Una prima interpretazione potrebbe essere questa: la natura, giunta al proprio com-
pimento, è l’uomo; quindi il compiuto naturalismo è umanismo; inversamente, l’uomo 
che si conosce compiutamente si conosce anche ed essenzialmente come essere naturale, 
quindi il compiuto umanismo è naturalismo. Ma questa interpretazione è troppo gene-
rica, e non rende conto del senso più specifico e profondo del testo. Testo che comincia 
con «questo comunismo», cioè, come Marx chiarisce subito prima, con un comunismo 
che è «ritorno dell’uomo per sé, dell’uomo come essere sociale»2; e questo aspetto so-

ciale, di collegamento dell’uomo con l’uomo, è, come vedremo subito, fondamentale. Il 
punto centrale è questo: gli uomini lavorano insieme la natura, e questo è contempora-
neamente un rapporto con la natura, che viene sempre più resa fruibile per l’uomo, e un 
rapporto tra gli uomini, che appunto insieme lavorano la natura. Marx lo dice benissimo 
poco dopo: «[…] l’oggetto, che è l’attuazione immediata della sua [dell’uomo] indivi-
dualità [la natura che viene lavorata], è ad un tempo la sua propria esistenza per l’altro 
uomo, l’esistenza di questo e l’esistenza di questo per lui […] L’essenza umana della 
natura esiste soltanto per l’uomo sociale: infatti soltanto qui la natura esiste per l’uomo 
come vincolo con l’uomo, come esistenza di lui per l’altro e dell’altro per lui, e così 
pure come elemento vitale della realtà umana, soltanto qui essa esiste come fondamento 
della sua propria esistenza umana. Soltanto qui l’esistenza naturale dell’uomo [p. es., 
il procacciarsi da vivere, o anche l’attività sessuale3] è diventata per l’uomo esistenza 

1	 K. Marx, Manoscritti economico-filosofici del 1844, tr. e cura di N. Bobbio, Torino, Einaudi, 
2004, p. 107.

2	 Ibidem. Qui e più avanti i corsivi sono di Marx.
3	 Si ricordi la bellissima pagina marxiana sul rapporto tra uomo e donna:«Il rapporto immediato, 

naturale, necessario dell’uomo con l’uomo è il rapporto del maschio con la femmina. In questo 
rapporto naturale della specie il rapporto dell’uomo con la natura è immediatamente il rapporto 
dell’uomo con l’uomo, allo stesso modo che il rapporto con l’uomo è immediatamente il rapporto 
dell’uomo con la natura, cioè la sua propria determinazione naturale. Così in questo rapporto 



206	 ﻿ Mario Cingoli 

umana; la natura è diventata uomo»4 [sottinteso, uomo compiuto, ovvero uomo sociale]. 
E non a caso Marx ripete a questo punto: «Dunque la società è l’unità essenziale, giunta 
al proprio compimento, dell’uomo con la natura, la vera risurrezione della natura, il na-
turalismo compiuto dell’uomo e l’umanismo compiuto della natura»5.

II

Più problematica la pagina che Marx poco dopo dedica alle scienze. Egli dice che 
le scienze hanno dapprima avuto «una direzione astrattamente materiale o meglio ide-
alistica», ma che poi si sono intromesse «praticamente nella vita dell’uomo mediante 
l’industria»6. Si tratta chiaramente, come abbiamo già visto, dell’industria come com-
plesso delle attività dell’uomo sociale, che insieme agli altri uomini lavora la natura; tra 
queste attività rientrano anche le scienze, che quindi debbono diventare consapevoli di 
essere fatte dall’uomo, ovvero di essere scienze umane. «L’industria è il rapporto storico 
reale della natura e quindi della scienza naturale con l’uomo; perciò, se essa viene intesa 
come la rivelazione essoterica delle forze essenziali dell’uomo, viene pure compresa 
l’essenza umana della natura [ovvero l’essere vincolo tra gli uomini che la lavorano] o 
l’essenza naturale dell’uomo [il suo essere un essere naturale attivo e sociale]; di con-
seguenza le scienze naturali perdono la loro direzione astrattamente materiale o meglio 
idealistica, e diventano la base della scienza umana [consapevole di essere fatta dall’uo-
mo sociale], come già ora son diventate, per quanto in forma estraniata, la base della vita 
umana reale; onde il dire che una è la base della vita e un’altra è la base della scienza è 
fin dall’inizio una menzogna»7. Tutto questo va benissimo, ma con alcune precisazioni. 
Innanzitutto, è vero che la scienza è fatta dall’uomo sociale; come Marx dice in un altro 
punto: «Anche quando io esplico soltanto un’attività scientifica, attività che io raramente 
posso esplicare in comunità immediata con altri, io esplico un’attività sociale, perché 
agisco come uomo. Non soltanto mi è dato come prodotto sociale il materiale della mia 
attività – come la stessa lingua di cui lo scienziato si vale per esplicare la propria attività 
[una splendida osservazione] –; ma è un’attività sociale la mia stessa esistenza, onde 
quel che io faccio da me, lo faccio da me per la società e con la coscienza di essere un es-
sere sociale»8; e questo anche se lo scienziato magari è concentrato solo sul suo oggetto 
e non gli importa proprio niente di stare svolgendo un’attività sociale.

appare in modo sensibile, cioè ridotto ad un fatto d’intuizione, sino a qual punto per l’uomo l’es-
senza umana sia diventata natura o la natura sia diventata l’essenza umana dell’uomo. In base a 
questo rapporto si può dunque giudicare interamente il grado di civiltà cui l’uomo è giunto. Dal 
carattere di questo rapporto si ricava sino a qual punto l’uomo come essere appartenente a una 

specie si sia fatto uomo, e si sia compreso come uomo; il rapporto del maschio con la femmina è il 
più naturale dei rapporti che abbiano luogo tra uomo e uomo. In esso si mostra sino a che punto il 
comportamento naturale dell’uomo sia diventato umano oppure sino a che punto l’essenza umana 
sia diventata per lui essenza naturale, e la sua natura umana sia diventata per lui natura. In questo 
rapporto si mostra ancora sino a che punto il bisogno dell’uomo sia diventato bisogno umano, e 
dunque sino a che punto l’altro uomo in quanto uomo sia diventato per lui un bisogno, ed egli 
nella sua esistenza più individuale sia ad un tempo comunità» (ivi, pp. 105-106).

4	 Ivi, p. 109.
5	 Ibidem.
6	 Ivi, p. 116.
7	 Ivi, pp. 116-117.
8	 Ivi, pp. 109-110.



Noterella su alcuni punti dei Manoscritti del ’44	 207

Tuttavia, all’interno delle attività sociali, le scienze hanno una loro specificità: certo 
derivano dalla prassi e ad essa debbono ritornare (se non altro per la verifica dei loro 
risultati), ma hanno anche conquistato una loro autonomia, che le rende più efficaci 
proprio sottraendole ad una praticità immediata ed aprendole ad esiti più generali e di 
più vasta applicabilità. Bisogna anche notare che l’atteggiamento della scienza non può 
ridursi semplicemente al modello del ‘lavoro’9: in questo si tende a trasformare imme-
diatamente l’oggetto, mentre nella scienza talvolta si fa la stessa cosa (come quando il 
biologo cambia un DNA), ma talvolta si tende semplicemente a ‘conservare’ l’oggetto 
per osservarlo con la maggiore esattezza possibile. Può dunque succedere – contraria-
mente a quanto dice Marx – che una sia la base della vita e un’altra quella della scienza. 

Poco più avanti si trova nel testo di Marx un altro punto che può lasciare perplessi. 
Marx dice: «La storia stessa è una parte reale della storia naturale, della natura che di-
venta uomo. La scienza naturale sussumerà in un secondo tempo sotto di sé la scienza 
dell’uomo [e fin qui tutto chiaro], allo stesso modo che la scienza dell’uomo sussumerà 
la scienza della natura: allora ci sarà una sola scienza»10. In che senso «la scienza dell’uo-
mo sussumerà la scienza della natura», frase che a prima vista può sembrare non accet-
tabile e di stampo nettamente idealistico? Bisogna intendere il genitivo «dell’uomo» 
non come oggettivo (la scienza che riguarda l’uomo), ma come soggettivo (la scienza 
fatta dall’uomo): e allora si torna al fatto che le scienze rientrano tra le attività sociali e 
devono acquistare consapevolezza di ciò, cioè diventare scienze umane. E Marx in effetti 
conclude: «La realtà sociale della natura [la natura come vincolo tra gli uomini che la 
lavorano], la scienza umana della natura [la scienza consapevole, come si è appena detto, 
di essere fatta dall’uomo sociale], la scienza naturale dell’uomo [che esaminando l’uo-
mo come corpo naturale lo vede poi come corpo che agisce e scopre infine che la natura 
dell’uomo è di essere un essere sociale] sono espressioni equivalenti»11: dicono tutte che 
gli uomini sono una parte della natura che elaborano in diversi modi la restante parte e 
nel far ciò sviluppano se stessi e costruiscono la loro storia.

9	 Cfr. G. Prestipino, La disputa filosofica sulla scienza della natura, «Critica marxista» 4-5 
(1969), p. 69.

10	 K. Marx, Manoscritti del ’44 cit., p. 117.
11	 Ibidem.





L’INCONSCIO SENZA REGOLE.
VON HAYEK, VON MISES E LA LIBERTÀ DI MERCATO

di Adriano Voltolin

Premessa

Ogni teoria economica presuppone l’esistenza di individui che, attraverso degli scam-
bi, si pongano in relazione tra di loro. Non solo quindi la forma del reticolo sociale che 
viene a crearsi ha un’importanza rilevante: non minore ne ha la natura dell’individuo che 
si verrà a trovare in contatto con i suoi simili; in qualche modo le teorie economiche si 
sono ispirate per questa questione, né potevano fare altrimenti, alle idee filosofiche in 
proposito. L’idea aristotelica dell’uomo come animale politico, se presa un poco all’in-
grosso, autorizza la fantasia secondo la quale gli uomini collaborano spontaneamente1. 
Allo stesso modo si può leggere Cartesio e la sua idea di un lume naturale che guida agli 
uomini nelle loro azioni, come una fondazione razionalistica dell’individuo, idea sulla 
quale l’economia neoclassica si ritrova completamente2, o Leibniz con la sua idea di 
monade, come sostanza semplice, senza parti, dotata di un interno, di una forma sostan-

ziale che non rende necessaria una relazione con gli altri se non causata da una imperfe-
zione per la quale la monade è confusa e limitata3. 

L’ammirazione di Marx per Aristotele non è probabilmente estranea all’alta conside-
razione che ebbe per Françoise Quesnay, medico ed economista francese vissuto tra la 
fine del seicento e gli anni settanta del settecento ed autore di un tableau économique nel 
quale ciò che stabilisce l’individualità dei soggetti economici è la loro posizione di pro-

prietari piuttosto che di lavoratori produttivi e lavoratori improduttivi: per la teoria di 
Quesnay sono del tutto impensabili individui che si muovano, sotto il profilo economico, 
in modo non coerente con l’insieme sociale nel quale sono inseriti. 

Il fatto che si privilegi, nell’indagine scientifica, il punto di vista di un singolo indivi-
duo che si inserisce, con le sue esigenze, all’interno dello scambio economico e sociale, 
piuttosto che un reticolo sociale che si costituisce autonomamente sulla base di una ne-

1	 Aristotele, Politica, Milano, Rizzoli, 2002, pp. 77-79. In realtà Aristotele sostiene che la polis 
precede la famiglia e l’individuo. Nessuno, se non un dio o una belva, preferisce stare da solo e 
bastare a se stesso, ma l’impulso a stare con gli altri è costitutivo dell’individuo. Come si vede, 
una lettura che faccia discendere la socialità dell’individuo dal suo essere animale politico è mol-
to riduttiva e andrebbe letta come parte di un’idea più ampia per la quale la socialità appare una 
necessità fuori dalla quale non si può essere che dei, oppure animali.

2	 R. Descartes, Discorso sul metodo, Milano, Rusconi, 2008, p. 37.
3	 G.W. Leibniz, Monadologia, Milano, Bompiani, 2008.



210	 ﻿ Adriano Voltolin 

cessità inevitabile, appare un discrimine importante nella storia delle teorie economi-
che. In modo molto grossolano si può sostenere che l’economia liberista, o neoclassica, 
imperante negli ultimi decenni, ha come presupposto un individuo che si inserisce nella 
società con lo scopo, valorizzato dalla scuola di economia austriaca, di realizzare il pro-
prio massimo profitto, mentre nell’economia classica, e ancor più in quella keynesiana, 
troviamo un individuo che non può sottrarsi al proprio inserimento sociale – come del 
resto appare anche nella Repubblica di Platone – in quanto solamente questo gli consen-
te di realizzare parzialmente, e trasformandolo, l’impulso, per nulla commendevole, a 
prendere per sé tutto ciò che è possibile prendere.

Per quanto riguarda Keynes, Giorgio Lunghini, autore di uno scritto intitolato Keynes 

e Freud, scrive che per tutti gli anni venti Keynes pone come anello logico tra i dati che 
viene esaminando e le conclusioni di politica economica, non qualcosa che viene dalla te-
oria economica, ma dalla psicoanalisi4. Keynes era un membro del circolo di Bloomsbury 
che era frequentato, oltre che da Lytton Strachey, anche dal fratello James che poi tradurrà 
i lavori di Freud (la celebre Standard Edition) in inglese, e dalla moglie Strachey che era 
stata analizzata da Abraham e traduceva in inglese per prima alcuni lavori di Melanie 
Klein (la quale arriverà in Inghilterra solo nel 1926). Lunghini individua un’influenza 
della psicoanalisi nella distinzione che Keynes compie tra un amore per il denaro definito 
come amore per il possesso da quello che è invece utile per godere i piaceri della vita5. Il 
primo è visto da Keynes come un portato di un impulso a guardare a quanto si ha sempre 
e solamente come ad una premessa di quel che si potrà avere facendo del proprio danaro 
una leva attraverso la quale aumentare la propria ricchezza, misurata sempre in quantità 
di denaro6: giustamente Lunghini pone in relazione questo concetto con il lavoro di Freud 
sulla pulsione di morte. Keynes delinea con grande chiarezza l’incontenibile spinta della 
pulsione orale a divorare tutto ciò che è possibile in un inseguimento senza fine della sod-
disfazione e della quiete mentale7. Contrariamente a quanto sosterrà l’economia neoclas-
sica, le decisioni economiche non sono prese da uomini razionali che sono a conoscenza 
di tutti i dati necessari per la decisione stessa, bensì sulla spinta emotiva dell’incertezza: 
le decisioni che vengono prese sono frutto di conoscenze incerte e di un futuro sul quale 
le decisioni che verranno prese nell’immediato certamente influiranno, ma che non è però 
né conosciuto, né sostanzialmente prevedibile. Ne La teoria generale dell’occupazione, 
in un passaggio che Lunghini riporta8, Keynes fa trasparire un’idea molto precisa della 
sublimazione freudiana quando nota che la possibilità di guadagni consistenti:

può instradare entro canali relativamente innocui pericolose tendenze umane, le quali, se 
non venissero soddisfatte in tal modo, cercherebbero uno sbocco in crudeltà, nel persegui-
mento sfrenato del potere e dell’autorità personale, e in altre forme di auto potenziamento.

4	 G. Lunghini, Keynes e Freud, «Costruzioni psicoanalitiche» 25 (2013), p. 149, nota 3. Lunghini, 
come afferma lui stesso, non è il primo a porre in relazione Keynes e Freud; del resto Keynes, 
in una lettera a The Nation che viene riportata in questo contributo, definisce Freud «uno dei più 
grandi geni che hanno sconvolto la nostra epoca, un innovatore e un demonio».

5	 Ivi, p. 150.
6	 Pur non essendo un fine economista anche il calzolaio di Vigevano, protagonista dell’omonimo 

romanzo di Lucio Mastronardi, aveva imparato, nell’Italia del boom alla fine degli anni cinquanta 
del novecento, che danè fa danè (i soldi fanno soldi). 

7	 Su questo tema si rimanda a A. Voltolin (a cura di), L’ideologia del denaro. Tra psicoanalisi, 

letteratura, antropologia, Milano, Mondadori, 2011. 
8	 G. Lunghini, Keynes e Freud cit., p.153.



L’inconscio senza regole	 211

Contrariamente all’individuo che vedremo emergere a fondamento dell’economia 
neoclassica, sicuro nelle sue azioni perché in possesso di tutto quanto è utile per poter 
conoscere il futuro, quello delineato da Keynes è molto più simile alla figura, contrasse-
gnata dalle spinte pulsionali ed alle prese con il loro contenimento sociale, che emerge 
dalle pagine del Disagio della civiltà di Freud9. Si tratta in effetti di un individuo che, 
lasciato libero di fare ciò che vuole, si inserirebbe in un tessuto sociale perché questo gli 
apparirebbe come l’unico modo di proteggersi da coloro che sono più violenti o potenti 
di lui: questo produrrebbe però una limitazione pulsionale per cui la civiltà non può che 
causare un Umbehagen che si pone come condizione non per vivere nel migliore dei 
mondi possibili, ma per evitare almeno il peggiore. 

1. L’individuo

Quale è la differenza sostanziale tra l’economia classica e la scuola moderna o neo-

classica? Giorgio Lunghini ci dice10:

mentre nell’economia classica l’oggetto dell’analisi erano i rapporti tra le classi so-
ciali, l’oggetto elementare e il punto di partenza dell’analisi economica moderna è l’in-
dividuo con i suoi gusti e i suoi bisogni. L’homo oeconomicus, animato da un astratto 
desiderio di guadagno che sarebbe radicato nella natura umana, si muove in un campo 
di forze determinato dalle azioni degli altri individui e dai vincoli cui è soggetto, fino a 
quando il sistema non abbia raggiunto un equilibrio statico. 

Nell’economia classica – La ricchezza delle nazioni (1976) di Adam Smith, il Saggio 

sui profitti (1815) e i Principi di economia politica, editi per la prima volta nel 1817, di 
David Ricardo – come anche nel Capitale di Karl Marx (1867), il soggetto dell’indagine 
è la società intesa come gruppo di individui, ed è vista sotto il profilo della produzione 
della ricchezza che gli consente di esistere e di avere un futuro materiale. L’individuo 
in questa chiave è visto come un soggetto che si muove e sviluppa la propria vita, ma-
teriale, culturale e mentale all’interno di un reticolo gruppale. Fuori da questo reticolo 
esiste solamente come entità pensabile in astratto quale grado zero del soggetto reale e 
realmente esistente11. 

9	 S. Freud, Il disagio della civiltà, in Opere di Sigmund Freud, vol. X, Torino, Bollati Boringhieri, 1978.
10	 G. Lunghini, Conflitto crisi incertezza. La teoria economica dominante e le teorie alternative, 

Torino, Bollati Boringhieri, 2012, p. 112. 
11	 Questa considerazione appare una premessa a quanto Lunghini sostiene (Conflitto crisi incertez-

za. La teoria economica dominante e le teorie alternative cit., p. 19) circa l’utilizzo del calcolo 
infinitesimale nell’economia neoclassica: se assumo difatti che la società sia composta da una 
somma di individui ove libertà singola è e deve essere limitata solamente da quella di ciascuno 
degli altri, allora, data questa prima premessa, la possibilità di espansione del proprio guadagno – 
la seconda premessa è costituita dall’assunto che la tendenza a guadagnare quanto più è possibile 
è innata – è una funzione della libertà che ho rispetto a delle leggi che tenderebbero a vincolarla. Il 
valore allora delle merci dipende dalla matematizzazione di queste premesse. Ad esempio: il mio 
investimento di € 1000 dove è più proficuo? In campo finanziario, dove il tempo di realizzazione 
di un guadagno è meno lungo, oppure in una impresa di trasformazione ove è meno alto il rischio 
di volatilità, ma c’è – cosa assente nell’investimento finanziario – un rischio d’impresa? E poi: è 
meglio investire in un paese con strutture politiche più solide dove corro meno rischi di cambio, 
oppure in paesi con salari più bassi e meno tutele per i cittadini e i lavoratori, ma dove è maggiore 



212	 ﻿ Adriano Voltolin 

Per seguire il ragionamento che sta alla base dell’economia neoclassica ci rifaremo 
ai suoi due massimi esponenti, Ludwig von Mises (1881-1973) e Friedrich von Hayek 
(1899-1992) il suo allievo più celebre. Entrambi austriaci, sono i massimi ispiratori 
teorici del liberalismo postkeynesiano che regna incontrastato nelle politiche economi-
che e sociali dei paesi occidentali almeno dal tempo in cui Ronald Reagan negli USA, 
eletto presidente nel 1981, e Margaret Thatcher, primo ministro inglese dal 1976, rin-
negarono le politiche economiche keynesiane che avevano ispirato l’azione dei gover-
ni nel dopoguerra, portando alle logiche conseguenze la decisione, attuata alla metà di 
agosto del 1973, dal presidente americano Richard Nixon, di sganciare il dollaro dalla 
convertibilità in oro.

Ci baseremo su due piccoli libri che sono rispettivamente una raccolta di scritti pub-
blicati in una antologia12 quando l’autore era oramai un economista di successo (Von 
Mises) ed un compendio della propria teoria steso nel 1973 per l’Istituto Treccani (Von 
Hayek). La scelta di basarsi su questi due agili volumetti deriva innanzitutto dalla con-
siderazione che, per quanto riguarda il nostro punto di osservazione, quello di una psi-
coanalisi critica, ciò che ci interessa maggiormente sono le premesse della teoria che 
necessariamente comprendono un’idea dell’essenza umana, per utilizzare una diade fi-
losoficamente usurata. Il fatto che poi si tratti di scritti redatti negli anni della maturità 
scientifica oltre che anagrafica, consente di vederli come compendi di tanti anni di lavoro 
ed elaborazione. Seguendo sostanzialmente il percorso che il curatore di Libertà e pro-

prietà ci propone13, potremo vedere lo sviluppo in Von Mises dei concetti di libertà, di 
Stato e di mercato e potremo seguire lo sviluppo delle idee relative alla disuguaglianza 
nella distribuzione del reddito ed alle basi economiche della libertà. 

In uno dei saggi, pubblicato nel 1960, Von Mises sostiene che «l’uomo agisce; per-
segue intenzionalmente i fini scelti. Questo è quello che abbiamo in mente quando 
affermiamo che l’uomo è una persona morale, responsabile della sua condotta»14. Von 
Mises ignora qui svariati secoli di guerre, lotte, stragi ecc. che sono tutti da spiegare se 
si afferma che l’uomo è responsabile della sua condotta ed ignora anche praticamente 
per intero la storia della filosofia e l’esistenza stessa della psicoanalisi che su una tale 
affermazione hanno avuto parecchio da obiettare. Come vedremo, Von Mises pensa 
di risolvere il problema indicando la causa di tutti i mali nell’insufficiente libertà che 
lo Stato garantisce ai cittadini e, ancor di più, allo Stato che interviene nell’economia 
perché questo non solo non tutela la libertà dei cittadini, ma addirittura ne vuole indi-
rizzare le scelte privandoli quindi della libertà. Quanto agli intellettuali critici – tra i 
quali mette, alla rinfusa, Kierkegaard, Schopenhauer, Veblen, Freud, Monet, Courbet, 
Withmann, Rilke e Kafka – si domanda: «in che condizioni avrebbero vissuto in una 
comunità socialista?»15. Lo stesso Marx «cosa avrebbe fatto senza il suo patrono, il 
produttore Friedrich Engels?».

il rischio politico dato per esempio da colpi di stato e rivolgimenti istituzionali? Se pongo tutti i 
dati in una formalizzazione che mi consenta di avvicinarmi il più possibile al risultato massimo 
desiderabile, allora il problema è «scientificamente» risolto. 

12	 L. Von Mises, Economics Freedom and Interventionism: An Anthology of Articles and Essays, 
New York, Foundation for Economics Education, 1990.

13	 L. Von Mises, Libertà e proprietà, Soveria Mannelli (Catanzaro), Rubbettino, 2007. 
14	 Ivi, p. 41.
15	 Ivi, p. 14.



L’inconscio senza regole	 213

Scolio. C’è talvolta da rimanere stupefatti di fronte al poco coraggio del mondo scien-
tifico e culturale che non esiterebbe a definire queste argomentazioni come delle pure 
sciocchezze se le avesse formulate l’avventore di un bar, ma che le prende in seria con-
siderazione se a dirle è una personalità del mondo che conta.

Non le prenderemo quindi in considerazioni per confutarle, ma solo per mostrare 
come la teoria neoclassica, il liberalismo contemporaneo, basa le sue costruzioni su as-
sunti di base che non solo non sono tali, ma che vengono pensati solo ex-post, cioè, 
anziché essere fondamenti, sono solo conseguenze. Come argomenterebbe Freud, l’uo-
mo che compie scelte razionali non è affatto l’individuo pulsionale, ma può diventare 
razionale solo attraverso un percorso educativo e sociale che ne limiti appunto la parte 
pulsionale. L’uomo quindi, in un ipotetico stato di natura originario, eserciterebbe il 
proprio volere con la violenza e la predazione e le leggi, quando fossero riconosciute, 
sarebbero solamente un limite alla sua natura predatoria. 

Secondo Von Hayek la concezione liberale della giustizia si fonda sull’idea dell’e-
sistenza di norme «oggettive di mera condotta indipendenti da qualsiasi interesse par-
ticolare, e si preoccupa solamente del carattere giusto o ingiusto della condotta umana 
e delle norme che la governano»16. Von Hayek parla quindi o di un diritto divino – una 
legge delle leggi per intenderci – oppure di un diritto naturale del quale però gli sono 
totalmente estranei sia la storia che i concetti.

Ciò che sta veramente alla base delle considerazioni che vengono qui sviluppate ed a 
tutta la teoria neoliberista, è il fatto che l’uomo che hanno in mente i due economisti au-
striaci non è nemmeno l’homo oeconomicus di cui parla Lunghini e di cui aveva parlato 
Marx e che è destinato ad apparire come un uomo nello stato di natura di Rousseau che 
precede ogni costruzione economica e sociale, ma è l’uomo cha appare perfetto all’in-
terno dell’elaborazione neoliberista per giustificare l’elaborazione stessa: un pupo che 
si comporta esattamente come vuole il puparo. Von Mises lo dice chiaramente: ciò che 
contraddistingue il capitalismo dai sistemi precapitalistici è «il rivoluzionario principio 
di mercato…il capitalismo è produzione di massa finalizzata a soddisfare i bisogni delle 
masse»17. Sorvolando naturalmente sulle molte aporìe (il mercato come lo intendiamo 
oggi è certamente un prodotto del capitalismo e non una sua premessa, come ci aveva 
insegnato, tra gli altri, Emilio Sereni), in questo passaggio l’economista austriaco mette 
in chiaro che cosa sta realmente alla base della sua costruzione teorica: non vi sono uo-
mini e non vi sono cittadini, ma solo consumatori. Se un individuo vuole avere successo 
sul mercato «deve soddisfare i consumatori; se vuole affermarsi nella vita politica deve 
soddisfare gli elettori»18.

Scolio. La concezione di uomo che appare messa a premessa dello sviluppo succes-
sivo dell’elaborazione teorica appare chiaramente rifarsi a ciò che Freud, ne Il disagio 

della civiltà, intende per individuo governato per intero ed esclusivamente dalle pulsioni. 
La fame è un aspetto pulsionale che si sviluppa per primo nel bambino e che è alla base 
dell’evoluzione successiva. L’uomo dell’economia neoclassica ha il guadagno come 
spinta primaria, cioè l’oralità; che questa si rivolga, come nel celebre ed omonimo rac-
conto di Knut Hamsun o nella parabola dello zanni di Dario Fo, al cibo, oppure al denaro 

16	 F. Von Hayek, Liberalismo, Soveria Mannelli (Catanzaro), Rubbettino, 2012, p. 50.
17	 L. Von Mises, Libertà e proprietà cit., p. 11.
18	 Ivi, p. 44.



214	 ﻿ Adriano Voltolin 

come nei film di Martin Scorsese, è un fatto secondario sul piano mentale. Ciò che va 
sottolineato è il fatto che esista una pulsione che spinge ad impossessarsi di qualche cosa 
che è essenziale per la propria vita fisica e mentale. La definizione stessa dell’individuo, 
all’interno della società neoliberale, come di un consumatore, pone sull’avviso del fatto 
che il lavoro, necessaria premessa alla possibilità stessa di consumare i prodotti che 
vengono da quello (si ricordi che la radice di shabat, il giorno del riposo nella religione 
ebraica, viene da sospendere e si riferisce al lavoro. Il sabato è quindi il giorno in cui, 
riposando, si consumano i prodotti del proprio lavoro), non appare più il modo attraverso 
il quale si possono acquisire dei beni, ma come un intralcio al proprio desiderio di con-
sumare. Si lavora se non è possibile farne a meno e, quando è possibile, si fanno lavorare 
altri al proprio posto, pagandoli il meno possibile e magari niente come avvertiva Freud 
e vediamo fare oggigiorno alle imprese agricole che producono pomodori nel mezzo-
giorno italiano. Il lavoro, per l’economia liberale, non è né una dannazione, né un fatto 
positivo: esso è necessario per consentire di acquistare più merci, ma è esso stesso una 
merce che si può acquistare e mettere all’opera per aumentare il proprio profitto: si pos-
sono far lavorare degli schiavi, degli operai, degli animali o il denaro stesso. Per i primi 
tre la questione della maggiore o minore convenienza non ha nulla a che fare con l’etica, 
ma solo con il desiderio di spendere, a parità di risultato, il meno possibile; come aveva 
illustrato Marx, l’individuo libero della rivoluzione liberale doveva innanzitutto presen-
tarsi sul mercato del lavoro libero da vincoli feudali, da regole delle arti, dalle ideologie 
religiose, da tutele e da vincoli: questa è la libertà che veniva invocata nell’Inghilterra dei 
primi decenni dell’ottocento come oggi nel mondo occidentale del ventunesimo secolo.

L’individuo-base dell’economia neoclassica non ha alcuna etica, rispetta la proprietà 
degli altri perché altrimenti ognuno si impossesserebbe degli averi di quelli che sono più 
deboli di lui, ma quando qualcuno è particolarmente debole ci si getta a prendere tutto 
quanto questi non può più difendere – si pensi alla Grecia degli ultimi anni o a ciò che 
sarà del Venezuela già da questo anno 2017. Sviluppare un ideale dell’Io (Searl) richie-
de, come si è visto, capacità identificatorie e sviluppo del senso di responsabilità, amore 
quindi. Il Super Io nei personaggi descritti appare invece assolutamente costrittivo e sa-
dico: bisogna guadagnare il più possibile ed il buon guadagno di oggi deve essere supe-
rato domani e quest’ultimo da quello del giorno successivo in una cattiva infinità solo fo-
riera di catastrofi. L’Io, in Von Mises e nel suo allievo, appare assolutamente inesistente 
se non nel modo patologico del bisogno che si rinnova continuamente: è assolutamente 
schiavo (nemmeno servo, come aveva detto Freud) del Super Io che non concede nessun 
riposo e nessun arresto: un Faust grottesco ed orale trasferitosi a Wall Street. 

2. Lo Stato

Von Hayek cerca di illustrare in modo più elegante e teoricamente sostenuto i concetti 
di legge e di Stato secondo la teoria liberale, rispetto a quanto fa il suo maestro Von Mi-
ses che però, come vedremo, illustra, con la crudezza e l’animosità che gli è abituale, in 
maniera più netta la sostanza della questione.

Von Hayek si premura innanzitutto di sostenere che, nell’ambito del pensiero liberale, 
esistono diversi concetti di diritto e di arbitrio; ricorda che per John Locke la legge ha il 
compito di tutelare la libertà del singolo di fronte alle eccessive pretese della mano pubbli-
ca e degli altri singoli: è una legge quindi che consente quella libertà che può esistere solo 



L’inconscio senza regole	 215

nella sua osservanza. Al liberalismo classico di Locke, von Hayek contrappone la tesi di 
Jeremy Bentham, il teorico dell’utilitarismo inglese vissuto a cavallo tra settecento ed otto-
cento, per la quale «ogni legge è un male perché ogni legge è una violazione della libertà»19. 
La maggior propensione di von Hayk per quest’ultima idea appare chiara quando afferma 
che la concezione liberale della legge è una concezione negativa: questa negatività – che 
nulla ha a che spartire con il negativo della filosofia classica tedesca – si presenta come 
tale perché il suo compito è quello di «rimuovere tutti gli ostacoli che intralcino gli sforzi 
individuali, ma non la fornitura di particolari beni da parte della comunità e dello Stato»20.

Il declino di questa teoria – la cui nascita von Hayek colloca dopo il 1870, cioè dopo 
la Comune di Parigi, la fondazione a Parigi dell’Associazione Internazionale dei Lavo-
ratori nel 1864, la pubblicazione, nel 1867, del primo volume del Capitale – si ha, la po-
lemica contemporanea è ovviamente rivolta contro la scuola keynesiana, quando lo Stato 
non si limita a garantire che gli ostacoli alla libertà vengano rimossi, ma pone in essere 
un’azione che «consente di ottenere attraverso l’azione dello Stato, dei mezzi necessari 
al raggiungimento di una vasta gamma di interessi particolari»21.

Abbandonato il fioretto della teoria del diritto, von Hayek torna presto a impugna-
re la scure neoliberista: queste norme che tutelano la libertà individuale, difendono da 
uno Stato interventista, proteggono dalla prepotenza di altri individui e così via, hanno 
una vera e propria pietra miliare: «esse sono inseparabili dall’istituto della proprietà 
individuale»22: come diceva sarcasticamente Marx, alla fine il vero libro sacro del capi-
talismo è il registro del dare e dell’avere.

Corollario fondamentale della teoria dello Stato di von Hayek è uno svarione storico 
teorico colossale, ma si vede bene che la storia e la sociologia non sono tenute in grande 
considerazione dai nostri due neoclassici: dopo aver affermato che l’intervento coerciti-

vo dell’autorità può normare solo la condotta e non avere poteri discrezionali23, spiega 
questo orientamento con la considerazione che «La libertà nella legge implica la libertà 
economica, mentre il controllo economico rende possibile – in quanto controllo dei mez-
zi necessari alla realizzazione di tutti i fini – la restrizione di tutte le libertà».

Von Hayk scrive nel 1973 e quindi non dovrebbe sfuggirgli che nell’esperienza delle 
rivoluzioni in Russia e in Cina, la libertà individuale è aumentata con lo Stato comunista 
rispetto ai periodi storici precedenti e che nell’esperienza invece statunitense è proprio 
la legge che proibisce la formazione di trust (la prima è la legge Sherman del 1890) a 
tutelare la libera concorrenza. 

Certamente Von Hayek sosterrebbe, rispetto alle leggi che tutelano la concorrenza, 
che questo dimostra proprio la necessità di leggi di condotta che proteggano la libera ini-
ziativa. Ne viene però un problema teoricamente insolubile: se il desiderio di guadagnare 
è un aspetto fondante dell’essenza umana ed ogni regolamentazione di questo una sua 
oggettiva, e cattiva, limitazione, indubbiamente l’intervento dello Stato contro i trust si 
pone come una limitazione, la quale limitazione si pone però a questo punto come buona. 

L’economia neoclassica, da un punto di vista psicoanalitico, coglie indubbiamente un 
aspetto pulsionale, l’oralità, che contrassegna il rapporto con l’oggetto, ma non ne coglie 

19	 F. Von Hayek, Liberalismo cit., p. 44.
20	 Ivi, p. 43.
21	 Ibidem.

22	 Ivi, p. 44.
23	 Von Hayek respinge la distinzione crociana tra liberalismo e liberismo sostenendo, nella tradizio-

ne inglese, la coincidenza totale tra liberalismo economico e politico (cit., p. 42).



216	 ﻿ Adriano Voltolin 

per nulla la sostanza pulsionale; di fronte all’emergere prepotente di questa sostanza 
(Greed is good!) è inevitabile che, per mantenere l’idea di una positività assoluta dell’o-
ralità, bisogna ricorrere, come vedremo più chiaramente in Von Mises, all’intervento 
energico e violento di un’istanza, lo Stato in termini giuridici, il Super Io in termini 
psicoanalitici, che ponga un argine, seppur provvisorio, della prepotenza della pulsione. 

Il ragionamento di Von Mises è, insieme, più ingenuo, più violento ed anche più inco-
erente di quello del suo allievo, una sorta di grado zero dell’elaborazione teorica.

Von Mises distingue l’umano dal regno animale e vegetale in genere perché il primo 
ha la capacità di ovviare alla scarsità delle risorse, che scatena una lotta per accaparrar-
sele: l’uomo è in grado di ovviare a questo con «lo scambio pacifico di beni e servizi, 
cioè il processo di mercato»24. 

Scolio. La creazione del mercato presuppone quindi una società in quanto bisogna 
che vi sia un surplus delle merci da parte di almeno alcuni tra i produttori perché si 
abbia qualcosa da vendere; perché poi vi sia un compratore e non solamente qualcuno 
disponibile per un baratto, è necessario che vi sia un mezzo di scambio, un’equivalente 
universale, cioè una moneta. Supporre che un mercato nasca dalla necessità di ovviare a 
delle carenze è possibile solo se si sta nel campo dell’ideologia: un mercato nasce quan-
do i beni sono diventati merci, quando cioè se ne sfrutta il valore di scambio invece che 
realizzarne il valore d’uso. Questo sistema ha però un difetto, concede il nostro, che si 
spiega in questo modo25:

Il difetto intrinseco di questo sistema, volto alla risoluzione del problema fondamenta-
le dell’umanità (e non c’è altro metodo possibile), dev’essere ricercato nel fatto che esso 
dipende dalla piena e incondizionata cooperazione di tutti gli essere umani, e può essere 
frustrato dalla mancata collaborazione di qualsiasi individuo. 

Non sfuggirebbe nemmeno ad uno studente di liceo che non è possibile fondare una 
società sul desiderio di guadagnare di ciascuno e poi affermare che questo stesso desi-
derio costituisce un difetto della costruzione teorica: veramente sembra quella storiella 
del ragazzino che aveva ucciso i genitori e che implorava clemenza dal giudice in quanto 
orfano. A questo punto però l’aspetto violento di Von Mises si può dispiegare appieno26:

Per eliminare l’interferenza della violenza dalle relazioni umane, non esiste altro mez-
zo che il ricorso ad una violenza ancora più risoluta. Contro quegli individui o gruppi di 
individui che ricorrono alla violenza o non adempiano ai loro obblighi contrattuali, giova 
solo il ricorso alla forza. La struttura del mercato, basata su accordi volontari, non può 
funzionare se non è sostenuta da un apparato di costrizione e coercizione pronto a far ri-
corso alla forza contro quegli individui che non si attengono strettamente ai termini e alle 
regole dell’accordo reciproco. Il mercato necessita del supporto dello Stato.

Scolio. Il mercato, che sarebbe l’estensione su scala universale del legittimo desiderio 
individuale di guadagnare, ad un certo punto, per Von Mises, urta contro il suo preve-
dibile sviluppo: una struttura che si fonda sull’utile economico individuale vede i suoi 

24	 L. Von Mises, Libertà e proprietà cit., p. 27.
25	 Ibidem.

26	 Ivi, p. 28.



L’inconscio senza regole	 217

membri essere ciascuno rivale dell’altro e non cooperatore. Non vedendo, o non volendo 
vedere, questo prevedibile risultato, l’idea di Von Mises è che ci vuole qualcuno che 
eserciti una violenza repressiva contro coloro che non rispettano i patti: non si capisce 
bene naturalmente quali sarebbero i patti, quale l’accordo di cui sarebbero il frutto ed i 
sottoscrittori del patto stesso. Si tratta evidentemente di una fantasia secondo la quale chi 
non si dimostri disposto ad accettare le regole di un mercato incondizionatamente libero 
(cioè le regole di Von Mises) deve essere duramente represso da un agente che appare 
un’emanazione del mercato stesso. 

Von Mises sembra identificarsi, sul piano psicoanalitico, con una madre prepotente 
e folle che, non volendo sopportare la colpa della violenza, delega ad un padre questo 
aspetto violento proiettandolo in lui. La madre in tal modo conserverebbe un’immagine 
interna di se stessa buona e benefica e confinerebbe la violenza in un fallo separato da 
sé, il proprio compagno, e la colpa della punizione in un bambino cattivo che non vuole 
seguire i consigli e le indicazioni della mamma. In qualche modo quel che avveniva nel 
film di Rob Reiner del 1990 Misery non deve morire, nel quale una donna folle rifiuta 
l’idea che l’eroina di romanzi seriali chiamata Misery debba morire nell’ultimo romanzo 
dello scrittore che, per sua sventura viene ricoverato dalla donna stessa a casa propria 
dopo un grave incidente d’auto; la donna qui assume su stessa la violenza terribile della 
punizione che merita chi non l’ascolta e ha deciso di far morire il suo bambino ideale. 
Von Mises punisce in modo terribile chi non l’ascolta (gli individui devianti) e non pensa, 
come lui, che il mercato è la migliore soluzione possibile ad ogni problema di conviven-
za umana. Come avremo modo di vedere, Von Mises fa dipendere dal mercato non solo 
il benessere economico dei consumatori, ma anche il loro benessere spirituale: il mercato 
è la soluzione di ogni problema, esattamente come lo è la divinità per il credente.

In un passo appena successivo l’intreccio tra la violenza, la sua necessità e la natura ed 
il ruolo dello Stato raggiunge livelli di confusione notevoli. Lo Stato, cioè «il potere che 
protegge il mercato dal ricorso distruttivo alla violenza, non è altro che un bieco apparato 
di coercizione e costrizione». Esso è «un sistema di ordini e proibizioni, in cui alcuni 
funzionari armati sono sempre pronti a far rispettare i suoi ordini». La gente, sembra 
farneticare Von Mises, ammira uno Stato che costruisce monumenti, ospedali e scuole, 
«ma non vede le costruzioni che il potere statale distrusse. Né vede quelle strutture che 
non sono mai state costruite, in conseguenza del fatto che il governo si è impadronito di 
risorse che i singoli cittadini avrebbero destinato alla loro edificazione».

Il nocciolo della questione sembra piuttosto elementare: tutto quello che lo Stato fa 
per proteggere la libera iniziativa è ben fatto, compresa la repressione violenta contro 
ogni opposizione a questo assunto, tutto quello che invece fa assumendo direttamente il 
compito di governare è non solo sbagliato, ma violento ed illegittimo.

Scolio. Le intenzioni di Von Mises appaiono chiarissime, ma lo sviluppo logico del 
ragionamento appare veramente privo di una qualsiasi coerenza. Lo Stato dovrebbe 
essere autorevole e determinato nel suo compito svolto a favore della comunità, ma 
per fare questo deve essere bieco ed oppressivo (e allora non si muoverebbe con l’au-
torità di chi tutela i diritti di tutti). La gente – si noti che il concetto di cittadinanza è 
del tutto estraneo alla teoria neoclassica per la quale gli individui singolarmente intesi 
sono consumatori, ed il loro insieme non è un popolo costituito da cittadini, ma sem-
plicemente gente. Un lessico che in Italia è stato molto impiegato nell’ideologia del 
berlusconismo. 



218	 ﻿ Adriano Voltolin 

Seguendo la traccia di un’idea proiettiva della violenza e di una scissione importante 
non solo degli oggetti, ma anche del Sé, Von Mises pare da un lato confinare gli aspetti 
persecutori e sadici del Super Io in un oggetto, i corpi armati dello Stato, che sono temuti 
in quanto violenti, ed invece ammirati quando scatenano la loro violenza su altri. Pare 
di essere in presenza di una fantasia omosessuale sulla violenza maschile, dalla quale ci 
si protegge femminilizzandosi da un lato e volgendola sadicamente su altri dall’altro. 

Freud tratta il tema del rapporto tra violenza e sessualità in un lavoro del 1919 e collega 
una delle cause possibili dell’omosessualità maschile alla paura della punizione violenta 
che potrebbe venire inflitta dal padre27. Una sindrome di questo tipo la si può ritrovare 
nella storia dei carusi siciliani che lavoravano in miniera o nei femminielli nelle carceri 
maschili: la sottomissione omosessuale al più violento tra i minatori o tra i reclusi, pro-
tegge dalla violenza di questi; in taluni casi la minaccia della violenza, della castrazione 
da parte del padre in termini simbolici, produce un’identificazione con un oggetto ses-
suale femminile e la violenza che porta alla sottomissione viene trasformata mentalmente 
nella prova dell’interesse/amore del personaggio violento: nel film di Mario Monicelli Il 
Marchese del Grillo, i cantori castrati trasformano le volgarità e la derisione dei maschi 
in un segno del loro maggior valore artistico/sessuale rispetto alle donne.

Tale sindrome la si ritrova però anche nella sottomissione sessuale di individui di 
sesso femminile a prevaricatori violenti di sesso maschile: si pensi alla nota storia di 
Celeste di Porto, una giovane e bellissima ragazza ebrea del ghetto di Roma che, amante 
di Vincenzo Antonelli, uno sgherro fascista della banda Bardi e Pollastrini, denunciò alle 
SS i propri correligionari e fornì ventisei nominativi per completare l’elenco di coloro 
che sarebbero stati fucilati alle Fosse Ardeatine: la violenza delle formazioni nazifasciste 
era evitata dalla giovane ebrea non attraverso l’identificazione con il nemico, secondo lo 
schema di Anna Freud, ma facendosi corpo da possedere sadicamente da parte di un ma-
schio aguzzino che riversava poi la violenza omicida su altri ebrei. Una figura di questo 
tipo la si trova anche ne Lo scialo di Vasco Pratolini, dove la popolana Fru viene con-
cessa sessualmente dal fascista Leandro Neri ai suoi camerati prima di riservarla, dopo 
il matrimonio, solo a se stesso: Fru, scrive Pratolini, è eccitata, squittisce, si divincola, 

soffre e delira, ma gli è risparmiata la vita da quegli uomini che la usano come un oggetto 
sessuale e che lei ammira proprio per la loro violenza28. Il tema del rapporto tra violenza 
ed erotismo è trattato, ad un livello più complesso, anche nel film di Liliana Cavani Il 
portiere di notte (1973) 

Scolio. Il tema della violenza bieca ed oppressiva da esercitare contro chi si oppone 
all’idea del mercato come unico regolatore generale dell’economia e della società, ov-
viamente rende legittimo ed addirittura encomiabile l’uso della violenza contro tutti co-
loro che in qualche modo non sono d’accordo con l’assunto fondamentale: in uno Stato 
neoliberista quindi, partiti, sindacati, associazioni culturali, religioni e così via possono 
vivere solamente se non entrano in contrasto con gli assunti dominanti. 

L’uso della violenza per reprimere il dissenso prescinde però dalle personali incli-
nazioni degli esponenti della teoria neoclassica (anche se verrebbe da pensare che se 
la violenza apparisse loro, anche personalmente, difficile da accettare, le loro posizioni 

27	 S. Freud, Un bambino viene picchiato (Contributo alla conoscenza dell’origine delle perversioni 

sessuali), in Opere di Sigmund Freud, vol. IX, Torino, Bollati Boringhieri, 1977, p. 61.
28	 V. Pratolini, Lo scialo, vol. I, Milano, Mondadori, 1960, p. 705.



L’inconscio senza regole	 219

sarebbero più vicine a quelle del liberalismo classico lockiano) in quanto la violenza 
diventa una necessaria e scontata conseguenza di una comunità che, per essere tale, si 
affida a quanto di meno sociale esista nel bagaglio mentale umano: la pulsione. La teoria 
economica neoclassica è una dimostrazione perfetta di quel che si è potuto vedere nelle 
concezioni del Super Io di Freud e di Melanie Klein: la cancellazione di ogni ideale 
dell’Io finisce per situare il suo aspetto sadico, il Super Io, in un campo dove si può 
espandere in modo infinito in quanto si presenta a questo punto come unica legge da 
soddisfare. Illuminante è la posizione in merito di Lacan, che collega il Super Io all’as-
senza di godimento mostrando come Sade non rappresenti che il rovescio del concetto 
kantiano di ragion pratica. Quando Lacan riporta un passo di Sade, pare di leggere, sia 
pure estremizzato, un precetto di Von Mises29: «Ho il diritto di godere del tuo corpo, può 
dirmi chiunque, e questo diritto le eserciterò, senza che nessun limite possa arrestarmi 
nel capriccio delle esazioni ch’io possa avere il gusto di appagare».

Niente può opporsi ad un universale che va al di la delle leggi e che si colloca oltre 
il bene ed il male. «Ecco la regola cui si pretende di sottomettere la volontà di tutti… 
Umorismo nero nel migliore dei casi, da ripartire tra la massima ed il consenso che le si 
suppone», dice Lacan. 

3. «Le basi economiche della libertà»

Così titola il capitolo conclusivo, pubblicato per la prima volta nel 1960, del libricino 
di Von Mises. È opportuno tenere presente la data di in cui viene steso questo articolo 
perché le affermazioni che vi sono contenute sembrano non tenere in nessun conto sia 
le critiche al capitalismo e all’ideologia capitalista, sia le posizioni filosofiche e psico-
analitiche che avevano, almeno a partire dalla seconda metà dell’ottocento, avanzato 
pesanti riserve sulla razionalità del comportamento dell’uomo; negli anni sessanta del 
novecento appare un grumo di critiche al mondo capitalista ed alla sua ideologia che 
permea il pensiero filosofico, sociologico e psicoanalitico: basti pensare ad autori come 
Sartre, Fanon, Adorno, Marcuse, Fromm, Malinowski, Lacoste. Considerare l’essenza 
umana come un ente che si sviluppa da uno stato primitivo alla modernità come una retta 
che sale in modo uniforme è da considerarsi poco accettabile alla luce dell’intera storia 
della filosofia, ma soprattutto sarebbe dovuto apparire impossibile ad un intellettuale che 
negli anni sessanta era nel pieno della maturità scientifica. 

Ciò che parrebbe di poter inferire dagli scritti della scuola austriaca è che l’economia 
venga ritenuta qualcosa di simile ad una scienza della verità e che, proprio in quanto tale, 
possa emettere dei giudizi sulla capacità delle altre scienze di contribuire o meno alla 
comprensione dei problemi che gli individui e le società si trovano di fronte nel corso 
della loro esistenza. Giuseppe Perfetto, nel suo contributo sul Super Io in Lacan30, mette 
in rilievo come l’imperativo categorico di Kant, come quello di Sade, vengano da un luo-
go mentale che appare essere oltre le leggi e le categorie umane, un Dio quindi la cui pa-
rola è fondante il vero. L’inizio degli anni sessanta è stato un tempo storico nel quale nel 
mondo occidentale cominciava a prendere corpo quella che negli anni successivi sarebbe 
stata la grande rivolta studentesca; i due ambiti di dominio degli USA e dell’URSS, crea-

29	 J. Lacan, Kant con Sade, in Scritti, vol. II, Torino, Einaudi, 1974, p. 768. 
30	 G. Perfetto, Super-Io, perversione contemporaneità, in corso di pubblicazione.



220	 ﻿ Adriano Voltolin 

tisi dopo la seconda guerra mondiale, iniziavano a dare segni di cedimento, la rivoluzio-
ne cubana conquistava il potere nel 1959, nel 1961 veniva pubblicato il lavoro di Fanon 
I dannati della terra con la prefazione di Sartre, nel 1960 Moravia pubblicava La noia: 
tutti questi fatti, alcuni di risonanza mondiale, non lasciano alcuna traccia nel lavoro di 
Von Mises se non nella maniera di un rifiuto paranoide di tutto quanto è da ascrivere 
all’opera demoniaca dell’intervento statale che, restringendo la libertà dell’individuo, 
causa insoddisfazione e rivolta sociale. La personalità paranoide è sottoposta al giudizio 
di un Super Io estremamente esigente ed altrettanto intollerante che non può sopportare 
la minima critica: quindi questa deve essere proiettata dentro il persecutore aumentando 
in tal modo ancor più il Super Io in un circolo vizioso senza fine. L’intolleranza di Von 
Mises e del suo allievo verso ogni argomento che potrebbe apparire come una critica, sia 
pure indiretta, alla loro teoria, fa si che ogni problema proposto non appaia come qual-
che cosa da affrontare razionalmente, come direbbero i due, ma come un segno che il 
pensiero corretto, l’azione giusta non sono stati perseguiti a sufficienza o con sufficiente 
determinazione: la struttura del ragionamento paranoide è la stessa che guida i fedeli 
quando attribuiscono comunque e sempre a sé stessi la colpa di qualche cosa che ha pro-
dotto infelicità e dolore. In tal modo, attraverso una consapevolezza fasulla poi emendata 
senza sforzo alcuno dalla pratica della confessione, i conti con un Dio crudele e insensato 
non vengono mai affrontati: non c’è da pensare, come aveva fatto Adorno, a che signi-
fichi Auschwitz per un credente; è tutto chiaro già in partenza, Auschwitz dimostra solo 
la colpa degli uomini e se Dio lo ha permesso è perché gli uomini sono troppo colpevoli. 
Non è difficile riconoscere, alla radice di un ragionamento paranoide di questo tipo, il 
meccanismo di protezione dal conflitto con i genitori che è costituito dall’idealizzazione.

Von Mises comincia con l’individuare la differenza tra l’uomo e gli animali nell’uso 
della ragione anziché dell’istinto da parte del primo31. Quindi l’uomo è razionale: «mora-
le e responsabile della sua condotta». Razionalità e moralità sono per Von Mises aspetti 
diversi di un’unica sostanza giacché per poter effettuare una scelta razionale bisogna 
essere liberi, cioè non condizionati da una volontà superiore: se non si è liberi, cioè non 
si può scegliere la propria condotta in relazione ad un problema, la moralità non ha senso 
alcuno perché ad uno schiavo non direbbe nulla32. Pur passando sopra alle conseguenze 
pratiche di una tale identità tra razionalità e moralità – un carcerato quindi sarebbe privo 
di morale, mentre ne sarebbe nutrito il carceriere – è da notare come Von Mises concluda 
che la storia, quella occidentale e capitalistica ovviamente, perché quella orientale ha 
portato a una docile sottomissione, ha visto «i cristiani d’Europa e i loro discendenti che 
si sono stabiliti nei territori d’oltremare non stancarsi mai di lottare per la libertà»33. Pur 
sempre sorvolando su quale storia abbia mai in mente Von Mises, non dovrebbe almeno 
sfuggirgli l’aporia per la quale se a coloro che non posseggono la propria libertà, la mora-
le non insegna nulla, allora nessuno avrebbe mai potuto lottare per conquistare la libertà, 
mentre se qualcuno ha lottato per essa, ciò significa che la morale aveva un significato per 
lui prima che divenisse libero. Per il nostro razionalista grossolano la non identità tra pen-
siero ed azione, tra essere e dover essere e persino quella tra potenza ed atto, non sugge-
risce assolutamente nulla: ubbie di intellettuali, a partire da Aristotele, sempre scontenti e 
che non colgono il valore della libertà assicurata dal mercato e dal capitalismo.

31	 L. Von Mises, Libertà e proprietà cit., p. 41.
32	 Ivi, p. 42.
33	 Ibidem. 



L’inconscio senza regole	 221

Al solito bisogna cogliere che Von Mises svaluta ogni obiezione in modo sprezzante 
perché la verità è quella che deve proporre lui: l’uomo veramente libero lo si trova all’in-
terno dell’economia di mercato ed il segno di questa libertà, la sua radice più profonda, 
sta nel suo essere consumatore34. 

La trasformazione dell’individuo-membro della società più in generale, in consuma-

tore è un passaggio indispensabile per definire cosa sia per questo la libertà ed il be-
nessere: l’esigenza di guadagnare fa sì che la proprietà privata «costituisce un pubblico 
servizio che impone ai proprietari la responsabilità di impiegare le risorse nel miglior 
interesse dei consumatori sovrani»35. Il consumatore è sovrano perché può acquistare 
un prodotto ed anche rifiutarlo; in tal modo il mercato diviene per i produttori un duro 
esercizio nel quale si debbono soddisfare i consumatori se si vuole avere successo. Il rap-
porto tra chi produce, chi consuma e chi governa appare del tutto simmetrico in quanto 
la pulsione al guadagno può essere soddisfatta solo soddisfacendo i consumatori, i quali, 
liberi di fare le loro scelte sul mercato in quanto consumatori, non possono che sostenere 
l’ideologia del libero mercato in quanto è l’unica che garantisca la loro soddisfazione 
e non possono che schierarsi politicamente con coloro che sostengono l’ideologia di 
libero mercato delegando loro poteri di governo che sono limitati solo dalla necessità di 
far funzionare senza intoppi il mercato stesso. L’agenda di un ideale governo liberista, 
come osserva Lunghini, è assolutamente vuota perché il suo unico compito è sorvegliare 
che nulla turbi il mercato al quale quindi vanno lasciati i reali poteri di governo che si 
manifesteranno per via naturale, senza alcun intervento esterno, perché se i consumatori 
non sono soddisfatti da un prodotto o da una politica, si rivolgeranno altrove per trovare 
la loro soddisfazione e quindi i cattivi produttori ed i cattivi politici verranno emarginati 
in modo del tutto naturale.

Appare quindi del tutto evidente come ogni intervento teso a governare una socie-
tà attraverso leggi che influenzino il mercato, appare negativo perché non può che 
essere, assiomaticamente, turbativo di un equilibrio che verrebbe raggiunto autono-
mamente dal mercato e dalle sue leggi naturali. L’intervento dello Stato negli USA 
durante il New Deal fu, spiega Von Mises, disastroso perché, con le sue «scellerate 
politiche» ha rallentato l’accumulazione del capitale che avrebbe invece, lasciata 
libera, cancellato le sacche di malessere economico tuttora persistenti. Non solo però 
non si deve intervenire nelle scelte di macroeconomia, ma anche gli interventi di go-
verno che incidono sui singoli vanno osteggiate: una migliore distribuzione delle ric-
chezze, e quindi anche la progressività delle imposte, ci dice Von Hayek, turberebbe 
il mercato perché la posizione di ognuno dipende in parte dalle sue stesse capacità 
e, in parte, da elementi che nessuno è in grado di controllare36. Così un meccanismo 
di aiuto per chi nasce in famiglie che appartengono a ceti sociali disagiati danneggia 
l’idea liberista per la quale «gli individui possano utilizzare le proprie conoscenze 
e capacità per modellare tale ambiente»: tale idea non è evidentemente realizzata 
se si mette in atto un meccanismo che assicura pari opportunità a chi nasce in un 
ambiente svantaggiato37. Von Hayek si avvede in verità che certi servizi pubblici, la 
protezione contro la criminalità, la profilassi contro malattie infettive, i problemi dei 
grandi agglomerati urbani, che non attirano facilmente investitori privati, debbano 

34	 Ibidem.
35	 Ivi, p. 43.
36	 F. Von Hayek, Liberalismo cit., p. 52.
37	 Ivi, p. 53.



222	 ﻿ Adriano Voltolin 

essere assicurati attraverso la fiscalità generale, ma, anche in questi ambiti, deve 
essere sempre possibile l’intervento privato e va comunque privilegiata la fiscalità 
locale e non quella centrale di modo ché i servizi vengano usufruiti da chi realmente 
li paga e non da altri.

Scolio. La grossolanità dei misconoscimenti difatti già chiaramente osservabili ne-
gli anni in cui questi contributi vengono stesi e la pervicacia denigratoria e rabbio-
sa – soprattutto in Von Mises – con la quale vengono affrontate posizioni e pensieri 
diversi dal proprio, piuttosto inusuali a dire il vero nel dibattito scientifico, inducono 
a guardare a quelle che appaiono premesse antropologiche e psicologiche della teoria 
neoclassica (non si entra naturalmente in questa sede in una critica specificamente 
economica) come all’elaborazione di una teoria della natura umana onnicomprensiva 
e tesa a rassicurare contro la confusione derivante dall’incapacità a tollerare l’incer-
tezza: è questa tipicamente una difesa paranoide dall’angoscia di annientamento o di 
sparizione che compare nelle analisi delle nevrosi ossessive e che raggiunge dimen-
sioni imponenti nelle psicosi paranoidi. Un esempio letterariamente meraviglioso di 
questo atteggiamento ce l’ha dato Robert Musil con la vicenda dell’Azione Parallela38, 
il comitato che doveva preparare i festeggiamenti per il settantesimo anno di regno 
dell’imperatore. Il comitato per l’azione da porre in essere diviene per l’azione pa-

rallela perché in quello stesso anno 1918 anche l’imperatore tedesco Guglielmo II 
avrebbe dovuto festeggiare il trentennio di regno. Il desiderio di mostrare la superiorità 
sovrannazionale della Kakania (la doppia k allude all’essere a quel tempo Francesco 
Giuseppe Kaiser und König in quanto anche re d’Ungheria dopo il compromesso del 
1867. Tra i membri del comitato, che non sanno trovare un’idea che li soddisfi, ad 
un certo punto prende piede l’idea di una mappa universale del pensiero umano che 
dovrebbe insieme fornire l’idea della grandezza di un impero che si pone come un 
contenitore/ordinatore di una molteplicità che armonicamente convive con lingue e 
provenienze geografiche diverse. Si tratta naturalmente di un tentativo di dare vita ad 
un oggetto ideale che possa rappresentare il tutto e la sua grandezza insieme: bisogna 
trovare qualche cosa che possa rappresentare simbolicamente ciò che non è simboliz-
zabile in quanto la simbolizzazione è in se stessa una riduzione. Il gruppo dei membri 
del comitato non può perseguire un obiettivo razionale perché è mosso da quel che 
Bion ha chiamato un assunto di base: Deve nascere qualche cosa che assicuri l’unità 
del gruppo costituito dall’impero austro-ungarico; come in ogni gruppo in assunto 
di base di accoppiamento, la condizione perché il gruppo continui ad esistere è che 
l’evento auspicato non si realizzi dimodoché la speranza nell’evento possa continuare 
ad esistere. L’ideatore della mappa universale è il membro più sciocco del gruppo, il 
generale Stumm von Bordwehr (il nome proprio del generale, forse non casualmente, 
fa rima con dumm, stupido); il fatto che un gruppo in assunto di base di accoppiamento 
deleghi al più stupido dei suoi membri il che fare, indica chiaramente come il gruppo 
non possa tollerare la realizzazione di qualche cosa di concreto che farebbe morire il 
gruppo. La realizzazione del compito che il gruppo si da, deve sempre essere impedita 
da qualche cosa che ottusamente e con politiche scellerate vi si oppone. È nella non re-
alizzazione che si realizza realmente la vita del gruppo. I neoliberisti, come si è visto, 
svalutano le idee altrui ed ignorano i fatti perché le prime impediscono l’avvento del 

38	 R. Musil, L’uomo senza qualità, Torino, Einaudi, 1957.



L’inconscio senza regole	 223

bene, mentre i secondi, se sono negativi, sono frutto della non applicazione del bene: 
come esemplificava Freud, «head I win, cross you lose»39.

Sul piano del Super Io, l’idea di una libertà la cui essenza consiste dell’avere meno 
vincoli possibili alla soddisfazione della pulsione orale, rimanda ad un profilo di un 
Super Io che impone di liberarsi dei dettami della solidarietà e dell’identificazione con 
la sofferenza, dimodoché la spinta ad impadronirsi di tutto possa essere assolutamente 
libera: viene quindi alfine riproposta una morale che non tollera cedimento alcuno e che 
deve essere seguita non in quanto conseguenza del concetto di libertà, ma come libertà 
che si fa concetto. Come dice Kant a proposito della ragion pratica, essa non è il concet-

to di un oggetto che la rende possibile, ma «è la legge morale che anzitutto determina 
e rende possibile il concetto del bene, in quanto esso meriti davvero questo nome»40. Il 
funzionamento della legge morale/Super Io non appare determinato dal contenuto della 
critica all’Io, ma dalla relazione che si instaura tra i due oggetti: il Super Io è per defi-
nizione una critica dell’Io, che al limite può essere benevola quando questi accetta tutte 
le critiche che gli vengono rivolte. Si tratta però allora di un’alleanza distruttiva con il 
Super Io che finisce per distruggere l’Io determinando una sintomatologia che Ronald 
Britton vede nello xenocidio (si pensi alla guerra di reciproco sterminio tra Tutsi e Hutu 
in Ruanda nel 1994, quando in tre mesi vennero uccise circa un milione di individui) e 
nella misantropia.

L’economia neoclassica non ha un concetto di libertà che viene dall’idea di individui 
che vivono insieme ad altri individui: tale vita comune è un limite e non un vantaggio. 
Non ci si può sottrarre ad essa ed allora vanno create delle leggi, come pensava anche il 
liberalismo politico classico, che tutelino ciascuno dalla prepotenza degli altri; contra-
riamente però ad un concetto, quello di Locke, per il quale la tutela di ciascuno dall’ag-
gressione eventuale da parte degli altri è una norma a tutela di ciascuno «all’interno della 
propria comunità», per i neoclassici si tratta di tutelare quanto è più possibile la pulsione 
orale da regole che, di per sé, la mortificherebbero: si debbono allora emanare delle leg-
gi, per tutelare ciascuno dall’altrui pulsione orale, che reprimono lo stesso oggetto cui si 
vuole lasciare la più ampia libertà. 

Un programma psicologico che si proponesse di tutelare la più ampia libertà indivi-
duale, come Freud spiega chiaramente ne Il disagio della civiltà, porterebbe rapidamente 
all’estinzione della società e probabilmente anche della specie stessa perché ciascuno 
sarebbe in balia di altri che sono fisicamente, o economicamente, più forti. La pulsione 
può essere mitigata individualmente nella sublimazione e socialmente attraverso la cre-
azione di regole – come pensa per esempio Bion – che confinino gli aspetti pulsionali 
dentro a gruppi specializzati nella loro gestione41, ma se viene repressa semplicemente 
ci si viene a trovare in presenza, individualmente, di stati dissociativi e, socialmente, 
di dittature terroristiche come quelle dell’America Latina degli anni settanta del secolo 

39	 Sulla scorta degli studi di Herbert Rosenfeld sulla struttura del Super Io nei casi di schizofrenia 
acuta, si potrebbe dire che la buona teoria neoclassica preme sull’Io per essere imposta, altret-
tanto quanto tutte le altre, cattive, teorie esercitano una pressione distruttiva. Il risultato è che la 
pressione degli oggetti buoni si alterna a quella degli oggetti cattivi dando luogo ad un’alternanza 
di depressione superegoica e di persecutorietà distruttiva. H. Rosenfeld, Stati psicotici, Roma, 
Armando, 1973, p. 70. 

40	 I. Kant, Critica della ragion pratica, Bari, Laterza, 1971, p. 79.
41	 Cfr. A. Voltolin, Critica della mente innocua. Gruppo e legame sociale in Bion, Milano, Mimesis, 

2017.



224	 ﻿ Adriano Voltolin 

scorso. Preso difatti nella morsa di un individuo, l’homo oeconomicus, da proteggere 
in quanto portatore di una oralità benefica, dagli altri individui a lui identici nella loro 
natura pulsionale, Von Mises non può che ipotizzare uno Stato che reprime nel modo 
più violento ogni forma di dissenso. La fantasia di abolire le regole che restringono la 
libertà immaginaria, si traduce nella realtà di una repressione, violenta ed omicida, della 
libertà reale di manifestare il proprio pensiero. L’avevano capito Freud e Melanie Klein; 
l’hanno sperimentato molti giovani cileni ed argentini che erano contrari alla libertà di 
mercato neoclassica che si sarebbe instaurata nei loro paesi e che sono stati gettati in 
mare, ancora vivi, dagli aerei militari come materia fecale da allontanare per proteggere 
la pulizia e il lindore di un Io paranoico. 



STRUTTURA ED EVENTO DEL FETICCIO  
IN LOUIS ALTHUSSER

(ALLA LUCE DEL MATERIALISMO ALEATORIO)
di Luca Pinzolo

«[…] la singola merce (l’‘essere’ nell’economia politica)».
Lenin1.

«Questo mondo: un mostro di forza senza principio né fine».
F. Nietzsche2.

«[…] come ha potuto l’incontro fra l’investimento ambivalente dell’og-
getto fantasmatico […] aver presa sulla realtà oggettiva?»

L. Althusser3.

1. Premessa

In Leggere il Capitale (1965), Althusser sembra abbracciare in pieno l’approccio, in 
certa misura analitico e deduttivo, che lui stesso definisce della Darstellung laddove, nel-
la sua introduzione all’edizione francese del I Libro del Capitale (1969), egli propone, al 
contrario, di cominciare la lettura del testo dalle sezioni dedicate all’analisi di processi 
empirici; egli, insomma, sembra quasi invitare il lettore a seguire il percorso di ricerca 
di Marx stesso – o a invertire il procedimento di esposizione nel processo di ricerca: se 
in Leggere il Capitale l’unità di analisi era la Darstellung, la struttura e la sua efficacia, 
ora è la storia e l’evento. Nello scritto del 1978, Marx nei suoi limiti, pubblicato postu-
mo nel 1994, addirittura egli arriva a denunciare l’approccio deduttivista di Marx come 
un’ipoteca hegeliana e si spinge quasi ad affermare che non vi è autentica sistematicità 
nella sua esposizione – né la scienza della storia marxiana può essere considerata un si-
stema. Voglio mostrare come queste molteplici letture althusseriane si concentrino sulla 
soluzione che egli offre circa il carattere di feticcio della merce – cui ha dedicato poche 
pagine anche se non prive di interesse. Tutto ciò per sostenere che l’oggetto della scienza 
marxiana è l’immaginario ed è immaginario: l’oggetto del Capitale e della marxiana 

1	 V.I. Lenin, Quaderni filosofici, Milano, Feltrinelli, 1958, p. 241.
2	 F. Nietzsche, Opere. Frammenti postumi (1884-1885), vol. VII, tomo III, a cura di G. Colli-M. 

Montinari, Milano, Adelphi, 1975, §38 [12], giugno-luglio 1885, p. 292.
3	 L. Althusser, L’avenir dure longtemps suivi de «Les faits», Paris, Stock/Imec, 1992, tr. it. L’avve-

nire dura a lungo seguito da I fatti, Parma, Guanda, 1992, p. 239.



226	 ﻿ Luca Pinzolo 

scienza della storia è il deposito immaginario di un movimento di cui può esserci solo 
constatazione postuma degli effetti. Se si accetta questa posizione, il cosiddetto materia-
lismo aleatorio, motivo di una riflessione che diventa centrale nell’ultimo Althusser, è la 
pratica teorica che deve farsi carico di questo movimento e si pone, pertanto, come teoria 
dell’inizio-in-movimento.

2.

L’errore del pensiero economico, denunciato con forza da Marx, consiste in una ipo-
statizzazione quasi naturalizzante del proprio oggetto che viene assunto come dato ed 
evidente (Heidegger avrebbe detto: semplicemente presente) per poi essere oggetto di 
mera constatazione – per esempio, l’esistenza di uomini portatori di bisogni e capaci di 
comportamenti economici; la presupposizione immediata dell’oggetto economico sfocia 
in una specie di tautologia, la scienza economica è teoria dei bisogni e nasce perché … 
gli uomini hanno dei bisogni:

La struttura teorica propria dell’Economia Politica consiste, dunque, nel mettere in 

rapporto immediatamente e direttamente uno spazio omogeneo di fenomeni dati e un’an-

tropologia ideologica che fonda, nell’uomo soggetto dei bisogni (il dato dell’homo œco-
nomicus) il carattere economico dei fenomeni del suo spazio4.

La critica dell’economia politica consisterà proprio nella denuncia di questa ipostatiz-
zazione e nel tentativo della sua revoca in una pratica teorica che non prende più la forma 
della constatazione bensì della produzione di un oggetto teorico:

L’Economia politica si dà per oggetto il dominio dei fatti economici, che hanno per 
essa l’evidenza di fatti: dati assoluti, che prende come si danno senza sottoporli a esame. 
La revoca della pretesa dell’Economia Politica fa tutt’uno per Marx con la revoca dell’e-
videnza di questo dato che essa, infatti, si dà arbitrariamente come oggetto pretendendo 
che questo oggetto le è dato5.

Sotto questo punto di vista, le forme del ragionamento marxiano, nonché le sue mo-
dalità di espressione, non sono rivestimenti di un processo di pensiero che andrebbe 
rintracciato nella mente dello studioso, almeno in quanto capace di osservare dati, regi-
strarli e raccoglierli: queste definiscono, al contrario, interamente il campo problemati-
co dell’oggetto scientifico, in breve, il suo concetto – quello stesso che gli economisti 
avrebbero mancato di costruire.

Cruciale diventa, come noto, la questione della distinzione tra «l’ordine storico reale» 
e l’ordine logico, ossia «l’ordine di deduzione delle categorie nel Capitale»6, anche per-
ché è proprio qui che si gioca la partita del definitivo congedo di Marx da Hegel, al di là 
di ogni immaginario rovesciamento. Per Hegel, infatti, i due ordini si sovrappongono al 

4	 L. Althusser, «L’oggetto del Capitale», in L. Althusser et alii, Leggere Il Capitale, Milano, Mime-
sis, 2006, p. 236.

5	 Ivi, p. 233.
6	 L. Althusser, «Dal Capitale alla filosofia di Marx» in L. Althusser et alii, Leggere Il Capitale cit., 

p. 44.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 	 227

punto che il primo diventa espressione e dispiegamento del secondo. Negando la «corri-

spondenza biunivoca tra i differenti momenti di questi due ordini distinti»7, Marx deve 
adottare una peculiare Darstellungsweise che, pur partendo dalla raccolta di dati tratti 
dall’ordine storico reale, dovrà organizzarli in una Gliederung, ossia in una «combina-
zione gerarchizzata dei concetti nel sistema»8, in una esposizione sistematica la cui arti-
colazione non corrisponde necessariamente alla successione delle forme reali così come 
si danno nell’ordine storico e cronologico9: al contrario, il lavoro teorico consiste, con 
le parole di Marx, nella Verarbereitung (trasformazione) dell’intuizione (Anschauung) 
e della rappresentazione (Vorstellung) in concetti (Begriffe)10, ed è così, e solo così, che 
l’esibizione di un oggetto teorico fa tutt’uno con la sua costruzione e con la produzione 
dell’effetto di conoscenza corrispondente; nel Capitale abbiamo, infatti, a che fare con 
«l’esposizione sistematica, con la messa in ordine apodittica dei concetti nella forma 
stessa di quel tipo di discorso dimostrativo che è l’analisi di cui parla Marx»11.

L’intento di Marx di trattare del modo di produzione capitalistico a partire dalla 
merce quale sua forma elementare sembrerebbe trovare la sua giustificazione, se non 
fosse che Marx stesso non riesce ad essere del tutto fedele al suo intento: allorché egli 
tratta del feticismo della merce, infatti, eccolo ricadere nelle maglie di un semplice 
antropologismo empirico, che postula soggetti dotati di una mente soggetta all’er-
rore, e di un hegelismo mai del tutto abbandonato – la «distinzione epistemologica 

tra la conoscenza di una realtà e questa realtà stessa» viene risucchiata nella coppia 
metafisica di essenza e apparenza12. Ed ecco che allora il carattere di feticcio della 
merce si presenta in alcune, anche se non in tutte, le pagine di Marx, come una sorta 
di abbaglio soggettivo, ancorché reso possibile da circostanze ed esigenze reali, la 
non visibilità a occhio nudo della produzione di plusvalore, l’intento di tenere celata 
la realtà dello sfruttamento ecc…

Probabilmente Marx non ha portato del tutto a compimento il suo scopo, ossia la 
costruzione del concetto dell’economico. C’è, però, da domandarsi se questo concetto 
potrebbe definire a sua volta, come sembra affermare Althusser, un campo omogeneo e 
se questo campo non riprodurrebbe piuttosto, anche se in meglio, l’ideale di una asso-
luta visibilità ed autotrasparenza. Althusser, in effetti, fa riferimento, citando Marx, ad 
una purezza distinta «dall’impurità empirica», una «purezza del concetto, purezza della 
conoscenza adeguata al suo oggetto», tale per cui le «determinazioni di questo concet-
to» renderebbero possibile «la conoscenza effettiva dei modi d’esistenza» del proprio 
oggetto13. Tale concetto sarebbe definibile a partire dalla totalità – termine che da lì a 
poco Althusser sostituirà con il più adeguato «Tutto» 14 – del modo di produzione e «nel 
movimento totale dei suoi effetti»15, in breve, dalla complessità del tutto sociale:

7	 Ivi, p. 45.
8	 Ivi, p. 62.
9	 Ivi, p. 46.
10	 Ivi, p. 41.
11	 Ivi, p. 47.
12	 L. Althusser, «L’oggetto del Capitale» cit., p. 260.
13	 Ivi, p. 261.
14	 «Se mi è consentito di essere un po’ provocatorio, mi sembra che si possa lasciare a Hegel la cate-

goria di totalità, e rivendicare per Marx la categoria di tutto»: L. Althusser, Soutenance d’Amiens, 
«La Pensée» 183 (1975) con il titolo Est-il simple d’être marxiste en philosophie?, tr. it. in Freud 

e Lacan, Roma, Editori Riuniti, 1981, p. 143.
15	 L. Althusser, «L’oggetto del Capitale» cit., p. 251.



228	 ﻿ Luca Pinzolo 

Definire i fenomeni economici tramite il loro concetto, significa definirli tramite il con-
cetto di questa complessità, cioè tramite il concetto della struttura (globale) del modo di 
produzione, in quanto essa determina la struttura (regionale) che costituisce e determina 
in oggetti economici i fenomeni di questa regione definita, situata in un luogo definito 
della struttura del tutto16.

Tuttavia, è Althusser stesso a rilevare che «L’economico non si vede mai chiaramente, 
non coincide mai con il ‘dato’»17: e, non a caso, gli antropologi e gli etnologi lo cercano 
nei rapporti di parentela e nelle istituzioni religiose, così come gli storici medievalisti 
lo cercano nella sfera della politica e in quella della religione18. Questa oscurità della 
sfera economica è «tanto più evidente per il modo di produzione capitalistico, che noi 
sappiamo essere il modo di produzione in cui il feticismo intacca [affecte] per eccellenza 
la regione dell’economico»19.

Siamo arrivati ad un punto cruciale: se l’andamento dell’esposizione marxiana è ana-
litico e deduttivo, se il metodo della Darstellung è quello di far vedere l’efficacia della 
struttura sui suoi effetti, partire dalla merce significa partire da un abbaglio. Il concetto 
dell’economico è, quindi, il concetto di un déplacement che prende la forma di una 
mistificazione oggettiva – esso non può definire, pertanto, un campo teorico omogeneo, 
trasparente o puro neanche sul piano solamente concettuale, perché è il concetto di una 
permutazione continua di termini, di un continuo spostamento di luogo che ha come 
effetto una oggettiva, ossia strutturale, mistificazione.

3.

Passiamo adesso all’Introduzione del 1969. Lo scenario appare assai differente: il 
riferimento metodologico, adesso, è la «Prefazione» del 1859 a Per la critica dell’eco-

nomia politica, che, però, viene connotata come «assai ambigua e (ahimé) celebre»; essa 
ha, anzi, causato «danni devastanti nella storia del Movimento operaio marxista», in 
quanto piena di hegelismo e di evoluzionismo, che dello hegelismo è il risvolto pseudo-
scientifico20.

Il I Libro del Capitale risente di una forte ipoteca hegeliana sia nel lessico che nei con-
tenuti; il lessico: si pensi alla negazione della negazione con cui Marx connota la futura 
espropriazione degli espropriatori nel capitolo XXXII della sezione VII21, o l’impiego 
della parola valore per significare tanto l’utilità sociale dei prodotti del lavoro tanto la 
loro scambiabilità – come se vi fosse un solo valore, essenziale, che si scinde in due; il 
contenuto: la «flagrante ed estremamente dannosa» teoria del feticismo della merce22. 
L’opera è, comunque, scientifica, nonché articolata scientificamente – ossia in modo 

16	 Ivi, p. 253.
17	 Ivi, p. 250.
18	 Ivi, p. 249.
19	 Ivi, p. 250, tr. it. lievemente modificata.
20	 L. Althusser, Avertissement aux lecteurs du Livre 1 du Capital. In K. Marx, Le Capital. Tome 1. 

Paris, Garnier-Flammarion,1969, tr. it. Id., Introduzione al I Libro del Capitale, tr. it. a cura di M. 
Ciampa, Parma-Lucca, Pratiche, 1977, p. 37.

21	 Ivi, p. 36.
22	 Ivi, p. 37.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 	 229

sistematico – nella sua esposizione23 e dotata di oggetti scientifici, ossia costruiti ed 
astratti: il modo di produzione, la dinamica dello sfruttamento, infatti, non si vedono ad 
occhi nudi né si toccano con le mani, pur riferendosi ad una realtà effettiva24. L’oggetto 
astratto, infatti, «è straordinariamente reale», ma «non esiste mai allo stato puro, poiché 
esiste soltanto nelle società capitalistiche»25.

Di qui la «raccomandazione imperativa»26 rivolta a tutti i lettori (intellettuali inclu-
si, i più esposti a deviazioni interpretative di stampo idealistico) a cominciare la lettura 
del testo dalla sezione II, di taglio ancora teorico, ma che comincia a presentare «la 
teoria scientifica di cui [i proletari] hanno quotidiana esperienza: lo sfruttamento di 

classe»27; nella sezione II, intitolata «La trasformazione del denaro in capitale», Marx 
parte dalla circolazione delle merci e dal denaro come «prima forma fenomenica del 

capitale»28: è, quindi, dal modo di produzione in movimento, ossia dalla sua effettiva 
realtà storica e manifesta che Althusser invita i lettori a prendere le mosse, lasciando 
per ultima l’analisi dell’aspetto formale del capitalismo, così come si esprime nella 
merce, non a caso definita dallo stesso Marx «forma elementare» del modo di produ-
zione capitalistico29.

Resta, naturalmente, da domandarsi che cosa farne di questo primo capitolo e, soprat-
tutto, una volta lasciatolo per ultimo, che cosa bisognerebbe capirne.

Nell’inedito Marx nei suoi limiti (1978), è lo stesso ordine espositivo di Marx a ri-
velarsi, almeno a prima vista, fittizio30, in quanto alterna, alla prevalente analisi di 
tipo deduttivo, dei «capitoli concreti […] che stridono con l’ordine astratto della sua 
esposizione»31. Questo perché egli si è «imposto l’idea di un inizio reso necessario 

dall’astrazione ultima del valore»32: egli, cioè, parte dall’astrazione del valore come se 
fosse un dato, senza tener conto che il valore è il risultato di un processo storico compli-
cato e non è affatto «lo stato originario più semplice»33.

Marx, insomma, nell’ordine di esposizione, sembra adeguarsi al principio «secondo 
il quale bisogna cominciare dal più semplice, dall’elemento primo, merce o valore, sen-
nonché questo elemento semplice non è né semplice né il più semplice»34: muovendo 
dalla merce come forma elementare – semplice – del modo di produzione capitalistico, 
egli finisce col soggiacere a una logica dell’essenza che si riflette nel suo sistema di 
esposizione, che è appunto, o vorrebbe essere, analitico e con «lo scopo di scoprire nel 
semplice la sua essenza e gli effetti di questa essenza, effetti adatti a ritrovare, alla fine, 
attraverso una deduzione sintetizzante, il concreto stesso»35.

23	 Ivi, p. 17.
24	 Ivi, p. 16.
25	 Ivi, p. 17.
26	 Ivi, p. 22.
27	 Ibidem.
28	 K. Marx, Il Capitale, Libro I, tr. it. a cura di D. Cantimori, Roma, Editori Riuniti, 1980, p. 179.
29	 Ivi, p. 67.
30	 L. Althusser, Marx dans ses limites, in Id., Ecrits Philosophiques et politiques, Tome I, Stock-

Imec, Paris 1994, pp. 357-524, tr. it. Marx nei suoi limiti, a cura di F. Raimondi, Milano, Mimesis, 
2004, p. 63.

31	 Ivi, p. 68.
32	 Ivi, p. 65.
33	 Ivi, p. 64.
34	 Ivi, p. 65.
35	 Ibidem.



230	 ﻿ Luca Pinzolo 

Non è che Marx non ne sia stato consapevole: in effetti, come rileva Althusser, la sua 
macchina argomentativa è tutt’altro che compatta. Nel Libro I troviamo, infatti, accanto a 
capitoli in cui predomina un approccio argomentativo astratto e deduttivo, dei capitoli che 
sono «fuori dall’ordine di esposizione», ossia di taglio descrittivo e storico, relativi alle 
condizioni dell’avvento del modo di produzione capitalistico, all’accumulazione origina-
ria, alla descrizione della giornata lavorativa, della manifattura e della grande industria36. 
Ma anche i capitoli cosiddetti astratti non sono del tutto sistematici, in quanto Marx fa 
intervenire dei concetti, parimenti astratti, ma non ricavati per deduzione dall’elemento 
semplice originario che funge da punto di partenza: Marx, pertanto, rompe con l’esigenza 
di sistematicità e di deduttività, ereditato suo malgrado dallo hegelismo, «non solo nei 
capitoli, cosiddetti concreti, inseriti nell’ordine d’esposizione del Capitale, ma anche negli 

inserimenti di concetti astratti che non smette d’immettere nel campo teorico dell’ordine 
d’esposizione astratto, per allargarlo, mostrandosi così […] il meno hegeliano possibile»37.

Althusser non ci dice quali siano questi concetti astratti che Marx inserirebbe surretti-
ziamente nella sua deduzione, ma il seguito dell’argomentazione suggerisce che, più che 
di un inserimento, si tratti di una rimodulazione di concetti dovuta ad uno spostamento di 

terreno. Le posizioni di Marx, infatti, vengono formulate ed espresse almeno due volte e 
con esiti sensibilmente differenti. Anzitutto come principi di analisi del proprio oggetto 
che sono coestensivi ad esso38. In secondo luogo, come «principi situati in un luogo de-
terminato e estremamente limitato dello spazio occupato dalla stessa realtà d’insieme»39, 
ossia nel qui-e-ora dei rapporti tra le classi, «in un luogo definito, al contempo, dai rappor-
ti di classe e dai loro effetti ideologici»40: questo spostamento produce il corrispondente 
slittamento dalla forma-teoria alla forma-ideologia. Ne segue che lo stesso oggetto del 
Capitale si scinde in due: da un lato, il modo di produzione e di scambio capitalistici 
nella sua media ideale, dall’altro «la storia concreta delle condizioni della lotta di classe 
che hanno spinto la borghesia occidentale nel capitalismo»41 – si noti, di passaggio, che, 
volendo, questo secondo oggetto è, a sua volta, scisso in due: da un lato forma-ideologia 
della lotta di classe, dall’altro interpretazione della formazione del modo di produzione 
capitalistico a partire dalla lotta di classe; se accettiamo questa formulazione di Althusser, 
possiamo osservare che non necessariamente borghesia e capitalismo si saldano indisso-
lubilmente, ma che questa è arrivata al capitalismo a seguito di uno specifico andamento 
della lotta di classe e, quindi, avrebbe potuto anche non arrivarci mai. Ci ritorneremo.

4.

Lo scenario, come detto, si è notevolmente articolato. in Marx nei suoi limiti il testo 
marxiano di riferimento per quanto riguarda il metodo – ancorché riletto criticamente – è 
ancora la «Prefazione» a Per la critica dell’economia politica. E qui Althusser procede 

36	 Ivi, p. 64.
37	 Ivi, p. 65.
38	 Ivi, p. 71: «Le idee teoriche di Marx sono […] presentate in modo ubiquo, esse occupano tutto lo 

spazio, dunque il luogo di questo oggetto, poiché si tratta di fornire attraverso di esse l’intelligen-
za dell’insieme di questo oggetto».

39	 Ibidem.
40	 Ibidem.
41	 Ivi, pp. 64-65.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 	 231

con due mosse sorprendenti: rilegge il rapporto tra la base e la sovrastruttura e impiega 
la critica marxista dello Stato, opportunamente rielaborata, come materiale per rendere 
conto del feticismo della merce.

Prendiamo in considerazione la prima mossa: Marx non spiega mai, da nessuna parte, 
il rapporto tra la struttura economica e la sovrastruttura giuridica in termini di corrispon-
denza o di espressione o di riflesso – se corrispondenza si dà, è solo tra sovrastruttura 
politica e giuridica e ideologia, o tra forze produttive e rapporti di produzione42. Il rap-
porto tra lo Stato e la base è, piuttosto, di Ehrebung, elevazione: lo Stato si solleva dalla 
base e, lungi dal corrisponderle o dal rifletterla, resta realmente trascendente rispetto a 
questa – il che comporta che lo Stato non è mai attraversato dalla lotta di classe, anche 
se la sua funzione consiste nel garantire il mantenimento del potere da parte della classe 
economicamente dominante.

Lo Stato è, insomma, una macchina politica; questa si è sollevata da un rapporto di 
proprietà che si esercita come un rapporto – già di per sé politico, si potrebbe pensare – 
di signoria e servitù; lo scopo di questa macchina è il mantenimento del potere da parte 
della classe dominate mediante la riproduzione delle condizioni sociali e materiali della 
produzione. Ma come funziona questa macchina? Il motore dello Stato, e la sua benzina, 
è il potere della stessa classe dominante: questo potere, afferma Althusser, si trasforma 
letteralmente e realmente in potere legale43, ossia in quel Potere dello Stato che fa sì che 
esso detenga – weberianamente – il monopolio della forza legittima e la titolarità esclusi-
va della produzione e dell’applicazione delle leggi. In ciò, e grazie a ciò, lo Stato effettua 
«una prodigiosa operazione di annullamento, d’amnesia e di rimozione politici»44, nega, 
cioè, l’esistenza stessa di qualcosa come un conflitto tra le classi: gli individui, siano essi 
sudditi o cittadini, sono tutti uguali davanti alla legge, cui sono tutti egualmente sottopo-
sti; nello Stato moderno non esistono ceti o classi, ma solo popolo.

Ma che cosa è, effettivamente, oggetto di rimozione? Che il Potere non è una qualità 
o una proprietà, ma l’indice di un differenziale di forza:

Forza e Violenza non sono dei concetti assoluti, ma relativi, […] la Forza designa 
quella del più forte, la Violenza quella del più violento […] Forza e Violenza designano 
dunque una differenza conflittuale dove, nella differenza e nel conflitto, è il più forte che 
rappresenta la Forza […] e il più violento rappresenta la Violenza45.

Si vede bene, qui, come una relazione diventa proprietà specifica e peculiare, per non 

dire esclusiva, di un apparato: una differenza di potenza, quindi, viene concepita come 
una qualità univoca e attribuita come proprietà ad un soggetto, lo Stato.

È difficile, tuttavia, non vedere che questa dinamica, per cui lo Stato si solleva sopra 
la società civile, sul sistema dei bisogni e degli scambi, acquisendo caratteri propri e tra-
scendenti, è la stessa dinamica per cui la merce diventa soggetto dotato in sé di qualità 
in sé, il valore. Se è così, però, bisogna anche dire che lo Stato si solleva sopra una base 

42	 Ivi, p. 81: «Marx, il quale usa continuamente il termine corrispondenza, non dice affatto che la so-

vrastruttura corrisponde (entspricht) alla base. Egli conserva il termine corrispondenza (entspre-

chen) per due casi e due soltanto: per la corrispondenza tra i rapporti di produzione e le forze 
produttive e per quella tra la sovrastruttura (il diritto e lo Stato) e le forme di coscienza ideologica 
che corrispondono loro. Prudenza».

43	 Ivi, p. 123.
44	 Ibidem.
45	 Ivi, p. 122.



232	 ﻿ Luca Pinzolo 

che, a sua volta, ha già acquisito una stessa connotazione trascendente: esso riproduce, 
sotto il punto di vista del politico, quella trascendenza che si è già prodotta nella società. 
In altri termini, lo Stato si può appropriare della potenza delle classi sociali in lotta, così 
come la merce si è appropriata del lavoro erogato dagli individui sotto un padrone e se lo 
è incorporato come valore «in sé».

Althusser, commentando criticamente la Prefazione sopra richiamata, afferma, qui 
citando Marx, che un rapporto di proprietà si manifesta come un rapporto di signoria e 
di servitù, ossia come un rapporto che è, almeno in germe, politico:46 di qui la critica a 
Marx di aver fatto dello Stato la manifestazione diretta di un rapporto di produzione (lo 
Stato sarebbe l’epifenomeno di un’essenza che è il mercato)47. Tuttavia, è anche vero, 
se accettiamo l’analisi appena svolta, che un rapporto di produzione, un rapporto di pro-
prietà, è già sempre un rapporto politico – ne segue che la merce funziona come un’im-

magine che condensa in sé un rapporto che è tanto sociale quanto politico: l’immaginario 
sovrastrutturale politico è già dato nell’immaginario della merce – immaginario politico 
e immaginario economico, insomma, sono strutturalmente uno, ancorché ognuno nel 
proprio ambito e con una propria temporalità, sono un identico immaginario, il cui reale 
è l’effettuazione di un rapporto di subalternità.

Ed è per questo che Althusser può, a questo punto, affermare che «ciò che è stato 
detto dello Stato» fornisce degli strumenti per affrontare «la lancinante questione […] 
del feticismo»48: la teoria dello Stato, cioè, consente di illustrare la teoria del feticismo in 
quanto teoria di una «mistificazione oggettiva»; la teoria materialista dello Stato è adesso 
ciò che fornisce gli strumenti per illuminare l’immaginario della merce.

Il punto di partenza deduttivo del Capitale, già denunciato da Althusser, non permette, 
tuttavia a Marx di formulare una teoria soddisfacente del feticismo; egli deduce, infatti, 
le illusioni degli economisti ed il carattere di feticcio della merce dalla stessa forma-

merce: così, però, è costretto a fare astrazione dalla storia, ossia dal fatto che ciò che 
egli stava descrivendo è un mondo capitalista avanzato «nel quale non esistevano solo 
le merci e la moneta-oro, ma anche il lavoro salariato e, dunque, lo sfruttamento capita-
lista e lo Stato. Da queste realtà […] Marx deve forzatamente fare astrazione nella sua 
deduzione a partire dall’astrazione più semplice: il valore»49. La merce, insomma, non 
può essere un primo, un inizio, perché va concepita come punto culminante di una rete 
di rapporti economici succedutisi nel tempo e stratificatisi.

La soluzione proposta da Althusser è, però, almeno a prima vista, sorprendente: 
quella trasparenza dei rapporti sociali tra persone che verrebbe ricoperta dal fetic-
cio, ossia tradotta in rapporti tra cose, può venire rintracciata nel diritto. È il diritto 
mercantile, con la sua ideologia, a fondare la trasparenza dei rapporti sociali proprio 
rivelandoci che quelli che appaiono come rapporti tra cose sono in effetti … rapporti 

tra cose! Nel diritto mercantile,

effettivamente, il rapporto di un soggetto di diritto alla cosa che detiene e di cui possiede 
anche la proprietà è trasparente perché immediato. E l’ideologia del diritto afferma in più 
che, siccome tutti i rapporti commerciali sono fondati sull’immediatezza del possesso 
delle cose da parte di ogni soggetto di diritto, questa trasparenza si estende a tutti i rappor-

46	 L. Althusser, Marx nei suoi limiti cit., p. 111.
47	 Ivi, p. 113.
48	 Ivi, p. 137.
49	 Ivi, p. 140.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 	 233

ti giuridici. Essa afferma, infine, che il rapporto del soggetto di diritto alle cose, essendo 
un rapporto di proprietà, è allo stesso tempo un rapporto che implica il diritto di alienare 
e dunque di vendere e comprare le cose (merci), il che fa apparire il rapporto immediato 
e trasparente del soggetto alla cosa come un rapporto sociale, Il diritto riconosce così che 
i rapporti sociali degli uomini tra loro sono identici ai rapporti sociali delle merci (cose) 
tra loro, dato che ne sono il rovescio50.

Il diritto riconosce che i rapporti sociali tra gli uomini sono identici ai rapporti tra le 
cose; tuttavia «Marx oppone i rapporti tra gli uomini ai rapporti tra le cose, mentre la 
realtà stessa del diritto enuncia questi rapporti nella loro unità»51: Marx dirà che questa 
identità è apparente, ma questa apparenza fa pur sempre parte «della realtà dei rappor-
ti sociali»52. Ecco la mistificazione oggettiva, ma ecco anche l’inseparabilità o l’unità 
dell’oggetto economico e dell’oggetto politico, della merce-feticcio e dell’ideologia giu-
ridica e politica, unità che però, nella prospettiva della Darstellung, della struttura astrat-
ta del modo di produzione si presta a letture non adeguate al proprio oggetto.

Il feticismo permette di vedere la realtà dei rapporti sociali come il tutto-sempre-già-
dato del modo di produzione capitalistico; la merce è lo spazio sensibilmente soprasen-
sibile in cui le relazioni tra i portatori dei rapporti sociali divengono visibili53.

Il rapporto sociale, in quanto basato su un’espropriazione (originaria) si vede soltanto 
nella merce, che ne è al tempo stesso il risvolto ed il feticcio: il rapporto sociale, se vo-
gliamo, è già la sua originaria proiezione nel feticcio, perché questo è legge e la regola 
dell’articolazione e della riproduzione del rapporto stesso. Sotto questo punto di vista, 
la merce non viene dedotta dalla forma-merce perché è ad essa sovrapposta interamente 
e senza residui: «forma elementare» del modo di produzione capitalistico, è, al tempo 
stesso, «geroglifico sociale»54 in cui il modo di produzione stesso si offre nel suo risvolto 
immaginario. La merce è sia lo specchio capovolto dei rapporti sociali sia la regola di 
tali rapporti – che sono, in effetti, rapporti tra merci. 

Non può stupire più di tanto, allora, che l’intelligibilità della forma-merce sia possi-
bile solo in quanto il feticcio venga posto sotto l’illuminazione dell’ideologia giuridica: 
la merce è un’immagine, un immaginario che condensa in sé un’asimmetria di potenza 

50	 Ivi, p. 138.
51	 Ibidem.
52	 Ibidem.
53	 Così si esprime, ad esempio, E. Balibar: «il feticismo non è – come potrebbe essere, ad esempio, 

un’illusione ottica o una credenza superstiziosa – un fenomeno soggettivo, una percezione falsata 
della realtà. Esso costituisce, piuttosto, il modo in cui la realtà (una certa forma di struttura so-
ciale) non può non apparire»: E. Balibar, La filosofia di Marx, tr. it. di A. Catone, Roma, Manife-
stolibri, 1994, p. 70. Ma anche A. Callinikos, Il marxismo di Althusser, tr. it. Bari, Dedalo, 1981, 
seppure da una diversa prospettiva, aveva sottolineato che «il feticismo non è solo una apparenza 
illusoria, è il modo di esistenza stesso della produzione capitalistica. Il carattere mistificato del si-
stema non risulta da qualche sua caratteristica accidentale, o dall’abilità dei capitalisti a ingannare 
i lavoratori, ma [...] dalla natura della merce, vale a dire dalla vera forma che i prodotti del lavoro 
devono prendere all’interno del modo di produzione capitalistico» (p. 68): ciò perché «il valore 
di una merce, sebbene creato dal lavoro dei lavoratori nel diretto processo di produzione [...] è 
stabilito dalla forma del suo valore di scambio e prezzo sul mercato. La legge del valore trova 
applicazione solo attraverso mistificanti rapporti di mercato» (p. 69); ne segue che «le apparenze 
non sono qualcosa di contingente, semplici illusioni soggettive, ma la forma che necessariamente 
la realtà prende. Ora egli rovescia l’argomento affermando che la realtà non è qualcosa di soggia-
cente alle apparenze, ma è lo stesso strutturato rapporto tra queste apparenze» (p. 72).

54	 K. Marx, Il Capitale cit., p. 106.



234	 ﻿ Luca Pinzolo 

nei rapporti sociali nonché la sua regolarizzazione e sistematizzazione nell’ideologia 
giuridica e politica. Forma elementare del modo di produzione capitalistico, la merce è 
al contempo elemento che scivola dal livello basico dell’economia a quello sovrastrut-
turale – casella vuota deleuzeana, che non sta mai al suo posto, perché non ha posto55.

Tuttavia, una lettura sul solo piano sincronico della struttura non ne consente una 
comprensione adeguata: una mistificazione oggettiva – la maniera in cui accade il reale 
di un modo di produzione – appare come un errore soggettivo che viene concepito in 
termini psicologici.

5.

La forma espositiva del Capitale condensa almeno tre discorsi: quello della Darstellung, 
ossia dell’efficacia del tutto sempre-già-dato sui suoi effetti; un discorso storico-descrittivo; il 
discorso ideologico-politico. Ora, questi tre discorsi non formano un sistema – e forse è pro-
prio per questo che Marx, alla fine, riesce a non essere hegeliano; il che non toglie che, però, 
un problema ci sia e Althusser lo sappia e lo faccia intravedere. Torniamo, quindi, a Leggere il 

Capitale, alle pagine in cui Althusser, nel rifiutare i concetti di origine e di genesi, afferma che 
l’oggetto del Capitale è l’effetto-società come risultato, e non il suo divenire:

L’oggetto dello studio di Marx è dunque la società borghese attuale che è pensato 
come un risultato storico: ma l’intelligenza di questa società, lungi dal passare attraverso 
la teoria della genesi di questo risultato, passa al contrario esclusivamente attraverso la 
teoria del «corpo», cioè della struttura attuale della società, senza che la sua genesi vi 
intervenga in nessun modo56.

A sostegno della sua posizione, Althusser cita, quasi di sfuggita, un passo della Mi-

seria della filosofia tratto dal paragrafo metodologico del II capitolo, in cui vengono 
ribadite le critiche marxiane a Proudhon. Marx lo accusa di aver costruito una succes-
sione non già delle forme economiche reale, bensì dei concetti dell’economia e di aver 
concepito questa ricostruzione storica come un processo semplice avente la forma di una 
successione lineare di momenti, ad ognuno dei quali corrisponderebbe una categoria 
economica. Tuttavia, in un modo di produzione effettivo e storicamente dato, i rapporti 
di produzione formano un tutto e farne delle fasi equivale a scomporre questo tutto; un 
discorso genetico di tal fatta procede come una scomposizione del tutto che non riesce 
a dare ragione di ciò che lo rende tale – il processo, da costituente, diventa dissolutivo:

Costruendo con le categorie dell’economia politica l’edificio di un sistema ideologico, 
si sconnettono le membra del sistema sociale; si mutano le differenti membra della socie-
tà in altrettante società a parte, che si succedono le une dopo le altre. Come, in effetti, la 
sola formula logica del movimento, della successione, del tempo potrebbe spiegare nella 
sua reale concretezza la società, nella quale, appunto, tutti i rapporti consistono simulta-
neamente, e si sostengono gli uni con gli altri57?

55	 Cfr. G. Deleuze, Logique du sens, Paris, Minuit, 1969, tr. it. Logica del senso, Milano, Feltrinelli, 
2005, pp. 51-52.

56	 L. Althusser, «Dal Capitale alla filosofia di Marx» cit., p. 59.
57	 K. Marx, Miseria della filosofia, tr. it. di F. Rodano, Roma, Editori Riuniti, 1950, p. 95.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 	 235

Non è sufficiente, insomma, mettere in fila degli elementi irrelati per costruire una 
relazione: la successione temporale non spiega l’effetto-società caratterizzato dalla 
coesistenza di tutti i suoi rapporti e dal loro mutuo supportarsi; anzi, spiegare una 
società a partire dal suo processo originativo equivale a scioglierne la Gliederung, 
ossia a dissolverne il corpo negli elementi costitutivi. Se l’effetto-società, in quanto 
risultato, è pur sempre secondo rispetto alla sua genesi, la ricostruzione del proces-
so genetico, avverte Marx, risale ad un movimento in cui il corpo e la tenuta di una 
società si perdono per strada. Ci troviamo di fronte al paradosso per cui la società è 

il risultato di un movimento che scompare nei suoi effetti e in cui gli effetti stessi si 

annullano nella loro genesi.
Per riprendere un esempio caro all’ultimo Althusser: se abbiamo la maionese non 

abbiamo gli ingredienti; viceversa: se abbiamo solo gli ingredienti, non c’è la maionese 
(non hanno preso). Ma, ancora, se abbiamo solo la successione degli ingredienti, non 
otteniamo nulla – se non, al limite, la ricetta della maionese.

Che cosa fa, invece, il filosofo idealista? Egli giustappone a questa successione un 
motore, il finalismo, procedimento macchinoso che funziona solo moltiplicando le ipo-
tesi. Queste, in particolare: che una combinazione possa essere scomposta in particelle 
elementari senza esserne compromessa in nessun luogo; che queste particelle possano 
essere messe in fila, ossia disposte in successione; che questa successione segua un or-
dine progressivo e che il suo orientamento sia finalistico. Ora, Marx fa notare che tra 
l’analisi e la sintesi c’è un buco epistemologico – forse anche ontologico – e non un 
passaggio diretto: tra il risultato e le sue condizioni c’è un’implicazione che le ipotesi 
idealistiche non sono in grado di spiegare.

Tuttavia, se vogliamo concepire la struttura di un modo di produzione come un risul-

tato, ossia come l’effetto di un processo storico e non come un dato di natura, questi due 
aspetti – struttura e processo – vanno fatti giocare insieme nella loro tensione; solo che, 
a questo punto, il processo non potrà più essere concepito nei termini di una successione 
lineare di momenti in cui pezzi staccati di realtà vengono disposti in fila e combinati tra 
di loro: anziché di genesi e di origine, si dovrà parlare semplicemente di inizio, collocare 
tale inizio nel mezzo, ossia nel sempre-già-dato, conferendogli, infine, una durata che ha 
la forma di una ripetizione.

Tra il risultato e le sue condizioni non c’è, pertanto, un rapporto di mera successione 
messa in movimento attraverso l’introduzione dell’ipotesi supplementare del finalismo; 
piuttosto, vi sarà un rapporto di implicazione che l’idealismo non è davvero in grado 
di spiegare: si tratta, però, di capire se tale implicazione debba necessariamente essere 

spiegata. È questa la sfida di un materialismo che si vuole aleatorio, di quella svolta 
epicureista che attraversa tutta la riflessione di Althusser e riemerge con prepotenza negli 
ultimi scritti.

6.

Le filosofie idealiste si caratterizzano per la ricerca di un punto di appoggio originario 
che viene presupposto come un dato – è il caso dell’homo œconomicus, dello stato di 
natura, del cogito cartesiano o di Dio. Non fa eccezione la variante materialista dell’ide-
alismo, in cui il fondamento viene cercato nella materia, concepita, a sua volta, in termini 
sostanzialistici. Negli scritti postumi, già dal 1976, singolarmente, Althusser arriva a 



236	 ﻿ Luca Pinzolo 

sostenere che lo specifico del materialismo storico marxiano è, al contrario, di comincia-
re dal movimento: «l’esigenza più profonda di tale filosofia – egli scrive infatti – è sì di 
cominciare da una cosa qualsiasi, ma con la precisazione supplementare che questa cosa 

qualsiasi deve essere in movimento»58.
Ecco, allora, in che modo l’epicureismo althusseriano si fa carico di questo problema 

negli ultimi scritti di Althusser: 

Alla vecchia domanda: qual è l’origine del mondo? questa filosofia materialista rispon-
de con: il niente? – nulla – […] non c’è cominciamento perché non è mai esistito nulla 
prima che ci fosse qualcosa59.

È la tesi di un inizio assoluto, prima del quale non c’è nulla e che quindi mette fuori 
gioco ogni tentativo di spiegare l’attuale mediante un processo che si è dispiegato teleo-
logicamente: semplicemente, nulla esiste… prima di esistere, non vi sono possibili che 
si realizzano – ogni risultato si spiega in base a se stesso, o a ciò che è divenuto, e solo 
in questo senso può rendere conto del suo essere-divenuto.

Poi, però, leggiamo anche questo passo, in cui dall’inizio assoluto si passa ad una 
sua secondità rispetto al Fall, alla caduta degli atomi – se qualcosa è risultato, non 
potrà che essere secondo rispetto al suo evento, pur essendo, paradossalmente inizio 
di se stesso:

Dunque, per quanto lontano si possa risalire: c’è = ‘c’è sempre stato’, ‘c’è sempre-già 
stato’, il già è infatti essenziale per marcare questa antecedenza dell’occorrenza, del Fall 
su tutte le sue forme, cioè su tutte le forme degli esseri60.

Come interpretarlo? Alcuni scritti pubblicati postumi, ma che risalgono al 1976, 
possono aiutarci. L’approccio di Epicuro viene descritto con singolare chiarezza: egli 
non parla di origine del mondo, bensì di inizio, e rintraccia le condizioni dell’evento 
dell’inizio, il suo prima, in uno stato in cui, letteralmente, non accade niente, in cui, 
quindi, regna «il Nulla di eventi, ma non il nulla di materia»61, un vuoto di eventi riem-
pito, però, di una materia tutt’altro che caotica, ma, anzi, «ben definita»62 e «sottoposta 
a certe leggi»63, di modo tale che l’incontro «ha luogo nella materia […] è causato dalla 
materia»64.

L’inizio è, in primo luogo, un movimento che determina una deviazione della caduta 
degli atomi – ma, se parliamo di modi di produzione, dobbiamo piuttosto parlare di 
uno spostamento dei rapporti di forza; in secondo luogo, uno spostamento che fa presa, 
ossia, darwinianamente, che si riproduce – ed ecco l’interesse di Althusser per le forme 
di riproduzione dei rapporti sociali nel capitalismo. Se l’inizio è un movimento, una 

58	 L. Althusser, Essere marxisti in filosofia, Bari, Dedalo, 2017, pp. 50-51.
59	 L. Althusser, Le courant souterrain du matérialisme de la rencontre, in: Id., Ecrits Philosophiques 

et politiques, Tome I cit., tr. it. Id., La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro, in Sul 

materialismo aleatorio, a cura di V. Morfino-L. Pinzolo, Milano, Mimesis, 2006, p. 61.
60	 Ivi, p. 63.
61	 L. Althusser, Essere marxisti in filosofia cit., p. 173.
62	 Ibidem.
63	 L. Althusser, Initiation à la philosophie pour les non philosophes, Paris, PUF, 2014, tr. it. Filosofia 

per non filosofi, Bari, Dedalo, 2015, p. 27.
64	 L. Althusser, Essere marxisti in filosofia cit., p. 174.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 	 237

deviazione che fa presa, l’inizio non è all’inizio, ma sta nel mezzo, cioè è pur sempre 
preceduto da qualcosa. Se gli atomi cadono a pioggia in un pieno di materia sottoposta 
a leggi determinate, è impensabile che questo pieno non abbia degli effetti. Solo che, 
rispetto alla presa, il movimento che fa scattare l’inizio è in-significante: se anche non è 
un nulla, è tuttavia contingente rispetto ai suoi effetti.

L’evento dell’inizio, insomma, è aleatorio non tanto perché avrebbe potuto non ve-
rificarsi o produrre altri effetti (e che importanza ha? comunque, le cose sono andate 
così…), ma, semplicemente, perché è insignificante rispetto ai suoi effetti – e, in questo 
senso, è un niente.

La recinzione delle terre, cui Althusser dedica molto spazio negli scritti inediti e in 
cui ravvisa la precondizione dell’incontro tra capitale e lavoro65, non è accumulazione 
originaria se non per noi, ma di per sé non è né un episodio dell’economia feudale, né 
l’evento inaugurale del modo di produzione capitalistico: si tratta solo di un mutamento 
dei rapporti di forza, per cui i commons vengono sottratti all’uso comune e resi oggetto 
di appropriazione privata, ma, di per sé, non è condizione necessaria né sufficiente per 
la nascita del capitalismo66. Se, infatti, è chiaro che il modo di produzione capitalistico 
non è certo arrivato dal nulla e all’improvviso, ma ha preso le mosse all’interno di quello 
feudale è, però, altrettanto vero che «vi è nato in maniera strana»67, ossia dall’incontro 
e dal concorso di processi relativamente indipendenti, che hanno coinvolto più attori 
di differente estrazione sociale – non solo borghesi, ma anche aristocratici latifondisti 
o dediti ad attività bancarie, i cui interessi personali si sono incontrati con quelli della 
emergente classe borghese68. È, quindi, adeguato affermare che «il modo di produzione 

capitalista si è incontrato con la borghesia»69.
Ecco l’idea-cardine: l’insignificanza del movimento rispetto al momento inaugurale 

ed alle sue conseguenze, la sproporzione dell’inizio rispetto al risultato – dove spropor-
zione non sta ad indicare un eccesso di senso, bensì un difetto: rispetto al risultato, l’i-
nizio è niente. Anche per questo l’inizio è inattingibile ed inappropriabile: propriamente 
parlando, non c’è mai stato inizio, c’è stato solo movimento, circolazione di energia, 
diversa distribuzione dei pesi. È l’economia delle forze nel senso freudiano, di cui l’og-
getto economico è solo il feticcio residuale, e, in certo senso, il deposito. La variazione 
infinitesimale dei rapporti di forza non può essere spiegata non tanto perché noi non ne 

saremmo capaci, per un deficit di conoscenza, quanto perché può essere vista solo nel 
suo risultato, ossia nella continua ripetizione della presa: rispetto al risultato, ogni inizio 
è un’astrazione – e, tuttavia, se di un risultato si tratta, dovrà pur sempre essere in una 
qualche relazione con un inizio.

65	 L. Althusser, La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro cit., pp. 71-75.
66	 Accanto alla recinzione delle terre, infatti, occorrerebbe considerare altri fattori ed eventi: la 

trasformazione dell’immagine della povertà, che da via per la salvezza eterna diventa problema 
sociale o indice di un difetto morale, le Poor Laws e gli statuti medioevali dei lavoratori del 
XIV secolo, le leggi che fissano una base massima del salario e che proibiscono l’accattonag-
gio, i Bills of Inclosures del XVIII secolo. L’evento dell’origine è, insomma, surdeterminato, 
in quanto si produce nel mezzo di trasformazioni nell’immaginazione sociale e nel diritto: la 
determinazione in ultima istanza si esercita solo come combinazione insolubile di fattori di 
diverso genere e natura.

67	 L. Althusser, Filosofia per non filosofi cit., p. 165.
68	 Ibidem.
69	 Ivi, p. 166.



238	 ﻿ Luca Pinzolo 

7. Conclusioni

La contingenza dell’inizio ci permette di concepire un modo di produzione come un 
risultato, ma non ce lo spiega (e non è detto che sia un male…). Solo considerando la 
complessità dei fattori che sono in gioco nell’inizio possiamo considerare il risultato, a 
sua volta, come contingente e, al tempo stesso, necessario nella sua contingenza70.

L’immagine di fondo che ci viene proposta da Althusser è quella di una materia in una 

condizione di instabilità continua, analoga all’immagine nietzscheana di uno squilibrio 

di forze grazie a cui, però, essa si traduce interamente in efficacia; su questo sfondo, la 
presa è una cattura: una forza ha avuto la meglio sull’altra, si è imposta con la sua violen-
za; l’incontro ha fatto presa, uno squilibrio iniziale di forze si è stabilizzato e si riproduce 
– diventa, come si dice, istituzione.

«Reale» indica, adesso, l’efficacia causale di uno scontro di forze il cui assestamento 
produce un doppio effetto immaginario: l’istituzione statale e il feticcio della merce, 
ipostatizzazioni di un rapporto conflittuale in cui il polemos è stato, però, congelato e, 
infine, rimosso. Come la maionese, una volta preparata, non ci fa più vedere i suoi ingre-
dienti, così la presa si realizza come una mistificazione oggettiva – lo squilibrio di forze, 
divenuto stabile, si deposita nella sua immagine feticistica: questa, più che nascondere 
le sue origini, esibisce, al contrario, il rapporto di forze nella sua verità – il Potere si è 
trasferito nello Stato, i rapporti tra persone si sono tradotti in rapporti tra cose, tali per 
cui le persone esistono solo come portavoce della volontà delle merci che si scambiano71.

In Althusser l’esibizione discorsiva della struttura della struttura deve passare per il 
suo carattere immaginario, per poi risalire ad un evento di cui può esserci solo constata-
zione après coup. Da ciò, però, segue che la descrizione delle condizioni oggettive del 
modo di produzione capitalistico coincide con quella delle dinamiche altrettanto ogget-
tive della mistificazione: essa sfocia nella constatazione di un differenziale di potenza, 
di un’asimmetria che rende l’economico già-sempre politico – abitato dalla schmittiana 
tensione tra amico e nemico. È qui, però, sul livello della narrazione della genesi di una 
società, che la teoria diventa esibizione delle condizioni di impossibilità dell’effetto-

società, ed è qui, anche, che la scienza marxista depone la veste della forma-teoria per 
indossare quella della forma-ideologia al servizio della lotta di classe – e per ricordare, 
infine, che la verità di una teoria della società è che ogni socializzazione è sempre una 
socializzazione non riuscita.

70	 Cfr. L. Althusser, «Dal Capitale alla filosofia di Marx» cit., p. 43: «siamo obbligati a rinunciare ad 
ogni teleologia della ragione e a concepire i rapporti storici di un risultato rispetto alle sue condi-
zioni come un rapporto di produzione e non di espressione, dunque ciò che potremmo chiamare 
[…] la necessità della contingenza».

71	 È, in fondo, Marx, ad aver osservato che nel rapporto di scambio i contraenti non sono solo pos-
sessori di merci: piuttosto, e, se vogliamo, al contrario, «le persone esistono qui l’una per l’altra 
soltanto come rappresentanti di merci». La loro volontà di scambiarsi delle merci si capovolge 
immediatamente – o si è già capovolta alle loro spalle, prima ancora del loro ingresso sulla scena 
del mercato – nella volontà delle merci stesse: «Per riferire l’una all’altra queste cose come merci, 
i tutori delle merci debbono comportarsi l’uno di fronte all’altro come persone la cui volontà 
risiede in quelle cose» (K. Marx, Il Capitale cit., pp. 117-118).



L’INTERPELLAZIONE TRA IDEOLOGIA E POLITICA. 
IL PROBLEMA DEL SOGGETTO  

NEL MATERIALISMO POLITICO DI ALTHUSSER
di Stefano Pippa

1. Introduzione 

C’è in Althusser una tematizzazione del rapporto tra «filosofia» e «soggetto» che non 
sia di puro segno negativo? La domanda può apparire paradossale, dato che è ampiamen-
te noto che tra le tesi più famose e discusse di Althusser vanno annoverate precisamente 
quelle che hanno inteso negare ogni pertinenza teorica al concetto di soggetto. L’idea 
che la storia sia un «processo senza soggetto»; che non esista soggetto trascendentale 
come garanzia di un atto cognitivo di tipo Kantiano; che i veri «soggetti» siano in re-
altà i «rapporti di produzione», sono solo alcune delle formulazioni althusseriane che 
attestano il deciso rifiuto di conferire dignità scientifica e filosofica ad uno dei concetti 
centrali (se non il concetto centrale tout court) della modernità filosofica 1. Ed è senza 
dubbio questo radicale «antiumanismo teorico» derivato dalla sua lettura di Marx, del 
quale Althusser ha sempre rimarcato l’importanza e al quale è sempre rimasto fedele 
attraverso le diverse fasi della sua produzione, a distinguere Althusser da altri esponen-
ti dello «strutturalismo» francese: in particolare da Lacan, il cui concetto di «soggetto 
dell’inconscio» viene criticato già negli anni ’602; e poi anche dagli sviluppi di una 
ricerca come quella foucaultiana, la quale nella sua ultima fase, com’è noto, si orienterà 
verso un recupero della nozione di soggetto3. Di più, Althusser ha apertamente teorizza-
to il soggetto come effetto dell’ideologia: è questa la famosa tesi avanzata nel 1970, per 
cui è l’ideologia che interpella gli individui come soggetti, che li fa «marciare da soli» 
e assolvere compiti prescritti dalla struttura del modo di produzione operante all’interno 
di una formazione sociale4. In un certo senso, dunque, se esiste una coerenza all’interno 

1	 Per i luoghi classici della critica althusseriana al concetto di soggetto, si vedano: L. Althusser, Per 

Marx, tr. it. a cura di M. Turchetto, Milano, Mimesis, 2008, p. 193 ss.; L. Althusser et al., Leggere 

il Capitale, tr. it. completa a cura di M. Turchetto, Milano, Mimesis, 2006, p. 219 ss.; L. Althusser, 
«Risposta a John Lewis» in Id., I marxisti non parlano mai al vento, tr. it. a cura di L. Tomasetta, 
Milano, Mimesis, 2005, in part. pp. 73-75.

2	 Su questo, cfr. «Tre note sulle teorie dei discorsi», in L. Althusser, Scritti sulla psicoanalisi, tr. it. 
di G. Piana, Milano, Raffaello Cortina, 1994, in part. p. 150. 

3	 Ci riferiamo in particolare a M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, tr. it. di M. Bertani, Milano, 
Feltrinelli, 2007. 

4	 L. Althusser, «Ideologia e apparati ideologici di stato», in Id., Freud e Lacan, tr. it. a cura di C. 
Mancina, Roma, Editori Riuniti, 1981.



240	 ﻿ Stefano Pippa 

delle rettifiche continue cui Althusser ha sottoposto la propria filosofia, qualunque sia 
la valutazione (positiva o negativa) che si voglia dare a tale posizione, questa sembra 
consistere nell’ostinata negazione di ogni consistenza epistemologica e ontologica al 
soggetto, sulla quale Althusser ritorna ancora negli scritti più tardi, come ad esempio nei 
testi e nelle interviste raccolti nel volume Sulla filosofia5, o in quelli sul materialismo 
aleatorio6.

In apparenza, dunque, stiamo trattando di una questione cui la filosofia di Althusser 
si sottrae deliberatamente. Tuttavia, vorrei provare a mostrare che le cose non sono così 
semplici. A partire da alcuni materiali pubblicati postumi, e che dunque non hanno fatto 
parte della prima ricezione del pensiero di Althusser (e dunque della costruzione della 
sua immagine ancor oggi dominante), tenterò in questa sede di mostrare come, negli anni 
’70, Althusser elabori l’idea di una «filosofia del fatto da compiere», alla quale assegna il 
compito di indicare, aprire, mostrare o anche prescrivere una «interpellazione» (politica) 
per un «soggetto» (politico), organizzando uno spazio che viene a coincidere con lo spa-
zio che possiamo chiamare «spazio della soggettivazione politica». Questa concettualiz-
zazione del nesso interpellazione-soggetto trova il suo luogo d’elezione nella seconda 
lettura althusseriana di Machiavelli, iniziata nel 1972, nella quale Althusser si concentra 
sul «dispositivo Machiavelli», ovvero sulle sue inedite forme di scrittura e di pensiero. 
Tuttavia, a ben guardare, lo spostamento apparente che si ritrova in Machiavelli e noi, 
in cui il concetto di soggetto è utilizzato da Althusser in senso positivo (sebbene caute: 
lo vedremo), è già prefigurato all’interno della teoria althusseriana dell’ideologia, nel 
suo stesso concetto di interpellazione, che risente, fin nelle sue prime formulazioni, del 
problema spinoso della pratica politica, poi tema centrale nella sua lettura di Machiavel-
li. Per sviluppare il mio discorso, farò dunque una deviazione prima attraverso la teoria 
althusseriana dell’interpellazione, per arrivare poi alla questione della filosofia nel suo 
rapporto con l’interpellazione e la produzione di un effetto-soggetto nella lettura althus-
seriana di Machiavelli. Si tratta innanzitutto di mettere in luce, contro le interpretazioni 
più diffuse, come già nella sua teoria dell’ideologia Althusser, lungi dal ridurre il sog-
getto ad una passività assoluta, incapace di resistenza, teorizzi l’individuo interpellato 
come un campo di forze e una «scena» in cui si confrontano diversi discorsi e diverse 
interpellazioni, evidenziando una fondamentale ed originaria instabilità nella concezione 
althusseriana del «soggetto». Ciò mi consentirà, poi, di tentare di mettere in relazione 
l’idea dell’interpellazione politica, ricavata dalla lettura althusseriana di Machiavelli, e 
la concezione del soggetto come «scena» di interpellazioni multiple ricavata dalla lettura 
degli scritti althusseriani sull’ideologia.

2. Per una rilettura dell’interpellazione. Il soggetto come processo e il concetto di 

surinterpellazione. 

Una delle critiche che sono state più sovente rivolte alla teoria althusseriana dell’i-
deologia è di aver compiuto due operazioni distinte ma convergenti: da un lato, essa 
ridurrebbe il soggetto a soggetto interpellato, senza che vi sia la possibilità di pensare la 

5	 Cfr. L. Althusser, Sulla filosofia, tr. it. a cura di A. Pardi, Milano, Unicopli, 2002.
6	 Id., Sul materialismo aleatorio, tr. it. a cura di V. Morfino e L. Pinzolo, Milano, Mimesis, 2006, in 

particolare il fondamentale «La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro», pp. 37-75.



L’interpellazione tra ideologia e politica	 241

resistenza all’interpellazione; dall’altro, essa avrebbe schiacciato la teoria dell’ideologia 
su un paradigma funzionalista, rendendosi con ciò incapace di pensare il divenire delle 
strutture7. Queste critiche sono state formulate, praticamente senza eccezione, a partire 
dal famoso articolo «Ideologia e apparati ideologici di stato», pubblicato nel 1970 ed 
estratto, come ormai sappiamo, da un più lungo manoscritto ora pubblicato con il titolo 
Lo stato e i suoi apparati8. 

In realtà, però, la nozione di interpellazione viene forgiata da Althusser in un quadro 
che è diverso da quello della teoria dello Stato, in una serie di appunti che facevano 
parte di un progetto collettivo per la stesura di un testo dal titolo provvisorio Elementi 

di materialismo dialettico9. In queste note (anch’esse pubblicate postume), ciò che è in 
questione è l’elaborazione di una teoria generale dei discorsi e la definizione rigorosa 
degli effetti strutturali di ogni discorso. Althusser ne distingue quattro: scientifico, 
estetico, ideologico e dell’inconscio, senza fare nessun riferimento – e questo è un 
punto importante, vedremo in seguito il perché – né al discorso filosofico né al discor-
so politico. Il concetto di interpellazione viene introdotto in queste note per chiarire 
l’effetto del discorso ideologico, che Althusser definisce come un discorso a cui è 
demandata la funzione di assicurare il riempimento delle funzioni-Träger dell’econo-
mico, ovvero di garantire il «funzionamento» del livello o istanza economica del tutto 
sociale. Vediamo il passo in cui Althusser definisce per la prima volta la funzione e la 
struttura del discorso ideologico:

In ogni formazione sociale, la base richiede la funzione supporto (Träger) come una 
funzione da assumere, come un posto da occupare nella divisione tecnica e sociale del 
lavoro. Questa richiesta rimane astratta: la base definisce delle funzioni-Träger (la base 
economica, e anche la sovrastruttura politica e ideologica), ma se ne infischia di chi deb-
ba assumerle ed eseguirle e di come questa assunzione possa avere luogo: «non vuole 
saperlo» (come nell’esercito). È l’ideologia che permette di designare il soggetto (in ge-
nerale) che deve ricoprire questa funzione, e per questo deve interpellarlo fornendogli le 
ragioni-di-soggetto [raisons-de-sujet] per assumere tale funzione […] Queste ragioni-di-
soggetto compaiono chiaramente nel suo discorso ideologico, che è necessariamente un 
discorso riferito al soggetto al quale si indirizza, e che dunque comporta necessariamente 
il soggetto come significante del discorso […]. Per costituirsi come soggetto interpellato, 
l’individuo deve riconoscersi come soggetto nel discorso ideologico e comparirvi: da ciò 
deriva una prima relazione speculare, che fa in modo che il soggetto interpellato possa 
vedersi nel discorso dell’interpellazione. Ma l’ideologia non è un ordine […] ma un’im-

7	 Per quanto riguarda la critica a questi aspetti, si possono vedere alcuni studi divenuti a loro volta 
«classici»: T. Benton, The Rise and Fall of Structural Marxism, Hong Kong, Macmillan, 1984, pp. 
104-107; G. Elliott, Althusser. The Detour of Theory, Chicago, Haymarket, 2009, pp. 150, 210, 213 
(che rimane a tutt’oggi il testo più completo su Althusser, per quanto datato); E.P. Thompson, The 

Poverty of Theory & Other Essays, New York-London, Monthly review press, 1978; P. Anderson, 
Argument Within Western Marxism, London, Verso, 1980, pp. 18 ss. Per una panoramica delle 
critiche alla teoria dell’ideologia di Althusser ci si può riferire all’utile e assai ben documentato J. 
Rehmann, Theories of Ideology, Leiden; Boston, Brill, 2013, in part. i capitoli 6 e 7. Queste critiche 
sono state naturalmente formulate a partire dai materiali pubblicati in vita da Althusser (comprese 
quella di Rehmann, nonostante la datazione più tarda) e sono ormai diventate senso comune. La 
mia tesi di fondo, come si sarà intuito, è che la pubblicazione dei materiali postumi renda necessa-
ria una revisione di molti assunti che generalmente si associano al significante «Althusser». 

8	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati, tr. it. di R. Finelli, Roma, Editori Riuniti, 1997.
9	 Cfr. la nota di F. Matheron in L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 102.



242	 ﻿ Stefano Pippa 

presa di convinzione-persuasione: perciò deve garantire se stessa di fronte al soggetto 
che interpella. La struttura di centramento dell’ideologia è una struttura di garanzia, ma 
nella forma dell’interpellazione, ossia in una forma tale da contenere nel suo discorso 
il soggetto che interpella (e che «produce» come effetto). Donde il raddoppiamento del 
soggetto all’interno della struttura dell’ideologia: Dio nelle sue differenti forme: «Io sono 
colui che è», il soggetto per eccellenza, che garantisce al soggetto di essere veramente 
tale, di essere il soggetto al quale il Soggetto rivolge il suo discorso: «Ho versato questa 
goccia di sangue per te»10.

Dunque, siamo qui di fronte ad un discorso doppiamente centrato e a struttura spe-
culare che produce un effetto-soggetto mediante l’operazione di centramento speculare 
in cui avviene un riconoscimento. Ciò significa che per Althusser un individuo è inter-
pellato in soggetto quando si identifica con quello che nel discorso in questione (che è 
ideologico) occupa il posto di significante centrale «presente di persona», che organizza 
attorno a sé la catena significante. Ciò che è interessante in queste note è che, almeno 
in un primo momento (nella prima delle tre note, scritta nel settembre 1966) Althusser 
avanza l’ipotesi che tutti i discorsi producano un effetto-soggetto: ci sarebbe, pertanto, 
un effetto-soggetto della scienza, un effetto soggetto del discorso estetico, ecc.11 Que-
sti discorsi, sostiene Althusser, sono organizzati in modo differente rispetto al discorso 
ideologico; tuttavia, «ogni discorso ha come correlato necessario un soggetto, che è uno 

degli effetti, se non l’effetto maggiore, del suo funzionamento»12.
Poco dopo, però, avviene un mutamento di prospettiva: a partire dalla seconda nota 

(12 ottobre 1966), l’effetto-soggetto è ristretto al discorso ideologico. Ne deriva una 
conseguenza fondamentale, e cioè – ça va sans dire – che gli altri discorsi non produ-
cono un effetto-soggetto. Che cosa producono, dunque? Althusser non chiarisce questo 
punto, poiché progressivamente la sua attenzione si focalizza su una questione più cir-
coscritta, ovvero il modo in cui i discorsi dell’inconscio e ideologico si articolano l’uno 
sull’altro13. Ma questa circostanza è in sé portatrice di un effetto generale: il discorso 
dell’ideologia viene progressivamente visto da Althusser come il medium in cui esistono 
tutti gli altri discorsi, come ciò che può essere definito la loro «articolazione primaria»14. 
Dunque, poiché gli altri discorsi non producono un effetto-soggetto, ma hanno tutti una 
struttura decentrata (seppur in modo diverso gli uni dagli altri), si può concludere che 
nella questione delle articolazioni è in gioco una sorta di incontro tra centramento e 
decentramento, cioè tra produzione di un effetto-soggetto (centrato e speculare) e altri 

10	 L. Althusser, Scritti sulla psicoanalisi cit., pp. 121-122.
11	 «Se paragoniamo tra di loro le differenti forme esistenti di discorso, ossia le forme del discorso 

inconscio, del discorso ideologico, del discorso estetico, del discorso scientifico, possiamo 
evidenziare un effetto comune: ogni discorso produce un effetto di soggettività», ivi, p. 118.

12	 Ibidem.
13	 Su questo, si veda V. Morfino, L’articolazione dell’ideologico e dell’inconscio in Althusser, 

«Quaderni materialisti» 10 (2012), 31-43.
14	 L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 146. Althusser la usa solo a proposito dell’articolazione 

del discorso dell’inconscio su quello ideologico, ma è chiaro che lo stesso discorso vale anche per 
gli altri discorsi (scientifico, estetico), come si può concludere anche tenendo conto che la preoc-
cupazione di Althusser è sempre quella di concettualizzare la «rottura» con l’ideologia (discorso 
scientifico) (su questo, si vedano i testi classici di Althusser Per Marx cit, e Leggere il Capitale 
cit.), o il modo in cui la letteratura o l’arte in generale può «mostrare» l’ideologia (si vedano su 
questo gli «Écrits sur l’art», raccolti in L. Althusser, Écrits philosophiques et politiques, tome II, 
a cura di F. Matheron, Paris, Stock/Imec, 1995, pp. 553-620.



L’interpellazione tra ideologia e politica	 243

discorsi che, essendo strutturalmente diversi, hanno un effetto di decentramento che, 
poiché centramento = soggetto, può essere definito come effetto di de-soggettivazione. 
In questo senso, la teoria dei discorsi ci mette di fronte ad un’idea fondamentale, seb-
bene non esplicitata a livello testuale: l’individuo è interpellato come soggetto, ma ogni 
soggetto è «attraversato»15 anche da altri discorsi, di tipo diverso, che possono, almeno 
in linea di principio, articolarsi (con effetti variabili, e da verificare caso per caso) sulla 
struttura di centramento garantita dal discorso ideologico. Ora, è su quest’asse che va 
collocata la prima complicazione dello schema dell’interpellazione ideologica, che in-
vece il saggio sugli apparati ideologici di stato, che Althusser pubblicherà su La Pensée 
nel 1970, presenta isolatamente, mettendo tra parentesi l’appartenenza del discorso ide-
ologico ad un campo di discorsi qualitativamente diversi che si intrecciano e si sovrap-
pongono in continuazione16. 

Rimane il fatto che, purtroppo, Althusser non sviluppa oltre queste intuizioni17. E 
tuttavia, in questi brevi accenni è posta una questione cruciale, ovvero quella della re-
lazione tra centramento (operata dall’azione del discorso ideologico) e decentramento 
(operata dall’azione degli altri discorsi, in maniera variabile) cui il «soggetto» sarebbe 
sottoposto. Ora, è proprio questa questione che riappare, in una forma diversa, e fino ad 
ora largamente misconosciuta, all’interno delle successive riflessioni sul discorso ideolo-
gico stesso sviluppate da Althusser. Per vedere come questo avvenga, dobbiamo prende-
re in considerazione la seconda tappa della riflessione althusseriana sull’interpellazione. 
Essa si dipana tra il 1969 e il 1970 e trova la sua espressione centrale nel lungo mano-
scritto intitolato Lo stato e i suoi apparati, in particolare in alcuni passi che non saranno 
poi inclusi nell’articolo «Ideologia e apparati ideologici di Stato» pubblicato nel 1970, e 
sul quale ancora oggi si basa fondamentalmente l’interpretazione – sarebbe meglio dire 
la critica – della teoria dell’ideologia althusseriana18.

15	 Utilizzo questo termine nel senso dello spinoziano «obnoxius» (nell’espressione «passionibus 
obnoxius», resa da P. Cristofolini nella sua traduzione del Trattato politico con «attraversato dalle 
passioni»), sulla scorta dell’interpretazione di questo sintagma sviluppata da V. Morfino nel suo 
Incursioni spinoziste, Milano, Mimesis, 2002, pp. 185-186.

16	 Si può notare che è a partire da qui che è possibile rileggere l’idea althusseriana della rottura tra 
scienza e ideologia, questa volta non nel senso storico-filosofico ed epistemologico, cioè come 
questione interna al pensiero di Marx, ma come risposta alla domanda che può essere formulata 
così: cosa succede quando un individuo, da sempre soggetto, «incontra» un discorso scientifico? 
A mia conoscenza, Althusser non ha mai affrontato una tale questione esplicitamente. Tuttavia, 
ritroviamo esattamente questo problema nel saggio incluso in Per Marx sul teatro di Bertolazzi 
(L. Althusser, «Il ‘Piccolo’, Bertolazzi e Brecht. Note per un teatro materialista», in Id., Per Marx 

cit., pp. 119-142). Non posso ora inoltrarmi in un’analisi dettagliata di questo saggio, ma vorrei 
almeno suggerire, rimandando un’analisi più dettagliata ad altra sede, che lì si trova la matrice 
dell’effetto che un discorso non ideologico (in quel caso, estetico) produce su un soggetto che è 
da sempre interpellato e dunque soggetto alla presa dell’ideologia. Lo si vede quando Althusser 
parla della trasformazione dello spettatore in attore (ivi, p. 136) in seguito al contatto cognitivo-
percettivo con un discorso decentrato: questa trasformazione è – mi pare – la rottura ante-litteram, 
pensata a livello esistenziale come effetto su un individuo in carne ed ossa. Essa è pensata fonda-
mentalmente come un effetto di straniamento sul modello brechtiano. 

17	 Da questo punto in poi, ogni ulteriore analisi di questo aspetto non potrà che esserne uno sviluppo 
speculativo. Riservo ad altra occasione un tale sviluppo, dato che ci porterebbe lontano dal focus 
del presente contributo.

18	 Fanno eccezione, a mia conoscenza, Y. Sato, Puovoir et résistance, Paris, L’Harmattan, 2010 e 
W. Montag Althusser and His Contemporaries, Durham and London, Duke University Press, 
2013, che hanno aperto la via per una rilettura della teoria althusseriana dell’ideologia a partire 



244	 ﻿ Stefano Pippa 

Nelle note che abbiamo appena considerato (che, ricordiamo, sono del 1966), Althusser 
sostiene che l’interpellazione dell’individuo come soggetto avviene a partire da una «ri-
chiesta» proveniente dalla base, che necessita di riempire la funzione-Träger. Nel testo Lo 

stato e i suoi apparati, di tre anni posteriore, troviamo apparentemente lo stesso schema. 
Althusser, infatti, inquadra il suo discorso sull’ideologia a partire dalla questione della 
riproduzione del modo di produzione, demandando alla sovrastruttura il compito di assi-
curare una tale riproduzione in termini di riproduzione di condizioni di vita (il vino per gli 
operai francesi, la birra per gli inglesi, ecc.) e competenze tecniche19. Ma in realtà vi è una 
modifica piuttosto importante, poiché ora Althusser, pur mantenendo lo schema formale 
dell’interpellazione, lo complica a partire dalla differenziazione materiale degli apparati 
ideologici di stato e dall’assunzione del punto di vista della lotta di classe, introducendo in 
tal modo degli elementi di analisi che non solo non sono presenti nell’iniziale formulazione 
del 1966, ma che non si ritroveranno nell’articolo che poi pubblicherà nel 1970, dal quale, 
com’è noto, la prospettiva della lotta di classe sarà in gran parte assente20. 	

Ora, è proprio a partire da questi elementi che possiamo ricostruire quella che definirò 
la teoria althusseriana della surinterpellazione. Se introduco questo termine è per sottoli-
neare che, all’interno di Lo stato e i suoi apparati, Althusser utilizza il concetto di inter-
pellazione in maniera ben più complessa di quanto egli stesso sia disposto ad ammettere. 
Da un lato, cioè, usa l’interpellazione per descrivere l’effetto-soggetto come assoggetta-
mento al discorso dell’ideologia (riprendendolo dalla sua elaborazione del 1966), soste-
nendo che ogni individuo, in quanto soggetto, è portato ad assumere i compiti e i ruoli 
richiesti dalla struttura del modo di produzione. È questa una concezione funzionalista 
e distributiva dell’ideologia, e va messa in relazione all’idea, espressa in Leggere il Ca-

pitale, che i soggetti della storia non sono gli uomini, ma i rapporti di produzione, cioè 
all’idea della causalità strutturale21. Quest’idea – come è stato notato – si espone effetti-
vamente a due giuste critiche: innanzitutto, riduce l’ideologia all’ideologia dominante; 
in secondo luogo, priva il soggetto di qualsiasi possibilità di resistenza. Dall’altro lato, 
però, Althusser rende lo schema dell’interpellazione assai più sofisticato, introducendo 
l’idea che il soggetto sia preso in una molteplicità irriducibile di interpellazioni. Nel se-
guente passo, cruciale, Althusser descrive in tal modo il gioco multiplo e contraddittorio 
delle interpellazioni sullo stesso soggetto:

Che cosa intendiamo quando diciamo che l’ideologia in generale ha sempre già inter-
pellato in quanto soggetti degli individui che sono sempre-già dei soggetti? […] Quan-

dai materiali postumi, oltre che (parzialmente) P. Macherey, Le sujet des normes, Paris, Éditions 
Amsterdam, 2014, Dal mio punto di vista, tuttavia, essi non traggono tutte le conseguenze dalla 
teoria althusseriana esposta ne Lo stato e i suoi apparati. 

19	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 54. 
20	 È proprio questa assenza, nell’articolo del 1970, che provocherà la ricezione funzionalista della 

teoria althusseriana. Althusser pubblicherà nel 1976 una «Note sur les AIE» per contrastare le 
accuse di funzionalismo, insistendo sulla centralità della «lotta di classe» nella sua analisi. Questo 
concetto era davvero centrale per il suo studio dell’ideologia sviluppato nel lungo manoscritto, ma 
certamente non lo era nell’articolo che venne pubblicato. L’effetto della pubblicazione del poscrit-
to fu, di fatto, di peggiorare le cose: come nota W. Montag, Althusser and His Contemporaries 
cit., p. 159: «to present class struggle, conceived as the antidote to functionalism, in a postscript 
and therefore outside of the development of his argument is to render it superfluous, nothing more 
than an afterthought». 

21	 L. Althusser et al., Leggere il Capitale cit., p. 256.



L’interpellazione tra ideologia e politica	 245

do l’ideologia religiosa si mette direttamente a funzionare interpellando il piccolo Lu-
igi in quanto soggetto, il piccolo Luigi è già-soggetto, non ancora soggetto-religioso, 
ma soggetto-familiare. Quando l’ideologia giuridica (immaginiamo che sia più tardi) si 
mette ad interpellare in quanto soggetto il giovane Luigi non più parlandogli di Papà-
Mamma, né del buon Dio e del piccolo Gesù ma della Giustizia, egli era già soggetto, 
familiare, religioso, scolastico, ecc. Salto le tappe morali, estetiche, ecc. Quando infine 
più tardi, in forza di circostanze auto-eterobiografiche, del tipo Fronte Popolare, Guerra 
di Spagna, Hitler, Sconfitta del ’40, prigionia, incontro di un comunista, ecc, l’ideologia 
politica (nelle sue forme comparate) si mette a interpellare in quanto soggetto il Lui-
gi diventato adulto, da tempo egli era sempre-già soggetto, familiare, religioso, morale, 
scolastico, giuridico… ed eccolo soggetto politico!, che una volta tornato dalla prigionia 
passa dall’attivismo cattolico tradizionale all’attivismo cattolico avanzato: semi-eretico, 
poi alla lettura di Marx, poi si iscrive al Partito Comunista, ecc. Così va la vita. Le ideolo-
gie non cessano di interpellare i soggetti in quanto soggetti, di «reclutare» dei sempre-già 
soggetti. Il loro gioco si sovrappone, si incrocia, si contraddice sullo stesso soggetto, sullo 
stesso individuo sempre-già (più volte) soggetto. Deve sbrigarsela lui22.

La stessa idea è ripresa con forza da Althusser in un appunto più tardo, in cui cerca di 
chiarire ulteriormente il concetto di ideologia e AIS (apparati ideologici di stato):

L’ideologia agisce interpellando gli individui come soggetti, o piuttosto, poiché gli 
individui sono sempre-già soggetti, interpellando i soggetti come soggetti, cioè spostando 
il punto di applicazione [en deplacant le lieu] della loro interpellazioni […] Ricordo che 
è un AIS che interpella spostando il punto di applicazione della sua interpellazioni come 
soggetto. […] è sufficiente indicare la molteplicità delle interpellazioni per far apparire 
immediatamente, tra i differenti soggetti, un gioco in cui si inscrive la libertà oggettiva 
di ogni individuo23.

Si trova in questi testi, mi pare, un’idea cruciale. E cioè che il soggetto stesso, all’inter-
no della storia concreta, in cui si dà una differenziazione materiale degli AIS, è «preso» 
all’interno di un gioco di interpellazioni che lo configurano come una scena complessa. La 
surinterpellazione «sposta» continuamente il soggetto da se stesso, con una operazione di 
centramento multipla che è allo stesso tempo anche un decentramento. Se prendiamo sul 
serio l’idea althusseriana che l’individuo non è interpellato come soggetto, ma come sog-
getti, cioè surinterpellato (così come la contraddizione è sempre surdeterminata), possiamo 
avanzare l’ipotesi che per Althusser non solo il soggetto stesso non va inteso come sostanza 
(chiaramente), ma va esso stesso appreso come processo – e come processo decentrato e 
sottoposto a continui spostamenti del punto di applicazione, cioè del «significante centra-
le» da cui dipende il riconoscimento di sé, da parte dell’individuo, come soggetto. 

Questa idea di una pluralità delle interpellazioni, che fornisce all’individuo assog-
gettato un margine che Althusser definisce «di libertà oggettiva», ritorna con ancora 
più forza in un testo scritto qualche anno più tardi, Inititation à la philosophie pour les 

non-philosophes, dove Althusser insiste che le ideologie di una data formazione sociale 
formano sempre una pluralità aperta, di contro invece alla tendenza alla chiusura dell’i-
deologia dominante:

22	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 196. 
23	 L. Althusser, «Appareils idéologiques et révolution mondiale», archivio IMEC, Fondo «Althus-

ser», ALT2.A29-06.01.



246	 ﻿ Stefano Pippa 

Vi è della molteplicità [il y a du divers] nella materialità delle ideologie, una molteplicità 
che, poiché non poteva essere unificata totalmente sotto l’antica ideologia dominante, nem-
meno può essere riassorbita nell’unità della nuova ideologia dominante. Ecco perché è del 
tutto corretto riconoscere in via di principio la dialettica di questo processo di unificazione 
inscrivendo un tale riconoscimento nella pluralità aperta degli apparati ideologici di stato. 
Aperta, perché non si può mai sapere in anticipo quale sarà lo sviluppo della lotta di classe24.

Al livello dell’ideologico, pertanto, si assiste ad uno scontro di forze (che si radica 

nella lotta di classe) tra apparati ideologici, posti sotto il segno dei «molti», e l’ideologia 
dominante che cerca una unificazione di essi mediante un toglimento delle contraddi-
zioni; ed è questa stessa pluralità, per Althusser ineliminabile, che fornisce il campo 
oggettivo in cui ogni individuo-soggetto opera le sue scelte. 

Ma non è tutto. Infatti, in Lo stato e i suoi apparati, è presente anche una distinzione 
estremamente importante all’interno dell’ideologia prodotta dagli AIS, tra ciò che Al-
thusser chiama «Ideologia Primaria» e «Ideologia Secondaria». Mentre la prima costitu-
isce in effetti l’ideologia dominante (l’ideologia di Stato), la seconda compare negli AIS 
come «sottoprodotto» a causa degli effetti della lotta di classe:

Bisogna distinguere tra gli elementi determinati dell’ideologia di Stato che si realiz-
zano ed esistono in un Apparato determinato, e le sue pratiche da una parte, e l’ideologia 
che è «prodotta», in seno a questo apparato, dalle sue pratiche. Per sottolineare questa 
distinzione linguisticamente, chiameremo la prima Ideologia l’Ideologia Primaria, e la 
seconda, sottoprodotto della pratica in cui è realizzata l’Ideologia Primaria, l’ideologia 
secondaria, subordinata. […] queste ideologie secondarie sono prodotte da una congiun-
zione di cause complesse, in cui figurano, accanto alla pratica in questione, l’effetto di 
altre ideologie esteriori, di altre pratiche esteriori, e in ultima istanza, per quanto siano 
dissimulati, gli effetti anche lontani, in realtà molto vicini, della lotta delle classi25.

È a questa ideologia secondaria che Althusser, anticipando le critiche di funziona-
lismo che gli sarebbero state poi rivolte (il passo è effettivamente del 1969), lega la 
possibilità della «rivolta» o dell’acquisizione della coscienza rivoluzionaria. Il soggetto 
interpellato non è sottoposto ad un determinismo assoluto: 

Se ci si vuole obiettare che il detto soggetto [cioè il soggetto interpellato] può agire 
diversamente, ricordiamo che abbiamo detto che le pratiche rituali nelle quali si realizza 
una ideologia primaria possono produrre (cioè «sotto-produrre») un’ideologia seconda-
ria, grazie a dio, altrimenti non sarebbero mai possibili né la rivolta né la «presa di co-
scienza» rivoluzionaria, né la rivoluzione26.

Evidentemente, nell’interpellazione secondaria si tratta di una interpellazione dell’in-
dividuo non come soggetto dell’ideologia dominante, ma di una interpellazione dell’in-
dividuo come soggetto ad un ideologia altra – potenzialmente, ad una ideologia rivolu-

24	 L. Althusser, Inititation à la philosophie pour les non-philosophes, a cura di G. M. Goshgarian, 
Paris, PUF, 2014, p. 238.

25	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati, pp. 87-88. Su questo punto, cfr, anche Y. Sato, Pouvoir et 

résistance cit., p. 177.
26	 Ivi, p. 223. Nella nota inserita in calce a questo passo, Althusser ritorna ancora una volta sulla lotta 

di classe: «sotto quali condizioni? Esse riguardano per l’essenziale, come vedremo nel tomo II, la 
lotta di classe»



L’interpellazione tra ideologia e politica	 247

zionaria. Da questo punto di vista, Althusser si sottrae decisamente alle perpetue critiche 
che lo accusano di funzionalismo e di privare il soggetto di qualsiasi punto di appoggio 
per esercitare una qualche forma di resistenza all’interpellazione dominante. Tuttavia, 
proprio a partire da qui si può comprendere perché Althusser abbia deciso, quando pub-
blica l’articolo nel 1970, di non includervi i passi di Lo stato e i suoi apparati che abbia-
mo citato sopra, e che forniscono una immagine della teoria althusseriana dell’ideologia 
decisamente più sofisticata e complessa di quella che poi ha suscitato così ampi dibattiti 
e critiche (pur essendo essa stessa ancora incompleta, dato che lo stesso testo Lo stato e 

i suoi apparati prevedeva un secondo volume che non fu mai scritto). Si può avanzare 
l’ipotesi, che credo fondata, che il motivo teorico di questa eliminazione ruoti attorno al 
problema del soggetto. Sia perché questa teorizzazione apre uno spazio per la soggettivi-
tà (ciò che Badiou ha chiamato il soggettivo senza soggetto, senza però interrogarsi sulle 
sue conseguenze per la teoria dell’interpellazione), chiarendo che l’interpellazione non 
è mai definitiva ma agisce piuttosto come una «causa continua», e che al soggetto rima-
ne pur sempre il compito di «districarsi» all’interno del campo della surinterpellazione 
(«deve sbrigarsela lui»); sia per il problema posto dal nesso «soggetto interpellato» e 
politica. In effetti, solo riducendo l’ideologia a ideologia dominante (come di fatto egli fa 
nell’articolo)27 Althusser poteva sostenere l’assoluta equivalenza tra soggetto e assogget-
tamento28, e di conseguenza mantenere alto il tiro contro tutte le filosofie del soggetto che 
egli ritrovava in seno al revisionismo marxista del tempo, intento a restituire una imma-
gine umanista del Marxismo. Ma i passi di Lo stato e i suoi apparati che abbiamo citato 
sollevano la questione di forme di soggettività che, pur mantenendo la forma-soggetto, 
non sono necessariamente funzionali alla riproduzione dello status quo, cioè dell’ideo-
logia dominante. Che dire infatti del soggetto di cui è questione nel passo autobiografico 
sopra citato, in cui Althusser definisce se stesso un «soggetto politico» che passa dal 
Cattolicesimo al comunismo, posizioni che implicano evidentemente una diversa rela-
zione con l’ordine sociale dominante? E che dire di un soggetto che passasse, invece, da 
una ideologia di tipo fascista-reazionaria ad una di tipo ecologista e anti-capitalista (o 
il contrario), come la teorizzazione di Althusser autorizza a pensare? Ed infine, che dire 
dell’idea di una «ideologia secondaria» posta come condizione dell’acquisizione di una 
coscienza rivoluzionaria? Ora, proprio l’eliminazione dei passi che complicano l’idea 
di interpellazione (e che indicano di fatto la presenza di un concetto più complesso, che 
abbiamo indicato con il termine «surinterpellazione») indica, però, che Althusser ha ben 

27	 Sotto questo aspetto, le critiche che vennero rivolte ad Althusser su questo punto erano motivate. 
La matrice originaria di questa critica è da ritrovarsi in J. Rancière, Ideologia e politica in Al-

thusser, Milano, Feltrinelli, 1973. Fu poi ripresa da Badiou nel suo lavoro sull’ideologia scritto 
assieme a Balmès nel 1976: A. Badiou, F. Balmès, «De l’idéologie», ora in A. Badiou, Les années 

rouges, a cura di B. Bosteels, Les prairies ordinaries, 2012, pp. 99-200, e si ritrova poi in un po’ 
tutta la letteratura sulla teoria althusseriana dell’ideologia, anche in quella più recente, che trascu-
ra completamente i nuovi materiali a disposizione. Ciò è evidente nel già citato testo di Rehmann, 
che oltre a riassumere ed analizzare tutte le posizioni critiche più significative rispetto alla teoria 
althusseriana, da S. Hall a J. Butler a Bourdieu, ripropone questa linea di lettura, concentrandosi 
sull’articolo del 1970 soltanto (J. Rehmann, Theories of Ideologies cit., cap. 6). Anche Badiou 
rimane fermo sulle sue antiche posizioni, come risulta dalla sua recente affermazione secondo cui 
per Althusser «il soggetto è funzione dello Stato», con il che Badiou di fatto sottoscrive all’idea 
che Althusser abbia confuso la teoria dell’ideologia dominante con la teoria dell’ideologia tout-

court (A. Badiou, Metapolitica, tr. it. di M. Bruzzese, Napoli, Cronopio, 2001, p. 79).
28	 Per essere più precisi: tra effetto-soggetto, posizione di soggetto, e assoggettamente politico.



248	 ﻿ Stefano Pippa 

chiaro un problema che non riesce del tutto a risolvere, e che si riassume in una sorta 
di schiacciamento tra struttura formale dell’interpellazione e il suo contenuto materiale. 
Altrimenti detto: Althusser, nei sui scritti sull’ideologia tra il ’65 e il ’69, non pare distin-
guere adeguatamente – a causa della sua lotta ideologica contro l’umanesimo – tra sog-
getto in generale e soggetto borghese (come soggetto di diritto e homo oeconomicus): in 
definitiva, tra la «forma» soggetto assunta dall’individuo e il contenuto materiale di que-
sta interpellazione. Il problema può essere reinquadrato a partire da una distinzione che 
mi pare necessaria alla teoria dell’interpellazione. Da un lato, l’interpellazione riposa 
su una antropologia, che incrocia Spinoza e Freud, per cui l’individuo, in quanto essere 
dotato di un apparato psichico, è già da sempre portato ad assumere la propria identità 
immaginaria come origine (più tardi, Althusser riassumerà questo aspetto della sua teoria 
dell’ideologia nella tesi «l’uomo è un animale ideologico»); dall’altro, l’interpellazione 
possiede un contenuto materiale storicamente (e geograficamente) variabile che si in-
nesta su questo rovesciamento – diciamo: su questo schema formale trans-storico. Ora, 
l’indagine di Lo stato e i suoi apparati evidenza proprio questa divaricazione, poiché 
mette in relazione il soggetto con campi di interpellazione variabili, dotati ciascuno di 
un contenuto differente, il quale può anche essere differente, ovviamente, in termini di 
classe. Di conseguenza, il soggetto esiste sempre e solo in quanto soggetto ideologico; 
ma nei confronti della situazione esistente gli effetti di questo assoggettamento posso-
no essere anche effetti di resistenza o di rivolta. Questa ambiguità ancora non del tutto 
chiarita è ciò che conduce Althusser (quando pubblica l’articolo) a sopprimere i passi 
che introducevano alla problematica delle interpellazioni che non sono semplicemente 
riproduttive, ma produttive di effetti di emancipazione e di lotta29, o, più in generale, 
ai problemi teorici derivanti dal concetto di surinterpellazione. È senz’altro possibile, 
come è stato suggerito, che in qualche modo ciò sia dovuto ad una strategia politica: con 
l’articolo, Althusser ha voluto enfatizzare – curvando il bastone – gli effetti assoggettan-
ti dell’ideologia dominante, che egli vedeva come pervasivi all’interno della struttura 
capitalista del tempo30. Ma è chiaro che ciò che è in gioco è anche una questione teorica 
di più ampia portata, e che permane a questo punto come una sorta di aporia non risolta, 
e nemmeno compiutamente tematizzata da Althusser: è possibile pensare una politica 

senza fare leva su dei soggetti?

3. L’interpellazione politica: la filosofia del fatto da compiere

Si tratta ora di vedere come questa riflessione, che coinvolge la relazione tra ideo-
logia e soggetto per il tramite dell’interpellazione e che sfocia in una aporia lasciata in 
sospeso, si intrecci con la ricerca di Althusser sulla filosofia e vada nella direzione di una 
ridefinizione dei rapporti tra filosofia e «soggetto» che non è di puro segno negativo. Per 
far ciò, è necessario innanzitutto prendere in considerazione le rettifiche cui Althusser 
sottopone la sua definizione della filosofia proprio nel momento in cui elabora la sua 

29	 L’altro problema, che non possiamo affrontare qui, è che Althusser si limita a considerare una 
situazione di riproduzione semplice, tralasciando la questione di sapere come operi l’ideologia in 
una situazione di riproduzione allargata. Il fatto è che il capitale non opera mai se non in condizio-
ni di riproduzione allargata. Althusser stesso nota questo problema, ma ne rimanda la trattazione. 
Cfr. L. Althusser, «Ideologia e apparati ideologici di stato» cit., p. 66.

30	 Cfr. W. Montag, Althusser and His Contemporaries cit., pp. 159-160. 



L’interpellazione tra ideologia e politica	 249

teoria dell’ideologia e negli anni immediatamente successivi (3.1 Spostamenti nella de-

finizione di filosofia), per arrivare poi a mettere a fuoco la nozione di «interpellazione 
politica» nella riflessione althusseriana sul «dispositivo» di pensiero di Machiavelli (3.2 

Il «dispositivo Machiavelli»).

3.1 Spostamenti nella definizione di filosofia

Come è noto, la definizione althusseriana di filosofia cambia attorno al ’66 e al ’67, 
ovvero – coincidenza non senza importanza – nel momento stesso in cui Althusser intro-
duce il concetto di interpellazione. Ed è ancora più significativo che nelle «Tre note sulla 
teoria dei discorsi», su cui ci siamo soffermati in precedenza, Althusser lasci deliberata-
mente da parte la questione di definire la struttura del discorso filosofico, che pure viene 
menzionato di sfuggita31. Questa circostanza è notevole non in quanto significhi che la 
filosofia non ha, per Althusser, alcun rapporto con il soggetto (cioè con l’ideologia); ma 
perché questo collegamento non poteva essere teorizzato se non modificando la defini-
zione della filosofia, allora concepita come Teoria della pratica teorica32.

Una prima modificazione viene proposta, a rettifica del teoricismo della prima defini-
zione, in Filosofia e filosofia spontanea degli scienziati33, e poi in Lenin e la filosofia34. A 
partire da questi due testi, la filosofia non viene più pensata come una Teoria, ma come 
una pratica che rappresenta l’istanza della politica presso la scienza, come una «lotta 
di classe nella teoria» il cui compito è di tracciare «linee di demarcazione»35. A questa 
altezza e secondo queste definizioni, certamente il campo privilegiato da Althusser sono 
ancora le scienze – specialmente nel corso per scienziati – e la filosofia è sempre un’i-
stanza duplice: rappresenta la politica presso le scienze, ma anche le scienze presso la 
politica. Ciò che è però innovativo, specialmente in Lenin e la filosofia, è la nozione di 
«presa di partito», che rimanda ad una scelta di campo, ad una presa di posizione per 
una classe o per l’altra all’interno del Kampfplatz della filosofia36. In effetti, questa è la 
definizione di filosofia cui Althusser si atterrà negli anni successivi, ed è questo un tema 
che ritorna con insistenza in praticamente tutte le opere che trattano di filosofia, come ad 
esempio i lunghi manuali di recente pubblicati37, o anche in Sulla filosofia. 

Poniamo a questo punto una prima domanda: in che modo tale definizione di filosofia 
può essere messa in relazione alla questione dell’interpellazione, e dunque del soggetto? 
Mi sembra evidente che anche qui siamo di fronte ad un caso analogo a quello che ab-
biamo visto più sopra, parlando della surinterpellazione: cioè di fronte al momento in cui 
un soggetto – in questo caso il filosofo, anch’egli soggetto ideologicamente interpellato 
– deve compiere una scelta per un campo o per l’altro. È questo quello che Badiou, in 

31	 L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 147.
32	 Sulla filosofia come «Teoria della pratica teorica», L. Althusser, «Sulla dialettica materialista», in 

Id., Per Marx cit., pp. 143-190, in part. pp. 144-168
33	 L. Althusser, Filosofia e filosofia spontanea degli scienziati, tr. it. a cura di M. Turchetto, Milano, 

Unicopli, 2000. Il corso si svolse nel 1967-1968 e fu interrotto dagli eventi del maggio di quell’anno.
34	 L. Althusser, Lenin e la filosofia, tr. it. di F. Madonia, Milano, Jaca Book, 1969, p. 38.
35	 Ivi, p. 38.
36	 Ivi, p. 40.
37	 L. Althusser, Initiation à la philosophie pour les non-philosophes cit., p. 322 (testo scritto tra il 

1976 e il 1978) ; Id., Être marxiste en philosophie, a cura di M. Goshgarian, Paris, PUF, 2015 
(testo scritto anch’esso tra il 1976 e il 1978), ad esempio pp. 112-113; Id. Sulla filosofia cit., p. 43.



250	 ﻿ Stefano Pippa 

effetti, ha chiamato «il soggettivo senza soggetto» di Althusser38. Dobbiamo però con-
statare che in questa definizione la parola «interpellazione» e la parola «soggetto» non 
appaiono mai, e che quindi sembra impossibile ritrovare un nesso tra la filosofia e la 
questione del soggetto a partire da qui. 

Se ci spostiamo ora all’opera cronologicamente successiva, ovvero Lo stato e i suoi 

apparati, ci accorgiamo che tutta la teorizzazione althusseriana appare intimamente le-
gata alla riproposizione della questione dello statuto della filosofia marxista; segno che 
Althusser intendeva approfondire le sue ricerche sulla filosofia della fase post-teoricista 
a partire da uno studio comprensivo della riproduzione, dello stato e, evidentemente, 
dell’ideologia intesa nella nuova formulazione proposta in questo studio. In effetti, si 
potrebbe sostenere che tutta la sua ricerca sull’ideologia (e dunque sul soggetto) con-
dotta in Lo stato e i suoi apparati ha come obiettivo, tra gli altri, proprio lo sviluppo di 
una teoria della filosofia e dell’azione della filosofia sul campo ideologico definito dai 
concetti sviluppati in quello studio. Ciò sembra confermato dal fatto che Althusser apre 
i due tomi di Lo stato e i suoi apparati (di cui abbiamo solo il primo) con un «antipasto 
sulla filosofia»39, ripromettendosi di tornarci alla fine e addirittura presentando lo studio 
dell’ideologia e dello stato come una deviazione necessaria per impostare correttamente 
la domanda sulla filosofia marxista come nuova pratica della filosofia40.

L’assenza del secondo tomo ci priva però di questo ritorno, e dunque in un certo senso 
degli sviluppi che Althusser aveva in mente sulla pratica marxista della filosofia. La mia 
tesi è, tuttavia, che questo sviluppo esista, e che esso vada ritrovato nel primo capitolo di 
Machiavelli e noi, dove Althusser ragiona sul «dispositivo teorico» di Machiavelli, sulle 
sue «forme di pensiero e di scrittura»41 e sulla sovversione che esso porta all’interno del 
mondo della filosofia e della teoria. È qui che Althusser si spinge oltre la sua definizione 
di filosofia come «lotta di classe nella teoria» ed avanza verso una articolazione specifica 
del discorso filosofico e della questione del soggetto, mobilitando il concetto di interpel-
lazione come operatore centrale dell’intervento filosofico.

3.2 Il «dispositivo Machiavelli»

Vediamo dunque come Althusser, attraverso Machiavelli, arriva a delineare una nuova 
pratica della filosofia. Il punto di partenza è rappresentato dal fatto che, secondo Al-
thusser, Machiavelli produce un effetto di straniamento rispetto ai moduli della filosofia 
politica moderna. Ciò non perché egli pensi la verità effettuale della cosa – o meglio, 
non solo per quello (e qui il famoso realismo machiavelliano passa in secondo piano) – 
ma perché pone al centro della sua riflessione il tema della novità e dell’inizio radicale: 
«Machiavelli», scrive Althusser, «è il teorico della novità solo perché egli è il teorico de-
gli inizi, dell’inizio42». L’inizio, termine che Althusser oppone risolutamente al concetto 
filosofico di «origine», è ciò che comincia ma che non è origine, non è fondamento, e 
naturalmente non è nemmeno un fine43. Con Machiavelli, sostiene Althusser, ci troviamo 

38	 A. Badiou, Metapolitica cit., p. 79.
39	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 3.
40	 Cfr. ivi, p. 22.
41	 L. Althusser, Machiavelli e noi, tr. it. di M. T. Ricci, Roma, Manifestolibri, 1999, p. 15.
42	 Ivi, p. 19.
43	 Sulla distinzione tra origine e inizio, fondamentale è L. Althusser, Cours sur Rousseau, a cura 

di Y. Vargas, Paris, Les Temps de Cerises, 2012. Sulla solidarietà tra origine e fine, in cui uno 



L’interpellazione tra ideologia e politica	 251

di fronte ad un pensiero che tenta di pensare, senza dotarsi di una teleologia storica onni-
comprensiva, insomma una filosofia della storia, ma anzi assumendo come orizzonte la 
contingenza più radicale, l’inizio di una «cosa», il che è naturalmente il tema machiavel-
liano del principe nuovo e del principato nuovo44. Tutta la riflessione del primo capitolo 
di Machiavelli e noi consiste nel mostrare che in Machiavelli esiste ciò che Althusser 
chiama un «vacillamento della teoria» che segue alla sottomissione del punto di vista 
teorico ad un problema politico, che è quello della pratica politica come produzione di un 
inizio che dura (una sequenza storica). In un altro testo coevo (senza andare a quelli degli 
anni ’80), Althusser è ancora più netto: Machiavelli, sostiene, rappresenta una rottura 
nel modo di pensare la politica della ragione moderna perché, mentre i teorici del diritto 
naturale moderno hanno pensato, all’interno del dispositivo dell’origine, la fondazione 
di un fatto compiuto, cioè il loro presente storico, Machiavelli invece ha pensato, al di 
fuori di questo schema, o di questa problematica filosofica, l’inizio a partire da nulla 
come «fatto da compiere»:

Il mondo politico, teorico e filosofico di Machiavelli e dei filosofi del diritto naturale 
cambia per il modo, per la modalità di esistenza dell’oggetto «monarchia assoluta», o 
«potere politico assoluto», all’interno della loro riflessione. […] per Machiavelli, l’unità 
nazionale non è un fatto compiuto [fait accompli], ma un fatto da compiere [fait à ac-

complir][…] Il pensiero di Machiavelli doveva darsi, per ragioni politiche ben precise, 
il compito teorico assolutamente inedito e radicale di pensare le condizioni di possibilità 
dell’esistenza di ciò che non esiste ancora, cioè di pensare l’inizio radicale. […] Ne con-
segue dunque che l’oggetto di Machiavelli, la monarchia assoluta, esiste nel modo dell’o-
biettivo politico, di un obiettivo politico. Machiavelli deve pensare il fatto da compiere, 
deve pensare nel fatto da compiere, nell’elemento del fatto da compiere, nella questione 
del fatto da compiere; e dall’altra parte, ed è in fondo la stessa cosa, egli deve pensare 
l’inizio come tale e deve pensare nell’inizio, nell’elemento della questione dell’inizio, 
ecc. Ecco dunque i due termini decisivi: il fatto da compiere e l’inizio45.

Ora, questo nuovo modo di pensare produce uno spostamento in avanti della teoria: 
invece di pensare di fronte a ciò che è dato, Machiavelli pensa innanzitutto di fronte a 
ciò che non è dato, di fronte ad un «fatto da compiere»: il suo pensiero, scrive Althusser, 
non ha un oggetto (objet) ma un obiettivo (objectif) che è una cosa singolare come novità 
assoluta, una rottura storica. Un tale modo di pensare, che è da parte a parte politico in 
quanto «interamente sottomesso al punto di vista dell’obiettivo politico», definisce ciò 
che Althusser, in un appunto inedito, chiama «filosofia del fatto da compiere»46. Essa si 
contrappone al modo di pensare della teoria in senso classico per il fatto che non pensa 
in termini universali, ma singolari, e perché utilizza elementi teorici solo in relazione 
all’obiettivo politico da raggiungere47. Questa circostanza non ha solo l’effetto di rompe-

è l’immagine speculare dell’altro, si basa tutta la critica althusseriana alla filosofia della storia. 
La formulazione più estesa di questo tema, e la sua critica, è probabilmente in L. Althusser, «La 
corrente sotterranea del materialismo dell’incontro» cit.

44	 Ivi, p. 19, pp. 26-27, pp. 96-97.
45	 L. Althusser, La contingenza dell’inizio. Scritti sul materialismo di Rousseau, a cura di Stefano 

Pippa, Milano, Mimesis, 2018, pp. 102-103.
46	 Archivio IMEC, Fondo «Althusser», ALT2. A31-05.02,
47	 Machiavelli, scrive Althusser, fa intervenire nel suo ragionamento non «leggi» universali (come 

invece, ad esempio, Montesquieu), «né uno sviluppo generale e sistematico, ma solo i frammenti 
teorici adatti a chiarire la posizione e la comprensione di questo singolo caso concreto». La natura 



252	 ﻿ Stefano Pippa 

re «con le abitudini della retorica classica, in cui l’universale regna sul particolare»48, ma 
implica – aspetto cruciale per il nostro discorso – per Althusser una divaricazione netta 
tra i due spazi teorici in termini del loro rapporto con il «soggetto»:

il primo spazio, teorico, non ha soggetto (la verità vale per ogni soggetto possibile), 
mentre il secondo [cioè quello di Machiavelli] ha senso solo grazie al suo soggetto, possi-

bile o richiesto […] per mettere qui da parte il termine soggetto, che sarebbe meglio sosti-
tuire con il termine di agente, diciamo che lo spazio presente di una analisi di congiuntura 
politica, nella sua stessa struttura, fatta di forze opposte e intrecciate, ha senso solo se si 

riserva e contiene un certo posto vuoto, un certo luogo vuoto: vuoto per riempirlo, vuoto 
per inserirvi l’azione dell’individuo e del gruppo di uomini che verranno a prendervi po-
sizione e appoggio – vuoto per il futuro49.

Dunque, il dispositivo di pensiero di Machiavelli chiama in causa un «soggetto» – 
termine che Althusser qui utilizza quasi malvolentieri, ma nondimeno utilizza50 – che 
è messo in relazione a un vuoto. Ciò significa, in primo luogo, che tutta la questione 
dell’inizio si intreccia con la questione del soggetto: sebbene Althusser utilizzi il termine 
«soggetto» con molta cautela, è innegabile che a questa altezza del suo pensiero egli 
stia affermando l’esigenza, per pensare la politica, di un tale concetto, sebbene egli non 
ritorni in queste pagine a discutere il suo precedente utilizzo di questo termine51. Ciò che 
comunque sembra chiaro è che, dopo le oscillazioni aporetiche che abbiamo ritrovato 
in Lo stato e i suoi apparati, qui Althusser rimarchi che la politica (o meglio: la politica 
rivoluzionaria, qual è per lui la politica machiavelliana) è un processo che implica un 
«soggetto», individuale o collettivo («individuo o gruppo di uomini»). Insomma, la sto-
ria è certamente un processo senza soggetto; ma la politica è un processo con soggetto, 
senza che le due tesi stiano in contraddizione (come si è spesso portati a pensare). 

Tuttavia, se la pratica politica deve avere un soggetto, questo luogo in Machiavelli è 
«vuoto per il futuro». Questo è un punto cruciale nella lettura di Althusser, il quale insiste 
sul fatto che in Machiavelli il nome di colui che fonderà un principato nuovo e il luogo 
da cui partirà sono lasciati in bianco:

Se Machiavelli definisce bene i due termini, Fortuna e virtù, e la legge del loro incontro 
corrispondente e non corrispondente, lascia completamente in bianco il nome dei prota-
gonisti di questo incontro, non ne dà l’identità. Lo spazio geografico in cui deve aver luo-

del dispositivo machiavelliano consiste dunque di «frammenti teorici che hanno come centro la 
formulazione di un problema politico». L. Althusser, Machiavelli e noi cit., pp. 34-35.

48	 Ivi, p. 34.
49	 Ivi, p. 40.
50	 Del resto, nel testo Althusser si riferisce sempre al principe machiavelliano come «soggetto» della 

pratica politica. Si veda ivi, p. 42, p. 46, p. 49, p. 131.
51	 L’intreccio della questione del soggetto con quella dell’inizio è dimostrato anche da un altro 

passo, che si trova in Être marxistes en philosophie cit., p. 239, scritto anch’esso negli anni ’70 
mentre Althusser lavora su Machiavelli: «quello che intendo dire è che con la sua tesi della devia-
zione-incontro-presa, Epicuro ci ha dato di che comprendere quello che gli idealisti avevano di 
mira eppure hanno mancato: e cioè l’insorgenza di un soggetto, di quel soggetto specifico e non 
di un altro». L’aspetto interessante di questo passo è che qui il clinamen epicureo è invocato per 
pensare appunto l’irruzione di un soggetto, mentre più tardi (ne «La corrente sotterranea del ma-
terialismo dell’incontro» e altri testi sul materialismo aleatorio, in L. Althusser, Sul materialismo 

aleatorio cit.) esso sarà invece mobilitato senza alcun riferimento a questa problematica. 



L’interpellazione tra ideologia e politica	 253

go l’incontro e l’individuo che deve incontrarvi la Fortuna non hanno nessun nome: sono 
per definizione sconosciuti. Sconosciuti non come lo sono le incognite di una equazione, 
x, y, che si conoscono semplicemente risolvendo l’equazione. Essi sono degli sconosciuti 
assoluti, perché Machiavelli ne fa astrazione52.

Lascerò da parte la questione di sapere se sia un’interpretazione corretta di Machia-
velli oppure no – d’altra parte, chi può dirlo con certezza? Machiavelli non è forse un 
enigma? – e tenterò piuttosto di mettere questo punto in relazione con la questione del 
soggetto e dell’ideologia. Ora, per Althusser questo «vuoto» inscritto all’interno del te-
sto di Machiavelli non è né una forma di impotenza teorica, né una forma di pura uto-
pia. Al contrario, esso rappresenta in primo luogo, per Althusser, la «posizione politica 
concreta»53 di Machiavelli nei confronti della sua congiuntura storica, poiché esprime il 
rifiuto dei principati esistenti come base di partenza per l’unificazione d’Italia, dunque 
l’assunzione di una posizione politica rivoluzionaria. Ma ciò non va inteso come il segno 
dell’utopia pura e semplice: non siamo qui certo di fronte ad un testo come quello di 
Thomas More, ma ad un testo che si preoccupa molto, fin nel dettaglio, dei modi con-
creti in cui un principe potrà costruire un principato che duri. Lungi dal rappresentare il 
ritrarsi del pensiero nell’utopia – e sta qui la mossa interpretativa originale, e certamente 
ardita, di Althusser – questo «vuoto» è il segno del materialismo più conseguente: esso 
marca la distanza di Machiavelli da ogni idealismo, cioè il fatto che egli non risolve 
«nel pensiero» la contraddizione reale, né ne proietta la risoluzione in una continuità 
storico-cronologica, accettando la radicale contingenza della storia, il campo variabile 
della fortuna. Questo aspetto è definito da Althusser come il marchio del pensiero dello 
«scarto teorico»:

questo pensiero dello scarto è legato al fatto che Machiavelli non solo pone, ma pensa 
politicamente il suo problema, cioè come una contraddizione nella realtà che non può 

essere tolta dal pensiero, ma dalla realtà, ovvero dal sorgere necessario e imprevedibile, 
non assegnabile in un luogo, un tempo, una persona, delle forme concrete dell’incontro 
[...] questo spostamento pensato e non risolto dal pensiero è la presenza della storia e della 
pratica politica nella teoria stessa54. 

Ora, proprio in virtù di queste sue caratteristiche sistematiche, il dispositivo di Ma-
chiavelli (la filosofia del fatto da compiere) ha anche un altro effetto, che per il nostro di-
scorso è capitale. Ad esso Althusser si riferisce ricorrendo al concetto di interpellazione:

Machiavelli è al contempo sorprendente e inafferrabile. È sorprendente perché ci mette 
in causa e in gioco […] ci interpella a partire da un luogo che ci invita ad occupare in 
quanto soggetti (agenti) possibili di una pratica politica possibile. Questo afferrarci e que-
sto interpellarci sono prodotti dallo stravolgimento del testo teorico classico e dal sorgere 
del problema politico in quanto problema55.

Ciò che qui appare è che il dispositivo di pensiero machiavelliano ha come suo effetto 
quello di produrre una interpellazione. Ora, in modo del tutto evidente, si tratta qui di un 

52	 Ivi, p. 126.
53	 Ivi, p. 127.
54	 Ivi, p. 132, corsivo mio.
55	 Ivi, p. 58.



254	 ﻿ Stefano Pippa 

uso positivo, da parte di Althusser, della nozione di interpellazione: si tratta dell’inter-
pellazione dell’individuo in soggetto politico. Questa interpellazione è qualitativamente 
diversa da quella semplicemente ideologica. In primo luogo, perché qui l’interpellazione 
è guidata dalla «teoria», seppur nelle modalità inedite innescate da Machiavelli. In se-
condo luogo, perché c’è un movimento in avanti, segnalato dall’idea di un fatto che è 
«da compiere», che è anche un movimento topologico, uno spostamento al di fuori dei 
confini di ciò che esiste e che sottrae l’idea di interpellazione e soggetto a qualsiasi tesi 
riproduttivista. 

Machiavelli diventa quindi il modello, per Althusser, per una pratica della filosofia 
inedita; il modello della «filosofia del fatto da compiere». È chiaro, infatti, che Althusser 
si interessa ai modi e le forme di pensiero del pensatore fiorentino al fine di ricercare non 

una filosofia in generale, ma esattamente un modello per concettualizzare le forme di una 

pratica della filosofia che sia «rivoluzionaria». Ora, mi sembra che questa definizione di 
filosofia, che appare ora ineludibilmente marcata dalla centralità della questione del sog-
getto e dell’interpellazione non più intesi in senso negativo come ciò di cui la filosofia 
deve liberarsi, vada considerata come autonoma rispetto alle precedenti definizioni della 
filosofia avanzate da Althusser. Non si tratta né di un Teoria della pratica teorica, certo, 
ma nemmeno di tracciare «linee di demarcazione» e di rappresentare la politica presso le 
scienze e viceversa. Rimane senz’altro, della seconda definizione althusseriana di filoso-
fia, l’idea di una «presa di partito», ma si tratta ora di designare un luogo vuoto che sta al 
di là di ciò che esiste, in cui cioè l’aspetto topologico diventa centrale e determinante. E 
rimane anche, in certo modo, l’idea di un «vuoto di una distanza presa» – ma ora si tratta 
di un vuoto che ora si proietta in avanti e che prelude ad un inizio56. In questo senso, la 
«filosofia del fatto da compiere», i cui contorni Althusser traccia nella sua lettura di Ma-
chiavelli, innova decisamente sulla definizione di filosofia sviluppata da Althusser negli 
anni immediatamente successivi alla pubblicazione di Leggere il Capitale e Per Marx.

A partire da qui, una questione, mi pare, si impone. Se questo modo di pensare, questa 
modalità di praticare il nesso filosofia-politica ha come effetto di produrre un «vuoto» 
come luogo di una interpellazione possibile, in che modo va pensato il rapporto di que-
sta interpellazione politica con l’interpellazione ideologica di cui è questione nei suoi 
lavori sull’ideologia che abbiamo visto più sopra? Porre questa domanda significa in 
fondo porre la domanda sull’articolazione del discorso ideologico con il discorso della 
«filosofia del fatto da compiere», proprio come Althusser aveva posto, nelle «Tre note 
sulla teoria dei discorsi», la domanda circa l’articolazione del discorso ideologico e il 
discorso dell’inconscio. Questo è un punto che mi pare essere decisivo, ma che Althusser 
non sviluppa, o anche solo pone, in nessun luogo testuale. Possiamo però avanzare, a 
partire dagli elementi che Althusser ci fornisce, verso una risposta possibile. Ritorniamo 
all’idea sviluppata nel precedente paragrafo per cui il soggetto è sempre surinterpellato. 

56	 «Vuoto di una distanza presa» è una formulazione presente in Lenin e la filosofia, e che coesiste 
con la definizione della filosofia come scontro di tendenze. È chiaro che esiste una continuità 
di riflessione di Althusser incentrata sul concetto di «vuoto», ma è altrettanto evidente che ora, 
nella sua meditazione su Machiavelli, la relazione tra «vuoto» e «filosofia» si precisa concettual-
mente, ma cambia di significato. Sul «vuoto» in Althusser, si veda l’articolo fondamentale di F. 
Matheron, La récurrence du vide chez Louis Althusser, «Futur Antérieur», numero speciale «Lire 
Althusser Aujourd’hui», Paris, L’Harmattan, 1997, pp. 23-47. Ho cercato di sviluppare il tema del 
«vuoto di una distanza presa» soprattutto in relazione alla nozione di «disinterpellazione» in S. 
Pippa, Althusser and Contingency, Milano, Mimesis, 2019, cap. 3.



L’interpellazione tra ideologia e politica	 255

Abbiamo detto che il soggetto è, da questo punto di vista, un «processo». Nel frammen-
to in cui Althusser più si avvicina alla soglia di formulazione esplicita del concetto di 
surinterpellazione, egli chiarisce che le ideologie agiscono interpellando il soggetto in 
soggetto, ovvero «spostando il punto di applicazione», il «luogo» dell’interpellazione 
[en deplacant le lieu]. Da quanto abbiamo visto fino ad ora, si può concludere che l’a-
zione di un dispositivo quale quello machiavelliano (e dunque di una «filosofia del fatto 
da compiere») consisterebbe nell’intervenire nel campo processuale della surinterpel-
lazione, spostando il punto di soggettivazione mediante analisi congiunturali (quali, ad 
esempio, quella di Machiavelli appunto) che organizzino un «luogo vuoto», ovvero una 
interpellazione filosofico-politica che apra uno spazio possibile, al di là di ciò che esiste, 
per una possibile pratica politica. Questo è ciò che il testo di Machiavelli mette in atto 
secondo Althusser: ci interpella a partire da un luogo altro (qui ricorre appunto la stessa 
parola, lieu, utilizzata da Althusser per descrivere l’azione di quella che ho definito «su-
rinterpellazione») e dunque sposta il punto di applicazione della nostra forma-soggetto, 
aprendola verso un inizio possibile. È in questo senso che «inizio» e «soggetto» entrano 
in relazione. Ma entrano in relazione non per un miracolo imperscrutabile, bensì per 
l’inserimento, all’interno di un campo variabile e relativamente aleatorio di trame mo-
bili di incontri57 (il campo della fortuna machiavelliana), dell’effetto di soggettivazione 
possibile che la filosofia, facendosi politica e cioè «filosofia del fatto da compiere», può 
produrre sulle forme di interpellazione (soggettivazione/assoggettamento) esistenti58.

Ovviamente, Althusser sa bene che l’azione della filosofia, o della teoria, o in generale 
delle idee all’interno della storia è finita e limitata. Ma non per questo si deve rinunciare 
a comprendere il modo in cui il pensiero può agire sulla storia e nella storia, da «sotto la 
congiuntura», dal suo interno. L’idea di una filosofia come «filosofia del fatto da compie-
re», che agisca nel campo mobile della surinterpellazione e indichi spazi di soggettiva-
zione possibili, lasciandoli vuoti, risponde ad una possibile modalità di intervento della 

57	 Per approfondire questo aspetto, cfr. V. Morfino, «History as a ‘permanent revocation of the ac-
complished fact’: Machiavelli in the last Althusser», in K. Diefenbach et al. (ed. by), Encounter-

ing Althusser, Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, London and New 
York, Bloomsbury, 2013, pp. 61-74.

58	 Chiariamo: l’occupazione del posto vuoto, che corrisponderebbe alla trasformazione di un sog-
getto interpellato all’interno di un certo stato di cose «x» in soggetto politico (determinato solo 
dal compito politico, come per Machiavelli l’individuo che fonderà il principato nuovo non deve 
affatto essere già principe, ma solo diventarlo – si veda L. Althusser, Machiavelli e noi cit., p. 
49), non è affatto sufficiente perché si dia «inizio» in senso forte, cioè oggettivo. Bisogna anche 
che si produca un «incontro» con una congiuntura favorevole: è il tema della teoria dell’incontro 
tra condizioni soggettive e oggettive che Althusser sviluppa nei capitoli successivi del Machia-

velli e noi, soprattutto il secondo e il terzo, e che riprende da Lenin. La congiuntura favorevole 
rappresenta l’insopprimibile esteriorità che non può mai essere interiorizzata dal soggetto. È per 
questo motivo che la tesi «la storia è un processo senza soggetto» rimane assolutamente valida 
anche quando si ammetta, come fa Althusser, che la politica è un «processo con soggetto». Bi-
sogna leggere la prima tesi nel senso che non esiste un soggetto assoluto della storia, il che non 
impedisce che si diano soggetti nella storia. Il tema della congiuntura favorevole (o sfavorevole, 
del resto) è lo scarto irrecuperabile tra le due tesi, la differenza tra storia e politica. Althusser lo 
dirà chiaramente quando dirà: «per Machiavelli, il caso è sempre oggettivo» (ivi, p. 90, nota 14). 
Sviluppare compiutamente quest’angolo di lettura mi porterebbe troppo lontano dal focus del pre-
sente articolo, che si concentra sulla questione del ‘soggetto’. Ho approfondito queste questioni, 
in relazione anche alle letture machiavelliane di Gramsci e Negri e al tema del volontarismo, in S. 
Pippa, Althusser and Contingency cit., cap. 4, a cui mi permetto di rimandare. Ritengo comunque 
che le tesi là presentate vadano ulteriormente sviluppate e precisate.



256	 ﻿ Stefano Pippa 

filosofia. Se teniamo assieme questa proposta althusseriana sia con la sua teorizzazione 
sull’ideologia, e, dall’altro lato, con l’enfasi sempre maggiore che porrà sulla contingen-
za, possiamo forse arrivare ad un apprezzamento ponderato della filosofia althusseriana 
degli anni ’70 e ’80. In essa, non troviamo né un’ enfatica ed acritica esaltazione del pos-
sibile liberato dall’affermazione della contingenza, né una rinuncia alla filosofia di fronte 
all’imperscrutabilità della storia59; ma un paziente lavoro di un pensiero che parte non da 
ciò che è per giustificarlo, ma da un «fatto da compiere» necessario ed impossibile, e che 
partecipa in questo modo, con l’inserimento di uno «scarto» o un vuoto, alla trasforma-
zione del mondo, senza pretendere per sé la parola definitiva di un sapere assoluto. 

Ci si può chiedere a questo punto – e lascio aperta la domanda – se il «noi» del titolo 
Machiavelli e noi non sia proprio quel noi che ancora non esiste, e che si può costituire 
solo a condizione (necessaria ma non sufficiente) che occupiamo il posto vuoto che sta 
al di là di tutto ciò che esiste, e il cui orizzonte oggi appare ancora più lontano di quanto 
non fosse al tempo di Althusser.

59	 Si vedano ad esempio le critiche in questo senso di: L. Sève, «Althusser et la dialectique», in 
P. Raymond (a cura di), Althusser philosophe, Paris, PUF, 1997; A. Tosel, «Matérialisme de la 
rencontre et pensée de l’événement-miracle», in A. Ibrahim (a cura di), Autour d’Althusser. Pen-

ser un matérialisme aléatoire: problèmes et perspectives, Paris, Les temps de Cerises, 2012; W. 
Montag, «The late Althusser. Materialism of the encounter or philosophy of nothingness?», in Id., 
Althusser and His Contemporaries cit.; G. Elliott, «Postscript» alla nuova edizione del suo clas-
sico lavoro Althusser. The Detour of Theory cit.



UN’IMMAGINARIA RESA DEI CONTI:  
ALTHUSSER, MARX E IL PARTITO COMUNISTA FRANCESE

di Giovanni Di Benedetto

Credo che nessun’altra organizzazione in Francia potesse allora offri-

re a dei militanti sinceri una formazione e un’esperienza politico-prati-

che paragonabili a quelle che si potevano acquisire con una presenza mi-

litante abbastanza lunga all’interno del Partito. […] Non ho mai scritto 

nulla, né fatto campagne pubbliche o private, per convincere chicchessia 

a restare nel Partito, e mai, né in pubblico né in privato, ho sconfessato 

o condannato coloro i quali lo lasciavano o volevano lasciarlo. Ciascuno 

decida secondo coscienza: tale era la mia regola d’azione. Forse non 

avevo buone ragioni personali per restare o non ne avevo di così buone 

per uscirne: fatto sta che sono rimasto; tutti i miei scritti, però, mostrava-

no abbastanza chiaramente che, sulle questioni fondamentali, sia filosofi-

che, sia politiche e ideologiche, come sulle questioni di linea (si veda Sul 
XXII° Congresso), sui principi pratici di organizzazione e sulle pratiche 

insensate del Partito, io non ero d’accordo. Ed ero il solo, proprio il solo 

a dirlo apertamente in seno allo stesso Partito, e a portare avanti una 

linea di opposizione interna: bisognava farlo! Io l’ho fatto. (L. Althusser, 
L’avvenire dura a lungo)1. 

Louis Althusser è stato membro del Partito Comunista Francese dal 1948 al 1980. 
È noto che il suo impegno teorico si è caratterizzato per il tentativo costante di entrare 
in connessione con l’attivismo militante e la partecipazione e l’intervento nella pratica 
politica. Del resto, secondo Althusser, il concetto stesso di pratica teorica non riguarda 
soltanto il problema del rapporto tra teoria e prassi ma va oltre, afferendo al tentativo 
di garantire alla teoria un carattere effettuale, ossia pratico e materialistico. Ma l’ap-
partenenza al PCF si è anche sempre contraddistinta per la espressione di uno spirito 
critico che molto spesso lo ha portato a sostenere e rivendicare un esplicito dissenso nei 
confronti del gruppo dirigente comunista. Già nella sua autobiografia, L’avvenire dura 

a lungo, il filosofo aveva dato voce al difficile compito di legare insieme la propria par-
tecipazione e adesione al partito con l’esercizio di un’intelligenza critica mai passiva di 
fronte alle decisioni del proprio gruppo dirigente. Ma adesso, a testimoniare questo le-
game, militante, critico e libero al tempo stesso, contribuisce la pubblicazione di un suo 

1	 L. Althusser, L’avvenire dura a lungo seguito da I fatti. Autobiografia, Parma, Ugo Guanda Edi-
tore, 1992, p. 245.



258	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

libro postumo, a cura dell’Associazione Culturale Louis Althusser, intitolato Le vacche 

nere, intervista immaginaria (il disagio del XXII Congresso)2. 
Senza volere approfondire l’analisi del contesto storico nel quale si situa l’elabo-

razione del testo, è il caso di ricordare che a metà degli anni ’70 le divergenze tra 
il PCUS dell’Unione Sovietica e i partiti comunisti dell’Occidente si fanno sempre 
più esplicite. Sono divergenze che rimandano alla persistenza in Unione Sovietica, 
a dispetto delle ammissioni del XX Congresso del 1956 sui crimini di Stalin, di un 
clima politico asfittico e di pratiche repressive, ma che riguardano anche il tentativo, 
da parte dei partiti comunisti dell’Europa occidentale, di individuare e percorrere una 
via al socialismo differente da quella sperimentata nei paesi del Patto di Varsavia. 
Nonostante la divisione in seno al movimento comunista internazionale, a seguito 
della rottura tra URSS e Repubblica Popolare Cinese, e dopo l’invasione da parte dei 
carri armati sovietici della Cecoslovacchia, sembrava comunque ancora possibile che 
i movimenti di massa popolari e di classe potessero essere in grado di esercitare una 
pressione tale da prefigurare l’eventuale transizione pacifica e democratica al sociali-
smo. In questo quadro l’impresa althusseriana avrebbe avuto, quale obiettivo politico, 
quello di formulare le condizioni teoriche e filosofiche adeguate ad una rielaborazione 
rivoluzionaria del comunismo. 

È in questo contesto storico che nel Febbraio del 1976 si svolge in Francia il XXII 
Congresso del PCF, con ogni probabilità uno dei partiti più dogmatici tra i partiti 
comunisti dell’Europa occidentale. Si tratta di un momento di svolta decisivo, di portata 
storica, come lo definisce la stampa internazionale, perché il Congresso delibera la mu-
tazione all’italiana di un partito sino ad allora di stretta osservanza staliniana e l’ab-
bandono del concetto della dittatura del proletariato. La decisione del partito diventa 
per Althusser un’occasione importante per intervenire, per così dire, nella congiuntura, 
attraverso la stesura di un libro intervista nel quale si denunciano i limiti teorici e di pra-
tica politica che si sono tradotti nelle decisioni del gruppo dirigente comunista, afflitto da 
manchevolezze e lacune che lo costringono a rimanere «nell’ambito degli effetti retorici 
e dell’agitazione politica senza avvenire»3. In realtà, il filosofo francese deciderà, a un 
certo punto, di non pubblicare la sua autointervista, che vedrà la luce solo più di quaranta 
anni dopo grazie al meritorio lavoro editoriale di G. M. Goshgarian. La mancata pubbli-
cazione del manoscritto protrarrà a un momento successivo, che peraltro non avrà mai 
luogo, la resa dei conti con la dirigenza del PCF. Tuttavia, il testo, che è coevo peraltro 
ad alcune esternazioni pubbliche del suo autore (si vedano l’intervento alla fiera del li-
bro marxista alla Bastiglia nel mese di Aprile del 1976, la conferenza sulla dittatura del 
proletariato a Barcellona nel mese di Luglio e la conferenza alla Sorbona del Dicembre 
di quello stesso anno presso l’Unione degli studenti comunisti), rimane una lucida testi-
monianza del modo in cui il filosofo prende esplicita posizione contestando le decisioni 
assunte dal Congresso. 

Il ragionamento di Althusser è ricco di argomentazioni che, pur muovendosi su 
livelli molteplici, sono riconducibili, in estrema sintesi, ad alcune questioni che, per il 
lettore del tempo presente, possono rivelarsi particolarmente stimolanti. Il punto è che 
Althusser, con una straordinaria lungimiranza e una non comune preveggenza, coglie 

2	 L. Althusser, Le vacche nere, intervista immaginaria (il disagio del XXII Congresso), Milano – 
Udine, Mimesis Edizioni, 2018.

3	 Ivi, p. 225.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 259

i rischi connessi a un’operazione di profonda mutazione della concezione politica dei 
comunisti e dello strumento che dovrebbe esprimerla, ossia il partito, una svolta di li-
nea politica che rischia di non cogliere la vera natura dei problemi e che finisce, quindi, 
per risolverli offrendo soluzioni inadeguate. Inoltre, all’intervistatore immaginario che 
lo sollecita con le sue domande, Althusser mette in chiaro che il PCF, attraverso una 
grande operazione mediatica, ha voluto abbandonare concetti che evocavano lo stalini-
smo utilizzando, tuttavia, per indurre il XXII Congresso a votare all’unanimità questo 
abbandono, metodi politici staliniani. È, per l’appunto, il grande paradosso del XXII 
Congresso: liberare il concetto di dittatura del proletariato dalle associazioni storiche 
e politiche riconducibili alla dittatura stalinista significa, paradossalmente, liquidare 
la possibilità di utilizzarne il concetto stesso. Il rischio è che, operando una sorta di 
rimozione della natura contraddittoria del socialismo, da intendere come momento 
storico che segna il passaggio dal capitalismo al comunismo, possa venire a mancare 
la prospettiva stessa del comunismo.

E per finire, il XXII Congresso ha sancito la dismissione di un altro concetto, quello di 
«centralismo democratico», concetto che rimanda al problema dei rapporti tra l’organiz-
zazione (il partito) e le masse di cui dovrebbe farsi espressione, rapporti che, al contrario, 
sono sempre più lacerati e deteriorati. Insomma, si tratta di questioni che costringono 
Althusser a evidenziare la crisi della teoria marxista e la necessità di imboccare percorsi 
teorici in grado di superare falsi dogmatismi e di emancipare le istanze di liberazione 
dalla minaccia di essere sussunte all’interno dell’ideologia dominante, e assorbite, in 
primo luogo, da quella formazione teorica, l’economia politica, che rappresenta il luogo 
nel quale si impianta il punto di vista della lotta di classe ideologica borghese. 

A diversi decenni di distanza da quell’evento e, soprattutto, dopo il crollo del socia-
lismo reale tra la fine degli anni ’80 e i primi anni ’90 del secolo scorso, ma anche a più 
di dieci anni di distanza dallo scoppio di una crisi economica globale da cui ancora si 
stenta a uscire, le questioni poste dal filosofo marxista si rivelano, nella loro apparente 
inattualità, una risorsa singolare, oltreché preziosa, per tornare a ragionare dell’effica-
cia teorica della critica dell’economia politica e dell’immenso lascito dell’opera spe-
culativa e pratica di Marx. Sebbene provata da un percorso aspro, irregolare e acciden-
tato, la fecondità dell’immensa sapienza pratico-teorica di Althusser torna a provocare 
il tempo presente. Certo, è una sfida che, come ricorda André Tosel, «si realizza sotto il 
segno di un doppio lutto delle forme d’esperienza assunte dai movimenti antisistema: 
innanzitutto il lutto del movimento operaio, l’unico che in tutte le sue varianti, social-
democratiche o comuniste, abbia avuto un’esistenza durevole nella modernità; e, lega-
to a questo, il lutto del movimento anticolonialista e anti-imperialista che a sua volta 
nel comunismo aveva trovato sostegno»4. Tuttavia, a quasi venti anni dall’inizio del 
nuovo millennio, pare giunto il momento in cui, attraverso le considerazioni presenti 
ne Le vacche nere, può diventare legittimo tornare a interrogare l’eredità teorica del 
filosofo francese e chiedersi cosa può significare oggi la ricostruzione di una cultura 
politica derivante dalla militanza in un’organizzazione politica, in cosa si può concre-
tizzare l’attivismo politico e cosa può rappresentare, inoltre, l’orizzonte teorico che 
rimanda alla lotta per il comunismo. 

4	 A. Tosel, Althusser e la storia. Dalla teoria strutturale dell’intero sociale alla politica della con-

giuntura aleatoria e ritorno, «Materialismo Storico», 1-2 (2016), I), pp. 161-162.



260	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

1. La crisi della teoria marxista

«Non raccontarsi storie», questa formula resta per me la sola 

definizione del materialismo; e tentare, «pensando da me» (espressione 

di Kant ripresa da Marx), di rendere il pensiero di Marx chiaro e coerente 

a tutti i lettori di buona fede e con esigenze teoriche. (L. Althusser, L’av-

venire dura a lungo)5.

Althusser prova a analizzare, al di là delle superficiali rappresentazioni propagandisti-
che che raffigurano Stalin come un autocrate sanguinario, come se tutto potesse essere 
idealisticamente ridotto alla psicologia di un uomo, la natura profonda dello stalinismo. 
Esso si configura come una caricatura odiosa della dittatura del proletariato e risulta es-
sere agli antipodi di quel mondo liberato dallo sfruttamento che ci si attendeva dopo gli 
eventi della rivoluzione del ̓17. È la grande delusione sovietica: 

ciò che le stesse masse popolari attendevano, nella loro immensa speranza, da un mon-
do liberato dallo sfruttamento e dall’oppressione di classe, dalla «patria del socialismo», 
cioè dall’URSS, è evidentemente ben altro che il regime di terrore e di sterminio di massa 

del periodo staliniano – e anche ben altro, malgrado gli immensi vantaggi sociali acqui-
siti, che le forme della repressione politica ed ideologica attuali. La grande assenza era 

questa ragione, la grande delusione sovietica6. 

La dittatura di Stalin, si diceva, come «caricatura odiosa di un principio scientifico es-
senziale: quello della dittatura del proletariato»7. Eppure, secondo Althusser la dittatura 
del proletariato era «indispensabile alla lotta di classe operaia» e avrebbe dovuto tradursi 
«nella democrazia di massa la più ampia possibile», piuttosto che degenerare in forme 
dispotiche e repressive aventi come obiettivo principale l’assoggettamento delle masse 
popolari. 

Da questo fatale ribaltamento che appare come una sorta di atroce eterogenesi dei fini è 
scaturita la caotica assimilazione del concetto della dittatura del proletariato alla deviazio-
ne staliniana. Ne è risultata un’estrema difficoltà di separare la dittatura del proletariato 
dalle sue forme degenerate, un’estrema difficoltà di difendere la dittatura del proletariato 
in quanto principio essenziale della teoria marxista. Il XXII Congresso ha subito anche lui 
questa difficoltà. Non potendo analizzare le condizioni della degenerazione della dittatura 
del proletariato nella deviazione staliniana, esso non ha saputo risolversi ad affrontare 
la difficoltà, e, gettando il bambino con l’acqua sporca, ha abbandonato la dittatura del 
proletariato per indicare che abbandonava in tal modo per sempre le sue forme staliniane8. 

Althusser, a rischio di apparire quale fedele custode dell’ortodossia, approfondisce 
una posizione nella quale si affastellano elementi di estrema ambiguità. Le decisioni del 
Congresso, infatti, nascondono, al contempo, fattori negativi e fattori positivi. Per un 
verso, l’abbandono del concetto di dittatura del proletariato non si misura con la difficol-

5	 L. Althusser, L’avvenire dura a lungo cit., p. 233.
6	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 89. 
7	 Ibidem.

8	 Ibidem.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 261

tà reale consistente nella contemporanea persistenza di pratiche autoritarie e repressive 
in URSS e di logiche di potere gerarchico tutt’altro che democratiche all’interno del 
partito, elementi questi di cui si consente la sopravvivenza, rinunciando, peraltro, ad un 
concetto scientifico essenziale alla lotta di classe proletaria. Tuttavia, per l’altro verso, 
è proprio a partire da questa ambiguità che il partito si decide a condannare irrevocabil-
mente, anche se non esplicitamente, proprio quell’altra realtà stalinista che non vuole 
più legittimare. Come se in Althusser si coagulasse drammaticamente un antagonismo 
permanente tra la rivendicazione del diritto di potere avanzare liberamente le proprie 
convinzioni critiche e l’ascolto nei confronti di qualsiasi riflessione possa fungere da at-
tenuante per le posizioni pratiche e teoriche assunte dagli organismi dirigenti del partito. 

Come si è detto, ciò che preme ad Althusser è il tentativo di 

dissociare la dittatura del proletariato dalle pratiche staliniane e liberare così il concetto 

di dittatura del proletariato dalla pesantissima ipoteca storica e politica che pesa su di 

lui da quarant’anni9.

Il ragionamento è, come sempre in Althusser, più complesso di quello che può sem-
brare in apparenza. Perché liberarsi da questa ipoteca comporta anche la necessità di fare 
i conti con la questione politica delle forme economiche, sociali, politiche e ideologiche 
assunte dalla realizzazione concreta della dittatura del proletariato nella storia del mo-
vimento operaio, e non solo nell’URSS di Lenin e Stalin. Da questa prospettiva, la resa 
dei conti con lo svolgimento storico è stata impietosa, di fronte ad esso non resta che 
riconoscere l’esistenza di falle teoriche che rimandano alla crisi del marxismo. 

La storia tirerà forse un giorno le sue somme, e farà forse apparire le cause più remote 
della realtà in cui siamo obbligati a vivere, per il semplice motivo che l’abbiamo ereditata 
senza chiederlo. Ma non possiamo aspettare che la storia tiri le sue somme, e non sap-
piamo nemmeno se verrà il giorno in cui gli storici ne avranno la possibilità o la voglia. 
Dobbiamo cavarcela con i nostri mezzi, e non abbiamo scelta. Possiamo certo dire e 
scrivere, certi di non sbagliarci, che la deviazione staliniana, evoluzionista, economicista, 
e volontarista-umanista, è la causa prossima della nostra lacuna teorica, poiché questa 
causa è sotto gli occhi di tutti, ma perché la deviazione staliniana e che data attribuirle?10 

Non c’è possibilità di scelta, scrive Althusser, occorre cavarsela da soli, con coraggio 
e onestà intellettuale. Lo stalinismo ha avuto effetti devastanti che hanno provocato la 
morte di milioni di vittime e l’uccisione di quelle idee che associavano i concetti di ditta-
tura del proletariato e di comunismo ai temi della liberazione e dell’emancipazione. Tut-
tavia, se la crisi della teoria marxista rimanda alla deviazione staliniana, quest’ultima si 
rivela essere erede della scolastica del marxismo della Seconda Internazionale, si rivela 
cioè irretita da quei motivi dell’ideologia dominante che si sarebbero voluti combattere 
e, dunque, impregnata di quei tratti dell’ideologia borghese che, nella lotta teorica, hanno 
preso il sopravvento. 

Ho detto a sufficienza che il marxismo poteva essere praticato da certi marxisti e anche 
da certi comunisti su posizioni borghesi, che il marxismo poteva essere dominato dall’i-

9	 Ivi, p. 90.
10	 Ivi, p. 101. 



262	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

deologia borghese, o anche (vedi gli esempi «revisionisti» della Seconda internazionale) 
investito, sotto la maschera del suo stesso vocabolario, dall’ideologia borghese, e ho detto 
ciò sulla base stessa della teoria e del pensiero di Marx e Lenin, affinché i comunisti ne 
riconoscano almeno la possibilità11.

Tutto questo è reso possibile dal fatto che lo statuto della scienza (e il marxismo è una 
scienza) non insiste su un terreno di presunta oggettiva neutralità ma è sempre invischiato 
con le dinamiche e le tendenze dominanti del mondo reale, con le sue combinazioni 
entro la sfera della produzione e dell’economia e con i suoi incastri entro la sfera della 
politica e dell’ideologia. Le parole di Althusser, al riguardo, sono estremamente chiare e 
significative, esse esplicitano il fatto che non c’è scienza al mondo portatrice di una pura 
verità al riparo da qualsiasi tipo di influenza: è così che i traguardi conseguiti dalla teoria 
marxista rischiano di trovarsi in balia del pensiero dominante.

Nessuna scienza al mondo esiste in una dimensione protetta da ogni influenza, al riparo 
dalle ideologie, da cui sarebbe tutelata dal privilegio della sua scientificità, ossia dalla 
purezza della sua verità. Ogni scienza esiste nel mondo reale, che è il mondo della lotta 
di classe economica, politica e ideologica. Ogni scienza nasce da questo mondo, in cui 
le pratiche della produzione, della politica, dell’ideologia e della filosofia si combinano 
in incontri specifici che forniscono l’occasione alle conoscenze. […] Ed è così che […] i 
risultati delle diverse scienze in un momento preciso si trovano sempre più o meno (se-
condo le scienze in una data congiuntura) alla mercé dell’ideologia dominante, che se ne 
impadronisce per far loro dire, non ciò che esse dicono, ma ciò che deve far loro dire per 
funzionare come ideologia dominante12. 

Per riuscire a evitare il rischio di essere riassorbiti nel gorgo del pensiero borghese, 
reiterando la «sclerosi inflitta alla teoria marxista»13, bisogna innanzitutto avere il co-
raggio di «allargare il campo aperto dalla scoperta di Marx»14, ossia occorre avere il 
coraggio di pensare da sé. E avere il coraggio di pensare da sé significa farsi carico della 
possibilità che la teoria marxista contenga delle sviste e degli abbagli. In fondo, l’errore 
testimonia il tentativo di far procedere in avanti la teoria marxista provando a dire cose 
vere che possano investire direttamente la pratica.

Anche Gramsci ha detto delle stupidaggini, come chiunque altro, in primis Marx, e 
come Engels, e come Lenin, e come Mao. Non esiste alcuna scienza al mondo i cui prati-
canti siano esenti dal proferire errori. E sia reso grazie a loro per i loro errori, soprattutto 
quando sono sistematici, poiché provano che loro cercavano sulla base di concetti rigoro-
si, e che si sbaglia solo chi ha il coraggio di cercare, cioè di pensare. Di «pensare da sé», 
come diceva Marx per definire i lettori che voleva per Il Capitale15. 

Il pensare da sé comporta, si potrebbe dire, un doppio movimento. Allargare il cam-

po aperto dalla scoperta di Marx, dentro la crisi, significa, da una parte, declinare lo 
sforzo filosofico e conoscitivo nella direzione di una lucida decostruzione della teoria 

11	 Ivi, p. 102.
12	 Ivi, pp. 102-103. 
13	 Ivi, p. 105.
14	 Ivi, p. 104.
15	 Ivi, p. 105.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 263

marxista, ritenendo possibile l’apporto di altre discipline e di altri saperi. Il marxismo 
dimostra così di essere aperto alla propria trasformazione e di essere disponibile a entrare 
in relazione con elementi, a cominciare dalla psicoanalisi, che non sono direttamente ri-
conducibili alla propria tradizione. A esemplificare questa posizione metodologica viene 
in soccorso un aneddoto di Fernanda Navarro, autrice insieme a Althusser del libro in-
tervista Sulla filosofia16, che ricorda di avergli domandato la ragione del suo appoggiarsi, 
nell’elaborazione della sua riflessione, a filosofi non marxisti. La risposta fu che quegli 
autori, Bachelard, Foucault, Lacan, per citarne solo alcuni, aprivano l’orizzonte del pen-
siero estraneo al dogma17. 

Dall’altra parte, pensare da sé significa anche la necessità di custodire gelosamen-
te l’apparato categoriale della teoria marxista, anche quando questa necessità sembra 
essere sopravanzata dalla decisione di parlare il linguaggio di tutti. La determinazio-
ne contraddittoria di queste istanze teoriche, apparentemente contrapposte, precipita 
nell’assunzione di un punto di osservazione e ricerca teorica che sembra situarsi 
sempre al limite del pensiero e della teoria, nel tentativo di fare i conti, all’interno 
del modo di produzione capitalistico, con l’imprevedibilità delle azioni degli attori 
dei processi storici. 

In questa chiave va interpretata, a parere di chi scrive, la riflessione althusseriana 
sull’opportunità di dotarsi, si potrebbe dire, di un approccio comunicativo alla portata 
di tutti. Althusser rileva, a proposito del documento sottoposto ai militanti del Co-
mitato centrale del PCF in occasione del XXII Congresso, che esso è inemendabile, 
perché destinato a rivolgersi direttamente ai francesi, scavalcando il punto di vista dei 
militanti comunisti. A partire da questa constatazione, il filosofo francese sviluppa un 
ragionamento che si fonda sulla consapevolezza che il linguaggio concettuale della 
teoria marxista, anche se non coincide con il linguaggio di tutti, rappresenta tutta la 
forza dei comunisti, perché permette loro di assumere un punto di vista autonomo da 
quello dell’ideologia dominante, in grado di essere fecondo perché capace di analizza-
re una situazione di lotta di classe. 

La decisione di parlare il «linguaggio di tutti» non è per nulla indifferente alla que-
stione che si discute qui. Poiché appunto, i comunisti, se devono parlare «il linguaggio 
di tutti» per essere compresi dalle masse, devono ricorrere anche ai concetti della loro 
teoria scientifica. E perciò stesso essi parlano al tempo stesso anche un altro linguaggio, 
il linguaggio della loro teoria scientifica, che non «tutti» comprendono o accettano. Nei 
circoli borghesi e soprattutto socialdemocratici si rimprovera loro già abbastanza spesso 
il loro «gergo». Ma tutta la forza dei comunisti (che non dispongono di alcuna altra forza 
al mondo) viene dal fatto di avere una dottrina scientifica, e di servirsene per analizzare 
la situazione della lotta di classe. Poiché nessun’altra dottrina scientifica all’infuori della 
teoria scientifica della lotta di classe permette evidentemente di analizzare una situazione 
di lotta di classe. E per servirsi della loro teoria, i comunisti sono certo costretti a servirsi 
del linguaggio concettuale di questa teoria, il quale non coincide, ancora una volta, con il 
«linguaggio di tutti». Altrimenti i comunisti sarebbero sottomessi alle «evidenze», cioè ai 
pregiudizi, dell’ideologia dominante, che è borghese18. 

16	 L. Althusser, Sulla filosofia, Milano, Edizioni Unicopli, 2001.
17	 F. Navarro, «Actualité des reflexions sur la politique du dernier Althusser» in M. Turchetto (a 

cura di), Rileggere Il Capitale. La lezione di Louis Althusser, Atti del convegno, Venezia, 9-10-11 
Novembre 2006, Milano, Mimesis Edizioni, 2007, p. 162. 

18	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 63. 



264	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

Althusser sostiene che occorre avere la consapevolezza che anche le parole e il 
loro uso non sono mai neutri. Il che è coerente, per inciso, con il convincimento che 
la stessa filosofia non trascende in nessun modo il proprio campo di intervento, come 
se operasse in una sorta di spazio vuoto immunizzata rispetto alle influenze del con-
testo storico19. Se da un lato parlare il linguaggio di tutti può rispondere al bisogno 
di intercettare comunicativamente un pubblico quanto più ampio possibile, dall’altro 
lato, pur mantenendo l’esigenza di semplicità, cercando di dire cose vere che abbiano 
un’immediata ricaduta nella pratica20, i comunisti devono sapere che le parole sono 
sempre parte indissolubile di una pratica teorica o politica storiche. Esse non possono 

essere trattate indipendentemente dalla pratica con cui fanno corpo. Da questo punto 
di vista, sostiene Althusser, le parole diventano forze, assumono una loro materialità 
cosale e dinamica, rivestono una loro realtà oggettiva che non è più possibile ridurre a 
mera forma verbale. Tutto questo vuol dire che, a partire da un dato momento storico, 
le parole, e le idee da esse designate, diventano un’unica forza storica. Occorre sapere, 
dunque, che nella lotta teorica e pratica anche l’impiego di un certo tipo di linguaggio 
è oggetto di una contesa: tale uso configura, infatti, un campo di battaglia nel quale 
si scontrano interessi differenti e contraddittori. Il senso e il significato delle parole 
sono anch’essi storicamente determinati e rimandano alla necessità, a seconda dei casi 
e degli interessi di cui si è portatori, di tradire provocatoriamente o seguire in modo 
subalterno le trasformazioni delle condizioni storiche e politiche. È certo che a queste 
non può non corrispondere un mutamento dell’uso stesso delle parole. Il punto è se 
questa trasformazione, conseguente allo svolgimento del processo storico, va nella 
direzione della costituzione di un punto di vista autonomo rispetto a quello esercitato, 
e trasmesso come ovvio e naturale, dai dominanti. 

Ed è proprio sulla base di queste considerazioni che è forse possibile ritornare a ra-
gionare, oltrepassando però la caricatura staliniana che ne è stata fatta, dell’abolizione 
del concetto di dittatura del proletariato. Secondo Althusser, Marx si pone il problema, 
ed è un problema di parole, di dovere esprimere il potere assoluto dispiegato dalla classe 
dominante. È qui che interviene la necessità di elaborare, facendo violenza al linguaggio, 
il concetto di dittatura del proletariato, prendendo a prestito il termine dittatura dalla 
politica e il termine proletariato dalle dottrine socialiste.

Abbiamo sempre bisogno di parole, e il margine di scelta non è poi, in realtà, così 
grande: bisogna passare per i vincoli del linguaggio, che è sempre conservatore, perché 
registra le cose e i significati riconosciuti dall’ideologia dominante. E quando vogliamo 
fargli dire, con una formula breve e incisiva, come nel caso di Marx, qualcosa d’inedito 
che lo disturba nelle sue abitudini, bisogna fargli violenza.

Fare violenza al linguaggio: tutti i poeti, i filosofi e gli scienziati lo sanno, come 
anche tutti i militanti rivoluzionari. […] Marx ha fatto come chiunque altro. Ha do-
vuto cercare le parole di cui aveva bisogno dove esistevano. Ha preso una parola al 
linguaggio della politica: dittatura. Ha preso una parola al linguaggio della teoria del 
socialismo: proletariato. E le ha obbligate a coesistere in un’espressione esplosiva (dit-
tatura del proletariato) per esprimere, in un concetto senza precedenti, la necessità di 
una realtà senza precedenti21. 

19	 W. Montag, Louis Althusser, New York, Palgrave Macmillan, 2003, p. 84.
20	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 105.
21	 Ivi, p. 120. 



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 265

Fare violenza al linguaggio significa, nel caso in oggetto, sottoporre la parola dittatura 
a una particolare torsione semantica, visto che nessuno, prima di Marx, aveva immagina-
to che il termine si potesse utilizzare, considerato il contesto politico istituzionale entro 
il quale esso veniva adoperato, per esprimere il potere assoluto di una classe sociale. 
Marx forza la parola a esprimere il potere di una classe dominante che si estende oltre 
quei limiti incarnati dalla politica per estendersi su tutta la vita sociale. E se si parla di 
potere assoluto di una classe sociale, allora se ne deve dedurre che assieme al concetto 
di dittatura del proletariato deve sempre venire associato il concetto di dittatura della 
borghesia. Che quest’ultima si esprima sotto mentite spoglie, ossia in forme politiche 
quali la democrazia parlamentare, autorizza a pensare, come in Lenin, che la dittatura del 
proletariato possa assumere la forma politica della democrazia delle più larghe masse. E 
questo perché, in definitiva, i rapporti di classe sono sempre rapporti di forza e di lotta, 
nei quali, al limite, gioca un ruolo determinante la componente della violenza, sia essa 
dichiarata o meno. 

Al riguardo, si veda cosa accade nel rapporto di produzione capitalista, dove l’acqui-
sto e la vendita di forza lavoro non possono essere ricondotti banalmente a una forma 
giuridica che mette in relazione degli equivalenti. La detenzione dei mezzi di produzione 
da parte della classe capitalista, infatti, presuppone un rapporto di forza ininterrotto fina-
lizzato all’estorsione del plusvalore. 

Nel cuore del rapporto di produzione capitalistico, che divide le classi in classi, e 
riproduce questa divisione attraverso il doppio processo di accumulazione e di proletariz-
zazione, troviamo quindi, in ultima istanza (vale a dire ancorata in quest’«ultima istanza» 
che è la produzione), la violenza di classe, questa violenza «fuorilegge» che esercita la 
classe capitalista contro la classe operaia. Esempi attuali: la parcellizzazione del lavoro a 
catena, i ritmi, ecc.22

Questo rapporto tra le classi configura il primato della lotta di classe sull’esistenza 
stessa delle classi e si dà come necessariamente antagonista. La priorità attribuita 
alla lotta delle classi quale motore della storia permette di istituire un discrimine 
chiaro tra il marxismo e il riformismo subalterno all’ideologia borghese. È esempli-
ficativo, al riguardo, il riferimento, riportato ne I marxisti non parlano mai al vento, 
alle due squadre di rugby23. La lotta delle classi si dà in un contesto storicamente 
determinato, rimanda al legame materiale e contraddittorio tra forze produttive e 
rapporti di produzione e si sviluppa all’interno del modo di produzione capitalisti-
co e in una formazione sociale storica concreta. Entro queste coordinate, aggiunge 
Althusser, la teoria marxista rappresenta lo Stato come un apparato della dominazio-
ne di classe che contribuisce, attraverso la trasformazione della violenza in potere, 
a riprodurre le condizioni generali del rapporto di produzione. Occorre allora che 
intervenga, da qualche parte, una rottura, che possa condurre alla presa del potere 
da parte delle masse subalterne, anche se questo non significa necessariamente la 
presa violenta e insurrezionale del potere di Stato. L’apparato di Stato della vecchia 
classe dominante può essere distrutto anche per via «pacifica», sempre che non ci si 
dimentichi della prospettiva comunista e, per questo orizzonte, della necessità del 
deperimento dello Stato. Non si tratta, infatti, spostando in avanti il momento in cui 

22	 Ivi, p. 125.
23	 L. Althusser, I marxisti non parlano mai al vento, Milano, Mimesis Edizioni, 2005, pp. 46-47.



266	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

avverrà quasi catarticamente lo scoccare dell’ora decisiva per l’assalto al Palazzo 
d’Inverno, di radere al suolo le istituzioni, ma di prefigurarsi, quale compito politico 
principale, il cambiamento del senso e delle finalità dello Stato, dotandosi di un’a-
nalisi, di una strategia e di una tattica per individuare e spezzare le forme politiche 
della dominazione borghese. Al contrario, il XXII Congresso, nel momento in cui 
ha avanzato la tesi del passaggio democratico al socialismo, ha perso di vista il ca-
rattere transitorio di quest’ultimo e, in ultima analisi, pur ponendo il problema della 
natura dello Stato, ha sorvolato proprio sulla sua sostanza più propria, ossia sul suo 
configurarsi come apparato o macchina di dominio, nei quali si condensano l’aspetto 
meramente repressivo e quello produttivo di ideologia.

2. Marx: la critica dell’economia politica 

La nostra eredità […] la cerchiamo a tentoni dietro di noi, mentre la 

vita, la lotta di classe esigono che la teoria marxista passi infine alla pro-

duzione, esca infine dal suo silenzio, e dica ciò che deve dire, ciò che solo 

lei può dire, su questo continente che Marx ci ha aperto. Dico bene: questo 

continente. (Louis Althusser, Le vacche nere)24.

Althusser pone al Partito Comunista Francese la questione del mancato rispetto dei 
diritti dell’uomo in Unione Sovietica, questione che, ancora nel 1976, venti anni dopo 
il XX Congresso, rimanda alle logiche repressive dello stalinismo. Solo nel momento 
in cui viene sgomberato il terreno dall’ipoteca dello stalinismo si può porre mano alla 
critica del diritto «formale» borghese. Già i grandi pensatori del secolo dei Lumi, e fra 
questi Rousseau, avevano dimostrato che l’uguaglianza formale del diritto borghese por-
ta con sé, inscritta nel proprio DNA, l’ineguaglianza di fatto tra gli uomini. L’indagine 
di Marx rimanda a questa consapevolezza, corredata, in aggiunta, dal pensiero di Hegel 
e Feuerbach: 

I diritti riconosciuti all’uomo sono i diritti di un uomo astratto che non esiste in nes-
suna parte del mondo. Ciò che invece esiste nel mondo sono individui concreti, costretti 
all’alienazione della propria libertà dalle condizioni alienate in cui vivono25. 

Tuttavia, aggiunge Althusser, il fatto che si tratti di diritti riguardanti il cielo del-

la politica, come scrive Marx ne La questione ebraica26, e perciò stesso formali, non 
impedisce che abbiano un’effettualità terribilmente reale. Per penetrare a fondo nella 
concettualizzazione del filosofo di Treviri bisogna comprendere che la formalità del di-
ritto, la sua astrazione, rimanda a una specifica forma del rapporto sociale, il rapporto di 

scambio. La relazione di uguaglianza tra venditore e compratore, infatti, si fonda su un 
rapporto di equivalenza, cioè un rapporto tra valori uguali o termini uguali. E l’astrat-
tezza formale del diritto non si svolge su un piano di eterea trascendenza ma proprio sul 
piano concreto dello scambio vincolato al rapporto mercantile. 

24	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 106.
25	 Ivi, p. 157.
26	 K. Marx, La questione ebraica, Roma, Editori Riuniti, 1969, p. 58.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 267

O, per dire le cose in termini chiari, il rapporto mercantile, il «libero» rapporto che 
interviene per contratto tra il venditore e l’acquirente, il primo che possiede una merce da 
vendere e il secondo che possiede il denaro necessario ad acquistarla. E questo rapporto 
mercantile è per definizione (cioè a parte i casi di imbroglio o di violenza) un rapporto 
di equivalenza, cioè un rapporto tra valori uguali o termini uguali. Se il diritto è formale, 
ciò significa dunque non che è opposto alla realtà concreta, ma al contrario che esprime 

esattamente, concretamente, nella sua forma, il rapporto di libertà e uguaglianza dello 
scambio in un’economia mercantile, cioè soggetta a rapporti mercantili27. 

Il fatto è che si tratta, nel caso del rapporto di scambio, di un vincolo dotato di carat-
teristiche particolari, di una forma primitiva da cui fare derivare tutti i diritti dell’uomo. 
Marx ha il grande merito di avere riconosciuto la forma contraddittoria con cui si confi-
gura lo scambio sul mercato. Esso da un lato risponde ai requisiti del rapporto di equi-
valenza, che si fonda sull’uguaglianza dei valori scambiati, dall’altro lato, come scrive 
Marx, deve fare i conti con il fatto che è impossibile che, dalla sfera della circolazione, 
scaturisca un’eccedenza di valore. Perché possa esserci lo scambio è necessario che tutti 
i soggetti siano liberi di porre in vendita una merce. Nel caso del lavoratore salariato, non 
avendo nella propria disponibilità il possesso di denaro o di mezzi di produzione, si tratta 
di mettere in vendita la propria forza-lavoro. Tuttavia, la libertà di vendere la propria for-
za lavoro risulta essere, in prima istanza, la libertà del capitalista di acquistare tale forza-
lavoro e, per questa via, sfruttare i lavoratori. È la libertà del lavoratore di guadagnare il 
salario vendendo la propria forza-lavoro affinché venga sfruttata28.

E se facciamo il conto, vediamo al centro la libertà e l’uguaglianza dei rapporti mer-
cantili, ma, dietro di essi, due altri tipi di libertà molto speciali: al limite, la «libertà» del 
capitalista di sfruttare la forza lavorativa dell’operaio salariato, e la «libertà» dell’operaio 
di vendere la propria forza lavorativa perché venga sfruttata o di crepare di fame. Sono 
entrambi liberi, ma né l’uno né l’altro hanno scelta. Ecco la libertà29.

Da qui Althusser muove per analizzare il modo in cui Marx riesce a smontare il dog-
ma dell’economia politica fondato sullo scambio tra equivalenti. Si tratta di un proble-
ma fondamentale, che rimanda alla necessità di dare conto della diseguaglianza e, di 
conseguenza, dello sfruttamento e dell’oppressione. Il punto è che il valore d’uso della 
forza-lavoro si caratterizza per una capacità unica nel suo genere, quella, una volta messa 
all’opera, di erogare un pluslavoro, e dunque un plusvalore, superiore a quello del salario 
con il quale viene remunerata per provvedere alla propria riproduzione30. 

Risulta chiaro a tutti che non c’è eguaglianza pensabile tra un membro della classe 
capitalista, che continua ad accumulare capitale e potere, e un membro della classe ope-
raia, che mendica lavoro e deve sottomettersi o crepare. (…) Com’è possibile che questo 
scambio, soggetto alla legge formale dell’eguaglianza, possa produrre senza mai violarla 
questa fantastica diseguaglianza di condizioni di potere? Marx ha fornito la spiegazione 
di questo enigma nella sua teoria del «plusvalore», mostrando che la merce chiamata 
«forza lavoro», che l’operaio vende al capitalista e che il capitalista acquista mediante il 

27	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 158. 
28	 Cfr. K. Marx, Il Capitale. Libro primo, Roma, Editori Riuniti, 1989, pp. 201-202.
29	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 158. 
30	 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., pp. 228-229.



268	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

salario, ha un «valore d’uso», diciamo una capacità utile, sorprendente, perché la messa in 
opera della forza lavoro sui mezzi di produzione produce più valore di quello che si deve 
spendere per la sua (ri)produzione, cioè un valore più grande del valore sborsato sotto 
forma di salario dal datore di lavoro31. 

Tuttavia, sottolinea Althusser, Marx ha il merito di individuare i limiti della conce-
zione borghese del plusvalore e di elaborare per questa via una critica dell’economia 
politica dalla quale risulta che oltre la scena contabile si annida il vero nocciolo del pro-
blema: l’estorsione del plusvalore. Tale estorsione si svolge entro condizioni materiali 
concrete e condizioni storiche reali e, soprattutto, smentisce la supposta regola dello 
scambio fra equivalenti32. Anzi, dall’analisi di Marx, scrive Althusser, si evince la cruda 
verità di un processo capitalistico che istituisce, all’interno del rapporto di produzione, 
sfruttamento e violenza. Forse è il caso di lasciare parlare, in questa lunga citazione, lo 
stesso Althusser: 

ma, ed è proprio questo che ci interessa, Marx non si accontenta di una concezione con-

tabile del plusvalore. La concezione contabile del plusvalore è la concezione capitalistica, 
la concezione borghese del plusvalore. È scritta nei libri mastri del capitalista: basta saper 
leggere, e fare una sottrazione. È quel che si vede sul davanti della scena. Marx, se posso 
dirlo, ha l’audacia di andare a guardare nelle mutande. Ci va, e cosa vede? Semplicemente 
questo: che il plusvalore da solo non vuol dire niente, se non lo si pensa come estorsione. 

Dunque: «estorsione del plusvalore». E questa estorsione non vuol dire niente, se non la si 
pensa come un processo che si svolge entro condizioni reali concrete, materiali e storiche. 
[…] Come definire questo processo di estorsione materiale e storico? Qui non si tratta più 
di diritto, comunque lo si chiami, qui non si tratta più di rapporto mercantile, perché ciò 
che avviene nell’estorsione di plusvalore viola le regole dello scambio, quelle della libertà 
e quelle dell’eguaglianza. Viola le regole della libertà? Sì, perché in definitiva, se si vede 
bene che l’operaio non è libero di scegliere, dal momento che è costretto a vendere la pro-
pria forza lavoro, generalmente non si sospetta che anche il capitalista non sia libero. Non è 
libero di smettere di sfruttare la forza lavoro perché, se smettesse di sfruttarla, non sarebbe 
più capitalista. Anche lui, in quanto capitalista, non ha scelta. Il capitalista e l’operaio sono 
liberi, ciascuno alla sua maniera, ma non hanno scelta, né l’uno né l’altro. Sono entrambi 
presi in un processo che li supera e li sottomette alla propria legge: appunto il processo di 

sfruttamento capitalistico, il processo di messa in opera del rapporto di produzione capi-
talistico. Questo processo che fa loro violenza in quanto individui […] è un processo di 

violenza. Bisogna prendere questa parola alla lettera. L’estorsione di plusvalore è un «atto» 
di violenza o, più esattamente, un processo di violenza mediante il quale la classe (cambio 
qui i termini, dovendo parlare di un processo che, nella sua realtà, è un «processo senza 
soggetto») capitalista si sottomette la forza lavoro della classe operaia per sottrarre alla 
classe operaia la maggior parte possibile del valore che il suo lavoro ha aggiunto al valore 
dei mezzi di produzione detenuti dalla classe capitalista33. 

Althusser, afferma senza mezzi termini, con un linguaggio sfrontato e quasi irriverente, 
che Marx ha l’audacia di andare a guardare nelle mutande, ha la temerarietà teorica per ri-
condurre, entro l’alveo dei rapporti di produzione capitalistici, la questione dell’eccedenza 
del valore all’estorsione del plusvalore. Non è sufficiente ricondurre l’economia alla mera 

31	 L. Althusser, Le vacche nere cit., pp. 158-159. 
32	 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., pp. 267-269.
33	 L. Althusser, Le vacche nere cit., pp. 159-160. 



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 269

distribuzione di valori d’uso. Occorre ribadire, marxianamente, il primato della produzione 
e, connessa ad essa, la centralità strategica del concetto di plusvalore34. Questo processo di 
vera e propria espropriazione della forza lavoro, per l’appunto, non si svolge nel cielo della 
teoria ma all’interno di condizioni storiche determinate: esso si configura come il processo 
di messa in opera del rapporto di produzione capitalistico, un rapporto violento e in se stes-
so contraddittorio. Un rapporto nel quale, infatti, entrambi gli attori sono presi all’interno 
di un processo di assoggettamento violento che li priva della libertà di agire diversamente 
(va da sé – dice Althusser – con tutta la differenza che separa la miseria dell’operaio dalla 
ricchezza del capitalista), accomunati in un processo senza soggetto. 

La logica sistemica che si cela dietro questo rapporto richiama alla mente il concetto 
di causalità strutturale, ossia la problematica della natura concausale (come non pensare 
all’Etica di Spinoza) delle molteplici determinazioni che entrano in gioco nel dare conto 
della complessità dei processi storici, degli eventi e delle azioni dei singoli attori sociali35. 
La società non è l’emanazione di un’astratta volontà individuale, libera e cosciente ma il 
frutto di rapporti sociali all’interno dei quali vivono operano e lottano individui reali. Un 
processo senza soggetto, per l’appunto, nel quale l’elemento dell’economico, della strut-
tura produttiva, interviene solo in ultima istanza, solo all’interno di un tutto differenziato 
e articolato. E a partire dal quale risulta chiaro che la contraddizione mette capo a un rap-
porto asimmetrico e diseguale, surdeterminato dalle condizioni materiali che producono 
la contraddizione stessa. L’espressione di contraddizione surdeterminata può chiarirsi, 
dice Althusser in Per Marx, proprio tenendo a mente l’accumularsi di determinazioni, re-
lative alle forme politiche, giuridiche, religiose e culturali con la loro autonomia specifica, 
sulla determinazione in ultima istanza del modo di produzione economico36. 

Si diceva del fatto che il rapporto di sfruttamento della forza-lavoro va analizzato nelle 
forme storiche concrete e determinate nelle quali di volta in volta si presenta, concepite 
nella forma delle lotte di classe che di continuo contrappongono capitalisti e lavoratori. 
Ora se la teoria marxista è la scienza di un tale oggetto limitato, che ha prodotto la cono-
scenza scientifica del modo di produzione capitalistico e delle sue tendenze contraddit-

34	 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., pp. 208-209.
35	 Marx, secondo Althusser, si è inconsapevolmente ispirato a un modello di causalità immanente 

di chiara ascendenza spinoziana. Un modello di causalità che rimanda alla determinazione di una 
struttura complessa nella quale vigono rapporti strutturali a livelli e stratificazioni differenti. L’in-
finita processualità senza origine, senza fine e senza soggetto, si traduce nell’efficacia della strut-
tura nei suoi elementi e degli elementi nella struttura. Si tratta di un modello che, nelle sue linee 
di fondo, è presente sia in Per Marx e Leggere il Capitale sia nei testi posteriori. Si confronti, per 
esempio, Elementi di autocritica dove si scrive di «una causalità che rendesse conto dell’efficacia 
del Tutto sulle parti, e dell’azione delle parti nel Tutto – un Tutto senza chiusura, che sia solo il 
rapporto attivo delle parti: in questo Spinoza ci serviva da lontano come primo e pressoché unico 
testimone.» (L. Althusser, Elementi di autocritica, Milano, Feltrinelli, 1975, p. 35). O ancora si 
veda «È facile essere marxista in filosofia?», testo nel quale si parla «di un tutto, per sottolineare 
che nella concezione marxista di una formazione sociale tutto è collegato, che l’indipendenza di 
un elemento è sempre la forma della sua dipendenza, e che il gioco delle differenze è regolato 
dall’unità di una determinazione in ultima istanza;» (L. Althusser, «È facile essere marxista in 
filosofia?» in L. Althusser, Freud e Lacan, Roma, Editori Riuniti, 1981, p. 145). Relativamente 
alle questioni, centrali in Spinoza, della concausalità delle leggi naturali e della critica all’antro-
pocentrismo e al finalismo, mi si consenta di rinviare anche a G. Di Benedetto, L’ecologia della 

mente nell’Etica di Spinoza, Milano – Udine, Mimesis Edizioni, 2009, pp. 52-71.
36	 Cfr. L. Althusser, «Contraddizione e surdeterminazione (Note per una ricerca)» in Per Marx, 

Milano-Udine, Mimesis Edizioni, 2008, pp. 81-107 e L. Althusser, Leggere Il Capitale, Milano, 
Feltrinelli, 1971, pp. 193-204.



270	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

torie, per altro verso l’economia politica classica è, entro queste coordinate di pensiero, 
la principale formazione teorica dell’ideologia borghese connotata da fittizie pretese di 
scientificità. Essa, costituendosi come un sapere disciplinare che delimita e circoscrive 
un sistema chiuso, astratto dalle dinamiche storiche e sociali e operante attraverso la 
definizione di leggi pure e neutre, è il prodotto più avanzato della lotta di classe ideolo-
gica borghese contro il proletariato. Non c’è chi non possa vedere al giorno d’oggi come 
proprio l’economia politica, nella sua connotazione quale forma ideologica, piuttosto 
che essere una sorta di falsa coscienza, metta all’opera tutto il proprio potenziale tra-
sformativo e di messa in forma della società, subordinandola alle logiche dell’impresa. 

A onor del vero, forse occorre rammentare come Althusser non sembra abbia pre-
stato la dovuta cura all’analisi, svolta da Marx nella prima sezione del primo libro 
de Il Capitale, della forma di valore. È un tema che esula dalla trattazione svolta ne 
Le vacche nere. Eppure, proprio nell’esame della forma di valore risiede la strategia 
conoscitiva, il grimaldello teorico, che permette a Marx di pervenire alla critica dell’e-
conomia politica. È infatti l’analisi della forma di valore a condurre prima alla forma 
di denaro e poi dal denaro al capitale. Attraverso la costruzione preliminare di questo 
primo livello del discorso diventa possibile elaborare la definizione del modo di produ-
zione capitalistico37. Tuttavia, nonostante la sottovalutazione di questa problematica, 
Althusser ribadisce che Marx, elaborando ne ll Capitale la sua critica dell’economia 

politica, ha colto nel segno e non si è mai sbagliato relativamente al suo orientamento 
di fondo. Ecco l’esortazione che Althusser, a conclusione di questo lungo e approfon-
dito ragionamento, consegna ai posteri:

Non dobbiamo sottovalutare la potenza della teoria di Marx: sottovalutarla significa 
fare un prezioso regalo alla lotta di classe imperialista e abbandonare la lotta di classe 
operaria e popolare alla sola spontaneità, al populismo e alle sue diverse varianti contem-
poranee38. 

Difficile negare che si tratti di un monito quanto mai attuale.

3. La militanza e il partito 

È il caso di ricordare un principio leninista ben noto: che sono le masse 

che fanno la storia, e che l’organizzazione di lotta di classe delle masse 

(partito e sindacato) deve costantemente essere «all’ascolto delle masse» 

e dunque della loro immaginazione, delle loro invenzioni, e che, nell’or-

ganizzazione, i dirigenti devono costantemente essere «all’ascolto dei mi-

litanti di base». […] La cosa essenziale è che i militanti comunisti vadano 

dai lavoratori innanzitutto per ascoltarli. […] Ci sono molti dirigenti co-

munisti in giro per il mondo che trovano che è decisamente più facile par-

lare al posto della gente che ascoltarla. (L. Althusser, Le vacche nere)39. 

37	 Cfr. M. Cangiani, Althusser e la critica dell’economia politica in M. Turchetto (a cura di), Rileg-

gere il Capitale cit., pp. 11-33 e J. Milios, «Capital after Louis Althusser. Focusing on Value-Form 
Analysis» in ivi, pp. 129-130. 

38	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 183.
39	 Ivi, pp. 196 -197. 



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 271

Il XXII Congresso ha messo la sordina a un altro tema di fondamentale importanza per 
i marxisti che vogliono dirsi comunisti: la questione del «centralismo democratico». Le 
parole di Althusser, in questo senso, consentono di esaminare le condizioni di possibilità 
perché si dia un’organizzazione della lotta di classe e proletaria adeguata e efficace. Condi-
zione preliminare è quella di possedere un orizzonte teorico di riferimento coerente e con-
sequenziale. Militare in un partito, infatti, significa militare in un’organizzazione che pos-
siede una teoria (una dottrina scientifica) «ossia un corpo sistematico di concetti che non 
solo permette di interpretare i fatti, ma implica dei vincoli nell’azione politica concreta»40. 

Una dottrina in cui le idee prendono la forma del concetto, costituendo un insieme 
sistematico in cui ogni concetto è legato agli altri concetti dalla forza della «necessità», 
quindi della consequenzialità, e in cui la linea e le pratiche politiche (siano esse alleanze 
o elezioni) sono legate alla dottrina dalla forza della stessa necessità, vale a dire della 
stessa consequenzialità41. 

Questo non vuol dire precipitare nel dogmatismo, come accade alle sette e alle or-
ganizzazioni teologiche, perché compito di un’organizzazione comunista deve essere 
quello di arricchire la teoria avendo la capacità di individuare quegli elementi, che nel 
rapporto con la situazione concreta, inficiano la consequenzialità della teoria. È interes-
sante notare, a questo riguardo, che l’abbandono di un concetto chiave richiede il com-
pito, se non si vuole compromettere la coerenza del tutto teorico, di rivedere l’insieme 
sistematico del corpo teorico. 

È dentro questo quadro di riferimento più generale che Althusser si chiede in quali 
condizioni si svolge la vita democratica nel partito: 

Facendo questa domanda, vorrei ricordare che la specificità dei militanti comunisti 
consiste appunto nel comportarsi in modo responsabile in quanto militanti, cioè in quanto 
rappresentanti della lotta della classe operaia, quali che siano i loro ruoli e le loro situazio-
ni in questa lotta. E in quanto tali, se sono coscienti delle loro responsabilità, i comunisti 
fanno astrazione, e devono farla, dalle reazioni personali soggettive. E devono, allo stesso 
modo, considerare che, per trattare a fondo, in modo responsabile, una questione politica, 
anche di scarsa gravità, essi hanno il dovere politico di fare astrazione dalle persone in 
quanto persone. Devono sapere, e l’hanno provato in innumerevoli circostanze, che solo 
conta il Partito, la sua unità e la sua teoria scientifica e rivoluzionaria, poiché il Partito, la 
sua organizzazione e la legge del centralismo democratico che lo governa hanno una sola 
ragione d’esistere: servire nel migliore dei modi, in modo lucido, scientifico e responsabi-

le, la lotta di classe della classe operaia. […] E se le persone in questione sono veramente 
dei comunisti, sapranno che in quanto persone non sono determinanti. Gli uomini posso-
no sbagliarsi. Gli uomini possono cambiare. Delle opinioni possono apparire, affermarsi, 
e poi scomparire. Nessuno è mai indispensabile. Ciò che indispensabile, è il Partito, indi-
spensabile per aiutare e guidare la lotta di classe della classe operaia. Il Partito, lui, non 
può sparire: non scomparirà – e se mai dovesse scomparire, rinascerebbe42. 

È chiaro che il ragionamento di Althusser presuppone, almeno a livello teorico, il 
massimo di estensione di un modello di democrazia che oggi definiremmo, forse 
tautologicamente, partecipata. Tuttavia è abbastanza facile rimarcare come la sua narra-
zione raffiguri i tratti di una pratica politica che oggi suonerebbe stonata e anacronistica 

40	 Ivi, p. 94.
41	 Ivi, p. 95.
42	 Ivi, p. 79.



272	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

anche presso molti ambienti della sinistra radicale che si dichiara marxista e comunista. 
Il richiamo a un comportamento responsabile, l’appello alla capacità di fare astrazione 
dalle relazioni personali e dalle istanze soggettive, il ricorso alla disciplina intesa come 
subordinazione alle decisioni superiori dell’organizzazione evocano una pratica e una 
cultura politica lontana dalle modalità con cui, nel tempo presente, viene elaborato e 
realizzato l’attivismo nei movimenti antisistema. Senza volere assumere atteggiamenti 
nostalgici verso pratiche e modelli che sarebbe difficile riproporre nella loro interezza 
(si pensi al ruolo di un partito guida che dall’alto del ponte di comando presupporrebbe 
di sapere la verità relativamente alle lotte e agli interessi dei subalterni e dei dominati), 
è probabile che l’estrema rimozione di alcuni di quegli elementi, relativi alla condotta 
e alla pratica politiche, sia stata una delle cause dell’attuale assenza, almeno in alcuni 
paesi dell’Occidente capitalistico tra cui l’Italia, di organizzazioni in grado di incidere 
sui rapporti di forza che si determinano tra le classi, nonché causa di certi limiti della 
militanza, caratterizzata, molto spesso, da uno spropositato narcisismo infantile, da un 
estremismo meramente verbale, da un privatistico egoismo arrivistico e da un insensato 
spirito di competizione. Per inciso: anche dalla significativa estensione di questi aspetti, 
per così dire fenomenici, ma che richiamano la questione problematica dell’idea, dura-
mente attaccata dal filosofo francese, dell’uomo come soggetto della storia, si misura il 
grado di introiezione dell’ideologia borghese subita dal campo di forze che, almeno in 
teoria, dovrebbero esserle avverse. Scrive, al contrario, Althusser:

Un individuo solo non può arrivare a una certezza sufficiente. Questa esigenza è stata 
colta nella storia dei partiti comunisti quando essi parlano della necessità della riflessione 
dell’«intellettuale collettivo» che è il partito. E, a suo modo, questa riflessione esiste, ma 
è dispersa e lacunosa43. 

Anche a questo livello del discorso, così come a proposito del dogma dell’ideologia 
idealistica, che si fonda sul presupposto dell’esistenza di un soggetto generico in grado 
di fare la storia, e di quello dell’economia politica, idealisticamente fondato sulla finzio-
ne ideologica dell’esistenza dell’homo oeconomicus, si sottolinea come sia necessario 
partire dal collettivo per dare origine a una pratica politica autenticamente comunista e, 
dunque, a forme di condotta collettive in grado di elaborare modalità di esistenza altre 
da quelle dei dominanti. Purtroppo, è la diagnosi di Althusser oggi quanto mai inverata, 
anziché ripensare criticamente agli errori del passato, si è sciaguratamente deliberato 
di assumere progressivamente il punto di vista dell’avversario, acquisendone la forma 
politica e i caratteri più indegni e deprecabili: il personalismo, l’arrogante separatezza e 
l’ostentazione di una presunta superiorità.

Ma si torni al livello più concettuale della problematica. A questa sorta di encomio 
preliminare, testé citato, segue il vero nocciolo del problema che conduce Althusser a 
denunciare la gestione antidemocratica all’interno del gruppo dirigente del PCF, a se-
guito della quale si è deliberato l’abbandono del concetto di dittatura del proletariato. 
La gestione antidemocratica si associa al fatto che le organizzazioni della lotta di classe 
e proletaria sono in ritardo rispetto al movimento delle masse, in sostanza non sono in 
grado di interpretare i bisogni della classe né di comunicare autenticamente con essa. 
Da qui derivano alcune conseguenze negative: «fuga in avanti per recuperare il ritardo, 

43	 Ivi, p. 186. 



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 273

[…] atteggiamento demagogico e, cosa che va di pari passo, tendenza al nazionalismo 
volgare, che contraddice lo spirito dell’internazionalismo proletario»44. La conclusione 
è che «il ritardo delle organizzazioni di lotta di classe economica e politica determina 
e rafforza la divisione della classe operaia, e dunque, dal momento che è questa la sua 
arma principale, rafforza la lotta di classe imperialista»45. Il minimo, da parte del partito, 
sarebbe quello di incoraggiare, a costo di venire subissato dalle critiche, una discussione 
aperta, libera e franca. 

Il punto di domanda consiste allora nel chiedersi come ridefinire la natura e il modo 
di operare delle organizzazioni della lotta di classe e come superare al loro interno quelle 
distinzioni gerarchiche che possano garantire lo sviluppo di rapporti fecondi tra la base e 
i vertici dei gruppi dirigenti, assicurando così una partecipazione di massa alle iniziative 
popolari e alla lotta di classe. Occorre prendere consapevolezza del problema e provare a 
articolare, secondo modalità il più possibile democratiche e orizzontali, il rapporto tra le 
varie componenti delle organizzazioni di lotta di classe: «occorre definire positivamente 
i diritti e i doveri di tutti i militanti, dirigenti compresi, ricordando che i dirigenti sono 
dirigenti solo in quanto sono innanzitutto militanti, allo stesso titolo di tutti gli altri mili-
tanti, anche se sono incaricati da essi di dirigere il partito»46.

La rivendicazione di un rapporto biunivoco di parità e di reciprocità tra tutti i militanti, 
dirigenti compresi, va collocata entro una stagione storica, quella degli anni ̓ 70, attraversa-
ta dalla straordinaria presenza di movimenti di massa che, a livello mondiale, si caratteriz-
zano per avere posto inedite istanze di cambiamento radicale e sistemico. Sono domande 
che non si incarnano soltanto nella generica rivolta, destinata a esaurirsi nell’immediato, 
ma che scavano nel profondo, rafforzando la visione e la narrazione del mondo antagoniste 
a quella dominante, attraverso la realizzazione di elementi di democrazia di massa e di 
contropotere che coinvolgono gli stabilimenti industriali come le scuole e le università, i 
comitati di quartiere come gli ospedali psichiatrici e le caserme, le associazioni come i sin-
dacati e i circoli sociali. È il tempo di un eccezionale protagonismo politico, probabilmente 
impensabile agli occhi delle generazioni del terzo millennio. 

Tuttavia, la domanda di democrazia e orizzontalità tra la base militante e il vertice 
della dirigenza, contenuta nell’autointervista immaginaria di Althusser, non ha perso di 
attualità né è diventata anacronistica, anzi. Essa, piuttosto, in tempi di drammatica pas-
sivizzazione e omologazione delle masse all’ideologia dominante, si è caricata di un’ur-
genza ulteriore e consegna al lettore la diagnosi, il quadro e i termini del problema da cui 
ripartire. L’insterilirsi della partecipazione attiva e l’affievolirsi del controllo dal basso 
rappresentano oramai uno dei temi più critici dell’attuale dibattito politico e indicano l’a-
cuirsi di tendenze oligarchiche e autoritarie all’interno delle stesse democrazie borghesi. 
L’acuto e profetico contributo di Althusser, originariamente pensato come contributo 
interno al dibattito del PCF, può oggi essere esteso a tutto il palcoscenico pubblico ove si 
esibiscono gli attori della scena politica. Esso, in questa chiave di lettura, risalta ancora 
di più se lo si confronta con l’analisi svolta negli ultimi anni dai più accorti scienziati 
della politica. Si veda, per esempio, cosa scrive Marco Revelli nel suo Finale di partito:

Contrariamente ai rappresentanti nella vecchia «democrazia dei partiti» – saldamente 
controllati dai propri militanti e dirigenti nell’ambito dell’«apparato» che li rende con-

44	 Ivi, p. 184.
45	 Ivi, p. 185.
46	 Ivi, p. 190.



274	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

tigui fisicamente e culturalmente – gli «eletti» nella nuova «democrazia del pubblico» 
vivono letteralmente in un «altro mondo» rispetto ai loro elettori. Irraggiungibili e incon-
trollabili – se non al turno elettorale successivo quando possono essere abbandonati dai 
rispettivi supporters –, fanno parte di un tipo umano diverso rispetto alla gente comune, 
per stile di vita, frequentazioni, linguaggio, reddito, benefits goduti (e spesso vissuti da 
chi «sta in basso» come privilegi)47. 

Occorre partire dalla presa d’atto che si è creato un solco incolmabile tra le élite domi-
nanti, che vivono in una sorta di mondo separato nel quale si consumano, letteralmente, 
condotte di vita senza senso e modi di esistere egoistici e privatistici, e gli individui 
ordinari, costretti, sempre più spesso, a vivere in contesti che hanno smarrito il senso del 
vivere comunitario. Bisogna avere il coraggio e la forza di restituire a questi ultimi la 
capacità di parola. Questa esigenza coincide, in fondo, con quanto auspicava Althusser 
all’indomani del convegno di Venezia del 1977 su Potere e opposizione nelle società po-

strivoluzionarie, allorché dichiarava che la questione del partito politico andava posta in 
termini nuovi. In un intervento dell’anno successivo, intitolato Il marxismo come teoria 

«finita», esprimeva l’esigenza che una diversa pratica andasse «non dalla politica alle 
masse ma dalle masse alla politica» e ribadiva «la necessità di tenere nel maggior conto 
possibile tutti i movimenti originali che si sviluppano fuori dei partiti»48. 

Non è escluso che l’antipolitica, intesa come quella tossica, aggressiva e volgare re-
azione che origina da un legittimo malcontento proveniente dal basso ma che si nutre di 
rancore e risentimento, per definizione passioni tristi del vivere sociale, scatenandosi sui 
più deboli e più poveri, sugli ultimi e sulle minoranze, abbia a che fare con una sorta di 
insoddisfazione inconsapevole, e quindi non elaborata politicamente, nei confronti delle 
classi dominanti e degli stessi gruppi dirigenti delle organizzazioni che si richiamano, 
ancora oggi, alla tradizione socialista e comunista. Malcontento dovuto sostanzialmente 
all’aumento della divaricazione tra ricchi e poveri, privilegiati e esclusi, gruppi dirigenti 
e masse popolari. 

In definitiva Althusser, evidenziando i limiti di democrazia interna del partito politico 
e delle sue capacità tattiche e strategiche, mostra di avere capito che occorre ripensare i 
termini con i quali si costituisce un’organizzazione della lotta di classe. È indispensabile 
restituire attenzione ai militanti e protagonismo agli attivisti dei movimenti di lotta anti-
sistemici, ben sapendo, però, che le pratiche politiche fondate sull’esclusiva spontaneità, 
in mancanza di organizzazione e condotte certe, non sono sufficienti e rischiano di preci-
pitare nel puro velleitarismo fine a se stesso. Da questo punto di vista il rimedio suggerito 
da Althusser rimane ancora un antidoto di rilievo significativo: 

Qualcosa che era stato distrutto dalle pratiche staliniane, e costituisce il cuore di ciò 
che vi è di più prezioso nella tradizione marxista e leninista può maturare di nuovo in 
queste formule: ridare la parola alle masse che «fanno la storia», sapersi mettere non solo 
al servizio delle masse, ma all’ascolto delle masse, studiare e capire i loro bisogni e le loro 
contraddizioni, e sapere anche prestare attenzione all’immaginazione e alle invenzioni 
delle masse49.

47	 M. Revelli, Finale di partito, Torino, Einaudi, 2013, p. 112. 
48	 L. Althusser, «Il marxismo come teoria finita», in Discutere lo Stato. Posizioni a confronto su una 

tesi di Louis Althusser, Bari, De Donato, 1978, p. 19. 
49	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 240.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 275

4. Conclusioni: la strategia del comunismo 

Anche allora raccontavo una «storia». Il socialismo è un larghissimo 

fiume, molto pericoloso da attraversare. Avremo presto un’immensa bar-

ca sulla spiaggia: quella delle organizzazioni politiche e sindacali su cui 

tutto il popolo può salire. Ma per attraversare i vortici occorre un «timo-

niere», il potere di Stato in mano ai rivoluzionari, e nella grande nave 

dovrà regnare il dominio di classe dei proletari su tutti i rematori stipen-

diati (salario e interesse privato esistono ancora), altrimenti il dominio del 

proletariato va a farsi benedire. Si mette in acqua l’immensa nave, e per 

tutto il percorso bisogna sorvegliare i rematori esigendo da loro una stretta 

obbedienza, rimuovendoli dal loro posto se sbagliano e sostituendoli per 

tempo, all’occorrenza punendoli. Ma se quell’immenso fiume di merda vie-

ne infine attraversato, allora ecco l’infinità della spiaggia, il sole e il vento 

di una giovane primavera. Tutti scendono, non c’è più lotta fra gli uomini 

e i gruppi d’interesse perché non ci sono più rapporti mercantili, ma fiori 

e frutti a profusione che ciascuno può cogliere per la propria gioia. Esplo-

dono allora le «passioni gioiose» di Spinoza e anche l’«Inno alla gioia» di 

Beethoven. Sostenevo allora l’idea che gli «isolotti di comunismo» esistes-

sero già, negli «interstizi» della nostra società (interstizi, parola che Marx 

applicava – a immagine degli dèi di Epicuro nel mondo – ai primi nuclei 

commerciali del mondo antico), laddove non regnano rapporti mercantili. 
(L. Althusser, L’avvenire dura a lungo)50. 

C’è un ultimo elemento che, nell’analisi del testo di Althusser preso in considerazione, 
vale la pena di esaminare. Si tratta del concetto di comunismo che, in questo contributo, 
viene affrontato in sede di conclusioni ma che andrebbe parimenti considerato come quel 
dispositivo che segna le condizioni di possibilità perché possa essere adeguatamente pen-
sato il ragionamento che è stato fin qui svolto. Perché la teoria marxista può avere un senso 
solo nella misura in cui è collocata all’interno di un orizzonte pratico che contempla la 
tendenziale realizzazione del comunismo. Come se la strategia del comunismo mettesse in 
campo una sorta di kantiano principio regolativo a partire dal quale potere assumere uno 
sguardo speculativo e una prospettiva conoscitiva saldamente posizionati e, al contempo, 
fuori registro e depositari di uno scarto teorico. È su questo crinale, giocato entro un oscil-
lante doppio registro che, come si è già notato, si colloca il tentativo di Althusser.

La parabola citata in esergo, e riportata nell’autobiografia L’avvenire dura a lungo, com-
pare, con qualche significativa modifica, anche nel testo oggetto di questo studio51. Essa 
sembra mettere capo a un messaggio che sembra intendere il socialismo come uno stadio 
da attraversare secondo modalità che richiamano una provvidenzialistica necessità storica, 
oltre la quale si paventerebbe la finalistica realizzazione del comunismo. Quest’ultimo, 
peraltro, viene illustrato, e non potrebbe essere diversamente, secondo canoni generici che 
richiamano l’uguaglianza, la libertà e il rispetto, si direbbe oggi, per le differenze: 

Quando il fiume è stato attraversato, tutti scendono. E cosa fanno? Quello che voglio-
no. Sono nel comunismo, ognuno è libero, non ci sono più sfruttamento, oppressione, 
classi, lotta di classe, Stato, apparati di Stato, partiti politici, democrazia, diritto, rapporti 

50	 L. Althusser, L’avvenire dura a lungo cit., pp. 236-237. 
51	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 143.



276	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

di mercato, morale, religione, psicologia, economia politica, ecc. È forse il caos? No. I 
lavoratori si organizzano liberamente tra loro, non sono più persone, ma individui, conti-
nuano a lavorare, ma possono sviluppare liberamente i loro talenti, ossia la loro disugua-
glianza nell’uguaglianza52.

Tuttavia, appare chiaro come il filosofo francese, nonostante la suggestiva evocazione 
inscritta nell’esempio testé riportato, non sia soddisfatto di questa immagine chiarifica-
trice. È un’immagine cara all’ortodossia marxista-leninista, evoluzionistica, che indivi-
dua uno stadio transitorio nel socialismo e, in chiave teleologica, uno stadio finale nel 
comunismo. Essa sembra essere comunque troppo compromessa con la narrazione di 
quel mondo, lo stalinismo, che nel testo è, senza ombra di dubbio, il principale oggetto 
da bersagliare con la propria polemica teorica. Althusser non fa alcuno sforzo per dis-
simulare il proprio travaglio relativo alla dimensione teorica e pratica della questione. 
Testimonianza di questo imbarazzo teorico sono le pagine immediatamente successive, 
nelle quali si prova a offrire un’altra immagine del comunismo, un’immagine, per così 
dire, meno ingessata, e sintomo rivelatore di quegli sviluppi che condurranno il filosofo 
verso la ricerca di una filosofia della contingenza e la definizione di una corrente sotter-
ranea del materialismo dell’incontro53. Vale la pena di riportare due passi che possono 
essere strettamente collegati fra di loro: 

È anche importante rilevare, come già detto, che siamo già, sotto alcuni aspetti, nel 
comunismo, che alcune forme concrete ideologiche del comunismo sono già realizzate: 
ad esempio, in qualsiasi associazione umana in cui non regnano i rapporti di mercato54; 

E subito dopo:

Esistono già nel mondo delle isole di comunismo: dove non esistono più rapporti di 
mercato, ad esempio nelle associazioni libere (quando sono davvero libere, cioè demo-
cratiche, poiché la soppressione dei rapporti di mercato è solo una condizione negativa), 
come i partiti comunisti o i sindacati operai, o anche in altre comunità, ad esempio reli-
giose, quando partecipano alla lotta di classe55.

Oasi di comunismo, verrebbe da dire, luoghi interstiziali che non rimandano a un 
futuro di là da venire ma che sono già presenti qui e ora, e che sorgono dal divenire 
processuale degli eventi, a volte imprevisti e casuali. Come nel precipitare della pioggia 
di atomi di Epicuro che diviene, improvvisamente, deviazione, clinamen per l’appunto. 

52	 Ibidem.

53	 Come ricorda G. M. Goshgarian, l’esposizione del materialismo dell’incontro costituisce parte 
del contenuto teorico, per l’esattezza il capitolo 16, del testo Essere marxisti in filosofia, la cui 
prima versione fu terminata nel luglio del 1976, «poco prima di terminare un libro di duecento 
pagine centrato sulla questione della dittatura del proletariato» (G. M. Goshgarian, Prefazione in 
L. Althusser, Essere Marxisti in filosofia, Bari, Edizioni Dedalo, 2017, p. 10), «nel pieno della 
campagna pubblica contro l’abbandono del concetto di dittatura del proletariato da parte del PCF, 
annunciato dalla direzione del partito all’inizio del 1976. Ma si tratta di un fatto contingente. ‘La 
dittatura del proletariato è il punto cruciale di tutta la storia teorica e politica del marxismo’, scrive 
Althusser nel 1966. Avrebbe potuto asserirlo anche dieci anni dopo o dieci anni prima» (Ibidem, 
p. 25).

54	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 144. 
55	 Ivi, p. 149.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 277

L’idea di isole di comunismo, di rifugi nei quali ci si emancipa dall’onnipresenza perva-
siva del totalitarismo capitalista, evoca immagini di rotture improvvise e aleatorie. Ma 
affiora nel testo con modalità quasi episodiche, senza nessuna adeguata fondazione con-
cettuale o appropriata legittimazione teorica. Essa segnala però, quasi fosse un sintomo 
inconsapevole, l’urgenza di una metamorfosi nello svolgimento della questione che fin 
dai primi scritti ha attraversato il lavoro teorico di Althusser, quella relativa alla plausibi-
lità di una concezione della successione storica che proceda e si faccia strada in assenza 
di uno sbocco lineare, deterministicamente predeterminato dall’origine e teleologico56. 

Per concludere: all’origine della redazione del prezioso libro di Althusser risiede, 
molto probabilmente, l’idea che, nonostante le sconfitte e gli errori, il comunismo e la 
sua storia non siano rottami inservibili ma risorse da esaminare criticamente e obietti-
vi da perseguire dialetticamente. Althusser si rende protagonista di una duplice mossa, 
consistente nella rivendicazione dell’appartenenza a una storia fatta di pratiche teoriche, 
politiche e sociali di liberazione e di uguaglianza realizzate da milioni di uomini e donne 
e, al contempo, risultante dalla consapevolezza che occorre praticare una decisa discon-
tinuità rispetto agli errori dello stalinismo. Il riferimento alla strategia del comunismo 
segna l’ineludibile necessità di darsi un orizzonte teorico a partire dal quale riedifica-
re l’autonomia politica e culturale delle classi lavoratrici e delle masse di oppressi e 
sfruttati dal capitalismo. Ricerca rinnovata di un orizzonte inedito, perché segnata dalla 
sconfitta, che già nel corso degli anni ’70 sembrava oramai dietro l’angolo, dell’ipotesi 
socialista e comunista.

Anche se si tratta di un testo postumo, Le vacche nere si presenta come un libro no-
tevole perché rende manifesta la natura processuale, sempre in divenire, della ricerca 
teorica e pratica del suo autore. Esso si caratterizza per il suo situarsi in un momento 
della parabola teorica di Althusser nel quale, da una parte, pare che risaltino gli intoppi 
e gli ostacoli ai quali è approdata la crisi del marxismo e, nello stesso tempo, dall’altra 
parte, sembra che facciano capolino i tentativi di uscire da questo vicolo cieco perve-
nendo alle posizioni del successivo materialismo aleatorio. Questo travaglio, se si pensa 
all’incessante lavoro di revisione teorica a cui Althusser sottopone la propria riflessione 
e la propria ricerca, sembra innegabile e, ad avviso di chi scrive, rappresenta, sul piano 
del metodo e non solo, la cifra autentica del suo lascito pratico-teorico57. Ciò nondimeno, 
pur nelle rotture e nelle fratture, è possibile rintracciare una coerenza complessiva che 
smentisce, almeno sulle questioni sostanziali, l’ipotesi di una netta discontinuità che 
contrapporrebbe un supposto primo Althusser e un altrettanto ipotetico secondo Althus-
ser. La centralità, ne Le vacche nere, di questioni teoriche quali quelle relative alla cau-
salità immanente, al dispositivo del processo senza soggetto e all’antiumanismo teorico, 

56	 Cfr. cosa scrive, al riguardo. F. Raimondi: «Il passaggio dalla ‘contraddizione surdeterminata’ al 
‘materialismo aleatorio’ rappresenta lo svolgimento di uno stesso problema: quello di spiegare la 
storia in termini scientifici, con la consapevolezza, però, che, proprio per questo, non è possibile 
eludere la presenza inquietante di dinamiche fortuite, casuali e aleatorie, accanto a quelle (tal-
volta sottovalutate dalla tradizione marxista) che fanno capo, genericamente, alla sovrastruttura 
(ideologia) e al rapporto tra produzione e riproduzione.» (F. Raimondi, L’impensabile politica di 

Althusser in L. Althusser, Marx nei suoi limiti, Milano, Mimesis Edizioni, 2004, p. 32).
57	 Un’esigenza analoga è espressa da Guilherme Cavalheiro a proposito dell’analisi del testo al-

thusseriano Ciò che non può più durare nel Partito Comunista. Cfr. G. Cavalheiro, «ll contributo 
di Althusser alla teoria della pratica politica» in M. Turchetto (a cura di), Giornate di studio sul 

pensiero di Louis Althusser, Venezia, 11 e 12 Febbraio 2004, Atti del convegno, Milano, Mimesis 
Edizioni, 2006, pp. 169-176.



278	 ﻿ Giovanni Di Benedetto 

all’importanza strategica della critica dell’economia politica, al vettore dell’ideologia 
quale forza di dominio effettiva e materiale, al concetto di apparati ideologici di Stato e, 
per finire, all’idea di comunismo, sono lì a dimostrarlo. 

Senza volere ricordare, peraltro, l’utilità e la fecondità di intuizioni più legate all’at-
tualità ma non per questo più spicciole e meno decisive. Si pensi, soltanto per fare qual-
che esempio, ai riferimenti alle tendenze, dappertutto evidenti all’interno del capitalismo 
contemporaneo, alla costruzione di governi politici sempre più autoritari e alla corre-
lativa neutralizzazione dei poteri e delle istituzioni parlamentari (prezioso antidoto al 
«marasma» politico italiano, riconosce Althusser, è la Costituzione, molto democratica, 
del 1946)58. O ancora si veda la parte relativa alle «speculazioni produttive provocate dal 
capitale mondiale sul mercato del lavoro del terzo mondo, dove i profitti sono favolosi»59 
e al «gigantesco processo di proletarizzazione-salarizzazione» che insieme alla «mec-
canizzazione e la parcellizzazione del lavoro»60 determina una modificazione della com-
posizione della classe operaia. Per non parlare del modo in cui il capitalismo, come ha 
insegnato Marx, «integra in modo sempre più stretto la ricerca scientifica al processo di 
estorsione del plusvalore, controllando e pianificando sempre di più questa ricerca»61. E, 
per finire, si pensi alla lungimirante denuncia, in questo caso in perfetta sintonia con il 
PCF, dell’«intensificazione dell’integrazione europeo-occidentale, che si fa sotto l’egida 
e secondo gli interessi delle imprese capitaliste multinazionali»62 e che fa il paio con la 
netta avversione a delegare la gestione dei problemi politici alla casta dei tecnocrati, 
grande «vecchio sogno ideologico borghese»63. De te fabula narratur, si direbbe con 
monito oraziano, se si pensa agli attuali disastri dell’integrazione valutaria europea de-
terminati dal dispositivo monetario dell’euro.

Come si vede, non è facile tenere insieme la pluralità dei piani (teorico, politico, 
culturale, ideologico, storico, pratico) di cui si arricchisce il testo althusseriano. Esso 
si configura come un lavoro nella crisi e attraverso la crisi, una testimonianza laboriosa 
della transizione teorica, si potrebbe dire, nel quale si sovrappongono, sia sul livello dei 
contenuti più prettamente teorici che su quello dei riferimenti all’attivismo pratico e 
politico, elementi di continuità e elementi di discontinuità. Difficile distinguere gli uni 
dagli altri, essendo il lavoro di Althusser il precipitato di un continuo sforzo di autocriti-
ca che, come è noto, condensa il tutto in un’unica dimensione pratico-teorica. 

E se, per l’appunto, di questa incompiutezza sistematica, piuttosto che un limite, si 
facesse la cifra più significativa dell’opera di Althusser? Tra gli anni ’80 e la fine dello 
scorso millennio sembrava quasi che questa dimensione decostruttiva si risolvesse in 
una tensione autodistruttiva precorritrice di uno scacco, oltreché teorico, esistenziale. Un 
modo forse, per esorcizzare, tramite la condanna all’oblio, quanto di radicale e di inno-
vativo si fosse sedimentato dentro e contro gli organi ufficiali dell’ortodossia marxista 
e, cosa ben più importante, una deliberata strategia per rimuovere il fatto che, negli anni 
’60 e ’70, fosse stata data alla luce una straordinaria stagione di lotte di emancipazione 
e liberazione che si ispiravano proprio a questo marxismo rinnovato, aperto e capace di 
pensare da sé. 

58	 L. Althusser, Le vacche nere cit., pp. 213-214. 
59	 Ivi, p. 216.
60	 Ivi, p. 219.
61	 Ivi, p. 228.
62	 Ivi, p. 76 nota 26.
63	 Ivi, p. 229.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 	 279

A chi scrive pare che la vera risorsa dell’althusserismo risieda oggi proprio nella sua 
capacità di costituire un invito pressante all’apertura del pensiero, per l’appunto, una 
sollecitazione incessante a pensare da sé. Come se, nell’arco di tempo intercorso tra la 
storia di quegli anni e il presente, smantellata la pretesa infeconda di ricostruire un’uni-
tà e una coerenza astratte di un inesistente sistema di Althusser, potesse gradualmente 
emergere, invece, il pregio di avere pensato l’urgenza di un insieme di questioni la cui 
fertilità produttiva comincia a manifestarsi soltanto oggi. Del resto, pare fosse proprio 
questo l’auspicio di Étienne Balibar quando, nel lontano 1988, nel suo testo Il non con-

temporaneo, a proposito del suo maestro, amico, e compagno parlava del valore di alcu-
ne questioni poste da Althusser:

Un valore che proverrebbe precisamente dal fatto che sono questioni «non contempo-
ranee», che vanno contro corrente tanto rispetto al marxismo ortodosso quanto rispetto a 
ciò che bisogna proprio chiamare l’ortodossia dell’anti-marxismo, poiché tali questioni 
sconvolgono l’immagine troppo lineare di un marxismo condannato a scomparire senza 
lasciar traccia, come hanno contribuito a loro tempo a sconvolgere l’immagine di un mar-
xismo camuffato da «concezione del mondo dominante»64.

È indubbio che la pubblicazione del libro Le vacche nere contribuisce a confer-
mare e rafforzare questa prospettiva, nell’auspicio che possa alimentare un rinnovato 
interesse nei confronti del suo autore. Il quale, nonostante la sconfitta del progetto 
comunista, consapevole degli effetti di lunga durata dei processi storici, e forse anche 
delle più minute vicende dei singoli individui umani, ammoniva a non cedere allo 
scoramento e alla disillusione. Ecco allora cosa, a conclusione del suo libro, insegna, 
riecheggiando Lenin, Althusser: 

Se ciò che ho appena detto non ha effetti immediati, il che è più che probabile, non bi-
sogna perciò scoraggiarsi. I comunisti sanno che ci vuole del tempo affinché l’esperienza 
insegni loro anche le verità più evidenti65. 

Forse anche in questo varrebbe la pena di restargli fedeli. 

64	 E. Balibar, Il non contemporaneo in Per Althusser, Roma, Manifestolibri, 1991, p. 45.
65	 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 232.





TEMPO ZERO.  
SOGGETTO COSCIENZA IDEOLOGIA 

di Guido Mangialavori

1.

William Daniel Hillis è Visiting Professor al Mit Media Lab, oltre che essere un in-
ventore e un imprenditore. Hills ricorda che quando era bambino le persone attorno a lui 
si domandavano spesso cosa sarebbe successo verso gli anni duemila. 

Il duemila: una remota frontiera temporale posta laggiù, nel lontano futuro. Il tempo, di 
fronte, poteva venire riempito dall’immaginazione e dai progetti di chiunque. Ora invece, 
lamenta Hills, nessuno si rappresenta più un nuovo orizzonte, nessuno pensa a una data 
futura, i giorni scivolano via uno dopo l’alto, senza prospettiva. Da queste riflessioni nasce 
l’idea di progettare e costruire un orologio pensato per funzionare con precisione lungo un 
arco di dieci millenni, con un minimo di manutenzione e, possibilmente, senza interruzioni. 

«I want to build a clock that ticks once a year. The century hand advances once every 
100 years, and the cuckoo comes out on the millennium. I want the cuckoo to come out 
every millennium for the next 10,000 years»1. L’intento è quello di fornire, almeno 
sul piano simbolico, un nuovo lontano orizzonte per combattere la miopia delle visioni 
contemporanee e l’incapacità di pensare il futuro. The Clock of the Long Now è il primo 
progetto della Long Now Fondation, creata nel 1996 dallo stesso Hills e dallo scrittore 
americano Stewart Brand. La Long Now Fondation è nata con l’intento di promuovere il 
pensiero a lungo termine nei prossimi diecimila anni. Il nome «Long Now» venne scelto 
dal musicista Brian Eno.

Eppure, non è ironico che un dispositivo segna-tempo, pensato per aiutare le genera-
zioni presenti a concepire il futuro, sia stato chiamato lungo presente? Forse non lo è, se 
uno dei più accaniti sostenitori del progetto è Jeff Bezos, fondatore e CEO di Amazon. 
Non può essere proprio questo nome singolare a farci riflettere su alcuni dei processi di 
costruzione dei modi del tempo?

Jeff Bezos conobbe Stewart Brand nel 1998, durante un weekend di festeggiamenti 
alle Hawaii2. Ne nacque un’amicizia, e Bezos venne coinvolto nel progetto Clock of the 

Long Now. Solo qualche anno più tardi, scrive Brad Stone nel suo testo sullo sviluppo del 
colosso Amazon, Bezos diventerà il principale finanziatore del Clock of the Long Now 

che, una volta completato, sarà installato su un terreno di proprietà di Bezos in Texas.

1	 http://longnow.org/clock/.
2	 B. Stone, Vendere tutto. Jeff Bezos e l’era di Amazon, Milano, Hoepli, 2013, p. 53.



282	 ﻿ Guido Mangialavori 

Dal palco del Sands Expo Center di Las Vegas, durante la prima convention per i 
clienti di Amazon Web Service, Bezos parla in questi termini del Clock of the Long 

Now: «Il simbolo è importante per un paio di motivi. Se [gli esseri umani] ragionano 
a lungo termine, possono realizzare cose che altrimenti non realizzerebbero. Gli oriz-
zonti temporali sono importanti. [...] Mi sembra che la nostra specie debba iniziare a 
ragionare per il lungo periodo. Quindi questo è un simbolo. Credo che i simboli pos-
sano essere molto potenti»3.

Come si può pensare il tempo sulla base di un Long Now? E ancora, che cos’è un 
lungo presente? È forse il futuro? Bezos ne è entusiasta. E non è forse Bezos l’uomo che 
ha portato un po’ di futuro nelle nostre case? Forse. Forse no. È di questo futuro, ovvero 
delle pratiche costitutive di questo modo del tempo, che ci occuperemo nelle pagine a se-
guire. Metteremo a fuoco il concetto di coscienza in Althusser, ovvero il comportamento 
materiale degli individui, interpellati come soggetti da atti, pratiche e rituali, e nell’ana-
lisi delle pratiche e dei rituali costitutivi privilegeremo, a titolo esemplificativo, alcune 
pratiche di consumo, dallo shopping on-line ai videogame e, in modo più esaustivo, le 
pratiche inerenti ai sistemi produttivi che dal taylorismo al fordismo, fino al metodo To-
yota, non producono solo automobili ma, così vorremmo dimostrare, producono anche 
coscienze, e con queste un tipo particolare di tempo. Quel futuro che, ci sforzeremo di 
chiarire, è un sotto-prodotto ideologico di quelle stesse pratiche produttive e di consumo.

2.

Leggiamo quanto scrive Althusser in Lo Stato e i suoi apparati:

Ogni ideologia rappresenta, nella sua deformazione necessariamente immaginaria, 
non i rapporti di produzione esistenti (e gli altri rapporti che ne derivano), ma innanzitut-
to il rapporto (immaginario) degli individui rispetto ai rapporti di produzione e ai rapporti 
che ne derivano. Nell’ideologia è dunque rappresentato non il sistema dei reali rapporti 
che governano l’esistenza degli individui, ma il rapporto immaginario di questi individui 
con i rapporti reali nei quali essi vivono. [...] perché la rappresentazione che si fanno gli 
individui del loro rapporto (individuale) con i rapporti sociali che governano le loro con-
dizioni di esistenza e la loro vita collettiva e individuale è necessariamente immaginaria? 
E qual è la natura di questo immaginario4?

Per chiarire come Althusser risponde, direttamente e indirettamente, a queste doman-
de, prendiamo le mosse dal suo saggio su La dialettica materialista in Per Marx del 
1963. La sezione dedicata a Il processo della pratica teorica porta in esergo un passo 
dell’Introduzione a Per la critica dell’economia politica; in questo, Marx scrive che i 
concetti sono il prodotto di una attività, l’attività del pensare, ovvero sono il prodotto di 
un lavoro di elaborazione che trasforma in concetti le intuizioni e le rappresentazioni.

Il lavoro del pensiero trasforma (una materia prima) e produce (un oggetto di pensie-
ro). Ma cosa sono le materie prime, cosa sono queste intuizioni e rappresentazioni che 
forniscono la materia prima all’attività del pensiero? La pratica teorica non può comin-
ciare che lavorando su universali preliminari, scrive Althusser. Concetti come quelli di 

3	 Ivi, p. 289.
4	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati, Roma, Editori Riuniti, 1997, p. 185.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 283

«lavoro» o di «produzione», ad esempio, sono delle generalità prime, ovvero «la materia 
prima che la pratica teorica della scienza trasformerà in ‘concetti’ specificati, cioè in 
quell’altra generalità (che chiamiamo Generalità III) ‘concreta’ che è una conoscenza»5.

Cosa sono, chiediamoci ancora, questi concetti generali, le Generalità I, premessa di 
ogni pratica teorica? Sono, risponde Althusser, rappresentazioni di natura ideologica.

Una scienza non lavora mai su un esistente, che avrebbe per essenza l’immediatezza e 
la singolarità pure («sensazioni» o «individui»). Lavora sempre sul generale anche quan-
do questo ha la forma del «fatto». Quando una scienza si costituisce [...] lavora sempre su 
concetti esistenti, su «vorstellungen», cioè su Generalità I, di natura ideologica [neretto 
mio], preliminari. Non lavora su un puro «dato oggettivo» [...]. Il suo lavoro consiste al 
contrario nell’elaborare i propri fatti scientifici attraverso una critica dei «fatti» ideologici 
elaborati dalla pratica ideologica anteriore6.

Un paio di anni più tardi, nel giugno del 1965, scrivendo il primo dei suoi contributi a 
Leggere il Capitale Althusser, trattando dei modi di produzione della conoscenza, torna 
sul concetto di materia prima, quell’intuizione (Anschauung) e quella rappresentazione 
(Vorstellung) che sono poi le Generalità I di Per Marx. Althusser sostiene che la Gen-
eralità I assume forme diverse e storicamente determinate: è una generalità differente 
quella di Aristotele rispetto a quella di Einstein, e questa è altra rispetto a quella di Gali-
leo, ad esempio. In ogni caso, la materia prima su cui lavora il modo di produzione di 
conoscenza «fa parte delle condizioni della produzione di tutte le conoscenze [...], per 
quanto lontano si risalga nel passato non si ha mai a che fare con una intuizione sensibile 
o rappresentazione ‘pure’, ma con una materia prima sempre-già-complessa»7. In altre 
parole, non si dà immediatezza, o meglio, anche ciò che all’apparenza si dà nella forma 
dell’immediatezza, come l’intuizione, non lo è affatto: è già un risultato. Il risultato, 
vedremo come, di una pratica anteriore.

È il 1982. In un testo che verrà intitolato poi «La corrente sotterranea del material-
ismo dell’incontro», Althusser scrive qualcosa di estremamente interessante a proposito 
dei tre generi di conoscenza di Spinoza, in particolare a proposito dell’immaginazione: 
«L’immaginazione non è per niente, in alcun modo, una facoltà, ma, in fondo, soltanto il 
medesimo e solo mondo nella sua datità»8. 

Dunque, teniamo a mente questa definizione: l’immaginazione è il mondo nella sua 
datità. Il mondo che ci è dato è quello dell’immaginazione: il mondo a partire da cui noi 
«forgiamo tutte le nostre illusioni»9 è dunque già un mondo immaginario. 

Ne «L’unica tradizione materialista», uno scritto del 1985, Althusser ci dice altre due 
cose molto importanti per il nostro argomento: la prima è che la teoria dell’immaginazione 
di Spinoza è la prima forma storica di una teoria dell’ideologia; la seconda è che il con-
cetto di Generalità I comprende quello spinoziano di «primo genere di conoscenza». 
Quest’ultimo, ci dice anche, non è affatto una conoscenza, è sovrapponibile semmai 
al concetto di Lebenswelt immediata, di cui l’immaginazione costituisce l’essenza, «il 

5	 L. Althusser, Per Marx, Milano, Mimesis, 2008, p. 130.
6	 Ivi, p. 160.
7	 L. Althusser et alii, Leggere il Capitale, Milano, Mimesis, 2006, p. 41.
8	 L. Althusser, Sul materialismo aleatorio, Milano, Unicopli, 2000, p. 76.
9	 Ivi, p. 77.



284	 ﻿ Guido Mangialavori 

nesso interno di tutte le sue determinazioni»10. La Lebenswelt è così la percezione im-
mediata del mondo, «l’immediatezza spontanea del senso comune»11, e questo senza 
scordare quanto Althusser scriveva a proposito dell’immediatezza delle intuizioni e delle 
rappresentazioni, esse non esistono allo stato puro, sono materie sempre-già-complesse.

Il «mondo dell’immaginazione è un apparato»12 che ha duplice funzione: 1) mette il 
soggetto al centro di ogni cosa; 2) inverte l’ordine reale delle cose. Detto altrimenti, crea 
l’illusione della soggettività e inverte le cause in fini.

A questo punto possiamo dire che l’immaginazione non è una facoltà, ma è 
quell’apparato ideologico che costituisce il mondo come immediato, oggettivo, così 
come lo viviamo spontaneamente attraverso intuizioni e rappresentazioni, le Generalità 
I, in quanto soggetti.

Possiamo fare un passo più in là leggendo la «Lettera a D...» dell’agosto del 1966, in 
cui Althusser scrive che «l’ideologia non si riduce ai sistemi concettuali dell’ideologia, 
ma è un struttura immaginaria che esiste non solo sotto forma di concetti, ma anche sotto 
forma di atteggiamenti, gesti, comportamenti, intenzioni, aspirazioni, rifiuti, permessi, 
divieti, ecc.»13. 

Dobbiamo dunque operare un distinguo di non poco conto tra i sistemi concettuali 

dell’ideologia e una struttura immaginaria materiale che, pur articolando anche sistemi 
concettuali, non si riduce mai a questi. La Generalità I, ovvero la materia prima di ogni 
pratica teorica, questa prima forma di appropriazione concettuale immediata, sembra 
inscriversi a questo punto nella questione più generale della struttura ideologica immagi-
naria di cui occorre comprendere la solida base materiale14.

Prendiamo in considerazione i sistemi concettuali dell’ideologia. Scrive Althusser: 

Nel modo di produzione teorico dell’ideologia (completamente differente, sotto questo 
aspetto, dal modo di produzione teorico della scienza) la formulazione di un problema 
non è che l’espressione teorica delle condizioni che permetterebbero a una soluzione già 
prodotta al di fuori del processo di conoscenza, in quanto imposto da istanze ed esigenze 
extra-teoriche (da interessi religiosi, morali, politici o di altra natura), di riconoscersi in 
un problema artificiale, fabbricato per servirgli allo stesso tempo da specchio teorico e 
giustificazione pratica15. 

In questo rapporto di appropriazione teorico che il soggetto intrattiene con le cose del 
mondo, il modo di produzione teorico dell’ideologia non è che un rispecchiamento della 
struttura ideologica immaginaria in cui il soggetto stesso si forma, struttura ideologica 
immaginaria nella quale gli individui subiscono già da sempre gli effetti di soggettivazi-
one, riconoscimento e misconoscimento ideologici.

La struttura ideologica immaginaria, abbiamo detto, ha una solida base materiale: 
atteggiamenti, gesti, comportamenti permessi divieti, ecc. Che altro possiamo dire? Di-
remo innanzitutto che è composta da elementi eterogenei, e che questi elementi sono 
«atti materiali, inseriti in pratiche materiali, regolati da rituali materiali»16. 

10	 Ivi, p. 124.
11	 L. Althusser, L’avvenire dura a lungo, Parma, Guanda, 1992, p. 228.
12	 L. Althusser, Sul materialismo aleatorio, cit., p. 125.
13	 L. Althusser, Sulla psicoanalisi. Freud e Lacan, Milano, Raffaello Cortina, 1994, p. 98.
14	 L. Althusser, Elementi di autocritica, Milano, Feltrinelli, 1975, p. 35.
15	 L. Althusser, Leggere il Capitale cit., p. 49.
16	 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 189.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 285

In «Tre note sulla teoria dei discorsi» del 1966, Althusser scrive che «i significanti 
del discorso ideologico sono [...] diversi (materia: gesti, condotte, sentimenti, parole e in 
generale ogni elemento delle altre pratiche e degli altri discorsi?)»17, e ancora:

È più difficile designare in modo preciso (io per lo meno non sono in grado di farlo) gli 
elementi del discorso ideologico, poiché in essi si trovano differenti livelli e a seconda di 
questi, cambiano gli elementi. Nei livelli più astratti gli elementi sono rappresentazioni 
e anche concetti, ad altri livelli sono gesti, comportamenti, o anche divieti e permessi, 
oppure elementi presi in prestito da altri discorsi18.

Sono questi i livelli in cui si distribuiscono gli elementi materiali della struttura 
ideologica immaginaria, il livello più astratto, che articola le Generalità I (intuizioni, 
rappresentazioni e concetti derivati dalla produzione teorica dell’ideologia), e gli altri 
livelli che articolano gli atti e le pratiche che costituiscono la trama materiale dell’im-
maginazione. Althusser propone di chiamare «costrizioni» le regole di combinazione 
di questi elementi.

Con costrizioni vorrei poter designare un certo numero di leggi strutturali carat-
teristiche di ogni discorso. [...] per esempio, ho tentato di dimostrare, a proposito 
del «soggetto», che si può definire la struttura propria di ciascun discorso (quindi le 
sue costrizioni?) mediante l’indizio fornito dal posto e dal ruolo del soggetto in ogni 
discorso. [...] il soggetto del discorso ideologico vi è «presente» di persona. [...] Per 
esempio, il discorso ideologico è centrato e speculare. [...] Sono sempre più convinto 
che la nozione di soggetto appartenga solamente al campo del discorso ideologico, 
del quale è costitutiva19.

Cosa significa che il soggetto del discorso ideologico vi è presente di persona? Perché 
il discorso ideologico è centrato e speculare? La nozione di soggetto è costitutiva solo e 
solamente del campo del discorso ideologico? Se accettiamo che la struttura ideologica 
immaginaria si comporta come un campo teorico, nella descrizione che ne fa Althusser 
in «Dal Capitale alla filosofia di Marx», le risposte a queste domande saranno ancora più 
semplici che affidandoci al testo delle «Tre note».

Presentandoci la pratica della lettura sintomale, Althusser ci mostra il funzionamento, 
in generale, di un campo teorico. Ci dice, ad esempio, che l’economia politica classica 
non vede ciò che fa. E quello che fa è produrre una risposta nuova a una domanda as-
sente. Ciò che produce, è ciò che non vede. Diremo così, parafrasando Marx, non sa 

di farlo, ma lo fa20. Com’è possibile? Quali sono le condizioni di produzione di questa 
svista, o peggio, di questa cecità?

Il vedere non è più [...] il fatto di un soggetto individuale dotato di una facoltà di 
«vedere» che si eserciterebbe nell’attenzione o nella disattenzione; il vedere è il fatto 
delle sue condizioni strutturali, la visione è il rapporto di riflessione immanente del 
campo della problematica sui suoi oggetti e sui suoi problemi [...] alla lettera non è 
più l’occhio (l’occhio dello spirito) di un soggetto che vede ciò che esiste nel campo 

17	 L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 120.
18	 Ivi, p. 148.
19	 Ivi, pp. 148-149.
20	 Cfr. K. Marx, Il Capitale, Torino, UTET, 2013, Libro I, p. 152.



286	 ﻿ Guido Mangialavori 

definito da una problematica teorica: è il campo stesso che si vede negli oggetti e nei 
problemi che esso definisce, il vedere non essendo altro che la riflessione necessaria del 
campo sui suoi oggetti21.

Non è sorprendente come questo passaggio illustri perfettamente il funzionamento 
della struttura ideologica immaginaria? Così, l’immaginazione non è più la facoltà di un 
soggetto che la esercita, l’immaginare è proprio il rapporto di riflessione della struttura 
ideologica sui suoi oggetti.

È la struttura ideologica immaginaria, in quanto struttura di atti e pratiche materiali, a 
interpellare gli individui in quanto soggetti (i suoi oggetti) sottomettendoli alle sue prati-
che, come supporti-soggetti delle-alle sue pratiche. La struttura ideologica immaginaria 
si immagina nei suoi oggetti (i soggetti) i quali non sono, appunto, che il riflesso della 
struttura in cui sorgono e in cui si riconoscono, avendone coscienza.

La struttura ideologica immaginaria si specchia nei soggetti e questi si specchiano 
in lei22, ed è in questo senso che la struttura è speculare e centrata, in quanto Soggetto 
maiuscolo dell’interpellazione.

La struttura ideologica immaginaria chiama ad agire gli individui. Sono proprio le 
pratiche, elementi della struttura ideologica immaginaria, a interpellare, nella messa 
all’opera, gli individui. Nella sottomissione ai suoi rituali e alle sue pratiche, fin 
dal pre-natale, nell’ideologia familiare ad esempio, in altre parole in una specifica 
coscienza, che altro non è se non un preciso rituale, gli individui si ritrovano già-
da-sempre soggetti ideologici, per questo gli individui sono «‘astratti’ rispetto ai 
soggetti che sono sempre-già»23 embricati come sono nelle costrizioni e nella pre-
assegnazione ideologiche.

La stessa relazione che definisce il visibile definisce anche l’invisibile come la sua 
faccia nascosta. [...] Questi nuovi oggetti e problemi sono necessariamente invisibili nel 
campo della teoria esistente, perché non sono oggetti di questa teoria, perché sono i suoi 
divieti [...] invisibili perché respinti di diritto, rimossi al di fuori del campo del visibile 
[...] poiché l’intera funzione del campo consiste nel non vederli, nel vietare che siano vi-
sti. [...] L’invisibile è definito dal visibile come suo invisibile, il suo divieto di vedere [...] 
le tenebre interne dell’esclusione, interne al visibile stesso, perché definite dalla struttura 
del visibile24.

Che cosa non è possibile vedere nella struttura ideologica immaginaria? Qual è il 
suo divieto e il suo rimosso? Non è difficile rispondere. Ciò che la struttura ideologica 
immaginaria rimuove dal campo del visibile sono i reali rapporti di produzione, detto 
altrimenti, ciò che essa fa è mistificare «i reali rapporti che governano l’esistenza degli 
individui».

A livello della produzione teorica dell’ideologia, poi, abbiamo un secondo processo 
di riconoscimento, ovvero la produzione di problemi artificiali per soluzioni già date su 
un altro livello, abbiamo cioè l’espressione teorica di quanto già prodotto, a livello extra-
teorico, nell’articolazione di pratiche della struttura ideologica immaginaria.

21	 L. Althusser, Leggere il Capitale cit., p. 26.
22	 Cfr. L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 199.
23	 Ivi, p. 195.
24	 L. Althusser, Leggere il Capitale cit., p. 27.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 287

«Il campo teorico non è limitato da uno spazio esterno, ha solo limiti interni, porta 
l’esterno dentro di sé, uno spazio definito, infinito, cioè senza limiti e senza frontiere 
esterne»25. Allo stesso modo si dirà, e Althusser lo dice26, che la struttura ideologica im-
maginaria non ha un fuori, ovvero non è possibile, dal suo interno, vederne il fuori, né 
abbracciarsi con lo sguardo, avendo solo limiti interni, i limiti del proprio visibile, mar-
cati da un’impossibilità, da una rimozione strutturale. La metafora spaziale si può anche 
declinare temporalmente dicendo che la struttura ideologica immaginaria non ha storia, 
nel senso che, mentre si può dire che le ideologie hanno una storia, la struttura ideologica 
immaginaria non ne ha una. Il suo funzionamento attraversa la storia tutt’intera27: in tutta 
la storia è presente una struttura che si costituisce come la possibilità di vedere (una certa 
immagine delle condizioni di esistenza degli individui) e l’impossibilità di vedere (le 
reali condizioni di esistenza degli individui).

La sua definizione (operazione scientifica per eccellenza) è allora ciò che fa allo stesso 
tempo infinito nel suo genere e segnato al suo interno in tutte le sue determinazioni da ciò 
che in lui esclude da lui la sua definizione. [...] il «soggetto» non gioca il ruolo che crede 
di avere ma quello che gli è assegnato dal meccanismo del processo28. 

Qui viene chiamata in causa una funzione chiave della struttura ideologica immagi-
naria, quel «dispositivo concettuale ideologico, costruito in modo tale che si dà un sog-
getto, dotato di una coscienza in cui forma liberamente o riconosce liberamente delle idee 
nelle quali crede, da cui il soggetto fa derivare il proprio comportamento materiale»29, 
misconoscendo così il processo reale che attraversa l’individuo, la struttura che lo gioca 
nelle pratiche di soggettivazione cui fa da supporto.

La struttura ideologica immaginaria (rapporto immaginario degli individui rispetto 
ai rapporti di produzione) è il soggetto (così come si direbbe il «soggetto» di un film) 
dell’ideologia primaria (rappresentazione immaginaria dei rapporti immaginari degli in-
dividui rispetto ai modi di produzione) che la mette in scena, ovvero ne ha coscienza, nei 
suoi atti, nelle sue pratiche e nei suoi rituali.

Dal momento che la struttura ideologica immaginaria non si dà mai nella sua purezza, 
e non si sviluppa cronologicamente, ovvero non vi è mai un soggetto generico che, suc-
cessivamente, entra in rapporto con un generico mondo dato di cui, in terza battuta, avrà 
coscienza generica, ne risulta che la distinzione fra struttura ideologica immaginaria e 
ideologia primaria (e le ideologie che sussume) viene fatta solo a livello logico e non 
empirico. Una struttura ideologica immaginaria si dà sempre in una formazione sociale. 
In una formazione sociale, gli elementi della struttura ideologica immaginaria si realiz-
zano sempre in una ideologia primaria e quelli esistono sempre nelle istituzioni cor-
rispondenti. Soggetto, coscienza e mondo ideologici si danno contemporaneamente in 
specifiche formazioni sociali. 

Per questo Althusser riferisce questo fatto paradossale, «che non sono le istituzioni 
che ‘producono’ le ideologie corrispondenti, ma sono gli elementi di un’ideologia (l’i-

25	 Ibidem.

26	 Cfr. L. Althusser, Lo Stato e i suoi apparati cit., p. 194: «L’ideologia non ha un fuori, ma allo 
stesso tempo non è che un fuori (per la scienza e per la realtà)».

27	 Cfr. L. Althusser, Lo Stato e i suoi apparati cit, p. 177.
28	 L. Althusser, Leggere il Capitale cit., p. 28.
29	 L. Althusser, Lo Stato e i suoi apparati cit., p. 187.



288	 ﻿ Guido Mangialavori 

deologia di Stato) che ‘si realizzano’ o ‘esistono’ in istituzioni corrispondenti». Questo 
fatto non è nemmeno poi così paradossale. Quello che si vuole dire è che le istituzioni 
non precedono l’ideologia ma che gli elementi dell’ideologia hanno già fatto presa in 
una struttura ideologica immaginaria, e questa presa è già distribuita nelle istituzioni che 
le corrispondono.

Una struttura ideologica immaginaria non esiste se non, esposto a ritroso, nei 
rituali organizzati, negli apparati ideologici i quali sono sussunti sotto un’ideologia 
primaria, dominante, che rispecchia la struttura ideologica immaginaria nella quale 
esiste. Qualsiasi atto materiale è infatti inscritto in rituali specifici o, per dirlo con 
Althusser, «non vi è pratica, qualunque essa sia, che per mezzo e sotto una ideo-
logia». Detto altrimenti, queste pratiche formano, con i soggetti che interpellano, 
una coscienza, si badi bene, non conoscenza. Brevemente, la struttura ideologica 
immaginaria si manifesta nella coscienza, ovvero nel comportamento materiale degli 
individui, dal momento che il «‘vissuto’ è propriamente l’ideologia in atto, una certa 
forma ideologica realizzata»30.

È una distinzione chiave quella che Althusser propone tra coscienza e conoscenza. 
La coscienza, che per lui vale a dire «il comportamento materiale degli individui»31, è 
sempre ideologica, in quanto coscienza di un soggetto. È nell’ideologia primaria che, 
in quanto soggetti, si prende coscienza, ed proprio su questa coscienza che deve agire il 
lavoro della pratica teorica per trasformarla e produrre conoscenza. Si può dire, provoca-
toriamente, che conoscere richiede una certa incoscienza.

È nella coscienza degli agenti della produzione, nell’assoggettamento alle sue prati-
che, che l’ideologia assicura la riproduzione dei rapporti di produzione i quali giocano e 
si esercitano direttamente nell’infrastruttura e nelle sue pratiche materiali, dunque l’este-
riorità della sovrastruttura rispetto all’infrastruttura 

si esercita, in larga parte, sotto forma di interiorità. Voglio dire più precisamente che 
ideologie come l’ideologia religiosa, l’ideologia morale, l’ideologia giuridica e anche 
l’ideologia politica (persino l’ideologia estetica: si pensi agli artigiani, agli artisti, e a tutti 
quelli che hanno bisogno di lavorare ritenendosi dei «creatori»), assicurano la riproduzi-
one dei rapporti di produzione (dunque a titolo di apparati ideologici di Stato dipendenti 
dalla sovrastruttura) nel seno stesso del funzionamento dei rapporti di produzione che essi 
contribuiscono a «far funzionare da soli»32. 

A un livello inferiore Althusser opera una distinzione, quella tra ideologia primaria, 
«l’unità di temi ideologici essenziali della classe dominante, o delle classi dominanti» e 
ideologie subordinate. «Bisogna distinguere tra gli elementi determinati dell’ideologia 
di Stato che si realizzano ed esistono in un apparato determinato, e le sue pratiche, e 
l’ideologia che è ‘prodotta’ in seno a questo apparato, dalle sue pratiche»33.

Le ideologie subordinate sono quelle che derivano, o si producono, nelle pratiche di 
un apparato ideologico, dando vita a delle ideologie interne. Queste ideologie subordina-
te non sono dei prodotti, ma più propriamente dei sotto-prodotti delle formazioni ideolo-
giche primarie, ma non ne derivano come una azione di ritorno. Le formazioni ideologi-

30	 L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 98.
31	 L. Althusser, Lo Stato e i suoi apparati cit., p. 200.
32	 Ivi, p. 204.
33	 Ivi, p. 87.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 289

che subordinate non sono, in altre parole, reazioni, ma «si realizzano sotto l’intervento di 
un’altra realtà [...] possiamo, anticipando, chiamarla con il suo nome: è la lotta di classe 
e i suoi effetti ideologici»34.

Appare dunque che il soggetto agisce in quanto è agito dal sistema seguente (enunciato 
nel suo ordine di determinazione reale): ideologia che esiste in un apparato ideologico 
materiale, che prescrive pratiche materiali regolate da un rituale materiale, le quali pra-
tiche esistono negli atti materiali di un soggetto che agisce in tutta coscienza secondo 
la sua credenza! E se ci si vuole obiettare che il detto soggetto può agire diversamente, 
ricordiamo che abbiamo detto che le pratiche rituali nelle quali si realizza un’ideologia 
primaria possono produrre (cioè sotto-produrre) un’ideologia secondaria – grazie a dio, 
altrimenti non sarebbero mai possibili né la rivolta né la “presa di coscienza” rivoluzio-
naria, né la rivoluzione35.

3. 

Prendiamo ad esempio i sistemi di produzione e le loro pratiche. Nel 1912 Frederick 
W. Taylor, consulente per l’ingegneria gestionale, fu chiamato a testimoniare di fronte 
a una Commissione di indagine istituita dalla Camera dei deputati degli Stati Uniti. 
L’indagine verteva sull’Organizzazione Scientifica del lavoro, il sistema di produzione 
da lui inventato nel 1883, ed era volta a comprenderne l’impatto sociale. Lo Scienti-
fic Management era stato impiegato, nel corso degli anni, in diverse fabbriche, dalla 
Manufacturing Investment Company alla Bethlehem Steel Company con un notevole 
incremento della produttività36.

Prima di descriverne i metodi, vediamo, nelle parole dello stesso Taylor, in cosa con-
siste il nucleo centrale del sistema. Si tratta, dice Taylor, di un «completo cambiamento 
dell’atteggiamento mentale»37. Cerchiamo di capire meglio: un «nuovo atteggiamento 
mentale»38 che sostituisca un atteggiamento di pace a uno di guerra. In pratica, capitalisti 
e operai devono prendere coscienza del fatto, «lapalissiano» a suo dire, che gli interes-
si dell’uno coincidono con quelli dell’altro, o meglio, facendo gli interessi dell’uno si 
fanno, indirettamente, anche gli interessi dell’altro. Per ottenere questo scopo, ribadisce 
Taylor, occorre un «gran cambiamento mentale negli operai»39. D’altra parte, continua, 
«senza un certo atteggiamento mentale, l’organizzazione scientifica non può esistere»40, 
poiché «niente è più saldo di un principio mentale». Vale la pena, a questo punto, ripor-
tare tutto il passaggio.

Taylor – Ritengo che non vi sia nulla di più stabile, nella vita, delle nostre convinzioni. 
Se vi può essere nell’esistenza qualcosa di fisso, questo è proprio un atteggiamento men-
tale. Si tratta di principi: non vi è nulla di più durevole dei principi che si sono profonda-
mente radicati in noi. I principi della religione, i principi che governano le azioni degli 

34	 Ivi, p. 89.
35	 Ivi, p. 190.
36	 F. Taylor, L’organizzazione scientifica del lavoro, Milano, Etas/RCS, 2004, p. 11.
37	 Ivi, p. 257
38	 Ivi, p. 394
39	 Ivi, p. 396
40	 Ivi, p. 398



290	 ﻿ Guido Mangialavori 

uomini, sono le cose più stabili che ci siano in noi. Le nostre azioni potranno cambiare, 
potranno cambiare le nostre conoscenze, i nostri punti di vista, ma una volta che noi ab-
biamo dei principi fondamentali, essi si modificheranno ben raramente. Presidente – Non 
è un fatto notato più volte che l’atteggiamento mentale cambia frequentemente? Taylor 
– Sì, questo succede per cose di minore importanza ma, quando la gente viene convinta 
gradualmente, quando gli uomini adottano un nuovo atteggiamento mentale gli uni verso 
gli altri e nei riguardi dei loro doveri, succede una rivoluzione nei doveri degli operai 
verso se stessi e verso i propri compagni, una rivoluzione lenta, difficile da compiersi, ma 
che, una volta fatta, risulta molto stabile41.

È interessante vedere come qui Taylor affronta i termini del problema. Taylor, in 
quanto consulting engineer in management, si occupa direttamente e concretamente, ve-
dremo come, di modificare le azioni, le pratiche, i rituali degli operai, eppure quando gli 
si chiede qual è l’essenza del suo metodo egli risponde che si tratta di una modificazione 
dall’atteggiamento mentale degli operai. Un’idea a tal punto ostinata che nel corso della 
sua testimonianza l’espressione ricorre, in diverse varianti, almeno sei volte. Va detto 
che, seppure mancando il bersaglio, qualcosa Taylor aveva intuito poiché, dato il tenore 
dei suoi discorsi agli operai, non poteva davvero pensare di mutarne i principi a parole42, 
insomma non poteva trattarsi di un battaglia di idee, ma di pratiche.

Quello che sostengo è che mentre Taylor vede nell’esito del suo metodo una fantoma-
tica modificazione delle idee degli operai nella direzione di una pacificazione ideologica 
del conflitto di classe, in realtà a rivestire interesse è il vero sotto-prodotto che quelle 
pratiche contribuiranno a creare: «un comportamento materiale degli individui, ovvero 
la coscienza» di uno specifico tempo ideologico, che entra in risonanza con il classico 
tempo ideologico sincronico e lineare. 

D’altra parte, l’insorgere di queste pratiche, lungo il lignaggio privilegiato Taylor-
Ford-Ohno, ci presenta un’esigenza strutturale del capitale, non un capriccio dell’inge-
gneria gestionale.

Leggiamo quanto scrive Marx nei Grundrisse a proposito della circolazione, dove 
fa diretto riferimento ai tempi del capitale. In breve, egli dice, se la circolazione non 
entra direttamente nella determinazione del valore, dalla sua velocità dipende però diret-
tamente la frequenza con cui il capitale può valorizzarsi. Ovvero, dalla velocità della 
circolazione, dipende la velocità con cui il processo di produzione si ripete.

Abbiamo allora, come momenti che entrano direttamente e indirettamente nella 
creazione di valore, il tempo di lavoro e il tempo di circolazione. Su queste basi, come 
devono essere poste le variabili tempo? In che relazione devono stare? Qual è il ritmo 
cui deve tendere, asintoticamente, il capitale? Vediamo cosa risponde Marx. La tendenza 
cui il capitale inclina è quella di porre come massima la quantità di tempo di lavoro, ov-
vero porla come infinita ∞, in modo tale da rendere la quota di lavoro necessario come 
massimamente piccola in rapporto alla quantità infinitamente grande del lavoro supple-

41	 Ibidem.
42	 Cfr. F. Taylor, L’organizzazione scientifica del lavoro cit., p. 171: «Schmidt, sei un lavoratore di 

prima categoria? – Non capisco cosa vogliate dire. – Ma sì che lo capisci. Ciò che voglio sapere 
è se sei un uomo che vale o no. – Non capisco che cosa vogliate dire. – Andiamo, rispondi alla 
domanda. Voglio sapere se sei un lavoratore di prima categoria o se sei come questi tuoi com-
pagni, che valgono poco. Voglio sapere se vorresti guadagnare un dollaro e 85 al giorno, o se ti 
accontenti di 1,15, proprio come tutta questa gente fa. – Se voglio 1,85 al giorno? Ah, questo 
significa essere di prima categoria? Beh, allora sì, lo sono».



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 291

mentare, giungendo così alla massima valorizzazione del capitale. Per ottenere poi il 
massimo coefficiente possibile di frequenza di valorizzazione, il tempo di circolazione 
dovrebbe essere posto = 043, in questo modo «la ripetizione del processo di produzione 
sarebbe ostacolata soltanto dal suo stesso tempo di durata, cioè dal tempo che occorre per 
trasformare la materia prima in prodotto»44.

Si tratta di agire sia a livello estensivo che intensivo. Se una prima tendenza del capi-
tale è quella di portare il tempo di lavoro all’infinito, una seconda, intrinseca, sarà quella 
di saturare il tempo di lavoro, ovvero la tendenza ad aumentare il ritmo di produzione, in 
altre parole la frequenza dell’attività che crea valore: non solo si deve lavorare a lungo, 
bisogna farlo anche intensamente. Aumentare il ritmo produttivo ha anche un altro utile 
non secondario: la diminuzione dei costi di produzione45. Come si può aumentare il rit-
mo di produzione? Il capitalista può operare un cambiamento nel metodo di lavoro (ad 
esempio Taylor, con l’organizzazione scientifica del lavoro, o Ford con la super-taylorista 
divisione dei ruoli) o nei mezzi di lavoro (ad esempio interventi di ingegneria industriale 
come la production line di Ford) in vista di una riduzione della quantità di tempo di la-
voro da incorporare in ciascuna merce prodotta: in questo modo una stessa o una minor 
quantità di forza lavoro acquista la facoltà di produrre una maggior quantità di merci. 
Nuovi metodi di lavoro o nuovi mezzi di produzione fanno dunque sì che una stessa o 
una minor quantità di forza lavoro acquisti la facoltà di produrre una maggior quantità 
di merci. Lo scopo è quello di creare, in tempi uguali o inferiori, una quantità di prodotti 
superiore a quella creata dal lavoro sociale medio dello stesso genere, in modo tale che 
una unità di merce, venduta al suo valore sociale o anche al di sotto, ma sempre al di 
sopra del suo valore individuale, permetta al capitalista di realizzare un plusvalore extra. 

Dal lato della circolazione,

il capitale deve tendere, da una parte, ad abbattere ogni ostacolo spaziale al traffico, ossia 
allo scambio, e a conquistare tutta la terra come suo mercato, dall’altra esso tende ad an-
nullare lo spazio attraverso il tempo; ossia a ridurre al minimo il tempo che costa il movi-
mento da un luogo all’altro. Quanto più il capitale è sviluppato, quanto più è esteso perciò 
il mercato su cui circola e che costituisce il tracciato spaziale della sua circolazione, tanto 
più esso tende contemporaneamente ad estendere maggiormente il mercato e ad annullare 
maggiormente lo spazio attraverso il tempo46. 

Alla luce di quanto detto, vediamo in cosa consistono le pratiche dello Scientific Man-

agement. Si tratta dell’accelerazione sistematica del processo produttivo, ovvero del rit-
mo di produzione. È Taylor stesso ad ammettere, in qualche modo, che non c’era nulla 
di nuovo nel «mettere gli operai alla frusta»47; egli afferma infatti che «l’organizzazione 
scientifica non implica di necessità alcuna grande invenzione, né la scoperta di fatti nuo-

43	 Cfr. K. Marx, Gründrisse. Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica, Milano, 
PGreco, 2011, p. 526.

44	 Ibidem.

45	 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., Libro I, p. 436.
46	 K. Marx, Grundrisse cit., p. 526; cfr. K. Marx, Il Capitale cit., Libro II, p. 158: «Più le metamor-

fosi di circolazione del capitale sono puramente ideali, cioè più il tempo di circolazione scende, 
o si avvicina, a 0, più il capitale funziona, e più la sua produttività e la sua autovalorizzazione 
aumentano». 

47	 S. Kern, Il tempo e lo spazio: la percezione del mondo tra Otto e Novecento, Bologna, Il Mulino, 
1988, p.147.



292	 ﻿ Guido Mangialavori 

vi o sensazionali. Consiste invece in una particolare combinazione di elementi che già 
esistevano in passato»48. Eppure in questo incontro di elementi vi erano delle novità.

Si trattava di aumentare la produttività attraverso un incremento della velocità d’e-
secuzione dei compiti, e incentivare l’incremento con un aumento salariale che poteva 
andare dal 30% al 100%. In poche parole, saturare la giornata lavorativa, abbassare il 
costo della mano d’opera e portare i salari poco sopra la media. L’operaio sarebbe stato 
coinvolto in attività altamente ripetitive e gratificato da un compenso-premio maggiora-
to, ma solo in caso di riuscita.

Taylor partiva dal presupposto che ci fosse un «tempo standard» che corrispondeva 
al tempo minimo di esecuzione di ciascuna operazione, e quella che chiamava One best 

way, un’unica soluzione ottimale per ogni compito. Per determinare il tempo standard 
d’esecuzione, le attività dell’operaio venivano scomposte in sequenze di azioni, le azioni 
cronometrate e i tempi unitari registrati. Il tempo di ogni operazione si otteneva som-
mando i vari tempi unitari di cui era composta.

«In qualche caso la suddivisione [delle operazioni] dovrebbe essere portata ad un 
punto tale da sembrare quasi un’assurdità. Per esempio, nel corso dello studio del palag-
gio da terra [...] si nota che il movimento di una palata di terra è suddiviso in s = tempo 
per caricare la pala e sollevarla per il lancio; t = tempo per lanciare la palata»49. Gli altri 
elementi del paleggio sono: w = tempo per percorrere un metro con la pala carica; w” = 
tempo per percorrere un metro con la pala scarica; L = carico di una palata in decimetri 
cubici; P = percentuale di giornata per riposo e inevitabili interruzioni; T = tempo per 
paleggiare un metro cubo. Era ferma convinzione di Taylor che nelle attività meccaniche 
in genere, le nozioni scientifiche alla base degli atti di ogni esecutore sono tanto vaste e 
numerose che l’operaio più adatto a compiere il lavoro non sarà in grado, per mancanza 
di istruzione o per insufficiente capacità intellettuale, di comprenderle50. 

Dal momento che l’operaio non è in grado di comprendere le basi del proprio lavoro, 
è fondamentale, nell’organizzazione a compito, che la regolazione dei tempi sia affidata 
interamente alla direzione e che dunque tutta l’attività intellettuale debba essere elimina-
ta dall’officina e concentrata nell’ufficio programmazione.51

I principi della divisione del lavoro di cui già ci parlava Smith venivano spinti ancora 
più in là; si tendeva a isolare il lavoratore per indebolirlo, e si eliminavano i contratti 
collettivi.

Il ritmo di lavoro era martellante. Il tempo, poroso, veniva saturato dai cicli perfor-
mativi sempre più rapidi, in cui erano inscritte operazioni produttive ripetitive: a ogni 
operazione ne seguiva un’altra identica, e ogni azione che componeva ciascuna opera-
zione seguiva un programma preciso da cui l’operaio era estromesso, la sequenza delle 
azioni piombava sull’operaio dall’ufficio tecnico, e l’operaio era il mero esecutore di un 
medesimo pattern. 

I principi di Taylor verranno applicati con rigore e perfezionati nelle industrie Ford, 
nei limiti e nelle possibilità di un sistema di produzione dominato dalla catena di mon-
taggio, anche grazie a qualche innovazione tecnica. I capisaldi restavano 1) accelerazio-
ne del ritmo; 2) sincronizzazione dei tempi; 3) parcellizzazione dei compiti; 4) postazio-
ni individuali fisse; 5) standardizzazione delle procedure.

48	 F. Taylor, L’organizzazione scientifica del lavoro cit., p. 234. 
49	 Ivi, p. 115.
50	 Ivi, p. 169.
51	 Ivi, p. 65.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 293

4. 

«History is more or less bunk. It’s tradition. We don’t want tradition. We want to live 
in the present, and the only history that is worth a tinker’s damn is the history that we 
make today»52. È il 25 maggio del 1916 quando Ford, 53 anni, dice a Charles N. Wheeler, 
reporter per il Chicago Tribune, che la storia è grosso modo una stupidaggine53. Quello 
che interessa Ford è il presente, quello che succede ora, e quello che succede ora, ovvero 
il 25 maggio del 1916 è che lo stabilimento di Highland Park, il primo a sperimentare 
una catena di montaggio, sta per sfornare 501.462 Model T al prezzo di 345$ l’una: era 
di 825$ solo nel 190954.

La linea continua di montaggio per la produzione standardizzata era stata inaugurata 
il 7 ottobre 191355. Grazie alla nuova organizzazione del lavoro, le Model T uscivano 
dalla assembly line ogni tre minuti. Nel 1914 il tempo di produzione era passato dalle 
dodici ore e mezza dello stabilimento di Piquette Avenue ai novantatre minuti, per giunta 
usando meno mano d’opera.56 

Lo stabilimento di Highland Park fu costruito nel 1909 su progetto di Albert Kahn. 
Kahn aveva maturato una certa esperienza nell’architettura industriale a partire dal 1905, 
anno in cui Henry B. Joy, presidente della Packard Motor Car Company, commissionava 
allo studio di Kahn il progetto del Buildng n.10. Nella costruzione di questo edificio 
vengono impiegati i metodi del Kahn System of Reinforced Concrete, un brevetto per le 
costruzioni in cemento armato, sistema all’avanguardia nelle tecniche costruttive statu-
nitensi dell’epoca: «Il Brevetto consiste in un sistema di armatura composto da un pro-
filato in acciaio munito di alette saldate piegate verso l’alto, le quali, orientate secondo 
la direzione dei principali sforzi di compressione, hanno il vantaggio di offrire maggior 
resistenza e contemporaneamente di semplificare la messa in opera»57.

La nuova struttura in cemento armato, liberando le grandi superfici dell’edificio dall’in-
gombro delle strutture portanti, permetterà di concepire lo spazio di fabbrica come una 
tela bianca su cui sperimentare nuove organizzazione del processo produttivo e del lavoro.

52	 Charles N. Wheeler, Close-up View of Henry Ford and His Ideas, Chicago Tribune (25 maggio 1916). 
53	 La sera del 2 febbraio 1942, 26 anni dopo l’intervista di Ford al Tribune, Hitler, nella sala da 

pranzo del Berghof, parlava ai suoi commensali della produzione delle automobili americane. Se 
nel 1920 il modello base della Ford costava 245$, la piccola Opel 4/12 PS Laubfrosch tedesca 
costava 4.600 Reichsmark, ovvero 1095$, quasi cinque volte tanto. Gli americani, notava Hitler, 
fabbricavano le loro vetture con un minimo di mano d’opera. Sarebbe stata la Volkswagen, diceva, 
la prima fabbrica tedesca dello stesso genere (va detto che, a dispetto delle convinzioni di Hitler, 
la Opel aveva già introdotto la catena di montaggio nel ̓24 e negli anni ̓30 il prezzo della 4/12 PS 
era sceso a 1.990 Reichsmark). Era stata proprio la lettura di Ford ad aprirgli gli occhi, «da loro 
tutto si fa meccanicamente, di modo che nei loro stabilimenti possono far lavorare anche l’ultimo 
dei cretini. I loro operai non hanno bisogni di pratica specializzata e si possono dunque sostituire 
l’uno con l’altro». Il 17 febbraio del 1972, con la produzione della Beetle numero 15,007,034 la 
Volkswagen sorpassa di una unità la produzione della Ford Model T, imbattuta fino ad allora. La 
Beetle, con i suoi 21.529.464 di esemplari, sarà superata solo nel 1997 dalla Toyota Corolla che, 
con più di 40.000.000 milioni di unità prodotte, è tuttora l’auto più venduta di sempre. Cfr. H. T. 
Roper, G. L. Weinberg (a cura di), Conversazioni a tavola con Hitler, Gorizia, Libreria Editrice 
Goriziana, 2010, p. 272.

54	 http://www.mtfca.com/encyclo/fdprod.htm, rapporto compilato da R.E. Houston, Ford Produc-
tion Department, 3 agosto, 1927.

55	 F. Bucci, L’Achitetto di Ford, Milano, Città studi, 1991, p. 16.
56	 Cfr. G.N. Georgano, Cars: Early and Vintage, 1886–1930, London, Grange-Universal, 1985.
57	 F. Bucci, L’Achitetto di Ford cit., p. 7.



294	 ﻿ Guido Mangialavori 

Nel 1906 una nuova commissione: lo studio Kahn progetta l’impianto automobilistico 
della casa automobilistica Pierce Great Arrow che verrà realizzato a Buffalo.

La novità dello stabilimento di Buffalo risiedeva nell’organizzazione del ciclo di la-
vorazione che era posto sullo stesso livello. Il complesso era infatti articolato in sette 
edifici in cemento armato a un solo piano, con copertura a dente di sega, corrispondenti 
ciascuno a un segmento del processo produttivo.

Le materie prime arrivavano attraverso la ferrovia e venivano smistate nei singoli 
edifici di produzione per poi confluire al centro del complesso, nell’Assembly Building, 
dove le tre parti dell’automobile, motore, telaio e carrozzeria, venivano assemblate. Al 
termine del processo, il veicolo veniva immagazzinato nel Garage.

«Gli edifici in cemento armato di Detroit e Buffalo contengono in nuce i caratteri dello 
spazio di fabbrica poi pienamente dispiegati nell’esperienza fordista»58. 

È importante sottolineare che in questo modello di organizzazione del flusso produt-
tivo in linea sono i semilavorati a muoversi attraverso i singoli edifici, e non gli operai 
a muoversi verso i semilavorati: è un punto su cui torneremo. Ford stesso è cristallino: 
«The first step forward in assembly line came when we began taking the work to the men 
instead of the men to the work»59. 

L’edificio di Highland Park è disposto su quattro piani e si sviluppa orizzontalmente, 
coprendo una lunghezza di circa duecento metri e una larghezza di appena ventidue. Qui 
la nuova assembly line trova la sua collocazione ideale.

La struttura portante in cemento armato, senza muri interni, consente, come nel caso 
del Building n.10 della Packard, l’apertura di uno spazio sgombro da strutture portanti, 
dando a Ford la possibilità di modificare la disposizione dei macchinari e di sviluppare 
la linea continua di montaggio a seconda delle esigenze della produzione.

Gli ampi spazi liberi da ingombri strutturali sono, nella concezione di Kahn, funzio-
nali al movimento costante dei semilavoriati, che non deve mai essere ostacolato. Nella 
progettazione, il processo produttivo ha la priorità. Il flusso deve essere continuo e diret-
to, dal ricevimento delle materie prime fino alla partenza del prodotto finito.

Nel 1929 è Ford, in un articolo scritto per l’Encyclopedia Britannica, a elencare i 
tre capisaldi dell’organizzazione fordista del lavoro: «1) l’avanzamento metodico e 
pianificato delle merci attraverso l’officina; 2) la consegna del lavoro, invece di las-
ciare all’operaio l’iniziativa di trovarlo; 3) un’analisi delle operazioni nelle loro parti 
costituenti»60. 

Questi uomini dovevano seguire il flusso delle merci; compiere una quantità minima 
di azioni, spesso un’unica, singola operazione; per ciascuna operazione avevano a dispo-
sizione quello che era stato calcolato come il minimo tempo possibile. 

C’è, nella prassi fordista, questo assillo delle materie prime, dei semilavorati e dei 
prodotti che si precipitano sull’operaio. Per questo è centrale la continuità del flus-
so, senza interruzioni, senza tempi morti. Il lavoratore viene investito dal continuo 
movimento delle merci. L’azione futura è già in atto, l’operazione è sempre già stata 
compiuta, ciò che accadrà sta già avvenendo adesso, ed è già accaduto. Il futuro è 
già passato in un presente dilatato. Sembra di sentire Ford ripetere: «we want to live 
in the present!». 

58	 Ivi, p. 13.
59	 H. Ford, My life and work, Samaira Book Publishers, New Delhi, 2017, edizione digitale, p. 71.
60	 H. Ford, Mass production in Encyclopedia Britannica, 13th ed., Suppl. vol.2, 1926, pp. 821-823.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 295

Il presente, in queste pratiche, non si definisce come punto di congiunzione tra passato 
e futuro, il presente è il tempo del lavoro accelerato. «Since we do not take a man on 
his past history, we do not refuse him because of his past history [...] – we do not hire a 
man’s history, we hire the man. [...] All that he needs is the desire to work»61. 

La flessibilità dell’organizzazione spaziale dell’impianto di Highland Park permette 
a Ford una costante sperimentazione della linea produttiva, dandogli modo di abbando-
nare il più rapidamente possibile i metodi, i materiali e le tecniche che si dimostravano 
obsoleti. Così l’intero stabilimento di Highland Park verrà integrato in un complesso 
polistrutturale, in cui ogni edificio verrà adibito a specifica lavorazione, come già nella 
fabbrica della Pierce Great Arrow.

Questo modello organizzativo trova il suo zenit nei mastodontici impianti di River 
Rouge a Dearborn. Costruiti su una superficie di cinque chilometri quadrati e dotati di 
una massiccia rete di infrastrutture, stradali, aeroportuali, fluviali, ferroviarie – centocin-
quanta chilometri di binari nel 192662, gli impianti di Dearborn portano la pratica fordista 
del flusso a un livello finora mai raggiunto, inglobando tutti i processi produttivi. Cuore 
del polo industriale o, più precisamente, sua spina dorsale, è l’imponente catena di mon-
taggio che dettava il concatenamento delle operazioni. Scrive Ford a tale proposito: «The 
whole plant has been built with the single thought of simplifyng the handling material, 
and the backbone of its transportation is what we call the ‘High Line’. The High line is 
a concrete structure forty feet high and three quarters of a mile long, with five railroads 
tracks and two protected footpaths across its top. The outer track, nearest the storage 
bins, is of open-grider construction and permits bottom-dumping cars to discharge their 
loads directly into the bins»63. 

È la High line che permette, attraverso il movimento continuo e fluido delle materie 
prime e dei semilavorati, di economizzare il tempo e di gestire l’ordinamento temporale 
delle operazioni. È la macchina a dare il tempo, dettare il ritmo e a imporre la sincroniz-
zazione. È, infine, la macchina a prendere il posto degli occhi e del cronometro di Taylor, 
ma l’importanza della velocità in rapporto allo sfruttamento del tempo, sia nell’orga-
nizzazione del lavoro taylorista che in quella fordista, resta una priorità difficilmente 
sopravvalutabile.

5.

Taiichi Ohno è stato l’artefice, a partire dalla metà degli anni ̓40 del secolo scorso, 
della rivoluzione nel sistema produttivo Toyota. In Giappone, nel 1978, si pubblica il 
suo Toyota seisan hōshiki (The Toyota Production System), in cui descrive l’evoluzione 
del sistema produttivo Toyota, in breve l’incremento della produttività attraverso la si-
stematica eliminazione degli sprechi, a partire dal suo esordio nel secondo dopoguerra 
fino alla fine degli anni ̓70.

Il titolo della traduzione italiana, uscita nel 1993 è, curiosamente, Lo spirito Toyota. 
Naturalmente si tratta di una strategia di marketing, ma d’altro canto non si può fare a 
meno di notare il portato ideologico che la scelta di questo titolo rivela. Lo spirito To-

61	 H. Ford, My life and work cit., p. 83. 
62	 F. Bucci, L’Achitetto di Ford cit., p. 31.
63	 H. Ford, Today and Tomorrow, Ferndale, Generosity Press, 2018, edizione digitale, posizione 1487.



296	 ﻿ Guido Mangialavori 

yota fa tornare alla mente quel «gran cambiamento mentale negli operai» di cui parlava 
Taylor di fronte alla commissione US. L’ingegneria gestionale sembra essere sempre più 
una branca delle scienze dello spirito. 

Per un altro verso, in considerazione della continuità dell’asse Ford-Ohno, non va 
trascurato che un secondo testo di Ohno porta esplicitamente nel proprio nel titolo, Just-

In-Time for Today and Tomorrow, una citazione di quel compendio della prassi fordista 
che è Today and Tomorrow.

Come in tutte le industrie, scrive Ohno ne Lo spirito Toyota, il profitto può essere 
ottenuto soltanto con la riduzione dei costi64. Dal momento che il costo di produzione 
delle merci diminuisce in proporzione all’aumento della quantità prodotta, il proble-
ma del contenimento dei costi di produzione, in condizioni di mercato in espansione, è 
risolto dal modello di produzione di massa: è il caso delle industrie Ford. La Opel, ad 
esempio, che nel 1921 non aveva ancora introdotto la catena di montaggio, produceva 
in quell’anno appena 1.314 auto, mentre la Citroën ne produceva 10.933 e la Ford addi-
rittura 1.477.409. Dal momento che, in una data porzione di tempo di lavoro, il valore 
prodotto si ripartisce su un numero maggiore di merci, il capitalista necessiterà, per rea-
lizzare quel valore, di un mercato più esteso.

La Toyota si trova di fronte al medesimo problema, contenere i costi di produzione 
e aumentare il profitto, ma in un contesto radicalmente differente: un ritmo di crescita 
lento in cui il tradizionale modello di produzione americano sembra non avere più molto 
da offrire. Ohno e la Toyota Motor Company si trovava in una congiuntura molto diversa 
da quella toccata a Ford. 

Se si fissa un prezzo alto a causa degli alti costi di produzione, il consumatore finirà 
semplicemente per cambiare il prodotto da acquistare, d’altra parte quando un modello 
cade nelle vendite65, il suo costo di produzione aumenta, ma non è possibile chiedere al 
cliente di pagare di più l’automobile. Bisogna trovare un modo per costruire in maniera 
più economica i modelli le cui vendite sono in ribasso, e continuamente venderli con 
profitto. Detto altrimenti, occorre studiare un metodo che aumenti la produttività anche 
quando diminuiscono le quantità vendute. La domanda è: come si possono abbassare i 
costi di produzione in fase di crescita lenta?

Ohno, innanzi tutto, evita di dividere il tempo di lavoro in una parte di accumulo delle 
scorte e in un’altra di loro smaltimento, vuole invece rendere il flusso costante e regolare 
(quel che si chiama produzione livellata): le merci e i pezzi dovevano arrivare nei modi 
e nei tempi imposti dalla domanda di mercato.

Just in time e autoattivazione sono i capisaldi del sistema di produzione Toyota volto 
all’eliminazione totale degli sprechi (non solo gli sprechi di tempo detestati da Taylor).

La tecnica del just in time prevede che ciascuna fase del processo produttivo riceva 
i pezzi che le sono necessari nella quantità e nei tempi desiderati e persegue come 
obiettivo strategico l’eliminazione dello stoccaggio e, di conseguenza, dei magazzini 
(«shelves produce nothing», scriveva già Ford nel ̓22)66; a questo scopo è stato ripen-

64	 T. Ohno, Lo spirito Toyota, Torino, Einaudi, 2004, p. 14.
65	 Ivi, p. 156; cfr. H. Ford, Il mio amico Edison, Torino, Bollati Boringhieri, 1992, p. 48, «Mi è stato 

attribuito il merito di aver pensato per primo di fissare il prezzo di vendita di un articolo in base al 
costo al quale ero convinto che potesse essere fabbricato e di forzare poi i costi mediante la pro-
duzione di massa in modo da trarre profitto dal prezzo di vendita, ma Edison aveva fatto la stessa 
cosa molto tempo prima [con la costruzione delle lampadine a incandescenza]».

66	 H. Ford, My life and work cit., p.165.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 297

sato il flusso di produzione che andava dalle stazioni iniziali al montaggio finale, senza 
curarsi delle condizioni complessive della produzione. All’inverso, nel sistema Toyota 
l’ordine parte dalla linea di assemblaggio finale, che detta il piano di produzione, e va 
in direzione delle stazioni iniziali per prelevare solo il materiale necessario. In questo 
modo, ogni stazione inoltrerà i propri ordini alla precedente la quale produrrà solo 
quanto gli è stato richiesto. Le informazioni e gli ordini vengono passati da una stazi-
one all’altra grazie a un sistema di kanban (cartellini) i quali indicano il quantitativo di 
produzione necessario a ciascun processo produttivo. Affinché il sistema just in time 

funzioni, ogni singolo processo dev’essere sincronizzato e connesso agli altri in un 
movimento armonico. 

In un sistema di lavoro just in time, dove non sono necessarie scorte di magazzino, se 
il processo precedente fornisce pezzi difettosi, il processo successivo deve arrestare la 
linea, rilevando immediatamente la disfunzione in atto. 

Ohno estende il significato di «difettoso» al di là dei pezzi difettosi, fino a includere 
il lavoro difettoso, con l’obiettivo di ottenere «prodotti al 100 per cento non difettosi»67. 
In altre parole, l’insufficiente standardizzazione e razionalizzazione crea perdite, incom-
patibilità ed eccesso nelle procedure di lavoro e nei tempi di produzione: ciò può portare 
anche alla produzione di esemplari difettosi.

L’organizzazione produttiva just in time risponde direttamente alle necessità del mercato 
che vengono comunicate agli impianti produttivi dalla Toyota Automobile Sales Company: 
in pratica, gli impianti Toyota producono in consonanza con la domanda effettiva.

I concessionari del paese trasmettono giornalmente i loro ordini all’ufficio principale 
del Toyota Automobile Sales Company. Questi ordini sono sistematicamente classificati 
e i dati risultanti divengono la base per le richieste produttive che vengono inoltrate agli 
impianti di produzione Toyota.

L’aumento di efficienza attraverso una riduzione di mano d’opera può essere realiz-
zato solo con l’eliminazione degli sprechi dal tact-time calcolato sulla quantità richi-
esta. Il tact-time misura la quantità di tempo necessaria a produrre una merce e viene 
calcolata partendo dal numero di pezzi richiesti.68 Il tact si ottiene dividendo il tempo 
operabile giornaliero per il numero richiesto di pezzi al giorno. Il tempo operabile è 
la quantità di tempo netto nel quale può avvenire la produzione quotidiana. Il tact-

time definisce il ritmo di produzione ideale in accordo alla domanda, e non l’effettivo 
tempo di produzione del singolo pezzo, ed è in base al ritmo di produzione che si può 
pianificare a necessità di mano d’opera sufficiente a portare a termine il compito. Se 
la domanda reale o la quantità richiesta rimane invariata o diminuisce, ma si verifica 
un aumento d’efficienza attraverso un incremento produttivo, si ha un «aumento appa-
rente di efficienza».

Il secondo punto cardine del modello Toyota e la tecnica dell’autoattivazione, che 

consiste nell’installazione di macchine dotate di un dispositivo di arresto automatico che 
entra in funzione in caso di anomalia. Si tratta di macchine che, quando lavorano in con-
dizioni normali, non necessitano di alcun operatore: in questo modo un singolo operaio 
può essere addetto a più macchine, con un notevole risparmio di forza lavoro. Secondo 
questo stesso principio, anche in una linea di produzione manuale, ciascun operaio può 
interrompere la produzione in caso di anomalie. È così possibile risalire immediata-

67	 T. Ohno, Lo spirito Toyota cit., p. 61.
68	 Ivi, p. 87



298	 ﻿ Guido Mangialavori 

mente all’origine dell’anomalia e risolvere tempestivamente il problema. Con la tecnica 
dell’autoattivazione, l’operaio attende l’evento anomalo ed è pronto ad agire come un 
meccanismo di retroazione.

Nel sistema Toyota vi sono delle valutazioni e, di conseguenza, delle decisioni 
che l’operaio deve prendere in autonomia, senza consultare il controllo produttivo o 
l’ufficio tecnico, come ad esempio l’opportunità di bloccare la produzione, oppure 
quale sequenza debba essere eseguita nella lavorazione dei pezzi o sulla necessità di 
lavoro straordinario. 

Ohno ha qui in mente il sistema nervoso: partendo dal presupposto che le operazioni 
compiute dal sistema nervoso vegetativo non devono essere prima processate a livello 
conscio, egli sostiene che, in una grande industria, vi devono essere una serie artico-
lata di riflessi autonomi e automatici, ovvero istintivi, affinché il comando centrale non 
debba essere sovraccaricato dalla gestione di ogni micro mutamento. In questo senso 
l’autonomia dell’operaio è solo apparente, si tratta in realtà di rispondere a uno stesso 
input (anomalia) con un medesimo output (blocco della linea). 

Seguendo Ohno, se si analizza ciascuna operazione produttiva, e se ne elimina 
l’opacità, si nota subito che è scomponibile in lavoro e perdita, dove con lavoro s’intende 
tutto ciò che produce e aggiunge valore, e con perdita tutto ciò che non aggiunge valore, 
come i tempi morti e i movimenti superflui: in breve, il movimento non è sempre lavoro.

La capacità attuale viene allora valutata come lavoro + perdita. La produttività e 
l’efficienza aumenteranno quando le perdite saranno ridotte a zero e il lavoro portato 
a cento su cento. La standardizzazione delle procedure di lavoro è fondamentale per 
l’aumento dell’efficacia produttiva. 

«In Giappone si dice che ‘il tempo è l’ombra del movimento’», così scrive Ohno, e 
continua, in puro stile taylorista, «Molte volte i ritardi sono generati dallo scarto tra i 
movimenti e gli standard operativi [...] il compito del supervisore (dal capo squadra al 
direttore) è quello di far sì che i lavoratori rispettino gli standard, fornendo loro le cono-
scenze adatte allo scopo»69.

La reale intenzione di Ford, così ritiene Ohno, era quella di portare la pratica del flusso 
continuo ben oltre la linea di assemblaggio finale, estendendola a tutti i processi produt-
tivi. È solo stabilendo un flusso continuo che attraversi tutti i processi che si può pensare 
di ridurre veramente i tempi di produzione: è in questo contesto che Ohno ricolloca il 
concetto fordiano di sincronizzazione.

Il sistema Toyota sincronizza la produzione di ogni pezzo. Le linee sue di assemblag-
gio, attraverso il livellamento produttivo, dove i picchi e le valli di produzione di bilan-
ciano, operano con un flusso scorrevole, o flusso snello. «Dietro questo approccio c’è l’i-
dea di un mercato in cui ogni cliente compra una macchina diversa»70. «Così ogni mese 
200.000 automobili escono dalle linee di assemblaggio in migliaia di modelli, in una 
miriade di combinazioni di optional e colori, tanto che si faticherebbe a trovare due auto 
identiche»71. Nel cercare un’armonia tra le diversificazioni del mercato e il livellamento 
produttivo, è importante evitare l’uso di attrezzature e macchinari troppo specializzati 
e non flessibili: ad esempio una linea di produzione può essere allestita in modo che 
berline e coupé possano essere assemblati in sequenze flessibili. È il caso della Carina e 

69	 Ivi, p. 34.
70	 Ivi, p. 134.
71	 Ivi, p. 59.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 299

della Corona, che scorrono alternativamente su un’unica linea, nel corso della mattina la 
prima e nel pomeriggio la seconda, i modo tale da mantenere un carico di lavoro livellato 
e un flusso di produzione costante.

Se nell’epoca fordista, rispondendo all’esigenza di produrre la maggior quantità pos-
sibile di stampi, la pressa doveva restare continuamente attiva, nell’epoca Toyota invece, 
dove l’esigenza è quella di produrre una «vertiginosa varietà dei tipi»72, gli stampi doveva-
no essere cambianti con frequenza e l’operazione di cambio doveva essere molto veloce. 
Il lavoro sulle procedure e gli standard operativi avevano portato l’operazione di cambio 
stampo dalle due o tre ore degli anni Quaranta ai tre minuti della fine degli anni Sessanta.

Che ne è allora, nel sistema Toyota, dei capisaldi dei sistemi di Taylor e Ford? 
Nell’adattarsi a una differente congiuntura, si trovano ad essere tutti implementati. 1) 
accelerazione dei ritmi di produzione; 2) sincronizzazione dei ritmi di produzione; 3) 
azzeramento del tempo di ricerca e di attesa.

Quello che avviene nel 1913 a Highland park, e avviene tuttora negli stabilimenti 
Toyota, è proprio l’inscrizione di una pratica produttiva in un rituale ben preciso che 
interpella l’individuo secondo il modo dell’aspettativa, ovvero un modo in cui il futuro 
precipita verso il soggetto, contraendosi nel percorso.

Come sottolinea Stephen Kern,

il nastro trasportatore e il funzionamento continuo della linea di assemblaggio elimina-
rono difficoltà e sorprese, poiché il prodotto avanzava in ogni fase elaborato e risolto 
in anticipo. Una volta che l’incertezza sul futuro fu eliminata dalla linea di assemblag-
gio, divenne possibile rendere ulteriormente fluido il processo produttivo, sottoponendo 
a osservazione ogni fase, stabilendo un minimo di movimenti necessari per completare 
tutte e mansioni, e dando quindi istruzioni ai lavoratori di eseguirle», e ancora «La linea 
di assemblaggio e il taylorismo diminuirono il controllo attivo dell’operaio di fabbrica 
sul futuro immediato del processo produttivo, relegandolo in un mondo di aspettativa, 
in attesa del futuro che avanza sulla linea, e accrescendo nello stesso tempo il controllo 
dell’industriale73.

6. 

Althusser riconosce due caratteristiche essenziali del tempo storico hegeliano: la con-
tinuità omogenea del tempo – il tempo è un continuo nel quale si manifesta il processo 
di sviluppo dell’idea; la contemporaneità del tempo – ciascun elemento della totalità 
coesiste nella contemporaneità del medesimo presente.

Questa struttura della totalità sociale hegeliano permette quella che Althusser chiama 
«sezione d’essenza», ovvero consente di operare un taglio verticale nel tempo che offre 
alla vista tutti gli elementi della totalità, nel rapporto immediato che questi intrattengono 
l’uno con l’altro e ciascuno con la totalità.

Ciò non stupisce, dal momento che la totalità hegeliana è una totalità espressiva in cui 
ogni parte, in quanto parte della totalità, contiene l’essenza della totalità stessa.

Il concetto è totalmente presente in tutte le determinazioni della sua esistenza, cioè 
il concetto è totalmente presente nel continuo del suo processo di sviluppo e in ciascun 

72	 Ivi, p. 57.
73	 S. Kern, Il tempo e lo spazio cit., p. 120.



300	 ﻿ Guido Mangialavori 

istante cristallizzato del tempo. Così la filosofia, in quanto «coscienza di sé del tutto nel 
sapere di questo tutto»74 ha il presente come limite invalicabile, in quanto è per essenza 
il presente che riflette su di sé. «Che non si possa sapere niente dell’avvenire, impedisce 
che ci sia una scienza della politica, un sapere riguardante gli effetti futuri dei fenomeni 
presenti»75 e per questo, dunque, «non è possibile una politica hegeliana»76.

Su questa concezione del tempo, ci dice Althusser, che si dimostra ancora vivissima, 
riposa la distinzione tra sincronia e diacronia. «È la concezione di un tempo storico 
continuo-omogeneo, contemporaneo-a-sé, che è al fondamento di questa distinzione»77. 
Se il sincronico, che ci mostra il presente nella sua compresenza e contemporaneità es-
senziale, si fonda sulla concezione ideologica di un tempo continuo-omogeneo, il diacro-
nico «non è che il divenire di questo presente nella sequenza di una continuità temporale, 
dove gli ‘eventi’ ai quali si riduce la storia (cfr. Lévi-Strauss) non sono che presenze con-
tingenti successive nel continuo del tempo»78. Quella hegeliana è allora una concezione 
ideologica del tempo «improntata all’empirismo più comune, all’empirismo delle false 
evidenze della ‘pratica’ quotidiana»79.

Se, dunque, il tempo continuo e omogeneo, a sé contemporaneo, il tempo alla base 
delle più ovvie concezioni di progresso ed evoluzione dell’umano, è il riflesso delle false 
evidenze delle ‘pratiche’ quotidiane, mi sembra anche che il sotto-prodotto ideologico 

di queste pratiche sia una sorta di tempo a loop in cui non solo «there is no future», ma 
«history is bunk» e il presente è una sfibrante ripetizione caleidoscopica di se stesso. Che 
sia il nostro modo per pensare il nostro rapporto con le macchine? O meglio, che sia il 
sotto prodotto ideologico delle nostre pratiche embricate col macchinico?

7.

Il sottotitolo di Capitalist Realism, il testo di Mark Fisher uscito nel 2009, è Is there 

no alternative? La domanda, naturalmente, ha a che fare con il capitalismo e con la 
possibilità, o l’impossibilità di uscirne. Perché, si domanda Fisher, citando una frase 
attribuita sia a Jameson che a Žižek, è più facile immaginare la fine del mondo che la 
fine del capitalismo?

Il realismo capitalista, sostiene Fisher, ovvero la convinzione che il capitalismo sia in 
effetti l’unica prospettiva realistica, ne fa non una particolare specie di realismo ma, in 
qualche modo il realismo in sé. È uno dei punti cardine del realismo capitalista quello 
di poter dire, di avere la forza di dire, con distacco ironico, le cose come stanno. Hol-
lywood può regalare la parte del pessimo antagonista a una diabolica corporation, e lo 
spettatore stesso può essere oggetto del fervore anti-capitalista che il capitalismo stesso 
si concede. Non va qui sottovalutata «la capacità del capitalismo di riproporci come 
merce il nostro stesso scontento»80. D’altra parte, sembra che anche i sedicenti movi-
menti anti-capitalisti non siano in grado di proporre una coerente alternativa politica ed 

74	 L. Althusser, Leggere il Capitale cit., p. 183.
75	 Ibidem.

76	 Ibidem.

77	 Ivi, p. 184.

78	 Ibidem.

79	 Ibidem.

80	 A. Bown, The playstation dreamworld, Cambridge, Polity Press, 2017, p. 57.



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 301

economica al capitale, pare anzi che il loro ruolo sia quello di imbellettarlo, di levigarne 
le asperità. Il capitalismo sembra insomma occupare per intero l’orizzonte del pensa-
bile, tanto che il capitale non deve più preoccuparsi nemmeno di incorporare il proprio 
fuori, di riterritorializzare istanze sovversive, «Witness, for instance, the establishment 
of settled ‘alternative’ or ‘independent’ cultural zones, which endlessly repeat older ges-
tures of rebellion and contestation as if for the first time. ‘Alternative’ and ‘independent’ 
don’t designate something outside mainstream culture; rather, they are styles, in fact the 
dominant styles, within the mainstream». Anche in questo caso, l’incertezza sul futuro 
viene eliminata e il futuro pare piombarci addosso come una riproposizione del passato. 
Si tratta di ripetizioni, vere e proprie rievocazioni come quelle, nota Fisher, messe in 
scena dagli studenti francesi presi in giro dall’Economist nel 2006: «That the neoliberal 
Economist would deride French opposition to capitalism is hardly surprising, yet its 
mockery of French ‘immobilization’ had a point. ‘Certainly the students who kicked off 
the latest protests seemed to think they were re-enacting the events of May 1968 their 
parents sprang on Charles de Gaulle’, it wrote in its lead article of March 30, 2006»81. 

Osserva Jameson in un passo riportato da Fisher, «the breakdown of temporality sud-
denly releases [the] present of time from all the activities and intentionalities that might 
focus it and make it a space of praxis». Fisher commenta «But nostalgia for the context 
in which the old types of praxis operated is plainly useless»82. 

Ma forse l’intero passaggio andrebbe capovolto, dal momento che, fin dall’inizio, 
sono le nuove pratiche a presentare un crollo ideologico della temporalità e a formare 
un presente da cui le vecchie pratiche sono ristrutturate. Le pratiche non sono infilate 
in un contesto come oggetti in una scatola: le pratiche, in quanto elementi di una strut-
tura, modificano se stesse e la struttura in cui sono connesse, a seconda del modo in 
cui sono connesse.

Il realismo del capitalismo, la sua «spontanea naturalezza» anche a proposito della 
temporalità, è una posizione ideologica. Se vogliamo riflettere sul tempo ideologico 
del capitale dobbiamo prendere in considerazione sia il tempo ideologico mainstream, 
quello continuo, omogeneo e contemporaneo, di cui scriveva Althusser a proposito di 
Hegel, che il sotto-prodotto ideologico temporale delle pratiche produttive e di con-
sumo del capitale attraversate, fin dai tempi della rivoluzione industriale, dal rapporto 
con il macchinico.

«What we in the classroom are now facing is a generation born into that ahistorical, 
anti-mnemonic blip culture – a generation, that is to say, for whom time has always 
come ready-cut into digital micro-slices»83, scrive Fisher. Ma il fatto non è tanto che 
queste generazioni siano nate in una blip culture astorica e smemorata, quanto che 
questo tempo ready-cut è il sottoprodotto ideologico delle loro pratiche quotidiane: 
pratiche di produzione, di consumo, per esempio, e pratiche legate all’intrattenimento. 
È chiaro che «swippare» profili Tinder, giocare a Medal of Honor o «scrollare» post 
sui social network non sono attività innocenti. Alfie Bown, in The Playstation Dre-

amworld, prende in considerazione l’impatto ideologico dei videogiochi. Quello che 
mi preme sottolineare nel lavoro di Bown non è tanto l’analisi lacaniana della connes-
sione tra l’inconscio del giocatore e quello del gioco, il quale ha la funzione di natu-

81	 M. Fisher, Capitalist realism, UK, Zero Books, 2009, p. 27.
82	 Ivi, p. 26.
83	 Ivi, p. 25.



302	 ﻿ Guido Mangialavori 

ralizzare forme di godimento ideologico84, quanto la prassi implicata nella fruizione 
dei videogame. Il soggetto, in quasi tutti i giochi, da quelli per dispositivi mobili alle 
consolle, è interpellato da pattern ripetitivi85. Bown riprende il concetto di dromena 
per identificare i pattern ripetitivi dei videogiochi. Presi nel processo dromenico, ab-
biamo l’illusione di pensare a ciò che ci pare.

It is precisely the feeling of freedom which allows us to imagine that in our psychological 
interiors we can think about whatever we want, that enables ideology to be effectively 
imposed by the repetitious patterns in the gaming experience. It is because we feel free 
to allow our thoughts to wander while we are gaming that the game’s ideology can be 
imposed on us. Of course, what we ‘freely’ think while our minds drift from the dromena 
of gaming is not as free as it may seems, so that we cannot really “go where we want” 
psychologically86.

Nel dromena del gioco crediamo di essere liberi di vagare e lasciare correre le nostre 
menti, ma questo vagare avviene in posto completamente inedito, una sorta di nuovo 
sogno dettato, almeno in parte, dalla struttura dromenica stessa del gioco. Questi drome-

na, insomma, ci pongono, interpellandoci come soggetti, in uno stato simile al sogno87.
Uno stato simile al sogno in cui 

Time ceases to be linear, becomes chaotic, broken down into punctiform divisions. 
As production and distribution are restructured, so are nervous systems. To function 
effectively as a component of just-in-time production you must develop a capacity to 
respond to unforeseen events, you must learn to live in conditions of total instability, 
or ‘precarity’, as the ugly neologism has it. Periods of work alternate with periods of 
unemployment. Typically, you find yourself employed in a series of short-term jobs, 
unable to plan for the future88.

Se alle coscienze, ovvero nell’appropriazione immediata, il tempo appare così, non 
lineare, caotico e spezzato, è in realtà, nelle sue pratiche soggettivanti, estremamente 
organizzato. Nel post-fordismo abbiamo a che fare con complessi pattern ripetitivi, veri 
e propri dromena, come nella pratica dei videogame, non più legati, come nel fordismo, 
alla catena di montaggio, che richiedeva singoli movimenti semplici in unità di luogo, 
ma connessi al flusso sincronizzato delle materie prime e dei prodotti di cui parla Ohno, 
o al flusso delle informazioni distribuite in pacchetti che corrono tra i concessionari e gli 
impianti produttivi e, via kanban, all’interno degli impianti produttivi stessi. Si tratta di 
un sistema di istruzioni in continuo cambiamento, a flusso sincronizzato ma incostante. 
Sono rituali complessi e ripetuti quelli richiesti dall’alternanza su una stessa linea di as-
semblaggio della Toyota Carina e la Toyota Corona, così come lo sono quelli necessari 
alla produzione di una «vertiginosa varietà di tipi»89. 

84	 A. Bown, The playstation dreamworld cit., p. 78.
85	 Ivi, p. 80.
86	 Ivi, p. 83.
87	 Ivi, p. 85.
88	 M. Fisher, Capitalist realism cit., p. 34.
89	 È un rilievo importante, questo sulla «varietà vertiginosa dei tipi», perché esplicita in modo disar-

mante come ciò che viene presentato come «nuovo», «inedito», sia sostanzialmente ridotto a una 
modificazione più o meno rilevante del modello. In questo senso la «personalizzazione» non è che 
un gioco di similitudini e differenze sotto l’occhio vigile dell’identità. 



Tempo zero. Soggetto coscienza ideologia  	 303

Il just-in-time, per prendere ancora ad esempio uno dei modelli post-fordisti di rif-
erimento, non prevede affatto quella caotica e proteiforme nomadizzazione degli agenti 
della produzione, al contrario, si tratta di una nomadizzazione organizzata in set ben 
definiti, e della massima sincronizzazione di tutte le forze produttive in tutti i rami della 
produzione e della distribuzione. La forza lavoro viene sistematicamente attivata e disat-
tivata a seconda delle esigenze produttive.

L’indipendenza degli agenti della produzione, ovvero la libertà di attivazione o non 
attivazione di un protocollo, non è dissimile dalla fruizione di un videogame, dove una 
combinazione di tasti o il movimento di un cursore sono praticati da un giocatore, attivati 
dallo stimolo visivo o uditivo che balena sullo schermo o esce dagli speaker, mentre gli si 
racconta una storia di cui è protagonista. Si tratta, è la metafora di Ohno90, dei riflessi in 
un sistema nervoso che, con la loro indipendenza relativa, non sovraccaricano il sistema 
di controllo della corporation di turno.

La questione del futuro non si esaurisce nell’analisi del precariato e nella difficolta di 
pianificazione, ma nel fatto che i dromena danno luogo a soggetti in cui il futuro immedi-
ato si costruisce come una ri-edizione del passato prossimo, più simile all’aggiornamento 
di una applicazione, o a un remake spettacolare, che a una novità, in una sorta di sotto-
tempo a loop che si compie nel il tempo ideologico classico, continuo e omogeneo, e in 
questo risuona.

On the one hand, this is a culture that privileges only the present and the immediate 
– the extirpation of the long term extends backwards as well as forwards in time (for 
example, media stories monopolize attention for a week or so then are instantly forgotten); 
on the other hand, it is a culture that is excessively nostalgic, given over to retrospection, 
incapable of generating any authentic novelty91.

Questo sembra uno dei modi in cui prendiamo coscienza di tempi ideologici comp-
lessi e articolati, un lungo presente che brancola tra revival e upgrade in cerca del 
proprio futuro.

8. 

Si spiega allora facilmente l’entusiasmo di Jeff Bezos per l’Orologio del lungo pre-
sente. E questo nome, nel suo essere involontariamente esplicito, suona come una vera 
e propria dichiarazione di intenti. Bezos agisce e parla come fondatore di un’azienda la 
cui pratica distributiva si articola perfettamente su quelle produttive contemporanee, in 
cui le pratiche e i loro esiti precipitano sui produttori e sui consumatori come il panorama 
sembra precipitare sul parabrezza di un’auto in corsa. Amazon «ha quasi perfezionato 
l’arte della gratificazione immediata, consegnando i prodotti digitali in pochi secondi e i 
prodotti fisici in pochi giorni. Non di rado i clienti raccontano meravigliati che i loro ac-
quisti sono arrivati molto prima del previsto»92. È proprio questa pratica di distribuzione e 
consumo il vero contenuto ideologico delle consegne di Amazon. Come se Bezos avesse 
letto Guyau prendendolo alla lettera. Per Guyau come per i clienti costruiti da Amazon, 

90	 Vedi sopra § 5.
91	 M. Fisher, Capitalist realism cit., p. 63.
92	 B. Stone, Vendere tutto cit., p. 3.



304	 ﻿ Guido Mangialavori 

il futuro si produce come «la distanza tra la coppa e le labbra»93. Una distanza che tende a 
zero, precipitando in un lungo presente. The Clock of the Long Now sarà allora il perfetto 
rappresentante di questo strano presente a loop che si avvolge rapidamente su se stes-
so, proponendosi ogni volta come un upgrade; un presente sincronico che non cessa di 
scorrere, misurato da un enorme orologio hegeliano, il simbolo stesso dell’impossibilità 
politica.

93	 J-M. Guyau, La genesi dell’idea di tempo, Roma, Bulzoni, 1994, p. 55.



DOCUMENTI





UN CONTRIBUTO DI CLAUDE LÉVI-STRAUSS  
ALLA STORIA DELLA PSICHIATRIA DINAMICA

di Luca Pinzolo

Pubblicato originariamente nel 1956 su Le Courrier de l’Unesco, questo breve scritto, 
a una prima lettura, potrebbe essere annoverato tra i tentativi di mettere in evidenza, se-
condo le parole di Ellenberger «la fondamentale identità fra taluni concetti antichissimi 
della medicina primitiva e taluni nuovi concetti della moderna psichiatria dinamica»1.

L’articolo, però, pur nella sua brevità, e nella conseguente impossibilità di andare oltre 
qualche breve cenno, non necessariamente autorizza una visione della storia della psico-
analisi articolata secondo un paradigma continuista, né cade nell’ingenuità di individuare 
nelle culture «primitive» l’anticipazione di teorie e pratiche psicoanalitiche, se non ad-
dirittura psichiatriche, che finirebbe con il far perdere di vista i caratteri di novità teorica 
introdotte dalla psicoanalisi. L’intento di Lévi-Strauss è teso, piuttosto, ad illustrare la 
capacità, dimostrata dai riti di alcuni popoli cosiddetti «primitivi», di aggirare anticipata-
mente quei trattamenti puramente contenitivi della sofferenza mentale che, ancora all’e-
poca della stesura di questo scritto, erano fortemente presenti e «difficili da smuovere».

Va, del resto, ricordato, che lo stesso Freud, che pure insisterà fino all’ultimo sul 
carattere teorico della rivoluzione apportata dalla psicoanalisi, tale cioè, da modifica-
re la definizione stessa del concetto di «psichismo»2, già dai suoi primi scritti sotto-
lineava che «in ogni epoca, e nell’antichità ancor più diffusamente di oggi, i medici 
hanno praticato il trattamento psichico. Se per trattamento psichico intendiamo lo 
sforzo di suscitare nel malato gli stati e le condizioni psichiche più favorevoli alla 
guarigione, allora questo genere di trattamento medico è storicamente il più antico»3: 
sotto questo punto di vista, faceva notare sempre Freud, la psicoanalisi rappresenta 
«una recentissima ripresa di metodi terapeutici antichi» accompagnata da una mag-
giore consapevolezza relativamente alla natura psichica della malattia e all’incidenza 
terapeutica della parola e del discorso4.

1	 H.F. Ellenberger, La scoperta dell’inconscio. Storia della psichiatria dinamica, Torino, Bollati 
Boringhieri, 1976, p. 5.

2	 S. Freud, Alcune lezioni preliminari di psicoanalisi (1938), in Id., Opere XI (1930-1938), ed. it. a 
cura di C.L. Musatti, Torino, Bollati Boringhieri, 1979, p. 644: «non è affatto un caso che soltanto 
dopo il mutamento nella definizione dello psichico sia stato possibile creare una teoria compatta 
e coerente della vita psichica».

3	 S. Freud, Trattamento psichico (trattamento dell’anima) (1890), in Id., Opere I (1886-1895), ed. 
it. a cura di C.L. Musatti, Torino, Bollati Boringhieri, 1967, p. 101.

4	 Ivi, p. 111.



308	 ﻿ Luca Pinzolo 

A questo punto, Lévi-Strauss può rintracciare i tratti similari tra gli odierni psicotera-
peuti e psichiatri e gli «stregoni» soprattutto nell’individuazione della natura esclusiva-
mente psichica del disagio: questo tocca un’anima carpita dagli spiriti, ma i cui effetti si 
estendono fino a comportare delle pesanti ricadute sul gruppo, vale a dire la conseguente 
emarginazione del malato e la corrispondente perdita di una risorsa per la comunità. 
L’antropologo può soffermarsi, quindi, sulla peculiarità del trattamento applicato che, 
facendo leva su discorsi e narrazioni, mira ad estrarre dal malato ricordi cancellati di 
eventi traumatici e a trasfigurarli in un racconto, o in un mito5.

Lévi-Strauss coglie, però, nel segno allorché, nel ricordare che l’esito della «cura» è 
la produzione di un discorso, non trascura, tuttavia, di sottolineare la differente posizio-
ne assunta dallo psicoterapeuta nel setting analitico – ridotto al silenzio per far parlare, 
piuttosto, l’analizzante – e dallo sciamano che, al contrario, costruisce e ricostruisce lui 
stesso una narrazione capace di produrre un effetto terapeutico. Un altro punto di forza 
dello scritto risiede nella capacità dell’antropologo di individuare nell’anima e nelle sue 
peripezie un campo in cui agiscono istanze di natura sociale, tali, cioè, da coinvolgere il 
malato e l’intera comunità: di qui il carattere rituale e, per ciò stesso, pubblico dell’inter-
vento medico, incaricato di adempiere ad una funzione che è, ad un tempo, terapeutica 
in senso stretto ed educativa.

Gli stregoni, pertanto, si sono mossi – e ancora si muovono – verso pratiche che, a pre-
scindere dalla loro connotazione certamente ritualistica – ma non vi sono, forse, rituali in 
ogni tipo di setting o di interazione sociale? – o da una soggiacente metafisica animista, 
si sono mostrate «in anticipo» rispetto a strumenti, metodi e tecniche della psicoterapia 
moderna, quando non addirittura in grado di suggerire strade – come l’impiego delle tec-
niche artistiche a scopo terapeutico, per non parlare di un approccio che oggi definirem-
mo senza riserve «gruppale» – che se nel 1956 potevano ancora apparire pionieristiche e 
sperimentali, oggi vengono largamente e comunemente utilizzate.

5	 Circa le costruzioni di fantasie «romanzesche» nelle nevrosi, cfr. S. Freud, Il romanzo familiare 

dei nevrotici (1908), in Id., Opere V (1905-1908), ed. it. A cura di C.L. Musatti, Torino, Bollati 
Boringhieri, 1972, pp. 471-474 e J. Lacan, Il mito individuale del nevrotico, in J. Lacan-J. A. 
Miller-M. Silvestre-C. Soler, Il mito individuale del nevrotico, tr. it. a cura di A. Di Ciaccia, Roma, 
Astrolabio, 1986, p. 15: «Se ci fidiamo definizione del mito come di una certa rappresentazione 
oggettiva di un epos o di gesta che esprimono in modo immaginario le relazioni fondamentali 
caratteristiche di un certo modo di essere dell’uomo in un’epoca determinata; se prendiamo il mito 
come la manifestazione sociale latente o patente, virtuale o realizzata, vuota o piena di senso, di 
questo modo di essere, allora è certo che possiamo ritrovarne la funzione nel vissuto stesso di un 
nevrotico, L’esperienza ci offre in effetti molte varie manifestazioni conformi a questo schema 
e di cui si può dire che si tratta proprio di miti». Questo aspetto della sussunzione della propria 
storia individuale all’interno di una narrazione, tocca, tuttavia, motivi della psicologia analitica di 
matrice junghiana, poi sviluppati in particolare da James Hillmann, di cui si veda almeno Le storie 

che curano. Freud, Jung, Adler, Milano, Raffaello Cortina, 1984.



SORCIERS ET PSYCHANALYSE
par Claude Lévi-Strauss

À la plupart d’entre nous, la psychanalyse apparaît comme une conquête révolution-
naire de la civilisation du XX siècle; nous la plaçons sur le même plan que la génétique 
ou la théorie de la relativité. D’autres, plus sensibles sans doute au mauvais usage de la 
psychanalyse qu’à son véritable enseignement, persistent à la considérer comme une ex-
travagance de l’homme moderne. Dans les deux cas, on oublie que la psychanalyse n’a fait 
que retrouver, et traduire en termes nouveaux, une conception des maladies mentales qui 
remonte probablement aux origines de l’humanité et que les peuples que nous appelons 
primitifs n’ont pas cessé d’utiliser, souvent avec un art qui étonne nos meilleurs praticiens.

Il y a quelques années, des ethnologues suédois ont recueilli et publié un très long 
rituel de guérison employé chez les Indiens Cuna de Panama, dans les cas d’accouche-
ment difficile. Ce rituel consiste en un récitatif que le sorcier de la tribu – ou, comme 
disent les spécialistes, le chaman – déclame devant la patiente et pour son bénéfice. 
Il lui explique que son mal provient de l’absence momentanée de l’âme qui préside 
à la procréation car les Cuna croient en l’existence d’une multitude d’âmes, chacune 
préposée à une fonction vitale particulière. Cette âme a été attirée dans l’au-delà par 
des esprits malfaisants; le sorcier raconte à la malade, avec un grand luxe de détails, 
comment il entreprend un voyage surnaturel à la recherche de l’âme perdue; quels 
obstacles il rencontre; à quels ennemis il s’oppose; comment il les domine, par la force 
ou par la ruse, avant d’atteindre la prison de l’âme captive, pour finalement la libérer 
et lui faire réintégrer le corps souffrant et étendu.

Analysons brièvement les caractères de cette cure, dont nous n’avons aucune raison de 
supposer qu’elle ne soit pas efficace, au moins dans certains cas. Son premier caractère 
tient à sa nature purement psychologique: pas de manipulation du corps de la malade, 
pas de drogues. Le sorcier ne fait que parler, ou chanter; il s’en remet au seul discours 
pour induire la guérison. En second lieu, le traitement implique un tête-à-tête entre deux 
personnes: malade et médecin, ce qui ne signifie pas, comme nous le verrons dans un 
instant, que les autres membres du groupe social ne puissent former un auditoire. Or, de 
ces deux personnes, l’une – le sorcier au pouvoir reconnu par la tribu entière – incarne 
l’autorité sociale et la puissance de l’ordre; l’autre – le malade – souffre d’un désordre 
que nous appellerions physiologique, mais qui apparaît aux indigènes comme l’effet 
d’un avantage arraché par la société des esprits à celle des humains. Puisque ces deux 
sociétés doivent être normalement alliées, et que le monde des esprits est de même nature 
que celui des âmes assemblées dans chaque individu, il s’agit vraiment, dans la pensée 



310	 ﻿ Claude Lévi-Strauss 

indigène, d’un désordre sociologique provoqué par l’ambition, la malveillance ou la ran-
cune des esprits, c’est-à-dire par des motivations de caractère psychologique et social.

Enfin, en exposant les causes de la maladie, et en racontant ses aventures dans l’au-de-
là, le sorcier évoque, chez son auditoire, des représentations familières empruntées aux 
croyances et aux mythes, qui sont le patrimoine du groupe social tout entier. D’ailleurs, 
c’est en assistant à de telles cures, qui ont un caractère public, que l’adolescent s’initie 
en détail aux croyances collectives.

Plusieurs caractères qui viennent d’être relevés ressemblent étrangement à ceux d’une 
cure psychanalytique. Dans ce cas aussi, la maladie est considérée comme ayant une 
origine psychologique et le traitement appliqué est exclusivement de cette nature. Par 
des symptômes qu’il ne peut maitriser, ou plus simplement par le trouble de son esprit, 
le malade se sent exclu du groupe social et il fait appel au médecin, dont l’autorité est 
sanctionnée par le groupe, pour l’aider à s’y réintégrer. Enfin, la cure vise à extraire du 
malade le récit d’événements enfouis dans son inconscient, mais qui, en dépit de leur 
ancienneté, continuent à régir ses sentiments et ses représentations.

Or, qu’est-ce qu’une histoire assignée à une époque très ancienne, si ancienne sou-
vent, que même son souvenir est perdu, mais qui continue, cependant, à expliquer – 
mieux que des événements plus récents – les caractères de ce qui se passe actuellement? 
Très exactement, ce que les sociologues appellent un mythe.

Le psychanalyste doit rester muet

La grande différence entre une cure chamanistique comme celle que nous venons 
d’analyser, et une cure psychanalytique, tient donc au fait que dans le premier cas le 
médecin parle tandis que, dans le second, ce soin est dévolu au patient; on sait qu’un bon 
psychanalyste reste pratiquement muet pendant la plus grande partie de la cure; son rôle 
est d’offrir au malade la stimulation de la présence d’autrui, on pourrait presque dire la 
provocation, afin que le malade puisse investir cet «autre» anonyme avec toute l’hostilité 
dont il se sent inspiré. Mais, dans les deux cas, la cure consiste bien dans la production 
d’un mythe, avec cette différence que, chez les Cuna, il s’agit d’un mythe tout fait, 
connu de tous et perpétué par la tradition, que le sorcier se contente d’adapter à un cas 
particulier; disons, pour être plus précis encore, de traduire dans un langage qui ait un 
sens pour le malade et lui permettant de nommer, et donc de comprendre – peut-être ainsi 
de dominer – des douleurs qui étaient jusqu’alors inexprimables, au propre et au figuré.

Dans la psychanalyse, au contraire, le malade a la charge d’élaborer son propre mythe. 
Mais, si l’on y réfléchit un instant, la différence n’est pas si grande, puisque la psycha-
nalyse ramène l’origine des troubles psychiques à un très petit nombre de situations 
possibles, entre lesquelles le malade n’a guère que la liberté de choisir, et qui toutes, se 
rapportent aux premières expériences de la vie et aux relations du jeune enfant avec son 
entourage familial. Ici aussi, c’est quand le malade sera arrivé à traduire des troubles 
inexprimables ou inavouables (cela revient au même), dans les termes d’un mythe ap-
proprié à son histoire particulière, qu’il se sentira libéré.

Après le rapprochement qui précède, nous ne nous étonnerons pas que certains psy-
chologues très avertis, visitant des sociétés indigènes pour mener des enquêtes à l’aide 
des plus modernes procédés d’investigation, se soient trouvés de plain-pied avec les 
sorciers indigènes, et même parfois, surpassés par eux.



Sorciers et psychanalyse	 311

Telle fut l’aventure, si joliment racontée par le Dr. Kilton Stewart, dans un ouvrage 
récent intitulé Pygmies and the dream giants (Les Pygmées et les géants du rêve) (New 
York, 1954). Il s’était rendu chez les Négritos, ou pygmées, habitants très primitifs de 
l’intérieur des Philippines, pour étudier leur structure mentale par des méthodes voisines 
de celles de la psychanalyse. Non seulement les sorciers du groupe le laissèrent faire, 
mais ils le considérèrent aussitôt comme un des leurs; mieux encore, ils intervinrent 
d’autorité dans sec analyses, en spécialistes compétents et parfaitement au courant des 
techniques utilisées.

J’ai souligné tout à l’heure le caractère public des cures chamanistiques. Tous les 
membres du groupe acquièrent ainsi progressivement la croyance que leurs propres ma-
laises, quand ils viendront à les éprouver, relèvent des mêmes procédés que ceux qu’ils 
auront si souvent vu appliquer. D’autre part, prévoyant toutes les étapes de la cure, ils y 
participeront volontiers, les scandant de leurs encouragements, aidant le malade à ras-
sembler ses souvenirs.

Le dénouement du psychodrame

Comme le remarquait à ce même propos le Dr. Stewart, nous ne sommes plus sur le 
terrain de la psychanalyse, mais sur celui d’un de ses développements récents: la psy-
chothérapie collective, dont une des formes les plus connues est le psychodrame, où 
plusieurs membres du groupe acceptent de figurer les personnages du mythe du malade, 
pour aider celui-ci à mieux se le représenter et pouvoir ainsi pousser sa tragédie jusqu’au 
dénouement. Cette participation n’est possible qu’à condition que le mythe du malade 
offre déjà un caractère social. Les autres réussissent à y participer parce qu’il est aussi 
le leur, ou plus exactement, parce que les situations critiques auxquelles nôtre société 
expose l’individu sont, très largement, les mêmes pour tous. On voit donc combien illu-
soire est le caractère, intime et personnel, de la situation oubliée que la psychanalyse aide 
le malade à se remémorer. Même cette différence avec la cure chamanistique, que nous 
avions retenue tout à l’heure, s’évanouit.

«Comme à Paris et à Vienne», écrit le Dr. Stewart, «les psychiatres Négritos aidaient 
le malade à retrouver des situations et incidents appartenant à un passé lointain et oublié, 
des événements douloureux enfouis dans les couches les plus anciennes de cette expé-
rience accumulée qu’exprime la personnalité».

Transfigurer le trouble en œuvre d’art

Sur un point au moins, la technique indigène semble être plus audacieuse et plus fé-
conde que la nôtre. Le Dr. Stewart relate une expérience qu’il eût pu faire n’importe où 
dans le monde, chez l’un de ces peuples que nous appelons primitifs. Quand il voulut 
tirer le malade de l’état de rêve éveillé où il se trouvait, racontant de façon désordonnée 
des incidents de son passé – conflit avec son père, transposé sous la forme mythique 
d’une visite au pays de morts – ses collègues indigènes l’en empêchèrent. Pour être guéri 
définitivement, lui dirent-ils, il fallait que l’esprit de la maladie ait fait un présent à sa 
victime, sous forme d’un nouveau rythme de tambour, d’une danse ou d’un chant. Selon 
la théorie indigène, il ne suffit donc pas que l’infériorité sociale, due à la maladie, soit 



312	 ﻿ Claude Lévi-Strauss 

effacée; elle doit se transformer en avantage positif, supériorité sociale de la nature de 
celle que nous reconnaissons à l’artiste créateur.

Sans doute, cette relation entre un équilibre psychique inhabituel et la création ar-
tistique, n’est pas étrangère à nos propres conceptions. Il y a beaucoup de génies que 
nous avons traités comme des fous: Gérard de Nerval, van Gogh et d’autres. Au mieux, 
nous consentons parfois à excuser certaines folies pour la raison qu’elles sont le fait de 
grands artistes. Mais même les pauvres Négritos des jungles de Bataan ont vu beaucoup 
plus loin dans ce domaine; ils ont compris qu’un moyen de dissiper un trouble mental, 
nuisible à l’individu qui en est victime et à la collectivité qui a besoin de la saine collabo-
ration de tous, consiste à le transfigurer en œuvre d’art; méthode rarement utilisée chez 
nous, mais qui est tout de même celle à quoi nous devons l’œuvre d’Utrillo. Il y a donc 
beaucoup à apprendre de la psychiatrie primitive. Toujours en avance sur la nôtre à bien 
des égards, de quel modernisme ne faisait-elle pas preuve à l’époque, récente encore et 
dont la tradition est pour nous si lourde à secouer, où nous ne savions rien faire d’autre 
des malades mentaux que les charger de chaines et les affamer.



STREGONI E PSICANALISI
di Claude Lévi-Strauss

Alla maggior parte di noi la psicanalisi appare come una rivoluzionaria conquista 
della civiltà del XX secolo: la mettiamo sullo stesso piano della genetica o della teoria 
della relatività. Altri, forse più sensibili all’uso improprio della psicanalisi che non al suo 
autentico insegnamento, insistono a considerarla come una stravaganza dell’uomo mo-
derno. In entrambi i casi ci si dimentica che la psicanalisi non ha fatto altro che ritrovare 
e tradurre con parole nuove una concezione delle malattie mentali che risale probabil-
mente alle origini dell’umanità e che i popoli cosiddetti primitivi non hanno smesso di 
utilizzare spesso con un’arte che stupisce i nostri operatori più esperti.

Qualche anno fa, alcuni etnologi svedesi hanno raccolto e pubblicato un lungo rituale 
di guarigione, impiegato presso gli Indiani Cuna di Panama, nei casi di difficoltà nel par-
to. Questo rituale consiste in una recitazione che lo stregone della tribù – o, come dicono 
gli specialisti, lo sciamano – declama di fronte alla sua paziente a suo beneficio. Egli 
le spiega che il suo male proviene dalla momentanea assenza dell’anima che presiede 
alla procreazione – i Cuna credono, infatti, nell’esistenza di una molteplicità di anime, 
ciascuna preposta a una particolare funzione vitale. Quest’anima è stata attirata nell’al 
di là da spiriti malefici; lo stregone racconta alla malata, con dovizia di dettagli, come 
lui stesso intraprende un viaggio soprannaturale alla ricerca dell’anima perduta, quali 
ostacoli incontra, a quali nemici si oppone, in che modo li sottomette – con la forza o con 
l’astuzia – prima di raggiungere la prigione dell’anima catturata, per liberarla, infine, e 
farla reintegrare nel corpo sofferente e disteso.

Analizziamo in breve i caratteri di questa cura, della cui efficacia, almeno in certi casi, 
non abbiamo ragione di dubitare. Il primo carattere concerne la sua natura puramente 
psicologica: nessuna manipolazione del corpo della malata, nessun uso di droghe. Lo 
stregone non fa che parlare o cantare; per indurre la guarigione, egli si affida solo al di-
scorso. In secondo luogo, il trattamento implica un faccia-a-faccia tra due persone, mala-
to e medico, il che non significa, come vedremo tra poco, che gli altri membri del gruppo 
sociale non possano formare un auditorio. Ora, di queste due persone, l’una – lo stregone 
dal potere riconosciuto da tutta quanta la tribù – incarna l’autorità sociale e la potenza 
dell’ordine; l’altra – il malato – soffre di un disordine che noi chiameremmo psicologico, 
ma che agli indigeni appare come l’effetto di un vantaggio carpito dalla società degli spi-
riti a quella degli umani. Poiché queste due società, normalmente, devono essere alleate, 
e poiché il mondo degli spiriti è della medesima natura di quello delle anime assemblate 



314	 ﻿ Claude Lévi-Strauss 

in ogni individuo, nel pensiero indigeno si tratta veramente di un disordine sociologico 
provocato dall’ambizione, dall’ostilità o dal rancore degli spiriti, ossia da motivazioni di 
carattere psicologico e sociale.

Infine, esponendo le cause della malattia, e raccontando le sue avventure nell’al di 
là, lo stregone evoca di fronte al suo uditorio delle rappresentazioni familiari mutuate 
da credenze e da miti che sono patrimonio dell’intero gruppo sociale. D’altronde, è 
proprio assistendo a tali cure che l’adolescente viene iniziato dettagliatamente alle 
credenze collettive.

Molti dei caratteri appena messi in rilievo somigliano, stranamente, a quelli di una 
cura psicanalitica. Anche in questo caso, la malattia è considerata di origine psicologica 
e il trattamento applicato è esclusivamente di questa natura. Il malato si sente escluso dal 
gruppo sociale a causa di sintomi che non riesce a controllare o, più semplicemente, a 
causa del turbamento del suo animo: egli si appella al medico, la cui autorità è sanzionata 
dal gruppo, affinché lo aiuti a reintegrarvisi. Infine, la cura mira ad estrarre dal malato il 
racconto di eventi sepolti nel suo inconscio ma che, a dispetto della loro antichità, conti-
nuano a reggere i suoi sentimenti e le sue rappresentazioni.

Ora, che cos’è una storia assegnata a un’epoca tanto antica, spesso così antica che 
persino il suo ricordo si è perduto, ma che, tuttavia, continua a spiegare i caratteri di ciò 
che accade attualmente ancor meglio che degli eventi più recenti? È esattamente quello 
che i sociologi chiamano un mito.

Lo psicanalista deve restare muto

La grande differenza tra una cura sciamanica, come quella che abbiamo appena ana-
lizzato, e una cura psicanalitica attiene al fatto che, nel primo caso, è il medico che parla, 
mentre, nel secondo, questo compito viene assegnato al paziente; sappiamo che un bravo 
psicanalista resta praticamente muto per gran parte della cura: il suo ruolo è di offrire al 
malato la stimolazione, per non dire la provocazione, della presenza di un altro, affinché 
il malato possa investire questo anonimo «altro» di tutta l’ostilità da cui si sente ispirato. 
In entrambi i casi, però, la cura consiste nella produzione di un mito, con la differenza 
che, presso i Cuna, si tratta di un mito vero e proprio, conosciuto da tutti e perpetuato 
dalla tradizione, che lo stregone si limita ad adattare a un caso particolare – o, per essere 
ancora più precisi, di tradurre in un linguaggio che abbia un senso per il malato e gli per-
metta di nominare, e quindi di comprendere, forse anche di dominare, delle sofferenze 
che, fino ad allora, erano inesprimibili in senso proprio e in senso figurato.

Nella psicanalisi, al contrario, è il malato che si fa carico di elaborare il proprio mito. 
Ma, se vi si riflette per un attimo, la differenza non è poi così grande, dato che la psicanalisi 
riconduce l’origine delle turbe psichiche a un piccolo numero di situazioni possibili tra le 
quali il malato ha appena la libertà di scegliere e che si rapportano tutte alle prime esperien-
ze di vita e alle relazioni del bambino con il suo ambiente familiare. Anche qui, il malato si 
sentirà libero solo quando sarà arrivato a tradurre delle sofferenze inesprimibili o (che è lo 
stesso) inconfessabili nei termini di un mito appropriato alla sua storia particolare.

Dopo il confronto di cui sopra, non ci stupiremo che alcuni psicologi molto attenti, nel 
visitare delle società indigene per condurvi delle ricerche con l’ausilio dei più moderni 
procedimenti d’indagine, si siano trovati allo stesso livello degli stregoni indigeni, se 
non, a volte, sorpassati da loro.



Stregoni e psicanalisi	 315

Di questo tipo fu l’avventura raccontata in modo brillante dal dottor Kilton Stewart in 
una recente opera dal titolo Pygmies and the dream giants (I Pigmei e i giganti del sogno, 
New York, 1954). Egli si era recato presso i Negritos, o Pigmei, abitanti primitivi nell’in-
terno delle Filippine, per studiare la loro struttura mentale con metodi vicini a quelli della 
psicanalisi. Non solo gli stregoni del gruppo lo lasciavano fare, ma lo consideravano 
addirittura uno dei loro: di più, intervenivano di propria iniziativa nelle sue analisi come 
specialisti competenti e perfettamente al corrente delle tecniche utilizzate.

Ho appena sottolineato il carattere pubblico delle cure sciamaniche. In tal modo, tutti 
i membri del gruppo acquisiscono a poco a poco la credenza che le loro malattie, quando 
ne faranno la prova, rientrano nel campo degli stessi procedimenti che avranno visto 
applicare così spesso. D’altra parte, prevedendo tutte le tappe della cura, essi vi pren-
deranno parte volentieri, scandendole con i loro incoraggiamenti, aiutando il malato a 
raccogliere i propri ricordi.

L’epilogo dello psicodramma

Come fa notare a tale proposito il Dott. Stewart, non siamo più sul terreno della psica-
nalisi, ma su quello di uno dei suoi sviluppi recenti: la psicoterapia di gruppo, una delle 
cui forme più conosciute è lo psicodramma, in cui molti membri del gruppo accettano 
di raffigurare i personaggi del mito del malato per aiutarlo a rappresentarseli meglio e, 
in tal modo, spingere la sua tragedia fino all’epilogo. Questa partecipazione è possibile 
solo a condizione che il mito del malato offra già un carattere sociale. Gli altri riescono 
a prendervi parte perché è anche il loro, o, più esattamente, perché le situazioni critiche 
alle quali la nostra società espone l’individuo sono, per lo più, le stesse per tutti. Si vede, 
quindi, quanto è illusorio il carattere intimo e personale della situazione dimenticata che 
la psicanalisi aiuta il malato a ricordare. Anche questa differenza, rispetto alla cura scia-
manica che avevamo ricordato poco fa, svanisce.

«Come a Parigi e a Vienna», scrive il dott. Stewart, «gli psichiatri Negritos aiutano il 
malato a ritrovare situazioni e incidenti che appartengono a un passato lontano e dimen-
ticato, eventi dolorosi sepolti sotto coltri più antiche di quell’esperienza accumulata che 
esprime la personalità».

Trasfigurare la sofferenza in opera d’arte

Almeno su un punto la tecnica indigena sembra essere più audace e feconda della no-
stra. Il dott. Stewart riferisce di un’esperienza che avrebbe potuto fare in qualunque parte 
del mondo presso uno di quei popoli che chiamiamo primitivi. Quando volle risvegliare 
un malato dallo stato di sogno a occhi aperti in cui si trovava e in cui raccontava in modo 
disordinato gli incidenti del suo passato – il conflitto con suo padre trasposto sotto la 
forma mitica di una visita al paese dei morti – i suoi colleghi indigeni glielo impedirono. 
Per guarire definitivamente, gli dissero, occorreva che lo spirito della malattia facesse 
un dono alla sua vittima sotto forma di un nuovo ritmo di tamburo, di una danza, di un 
canto. Secondo la teoria indigena, non è sufficiente che l’inferiorità sociale dovuta alla 
malattia sia cancellata: essa deve trasformarsi in un vantaggio positivo, in una superiorità 
sociale della stessa natura che noi riconosciamo all’artista creatore.



316	 ﻿ Claude Lévi-Strauss 

Forse questa relazione tra un inusuale equilibrio psichico e la creazione artistica non 
è estranea alle nostre concezioni. Vi sono molti geni che noi abbiamo trattato come folli: 
Gérard de Nerval, Van Gogh e altri. Alla meno peggio, noi acconsentiamo, a volte, a scu-
sare alcune pazzie perché tipiche dei grandi artisti. Ma anche in questo campo i poveri 
Negritos della giungla di Bataan hanno guardato molto più in là: essi hanno compreso 
che un mezzo per dissipare un disordine mentale, nocivo per l’individuo che ne è vittima 
e per la collettività che ha bisogno della sana collaborazione di tutti, consiste nel trasfi-
gurarlo in opera d’arte – metodo raramente utilizzato da noi, ma che è, ugualmente, ciò 
a cui dobbiamo l’opera di Utrillo. C’è, quindi, molto da imparare dalla psichiatria pri-
mitiva. Sempre in anticipo sulla nostra sotto molti aspetti, quanta modernità dimostrava 
nell’epoca, ancora recente e la cui tradizione è per noi così pesante da smuovere, in cui 
non sapevamo fare altro dei malati mentali che metterli in catene e affamarli!

[tr. it. di Luca Pinzolo]



RECENSIONI





«AMICE COLENDE».  
TEMI, STORIA E LINGUAGGIO  

NELL’EPISTOLARIO DI SPINOZA
di Daniele D’Amico

Il giorno 21 dicembre 2017 si è svolta nell’Aula Valerio Verra dell’Università di 
Roma Tre la giornata di studi Amice Colende. Temi, Storia e Linguaggio nell’Episto-

lario di Spinoza, organizzata da Marta Libertà De Bastiani, Sandra Manzi-Manzi e 
Francesco Toto. L’incontro è stato promosso dalla Societas Spinozana, per la prima 
volta riunita ufficialmente. L’idea di dar vita a questa associazione nacque diversi anni 
fa, con l’obbiettivo di creare un luogo d’incontro nel quale fosse possibile, almeno un 
paio di volte l’anno, discutere contributi di vario genere sulla filosofia spinoziana: tesi 
di laurea, articoli, scritti su o di Spinoza. In breve tempo la Societas spinozana è stata 
capace di riunire molte persone che in Italia erano in vario modo, per diletto o per 
professione, interessate al filosofo olandese. Nel luglio del 2017 questo gruppo diventa 
un’associazione vera e propria, con uno statuto societario che mantiene nelle finalità lo 
spirito originario, quello cioè di intensificare e promuovere l’interesse per la filosofia 
di Spinoza attraverso incontri, giornate di studio e altre attività, dentro e fuori i confini 
accademici. Proprio al termine della giornata di studi si è svolta la prima riunione or-
dinaria della Societas, nel quale sono stati eletti il Presidente, i membri del Consiglio 
direttivo e del Comitato scientifico.

La giornata è stata inaugurata dalle presentazioni di Manzi-Manzi e del presidente 
pro-tempore Giovanni Croce. Pina Totaro ha presieduto la sessione mattutina e Cristina 
Santinelli ha dato avvio ai lavori con la relazione: Assidua meditatio, propositum con-

stantissimum. Il concetto di metodo nell’Epistola 37 a Bouwmeester, tra il «De emen-

datione» e l’«Ethica». In questo intervento Santinelli si è soffermata su un’importante 
lettera nella quale si discute il rapporto tra il metodo e l’interrogazione filosofica. Soffer-
mandosi su alcuni luoghi del Trattato sull’emendazione dell’intelletto, Santinelli cerca di 
tracciare un ponte concettuale tra questo primo e incompiuto scritto di Spinoza e l’ultima 
parte dell’Etica, utilizzando come tramite proprio la lettera di Spinoza a Bouwmeester, 
in grado di stabilire una connessione tra due opere spinoziane così distanti nel tempo e 
apparentemente lontane anche nei contenuti. Santinelli ha chiarito l’intento metodologi-
co spinoziano, la cui peculiarità è quella di un’elaborazione teorica intimamente connes-
sa alla ratio vivendi, di cui Spinoza precisa i contenuti nello scolio di Etica, V, pr. 10. Si 
crea così tra vita e metodo, verità e scoperta, un rapporto di mutua convivenza. Non c’è 
scoperta di verità senza proposito di vita, le buone pratiche producono verità e viceversa, 
in un circolo virtuoso nel quale pratica e teoria, condividendo i medesimi propositi, si 



320	 ﻿ Daniele D’Amico 

implicano a vicenda. Emerge dall’intervento di Santinelli l’originale concezione spino-
ziana del metodo e della verità, dove questa non è più un accumulo di nozioni ma qual-
cosa che precede il progetto che la ricerca. 

L’intervento di Daniela Bostrenghi (Lettere sulla libertà. Pagine dell’Epistolario dal 

1663 al 1676) ha offerto ai presenti un’ampia panoramica su quelle lettere dell’epistola-
rio spinoziano, in particolare il carteggio con Oldenburg, nel quale il tema della libertas 

philosophandi si pone in primo piano. Richiamando alcuni momenti salienti della vita 
di Spinoza, come la rinuncia alla cattedra dell’Università di Heidelberg, Bostrenghi ha 
ripercorso l’arco temporale che va dal 1661-63 al 1676, nel quale la vicenda intellettuale 
di Spinoza, come uomo e come filosofo, è sintomatica di un periodo storico denso di 
eventi, di grandi protagonisti, di lotte politiche e religiose, all’alba di un’Europa che ini-
zia ad essere moderna. I molteplici interessi di Spinoza e dei suoi amici si ritrovano così 
nelle pagine della corrispondenza, dove la libertà di filosofare, intesa in senso lato come 
libertà d’espressione, si realizza nella fitta e appassionata rete di confronti e di scambi. 
L’intervento di Bostrenghi ha inoltre presentato l’epistolario come viatico per entrare in 
diretto contatto con temi centrali dell’Etica e del Trattato teologico-politico, al quale il 
carteggio con Oldenburg fa esplicito riferimento. 

La sessione mattutina si conclude con l’intervento di Marta De Bastiani sul carteg-
gio Spinoza-Boxel (A suon di fonti. Note sul carteggio Spinoza-Boxel), nel quale i due 
discutono l’esistenza degli spettri; un argomento bizzarro agli occhi di Spinoza, che 
però, con garbo, cerca uno spazio comune con l’interlocutore, dialogando su quelle che 
non esita tuttavia a definire, senza riserve, baggianate. De Bastiani mette in luce come 
le risposte a Boxel siano rivelatrici non soltanto di una generosità dialogica, ma anche 
coerenti con la teoria dell’immaginazione spinoziana. Invece di presentare una ragione 
fredda e severa, incapace di render conto di teorie così fantasiose, Spinoza scende sul 
terreno del suo interlocutore e si misura con gli autori da questo invocati (Svetonio in 
particolare), mostrando la polisemia delle narrazioni antiche e avvalendosi al contem-
po della propria epistemologia, secondo la quale un’immagine non può essere vinta se 
non da un’immagine più forte. L’intervento di De Bastiani ha così mostrato come esista 
anche nell’epistolario una profonda coerenza tra le dottrine filosofiche spinoziane e le 
discussioni amichevoli, anche le più appassionate e al limite della razionalità.

La sessione pomeridiana, presieduta da Stefano Visentin, ha visto gli interventi di 
Maxime Rovère (Sur une idée bizarre de Spinoza. Une lecture pragmatique de la let-

tre 17, de Spinoza à Balling) e Giovanni Licata (Osservazioni per una nuova edizione 

dell’Epistolario di Spinoza). Rovère si è soffermato sulla lettera 17, nella quale Spinoza 
discute con Pieter Balling una concezione del presagio secondo criteri che sembrerebbe-
ro in contrasto con il proprio rigoroso razionalismo. Secondo Rovère queste singolarità 
rappresentano per il lettore un invito a leggere il carteggio spinoziano come un vero e 
proprio atto linguistico, dove il pensiero filosofico non è più concepito come una dottri-
na ma come uno sforzo comune, via via rinnovato, e avente come fine ultimo quello di 
comprendere le cose. 

L’intervento di Giovanni Licata ha affrontato la tortuosa questione della storia edi-
toriale delle opere spinoziane, con particolare attenzione al ruolo svolto dagli amici di 
Spinoza che, dopo la sua morte, nel febbraio del 1677, si sono fatti promotori dell’edi-
zione degli Opera posthuma. La quasi totalità delle lettere spinoziane è oggi nota proprio 
grazie a questa fatica degli amici del filosofo. Licata si è soffermato in particolare sulle 
figure di Pieter van Gent, Ehrenfried Walther von Tschirnhaus e Lodewijk Meyer, autori 



«Amice colende»	 321

che hanno rivestito un ruolo centrale per la costituzione dell’epistolario. Licata ha sotto-
lineato l’importanza dell’intervento redazionale di Meyer e di Van Gent, ai quali bisogna 
attribuire la traduzione in latino delle venticinque lettere originariamente scritte in olan-
dese. Lo studioso ha inoltre espresso l’esigenza di una nuova e più accurata edizione cri-
tica dell’epistolario spinoziano, dopo quella pubblicata da Carl Gebhardt nel 1925, che 
tenga conto degli studi più recenti di Fokke Akkerman, Piet Steenbakkers e Omero Pro-
ietti. Licata, anche attraverso la presentazione di riproduzioni fotografiche di manoscritti 
ed edizioni originali secentesche, ha mostrato come questioni in apparenza prerogative 
della critica filologica tocchino da vicino problemi d’interpretazione filosofica e testuale.





JALEH MANSOOR, MARSHALL PLAN MODERNISM:  

ITALIAN POSTWAR ABSTRACTION  

AND THE BEGINNINGS OF AUTONOMIA1

di Luisa L. Corna

Il titolo del libro di Jaleh Mansoor, Marshall Plan Modernism, offre alcuni indizi relativi 
alle ambizioni metodologiche dell’autrice. La giustapposizione del termine «modernismo» 
a quello di un programma economico, non solo ne destabilizza il significato, ma suggerisce 
l’intenzione di gettare una nuova luce su questo momento della storia dell’arte. Tuttavia, 
quando due sostantivi sono collocati uno accanto all’altro, la relazione semantica rimane 
imprecisata. La disposizione delle parole nel titolo ci spinge a considerare «Marshall Plan» 
come un aggettivo qualificativo, e modernismo come soggetto; ma a prescindere dal suo 
ordine sintattico il titolo resta formato da due nomi giustapposti senza una preposizione 
che li unisca. A partire dal titolo, Mansoor sembra suggerirci che la relazione tra la sfera 
economica e quella artistica proposta dal libro non sarà di tipo gerarchico.

Marshall Plan Modernism si colloca all’intersezione tra storia e teoria dell’arte, ed è 
una versione ampliata e rivista della tesi di dottorato dell’autrice. Il lavoro di Mansoor 
non è nuovo al pubblico anglofono, poiché parti della tesi sono apparse in forma di 
articoli sulla rivista americana October. Tuttavia, se le pratiche artistiche prese in esa-
me rimangono invariate rispetto alla ricerca di dottorato, la cornice teorica impiegata 
nel libro è significativamente diversa. I riferimenti alla filosofia post-strutturalista che 
contraddistinguevano la tesi, e indicavano il suo legame con la scuola di October, sono 
diventati sporadici, sostituiti da autori decisamente più materialisti. Tale cambiamento 
di cornice teorica non è di per sé «colposo». La scoperta imprevista di altre tradizioni di 
pensiero congiunta ad eventi biografici e politici può certamente generare diversioni nel-
la propria traiettoria intellettuale. Ma è singolare che tale cambiamento non sia discusso 
dall’autrice in alcuna parte del libro, nonostante l’oggetto di studio rimanga inalterato. 
Questa reticenza risulta ancora più problematica se si considera il passaggio verso una 
filosofia come quella marxista, che rivendica il legame tra teoria e storia.

La ricerca di Mansoor prende in esame pratiche artistiche che emergono nella seconda 
metà del XX secolo in Italia, paese, come è noto, tra i maggiori beneficiari del Piano 
Marshall. In particolare, la sua analisi si concentra su una selezione di lavori di Lucio 
Fontana, Alberto Burri e Piero Manzoni realizzati tra gli anni ’50 e ’60. Ciò che unisce 
questi artisti, secondo l’autrice, non è tanto una deliberata affiliazione ad una corrente 
artistica, ma la volontà di recuperare e combinare tropi associati all’avanguardia della 
prima metà del XX secolo, come il monocromo e il readymade. Nell’interpretazione di 

1	 Durham, Duke University Press, 2016.



324	 ﻿ Luisa L. Corna 

Mansoor, il ritorno di questi tropi indica il riemergere inconscio tanto di (fallite) aspi-
razioni rivoluzionarie (monocromo), quanto di una rinnovata spinta all’accumulazione 
capitalistica (readymade). L’identificazione di elementi di continuità con l’avanguardia 
è affiancata alla disamina di aspetti che segnano invece una rottura verso di essa, e che 
sono poi posti in relazione allo specifico momento storico in cui le opere vengono pro-
dotte. Nei tagli e nelle combustioni della tela per esempio, assenti nelle prime genera-
zioni di monocromi, Mansoor ravvisa un’assonanza con le forme di resistenza politica 
emerse in Italia nel periodo successivo agli anni del «miracolo economico».

La tesi dell’autrice è ispirata alla ricerca di Giovanni Arrighi contenuta ne Il lungo XX 

secolo. Secondo il sociologo, la storia del capitalismo procederebbe per lunghi cicli di ac-
cumulazione su scala mondiale. Tra un ciclo e l’altro permangono elementi di continuità, 
nonostante il modello dominante di ciascun ciclo vada progressivamente ad esaurirsi. Sulla 
traccia di questa lettura, Mansoor colloca le pratiche degli artisti italiani all’interno di tra-
iettorie temporali lunghe e ricorsive che interessano un’area geografica più ampia di quella 
nazionale. La presa di distanza dalla tradizione autoctona e l’interesse per l’avanguardia 
degli artisti nel dopoguerra, indicherebbe così l’obsolescenza dello Stato e l’iscrizione 
dell’Italia all’interno di uno spazio capitalista globale – anche grazie al piano Marshall. 

L’analisi dei lavori di Fontana, Burri, Manzoni alla luce di eventi macro-economici, 
incrina narrazioni storiche consolidate e apre nuove piste interpretative. In particolare, il 
libro marca una presa di distanza da una letteratura secondaria su Alberto Burri che ri-
conduce il gesto del bruciare le tele alla violenza esperita dall’artista durante la Seconda 
guerra mondiale. Tuttavia, se è vero che il rifiuto di una ristretta prospettiva autobiogra-
fica costituisce uno dei punti di forza del libro, è vero anche che l’eccessiva importanza 
attribuita all’influenza dei movimenti internazionali del capitale comprime il ruolo degli 
eventi storico-politici più immediati. La fine del regime fascista, per esempio, non viene 
annoverata tra le cause della discontinuità tra arte italiana post-bellica e futurismo, come 
se l’annessione del paese ad uno spazio capitalistico più ampio avesse rimosso ferite 
storiche ed eredità culturali locali.

Nell’introduzione al libro, Mansoor rilancia il dibattito sulla metodologia della ricer-
ca storico-artistica e avanza una proposta metodologica. Si pone l’obiettivo di superare 
l’impasse tra autonomia formalista e storia sociale riflessiva, offrendo una «terza pista» 
che consenta di far emergere la radicalità dei lavori degli artisti considerati. Tuttavia, né 
l’introduzione, né i capitoli successivi, accennano alla storia del dibattito sul metodo o ai 
più recenti tentativi di ripensare la relazione tra marxismo e storia dell’arte. Considerata 
la dichiarazione d’intenti iniziale, ci si aspetterebbe che l’autrice approfondisse la propria 
proposta metodologica, e si confrontasse con lo stato attuale del dibattito. Questo confron-
to avrebbe rivelato tutta l’inattualità dello scisma tra autonomia formalista e storia sociale, 
che nel corso del tempo è stato sostituito da un quadro metodologico articolato.

Mansoor appare più interessata a ricerche metodologiche esterne al campo dell’arte, 
come quella elaborata dal critico americano Fredric Jameson. Nell’introduzione dichiara 
che utilizzerà una definizione di cultura estrapolata da L’inconscio politico, e ricorre 
ripetutamente a termini come «sintomo», «inconscio» ed «eziologia» che evocano lo 
stile psicoanalitico del critico americano. Riferendosi a Jameson, Mansoor definisce la 
cultura, e implicitamente l’arte, come «l’oggetto che rende manifeste le contraddizioni 
a livello dei modi di produzione», ed allude alla nozione althusseriana di determinante 
economico in ultima istanza, riferimento chiave de L’inconscio politico. Nel libro in 
questione, l’accademico americano avanza un modello interpretativo per la letteratura 



Jaleh Mansoor, Marshall plan modernism 	 325

ispirato alla critica althusseriana della casualità espressiva e della presunta gerarchia tra 
struttura e sovrastruttura del marxismo classico. In alternativa a quest’ultima, Althusser 
concepisce un sistema formato da livelli semiautonomi, nel quale il modo di produzione 
non corrisponde ad un livello principale che determina tutti gli altri, ma alla struttura 
nella sua totalità. Jameson si serve della ricerca althusseriana al fine di elaborare una 
critica a quei metodi per l’analisi letteraria che stabiliscono un rapporto di omologia 
tra la sfera economica e quella artistica, e a partire da essa elabora un nuovo modello 
interpretativo che cerca invece di afferrare «l’interdipendenza [tra i livelli] intesa come 
una mediazione che passa attraverso la struttura»2. Tale modello, descritto accuratamente 
nel primo capitolo de L’Inconscio Politico, si articola in tre differenti fasi analitiche, in 
cui l’oggetto di studio viene ogni volta «ricostruito». Le fasi possono essere immaginate 
come dei cerchi concentrici: il primo, e più stretto, coincide con lo studio del singolo 
lavoro letterario e della sua storia specifica; il secondo tratta il testo come un esempio di 
un più ampio ed antagonistico discorso tra classi sociali; il terzo, infine, colloca l’opera 
all’interno «[dell’] ultimo orizzonte della storia umana nella sua totalità», concepita in 
termini marxisti come un avvicendarsi di modi di produzione3.

Ritornando ora a Mansoor, appare evidente come il riferimento a Jameson vada nella 
direzione di un superamento della storia riflessiva dell’arte, ma il metodo elaborato non è 
realmente applicato, né esplorato nel dettaglio, all’interno del libro. Il suo ricorso al con-
cetto jamesoniano di «inconscio politico» ne è un esempio. Quest’ultimo è utilizzato per 
mettere in relazione la violenza del progetto imperialistico americano all’assalto, fisico 
e metaforico, all’arte operato da Fontana, Burri e Manzoni. Tuttavia, l’analisi rimane 
circoscritta al lavoro dei tre artisti e non contempla come l’inconscio politico sia mediato 
dal linguaggio dell’arte e della cultura nel contesto considerato. Viene omessa la seconda 
fase del metodo jamesoniano, quella che considera il testo – o l’opera d’arte – come una 
parola in un più ampio sistema di segni linguistici, prima di porla in relazione ai modi 
di produzione. L’assenza di questo passaggio intermedio conduce, paradossalmente, alla 
riaffermazione di un rapporto omologico tra l’artistico e l’economico. 

Si leggano come esempio alcuni passaggi: 

La violenta spesa di quanto era stato accumulato tramite una guerra condotta su una 
scala tutta nuova, la bomba atomica, e la successiva continuazione di quella guerra con 
l’eccesso di spesa [...] trova una via d’espressione nei tagli di Fontana.4 

E più avanti nel testo: «[il lavoro di Manzoni] opera come un dispositivo forensi-
co attraverso il quale capire le transizioni che avvengono nella relazione tra capitale e 
lavoro»5; e infine: 

la decisione [di Burri] di sperimentare con un processo distruttivo dopo l’altro, dallo 
strappo all’esplosione, risponde piuttosto frontalmente all’improvvisa eruzione di un pro-
duttivismo accelerato e orientato ad mercato su scala mondiale.6 

2	 F. Jameson, The Political Unconscious, Narrative as a Socially Symbolic Act, Londra, Routledge, 
2002, p. 24 (tr. mia).

3	 Ivi, p. 61 (tr. mia).
4	 J. Mansoor, Marshall Plan Modernism: Italian Postwar Abstraction and the Beginning of Auto-

nomia, Durham, Duke University Press, 2016, p. 9 (trad. mia).
5	 Ivi, p. 44 (tr. mia).
6	 Ivi, p. 99 (tr. mia).



326	 ﻿ Luisa L. Corna 

È importante specificare, inoltre, che Mansoor stabilisce una relazione di reciprocità 
tra sfera economica e artistica. Come le opere d’arte esprimono in maniera sintomatica 
la forma capitalistica di un preciso momento storico, così quest’ultima è analizzata alla 
luce delle pratiche artistiche ad essa contemporanee. Il libro però non chiarisce come 
questa relazione biunivoca funzioni nella pratica, e si limita a descrivere una presunta 
influenza della sfera artistica su quella economica in termini metaforici.

È importante sottolineare, infine, che il lavoro di Mansoor non si limita a traccia-
re delle connessioni tra le opere degli artisti e il disegno imperialista americano, ma 
cerca anche di capire come le stesse opere «dialoghino» con le lotte politiche emerse 
negli anni ’60. I lavori di Manzoni, Burri e Fontana vengono descritti come «forme 
di resistenza [...] verso le stesse condizioni storiche che sintomatizzano»7, e, in quanto 
tali, sono giustapposti ad altre, e più immediate, espressioni di dissenso politico esplose 
nello stesso periodo. In particolare, Mansoor ravvisa una connessione tra i gesti degli 
artisti e l’insieme di rivendicazioni e teorie politiche del movimento dell’autonomia, 
che vengono meticolosamente analizzate. L’autrice dimostra un profondo interesse per 
il marxismo italiano eterodosso e per il dibattito sull’autonomia scaturito all’interno di 
quel contesto. L’«escursione» su questo terreno teorico ha però un obiettivo specifico: 
intercettare aspetti di quel dibattito che possano essere utilizzati per ripensare la nozione 
di autonomia dell’arte, così come è stata concepita dall’estetica modernista. Tale tentati-
vo rivela una certa impazienza verso i ristretti limiti disciplinari della storia dell’arte e il 
desiderio di collocare la sfera artistica al centro di trasformazioni sociali e politiche. Tut-
tavia, rimane da capire se la scelta di estrapolare concetti dalla filosofia possa realmente 
modificare la posizione marginale dell’arte e ravvivarne il discorso critico, o non rischi 
invece di riaffermare una priorità della teoria sulle pratiche. Forse, una nuova nozione 
di autonomia, non può che essere concepita sul terreno dell’immanenza, a partire dalla 
stessa pratica artistica. 

7	 Ivi, p. 3 (tr. mia).



ENRIQUE DUSSEL, LE METAFORE TEOLOGICHE  

DI MARX1

di Simone Lanza

Las metáforas teológicas de Marx è finalmente tradotto in italiano. L’autore, Enrique 
Dussel, nato in Argentina e naturalizzato messicano, è tra i maggiori teologi e filosofi 
della liberazione, ma è anche uno dei massimi conoscitori di Marx. La sua trilogia sulle 
diverse riscritture del Capitale resta all’avanguardia filologica per meticolosità e accu-
ratezza. Scritti negli anni 80, i suoi tre libri avevano ricostruito le quattro redazioni suc-
cessive del Capitale2. Dussel unisce una profondissima conoscenza degli scritti di Marx 
a una straordinaria erudizione biblica. Da qui la competenza per indagare le metafore 
teologiche in Marx, tema sorprendente, ma non marginale. Era necessario attendere un 
filosofo latinoamericano affinché emergesse questo lato di Marx, trascurato dalla tra-
dizione atea marxista. Anche per questo Le metafore teologiche di Marx compendia e 
supera la stessa trilogia.

Per Dussel l’argomentazione marxiana si basa su un sillogismo: se qualcuno è cristia-
no e capitalista (premessa maggiore); se il capitalismo è feticismo, demonio visibile o 
Bestia dell’Apocalisse (premessa minore); il cristiano è pertanto in contraddizione (con-
clusione). Lo sforzo argomentativo consiste allora nel dimostrare come il capitalismo sia 
demoniaco, come il capitale sia feticcio. Si tratta di una tensione etica che percorre tutti 
gli scritti, a partire dal Capitale. Le metafore teologiche hanno la funzione di mostrare il 
posizionamento contraddittorio del cristiano rispetto al capitalismo. Il semplice messag-
gio è: se sei cristiano (e nel 1867 praticamente tutti i lettori avevano ricevuto un’educa-
zione religiosa), non puoi accettare il capitalismo.

Nella ricostruzione di Dussel, Marx deriverebbe i temi del primato della prassi 
dall’ambiente pietista in cui è cresciuto. Marx proviene infatti da una famiglia di ebrei 
convertiti e ha ricevuto una formazione luterana. La dottrina dell’anti-Cristo sarebbe 
presa proprio dal pietismo tedesco che tracciava una continuità tra i profeti dell’Antico 
Testamento, il primo cristianesimo e l’inizio della Riforma. Non è casuale che Marx cri-
tichi soprattutto il puritanesimo inglese e non il cristianesimo in genere. Per il pietismo 

1	 Tr. it. di A. Infranca, Roma, Inschibboleth, 2018 (Las metáforas teológicas de Marx, Pamplona, 
Verbo Divino, 1993).

2	 E. Dussel, La producción teórica de Marx, Un comentario a los Grundrisse, México D.F., Siglo 
XXI, 1985; Hacia un Marx desconocido, Un comentario de los Manuscritos del 61-63, Siglo 
XXI, México D.F. 1988.; El último Marx (1863–1882) y la liberación latinoamericana. Un co-

mentario a la tercera y cuarta redacción de «El Capital», México D.F., Siglo XXI, 1990, tr. it. di 
L. Basso-M. Tomba, L’ultimo Marx, Roma, Manifestolibri, 2009



328	 ﻿ Simone Lanza 

la fede implicava una conversione nella pratica. Il libro degli Atti degli apostoli (Praxeis 

ton Apostolon) lo ricordava. Il fondatore Spener, sosteneva che la religione consistesse 
non in parole bensì in atti, prassi.

L’analisi delle metafore teologiche del pensiero di Marx riprende le direttrici di 
Ricoeur sulla metafora viva, secondo cui le metafore non sono un semplice orna-
mento del discorso, ma un supplemento di senso. Le metafore sono semanticamente 
più ricche benché concettualmente meno precise. In Marx esse non sono un semplice 
rinforzo argomentativo volto a ribadire perché il modo di produzione capitalisti-
co sia demoniaco, ma soprattutto aprono a un nuovo mondo diverso dall’esistente. 
Le metafore teologiche spiegano tuttavia anche la genesi di un concetto essenziale: 
l’alienazione. Si tratta infatti della dialettica luterana presa dal Nuovo Testamento, 
che i teologi pietisti di Tübingen tramandarono direttamente a Hegel (maestro del 
metodo dialettico di Marx). Marx parafrasa questo noto passo biblico: «Gesù Cristo, 
essendo in forma di Dio (morfé theoû – che Lutero traduce con Gestalt Gottes), non 
ritenne rapina l’essere uguale a Dio, ma si alienò a se stesso (ekenose – entaüssen 

sich) assumendo la forma di servo (Knechtsgestalt) e divenendo simile agli uomini» 
(Filippesi, II, 6-7). Marx utilizza le medesime parole tedesche della traduzione della 
Bibbia di Lutero. Per Marx infatti il Denaro si innalza e segue il movimento oppo-
sto a quello di Cristo che si umilia, perciò il denaro è l’Anti-Cristo. Scrive Marx, 
parafrasando il brano biblico citato: «da servo del commercio [mezzo di scambio] il 
denaro ne è diventato il despota».

La principale metafora teologica che percorre tutti gli scritti di Marx, dalla gioventù 
alla maturità, è quella religiosa dell’idolo, del falso Dio, del feticcio. È il tema della 
falsa credenza. La religione degli idoli a cui si offrono sacrifici è il vero oggetto della 
critica di Marx. Marx descrive i vari idoli con precisione biblica: Mammona, il dio de-
naro, Moloch, l’idolo a cui si sacrificano i figli, Baal, l’idolo dei dominatori. È il tema 
del feticismo su cui Marx ritorna in ogni revisione del Capitale. Nell’ultima revisione 
conferisce al capitale il carattere (e non solo la forma) di feticcio. Il feticismo riguarda 
quindi la totalità del capitale. Si tratta di una critica ontologica completa del capitale. 
Feticizzazione e falsa apparenza sono due forme fenomeniche che hanno la medesima 
fonte: l’assolutizzazione del valore. Per la tradizione ebraico-protestante a cui Marx fa 
riferimento il vero Dio non è visibile, mentre la visibilità è carattere del feticcio. Nella 
feticizzazione ciò che si manifesta non è ciò che è: pertanto il feticcio è occultamento, 
mistificazione, oscuramento. Proprio in questa falsa apparenza si esercita il potere del 
culto mondano (weltlicher Kultus). Nel Capitale Marx non teorizza la morte di Dio, ma 
smaschera l’idolo. Il Dio secolare (weltliche Gott) è un dio occulto nella realtà quotidia-
na; il feticismo è la dimostrazione che la modernità non è un mondo senza Dio, come si 
rappresenta, ma un mondo incantato. Il dio secolare è il Denaro come Capitale, che non 
solo non è morto ma è ben vivo: ad esso si sacrificano vite umane. Il mondo secolare 
moderno è così una falsa apparenza. In questo senso per Dussel il contrario della scienza 
non è l’ideologia ma il feticismo, la religione.

L’interpretazione di Dussel è convergente con quella di Balibar sull’analisi del fetici-
smo: in virtù di un potere soprannaturale del Denaro, indipendente dagli esseri umani, 
nel modo di produzione capitalistico non ci muoviamo infatti nel mondo disincantato 
di Weber. Ma mentre la citazione di Balibar è dello stesso Dussel, mi sentirei di citare 
almeno anche gli appunti di Benjamin sul capitalismo come religione. Il modo di pro-
duzione capitalistico è religioso, e la critica dell’economia politica di Marx si identifica 



Enrique Dussel, Le metafore teologiche 	 329

con la sua critica dell’economia come religione. Per questo le metafore teologiche di 
Marx costituiscono una vera e propria teologia metaforica negativa. L’esistenza di una 
teologia metaforica (che contiene e supera la frammentarietà delle metafore) spieghereb-
be il posizionamento etico di Marx e l’assenza di un discorso esplicitamente etico. Marx 
del resto concepiva il suo pensiero non come dottrina ma come critica della critica della 
ragione critica.

La tesi di Dussel dovrebbe secondo me spingere gli studi verso alcune direzioni 
che mi permetto di proporre. In primo luogo studi più attenti da un lato alle fonti bi-
bliche, teologiche e religiose di un filosofo che pur denigrando nietzschianamente la 
morale, conserva un posizionamento aristotelico rispetto alla categoria di causa fina-
le da cui si dipanano molte categorie della prima sezione del Capitale: la differenza 
tra scopo del valore d’uso e scopo del valore di scambio (con l’esempio aristotelico 
della calzatura); la distinzione tra economia e crematistica, e quindi tra limitato e 
illimitato; lo scopo e il carattere di feticcio del denaro e della merce. Altra autorità 
religiosa e morale a cui Marx ricorre è Lutero. Sono significative le citazioni posi-
tive di Lutero, critico irriducibile dell’usura. Lutero è anche una delle fonti da cui 
Marx prende niente meno che la metafora del capitale come lupo mannaro che tutto 
snatura. La lettura di Dussel apre inoltre al mondo delle metafore di Marx. A titolo 
provvisorio ed esemplificativo, né sistematico né esaustivo, segnalo le principali 
famiglie di metafore. Troviamo nel Capitale oltre alle metafore religiose, bibliche e 
teologiche quelle che, con Derrida, potremmo definire spettrali (vampiri, fantasmi, 
lupi mannari, demoni, etc...). ci sono poi le metafore scientifiche (astronomiche, fi-
siche, chimiche come microscopio, ellisse, formula/sostanza chimica, peso, valanga, 
nervo ottico). Le metafore zoologiche (crisalide, civetta, aragosta, etc...). Le meta-

fore militari, architettoniche, ingegneristiche. Esse vengono applicate a ogni snodo 
concettuale di ogni capitolo del Capitale.

In Africa, Asia e Sud America, cioè nei sud del mondo, Dussel è considerato uno 
dei massimi teologi e filosofi viventi nonché uno dei massimi conoscitori di Marx. Do-
vremmo chiederci perché in Italia e Europa a chi proviene dalle zone più oppresse del 
mondo viene riservato il privilegio non solo dell’invisibilità accademica ma anche quello 
della non considerazione intellettuale. Il lavoro di Dussel, benché proposto al pubblico 
italiano più di venticinque anni dopo la pubblicazione, conserva un’attualità dirompente 
perché è un’opera di filologia vivente fuori dai canoni del marxismo. Dussel è senz’altro 
più abile nell’analisi che nella sintesi, il suo stile ritorna spesso sulle medesime citazioni. 
Basti pensare che annota tutti i libri della Bibbia citati da Marx, che ne costituiscono la 
quasi totalità, mentre avrebbe potuto anche solo segnalare che, nel Capitale, la Bibbia è 
tra le tre opere più citate, insieme a Ricardo e Smith. Il semplice fatto che la bibbia sia 
tra i tre libri più citati nell’unica opera che davvero scelse di pubblicare è un dato che 
parla da solo. Lo stile di Dussel è difficile, ma mai abbagliante come quello dei seguaci 
di Heidegger, sempre vicino alle fatiche del concetto. L’ottima traduzione di Infranca 
(un lavoro meticoloso su tre lingue), insieme alla nuova traduzione del Capitale (K. 
Marx e F. Engels, Opere Complete, vol. XXXI, Napoli, La città del Sole, 2011) a cura 
di Fineschi e Sgrò con il ricco apparato critico (in cui, tra le altre cose, si segnalano tutti 
riferimenti biblici e teologici del magnum opus), permettono oggi di comprendere que-
sta dimensione rimossa di Marx. Un Marx etico proprio perché scientifico. Scienziato 
proprio perché eticamente posizionato fuori dal sistema. Condivisibile quindi l’augurio 
del traduttore: «che questo libro susciti forti polemiche». Oggi, morto il Dio tradizionale, 



330	 ﻿ Simone Lanza 

la tarda modernità si presenta come un deserto in cui solo il vitello d’oro del Denaro è 
idolatrato. Il mondo è incantato dal Denaro, che a differenza degli esseri umani, non ha 
più né frontiere né limiti. La fede nella Mano invisibile del Mercato è oggi ancor più in-
condizionata. È proprio contro il posto apicale e teologico del Capitale che Marx aveva 
dispiegato la sua teologia metaforica, valorizzata egregiamente da Dussel e purtroppo 
più che mai attuale nel XXI secolo.



ALBERTO BURGIO, IL SOGNO DI UNA COSA.  

PER MARX1

di Riccardo Bonfiglioli

Il sogno di una cosa. Per Marx è il titolo dell’ultima monografia di Alberto Burgio, 
edita da DeriveApprodi nel maggio del 2018, a duecento anni dalla nascita di Karl 
Marx. Nel quadro del cosiddetto Marx Revival – sintagma con cui Marcello Musto 
designa nella prefazione del suo Karl Marx. Biografia intellettuale e politica. 1857-

1883 il rinnovato interesse scientifico per il pensiero di Marx – il saggio di Burgio ci 
sembra costituire un unicum storiografico per diverse ragioni. Enucleando i caratteri 
salienti del volume, si tenterà di argomentare in che senso sia possibile suffragare 
questa asserzione.

Qualunque opera sul pensiero di Marx risulterebbe esclusiva se avesse come referenti 
soltanto esperti o marxisti stricto sensu. Pertanto, il tentativo deve essere quello di pro-
durre un lavoro su Marx comprensibile a chiunque si proponga di intraprendere uno sfor-
zo analitico rigoroso, senza rinunciare a quella consequenzialità logico-argomentativa 
e a quel lessico specialistico indispensabili per articolare la complessità che la materia 
stessa richiede. In questo senso, Il sogno di una cosa. Per Marx risulta semplice, senza 
essere immediato; profondo, senza essere ermetico. 

Ogni saggio filosofico dovrebbe fare i conti in modo autocritico con i propri presup-
posti epistemici. Questo atteggiamento è infatti complementare all’assunzione di una 
responsabilità nei confronti degli altri lettori che si mostri consapevole delle implica-
zioni politico-sociali soggiacenti al ragionamento che si intende sviluppare. Un discorso 
teorico è infatti destinato ad essere recepito da un pubblico, evocando in chi legge im-

mediatamente e/o per associazione libera dei significati rispetto alla propria esperienza 
personale e al contesto storico di riferimento, i quali contribuiscono a trasformare o a 
rafforzare visioni del mondo sulla base delle quali gli esseri umani tendono ad interpre-
tare la realtà sociale e ad orientare la propria azione politica (Burgio stesso afferma che 
motivo del suo scritto è anche il tentativo di comprendere come Marx sia parte «della 
nostra comune filosofia spontanea» [p. 11]). A tal riguardo, il testo si mostra pienamente 
cosciente della propria cifra critico-politica e del proprio ruolo sociale. 

Questa attenzione, che Burgio dichiara programmaticamente in relazione al titolo (p. 
10), funge infatti da spia di alcuni tratti significativi: 1) La dimostrazione che Marx – 
nonostante le recidive rimozioni ingenerate dal conflitto ideologico in seno all’opinione 
pubblica – continui ad abitare l’inconscio collettivo della storia. Una storia che viene 

1	 Roma, DeriveApprodi, 2018.



332	 ﻿ Riccardo Bonfiglioli 

intesa qui come processualità dialettica dotata di senso (p. 40) e che costituisce lo sfondo 
di un’umanità che in tanto diviene soggetto rivoluzionario reale, in quanto si fa sempre 
più razionale e capace di cogliere la logica intrinseca dello sviluppo storico; in altri ter-
mini – perché il sogno si avveri – la consapevolezza della realtà e di sé devono opporsi 
al «sonno della ragione» e costituire il movente di un’azione trasformatrice del reale; 
2) è dirimente mettere a fuoco il fatto che questo sogno concerne una cosa concreta, un 
precedente storico, un’esperienza vissuta. In questo senso, l’intestazione contiene una 
forza prognostica dirompente. Al suo interno è custodita infatti una tensione tra ciò che 
è sogno e ciò che è cosa, che sembra sancire la possibilità di una transizione dalla forma 
spettrale a quella reale. Il sogno del libro di Burgio è al tempo stesso manifestazione 
sintomatica di una nevrosi del soggetto e possibilità di ritradurne in vita concreta l’in-
sopprimibile esigenza del superamento del momento astratto in cui sembra impigliato. 
La posta in gioco di questa conflittualità è la realizzazione di un desiderio di libertà so-
stanziale sotto l’egida di una ragione appassionata, pena la regressione infantile ad una 
concezione asettica e fallace della realtà. 

L’esperienza irrisolta e incompiuta dell’eguaglianza ritorna nella storia sotto forma 
di sogno per rivendicare alla soggettività storica una presa di responsabilità di fronte 
all’oggettività storica, come lo spettro del padre di Amleto chiede al figlio di essere 
vendicato per il suo assassinio. Nel saggio, Burgio, che dedica alcune pagine anche a 
Freud, è sempre attento a preservare intatti entrambi i fattori del problema epistemolo-
gico cardine del conflitto dialettico: il rapporto contraddittorio tra soggetto e oggetto. La 
pregevolezza del saggio si manifesta chiaramente non solo laddove l’autore è in grado di 
coniugare la sua passione politico-morale con la perspicuità dello svolgimento filosofico, 
ma anche quando contempera la centralità della dimensione storica con il portato della 
dimensione del soggetto, delineando limiti e margini dell’azione politica sullo sfondo di 
un’epoca di crisi morale ed economico-sociale (Burgio ha inquadrato tale momento in 
una ricostruzione teorica di lungo periodo in Senza democrazia: un’analisi della crisi, 
Roma, DeriveApprodi, 2009). 

Il sottotitolo mostra un carattere dedicatorio in cui si avverte anche la necessità di 
un tributo a Marx come maestro. Leggendo insieme titolo e sottotitolo, è possibile co-
gliere i lineamenti di una sorta di conflitto tra ciò che deve venire (il sogno che si deve 
realizzare) e ciò che è stato (l’eredità di Marx), in cui il presente sarebbe incarnato dal 
fruitore dell’opera stessa. In una battuta, si tratta di un testo capace di porre il soggetto 
di fronte a se stesso e di tematizzarne l’autoriconoscimento nei termini di una presa di 
coscienza della sua responsabilità politica nei confronti della storia e dell’umanità di cui 
è partecipe. 

Proviamo ora a tracciare un bilancio consuntivo del testo. Scopo del saggio è fornire 
ai lettori uno studio della filosofia del Marx maturo. Un’indagine che si estende dalla 
trattazione di un ampio ventaglio di temi marxiani, al dominio delle fonti teoriche sot-
tese alla formulazione marxiana; dagli sviluppi concettuali che hanno nutrito l’eredità 
del precipitato teorico di Marx, alle prospettive filosofiche che hanno informato gli assi 
portanti del marxismo (tra gli altri, Hegel e Smith).

Che cosa rappresentava la filosofia per Marx? Scrive Burgio: «Non intrattenimen-
to, e non erudizione. Ma pensiero storico sull’esperienza storica: genealogia critica del 
mondo umano e teoria della prassi trasformatrice» (p. 10). A Burgio interessa mostrare 
«il nucleo filosofico portante» dell’idea di storia in relazione alla «critica del presente e 
con i compiti e le possibilità della prassi» (p. 11). Aspetto cruciale dello studio di Burgio 



Alberto Burgio, Il sogno di una cosa 	 333

è l’atto teorico di sistemare il pensiero marxiano entro il quadro di uno svolgimento di 
lungo periodo. Una descrizione cursoria dell’articolazione del libro può essere utile a 
mostrare in che senso questo avvenga.

Nella prima parte sono individuate le coordinate in cui la filosofia di Marx è germi-
nata. Nella seconda, Burgio si concentra su alcuni elementi essenziali che attengono alla 
filosofia marxiana, in particolare si tratta di quelli legati alla storia: il rapporto tra eco-
nomia e società e il nesso determinismo-storicità del modo di produzione capitalistico. 
Nella terza sezione, Burgio si occupa di autori come Lenin, Lukács, Korsch, Gramsci, 
Debord e Foucault, affrontando temi relativi alla teoria marxiana della storia. Da ultimo, 
nella quarta sezione, l’autore riflette su tre concetti che costituiscono il nocciolo del pen-
siero marxiano:conflitto, transizione e rivoluzione.

Fin dal primo capitolo è possibile notare come un atteggiamento storico-ricostruttivo 
sia accompagnato da una impostazione ermeneutica di stampo critico. Nel rimando pole-
mico a Windelband e alla fonte filosofica primaria che alimenta il criterio sotteso alla sua 
impostazione (Comte), Burgio critica quelle narrazioni storiografiche di taglio positivi-
stico che intendono la scienza come un puro fatto. A questo metodo Burgio contrappone 
un atteggiamento che riflette «sulle proprie finalità e sulla natura del proprio lavoro, sui 
metodi adottati e sui presupposti epistemici tacitamente assunti» (p. 23). Nello specifico, 
Burgio marca l’accento sulla rilevanza di una critica della storiografia in relazione ad una 
filosofia della storia. La scientificità del discorso storiografico è frutto secondo Burgio 
del processo di «oggettivazione costituito dal vaglio intersoggettivo» il quale implica «il 
più alto riconoscimento della funzione svolta dalla filosofia della storia» come istanza 
critica ineludibile (p. 33). Per l’autore, la filosofia della storia e la storia costituiscono 
quindi due momenti complementari dello stesso intero teorico.

La filosofia della storia nel suo discorso rappresenta quell’insieme di valori e catego-
rie che assicurano la coerenza della ricerca storica: «e come vaglio critico delle sue ca-
ratteristiche epistemiche e dei suoi presupposti assiologici» (p. 33). A differenza di Marc 
Bloch – secondo Burgio – non sarebbe feconda quella comprensione che si esimesse dal 
giudizio: il problema del rapporto tra oggettività e soggetto è qui il punto di partenza 
epistemologico. La metodologia storica sostenuta dall’autore – nel concreto del dibat-
tito storiografico – viene dunque riassunta sotto la locuzione «storicismo critico», nella 
misura in cui la suddetta validazione intersoggettiva di una certa filosofia della storia 
garantisca un grado di scientificità alla ricostruzione operata dalla storiografia.

Nel secondo capitolo, Burgio ripercorre temi e modelli classici della filosofia della 
storia, dove la storia umana è concepita come «un processo di realizzazione della ragione 
nel corso del quale si susseguono contraddizioni e conflitti» (p. 61). La concezione della 
realtà che opera nei costrutti teorici presi in esame da Burgio è essenzialmente dialettica. 
È nel terzo capitolo che Burgio mostra come la rivoluzione teorica hegeliana rappresen-
tata dalla sua concezione di dialettica si concretizzi in «una teoria generale delle con-
traddizioni che interpreta le antinomie logiche e i conflitti sociali come manifestazioni 
omogenee (isomorfe e sinergiche) della dinamica evolutiva del reale» (p. 87). 

Nel quarto capitolo Burgio si occupa dunque di Hegel e della scuola hegeliana quale 
fonte essenziale della concezione materialistica della storia di Marx ed Engels, quindi 
nel quinto e nel sesto l’autore indaga il nesso genetico tra ragione e realtà e lo statuto del-
la soggettività storica. Per Burgio la prospettiva marxiana conduce ad una riformulazio-
ne del rapporto tra teoria e prassi «sulla base dell’effettivo superamento dell’astrattezza 
e della separatezza del lavoro teorico» (pp. 134-135). 



334	 ﻿ Riccardo Bonfiglioli 

Il lavoro di Burgio prosegue nel sesto capitolo con l’illustrazione della critica agli 
economisti classici (Adam Smith, Ricardo) e l’analisi del processo di produzione, mo-
strando ancora una volta come la critica marxiana sia radicale in forza della sua atten-
zione alla dimensione storica. Nel settimo si conclude il discorso su Engels. I capitoli 
otto, nove, dieci, undici, dodici e tredici sono dedicati rispettivamente a Lenin, Lukács e 
Korsch, Gramsci, Debord, Foucault. 

Due sono i temi che costituiscono il filo rosso tematico di cui l’autore tiene le redini 
lungo il suo svolgimento: 1) La centralità della storia. La storia come processo e dun-
que caratterizzata da una logica immanente; 2) la dialettica come dispositivo analitico e 
«configurazione e sintassi dei processi reali, colti nella loro feconda contraddittorietà» 
(pp. 395-396). L’endiadi dialettica e storia – attraverso i tornanti storici che separano i 
vari autori – costituiscono il minimo comune denominatore della ricostruzione di Burgio. 
Negli ultimi tre capitoli Burgio affronta i concetti di conflitto, transizione e rivoluzione 
«per squarci e incursioni, al solo scopo di evocare, implicitamente, possibili riaperture 
del nostro discorso» (p. 396). 

Molto potenti le ultime pagine del libro che, in altra sede, avrebbero meritato una appro-
fondita menzione. Infatti, emerge qui tutta la carica morale alla radice della formulazione 
teorica dell’autore. Burgio ha ben presente le difficoltà implicite nella costruzione di un fu-
turo. L’insufficienza, nella loro indispensabilità, «di criteri e obiettivi» è data dallo scontro 
continuo con «l’astrattezza delle ipotesi teoriche; con la distanza tra realtà e bisogni; con 
l’incalzare del tempo». Si corre il rischio, continua Burgio, «che la potenza della volontà 
si rovesci in una volontà di potenza che segna il trionfo dell’eterogenesi dei fini» (p. 493). 
Secondo quest’ultimo concetto, il soggetto sarebbe operante sulla storia in maniera incon-
sapevole: estromesso dall’idea di una produzione attiva di realtà. La storia sarebbe dunque 
uno spazio in cui operano le collettività ma queste sarebbero connotate da «un residuo 
irriducibile di non-controllo, dunque di non-consapevolezza del soggetto» (p. 55). 

Pare ci sia una logica ignota ad avere l’ultima parola. Eppure, Burgio ricorda l’esisten-
za consistente di rivoluzioni sorte ogni volta che una forma sociale si fosse dimostrata 
«incapace di soddisfare domande, bisogni, aspirazioni comuni non più trascurabili» (p. 
493). Rivoluzioni che si sono verificate e che accadranno, cela va sans dire, necessaria-
mente. Per questo la politica rimane per Burgio il campo di battaglia dove esercitare il 
sapere critico: «Per far sì che l’umanità divenga finalmente consapevole di sognare da 
lungo tempo ‘una cosa’ – la liberazione dl dominio, l’autonomia – che attende ormai sol-
tanto di essere riconosciuta. Pensare di sradicare desideri e sogni non è, a ben guardare, 
che l’illusione più ingenua e rovinosa» (p. 493).

Dopo un’odissea di 493 pagine, il volume si conclude con pagine caratterizzate da un 
vero e proprio pathos della ragione. Una critica viva che è – per dirla con Marx – testimo-
nianza del cervello della passione dell’autore. Chi conosce a fondo l’opera e l’insegna-
mento di Burgio non può fare a meno di notare come questo lavoro costituisca una sorta 
di sintesi della sua produzione teorica, risultato di un lavoro accademico pluridecennale 
e di un lungo impegno didattico. Frutto di un’ampia documentazione, di un puntuale 
richiamo ad una molteplicità di testi e fonti, privo di ammiccanti revisionismi, il saggio 
si giova altresì di un vasto uso di opere di letteratura secondaria di cui è testimonianza 
la sezione in appendice al libro sotto la dicitura «riferimenti e piste bibliografiche» (pp. 
513-526). Per concludere, si può affermare che, per questa volta, «la riflessione sull’a-
spetto distruttivo del progresso» dell’illuminismo non sia stata lasciata ai suoi nemici.



FRANCESCO BIAGI, HENRI LEFEBVRE.  

UNA TEORIA CRITICA DELLO SPAZIO1

di Didier Contadini

Nel panorama della letteratura secondaria italiana mancava fino ad ora un testo di 
letteratura secondaria che desse una visione di ampio respiro della produzione di Henri 
Lefebvre. È noto che il pensatore di Hagetmau sia stato uno autore produttivo in molti 
campi disciplinari e si sia espresso su molti temi, continuando a scrivere fino alla fine, 
giunto a novant’anni compiuti. È dunque inevitabile, che un testo che si vuole interpre-
tativo e non semplicemente espositivo abbia dovuto operare una scelta. Coerentemente 
con l’interesse maggiore riscontrato nel dibattito mondiale – e il contesto italiano in tal 
senso segue la linea –, la scelta è caduta sulla riflessione spaziale. 

Biagi ha il merito di prendere in considerazione l’insieme delle opere che hanno a 
che fare con lo spazio urbano e non solo i due o tre testi più noti e citati. In tal modo è 
in grado di fornire al lettore un quadro d’insieme che consente, da un lato, di osservare 
come il tema rimanga con pertinacia centrale nella riflessione di Lefebvre, dall’altro di 
ricostruire i vari aspetti che lo compongono e lo connotano e, infine, di osservare i mu-
tamenti, gli approfondimenti che caratterizzano il suo percorso nonché le influenze e le 
polemiche che costellano il rapporto con le esperienze filosofico-artistiche coeve.

L’autore inizia col ricostruire preliminarmente la formazione del pensatore di Haget-
mau. Una formazione fatta di scontri e alleanze culturali, di continui confronti con le 
teorizzazioni dei pensatori e degli artisti più attivi in quel periodo nel milieu francese 
ed europeo, nonché con i classici della filosofia continentale. L’interpretazione di Biagi, 
con modi delicati, si presenta decisa. Lefebvre viene presentato come l’incarnazione del-
l’«ideale socratico della ricerca della verità» (p. 21). E ciò secondo il triplice significato 
dell’espressione. Egli è colui che non smette di cercare e criticare. Lo fa costantemente 
misurando «il pensiero con il concreto vissuto degli uomini» (p. 23) e, in ultimo, non 
accettando alcun limite o steccato disciplinare. La traiettoria del filosofo è ripercorsa 
dalla fondazione del gruppo Philosophes, e dell’omonima rivista, alla partecipazione 
successiva a varie altre riviste fino ad arrivare a quella della Revue Marxiste che, lascia 
intendere Biagi, ha permesso ai giovani Lefebvre, Gutermann e Morhange di trovare un 
momentaneo arresto nel loro vagabondare teorico e un lungo respiro di approfondimento 
dei temi (cfr. p. 33).

Come ci ricorda sin dall’inizio l’autore, «il ‘secolo breve’ […] coincide con l’esisten-
za di Lefebvre [… egli], dunque, non può essere scisso dalla ‘storia’ del Novecento: egli 

1	 Milano, Jaca Book, 2019.



336	 ﻿ Didier Contadini 

riflette e polemizza dentro e contro il XX secolo» (p. 19). Ecco che allora, la riflessione 
del pensatore francese si intreccia con quella coeva di una serie di autori come Debord, 
Sartre, Althusser e Castells. La ricchezza di riferimenti e di riflessioni originali nell’ana-
lisi di questi dibattiti e polemiche consente al lettore che si avvicini al pensiero di un au-
tore così eclettico, radicale e profondo, di comprendere con chiarezza i nuclei concettuali 
fondamentali e al lettore esperto di trovare degli spunti per ulteriori ricerche.

I due capitoli centrali del volume sono dedicati all’approfondimento della teoria ur-
bana e dei relativi concetti. A partire dalla raccolta di articoli Dal rurale all’urbano 
per poi passare ai testi più noti, Biagi mette in evidenza come lo sguardo di Lefebvre 
si soffermi sul «margine», che diventa «luogo privilegiato d’osservazione perché pun-
to disvelatore della realtà sulla narrazione della città». Così è senz’altro «la situazione 
subalterna e invisibile delle periferie» a meglio mostrare «l’ideologia urbanistica domi-
nante» (p. 93). Da questo punto di vista, la visione egemone dello spazio urbano viene 
criticata per la sua unità e uniformità, che nascondono le dinamiche reali e la violenza 
quotidiana perpetrata nei confronti della maggioranza della popolazione che lo abita e lo 
attraversa. Il metodo di analisi progressivo-regressivo, ricavato dall’interpretazione mar-
xiana, a dispetto dell’attribuzione di originalità che gli tributa Sartre, aiuta in tal senso a 
far scoppiare tanto l’omogeneità spaziale quanto la linearità temporale. Biagi sottolinea 
l’approccio «linguistico» di Lefebvre: la città è «quasi una sineddoche del concetto di 
‘società’, infatti viene definita come una proiezione della società sul territorio» (p. 99). 
Come nella società vi è conflitto così, allora, il conflitto deve essere riportato nella cit-
tà. Il tentativo utopico lefebvriano consiste nel lasciare campo al «vitalismo ribelle del 
vissuto che eccede sempre la progettualità asettica» (p. 141). Non vi è spazio, in questa 
operazione politica per un concetto foucaultiano come quello di eterotopia. L’esempli-
ficazione per eccellenza dell’utopia applicata è quella della Comune: «nell’esperienza 
politica della Comune vi è una riunificazione fra il politico e le altre sfere del vivente» 
(pp. 169-170). L’utopia, dunque, è «un agire performativo per trasformare lo stato di 
cose presenti» (p. 173). Ciò che rende questo agire come «senza-luogo» è il fatto che per 
esercitarsi richiede una «‘sospensione del tempo storico’», interpreta Biagi, riprendendo 
Jesi lettore di Spartaco.

L’autore giustamente ci ricorda che per poter formulare la teoria critica dello spa-

zio urbano lefebvriana è necessario prendere in considerazione anche i lavori intorno 
al tema della vita quotidiana. Essi richiamano i contemporanei lavori dei francofortesi 
esiliati negli Stati Uniti (cfr. p. 183). Eppure, vi è una distanza profonda da loro, deter-
minata dal fatto che Lefebvre vuole complicare il piano di azione politica ricordando che 
l’uomo si fa anche (ma non solo) fuori dal luogo di lavoro, in una molteplicità e in un 
intreccio di luoghi che ne plasmano la vita, i sentimenti, l’orizzonte… 

La parte conclusiva del testo è esplicitamente diretta a «interpretare il presente con 
Henri Lefebvre» (p. 199). Qui ci fermiamo per lasciare al lettore la possibilità di dialoga-
re direttamente con l’autore, ricordando solo che le armi che quest’ultimo si è preparato 
per difendere la propria posizione sono molteplici e ben affilate.



HENRI LEFEBVRE, LA PROCLAMATION DE LA COMMUNE: 

26 MARS 18711

di Didier Contadini

Versailles, pour Emmanuel Macron, c’est «un lieu où la République […] 

s’était retranchée quand elle était menacée…»2

Il testo di Lefebvre sulla Comune di Parigi, pubblicato per la prima volta nel 1965 è fi-
nalmente di nuovo disponibile al pubblico. Riproporre oggi questa riflessione su una vita 
quotidiana alternativa potrebbe apparire un’operazione anacronistica, ma non lo è. Negli 
anni ’60 rappresentava un contributo alla teoria e alla pratica, via da seguire per ribaltare 
la società borghese in modo da far nascere qualcosa di completamente diverso. Oggi 
rappresenta una crepa nel «pensiero unico» che domina la realtà: la rivendicazione che si 
può pensare e realizzare un’alternativa non utopistica (nel senso negativo del termine). 

Dunque, quella che il lettore si trova davanti è una seconda edizione attesa da tempo 
e che mette fine, anche se molto parzialmente, al completo oblio di tutta una parte della 
produzione di Henri Lefebvre. Questa riedizione sottolinea anche un altro vuoto nel 
mercato editoriale: il persistere della mancanza di una traduzione italiana di questo testo. 

Quando intraprende questo lavoro, il filosofo di Hagetmau ha già pubblicato molte 
opere, più di 20 volumi. Si è occupato del tema dell’alienazione e del feticismo, ha pub-
blicato raccolte di testi di Marx e di testi di Lenin, ha sviluppato il tema della vita quoti-
diana e ha intrapreso i primi passi nel vasto campo dell’indagine spaziale con gli scritti 
di sociologia rurale. Una ricchezza di campi e prospettive che esprime la cifra del suo 
atteggiamento riflessivo, che non si rinchiude mai in un settore accademico, utilizza tutti 
gli strumenti che ha a disposizione orientandoli verso l’obiettivo principale, quello di 
aggiungere un tassello alla costruzione della possibilità rivoluzionaria. La griglia inter-
pretativa che mette in azione in questo volume è dunque senz’altro debitrice del pensiero 
marxiano-engelsiano ma secondo un’originalità e specificità consolidate in lunghi anni 
di lavoro sui due grandi padri del marxismo, sulle correnti marxiste ma anche su molti 
altri filosofi della tradizione europea.

Lefebvre non propone al lettore un sorvolo del fenomeno della Comune nel suo com-
plesso. Ruotando la lente del microscopio che gli permette di potenziare il suo sguardo 

1	 Paris, La Fabrique, 2018.
2	 https://www.liberation.fr/politiques/2018/05/10/macron-une-certaine-idee-de-versail-

les_1649142



338	 ﻿ Didier Contadini 

scientifico, restringe il campo della sua analisi al periodo che va dal 18 marzo 1871, 
giorno in cui i battaglioni della Guardia nazionale e il resto del popolo parigino impedi-
scono alle truppe fedeli al governo trasferitosi a Versailles di requisire i cannoni presenti 
in città, al 26 marzo, giorno della proclamazione della Comune con le nuove elezioni 
popolari avvenute nei quartieri. Un arco temporale di 9 giorni a fronte dei 71 giorni in 
cui si stagliò faccia a faccia con il corso ordinario della storia.

Per Lefebvre, nella Comune vi è stato il tentativo, l’esperimento di una trasforma-
zione radicale del quotidiano, di una sovversione rivoluzionaria dei rapporti sociali de-
finiti dal modo di produzione e riproduzione capitalistico. La Comune segnava e segna 
tutt’oggi il momento di una realizzazione frammentaria, incerta, incompleta, ma reale, 
maledettamente concreta, di un’esperienza alternativa alla formazione socio-economica 
capitalista. Un’esperienza dal basso e corale. Queste sono le ragioni per cui su di essa 
molto si è scritto, a partire dallo stesso Marx e passando per Bakunin, Lenin, Plechanov, 
solo per fare alcuni nomi. 

La rivoluzione ha il compito di rivoltare, rivoluzionare tutti gli aspetti della vita. Per 
questo, uno degli aspetti principali da sovvertire è, per Lefebvre, l’ordine gerarchico 
sancito dallo Stato. La Comune è la testimonianza che si può realmente autogestire la 
vita collettiva senza essere specialisti di alcunché, né dirigenti di partito. Questo scritto 
si vuole dunque come un forte strumento di critica nei confronti della prospettiva sta-
liniana. La dittatura del proletariato non ha bisogno dello Stato, si può organizzare dal 
basso, a partire direttamente dalle classi popolari. La dimensione collettiva, a più livelli e 
in ambiti diversi, che tra loro si ordinano, intersecano, sovrappongono, fondono, a volte 
confliggono, predomina sia sulla formalizzazione di una struttura gerarchica sia sull’a-
zione, tatticamente meditata, di un’avanguardia militante. Sono questi tre tratti – autono-
mia della dimensione collettiva, ritardo della c.d. avanguardia, inutilità e inesistenza di 
formalizzazioni burocratiche – che Lefebvre si prende cura di sottolineare costantemente 
lungo tutto il testo.

Ma la rivoluzione ha anche il compito di richiamarsi non solo al sacrificio ma anche alla 
gioia del creare qualcosa di nuovo, di inesplorato. Le barricate alzata contro gli uomini di 
Thiers non servivano a chiudersi in un angolo ma ad esprimere il desiderio di dare l’avvio 
a un nuovo mondo. Questo aspetto viene elaborato usando il concetto di festa. Esso è frut-
to senz’altro dello scambio intenso con i situazionisti e senz’altro anche della sua lettura 
precoce di Nietzsche. Serve per spiegare l’esplosione di energia, creatività e gioia che, 
pur nelle condizioni materialmente difficili, non cessò di essere un tratto caratteristico ed 
evidente dell’esperienza comunarda. Il concetto di festa gli consente dunque di presentare 
una proposta alternativa alla visione economicista all’epoca imperante.

Come accennato all’inizio, nelle pagine di questo studio troviamo anche un’attenzio-
ne alla dimensione spaziale urbana. La sollevazione della popolazione è l’aspirazione a 
una riappropriazione dello spazio parigino contro la risistemazione militaresca e classi-
sta di Haussmann. Si tratta, implicitamente, di un antesignano caso di rivendicazione del 
diritto alla città. Lo sforzo è quello di concepire la città come uno spazio concreto e non 
come un oggetto astratto. Concreto nel senso che, benché non manipolabile immediata-
mente nella sua strutturazione architettonico-ingegneristica, può essere però afferrato e, 
in tal senso, controllato e lavorato nell’interazione percettivo-emozionale con l’indivi-
dualità costituentesi/confermantesi nella trama urbana.

Contro le letture marxiste che rinvengono la causa della sconfitta dei comunardi nella 
mancanza di un esercito vero e proprio e di un potere centralizzato capace di irradiare 



Henri Lefebvre, La proclamation de la commune 	 339

ordini coerenti, Lefebvre presenta la sua interpretazione, per certi versi libertaria: è la 
ricomparsa di tendenze giacobine, la predominanza di una confusa analisi proudhoniana, 
e il persistere di una mentalità legalitaria che fanno perdere le occasioni ai comunardi e 
li accecano davanti a decisioni scontate. È la combinazione di questi elementi che non fa 
loro occupare la Banca di Francia! 

Semplificare la complessa relazione degli elementi in gioco non consente di cogliere 
in profondità gli errori che i creatori della Comune fecero, quelli compiuti dai comunardi 
marxisti, il potenziale presente nell’elemento spontaneo che si generò e si fece largo nel-
la popolazione comune, la portata dell’attacco alle istituzioni (morali, sociali, politiche) 
vigenti, l’inconscio farsi carico di rivendicazioni che erano emerse nei passati falliti 
tentativi di azioni rivoluzionarie proletarie.

La Comune di Parigi tenterà di risolvere problemi che hanno posto gli operai delle 
fabbriche di ardesia di Trélazé e dei Ponts-de-Cé marciando su Angers nell’agosto del 
1855 per insediarvi una Comune rivoluzionaria, o gli operai di Le Creusot pretendendo la 
Comune industriale. (p. 134) 

Tocchiamo qui alle profonde ragioni per cui nel suo scritto Lefebvre non si lascia 
andare ad invettive contro i capitalisti, il Sig. Thier o l’esercito tedesco. Non a caso 
il capitolo conclusivo si intitola «Perché il Sig. Thier ha vinto?». In quanto manuale 
rivoluzionario, esso deve assolvere al compito centrale di svelare le tattiche (vincenti o 
perdenti) messe in campo dalle parti, di comprendere il peso avuto dalle diverse prospet-
tive (proudhonismo, marxismo, blanquismo), il ruolo effettivo (non ideologico) delle 
condizioni oggettive. Il tutto per prepararsi, leninianamente, a cogliere il momento:

È la congiuntura – unica, singolare – degli elementi oggettivi e soggettivi – delle cau-
se e delle ragioni – che dà vita all’avvenimento rivoluzionario. L’analisi rischia sempre 
di relegare in un angolo il carattere essenziale dell’evento: il fatto che esso costituisce 
una totalità indivisibile, originale, singolare, e ciò nonostante esso non sia un prodotto 
dell’irrazionale, esso sia comparabile ad altri eventi e che, in ultimo, abbia una portata 
e significati generali. Simili fenomeni totali, benché originali e dipendenti da situazioni 
particolari, rispondono comunque a delle leggi; come questa: sorgono «quando gli uomini 
non possono più e non vogliono più vivere come vivevano prima» (Lenin). (p. 374)



Finito di stampare 

nel mese di dicembre 2018

da STAR log - Asti (AT)


