





Wechselwirkung

Il termine e i concetti

Quaderni 17
Materialisti
2018

® MIMESIS



Numero realizzato con il contributo del Dipartimento di Scienze Umane per la Formazione «Riccar-
do Massa» dell’Universita degli Studi di Milano-Bicocca.

Direttore: Mario Cingoli

Direttore responsabile: Janiki Cingoli.

Coordinatore scientifico: Vittorio Morfino.

Segretario di redazione: Didier Contadini.

Comitato di redazione: Stefano Bracaletti, Giacomo Clemente, Cristina Degan, Aurelia Delfino,
Filippo Del Lucchese, Claudio Lucchini, Luca Pinzolo, Andrea Moresco, Stefano Pippa, Gianluca
Pozzoni, Emanuele Tarasconi, Ferdinando Vidoni, Elia Zaru.

Comitato scientifico: Etienne Balibar, Giorgio Bertolotti, Armando Boito, Gian Mario Bravo, Giu-
seppe Cacciatore, Marilena Chaui, Paolo Cristofolini, Ugo Fabietti 1, Roberto Finelli, Augusto II-
luminati, Fabio Minazzi, Warren Montag, Salah Mosbah, Fulvio Papi, Stefano Petrucciani, Alberto
Postigliola, Paolo Quintili, Silvano Tagliagambe, André Tosel 7, Maria Turchetto.

Direzione e redazione: Piazza dell’ Ateneo Nuovo, 1 — 20126 Milano
Tel. 02-64484825

Fax. 02-66484805

Email: quadernimaterialisti@unimib.it

Progetto grafico: Béatrice Sebe
Numero 17 (2018)

MIMESIS EDIZIONI (Milano — Udine)
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

Isbn: 9788857564616

© 2018 — MIM EDIZIONI SRL

Via Monfalcone, 17/19 — 20099
Sesto San Giovanni (MI)

Phone: +39 02 24861657 / 24416383

Autorizzazione del Tribunale di Milano n. 391 del 28/06/2002.



INDICE

WECHSELWIRKUNG: IL TERMINE E I CONCETTI

PREMESSA. PER UNA STORIA DELLA WECHSELWIRKUNG 7
di Nicola Marcucci e Vittorio Morfino

DALLA SOSTANZA ALLA RELAZIONE: IL PRINCIPIO DELLA WECHSELWIRKUNG
NELLA FILOSOFIA TRASCENDENTALE KANTIANA 13
di Luigi Imperato

LA WECHSELWIRKUNG E UNA WECHSELBESTIMMUNG . SULLA LETTURA SCHILLERIANA
DELLA GRUNDLAGE (’94-’95) b1 J.G. FiCcHTE 39
di Giacomo Clemente

FUNZIONI E SIGNIFICATI DEL CONCETTO DI WECHSELWIRKUNG NEL PRIMO SCHELLING 69
di Giacomo Croci

SULLA VIA DEL «REGNO DELLA SOGGETTIVITA O DELLA LIBERTA»: LA WECHSELWIRKUNG
IN HEGEL 99
di Giorgio Cesarale

La WECHSELWIRKUNG IN MARX ED ENGELS 129
di Vittorio Morfino

INTERAZIONE SENZA SOCIETA. LA WECHSELWIRKUNG TRA SPINOZISMO E NEO-KANTISMO
IN GEORG SIMMEL 159
di Nicola Marcucci

ARCHIVIO
DA WACHTER A HEGEL. GENESI E SVILUPPO DEL CONCETTO D’ ACOSMISMO
NELLA FILOSOFIA MODERNA E CLASSICA 189

di Simone Farinella

NOTERELLA SU ALCUNI PUNTI DEI MANOSCRITTI DEL "44 205
di Mario Cingoli

L’ INCONSCIO SENZA REGOLE. VON HAYEK, VON MISES E LA LIBERTA DI MERCATO 209
di Adriano Voltolin



STRUTTURA ED EVENTO DEL FETICCIO IN L.OUIS ALTHUSSER (ALLA LUCE DEL
MATERIALISMO ALEATORIO) 225
di Luca Pinzolo

L’ INTERPELLAZIONE TRA IDEOLOGIA E POLITICA.
IL PROBLEMA DEL SOGGETTO NEL MATERIALISMO POLITICO DI ALTHUSSER 239

di Stefano Pippa

UN’IMMAGINARIA RESA DEI CONTI: ALTHUSSER, MARX E IL PARTITO COMUNISTA FRANCESE 257
di Giovanni Di Benedetto

TEMPO ZERO. SOGGETTO COSCIENZA IDEOLOGIA 281
di Guido Mangialavori
DOCUMENTI

UN coNTRIBUTO DI CLAUDE LEVI-STRAUSS ALLA STORIA DELLA PSICHIATRIA DINAMICA 307
di Luca Pinzolo

SORCIERS ET PSYCHANALYSE 309
par Claude Lévi-Strauss

STREGONI E PSICANALISI 313
di Claude Lévi-Strauss
RECENSIONI

«AMICE COLENDE». TEMI, STORIA E LINGUAGGIO NELL EPISTOLARIO DI SPINOZA 319
di Daniele D’ Amico

JALEH MANSOOR , MARSHALL PLAN MODERNISM: ITALIAN POSTWAR ABSTRACTION
AND THE BEGINNING OF AUTONOMIA 323
di Luisa L. Corna

ENRIQUE DUSSEL, LE METAFORE TEOLOGICHE DI MARX 327
di Simone Lanza

ALBERTO BURGIO, IL SoGNO DI UNA coSA. PER M ARX 331
di Riccardo Bonfiglioli

Francesco Biact, HENRI LEFEBVRE. UNA TEORIA CRITICA DELLO SPAZIO 335
di Didier Contadini

HENRI LEFEBVRE, LA PROCLAMATION DE LA COMMUNE: 26 MARS 1871 337

di Didier Contadini



PREMESSA.
PER UNA STORIA DELLA WECHSELWIRKUNG

NicoLa MaRrcucct, VITTORIO MORFINO

La storia del concetto di Wechselwirkung — o, meglio sarebbe, dire dei concetti —non &
una storia lineare che si svolge tra un’origine e un/a fine. Certo, il concetto emerge all’in-
terno della rivoluzione copernicana kantiana, e tuttavia la ricostruzione che qui propo-
niamo non ¢ in cerca di una verita nascosta in un’origine perduta o tradita (I’uso kantiano
della categoria), né in un compimento infine realizzato (sia esso hegeliano, marxista o
simmeliano). Cio che abbiamo voluto rilevare sono piuttosto le stratificazioni di questa
storia, i segmenti di continuita e le discontinuita, frutto di una serie di ridefinizioni della
sua funzione all’interno di sistemi teorici in conflitto. Naturalmente non abbiamo avuto
la pretesa di ricostruire, in tutta la sua complessita e la sua stratificazione, questa storia
nella filosofia e nella sociologia tedesche da Kant a Simmel. Sarebbe stata un’impresa
smisurata per questo spazio, non solo perché la cerchia degli autori ¢ pit ampia di quel-
la presa in considerazione, ma anche perché la storia e la complessita di questi autori
richiederebbe una trattazione che ne accompagni le differenti fasi. Abbiamo piuttosto
applicato il metodo che Althusser definisce del «carotaggio», cercando di fissare in de-
terminati momenti ed in determinati autori la funzione del concetto di Wecheselwirkung
nel sistema, cercando ogni volta di cogliere cosa in esso vi fosse in gioco nel posiziona-
mento dell’autore all’interno del Kampjfplatz filosofico.

Come appena ricordato, I’emergenza del concetto all’interno della filosofia tedesca ¢
inscindibilmente legata alla rivoluzione trascendentale kantiana. L'uso della categoria
in Kant si pone come punto di incontro di due orizzonti teorici, quello leibniziano e
quello newtoniano. Da una parte 1’influxus e il commercium tra sostanze della tradizione
wolffiana (pensata pero al di fuori di causalita finale e armonia gia nel Kant precritico),
dall’altra la scienza newtoniana della gravitazione universale: nel punto di intersezione
di questi due orizzonti si trova precisamente la categoria kantiana della Gemeinschaft
o Wechselwirkung, terza categoria della relazione, dedotta dai giudizi disgiuntivi. Ge-
meinschaft nel senso non di communio, ma di commercium, di comunanza dinamica, che
costituisce una sintesi delle categorie di sostanza-accidente e causa-effetto. Portato alle
estreme conseguenze il ragionamento kantiano, sostanza e causa, permanenza e succes-
sione, devono essere pensate alla luce della Wechselwirkung, della simultaneita. Queste
conseguenze, com’e noto, Kant non le trarra, rifiutera di pensare la sostanza come una
categoria relazionale, cio¢ di porre il primato della relazione sulla sostanza. Nella prima
analogia dell’esperienza Kant precisera in che senso egli ha posto la categoria di sostan-
za tra quelle della relazione:



8 Nicola Marcucci, Vittorio Morfino

Per tale ragione [...] questa categoria sta sotto il titolo delle relazioni: cid avviene in
quanto essa ¢ la condizione delle relazioni, piuttosto che non per il fatto che essa stessa
contenga una relazione'.

Tuttavia & chiaro che al di la del divieto che Kant impone alla propria filosofia, la ca-
tegoria di Wechselwirkung rimanda a una scienza della natura e dell’esperienza che colga
I’unita nella relazione, ovvero che pensi quest’ultima come un tutto interconnesso?. Il
riferimento all’esperienza rimane in ogni caso fondamentale: I principi metafisici della
scienza della natura in questo senso sono il tentativo di costruire una metafisica della
scienza della natura, e non una speculativa metafisica della natura.

Con Fichte, Schiller e Schelling la limitazione dell’uso trascendentale della categoria
di Wechselwirkung viene infranta. Nella Fondazione di una dottrina della scienza del
1794 Fichte evoca una Wechselbestimmung tra io e non io empirici, nel terzo princi-
pio, che Schiller nelle Lettere sull’educazione del genere umano tradurra in termini di
Wechselwirkung tra persona e stato, impulso sensibile e impulso formale. Con cio ¢
compiuto un passo decisivo che costituisce una prima importante cesura nella storia del
concetto: il campo di applicazione della categoria non € I’esperienza, ma la relazione
tra la dimensione fenomenica e la dimensione sovrasensibile. Nello Schelling del primo
periodo questa mossa ¢ ripetuta nel nome di uno Spinoza ripensato attraverso la filosofia
kantiana, come la narrazione storico-filosofico ormai invalsa racconta. E tuttavia nel
Sistema dell’idealismo trascendentale che troviamo un’importante elaborazione cate-
goriale del concetto di Wechselwirkung nel senso della costruzione di un’idea di natura:
essa infatti articola spazio e tempo, sostanza e causa, al punto che questi ultimi concetti
divengono «ideali» rispetto al «reale» della Wechselwirkung. Solo su questa base & pos-
sibile costruire le idee di organismo, natura e universo.

Con Hegel siamo di fronte ad una nuova importante cesura rispetto alla storia del con-
cetto in cui convivono la violazione della limitazione trascendentale dell’uso della cate-
goria kantiana e, allo stesso tempo, la radicalizzazione della posizione kantiana. Da una
parte uso trascendente della categoria e dall’altro accettazione del primato della relazio-
ne sulla sostanza. In questo senso nella Scienza della logica 1a Wechselwirkung si pone
come punto pit alto della «Dottrina dell’essenza», ultima categoria della Wirklichkeit
sulla soglia della logica soggettiva. Rielaborazione speculativa della sostanza spinozia-
na, piu alto concetto di causalita espresso dalla modernita, che deve pero rivelare nel suo
seno il concetto stesso, oltre I’immobilita della sostanza spinoziana, come sua critica
immanente. Il vero, secondo i dettami della Fenomenologia, deve cogliere non solo la
sostanza come Wechselwirkung, come totalita relazionale, ma come totalita processuale,
deve cogliere il vero come divenir soggetto della sostanza®.

1 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, in Kants Werke, Unverinderter photomechanischer Abdruck des
Textes der von Preufischen Akademie der Wissenschaften 1902 begonnenen Ausgabe von Kants
gesammelten Schriften, Berlin, de Gruyter & Co., 1968., Bd. 3, p. 165, tr. it. a cura di G. Colli,
Milano, Bompiani, 1987, p. 261.

2 Aquesto riguardo Enzo Paci colse una tensione fondamentale: «da un lato Kant tende a risolvere
la sostanza in forme relazionali di relativa permanenza temporale e dall’altro non riesce a porsi
sul piano della relazionalita e ritorna quindi alla vecchia logica del soggetto e del predicato» (E.
Paci, Dall’esistenzialismo al relazionismo, Messina — Firenze, D’ Anna, 1959, pp. 195-196).

3 «Secondo il mio modo di vedere che dovra giustificarsi mercé 1’esposizione del sistema stesso [die
Darstellung des Systems], tutto dipende dall’intendere e dall’esprimere [aufzufassen und auszudriicken]
il vero non solo come sostanza, ma altrettanto decisamente come soggetto» (G.-W.F. Hegel, Phdnomeno-



Premessa. Per una storia della Wechselwirkung 9

L’uso della categoria sotto la penna di Marx ¢ assai raro (quattro occorrenze in tut-
to il Capitale, tutte nel III libro). Tuttavia dove pud essere rintracciato un significato
teorico pregnante, esso non ¢ privo di interesse. Marx designa infatti con il termine
Wechselwirkung nei Grundrisse e nei Manoscritti del *61-63 qualcosa come la coazione
della totalita (che consiste tutta nel sistema delle relazioni immanenti degli elementi) sui
singoli individui, coazione che si trasfigura per gli individui stessi in una forza oggettiva
ed estranea. Sarebbe qui interessante mettere in relazione il concetto di Wechselwirkung
in questo uso marxiano a cavallo degli anni Sessanta con il concetto di Verkehr dell’Ide-
ologia tedesca, analizzato in un libro recente da Maurizio Ricciardi, tanto pill che questo
termine puo essere considerato la traduzione tedesca del termine latino commercium, che
nella Critica kantiana ¢ sinonimo di Wechselwirkung. «Il traffico [cosi traduce Ricciardi
Verkeher] stabilisce condizioni che gli uomini non possono scegliere liberamente, ma
che produce i suoi effetti sulla loro esistenza individuale. [...] Il traffico stabilisce le co-
ordinate di una potenza sociale che accompagna e sovrasta il potere politico»*. Seguendo
il filo rosso di questa categoria lungo gli scritti storici e giornalistici di Marx degli anni
Cinquanta, Ricciardi giunge a definire «il mercato mondiale come un traffico regolato
dalle norme che esso stesso produce, ma [..] anche [come] un insieme gerarchico di re-
lazioni tra le nazioni, un rapporto internazionale di potere»°.

In Engels vi ¢ un uso massiccio della categoria con un esplicito riferimento alla Scien-
za della logica hegeliana. Proprio la sintassi concettuale definita da Hegel & al cuore
dell’uso che Engels fa del concetto di Wechselwirkung tanto per pensare una dialettica
della natura in termini materialisti (in modo un po’ scolastico nell’Anti-Diihring e in
modo pill profondo e penetrante nei frammenti raccolti sotto il titolo di Dialettica della
natura) quanto per ripensare la questione metodologica fondamentale del materialismo
storico, cio¢ la relazione tra I’economico e gli altri livelli sociali. E in questo contesto
che introduce una serie di termini che avranno una lunga posterita nella tradizione mar-
xista, come determinazione «in ultima istanza», «autonomia relativa» e appunto Wech-
selwirkung. Naturalmente la soluzione proposta ¢ aporetica nella misura in cui pone in
tensione un elemento che ¢ causa, seppure in ultima istanza, con un modello che rifiuta
il primato a qualsivoglia elemento; nodo che Engels scioglie attraverso la sintassi he-
geliana del divenir soggetto della sostanza, sostituendo il felos dell’economico a quello
dell’Idea. Ovviamente, pil che nella soluzione, il merito di Engels risiede nel modo in
cui ha posto i termini del problema.

Sarebbe perd un errore circoscrivere la riflessione dell’ultimo Engels a una que-
relle interna a questa tradizione. La necessita di rinvenire un livello di generalita
capace di differenziare tra diversi livelli sociali senza in questo modo rendersi a un
rigido determinismo economicista, e fuori dall’alternativa tra trascendentalismo e
deriva speculativa dell’idealismo tedesco, ¢ certamente un tema diffuso nel marxi-
smo anche in reazione alla svolta neo-kantiana che anima una parte consistente del
dibattito della seconda internazionale®. Ora & proprio tramite questo corpo a corpo

logie des Geistes, in Gesammelte Werke, Bd. 9, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, Hamburg, Felix
Meiner, 1980, p. 17, tr. it. a cura di E. De Negri, vol. I, Firenze, La Nuova Italia, 1960, p. 13).

4 M. Ricciardi, Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come critica della societa, Milano,
Meltemi, 2019, p. 45.

5  Ivi,p.120.

6 E. Agazzi (a cura di), Marxismo ed etica. Testi sul dibattito intorno al «socialismo neokantiano»
1896-1911, Milano, Feltrinelli, 1975.



10 Nicola Marcucci, Vittorio Morfino

con la tradizione neo-kantiana che si pud comprendere come sulla fine del XIX seco-
lo si tenti di definire un concetto di societa in maniera critica rispetto all’economia
politica ma autonomamente rispetto al dibattito marxista. In altri termini, questa ri-
cerca di una dimensione capace di significare ’esistenza di altre sfere della relazione
sociale — economica, giuridica etc. — e congiuntamente la riscoperta e I’impiego di
uno Spinoza il cui razionalismo viene impiegato in chiave alternativa all’episteme
neo-kantiana, ¢ un tratto caratterizzante di una parte del dibattito sociologico, quan-
tomeno di quelle componenti che incrociando in questo rispetto il dibattito marxista,
si pensi al concetto di comunita in Ferdinand T6nnies’, avversano la torsione neo-
kantiana a cui I’epistemologia sociologica appare esposta e alla quale Max Weber
fornira il sigillo®. Se, come osservato, la storia della Wechselwirkung nasce all’inse-
gna di un’analogia tra interazione degli elementi naturali e commercium umano, la
nascita del concetto di societa, all’interno di una tensione costitutiva tra marxismo e
tradizione sociologica, sembra a questo riguardo essere fatalmente obbligata a fare i
conti con un’idea rivisitata di natura. La natura, in questa nuova prospettiva, diventa
una sorta di analogo della societa e non viceversa, in altri termini sono le relazioni
sociali — fuori da ogni possibilita di attualizzazione attraverso le tante teleologie of-
ferte dalla filosofia della storia — a guadagnare un primato tanto sulla totalita naturale
quanto sulla coscienza individuale.

Per questo, nella sociologia simmeliana il concetto di Wechselwirkung, la cui portata
teorica verra non a caso misurata dall’autore anzitutto in sede di una critica delle filosofie
della storia’, avra la funzione di prendere uguale distanza tanto dall’elemento collettivo
quanto da quello coscienziale. In altre parole, per Simmel, si trattera di sciogliere tanto
il sostanziale quanto il singolare in Wechselwirkungen di cui la sociologia deve cogliere
la forma specifica. Di nuovo un ritorno a Spinoza ma questa volta operato a partire da un
terreno teorico neokantiano, basato sul rifiuto, per pensare la societa, tanto del concetto
hegeliano di Geist che di quello marxiano di economia. Certo, si tratta di uno Spinoza
paradossale, di uno Spinoza relazionista, che anticipa di quasi un secolo la lettura che ne
dara Etienne Balibar in termini di transindividualita:

[...] il relativismo — scrive Simmel nella Filosofia del denaro — & piu vicino di quello
che si vorrebbe credere al suo polo contrario, la filosofia di Spinoza e la sua onnicompren-
siva substantia sive Deus. Questo assoluto, che non ha altro contenuto se non il concetto
generale dell’essere, racchiude nella sua unita tutto quello che esiste. Le singole cose non
possono pill avere un essere-per-sé, se 1’intero essere in realta ¢ gia stato anch’esso uni-
ficato in tale sostanza divina, esattamente come il concetto astratto di essere forma un’u-
nita. Ogni singola persistenza e sostanzialita, e cosi ogni assolutezza di secondo ordine,
risulta cosi completamente fusa in quella sostanza, in modo tale che si puo affermare che
i vari contenuti della visione del mondo, in un monismo come quello di Spinoza, sono
diventati relativita. La sostanza omnicomprensiva, 1’ultimo assoluto rimasto, puo ora es-

F. Tonnies, La teoria sociale di Spinoza, Milano, Mimesis, 2016.

A questo riguardo pud essere notato come proprio categorie come quelle di Wechselwirkung, di
legge del parallelismo psico-fisico o ancora una ferma opposizione a ogni forma di monismo
metodologico — ovvero a epistemologie in diretto dialogo con lo spinozismo — siano i piani su
cui si combatte la pars destruens della battaglia epistemologica condotta da Weber nei suoi
scritti sul metodo. Si veda a questo riguardo: M. Weber, Saggi sulla dottrina della scienza, Bari,
De Donato, 1980.

9  G. Simmel, I problemi della filosofia della storia, Genova, Marietti, 1982.

[eBEN|



Premessa. Per una storia della Wechselwirkung 11

sere esclusa dalla considerazione senza che la realta venga alterata nel suo contenuto [...]
Ci0 che rimane di fatto ¢ la dissoluzione relativistica delle cose in relazioni e processi
[Beziehungen und Prozesse]'.

I contributi che seguono sono un tentativo di tracciare i contorni essenziali della storia
complessa di una categoria che ¢ stata usata in una molteplicita di sensi, conflittuali o
semplicemente differenti, per pensare la realta del mondo fisico, biologico, storico e so-
ciale. Proprio la ricostruzione precisa di questa storia, I’inventario (in senso gramsciano)
delle tracce depositate nella memoria di questa categoria, puo aiutarci ad evitarne ogni
uso teorico ingenuo.

10  G. Simmel, Philosophie des Geldes, hrsg. von D. Frisby und K.Ch. Kohnke, in Id., Gesamtasu-
gabe, Bd. 6, Frankfurt, Suhrkamp, 1989, p. 120, tr. it. a cura di A. Cavalli e L. Perucchi, Torino,
UTET, 1984, p. 178






DALLA SOSTANZA ALLA RELAZIONE:
IL PRINCIPIO DELLA WECHSELWIRKUNG
NELLA FILOSOFIA TRASCENDENTALE KANTIANA

pI Luict IMPERATO

1. Introduzione

Il concetto di Wechselwirkung, ossia dell’azione reciproca tra agente e paziente,
viene enunciato da Kant nella prima edizione della Kritik der reinen Vernunft con una
formulazione che restera un punto saldo nella successiva tradizione idealistica. Se ci
fermiamo alla prima ricezione del concetto, indugiando esclusivamente sui nomi piu
noti, troveremo che il primo Fichte!' lo riteneva uno dei principi cardine del suo pensie-
ro, e allo stesso modo Schelling? ed Hegel® lo tenevano in alta considerazione; Scho-
penhauer, al contrario, che pure, sebbene a suo modo, aveva operato un primo «ritorno
a Kant», in diretta polemica con i grandi idealisti, lo riteneva addirittura un concetto
«vuoto, falso e nullo», che in quanto tale «doveva essere cacciato dalla metafisica»*,
rifacendosi esplicitamente, in questa polemica, ad un autore come Schulze, notoria-
mente di orientamento scettico. Dopo la fioritura del grande pensiero idealistico, si puo
affermare che il concetto di Wechselwirkung perda buona parte della centralita che si
era guadagnato nella scena filosofica, con alcune debite eccezioni, quali, per esempio,

1 In relazione a Fichte sembra, forse, addirittura superfluo rimandare ad un qualche luogo specifico
per mostrare I’importanza del concetto. Se si prende in considerazione, per restare alla sua opera
piu conosciuta, la Grundlage der gesamten Wissenschaftslehere, si vedra che la sua «partita»
concettuale ¢ interamente giocata sul sistema degli influssi e delle determinazioni reciproci tra
I’Io e del Non-io (come posti, trascendentalmente, e non materialmente, nell’lo), e che senza tale
sistema di determinazioni e limitazioni reciproche, la riflessione non potrebbe aver luogo.

2 Cfr. EW.J. Schelling, System des transzendentale Idealismus, Tiibingen, Cotta, 1800, tr. it. di G.
Boffi, Sistema dell’idealismo trascendentale, Milano, Rusconi, 1997, pp. 297-305.

3 Nella Wissenschaft der Logik, per esempio, Hegel pone la relazione reciproca come momento di
passaggio dalla logica dell’essenza, ancora «oggettuale», alla logica del concetto, «regno della
soggettivita o della liberta», perché «necessita e causalita son [...] costi scomparse; esse conten-
gono 1’una e I’altra cosa, I’identita immediata come nesso e relazione, e 1’assoluta sostanzialita
dei distinti, quindi I’assoluta loro accidentalita, — 1’unita originaria di una diversita sostanziale,
dunque ’assoluta contraddizione» (G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, in Werke, Frankfurt
am Main, Suhrkamp, 1969, Band 6, p. 239, tr. it. di A. Moni, riv. da C. Cesa, Scienza della logica,
Roma-Bari, Laterza, 2004%, vol. 2, p. 639.

4 A.Schopenhauer, Kritik der kantischen Philosophie, appendice a Die Welt als Wille und Vorstel-
lung, in Sdmtliche Werke, Band I, hrsg. bei P. Dessen, Miinchen, Piper, 1911, p. 544, tr. it. di N.
Palanga, intr. di G. Riconda, Critica della filosofia kantiana, ne Il mondo come volonta e rappre-
sentazione, Milano, Mursia, 19968, p. 500.



14 Luigi Imperato

quella di Engels, il quale sembra, talvolta, ridurre la stessa dialettica al concetto di
interazione®, e quella di Simmel, che ne fece il principio fondamentale di tutta la sua
sociologia «relazionistica»®.

Gia sulla base di questa prima, sommaria ricostruzione della fortuna del concetto
di Wechselwirkung, sembra potersi affermare che di esso si sia appropriato un tipo
di filosofia nella quale un ruolo preponderante ha I’esprit de systeme. Eppure, una ri-
flessione pill accurata ci mostra quanto parziale possa essere questa lettura: non solo
due autori come Engels e Simmel rientrerebbero a fatica in un quadro come questo,
ma, bisogna dire, anche un autore come Schopenhauer non sembra del tutto immune
da tendenze sistematiche, sebbene in un senso assai diverso rispetto a quello ideali-
stico, con un amore, probabilmente, molto minore per la sistematica corrispondenza
tra realta e concetti, ma pure, con una simile pretesa di dedurre da concetti le deter-
minazioni empiriche del reale (si prenda, per esempio, in considerazione il tentativo
di istituire una corrispondenza puntuale tra concetti della fisica, della chimica, della
biologia e il concetto metafisico di volonta). D’altra parte, se ci chiedessimo dove,
in un tale quadro, dovesse essere collocato lo stesso Kant, cadremmo in una grave
incertezza, dato che ¢, si, ben vero che egli ha sempre indicato nella sistematicita
il carattere peculiare della filosofia, ma che, d’altra parte, mai ha pensato di poter
dedurre la realta da concetti, ragion per cui la filosofia deve, secondo la sua visione,
restare sempre aperta al versante dell’esperienza che & determinabile, ma non co-
struibile a priori, dall’intelletto.

2. La Wechselwirkung prima di Kant: Leibniz e il sistema dell’'influxus

Ricostruire il concetto di azione reciproca all’interno nel pensiero di Kant non ¢,
dunque, operazione priva di interesse per valutarne la reale portata filosofica, per-
ché sara, in questo modo, possibile illustrare le premesse e le esigenze speculative
che stanno alla base della sua prima, compiuta elaborazione. Occorrera, tuttavia, a tal
proposito, in prima istanza ricordare che il principio della Wechselwirkung affonda
le proprie radici nel pensiero di Leibniz e nel proposito di quest’ultimo di pensare
la natura in maniera sensibilmente differente rispetto a Cartesio, che ne aveva dato
una fondazione rigorosamente meccanicistica e riduzionistica, dove nessuno spazio
potevano avere principi che non fossero direttamente o indirettamente riconducibili a
materia € movimento. Leibniz si fa, invece, alfiere di una concezione della natura la

5  «Causa ed effetto sono rappresentazioni che hanno validita in quanto tali solo nell’applicazione
al caso singolo, ma [...], nella misura in cui consideriamo il caso singolo nella sua connessione
generale con la totalita del mondo, queste rappresentazioni si uniscono e si risolvono nella visione
dell’universale azione reciproca, in cui effetti e cause continuamente scambiano la loro posizione
[...]1 Una rappresentazione esatta della totalita del mondo [...] puo quindi realizzarsi solo per via
dialettica, con la sua costante attenzione all’universale azione reciproca del divenire e del trapas-
sare, dei mutamenti in avanti o all’indietro» (F. Engels, Herrn Eugen Diihring Umwdilzung der
Wissenschaft, in Marx-Engels Werke, hrsg, von dem Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK
der SED, Band XX, Berlin, Dietz Verlag, 1975, pp. 21-22; in questo come in tutti i casi in cui non
sia segnalata una edizione italiana, la traduzione ¢ mia).

6  Cfr. G. Simmel, Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung, in Gesam-
tausgabe, Band XI, hrsg. von O. Rammstedt, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, tr. it. di G.
Giordano, intr. di A. Cavalli, Sociologia, Milano, Edizioni di Comunita, 1989.



Dalla sostanza alla relazione 15

cui caratteristica fondamentale risieda nell’intimo dinamismo di tutto cid che ¢. Un
tale dinamismo poteva essere garantito, agli occhi del filosofo di Lipsia, soltanto da un
principio interno del movimento’, sicché il movimento stesso non era pill visto come
un accidente esteriore della materia, ma una proprieta intrinseca della sostanza, la cui
legge fondamentale era quella spirituale della percezione e dell’appetizione®. Ridotti
i corpi a manifestazioni esterne di un principio interno, si poneva pero il problema di
ripensare il fondamento della relazione tra sostanze, dato che la monade, in quanto
semplice, non poteva conoscere né composizione né rapporto. Leibniz risolse questo
problema ricorrendo al principio dell’influsso ideale reciproco tra agente e paziente®,
per il quale ogni sostanza reca in sé traccia di quanto avveniva in tutte le altre, secondo
un principio di regolazione, posto da Dio, tale da rendere possibile la comunicazione
ideale di ciascuna con tutte'?, tanto che ogni cosa ¢ in collegamento, non solo perché
nell’universo tutto ¢ pieno e dunque ogni parte comunica, direttamente o indiretta-
mente, con tutte le altre, ma anche perché I'universo ha la forma di un immenso or-
ganismo dove ciascuna cosa ¢ in funzione della totalita, e viceversa''. All’immagine
della materia inerte di Cartesio, che passivamente subisce i cambiamenti sulla base di
urti e di comunicazione di movimento, Leibniz sostituisce dunque quella di una natura
costituita di parti capaci di influire le une sulle altre in virta del loro dinamismo, sicché
non esiste passivita assoluta, ma quel che, da un punto di vista, & passivo, &, sotto un
altro punto di vista, attivo, il che vuol dire, ancora, che ogni cosa ¢ capace di entrare
in rapporto attivo con le altre e che anche quelle cose che sembrano semplicemente
subire il cambiamento, se osservate da un altro punto di vista sono, anch’esse, attive'?.

7  Leibniz espone I’«errore memorabile di Cartesio» nella Brevis demonstratio erroris memorabilis
Cartesii et aliorum circa legem naturalem del 1686 (si veda a tal proposito, Die mathematische
Schriften, Berlin-Halle, 1849-1863, Bd. VI, pp. 117-123), «che riassume i risultati di una serie
di indagini svolte dal 1676 al 1678 e che mostra come, contrariamente al parere di Descartes, la
quantita di moto in un dato sistema fisico debba esser distinta dalla quantita della forza motrice»
(M. Mugnai, Introduzione alla filosofia di Leibniz, Torino, Einaudi, 2001, pp. 12-13), affermando
che cio che si conserva immutata non ¢ la prima, ma la seconda. Su cio, tra i molti luoghi possi-
bili, anche Discours de métaphysique, §§ 17 e 18, in Die philosophische Schriften, hrsg. von C. 1.
Gerhardt, Berlin, Weidenmann, 1880, Band 1V, pp. 442-444, tr. it. di S. Cariati, Discorso di meta-
fisica, Milano, Rusconi, 1999, pp. 117-125). Leibniz intese le «forze vive» come derivanti da un
principio interno alla sostanza individuale o monade, come poco dopo il Discours de métaphysi-
que la ribattezzera; estremamente esemplificativo &, a tal proposito, il § 11 della Monadologie: «I
cangiamenti naturali delle Monadi vengono da un principio interno, poiché una causa esterna non
potrebbe influire sul loro interno» (Monadologie, in Die philosophische Schriften, cit., Band VI,
p. 608, tr.it. di Y. Colombo, intr. e commento di E. Boutroux, La monadologia, Firenze, La Nuova
Italia, 19954, p. 138).

8  Cfr.ivi, §8§ 12-15, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., pp. 608-609, tr. it. cit., pp. 138-141.

9 Cfr. ivi. § 52: «Fra le creature, le azioni e le passioni sono reciproche. Dio, infatti, confron-
tando due sostanze semplici, trova in ciascuna delle due delle ragioni che lo obbligano ad
adattare ad essa 1’altra» (Monadologie, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., p. 615,
tr. it. cit., p. 166).

10  Cfr. Monadologie, § 56: «Ora questo collegamento o adattamento di tutte le cose create a ciascuna
e di ciascuna a tutte le altre, fa si che ogni sostanza semplice ha dei rapporti che esprimono tutte
le altre e che, per conseguenza, essa € uno specchio vivente e perpetuo dell’universo» (Die philo-
sophische Schriften, Band VI, cit., p. 616, tr. it. cit., p. 169).

11 Cfr. Monadologie, §§ 63-66, in Die philosophische Schriften,Band VI, cit., pp. 617-618, tr. it. cit.,
pp. 174-175.

12 Cfr. ancora Monadologie, § 52, in Die philosophische Schriften, Band VI, cit., p. 615, tr. it. cit.,
p. 166.



16 Luigi Imperato

3. Il concetto del commercium nel Kant precritico

Le teorie di Leibniz giungono a Kant in parte direttamente, in parte indirettamen-
te, attraverso la scolastica wolffiana. Egli, notoriamente, conosceva molto bene la Me-
taphysica di Baumagarten, che utilizzava per i suoi corsi all’universita e sulla cui copia
personale apponeva le sue annotazioni; in tale opera poteva ritrovare trascritti in forma
sistematica taluni principi della metafisica leibniziana, non ultimo quello di influxus o
commercium tra sostanze'®. Da questi autori, e da altri che, come Crusius, si ponevano
come avversari del sistema wolffiano'*, proveniva a Kant non solo una buona conoscen-
za della teoria dell’influsso tra sostanze individuali, ma anche lo stimolo a cercarne svi-
luppi in direzioni diverse rispetto a quelle dell’ortodossia leibniziana. Inoltre, ben nota
¢ la circostanza che, nella formazione di Kant, soprattutto a partire dagli anni *60 del
Settecento, molta importanza ha avuto 1’incontro con I’empirismo e con la fisica newto-
niana. Tutte queste linee di pensiero hanno agito, nel Kant precritico, secondo spinte non
sempre coerenti, che tuttavia sono state fattore di progressivo arricchimento delle sue
riflessioni sulla natura e sul metodo della conoscenza'.

E questo il contesto nel quale il filosofo ricerca un significato del commercium (termi-
ne che, di norma, preferisce a influxus) funzionale ad una concezione del mondo fisico
che non riponesse i fondamenti dell’originario dinamismo della materia, che egli mostra
di accettare fin dai Gedanken von der wahren Schiitzung der lebendige Krdifte's, in una
qualche dimensione metafisica della sostanza. E significativo che gia nella Propositio
XII della Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio, del 1755,
si trovi che «nessun mutamento puo accadere alle sostanze se non in quanto sono con-
nesse ad altre: e la loro reciproca dipendenza [dependentia reciproca] ne determina il
mutuo mutamento di stato [mutuam status mutationem]», poiché «la semplice sostanza,
slegata da ogni connessione esterna e, percio, lasciata isolatamente a se stessa, & per sé
del tutto immutabile [...] E, cosi, in un mondo privo di ogni movimento [...] non si ri-
scontra assolutamente alcuna successione neppure nello stato interno delle sostanze»'’.

13 Per esempio ai §§ 408-412 e 448-465, dove Kant poteva trovare esposti anche i fondamenti del
sistema dell’influsso fisico e dell’occasionalismo, con le rispettive differenze (§§ 450-459), for-
mulazioni che, come vedremo piul avanti, avranno parte rilevante nelle sue riflessioni sul tema
dell’azione reciproca tra le sostanze. Cfr. A. G. Baumgarten, Metaphysica, Halle, 17573, rist. in
Kants Gesammelte Schriften, hrsg. von der Koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin (dal vol. XXIV: hrsg. von der Akademie der Wissenschaften zu Goéttingen), Berlin,
Reimer (poi: De Gruyter), 1902 e sgg., Band XVII, pp., rispettivamente, 112, 121-122, 119-123.
D’ora in avanti ’edizione dell’ Accademia delle opere di Kant sara citata con la sigla AA, seguita
dal numero romano per indicare il volume. Per una panoramica sul confronto tra sostenitori del
sistema dell’influsso fisico e sistema dell’armonia prestabilita, dove i nomi che ricorrono sono
principalmente quelli di Wolff, Knutzen, Crusius, Baumgarten, si puo vedere A. Hahmann, Kri-
tische Metaphysik der Substanz: Kant im Widerspruch zu Leibniz, Berlin, De Gruyter, 2009, pp.
29-42.

14 Sulla ricezione del pensiero di Leibniz in Germania nel XVIII secolo, cfr. C. Wilson, The Recep-
tion of Leibniz in Eighteenth Century, in N. Jolley (ed.), The Cambridge Companion to Leibniz,
Cambridge, Cambridge University Press, 2006, pp. 442-474.

15  Sullo sviluppo delle tematiche tipiche del Kant precritico, cfr. M. Campo, La genesi del criticismo
kantiano, vol. 1, Varese, Magenta editrice, 1953.

16  Cfr. Gedanken von der wahren Schdtzung der lebendigen Krdfte,in AA, I, pp. 17-18.

17  Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova delicidatio, AA, 1, p. 410; Nuova deluci-
dazione dei principi primi della conoscenza, in 1. Kant, Dissertazioni latine, a cura di 1. Agostini,
Milano, Bompiani, 2014, p. 125.



Dalla sostanza alla relazione 17

Si tratta, in effetti, del completo rovesciamento del paradigma leibniziano: qui Kant non
solo non ammette che si possa porre un principio interno come causa del mutamento
esterno, giacché esso ¢ legato unicamente al moto, ma, a fortiori, asserisce che neppure
un cambiamento interno sia possibile in assenza di moto. A tal proposito, egli utilizza il
principio di ragion determinante (come, sulla scorta di Crusius, ribattezza il principio di
ragion sufficiente)'® per giungere a conclusioni completamente opposte rispetto a quelle
dell’ortodossia leibniziana: se, infatti, come egli aveva dimostrato in precedenza'®, una
causa determinante ¢ quella che esclude, nella determinazione di stato di un ente, il suo
opposto, ne segue che

poiché [...] le determinazioni interne che gia competono alla sostanza sono poste me-
diante ragioni interne con I’esclusione dell’opposto, se si vuole che succeda un’altra de-
terminazione, si deve porre un’altra ragione; e poiché nelle ragioni interne c’¢ 1’opposto
di questa ragione e, in base a quel che si ¢ supposto, non sopravviene nessuna ragione
esterna, € a tutti evidente che tale determinazione non puo essere indotta nell’ente®.

L’errata idea della mutua e universale relazione tra sostanze, immaginata dalla scuola
wolffiana come mero influsso ideale, trova origine nel fatto che i seguaci di tale scuola
diedero una definizione «di forza [...] arbitraria, tale da significare cid che contiene la
ragione dei mutamenti» invece che delle determinazioni, sicché «per loro era certamente
inevitabile cadere in errore»?!. Kant ritiene che la sua spiegazione del rapporto reciproco
tra sostanze abbia il pregio di evitare il ricorso alle cause finali e che sia pertanto capace
di sradicare «dalle fondamenta 1’armonia prestabilita leibniziana»??. Questo comporta
che debba essere completamente rifondata la spiegazione della comunicazione tra le
sostanze, che non puo essere ricavata dalla loro sola esistenza:

Le sostanze finite non si rapportano fra loro mediante relazione alcuna per mezzo della
loro sola esistenza e, percio, non sono legate ad alcun commercio [commercio] se non in
quanto sono sostenute, conformate ai loro mutui rapporti, da un principio comune della
propria esistenza, ossia dall’intelletto divino®.

Kant, in effetti, mostra di ritenere che, se la sostanza deve essere pensata come tale,
deve essere considerata in sé completa e autosufficiente; tale adesione ad un concetto
ancora tradizionale di sostanza fa qui in modo che egli non possa immaginare la rela-
zione reciproca tra sostanze se non ricorrendo ad una causa a tutte comune, che ritrova
in Dio**:

18  Sull’importanza di Crusius, soprattutto per I’antiwolffismo della Nova dilucidatio, cfr. G. To-
nelli, Elementi metodologici e metafisici in Kant dal 1745 al 1768, Torino, Edizioni di «Filoso-
fia», pp. 128-146.

19  Cfr. Nova dilucidatio, AA, 1, pp. 391-392, tr. it. cit., p. 77.

20 Ivi,AA,I, p.410,tr. it. cit., p. 125.

21 Ivi,AA, 1 p. 411, tr.it. cit., p. 127.

22 Ivi,AA,1,p. 412, tr. it. cit., p. 129.

23 Ivi,AA,I, pp. 412-413, tr. it. cit., p. 131.

24 E. Watkins, Kant’s Metaphysics of Causality, Cambridge, Cambridge University Press, 2005, pp.
140-160, rileva giustamente la concezione in fondo leibniziana che qui Kant ha della sostanza, e si
spinge a sostenere, per questo, che in realta non ¢ Leibniz, ma Crusius oggetto dei suoi attacchi riguar-
do alla non derivabilita della relazione dalla mera esistenza della sostanza stessa. Il che € vero, come
risulta anche da quanto da me sostenuto, a patto che si metta adeguatamente in evidenza che in realta



18 Luigi Imperato

Singole sostanze di cui nessuna ¢ causa dell’esistenza dell’altra hanno un’esistenza
separata, vale a dire completamente intelligibile senza tutte le altre [...] Sebbene, dun-
que, in quanto le singole sostanze hanno un’esistenza indipendente 1’una dalle altre, non
abbia luogo tra esse una mutua connessione reciproca [...] poiché, nondimeno, si deve
riconoscere che tutte le cose sono tra loro collegate in una mutua connessione universale,
si deve riconoscere che questa relazione dipende dal fatto di avere una causa in comune,
ovvero Dio, principio generale di cid che esiste®.

La cooriginarieta di sostanza e relazione non potrebbe essere spiegata con argo-
mentazioni efficaci né dal sistema dell’armonia prestabilita, né dall’occasionalismo,
né dal sistema dell’influsso fisico®. Relativamente al primo, infatti, Kant ritiene che
le monadi leibniziane non siano in un rapporto di mutua dipendenza o commercio,
bensi in un una situazione di consensus, nella quale ciascuna di esse avverte sempli-
cemente quel che le altre avvertono, senza influire effettivamente le une sulle altre;
relativamente all’occasionalismo, egli osserva che sarebbe assurdo postulare un pe-
renne intervento speciale di Dio per regolare i rapporti tra le sostanze; relativamente
al terzo, per il quale le sostanze influiscono fisicamente, infine, 1’idea di Kant ¢ che
esso sia incapace di spiegare proprio la loro relazione, che ¢ percio costretto a porre
nel principio delle sostanze isolatamente considerate?’. La soluzione kantiana, pur
ancora posta su un piano metafisico, non preclude in ogni caso al filosofo di sentirsi
pit vicino al modello dell’influsso fisico rispetto a quello dell’armonia prestabilita,
nel senso che il commercio che egli pone tra le sostanze ¢ fisico, spiegabile con le
sole cause efficienti. Non € un caso che, accanto a Dio, un ruolo fondamentale lo as-
suma lo spazio, la cui nozione «si risolve nelle azioni concatenate fra le sostanze»?®,
considerato che esso assicura loro 1’unica possibilita di coesistenza. Non appare, allo
stesso modo, casuale che, oltre allo spazio, Kant riconosca un ruolo fondamentale
anche all’attrazione newtoniana, dipendente direttamente dall’idea o schema divino
posto a base dell’interazione tra corpi, e pertanto sola legge fisica in grado di rappre-
sentare in maniera adeguata 1’universale nesso tra le sostanze®. Si pu0 percio ragio-
nevolmente affermare che la relazione reciproca si ponga come punto di incontro tra
due orizzonti teorici, newtoniano e leibniziano, fisico e metafisico, che Kant cerca
qui di fondere e di far convivere®.

Kant puo, in questa sede, anche non attaccare direttamente Leibniz, solo perché il paradigma mona-
dologico di questi ¢ stato gia, dal punto di vista della dottrina dell’influsso, completamente rovesciato,
ed ¢ diventato un influsso fisico, reale, per quanto fondato in Dio, che I’ha in origine disposto.

25  Nova dilucidatio, AA, 1, p. 413, tr. it. cit., p. 131

26  Kant espone queste tre dottrine nella Reflexion 3730, scritta in latino e risalente alla prima meta
degli anni *60 (AA, XVII, p. 272).

27  Cfr. Nova dilucidatio, AA, 1, pp. 415-416, tr. it. cit., pp. 137-139.

28 Ivi,AA,I,p. 415, tr. it. cit., p. 137.

29  Cfr.ibidem. Significativamente, la centralita e la correlazione tra spazio, commercium e attrazione
gravitazionale era gia stata teorizzata da Kant nella sua prima opera, i Gedanken von der wahren
Schdtzung der lebendigen Krdfte, dove sostiene che & «verosimile che la tridimensionalita dello
spazio derivi dalla legge secondo cui le forze delle sostanze agiscono 1’una sull’altra» e che «I’in-
tensita dell’effetto ¢ inversamente proporzionale al quadrato della distanza» (AA, L, p. 24).

30 Scrive per esempio, in un recentissimo studio, G. Lorini che «la tendenza alla conciliazione, in
una direzione che ricerca sempre 1’originalita, ¢ uno dei tratti caratteristici dell’atteggiamento
kantiano nei confronti delle proprie fonti» (G. Lorini, Fonti e lessico dell’ontologia kantiana. I
corsi di metafisica (1762-1995), Pisa, Ets, 2017, p. 34).



Dalla sostanza alla relazione 19

La questione della relazione reciproca tra sostanze viene ulteriormente approfondita
in uno scritterello che segue di tre anni la Nova dilucidatio, il Neuer Lehrbegriff der
Bewegung und Ruhe®', dove Kant cerca di dimostrare che i due concetti del moto e della
quiete vanno interpretati sempre in maniera relativa, poiché anche il concetto di quiete
implica la relazione a qualcosa rispetto a cui il corpo considerato ¢ in quiete, senza che
cio tolga che, in una considerazione pitt ampia dello spazio, quello stesso corpo potrebbe
essere considerato in movimento®?. Da tale assunto Kant ricava la curiosa convinzione
che non possa mai pensarsi un movimento di un corpo verso un altro corpo senza pensare
anche, viceversa, che quest’ultimo sia in movimento verso il primo: ammesso che due
palle, A e B, siano in relazione tale che I’una si avvicini all’altra, che invece ¢ in uno
stato di quiete,

la palla B, di fronte ad altri oggetti esterni, persistera in una relazione ancora immutata,
ma pure non ¢ pil in questa quando la si considera riguardo alla palla mossa A. Poiché la
loro relazione ¢ reciproca, e quindi anche il mutamento di essa. La palla B, che riguardo
a certi oggetti ¢ detta in riposo, prende ugual parte al mutarsi della relazione reciproca
con la palla A [...] e allora perché non devo io dire [...] che la palla B, la quale, certo,
rispetto ad altri oggetti esterni, ¢ in quiete, pure trovasi in moto simmetrico rispetto alla
palla mossa A?*

A considerare, infatti, unicamente il rapporto tra i due corpi, Kant trova che «il feno-
meno del mutamento non ci da a conoscere altro che questo, che entrambi si avvicinano
reciprocamente»®*, perché ai suoi occhi il movimento non sussiste se non nella relazione
con cui due corpi si avvicinano e influiscono reciprocamente, sicché nel mutamento,
nella misura in cui uno agisce sull’altro, anche 1’altro, che sembra in quiete, agisce su di
esso. Kant ne ricava esplicitamente due conseguenze: la prima, ¢ che il sistema dell’in-
flusso reciproco tra i corpi in movimento fa si che essi non possano essere considerati,
nella loro reciprocita, all’infuori di tale relazione di movimento («ogni corpo, riguardo
al quale un altro si muove, & anch’esso in movimento riguardo a questo»)®; la seconda,
¢ che in tale principio trova fondamento anche la terza legge della dinamica newtoniana
(«azione e reazione sono sempre uguali nell’urto dei corpi»)®, che il nostro ritiene cosi
di riuscire a spiegare «senza aver bisogno di inventare una particolare specie di forza
naturale»’. Una tale dimostrazione sviluppa il concetto di una relazione mutua tra le
sostanze in un senso che appare sensibilmente diverso rispetto a quello della Nova di-
lucidatio. Se in quel caso appariva fondamentale guadagnare il concetto di un commer-
cio originario tra le sostanze riconducendole a Dio quale loro causa comune, nel Neuer
Lehrbegriff I’ attenzione pare maggiormente centrata sulle ricadute propriamente fisiche

31  Neuer Lehrbegriff der Bewegung und Ruhe und der damit verkniipften Folgerungen in den ersten
Griinden der Naturwissenschaft, AA, 11, pp. 13-25, tr. it., Nuova dottrina del moto e della quiete
e delle loro conseguenze rispetto ai primi principi empirici della scienza naturale, in 1. Kant,
Scritti precritici, a cura di P. Carabellese, riveduta e accresciuta da R. Assunto e R. Hohenemser,
ampliata da A. Pupi, Roma-Bari, Laterza, 2000, pp. 77-88.

32 Cfr.ivi,AA, 1L, pp. 16-17, tr. it. cit., pp. 80-81.

33 Ivi,AA,II, pp. 17- 18, tr. it. cit., p. 81.

34 Ivi,AAIL p. 19, tr. it. cit., p. 82.

35  Ivi,AA,II, p. 19, tr. it. cit., p. 83.

36 Ibidem.

37  Ivi,AAIL, p. 20, tr. it. cit., p. 83.



20 Luigi Imperato

di questa dottrina, e I’'indagine diretta sui fondamenti teorici e filosofici della dinamica
newtoniana. I risultati della Nova dilucidatio appaiono qui acquisiti, e solo percio 1’in-
dagine portata avanti su un nuovo versante: vi viene, infatti, confermata, proprio perché
non pit discussa, I’idea che soltanto mutamenti esterni possano causare cambiamenti e
rapporti tra le sostanze, e contestualmente approfondito come, dal punto di vista fisico,
un tale influsso reciproco sia possibile. Kant esplicitera, dunque, in questo scritto, in
maniera ancora pil chiara, la natura «dinamica» del concetto di commercium, per cui
I’influsso tra i corpi ¢ spiegabile sulla base di un movimento che compete a ciascuno di
essi in ragione di un dinamismo che ¢ un carattere originario, ma non per questo «inter-
no», della materia.

La torsione che, nel Kant precritico, subisce la visione leibniziana del dinamismo del-
la natura, si da indirizzarlo verso le cause efficienti (pur senza, esplicitamente, sconfinare
nel sistema dell’influsso fisico) a scapito del carattere finalistico e ideale delle regolazio-
ne reciproca delle monadi da parte di Dio, conosce un importante sviluppo teorico nel
Versuch den Begriff der negative Grossen in die Weltweisheit einzufiihren del 1763, nel
quale il filosofo guadagnera la distinzione tra opposizione logica e opposizione reale. La
prima opposizione, «la sola di cui si sia tenuto conto finora»*, si applica esclusivamente
a concetti, e il criterio che la informa ¢ il principio di non contraddizione; un’opposizione
reale ¢, invece, quella che ha luogo non tra meri concetti, bensi tra oggetti o forze reali,
tuttavia di segno opposto, sicché tali forze, in sé entrambe positive, nel momento in cui
dovessero contrapporsi, non daranno luogo ad una contraddizione logica, bensi ad un
annullamento reciproco*, Kant giunge cosi in chiaro su un punto della massima impor-
tanza per la sua filosofia, per il quale il passaggio diretto dalla logica alla realta, dalle
forme del pensiero a quelle dell’oggettivita, & illegittimo:

una conseguenza logica in fondo viene posta soltanto perché ¢ identica con la causa
[...] Il mondo esistente & una cosa del tutto diversa [...] Secondo i miei concetti [...] la
causa reale non & mai una causa logica, e la pioggia non viene posta dal vento in confor-
mita del principio di identita*'.

Si comprende, dunque, che tutti i motivi che Kant trovava per avversare il sistema
dell’influsso ideale tra le sostanze uscissero non solo confermati, ma definitivamente raf-
forzati da questo ulteriore punto di vista. Cio non vuol certo dire che egli, a questa altez-
za del suo percorso filosofico, avesse gia maturato con la dovuta chiarezza I’illegittimita
dell’estensione delle conoscenze oltre il campo dell’esperienza, ma la cesura rispetto alla
pretesa di poter trovare una corrispondenza diretta tra pensiero e realta segnera senz’al-
tro un punto di non ritorno per la speculazione kantiana.

Un’ulteriore tappa nel percorso concettuale che si sta tentando di delineare si avra
con la dissertazione De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, discus-
sanel 1770 per I’ottenimento dell’ordinariato presso I’Universita di Konigsberg. Tema
della dissertazione ¢ quello della forma-mondo, ossia della coesistenza unitaria di pil

38  Versuch den Begriff der negative Grossen in die Weltweisheit einzufiihren, in AA, 11, pp. 165-204;
Tentativo di introdurre nella filosofia il concetto delle quantita negative, in 1. Kant, Scritti precri-
tici cit., pp. 249-290.

39 Ivi,AA,IL p. 171, tr. it. cit., p. 255.

40 Cfr. ibidem.

41 Cfr.ivi, AA, 11, pp. 202-203, tr. it. cit., p. 288.



Dalla sostanza alla relazione 21

elementi in una totalita. Nel § 2 della dissertazione, Kant scrive che i tre momenti da
considerare nella definizione di mondo sono quelli di materia, individuata nelle parti,
cioe nelle sostanze, del mondo, nella forma, che consiste nella coordinazione tra le
sostanze, e nell’universitas, la totalita assoluta delle parti*’. Riguardo al secondo mo-
mento, egli sostiene che la forma sia un principio di coordinazione tra le parti, senza
cui la rappresentazione del tutto non costituirebbe altro che un’unita ideale, ossia la
raccolta in un tutto da parte del pensiero di una pluralita di mondi in sé separati. Al
contrario, la forma essenziale del mondo consiste proprio nel principio che da luogo
a influssi possibili tra le sostanze, piuttosto che a influssi reali, che questi presup-
pongono come loro condizione di possibilita®. E interessante osservare come Kant
ponga in questo stesso paragrafo una distinzione tra coordinazione e subordinazione:
mentre i fattori coordinati stanno tra loro come complementi rispetto al tutto, i fattori
subordinati stanno invece in un rapporto di causa e causato, ossia, mentre i primi si
trovano, sostanzialmente, sullo stesso livello e stanno in una relazione, per 1’appunto,
di reciprocita, i secondi pongono un ordine gerarchico per il quale un fattore & princi-
pio e I’altro posto dal principio, e mai viceversa*. In questo senso, dunque, 1’ influsso
o il commercio tra sostanze non va pensato in maniera, se cosi ci si potesse esprimere,
verticale, secondo il modello delle serie, bensi secondo un modello orizzontale, per
cui il rapporto che si pone tra esse non ¢ di eterogeneitd, ma di complementarita rispet-
to al tutto, ossia al mondo stesso, come luogo di questo commercio tra sostanze. Ora,
se I’azione reciproca tra le sostanze rende possibile pensare ad esse come comparti di
un tutto, Kant ritiene che non si possa, allo stesso modo, far discendere il concetto di
universitas, dell’ «onnitudine assoluta delle comparti», dal concetto di serie:

E molto difficile poter concepire [...] in che modo [...] una serie che mai deve essere
compiuta di stati dell’'universo che si succedono in eterno possa essere ricondotta ad un
tutto che comprenda, senza eccezione, ogni avvicendamento®.

Ci troviamo al cospetto del problema che condurra Kant all’elaborazione dell’ Antino-
mia della ragione pura nella prima Critica. Ma, per tornare alla questione che qui piu
da vicino ci interessa, occorrera notare come nel § 17 della dissertazione Kant ribadisca
il principio, gia espresso nella Nova dilucidatio, che, «date pilu sostanze, il principio del
possibile commercio tra esse non consiste nella loro sola esistenza, ma si richiede ancora
qualcosa che renda intelligibili le loro mutue relazioni», perché, «per la sussistenza in
quanto tale, esse non si rapportano necessariamente ad alcunché d’altro, se non forse alla
loro causa», ma, giusta la differenza appena riscontrata tra principio della subordinazione
e principio della coordinazione, «il rapporto del causato alla causa non ¢ un commercio,
ma una dipendenza»*%. Nell’errore di ammettere il commercio tra le sostanze a partire
dalla loro mera esistenza incorre anche il sistema dell’influsso fisico, ma anche qui Kant
conferma cio che quindici anni prima aveva gia messo in chiaro, ossia che 1’'unico commer-
cio possibile ¢ quello reale o secondo cause efficienti, al punto che «se liberiamo questo

42  Cfr. De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis, in AA, 11, pp. 389-392, tr. it., La
Sforma e i principi del mondo sensibile e intelligibile,in 1. Kant, Dissertazioni latine cit., pp.229-235.

43 Cfr.ivi,AA, I, p. 390, tr. it. cit., p. 229-231.

44 Cfr. ibidem.

45 Ivi,AA,II, p. 391, tr. it. cit., p. 233.

46  Ivi,AA,II, p. 407, tr. it. cit., p. 273.



22 Luigi Imperato

concetto da una tale macchia, abbiamo il genere di commercio che solo merita di essere
detto reale e in base al quale merita di essere detto reale, e non ideale o immaginario, il
tutto del mondo»*’. E ancora, nei §§ 19 e 20, viene ribadito quanto gia stabilito nella Nova
dilucidatio, vale a dire che la causa unitaria della mutua dipendenza delle sostanze ¢ un
ente extramondano, sicché «le sostanze del mondo sono enti che vengono da altro, ma non
da diversi enti, bensi tutti da un solo ente [...] Dunque, ’UNITA nella congiunzione delle
sostanze dell’universo é conseguenza della dipendenza di tutte da un solo ente»*. Kant
ritiene questo commercio, che chiama «generalmente stabilito», una versione debitamente
corretta del sistema dell’influsso fisico, e lo differenzia da quello «individualmente stabili-
to», che sarebbe ideale e simpatetico, per il quale ogni sostanza si adatta allo stato di un’al-
tra sostanza, o originariamente, come nel caso dell’armonia prestabilita, o nell’occasione di
ogni mutamento, come avviene nel sistema occasionalistico®. Dio ¢ la «causa sostentatrice
comune» della realta esterna, e lo spazio (che, ancora analogamente alla Nova dilucidatio,
assume grande centralita nella questione del commercio tra le sostanze), quale condizione
necessaria della compresenza di tutte le cose, e luogo di ogni possibile commercio, «pud
essere detto la ONNIPRESENZA DEI FENOMENI»™.

Se volessimo, a questo punto, tracciare un bilancio delle acquisizioni degli scritti pre-
critici rilevanti ai fini di questo studio, potremmo cosi analiticamente elencarle:

a. la problematica del commercium tra sostanze proviene a Kant dal concetto leibni-
ziano dell’influsso reciproco tra le monadi;

b. il commercium kantiano, tuttavia, a differenza dell’influxus leibniziano, non ¢ di
carattere ideale, ma reale;

c. per questo motivo Kant si appropria di alcuni concetti della fisica newtoniana;

d. il concetto di commercium richiede che le sostanze siano in una relazione reciproca
originaria non desumibile dalla loro sola esistenza, pertanto essa ¢ posta da una causa
originaria e comune del mondo;

e. il concetto di mondo si fonda si sul nesso di subordinazione, ma, altrettanto, sulla
relazione di reciprocita tra le sostanze;

f. lo spazio assume un ruolo fondamentale, come luogo di apparizione, ma non come
causa, della coordinazione tra le sostanze.

Questo acquisizioni, certo, non possono dirsi fondate in un chiaro orizzonte teo-
retico, per 1’elaborazione del quale bisognera aspettare la Kritik der reinen Vernunft.
Molte di esse non andranno perdute negli anni successivi alla Critica; tuttavia, ’inte-
grazione nel nuovo sistema delle precedenti elaborazioni teoriche in parte trasfigurera
il loro senso, in parte sara causa di modifiche, talvolta anche di non poco rilievo. Mi
propongo di mostrare, nei prossimi due paragrafi, attraverso quali tappe e per quali
ragioni cid avvenga.

47  Ivi,AA, 1L, p. 407, tr. it. cit., pp. 273-275.

48  Ivi, AA,II, p. 408, tr. it. cit., p. 275.

49  Cfr.ivi, AA,II, p. 409, tr. it. cit., p. 277.

50 Cfr. ivi, AA, 1L, p. 410, tr, it. cit., p. 279 (traduzione modificata). Si veda su questa correlazione
tra unicita dello spazio, commercio delle sostanze e unicita della causa sostentatrice comune la
Reflexion 4215, risalente proprio al periodo della stesura della dissertazione e scritta in latino (AA,
XVII, p. 460).



Dalla sostanza alla relazione 23

4.1l principio della Wechselwirkung nella Critica della ragion pura

La Kritik der reinen Vernunft segna la svolta in senso trascendentale del pensiero kan-
tiano: compito della filosofia diventa ora, agli occhi del nostro, non tanto un affaticarsi
intorno agli oggetti, bensi intorno alla conoscenza degli oggetti, in quanto questa debba
essere possibile a priori®!. Cio vuol dire che la filosofia pud avere un approccio, per dir
cosl, solo indiretto alle cose, perché tra il sé e la realta vi ¢ una mediazione costituente, la
coscienza, quale luogo di elaborazione delle condizioni di possibilita, non degli oggetti
stessi, bensi del loro presentarsi a noi. L’ oggetto si costituisce, dunque, non in s¢, ma per
noi (fenomeno), solo in forma mediata, sicché 1’accesso diretto alle cose e alla realta ne
risulta interdetto. Nell ottica del pensiero trascendentale, pertanto, I’interrogazione sulle
forme di conoscenza a priori diventa una interrogazione sulle condizioni di possibilita
della manifestazione dell’oggetto.

Anche il concetto di commercium subisce, in questo nuovo contesto di pensiero, un
mutamento, non tanto dal punto di vista dell’articolazione in se stessa della nozione,
quanto del suo senso complessivo, stante il suo posizionamento in un quadro specu-
lativo del tutto differente, che, tra I’altro, non consentira piu il ricorso ad un concetto
metafisico come quello di Dio per fondare la relazione di reciprocita tra le sostanze.
Questo spostamento di asse ha, tra ’altro, anche immediate ricadute lessicali, tanto che
il commercium o influxus si trasforma nella terza categoria della relazione, quella della
comunanza (Gemeinschaft) o dell’azione reciproca o scambievole (Wechselwirkung)
tra agente e paziente. Per comprendere un tale spostamento di asse, pertanto, bisognera
prima di tutto chiedersi come Kant, all’interno della prospettiva inaugurata dalla Cri-
tica, Kant pensi la natura. Egli afferma, per esempio, al termine della trattazione delle
tre analogie dell’esperienza:

Per natura (in senso empirico), noi intendiamo il collegamento dei fenomeni — riguardo
alla loro esistenza — secondo leggi necessarie [...] Prese insieme, le analogie [dell’espe-
rienza] dicono dunque: tutti i fenomeni si trovano in un’unica natura, e debbono trovarvi-
si, poiché senza questa unita a priori non sarebbe possibile alcuna unita dell’esperienza,
e quindi neppure una determinazione degli oggetti nell’esperienza®.

E,questa, larisposta kantiana alla sfida lanciata da Hume, per la quale un quadro unitario
della natura, determinato in base a leggi rigorose, ¢ semplicemente impossibile, perché
cio significherebbe introdurre nella sfera dell’esperienza qualcosa che dall’esperienza
non ¢ giustificato. Cid che rende tale la natura o 1’esperienza® ¢ dunque la connessione
tra le diverse parti che la costituiscono. Natura o esperienza si hanno in presenza di un
molteplice connesso, in cui la materia, quale determinabile, sia determinata dalla forma;
il concetto fondamentale affinché una natura sia pensabile ¢ percio quello di legge, cio
che pone un rapporto regolato tra diversi membri di un insieme.

Ora, se poniamo mente alle riflessione del Kant precritico sulla necessita di pen-
sare un fattore che garantisse la possibilita della relazione tra le sostanze per poter

51  Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, in AA, 111, 43, tr. it. di G. Colli, Critica della ragione
pura, Milano, Adelphi, 20013, p. 67.

52 Ivi,AA,III, p. 184, tr. it. cit., p. 287 (traduzione modificata).

53 In questo contesto, i due termini possono essere utilizzati come sinonimi, poiché entrambi si rife-
riscono al molteplice esterno al soggetto unificato secondo leggi necessarie della conoscenza.



24 Luigi Imperato

giungere al concetto di mondo, e al fatto che una tale relazione si poneva immedia-
tamente come commercium, ossia, con i termini della Critica, come Wechselwirkung
tra agente e paziente, comprendiamo subito quanta importanza tale concetto possa
avere anche dopo il 1781. L’esigenza da cui muove la Critica, infatti, ¢ quella di
pensare la natura come un tutto, ma non nel senso di un tutto connesso secondo la
serie causale, giacché questo sforzo ¢ destinato al fallimento per 1’impossibilita di
arrivare a un primo membro della serie, come dimostrato nella sezione dell’ Antino-
mia della ragione pura; la connessione totale della natura va invece pensata come
la connessione complessiva di elementi che coesistono e che, quindi, influiscono e
agiscono 1’uno sull’altro.

Per mostrare come ci0 avvenga, tuttavia, ¢ necessario illustrare come Kant in-
tenda il rapporto tra i giudizi disgiuntivi, la categoria della Gemeinschaft e la corri-
spondente terza Analogia dell’esperienza. L’ Urteilstafel ¢, infatti, il Leitfaden nella
ricerca delle categorie, le quali possono determinare effettivamente il molteplice
dell’intuizione esterna solo in virtl della mediazione tra sensibilita e intelletto of-
ferta dallo Schematismo dei concetti puri dell’intelletto. Un primo elemento che
deve essere posto in luce in questa analisi ¢ la differenza che sussiste tra i giudizi
disgiuntivi e gli altri giudizi di relazione. Mentre il giudizio categorico contiene una
relazione tra un soggetto ed un predicato e i giudizi ipotetici pongono due giudizi
in un rapporto consequenziale, la funzione disgiuntiva del giudicare contiene il rap-
porto tra due o pil giudizi, non perd di subordinazione, bensi di contrapposizione.
Kant ¢ convinto, tuttavia, che il giudizio disgiuntivo contenga anche una relazione
di comunanza tra i membri dell’opposizione, perché tutti insieme essi esauriscono
la possibilita della sfera del concetto, come quando, per esempio, dico «un erudito
¢ tale o storicamente o razionalmente», con il che esaurisco la sfera del concetto
di erudito®. Cio che qui pil rileva & che, a prescindere dall’idea che i giudizi di-
sgiuntivi designino, pur nell’opposizione, una comunanza, ¢ che Kant individua la
differenza piu propria tra giudizi ipotetici e giudizi disgiuntivi nel fatto che, mentre
i primi, ponendo una consequenzialitd, pongono una relazione di subordinazione, i
secondi, invece, stabiliscono una relazione di tutt’altro genere, nella quale vi &, come
potremmo dire con le parole del dissertazione del *70, una coordinazione o correla-
zione, ossia una relazione che si pone su un piano orizzontale piuttosto che seriale
o verticale. La cosa emerge molto chiaramente nell’analisi della categoria della co-
munanza, dove Kant afferma che nei giudizi disgiuntivi i concetti che si oppongono,
poiché appartengono tutti ad una stessa sfera, danno vita a rappresentazioni non su-
bordinate, ma coordinate, sicché si determinano tra loro non in maniera unilaterale,
come nella serie, ma reciprocamente, come in un aggregato®’, per esempio un corpo,
«le cui parti si attraggono ed inoltre si respingono reciprocamente tra loro»:

54  Cfr. Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen, in AA, IX, pp. 106-109, tr. it. di L. Amoroso, Logica,
Roma-Bari, Laterza, 1984, pp. 109-111; si veda anche Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, pp. 88-
89, tr. it. cit., pp. 128-129.

55 Pare di comprendere che qui Kant non utilizzi la parola «aggregato» per contrapporla a «siste-
ma», dove, com’e noto, la differenza consisterebbe nel carattere della composizione delle parti, a
seconda che sia giustapposte o organizzate; probabilmente, quel che qui egli intende & semplice-
mente che queste parti diverse non devono stare tra loro in un rapporto di fondamento (Grund) a
conseguenza (Folge), bensi devono comporsi in un insieme.



Dalla sostanza alla relazione 25

Quest’ultima ¢ una specie di connessione del tutto differente da quella che si ritrova
nella semplice relazione della causa coll’effetto (della ragione con la conseguenza), in
cui la ragione non determina a sua volta reciprocamente la ragione, e perciod (come per il
creatore del mondo e il mondo) non costituisce con questa un tutto®.

Ancora una volta, dunque, la categoria della reciprocita d’azione ¢ 1’unica, secondo
Kant, che dia modo di pensare in maniera compiuta una relazione tra parti all’interno di
un tutto; essa diventa, quando schematizzata, il principio «della simultaneita secondo la
legge dell’azione reciproca», che cosi recita:

Tutte le sostanze, in quanto possono venir percepite nello spazio come simultanee,
agiscono sempre reciprocamente le une sulle altre®’.

Discende da questo principio che «ogni sostanza [...] deve contenere in sé la causalita di
certe determinazioni contenute in un’altra sostanza, e al tempo stesso gli effetti della causalita
di quest’altra sostanza, ossia, le sostanze debbono stare in una comunanza dinamica [...], se
si vuole conoscere in una qualche esperienza possibile la simultaneita»®®. L’ implicazione, in
questo caso, non va vista come unidirezionale, come nel caso di quella causale (da A, cau-
sa, a B, effetto, ma non viceversa), ma come una determinazione reciproca, bidirezionale o
multidirezionale, della posizione degli oggetti nello spazio, in quanto simultanei e, dunque,
interagenti, sicché 1’ordine della sintesi dell’apprensione non ¢ obbligato, ma puo svolgersi
indifferentemente da un punto all’altro del molteplice®, pur dovendo in se stesso essere og-
gettivamente determinato®. Si intuisce, dunque, come Kant qui riprenda le sue precedenti
riflessioni sul tema dell’influsso reciproco tra le sostanze, significativamente specificando,
con il ricorso al latino di scuola, il senso nel quale utilizzi la parola Gemeinschafft:

La parola comunanza, nella lingua tedesca, ha due sensi, e puo significare tanto commu-
nio quanto commercium. Ci serviamo qui di tale parola nel secondo significato, intendendo
una comunanza dinamica, senza la quale nemmeno la comunanza locale (communio spatii)
potrebbe mai venir conosciuta empiricamente. Nelle nostre esperienze ¢ facile osservare,
che soltanto gli influssi continui possono guidare i nostri sensi in tutte le posizioni dello spa-
zio, da un oggetto all’altro; che la luce, la quale ondeggia tra i nostri occhi e i corpi celesti,
puo produrre una comunanza mediata tra noi e tali corpi, e cosi provare la simultaneita di
questi ultimi; che noi possiamo mutare empiricamente di luogo [...], senza che la materia ci
renda ovunque possibile la percezione della nostra posizione; che, solo mediante un influsso
reciproco interno alla materia, quest’ultima pud mostrare la sua esistenza simultanea, e in
tal modo manifestare (sebbene solo mediatamente) la coesistenza degli oggetti, anche dei
piu lontani. Senza comunanza, ogni percezione & staccata dalle altre, e la catena di rappre-
sentazioni empiriche, cio¢ I’esperienza, dovrebbe ricominciare completamente daccapo a
proposito di ogni nuovo oggetto, senza che la precedente esperienza potesse con essa mini-
mamente connettersi, o stare in una relazione temporale®!.

56  Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 97, tr. it. cit., p. 138.

57 Ivi,AA,III, p. 180, tr. it. cit., p. 282. Cosi recitava il principio nella prima edizione della Critica:
«Tutte le sostanze, in quanto sono simultanee, sono in una completa comunanza (cioe agiscono le
une sulle altre)», AA, IV, p. 141, tr. it. cit., p. 282.

58  Ivi,AA, I, p. 182, tr. it. cit., p. 284.

59  Cfr.ivi, AA,III, p. 181, tr. it. cit., p. 283.

60 Cfr.ivi, AA,III, p. 183, tr. it. cit., p. 286.

61 Ivi,AA,III, pp. 182-183, tr. it. cit., p. 285.



26 Luigi Imperato

Il carattere di commercium piuttosto che di communio della Gemeinschaft fa si che
I’influsso reciproco tra oggetti, come mutua determinazione reciproca della loro po-
sizione, debba essere ricondotto al predicabile®® dell’azione, che pare riportarci tanto
al principio di causalita quanto a quello della sostanza, dato che 1’agire ¢ il modo di
esistere proprio delle cose, in quanto queste producono effetti®. Questa dimensione
dinamica della comunanza, d’altronde, si spiega con la circostanza che tutti gli sche-
mi e tutti i principi dell’intelletto puro non sono altro che determinazioni trascen-
dentali di tempo ad opera dei concetti puri dell’intelletto®, dimodoché le Analogie
dell’esperienza non saranno altro che rapporti di tempo, che si esprimono attraverso
i suoi tre modi della permanenza (nel rapporto di inerenza e sussistenza), della suc-
cessione (nel rapporto di causalita e conseguenza) e della simultaneita (nel rapporto
di reciprocita d’azione)®.

Non bisogna, pero, credere (alla maniera di Schopenhauer)® che Kant pensi il mo-
dello della Wechselwirkung tra oggetti nello spazio come una causalita reciproca in
senso assoluto, quasi che, all’interno di una stessa relazione causale, essi potessero,
senza altra specificazione, essere considerati contemporaneamente causa ed effetto.
E infatti vero che I’azione reciproca & una forma di scambio tra le sostanze nella po-
sizione di causa e di effetto, ma questo scambio di posizione ¢ pensabile solo entro
determinati limiti, per il buon motivo che la dimensione temporale della simultaneita
integra, ma non riassume in sé dialetticamente quella della successione, che deter-
mina un ordine temporale irreversibile, in virti del quale se A ¢ causa di B, B non
puo essere causa di A. Il modello che qui Kant pare avere in mente, piuttosto, ¢, an-
cora una volta, quello della terza legge newtoniana della dinamica e della attrazione
universale tra i corpi, per la quale il corpo A, il corpo B e il corpo C (per esempio il
Sole, la Terra e la Luna) interagiscono nel loro equilibrio gravitazionale, perché essi
si dispongono in forma di compresenza dinamica e non di causazione successiva.
Solo valorizzando il carattere polidimensionale del tempo, intendendolo cio¢ non
esclusivamente come successione, ma anche come permanenza e simultaneita, I’idea
che cio che ¢ causa possa poi essere inteso anche come effetto del suo effetto assume
una qualche plausibilita.

Kant tenta, dunque, di pensare, con il concetto di azione reciproca e con il relati-
vo schema, I’unione della sostanza, con la sua permanenza, e quello della causalita,
con la sua capacita di descrivere I’influsso regolato di un oggetto su un altro®. Come
puo, allora, pensarsi questo «accomodamento» di permanenza e successione nella si-

62 Per la definizione di «predicabile», vedi ivi, AA, III, p. 94, tr. it. cit., pp. 134-135.

63  Cfr.ivi,AA,III, p. 176, tr. it. cit., p. 276.

64  Cfr.ivi, AA, II1, pp. 134-135, tr. it. cit., p. 219.

65 Cfr. ivi, AA, III, p. 159, tr. it. cit., p. 252. Sulla centralita del tempo, a scapito dello spazio, nella
concezione kantiana del mondo fisico e nella scienza ad esso collegata insiste L. Scaravelli, Kant e
la fisica moderna, Firenze, La Nuova Italia, 1968, che vi vede anche un fattore di differenziazione
dalla filosofia che sta a fondamento della fisica classica, quella di Cartesio, tutta basata, invece,
sulla preponderanza dello spazio sul tempo (cfr. pp. 19-35).

66 Cfr. A. Schopenhauer, Kritik der Kantischen Philosophie, in Werke cit., Band 1, p. 545, tr. it. cit.,
p- 501. Che I’argomento elaborato da Kant per giustificare la coesistenza sulla base di un influsso
reciproco tra oggetti presenti molte difficolta ¢ cid che nota anche H. J. Paton, Kant’s Metaphysics
of Experience, vol. 2, London, Allen & Unwin, 1936, il quale per0 invita a fare attenzione a non
rigettarlo «sulla base di un inconscio realismo trascendentale» (p. 309).

67 Cftr.,p.es., Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 96, tr. it. cit., p. 137.



Dalla sostanza alla relazione 27

multaneita tra oggetti? Ritengo che, per venire in chiaro su questo punto, si debba
ripensare al ruolo centrale che, negli scritti precritici, aveva lo spazio. In effetti, lo
spazio rappresenta, a proposito dell’azione reciproca tra le sostanze, il luogo della loro
possibile coesistenza, la communio dell’appercezione dei fenomeni®®, senza la quale,
semplicemente, non ¢’¢ esperienza, intesa quale tutto che si da nello stesso momento,
dunque si pone su uno stesso piano. La nozione di commercium, infatti, agli occhi di
Kant, non esclude affatto quella di communio, ma serve piuttosto a spiegarla, a partire
dal presupposto che quel che si offre come esperienza ¢, di fatto, una communio, e che
anzi, si potrebbe dire, I’esperienza o la natura, per il fatto stesso che noi possiamo in-
dicarle premettendovi I’articolo determinativo, €, tout court, una communio, una inter-
secazione di oggetti che si danno tutti insieme. Pertanto, se le analogie dell’esperienza
sono fondate sul tempo e sui suoi modi, il problema di pensare I’esperienza come un
tutto ¢ tipicamente spaziale. E che la presenza dello spazio, e con esso quello della
Wechselwirkung, sia del tutto fondamentale per pensare la non evanescenza dell’espe-
rienza, puo essere inteso a partire da un’osservazione di Kant sulla necessita di porre
il permanente come dimensione della sostanza: «Limitata alla semplice successione
[...] Pesistenza ¢ sempre sul punto di dileguarsi e di prendere inizio, e non ha mai la
benché minima quantita»®. Se, dunque, interpretassimo il problema del commercium
escludendo quello della communio quale suo prodotto, non potremmo mai neanche
arrivare ad immaginare una natura, giacché la successione delle cose nel tempo non
ci consentirebbe affatto di porre il problema della coesistenza delle sostanze: nulla
potrebbe coesistere, perché il momento e lo stato successivo sarebbe la semplice dis-
soluzione del precedente. Senza coesistenza, relazione paritaria e non gerarchicamente
ordinata (come quella causale) tra sostanze, il mondo non potrebbe avere neanche
consistenza’. Permanenza e simultaneita implicano, dunque, pur nella connotazione
temporale dei due concetti, un immediato riferimento allo spazio, come unico luogo
possibile nel quale questi rapporti possono esplicarsi’'. Non senza motivo, nella Wi-
derlegung des Idealismus, per provare 1’esistenza del mondo esterno, Kant deve far
perno sulla dimensione spaziale piuttosto che su quella temporale, proprio riferendosi
al carattere di permanenza degli oggetti posti fuori di me, nello spazio. Solo il fatto
che qualcosa di esterno, tale perché permanente, puo fare in modo che I’esperienza si
configuri, propriamente, come un’esperienza:

Io sono cosciente della mia esistenza come determinata nel tempo. Ogni determinazio-
ne del tempo presuppone qualcosa di permanente nella percezione. Questo permanente
non pud tuttavia essere qualcosa in me, poiché appunto la mia esistenza nel tempo pud
essere determinata mediante questo permanente. La percezione di questo permanente ¢

68  Cfr.ivi,AA,III, p. 183, tr. it. cit., p. 285.

69 Ivi,AA,IIL, p. 163, tr. it. cit., p. 258.

70 E di un certo interesse notare che anche Schelling insista, per la comprensione del concetto di
azione reciproca, su questa centralita dello spazio, come luogo di coesistenza e non solo di esten-
sivita delle sostanze, giungendo pero alla conclusione, diametralmente opposta allo spirito della
filosofia critica, che «un agire dell’intelligenza ¢ lo spazio, e nient’altro» (System des transzenden-
talen Idealismus, tr. it. cit., p. 303).

71  Questo, ¢ vero, vale anche per il principio di causa, perché lo scorrere delle cose non puo che
avvenire in uno spazio, ma in questo caso il focus della riflessione puo essere centrato in maniera
anche assai indiretta sullo spazio, dato il carattere intrinsecamente temporale della causalita, che
riguarda, appunto, un accadere.



28 Luigi Imperato

quindi possibile solo attraverso una cosa fuori di me [...] Di conseguenza, la determina-
zione della mia esistenza nel tempo € possibile solo mediante 1’esistenza di cose reali, che
io percepisco fuori di me [...] Noi possiamo percepire una qualsiasi determinazione di
tempo solo mediante la variazione nei rapporti esterni (il movimento) in relazione a cio
che & permanente nello spazio’.

In una Reflexion che risale, grosso modo, agli anni della seconda edizione della Cri-
tica, sempre dedicata alla confutazione dell’idealismo, Kant pone poi ancora pill chia-
ramente la necessita del riferimento allo spazio per pensare un’esperienza che non sia
intrinsecamente inconsistente:

La nostra esistenza viene determinata nel nostro senso interno nel tempo e pre-
suppone dunque la rappresentazione del tempo stesso; nel tempo tuttavia ¢ contenuta
la rappresentazione del cambiamento; il cambiamento presuppone qualcosa di per-
manente [...] Questo permanente non possiamo essere noi stessi, poiché noi siamo
determinati proprio come oggetti del senso interno mediante il tempo; il permanente
puo dunque essere posto unicamente in cio che viene dato attraverso il senso esterno.
La possibilita dell’esperienza interna presuppone dunque la realta del senso esterno.
Infatti, posto che si volesse dire che anche la rappresentazione del permanente dato
attraverso il senso esterno [fosse] la mera percezione data dal senso interno [...] la
rappresentazione dello spazio [verrebbe] mutata nella rappresentazione del tempo,
cioe dovrebbe essere possibile rappresentarsi lo spazio come un tempo (secondo una
dimensione) [...] Il senso esterno ha dunque realta, perché senza di esso il senso in-
terno non & possibile”.

Il punto di maggiore interesse in relazione al tema della spazialita dell’esperienza,
qui in discussione, ¢ la circostanza che, se tutto fosse riconducibile alla nostra in-
teriorita, allora lo spazio dovrebbe, come il tempo, essere unidimensionale. Invece,
proprio la circostanza che la nostra esperienza si svolge sempre in una dimensione
tridimensionale, fa si che lo spazio non possa essere ridotto al tempo, e dunque al
senso interno. Ora, il concetto di simultaneita, come quello di permanenza, assume
senso solo dove questa tridimensionalita sia data e presente; e la stessa indifferenza
nell’ordine dell’apprensione, che pure avviene nel tempo, ma in maniera non rigi-
damente determinata, & possibile solo dove si diano piu dimensioni, in modo che
I’apprensione stessa possa svolgersi indifferentemente da un punto ad un altro, pur
se all’interno di un insieme oggettivamente connesso. Insomma, 1’esserci delle cose
¢ uno stare insieme, simul, ma insieme non ¢ solo essere nello stesso tempo, ma
anche essere nello stesso luogo, o, addirittura, essere della stessa qualita (si pensi
quando la parola insieme viene usata in termini matematici, per indicare una classe
di oggetti, che, per esser tale, devono essere omogenei sotto un qualche riguardo).
Simultanee sono le cose, perché sono in regioni diverse dell’unico spazio. Se cosi
non fosse, questo essere insieme non darebbe luogo ad una simultaneita, ma sempli-
cemente ad una istantaneita. Ma ’intento di Kant non ¢, parlando di simultaneita,
quello di andare alla ricerca di un presunto quantum non piu divisibile del tempo,
bensi dell’unita relazionale dell’esperienza. In un qualche senso, la paradossalita del
concetto di azione reciproca sta proprio in questo, che, come sistema dell’influsso

72 Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, pp. 191-192, tr. it. cit., pp. 296 e 298.
73 Reflexion 6311, AA, XVIII, pp. 611-612.



Dalla sostanza alla relazione 29

tra oggetti, esso esprime un ordine di coesistenza che é, contemporaneamente, di-
pendenza reciproca, dove il piano «orizzontale» dell’essere-insieme si intreccia con
quello «verticale» della subordinazione — che perd, come detto, non va intesa come
I’essere le cose nella loro relazione ad un tempo causa ed effetto di se stesse, bensi
come I’essere la causa reciproca, per gli oggetti, della loro disposizione nello spazio,
attraverso ’azione che esercitano I’uno sull’altro.

Infine, la comunanza intesa come Wechselwirkung & la risposta all’esigenza postaci
dalla necessita di pensare 1’esperienza come un aggregato di forze diverse, ossia come
un composto, per sua essenza plurale:

Se questa comunanza soggettiva vuole poggiare su un fondamento oggettivo [...] al-
lora la percezione di una sostanza deve — in quanto fondamento — rendere possibile la
percezione di un’altra sostanza, e viceversa [...] Questo peraltro ¢ un influsso reciproco,
cio¢ una comunanza reale (commercium) delle sostanze [...] Mediante questo commer-
cium i fenomeni, essendo staccati gli uni dagli altri e tuttavia connessi, costituiscono un
composto (compositum reale)™.

L’esperienza ¢, in definitiva, pensata da Kant come un coesistere del diverso che
solo nell’influenzarsi reciproco delle sue parti pud dare luogo al proprio essere insie-
me. Solo in virtl di questo essere-insieme come coordinazione, che si intende come
reciproca dipendenza, e non di subordinazione sic et simpliciter tra cause ed effet-
ti esplicantisi in una serie temporale, il carattere di fotalita dell’esperienza pud non
sfociare nell’idea trascendentale del mondo, antinomica e indimostrabile, bensi, sem-
plicemente, nella constatazione dell’essere una dell’esperienza, che & una in quanto
complesso di relazioni. Esperienza, pill che mondo, ¢ il risultato del non isolamento
degli oggetti, del fatto che gli oggetti, complessivamente considerati, formano una
communio la quale, poiché ogni membro della relazione pud influire su tutti gli altri,
deve essere resa possibile dal commercium:

In effetti, se tali sostanze fossero isolate, esse non costituirebbero, come parti, un
tutto; e se la loro connessione (azione reciproca del molteplice) non fosse necessaria
in vista della simultaneita, non si potrebbe allora dalla simultaneita, che ¢ una rela-
zione semplicemente ideale, dedurre quella connessione che ¢ una relazione reale.
Tuttavia noi, in luogo opportuno, abbiamo mostrato che la comunanza ¢ davvero
il fondamento della possibilita di una conoscenza empirica della coesistenza, e che
percio si puo concludere propriamente dalla coesistenza alla comunanza, solo inten-
dendo quest’ultima come condizione’.

74  Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 183, tr. it. cit., p. 286. Sulla sostanza, come unicita (della
materia) e pluralita (dei corpi), si vedano le analisi di C. Luporini, Spazio e materia in Kant, Fi-
renze, Sansoni, 1961, pp. 332-335, il quale spiega questa coesistenza sulla base della concezione
originariamente dinamica della materia, e ritiene che il principio della permanenza della sostanza
nelle sue mutazioni sia il pit importante della filosofia trascendentale kantiana. Sottolinea, su
basi diverse e su altro versante teorico, perché interessato a fondare 1’intera interpretazione della
filosofia kantiana sul concetto di azione, ’intima dinamicita della sostanza e la sua intrinseca
caratteristica di esercitare una forza, fino ad arrivare ad una corrispondente vision del soggetto, F.
Kaulbach, Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin-New York, De Gruyter, 1978.

75  Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 185, tr. it. cit., p. 288.



30 Luigi Imperato

5. La natura come sistema di relazioni

La concezione dell’esperienza e della natura che risulta dalla prima Critica, dunque, &
quella di un tutto relazionale, in cui le parti, in tanto possono essere dette tali, in quanto
esse sono reciprocamente e dinamicamente collegate, sicché esse, riprendendo il lin-
guaggio della dissertazione del *70, sono, a tutti gli effetti, comparti — non tanto del
mondo, concetto «seriale», quanto dell’esperienza, concetto «cooperativo». La natura ¢,
pertanto, per Kant, nient’altro che una serie di rapporti o di relazioni intrattenute reci-
procamente dalle sostanze, le quali sono, a questo punto, nient’altro che materia’, unico
oggetto possibile della percezione esterna’.

La relazionalita dell’esperienza si manifesta in maniera patente quando si consideri
che Kant costruisce la sua immagine del mondo fisico sulla base delle categorie dina-
miche™, in particolare sulle categorie di relazione, dato che le categorie della modalita
riguardano solo il rapporto degli oggetti con la nostra facolta conoscitiva™. Ora, le ca-
tegorie di relazione non riguardano altro che il rapporto che la sostanza intrattiene con
se stessa nei suoi mutamenti, i rapporti che le sostanze intrattengono tra di loro nella
progressione lineare del tempo, che scorre secondo una regola, o quello che tutte le parti
costituenti I’esperienza intrattengono reciprocamente, influendo ’una sull’altra®. Que-
sta immagine della natura ¢ il frutto di un lungo lavoro di riflessione, che ha portato Kant
ad un graduale allontanamento dalla cornice metafisica della concezione scolastica della
natura stessa, pur conservandone taluni tratti specifici®’. A questo proposito, & particolar-
mente significativo quanto si trova nella sezione dell’Anfibolia dei concetti di riflessione,
I’appendice che chiude I’ Analitica trascendentale. In tale sezione della Critica Kant rim-
provera a Leibniz di aver «intellettualizzato» i fenomeni, costituendo «un sistema intel-
lettuale del mondo» e credendo «di conoscere 1’interna natura delle cose, confrontando
tutti gli oggetti unicamente con I’intelletto e con gli astratti concetti formali del proprio
pensiero»®?; cio lo condusse, tra I’altro, ad assumere «dapprima cose (monadi), e interna-
mente una loro capacita di rappresentazione, per fondarvi sopra, in seguito, la relazione
esterna di essa e la comunanza dei loro stati (cio¢ delle rappresentazioni)»®, e «proprio

76  «Il concetto di sostanza designa il soggetto ultimo dell’esistenza [...] Ora, la materia ¢ il soggetto
di tutto cid che, nello spazio, puod essere attribuito all’esistenza delle cose; oltre la materia, in-
fatti, non si potrebbe concepire nessun altro soggetto che lo spazio stesso; ma quest’ultimo & un
concetto che non contiene ancora nulla di esistente, ma contiene soltanto le condizioni necessarie
della relazione esterna tra gli oggetti possibili dei sensi esterni. La materia, dunque, in quanto
mobile nello spazio, costituisce in esso la sostanza» (Metaphysische Anfangsgriinde der Natur-
wissensschaft, AA, 1V, p. 503, tr. it. di P. Pecere, Principi metafisici della scienza della natura,
Milano, Bompiani, 2003, p. 191).

77  Cfr. Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, pp. 192-193, tr. it. cit., p. 298.

78 Le categorie matematiche, infatti, costituendo i fenomeni come grandezze, estensive o intensive,
sono solo la condizione di possibilita dell’applicazione della matematica al mondo fisico e non
riguardano la concreta interazione delle sostanze tra di loro, che, sola, costituisce, per noi, la pos-
sibilita di percepire qualcosa di esterno.

79  Cft. Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 186, tr. it. cit., p. 289.

80 Cfr.ivi,AA,III, pp. 159 e 183-184, tr. it. cit., pp. 253 e 286.

81  Per esempio, I’idea di un dinamismo originario della materia, non tuttavia riportabile a principi in-
terni alla sostanza stessa, e quello, che qui si sta analizzando, di una cooperazione o interazione tra
gli oggetti, quali parti di un tutto, sulla base pero di una concezione fisica, e non ideale, dell’influsso.

82  Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 220, tr. it. cit., p. 341.

83  Ivi, AA,III, p. 218, tr. it. cit., p. 339.



Dalla sostanza alla relazione 31

per questa ragione |[...] il suo principio della comunanza possibile delle sostanze tra
loro doveva essere un’armonia prestabilita, né poteva essere in alcun modo un influsso
fisico», per la quale «occorreva una terza causa, che influisse su tutte quante le sostanze
e facesse corrispondere 1’uno all’altro i loro stati»®. Per quanto si possa cercare cio che
appartiene internamente alla materia, «in tutte le parti dello spazio che essa occupa, e in
tutti gli effetti da essa esercitati [...] io non ho davvero nulla di assolutamente interno,
ma ho soltanto qualcosa di relativamente interno; a sua volta, questo qualcosa sussiste
in rapporti esterni. Anzi, cid che € assolutamente interno [...] alla materia [...] si riduce
ad una semplice fisima»®. La circostanza che la natura, il mondo esterno a noi, non sia
un che di ideale, ma qualcosa che ha realta a prescindere dal nostro intelletto, che sem-
plicemente le fornisce rapporti di regolazione, sta all’origine della mancata possibilita di
conoscere qualcosa piul che relazioni esterne della materia:

Tutto cid che conosciamo nella materia si riduce a mere relazioni (quelle che noi chia-
miamo relazioni interne della materia, sono interne solo comparativamente) [...] Il fatto
che io, quando astraggo da queste relazioni, non abbia proprio piu nulla da pensare [...]
abolisce certo ogni possibilita di un oggetto tale da essere determinabile secondo semplici
concetti, cio€ di un noumeno. Senza dubbio, I’udire che una cosa debba consistere com-
pletamente in relazioni, ¢ sorprendente; ma una siffatta cosa ¢ un semplice fenomeno, e
non puo affatto venire pensata mediante categorie pure®.

Questa completa desostanzializzazione della natura riduce la sostanza, come detto,
alla semplice materia, e le leggi che la regolano a semplici relazioni tra stati della ma-
teria, senza alcun bisogno di risalire a qualitates occultae che dovrebbero spiegare i
mutamenti di stato, i quali sono soltanto relazioni spaziali; e anche le forze di attrazione
e repulsione, con le quali Kant spiega 1’origine (fenomenica) del movimento, non sono
ulteriormente conoscibili quanto alla loro causa interna, ma interessano al filosofo solo
in quanto rendono possibile spiegare il movimento senza ricorrere ad essenze ed esclusi-
vamente in base a grandezze misurabili®’. Nulla che ricordi la vita, lo spirito, il desiderio,
le rappresentazioni — che sono le uniche cause che possano dar luogo un movimento in
base a motivi «interni» — pud essere ascritto alla natura, dall’indagine sulla quale va
bandita anche ogni espressione che li possa ricordare®®, perché la materia, assenza di
vita per definizione®, non puo essere altrimenti intesa che come una relazione tra parti
reciprocamente esterne:

La materia, come semplice oggetto dei sensi esterni, non ha altre determinazioni che
quelle della relazioni esterne nello spazio e dunque non subisce alcun cambiamento se
non in quanto si muove®.

84  Ivi, AA,III, p. 223, tr. it. cit., p. 345.

85 Ivi, AA,III, p. 224, tr. it. cit., pp. 346-7.

86 Ivi, AA,III, p. 229, tr. it. cit., p. 353.

87  Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, AA, 1V, p. 502, tr. it. cit., p. 189.

88  Come, per esempio, ’espressione «forza d’inerzia», dalla quale parrebbe discendere che la materia
disponga di una forza capace da sé di azionare; convinzione, che condurrebbe dritti, secondo Kant,
all’animismo e all’ilozoismo. Cfr. ivi, AA, IV, pp. 544 e 550-551, tr. it. cit., pp. 307-309 e 325-327.

89  Cfr.ivi,AA, 1V, p. 544, tr. it. cit., p. 307. Cfr. pure Kritik der Urteilskraft, AA,V, p. 374, tr. it., di
A. Gargiulo, riv. da V. Verra, Critica del Giudizio, Roma-Bari, Laterza, 1997, p. 431.

90  Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, AA, IV, p. 543, tr. it. cit., p. 307.



32 Luigi Imperato

Ed ¢& significativo notare che Kant, quando trasforma il principio trascendentale
dell’intelletto puro della comunanza tra le sostanze nel principio metafisico” della ugua-
glianza dell’azione e della reazione, con cui egli vuole fondare la terza legge della di-
namica newtoniana riprendendo molte delle argomentazioni del Neuer Lehrbegriff del
1758, giustifichi questa scelta con la necessita di evitare il ricorso ad astrazioni quali la
«quiete assoluta» e il «movimento assoluto»:

Nessun movimento che debba essere causa del movimento di un altro corpo puo essere
assoluto; ma, posto che sia relativo rispetto a quest’ultimo, non c¢’¢ nessuna relazione
nello spazio che non ne comporti una uguale e reciproca®.

Perfino un movimento che non comporti un mutamento del rapporto con lo spazio
«empirico» o «relativo»®, e cosi dunque nella relazione reciproca tra corpi, come quel-
lo della Terra intorno al proprio asse, «non € un movimento assoluto, ma soltanto un
cambiamento continuo delle relazioni reciproche delle materie, il quale, anche se viene
rappresentato nello spazio assoluto, non & che un movimento relativo e anzi per questo
€ un movimento vero»®, al punto che I’unico motivo per il quale occorre pensare uno
spazio assoluto ¢ che «in esso ogni movimento degli oggetti materiali possa valere come
puramente relativo, come alternativo e reciproco tra di essi, € glammai come un movi-
mento assoluto o una quiete assoluta»’s.

6. La costituzione relazionale del «soggetto» e dell’«oggetto»

L’idea kantiana della natura come tutto relazionale non ¢ il dato da cui partire, ma
qualcosa che deve essere giustificato, a partire dalla circostanza che lo stesso concetto
di natura o esperienza esterna ¢ il risultato di una relazione. Sia intrinsecamente: 1’e-
sperienza ¢ infatti il risultato di un rapporto tra qualcuno che esperisce e qualcosa che ¢
esperito; sia per come, specificamente, la intende Kant: i fenomeni, infatti, consistono
«nella semplice relazione di un qualcosa in generale con i nostri sensi»?’. Cio vuol dire
che D’esperienza ¢ il frutto di un’azione reciproca, di una Wechselwirkung, tra un sog-
getto conoscente e un oggetto conosciuto, sicché, se il concetto di Wechselwirkung &
quello sul quale si fonda la visione relazionale della natura, esso ¢ anche all’origine della
visione relazionale dell’esperienza in quanto tale. La quale pud darsi come un intero
fatto di relazioni perché essa ¢ il risultato dell’incontro non tra due «sostanze», I’anima,
intesa quale soggetto conoscente, e il mondo, inteso come una sostanza non pensante,

91 Sulla differenza tra principi trascendentali e principi metafisici, si veda Kritik der Urteilskraft,
AA,V,pp. 181-182, tr. it. cit., pp. 31-33.

92  Gia A. Stadler, nel suo Kants Theorie der Materie del 1883, notava una tale somiglianza nelle
argomentazioni nelle due opere (cfr. A. Stadler, Kants Theorie der Materie, Leipzig, Hirzel, 1883,
pp- 182-183).

93  Cfr. Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, AA, 1V, P. 548, tr. it. cit., p. 319.

94  Si tratta dello spazio che ¢ da considerare mobile come i corpi che vi sono contenuti, e collocato
nello spazio puro o assoluto, corrispondente alla forma pura dell’intuizione esterna, come tale non
percepibile. Cfr. ivi, AA, IV, p. 480, tr. it. cit., p. 127.

95 Ivi,AA,IV,p. 561, tr.it. cit., p. 355.

96  Ivi,AA, IV, pp. 559-560, tr. it. cit., p. 349.

97  Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 229, tr. it. cit., p. 353.



Dalla sostanza alla relazione 33

ma, cartesianamente, estesa o, leibniziamente, costituita da punti inestesi di forza. Nella
filosofia trascendentale, invece, «anima» e «sostanza estesa» si trasformano in «sog-
getto» e «oggetto», che non sono tali per costituzione ontologica, ma, per dir cosi, si
con-costituiscono nella loro relazione reciproca. Se la natura non ¢ nulla di sostanziale,
di fatto nulla di sostanziale, dal punto di vista teoretico, ¢ pure il soggetto, che si «co-
struisce» nell’espletamento della funzione del conoscere. «Soggetto» e «oggetto» sono,
allora, due concetti epistemologicamente complementari, che si costruiscono in maniera
solidale nell’atto stesso del conoscere®®: ipotesi interpretativa che, qualora verificata,
offrirebbe forti sponde all’idea che una esperienza costituita su base relazionale sia pos-
sibile solo a partire dalla costituzione di una soggettivita intrinsecamente relazionale.
Kant & molto esplicito nel sostenere che il soggetto non sia una «cosa», ma un sem-
plice sostrato inconoscibile dei pensieri. Egli immagina, si, il soggetto come sfondo uni-
tario e permanente delle rappresentazioni — ché «in caso contrario [...] io avrei tante va-
riopinte e differenti personalita, quante sono le rappresentazioni, di cui ho coscienza»®
—, ma non si azzarda a definirlo come una sostanza, riconoscendo che la soggettivita in-
tesa in senso trascendentale indica un semplice rapporto di inerenza dei pensieri, senza
che pero sia rintracciabile il sostrato reale al quale i pensieri ineriscano, un qualcosa po-
sto come soggetto, perché per fissare una siffatta credenza occorrerebbe un’intuizione
corrispondente al pensiero, o meglio, costituita di pensiero, un’intuizione intellettuale:
dunque I’identita del soggetto con se stesso ¢ un dato semplicemente logico da cui non
si puo risalire ad un dato ontologico. Tutta la psicologia razionale si fonda, a parere di
Kant, sull’equivoco di poter ridurre il soggetto ad oggetto'®. La coscienza trascenden-
tale, «questo io, o egli, o esso (la cosa) che pensa»'’!, agendo sul senso interno, ogget-
tiva il me stesso determinabile, cio¢ il me in quanto €, intuitivamente, determinato da
una coscienza che pero ¢, in sé, = x. Tutte le caratteristiche tradizionalmente attribuite al
soggetto inteso come sostrato dei suoi pensieri — identita, semplicita, unitarieta — diven-
gono dunque semplici attributi logici, legati alla funzionalita del processo conoscitivo.
Ne discende che, al livello della semplice coscienza del fungere formale dell’io, «non
viene determinato se io possa esistere ed essere pensato soltanto come soggetto, € non
anche come predicato di qualcos’altro»'?2. La proposizione «io penso» &, infatti, anali-
tica, e non comporta alcun impegno di carattere esistenziale, sicché «io penso» designa
una semplice coscienza fungente, vale a dire I’ente stesso, non quello che pensa, ma in

98  Scrive a tal proposito M. Ivaldo: «In un pensiero di tipo trascendentale [...] I’accesso alla real-
ta essente avviene infatti sempre e soltanto nel medio dell’essere-cosciente [...]; per parte sua
I’essere-cosciente ¢ sempre e soltanto relazione all’essere [...] La posizione trascendentale & com-
prensione [...] autoriflessiva di questo rapporto fondante» (Liberta e moralita. A partire da Kant,
I1 Prato, Padova, 2009, p. 132). Su questo punto si pud vedere anche C. Onof, Kant’s Conception
of Self as Subject and Its Embodiment, in «Kant Yearbook» 2 (2010), ed. by D. H. Heidemann,
Berlin-New York, De Gruyter, 2010, pp. 147-174. Si potrebbe notare che tale discorso vale in
relazione alla soggettivita in senso conoscitivo, ma non in senso morale, dato che in quel caso
nessuna oggettivita esterna si offre alla determinazione soggettiva. In realta, anche nella morale
noi abbiamo a che fare con un principio di determinazione, e dunque con un peculiare «oggetto»,
che sono le volizioni soggettive, che la legge morale non, semplicemente, determina, ma a cui ci
si determina, con un atto di volonta, che pero non si libra nel «vuoto», ma nel «pieno» dei moventi
possibili per I’arbitrio, cui la legge morale offre un principio di determinazione.

99  Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 110, tr. it. cit., p. 159.

100 Cfr.ivi, AA,III, p. 275, tr. it. cit., pp. 432-433.

101 Ivi, AA,II, p. 265, tr. it. cit., p. 399.

102 Ivi, AA,III, p. 274, tr. it. cit., p. 427.



34 Luigi Imperato

quanto pensa, con il che non gli & dato nulla di se stesso!®. Diversamente stanno invece
le cose quando si dica, anziché «lo penso», «lo esisto pensando», perché tale proposi-
zione si pone ad un livello empirico, dunque necessita del concorso del senso interno e
dell’unita sintetica dell’appercezione'*.

L’«io penso» non ¢ dunque, come il cogito cartesiano, autointuizione della sostanza
pensante'®, ma semplice coscienza del carattere sintetico dell’unita dell’appercezione,
sicché esso si pone al di fuori, e in un certo senso prima, della biforcazione dell’intero
campo dell’essere in fenomeni e cose in sé. «lo penso», quale semplice coscienza del
carattere sintetico dell’io senza relazione ad un molteplice da sintetizzare, non puo essere
né un’intuizione empirica né un’intuizione intellettuale, & un semplice pensare che pero
non restituisce né 1’apparenza né I’inseita dell’io. Dunque il soggetto non pud autono-
mamente acquisire consistenza (se non, appunto, quella del mero pensare); piuttosto,
nell’incontrare un dato, di fronte a cui & passivo, viene da questo delimitato e percio
definito come soggetto. E esattamente questo che induce Kant a notare che «io distinguo
la mia propria esistenza [...] da altre cose fuori di me [...] Mediante tale proposizione,
tuttavia, io non so affatto, se questa coscienza di me stesso sia possibile, a prescindere da
cose fuori di me, e se io percio possa esistere semplicemente come essere pensante (sen-
za essere uomo)»'%. Puo apparire curioso che il determinabile, la pura materia del pen-
siero, incapace di autonoma determinazione, possa definire il soggetto. Cid non va pero
inteso come se questo definire fosse un determinare, ma semplicemente nel senso che
il soggetto si assume come soggetto, per I’appunto si de-finisce, nell’esperire la propria
limitazione di fronte ad un determinabile che gli si offre come resistenza. Il soggetto,
cioe, diventa autenticamente tale, non vuoto fungere di una x indefinibile e inconoscibile,
perché c’¢ un altro con cui ¢ in relazione. Il carattere relazionale del soggetto & risul-
tato del suo essere esser connotato epistemologicamente, dall’essere un determinante
che non esiste affatto, in quanto tale, senza un determinabile'. Questa indispensabilita
dell’esterno per definire I’interno, dell’altro per definire 1’io, € cio che Kant illustra nella
Widerlegung des Idealismus, dove, come abbiamo visto in precedenza, egli avanza I’im-
portante idea che la coscienza dell’esterno non sia affatto derivata rispetto all’immediata
intuizione del sé, ma sia, al contrario, un’esperienza immediata. In una Reflexion risalen-
te agli anni della seconda edizione della Critica, per esempio, troviamo:

Il fatto che, se io mi costituisco come oggetto, lo spazio non ¢ in me, ma nella condi-
zione soggettiva formale della coscienza empirica di me stesso, cio€ nel tempo, prova che
qualcosa fuori di me [...] & unito con la coscienza empirica di me stesso e questo, insieme,
¢ una coscienza di una relazione esterna, senza cui io non potrei determinare empirica-
mente la mia esistenza. Ne deriva che io possa essere cosciente di me in una relazione

103 Cfr.ivi, AA, L, p. 279, tr. it. cit., pp. 450 e 454.

104 Cfr.ivi, AA, 1L, p. 279, tr. it. cit., pp. 454-455. Su questo punto, si vedano le analisi contenute nel
recente volume di B. Longuenesse, Me, Myself and Mine. Back to Kant, and Back Again, Oxford,
Oxford University Press, 2017, pp. 82-95.

105 Opportunamente C. La Rocca, Soggetto e mondo. Studi su Kant, Padova, Marsilio, 2003, pp.
46-47, scrive che «I’idea di io come soggetto [...] & possibile solo sulla base di una impostazio-
ne radicalmente anticartesiana. Kant [...] inventa 1’idea stessa di soggetto, che in Cartesio non
c’¢e affatto».

106 Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, p. 268, tr. it. cit., pp. 407-408.

107 Insiste su questo carattere relazionale della soggettivita trascendentale, tuttavia a partire dall’analisi
della sensazione, T. Tuppini, Kant. Sensazione, realta, intensita, Milano, Mimesis, 2005, pp. 30-39.



Dalla sostanza alla relazione 35

esterna mediante un senso particolare, che tuttavia ¢ indispensabile per la determinazione
(temporale) del senso interno. Lo spazio mostra una rappresentazione che non ¢ riferita
al soggetto (come oggetto); altrimenti sarebbe infatti la rappresentazione del tempo'®.

Sono chiari, dunque, i passaggi del ragionamento kantiano: 1’io, il soggetto in prima
persona, come centro di coscienza, si determina all’esistenza come un sé, quale & dato
nell’intuizione interna, a sua volta impensabile senza riferimento al permanente di un’in-
tuizione esterna. Se il soggetto non ¢ altro che cid che organizza il molteplice come un
sistema di relazioni, esso esiste, quindi, gua talis, solo come correlato di questo sistema.
La Reflexion 5653 ¢ ancora piu chiara nel trarre questa conclusione:

Io non posso pensare lo spazio come interno a me. Dunque la possibilita di rappresen-
tare una cosa nello spazio come nell’intuizione ¢ fondata sulla coscienza di una determi-
nazione del soggetto attraverso altre cose [...] Mediante lo spazio la rappresentazione di
un oggetto come fuori di me riceve (come intuizione) inizialmente realta. Al contrario, se
non ci fosse a fondamento il concetto di una relazione, che appartiene al commercium, e
precisamente come dato nella percezione, io riceverei mediante lo spazio anche il concet-
to dell’esistenza di qualcosa fuori di me'®.

Come si vede, Kant ¢ ben cosciente del fatto che 1’esperienza ¢ un commercium,
una relazione, né si pud pensare che egli utilizzasse in maniera meno che ponderata,
un termine che, nello sviluppo del suo pensiero, era stato centrale nella rielaborazione
del retroterra culturale leibniziano e wolffiano nel quale si era formato. D’altra parte,
anche nella gia citata Reflexion 6311, Kant aveva rilevato che «noi conosciamo la nostra
esistenza nel tempo sempre soltanto nel commercium»'"°. Un tale commercium non &
piu, come nella tradizione cartesiana, il rapporto tra ’anima e il corpo, quanto, invece,
il rapporto tra il soggetto e I’oggetto, tra 1’«interno» (sempre mediato dall’esterno) e
I’«esterno» (sempre mediato dall’interno).

Si potrebbe, allora, avanzare 1’ipotesi che questo commercium o Wechselwirkung sia
la condizione della communio tra soggetto e mondo? Poiché la communio ¢ il risultato
della Wechselwirkung tra «sostanze» che influiscono 1’una sull’altra, allora vi sara real-
mente una communio tra soggetto e oggetto, perché senza cio che viene dall’esterno non
si attivano le facolta conoscitive, ma senza le forme a priori soggettive non ¢ possibile
la manifestazione di ci0 che ¢, anche se, nella loro relazione, soggetto e oggetto non si
pongono sullo stesso livello. Vi &, infatti, tra essi una ineliminabile differenza di carattere
epistemologico, per cui il mondo si manifesta solo dentro una soggettivita che gli offre
una determinazione, e che in questo senso ¢ I’'unico fondamento della sua conoscibilita.
Il soggetto e il mondo si definiscono nella loro differenza in un orizzonte di reciprocita,
ché, se fossero due momenti irrelati, nessuno dei due avrebbe possibilita di apparire. Una
communio, dunque, quella tra soggetto e mondo, che ¢ il luogo di articolazione di una
differenza di carattere fondazionale, che a sua volta & possibile nel reciproco rimando
di due termini complementari, che, in quanto complementari, non danno solo vita ad un
universo di relazioni, ma sussistono, essi stessi, solo dentro una relazione, la relazione
che, dunque, essi non solo costituiscono, ma, piu profondamente, sono.

108 Reflexion 5653, AA, X VIII, pp. 309-310.
109 Reflexion 5653, AA, XVIII, p. 307; corsivi miei.
110 I. Kant, Reflexion 6311, KGS, XVIII, pp. 611-612.



36 Luigi Imperato

7. Conclusioni

Pensare una connessione tra parti, onde garantire unitarieta alla molteplicita di volta
in volta considerata, ¢ un’esigenza cui, nella filosofia kantiana, ci si trova continuamente
di fronte. Se, a parlar rigorosamente, non si puo dire che, ogniqualvolta cid avvenga,
Kant utilizzi esattamente il concetto di Wechselwirkung, pure, in tutti questi casi, viene
attivata la stessa opzione teorica che ne sta alla base: esso, quindi vi opera, in certo senso,
costantemente, in forma diretta o indiretta. In questa sede, non posso partitamente occu-
parmi di questioni di complessita tale da richiedere una trattazione separata, ma posso
velocemente accennarvi e richiamare i luoghi nei quali una tale Denkungsart filosofica
sia presente. Si pensi, allora, in tal senso, al problema, esposto nell’appendice alla Dia-
lettica trascendentale della prima Critica intitolata Sull’uso regolativo delle idee della
ragione pura'! e nella Critica del Giudizio, di determinare 1’esperienza come un tutto
interconnesso e sulla base di pochi principi''?; a quello della concettualizzazione dei
corpi organici, non certo, a parere di Kant, interpretabili meccanicamente, a partire dalla
circostanza che un corpo organico ¢ tale se le parti cooperano, ossia agiscono tenendo
conto ciascuna dell’altra e influendo, ciascuna, su tutte, e tutte su ciascuna, in vista della
sussistenza dell’organismo stesso, visto come totalita che determina e dispone le parti''?;
al concetto di «regno», che Kant utilizza, per esempio, in filosofia morale, nella quale
trova luogo la dottrina del «regno dei fini», concepito come la totalita sistematica nella
quale gli esseri razionali in generale si trovano riuniti quali membri, perché capaci di
istanze morali che li rendono, ciascuno e ad un tempo, legislatori e sudditi all’interno
di una comunita strettamente paritaria come quella morale!'*; al concetto stesso della
filosofia, come sapere sistematico, nel quale, come in un organismo, tutte le parti sono
reciprocamente collegate sulla base di un principio che le coordini'®.

Condurre sistematicamente il pensiero, ricercare connessioni dentro la realta fino ad
interpretarla come una e internamente strutturata: un tale modo di intendere il cimento
della filosofia con la sua Sache ¢ stato all’origine della grande stagione dell’idealismo
tedesco, di un tipo di filosofia che, in modi e forme diverse, ha ibridato, soprattutto nella
sua declinazione schellinghiana (almeno del primo Schelling) ed hegeliana, per mezzo
del principio coscienzialistico di derivazione kantiana, panteismo e spiritualismo — una
sorta di conciliazione ex post, ci si potrebbe azzardare a dire con mille e mille cautele,
tra le filosofie di Leibniz e di Spinoza, giusta la mediazione di Kant. Si tratta di un esito
obbligato? E evidente che in questa sede non si potra neanche tentare di rispondere ad
una domanda cosi complessa. Tuttavia, le argomentazioni che precedono vanno nella
direzione di mostrare che I’approccio trascendentale, la cui peculiarita non consiste nella
pretesa di dissolvere la realta nel pensiero, ma di mostrarla nella mediazione del pensie-
ro, non deve, e anzi, se rettamente compreso, non puod culminare in un idealismo ogget-
tivistico. Fin dai tempi degli scritti precritici, Kant ha inteso il commercium e Iinfluxus
tra le sostanze in senso antispiritualistico e, negli scritti del periodo critico, ha sempre

111 Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, pp. 426-442, tr. it. cit., pp. 657-679.

112 Kritik der Urteilskraft, AA, V, pp. 182-186, tr. it. cit., pp. 33-43.

113 Cfr.in particolare i1 §§ 64 e 65 della Kritik der Urteilskraft, V, pp. 369-376, tr. it. cit., pp. 419-433.

114 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA, IV, pp. 433-437, tr. it. di F. Gonnelli, Fondazione
della metafisica dei costumi, Roma-Bari, Laterza, 1997, pp. 101-109.

115 Traimille luoghi possibili, segnalo soltanto Kritik der reinen Vernunft, AA, 111, pp. 538-539, tr. it.
cit., p. 806.



Dalla sostanza alla relazione 37

considerato la Wechselwirkung come un fattore capace di garantire la connessione del
tutto empirico, fermo restando che I’esperienza ci mostra solo relazioni. Kant, percio,
non hai mai ambito a un paradigma «costruttivistico» della materia, come se essa si po-
tesse costruire dentro il concetto; e anche nei Metaphysische Anfangsgriinde der Natur-
wissenschaft, pur nell’equivoco cui essi possono dare adito, non si tratta affatto — come
in seguito Schelling"® e Hegel'” hanno fatto — di «costruire» o di dedurre la materia,
ma soltanto di presentarne le componenti concettuali allorquando essa sia stata gia data
come un che di originario e, percio, di indeducibile'®. In altre parole, la «metafisica
della scienza della natura» (non gia della natura stessa!) kantiana si pone molto pill su
un piano metodologico che speculativo'’?, pur se pud essere oggetto di discussione se ed
in che misura una tale metafisica possa essere effettivamente utile alle scienze naturali
o filosoficamente feconda'?®. Laddove invece, come nel caso del tutto morale, il fattore
di aggregazione tra le parti sia completamente ideale, si ha a che fare con qualche cosa
che non, semplicemente, ¢, ma ha da essere, e, se non ha origine nell’esperienza, deve
pur sempre realizzarsi nell’esperienza'?'; il concetto di regno dei fini, quindi, rappresenta
il modo nel quale la comunita degli esseri morali si esperisce come tale, nella misura in
cui gli esseri che la costituiscono, agendo, si pongono in una sfera di interazione e di
incidenza reciproca, non tanto perché posti, quanto invece perché devono riconoscersi
in una communio.

Il concetto di Wechselwirkung, infine, pur nelle talvolta palesi forzature cui conduce, ¢
uno spartiacque che segna il passaggio da un paradigma sostanzialistico ad uno relazio-
nale dell’essere e del sapere, che Kant poteva per certi versi trovare gia disponibile nella
tradizione filosofica tedesca, e che poteva ben conservare, anzi, forse, dal suo punto di
vista, perfino inverare, fondandolo su basi meno intellettualistiche, in accordo con la sua
visione trascendentale della conoscenza, per la quale il sapere non ¢ che relazione con
I’altro che alla nostra riflessione si offre, e a cui, corrispettivamente, la nostra riflessione
permette di manifestarsi.

116 Cfr. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, tr. it. cit. pp. 239-247.

117 Cfr. Hegel, Wissenschaft der Logik, in Werke cit., Band 5, pp. 200-208, tr. it. cit., vol. 1, pp. 186-
193. Hegel riconosce a Kant il merito di aver dato vita, col suo concetto di «costruzione» della
materia, alla filosofia della natura, ma al tempo stesso riconosce che il suo procedimento, piu che
realmente costruttivo, € in realta analitico.

118 C. Luporini, Spazio e materia in Kant cit. pp. 335-356, insiste sul carattere antispeculativo della
metafisica kantiana della natura, in diretta polemica col tentativo hegeliano di costruzione della
materia, e, al contempo, vede nella presenza delle due forze fondamentali della materia stessa,
attrattiva e repulsiva, una concezione propriamente dialettica di essa.

119 L. Geymonat, nella sua Introduzione alla traduzione di Galvani dei Metaphysische Anfangsgriinde
der Naturwissenschaft, Urbino, Cappelli, 1959, p. XXI, mette in luce proprio I’aspetto metodo-
logico della metafisica kantiana, ravvisandovi perfino un’analogia con le istanze metodologiche
«avanzate nel nostro secolo dai pill moderni epistemologi».

120 Fecondita e utilita che vengono, per esempio, negate da V. Mathieu, La filosofia trascendentale e
I’Opus postumum di Kant, Torino, Edizioni di «Filosofia», 1958, p. 10 e sgg.

121 Kritik der Urteilskraft, AA, V, pp. 174-175, tr. it. cit., pp. 17-19.






LA WECHSELWIRKUNG E UNA WECHSELBESTIMMUNG.
SULLA LETTURA SCHILLERIANA
DELLA GRUNDLAGE (°94-°95) D1J.G. FICHTE

DI GiacoMo CLEMENTE

Premessa

«Molti, e soprattutto Schiller, hanno trovato nell’Idea del Bello artistico, cio¢ nell’I-
dea dell’Unita concreta del pensiero e della rappresentazione sensibile, la via d’uscita
dalle astrazioni operate dall’attivita separatrice dell’intelletto»'. Tale attivita sepa-
ratrice, paradigma teorico della forma che la soggettivita assume nella modernita, ha
trovato in Kant uno dei suoi rappresentati piu significativi. Tuttavia, secondo 1’'Hegel
dell’ Enzyklopdidie, questa separazione sembrerebbe ovviata dallo stesso Kant che, nel-
la Critica della facolta di giudizio, «ha espresso la rappresentazione, anzi il pensiero
dell’Idea». <E solo in queste rappresentazioni», continua Hegel, «che la filosofia kan-
tiana si mostra speculativa».

La celebrazione della razionalita astratta nasce dalla consapevolezza di quel cogito
che nelle Meditazioni metafisiche era vocato ad una «distruzione generale»? delle sue
«opinioni» ed aveva lacerato I’indivisione originaria delle facolta del soggetto. Da cio
consegue, dunque, una soggettivita non solo scissa, ma identificata in ultima istanza con
la nascente dimensione razionale: «Il pensare, infine? Qui si, ho trovato: ¢ il pensiero
quel che cercavo, ché questo solo non pud esser separato da me. lo esisto, & certo; ma
fino a quando? Finché penso, di certo; ché, se mai cessassi di pensare, potrebbe darsi che
con cio stesso cessassi interamente di esistere»®.

Il problema che si pone ai pil vicini successori di Kant ¢ noto*. La filosofia immedia-
tamente posteriore alle tre grandi Critiche kantiane cerca una piu profonda unita tra la
dimensione fenomenica (della Critica della ragione pura) e quella sovrasensibile (della
Critica della ragione pratica) del soggetto. Un’unita non estrinseca, ma interna a questa
stessa soggettivita. Rispetto a tale veduta speculativa, la Critica della facolta di giudizio

1 G.W.F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse | Enciclopedia
delle scienze filosofiche, introduzione, traduzione, note e apparati di V. Cicero, Milano, Bompiani,
2007, p. 185.

2 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia, traduzione e introduzione di S. Landucci, Me-
ditazioni metafisiche, Roma-Bari, Editori Laterza, 2000, p. 27.

3 Ivi, p. 45, corsivo mio.

4 Per una analisi approfondita della questione cfr. M. Ivaldo, I principi del sapere. La visione tra-
scendentale di Fichte, Napoli, Bibliopolis, 1987, pp. 25-88.



40 Giacomo Clemente

puo essere intesa come i/ manifesto kantiano del tentativo di superare 1’ «abisso incolma-
bile tra il dominio del concetto della natura, il sensibile, e il dominio del concetto della
liberta, il soprasensibile»’.

Tuttavia, le dimensioni attraversate da questa abissale lacerazione rimanevano, agli
occhi dei primi lettori delle Critiche — Schiller compreso —, sovrapposte e solo esterior-
mente collegate: con lo schematismo delle sue suddivisioni, Kant aveva moltiplicato
le facolta del soggetto per poi trovarsi dinnanzi 1’artificioso problema di unire cio che
prima aveva diviso.

L’irrisolta problematica o, per meglio dire, I’'insoddisfacente soluzione che si presenta
a Schiller ¢, dunque, quella del terzo soggetto invocato da Kant a collegare — soltan-
to esternamente — le configurazioni della prima e della seconda Critica: compito delle
lettere che compongono L’educazione estetica dell’uomo, del ’95, ¢, dunque, quello di
operare la sutura — interna e sostanziale — tra la dimensione sensibile e la dimensione
sovrasensibile del soggetto, tra «stato» e «persona», tra «ximpulso sensibile» e «impulso
formale». In assonanza con lo Hegel dell’ Enzyklopddie, von Humboldt, nella Vorerinne-
rung (che & del 1830) al proprio carteggio con Schiller, scrivera che 1’autore delle Lettere
ha diretto i propri sforzi teoretici pit genuini alla fondazione organica «della totalita
della natura umana ad opera della concordanza delle sue forze distinte, prese nella loro
assoluta liberta».

In questo senso, cid che non va perso delle Lettere schilleriane ¢ il loro intento, alme-
no per Schiller, essenzialmente politico (che nel corso dell’analisi rimarra sullo sfondo).
Esse, infatti, posso essere intese come il manifesto paradigmatico inerente alla ricezione
weimariana della Rivoluzione francese’. Numerosi sono i documenti che testimoniano il
progressivo raffreddarsi dell’entusiasmo schilleriano (pensando al Kant del Der Streit der
Fakultdten, la categoria di «entusiasmo» ¢ tutto fuorché casuale...) e del suo graduale scet-
ticismo di fronte all’evolversi della situazione politica francese. Paradigmatica, sul punto,
¢ una lettera inviata da Jena nel 26 maggio 1794 al Principe di Augustenburg (che ¢ anche
il destinatario delle lettere estetiche), in cui Schiller non nasconde la necessita di elaborare
(quella che ai suoi occhi appariva come) I’esperienza fallimentare della Rivoluzione fran-
cese su di un piano puramente ideale, escludendo, in tal modo, ogni forma di esplicazione
immediatamente pratica volta a compiere le pur legittime aspirazioni dell’epoca®. «Soprat-
tutto seguite il mio consiglio», scrive Schiller al suo destinatario, «e lasciate che questa
povera, indegna e immatura umanita provveda da sola a se stessa. Rimanete nella regione
serena e tranquilla delle idee, lasciate che sia il tempo a introdurle nella vita pratica. E se
mai vi punge vaghezza di esplicare un’attivita che abbia un effetto concreto, allora iniziate
dal fisico e curate gotta e febbre in quei corpi, le cui anime sono incurabili»’.

5 I. Kant, Kritik der Urtheilskraft | Critica del giudizio, introduzione, traduzione, note e apparati di

M. Marassi, Milano, Bompiani, p. 21.

W.V. Humboldt, Scritti filosofici, Torino, UTET, 2007, p. 680.

Sulla ricezione della Rivoluzione francese in ambito tedesco, cfr. G. Baioni Classicismo e rivo-

luzione. Goethe e la rivoluzione francese, Napoli, Guida editori, 1969; G. Tonella, Il problema

del diritto di resistenza. Saggio sullo Staatsrecht tedesco della fine Settecento, Napoli, Editoriale

Scientifica, 2007; S. Amato Gli scrittori politici tedeschi e la Rivoluzione francese (1789-1792),

Firenze, Centro Editoriale Toscano, 1999.

8 Cfr. M.C. Foi, La giurisdizione delle scene. I drammi politici di Schiller, Macerata, Quodlibet,
2013, p. 37.

9 In Werke. Nationalausgabe, begr. v. Julius Petersen, fortgef. v. Liselotte Blumenthal, Benno von
Wiese u. Siegfried Seidel, Weimar, hrsg. v. N. Oellers, Bohlau, 1943 ff., Bd. 27, p. 4.

~N



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 41

Troppo tardi, dunque, per la proposta di cittadinanza onoraria inviata all’ «amis de I’hu-
maniteé et de la societé» nell’anno primo della Republique Frangaise (10 ottobre 1792, ma
ricevuta da Schiller — nella lettera, simpaticamente, Gille [sic!]- solo nel marzo 1798),
firmata e sottoscritta dal Ministre de !’interieur, nientemeno che Georges Jacques Danton
che, ormai troppo tardi, come ebbe a dire Goethe, se la vide rifiutata dal «regno dei morti».

Per sostare all’opera che qui interessa indagare, in Lettera II, Schiller scrive che la que-
stione della bellezza «¢ assai meno estranea al bisogno che al gusto del tempo; che anzi,
per risolvere in pratica quel problema politico, si deve procedere attraverso il problema
estetico, dacché ¢ attraverso la bellezza che si perviene alla liberta»'®. In questa direzione,
ogni elaborazione speculativa contenuta nelle Lettere deve essere letta — pill generalmente,
al di la del riferimento immediato alla causa rivoluzionaria francese — in funzione fondativa
di un ordine politico alternativo a quello vigente (che Schiller chiama «stato di natura»).

Nell’analisi che segue, soprattutto nell’ultimo paragrafo, si vedra come il piano della
riflessione in quanto piano in cui ¢ posta I’idealita del soggetto (armonico) — e, quindi, della
Wechselwirkung che lo fonda riflessivamente — sia essenzialmente intrecciato a quello che
chiamo «piano reale» in quanto piano in cui & posto lo stato di reale «frammentazione»
della soggettivita. Come a dire, quindi, che 1’essenzialita dell’intreccio equivalga all’essen-
zialita critico-politica delle Lettere: tutto cio che ¢ collocato nell’ambito della riflessione, in
Schiller, mira ad una instaurazione politica alternativa, reale ed effettiva.

Le pagine che seguono ruotano attorno ad un punto: la posizione schilleriana, infatti,
risulta alquanto complessa. Se, da una parte, I’origine della sua operazione filosofica
¢, come accennato, quella kantiana (sulla premessa dell’insufficienza espositiva della
Critica della facolta di giudizio € posta la necessita di suturare due dimensioni opposte,
una materiale, I’ altra formale); dall’altra, lo strumento speculativo volto a superare o, per
meglio dire, realizzare quell’origine programmatica ¢ soltanto uno: la Wechselwirkung
in quanto Wechselbestimmung, la legge categoriale della determinazione reciproca che
Fichte introduce nella Grundlage (del *94-95).

1. Wechselwirkung: Schiller su Formtrieb e Stofftrieb in Uber die #sthetische Erzie-
hung des Menschen

In Lettera XI, Schiller illustra la struttura dell’'uomo nel quadro di due categorie tra
loro contrapposte, quella di «persona [Person]» e quella di «stato [Zustand]». La prima
indica cid che nell’'uomo permane, il proprio sé (e cosi, costituendo il proprio stesso
principio, ¢ autofondantesi e percio libera''); la seconda categoria indica le determina-
zioni esperienziali che via via connotano e realizzano la persona (e cosi, essendo lo stato
eterodeterminato, ¢ mutevole e in tutto e per tutto condizionato, dunque, temporalmente
definito'?). Schiller scrive che «noi siamo non perché pensiamo, vogliamo, sentiamo; né
pensiamo, vogliamo, sentiamo perché siamo. Siamo perché siamo; sentiamo, pensiamo
e vogliamo perché fuori di noi ¢’¢ ancora qualcos’altro»'.

10 F.Schiller, Uber die cisthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen | L’educazione
estetica dell’uomo. Una serie di lettere, tr. it. a cura di G. Boffi, Milano, Bompiani, 2007, p. 43.

11 «E cosi in primo luogo avremmo I’idea dell’essere assoluto fondato in se stesso, vale a dire la
liberta» (F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 105).

12 «E cosi avremmo la condizione di ogni essere dipendente (o divenire), il tempo» (ibidem).

13 Ibidem.



42 Giacomo Clemente

Vi ¢ un rapporto di irriducibilita: se, infatti, la persona fosse fondata sullo stato,
allora muterebbe e non sarebbe piul persona perché non permarrebbe; cosi, se lo stato
fosse fondato sulla persona, allora dovrebbe permanere e non sarebbe piu stato per-
ché non muterebbe. L’'uomo deve ricevere percettivamente la materia determinante e,
nel contempo, «accompagnare» permanendo tale determinazione, «rimanere costante-
mente se stesso in ogni mutamento, rendere esperienza tutte le percezioni, vale a dire
ridurle all’unita della conoscenza»'.

Ne viene che senza le determinazioni dello stato, la persona permarrebbe «nella
disposizione, ma non effettivamente». Infatti, «soltanto tramite la successione delle
sue rappresentazioni 1’lo permanente diventa fenomeno a se stesso»'>. Se, infatti,
la personalita fosse slegata dallo stato denoterebbe esclusivamente una Anlage (nel
senso di una Veranlagung) «a un’infinita, possibile estrinsecazione». Certo, essa sa-
rebbe libera (e cio¢ posta per sé); e tuttavia essa resterebbe «vuoto potere». La per-
sona considerata esclusivamente, cio¢, € una «mera forma», qualcosa di puramente
indeterminato, una semplice disposizione a diventare determinata. Lo stato, allora, &
cio che va pensato prossimamente alla persona, perché questa ha bisogno del tempo
per uscire dalla condizione di pura virtualita, forza passiva e «vuoto potere», e trova-
re cosi realizzazione in uno stato determinato: soltanto lo stato ha potere realizzante
in quanto piano determinante.

Allo stesso modo, se lo stato fosse slegato dalla persona non sarebbe «altro che mon-
do, se con questo nome intendiamo puramente il contenuto informe del tempo». Essere

14 Per inciso, I’accompagnamento della persona allo stato costituisce un primo punto di affinita
teorica del meccanismo schilleriano con quello del sedicesimo paragrafo della «Deduzione tra-
scendentale» della prima Critica di Kant. L’io penso, in quanto unita sintetica originaria, deve
poter accompagnare tutte le proprie rappresentazioni. Cio significa che un molteplice congiunto
da parte dell’intelletto deve poter essere pensabile dallo stesso soggetto. Allo stesso modo che in
Schiller, dunque, I’accompagnamento &, per cosi dire, il sintomo di una costitutiva separazione: in
Schiller, lo stato e la persona; in Kant, il molteplice fenomenico come oggetto della percezione e
I’io penso in quanto appercezione originaria. Si noti, sul punto, I’affinita terminologica che verte
sul termine Begleiten: Kant, la formula ¢ celebre, scrive che «I’io penso deve poter accompagnare
[begleiten] tutte le mie rappresentazioni»; Schiller, allo stesso modo, scrive che «il suo io immu-
tabile accompagna [begleitet] tale materia che in lui mutax».

15 1Ivi, p. 107. Secondo punto di affinita teorica al meccanismo del sedicesimo paragrafo di Kant. Va
notato che Kant riferisce all’io penso in quanto Selbstbewufitsein il termine Vorstellung. L’ essere
cosciente di sé in quanto sé permanente, il diventare «fenomeno a se stesso» che Schiller indica
come fatto consequenziale della determinazione empirica dell’lo, potrebbe esser letto sulla scia
di tale rappresentabilita. In Kant, la rappresentazione autocoscienziale dell’io inerisce ad una re-
lazione interna all’unita dell’appercezione (ovviamente, non potendosi riferire 1’io ad alcunché di
posto nel dominio esperenziale). L'unita trascendentale dell’autocoscienza sembra quasi scissa in
due facce complementari: una «unita analitica dell’ appercezione [analiytische Einheit der Apper-
zeption]» e una «unita sintetica dell’ appercezione [syntetische Einheit der Apperzeption]», delle
quali la prima, per cosi dire, rappresenta la ratio essendi della seconda e questa la ratio cogno-
scendi della prima. Se ¢ vero che ¢ solo presupponendo 1’unita analitica in quanto appercezione
originaria che & possibile congiungere una serie di rappresentazioni date in un’unica coscienza,
d’altro canto, I’unita sintetica, in quanto congiunge la molteplicita rappresentativa, ¢ condizione
della rappresentabilita della «stessa identita della coscienza in queste rappresentazioni» (1. Kant,
Kritik der reinen Vernunft, introduzione, traduzione, note e apparati di C. Esposito, Critica della
ragion pura, Milano, Bompiani, 2005, p. 243). E solo I’operativita aggiuntiva di una rappresen-
tazione all’altra che permette al soggetto di esser cosciente di sé in quanto soggetto; & soltanto
mediante la sintesi intellettuale delle rappresentazioni di un molteplice dato nell’intuizione che il
soggetto si rappresenta in quanto continua identita appercettiva di quel molteplice rappresentato.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 43

contenuto informe del tempo significa 1’esser parcellizzato'® dell’uomo nella serie deter-
minativa della percezione senza che tale parcellizzazione si stabilisca e si saldi su cio che
sta fermo (cio¢, sulla persona in quanto presupposto della temporalita e del mutamento).
In breve: la persona ha bisogno dello stato, lo stato ha bisogno della persona. Cosi,
I’interdipendenza della materia e della forma impone due esigenze essenziali che Schil-
ler decreta come «le due leggi fondamentali della natura sensibile-intelligibile».
Queste esigenze sono chiare:

(1) la prima ¢ che la personalita dell’'uomo debba mondizzarsi («rendere mondo tutto
quanto ¢ mera forma e rendere fenomeno tutte le sue disposizioni»), sporgersi, ovvero,
spingere «all’assoluta realta» — incarnarsi in una particolare determinazione (solo me-
diante la determinazione la persona puo determinarsi; al contrario, ancora una volta, essa
permarrebbe nella disposizione ma non effettivamente);

(ii) la seconda esigenza ¢ che I'uvomo debba formalizzare il proprio stato, «estirpare
in sé tutto cio che & puro mondo e accordare tutti i suoi mutamenti», ovvero, spingere
«alla formalita assoluta» e interiorizzare la materia, cio¢, farla propria (solo 1’lo accorda
tutti 1 suoi mutamenti e tutti i suoi mutamenti sono accordabili solo dall’lo; al contrario
non sarebbe altro che mondo perché si ridurrebbe a cio che esternamente lo principia).

In sintesi: «Unicamente mutando, egli esiste; solamente restando immutabile ¢ [ui ad
esistere. Pertanto I’'uomo rappresentato nella sua completezza sarebbe 1’unita permanen-
te che nei flutti del mutamento rimane eternamente la stessa»'’.

E sul presupposto di questa necessita che Schiller chiama impulso [Trieb] cid che &
volto ad eseguire [zur Erfiillung] le due esigenze: essendo presenti nell’'uomo due stati
contrapposti e coessenziali, gli impulsi, in quanto strumenti delle due leggi fondamenta-
li, sono due: I’impulso sensibile [Stofftrieb] e I'impulso formale [Formtrieb].

Il primo, ’impulso sensibile, «provenendo dall’esistenza fisica dell’'uomo», ¢ cio
che «si occupa di riversarlo nei limiti del tempo e materializzarlo»'®. Affinché non
permanga nella condizione di pura virtualita, la persona abbisogna dello stato in quan-
to piano realizzante e I’'impulso sensibile ¢ cido che determina e incatena la forma, in
modo che «tutta I’infinita possibilita delle sue determinazioni ¢ limitata» alla singola
percezione (cosa che, d’altro lato, produce «la pitt grande limitazione», «giacché tut-
to quanto ¢ nel tempo si dispone in modo successivo, di conseguenza per il fatto che
qualcosa &, ogni altra cosa viene esclusa»'?). Viene da sé, dunque, che come 1’esclusi-
vita dello stato implicava la parcellizzazione del soggetto nell’ordine della serie delle
percezioni, cosi, nello stesso modo, se I’impulso sensibile governa in modo esclusivo,
la personalita viene annullata in quanto assolutamente esposta fuori di sé «sotto il do-
minio della sensazione»?’: «al mondo sensibile, con vincoli inestirpabili, esso incatena
lo spirito che in alto tende, e nei limiti del presente richiama 1’astrazione dal suo pil
libero vagare all’infinito»?!.

16  Cfr. M. Vozza Estetica della sensualita. Attualita di Schiller, Torino, ANANKE, 2011, p. 29.
17 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 107.

18  Ivi,p. 111.
19 Ibidem.
20  Ibidem.

21 Ivi,p.113.



44 Giacomo Clemente

Il secondo di quegli impulsi ¢ I’impulso formale. Procedendo dalla persona, tende a
mettere 1’'uomo in liberta, «a portare armonia nella varieta delle sue manifestazioni e ad
affermare la sua persona pur in tutto il mutare del suo stato»?. Cio che I’'impulso formale
decreta in un tempo determinato esso lo decreta per sempre e cio che decreta per sempre
lo decreta per un tempo determinato, perché essendo la persona posta eternamente (essa
infatti non ¢ nel tempo perché non ¢ determinata dallo stato), quell’impulso che sollecita
alla sua conservazione «non pud mai esigere altro se non cio che deve esigere in tutta
I’eternita»?. Esso, dunque, pone sotto il proprio dominio 1’intera successione del tempo,
ma porre il tempo nell’ordine dell’eternita significa abolirlo e abolire il tempo equivale ad
abolire il mutamento. L’impulso formale «vuole che il reale sia eterno e necessario e che
il necessario e I’eterno siano reali: in altre parole: sollecita verita e diritto»**. Anche qui,
stesso meccanismo dell’impulso sensibile: laddove I’'impulso formale «esercita il potere»
estende massimamente I’essere in quanto persona. «Li scompaiono tutti i limiti» e nel
soggetto agisce I’ «oggetto puro» come cid che ¢ contrapposto a ogni elemento individuale.

I due impulsi, cosi, sono assolutamente contrapposti, ed essendo I’'uomo costituito da
stato e persona, quello sensibile e quello formale sono i soli «due impulsi a esaurire il
concetto di umanita ed ¢ assolutamente impensabile un terzo impulso fondamentale che
possa mediare tra i due»?.

La questione di Schiller risulta cosi impostata ed ¢ relativa ad una posta in gioco
niente affatto accomodante: qui, infatti, si tratta di trovare una conciliazione che risolva
questa contrapposizione (che, in ultima istanza — Schiller stesso ¢ in questo senso del
tutto esplicito — mina la stessa definizione di unita): «In che modo ripristineremo dunque
I’unita della natura umana che pare totalmente annientata da quest’originaria e radicale
contrapposizione [diese urspriingliche und radikale Entgegensetzung]?»*.

Ecco che qui, Schiller, sottolinea un argomento di grande rilevanza: la contrapposi-
Zione dei due impulsi non implica la loro contraddittorieta. Se I’'impulso formale spinge
all’immutabilita e alla conservazione della persona mentre 1’impulso sensibile spinge al
mutamento e alla determinazione della sensazione recettiva, allora i due impulsi non si in-
contrano nello stesso dominio oggettuale: «E vero che le loro tendenze si contraddicono,
eppure, cid va osservato, non nei medesimi oggetti, e quello che non si incontra, non pud
urtarsi»?’. Cid significa che la rispettiva tendenza & opposta nella misura in cui opposti
sono gli oggetti ai quali i due impulsi tendono non contraddittoriamente (perché tali im-
pulsi, & del tutto ovvio, sarebbero contraddittori laddove venisse presupposto uno stesso
dominio oggettuale del loro tendere rispettivo). Essi, in definitiva, sono opposti proprio
perché non contraddittori ed ¢ la loro non contraddittorieta che li pone come opposti.

Non solo. Se il soggetto fosse costituito solo dalle proprie determinazioni percettive e
I’impulso sensibile fosse determinante al modo dell’impulso formale, tale soggetto non
sarebbe affatto, poiché, mancando la persona quale luogo in cui quelle determinazioni
vengono portate alla coscienza, esso non avrebbe neppure quel contenuto determinativo
in quanto contenuto di una coscienza: «con la sua personalita & soppresso anche il suo
stato, data la reciprocita dei due concetti — perché il mutamento esige un qualcosa di

22 Ibidem.
23 Ibidem.
24 Ibidem.
25  Ivi,p. 117.
26  Ibidem.

27  Ibidem.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 45

permanente e la realta limitata una realtd assoluta»®. Allo stesso modo, se I’impulso
formale fosse recettivo al modo dell’impulso sensibile, e il soggetto fosse costituito solo
dalla propria liberta, esso smetterebbe di essere forza attiva e soggetto nella misura in
cui scalza I’oggetto «perché il permanente esige il mutamento e la realta assoluta esige
limiti per dichiararsi»®.

Questo ¢ un punto decisivo.

Cid che qui viene introdotta, oltre a quella inerente alla non identitd del dominio
oggettuale, ¢, infatti, una seconda modalita di non contraddizione, legata alla necessita
della loro reciproca compresenza: il fatto che I'impulso sensibile necessiti di quello
formale — «perché il mutamento esige un qualcosa di permanente e la realta limitata
una realta assoluta» — e che I’impulso formale necessiti di quello sensibile — «perché il
permanente esige il mutamento e la realta assoluta esige limiti per dichiararsi» — porta
con sé [’assoluta necessita dell’indipendenza di ciascuno dei due impulsi in quanto con-
dizione della sussistenza dell’altro nella sua indipendenza®. La necessita della compre-
senza dei due impulsi, cioe, € necessita della loro non contraddittorieta perché, se fossero
posti a prescindere della posizione dell’altro (se ci fosse solo I’'impulso materiale o solo
quello formale), essi si annullerebbero nell’atto stesso di porsi (mancando la coscienza
mancherebbero anche le determinazioni, a lato stesso di cio che porta le determinazioni;
o mancando le determinazioni mancherebbe anche la coscienza, a lato stesso di cio che
porta le forme). Essi, dunque, sarebbero posti e non posti nella misura in cui non fossero
tra loro contrapposti: senza impulso formale, niente impulso sensibile; senza impulso
sensibile, niente impulso formale... E dunque, senza stato, niente persona; senza perso-
na, niente stato: «In una parola: esclusivamente in quanto egli [I’uomo] ¢ autonomo, vi
¢ realta fuori di lui ed egli ¢ ricettivo; unicamente in quanto ¢ ricettivo, in lui vi ¢ realta
ed egli & una forza pensante»’!.

Sintetizzando cio che qui si ¢ detto, si potrebbe assumere la contrapposizione dei due
impulsi fondamentali come ci0 che gia contiene I’esclusione della loro, rispettiva con-
traddittorieta. Tale contraddittorieta &, come appena visto, designabile in duplice modo:

(@) una contraddizione in senso debole (ascrivibile alla nozione di identita del campo
operativo): essa consiste nell’impossibilita di considerare per i due impulsi fondamentali
uno stesso dominio oggettuale entro il quale essi possano dirigere le proprie tendenze
operative: ¢ impossibile che il medesimo impulso tenda e non tenda al medesimo campo
oggettuale e sotto il medesimo riguardo della tendenza dell’altro impulso fondamentale;

(#) una contraddizione in senso forte (ascrivibile alla nozione di esclusivita): essa
consiste nell’impossibilita di considerare esclusivamente uno dei due impulsi fondamen-
tali perché cido comporterebbe la propria negazione. In tal modo, la posizione esclusiva
dell’uno equivarrebbe, allo stesso tempo, alla propria, assoluta non-posizione, in quanto
I’indipendenza di ciascun impulso ¢ costitutiva non solo dell’impulso stesso, ma anche
dell’impulso opposto.

28  Ivi,p. 125.

29  Ibidem.

30 Cfr. L. Pareyson, Etica ed estetica in Schiller, in Estetica dell’idealismo tedesco. I. Kant e Schil-
ler, Milano, Ugo Mursia Editore, 2005, p. 263.

31 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 125.



46 Giacomo Clemente

Mi avvicino al punto che mi interessa rilevare.

Nel porre la necessita della contemporaneita operativa dei due impulsi, Schiller, pur
non esplicitandola, rende operativa una categoria che, nel contesto di una analisi della
Wechselwirkung, risulta di portata centrale (perché in essa analiticamente contenuta):
quella di limite [Schranke]. La contrapposizione implica che entrambi gli impulsi deb-
bano porsi nello stesso tempo, senza che il primo si scambi con il secondo e senza che il
secondo si scambi con il primo: «Entrambi gli impulsi necessitano, dunque, limitazione
[Einschrinkung] e, venendo pensati come energie, riduzione»*. Il limite, allora, ¢ la
condizione dell’impossibilita dello «scavalcamento» dell’impulso nel dominio operativo
dell’altro (& ci0 che assicura «a ciascuno di essi i propri confini [Grenzen]»*®). Limitare
¢ dunque determinare se & vero che cio che ¢ posto assolutamente ¢ posto contradditto-
riamente. Ma, allora, tale determinazione limitante deve essere reciproca nella misura
in cui debbano essere posti entrambi gli impulsi. Essi, percio, devono determinarsi re-
ciprocamente.

Cio significa, ecco il punto, che solo I’effettiva presenza di un impulso & condizione
di possibilita dell’effettiva presenza dell’impulso contrapposto. Se & vero che I’incon-
dizionata posizionalita di un impulso equivale alla sua non-posizione assoluta, allora
solo I’effettiva operativita dell’altro impulso, in quanto & ci0 che limita attivamente
la sua incondizionatezza, ¢ cio che rende possibile la sua posizione effettiva. Solo per
Pattivita dell’impulso formale puo istituirsi attivamente 1’impulso sensibile: la non
attivita dell’impulso formale implicherebbe 1’attivita incondizionata di quello mate-
riale, e porre incondizionatamente 1’impulso materiale significa porlo nell’assoluta
contraddittorieta in quanto ¢ ci0 che si negherebbe nell’atto stesso di porsi. Viceversa,
¢ solo perché un impulso sensibile ¢ attivo che puo istituirsi I’impulso formale perché,
cosi come per I’'impulso formale, la sua inattivita implicherebbe 1’attivita incondizio-
nata dell’impulso formale e porre incondizionatamente I’impulso formale significhe-
rebbe porlo contraddittoriamente in quanto ¢ cid che si negherebbe nell’atto stesso di
porsi. L’attivita di un impulso implica I’attivita dell’altro in quanto attivo e I’attivita
dell’altro implica I’attivita dell’uno in quanto posto. La duplice attivita, vien da sé,
non va considerata come un che di successivo, come se prima operasse 1’impulso for-
male (o I'impulso sensibile) e, solo in secondo momento, I’impulso sensibile (o 1’im-
pulso formale). La duplice attivita, al contrario, ¢ duplice conseguentemente al fatto
che le rispettive attivita sono le rispettive condizioni di possibilita. Si puo considerare
il limite, quindi, come il punto di massima tensione operativa dei due impulsi poiché
esso € ciod che sorge immediatamente nella contrapposizione o, per meglio dire, ¢ il
punto in cui stanno le reciproche operativitad degli impulsi in quanto 1’una attivita ¢
condizione dell’altra che, a sua volta, ¢ condizione della prima in quanto da questa
limitata, e viceversa. Cosi, «gia assegnando a ciascuno dei due un ambito proprio, se
ne esclude 1’altro e si pone a ciascuno un limite [eine Grenze] che ¢ insuperabile se
non a danno di entrambi»**.

Piu precisamente, allora, si potrebbe dire che determinare un impulso da parte
dell’altro significa subordinare (unterordnen) (la determinazione come fattore origina-
rio ¢ una originaria subordinazione). Ma in quanto 1’impulso attivamente subordinante

32 Ibidem.
33 Ivi,p.119.
34 Ibidem.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 47

dev’esser attivamente determinato, esso deve essere altresi subordinato. Subordina-
re un impulso all’altro significa, allora, negare 1’assoluta posizionalita dell’impulso
nell’atto stesso in cui viene subordinato. La contrapposizione & quindi mediata dalla
negazione, in quanto negazione ¢ la stessa determinazione di un impulso sull’altro, e
determinare significa negare 1’incondizionata posizione di un impulso che prescinde
dall’impulso contrapposto.

Riporto per intero il passaggio di Schiller.

Siamo nel contesto della tredicesima lettera:

Non appena si afferma un antagonismo originario, percio necessario, tra i due im-
pulsi, certamente non v’¢ altro mezzo per mantenere 1’unita nell’'uomo che non sia
quello di subordinare incondizionatamente 1’impulso sensibile a quello razionale. Di
qui perd pud semplicemente nascere uniformita, giammai armonia, e 1’uomo rimane
ancora scisso in eterno. Ad ogni modo, la subordinazione dev’esserci, ma reciproca:
perché per quanto i limiti non possano mai fondare I’assoluto, quindi la liberta non
possa mai dipendere dal tempo, & altrettanto certo che per se stesso 1’assoluto non puo
mai fondare i limiti, che lo stato nel tempo non puo dipendere dalla liberta. Pertanto en-
trambi i principi sono contemporaneamente subordinati e coordinati 1’un 1’altro, ossia
si trovano in relazione reciproca [Wechselwirkung]; senza forma nessuna materia, senza
materia nessuna forma®.

«Entrambi i principi sono contemporaneamente subordinati e coordinati I’un I’altro,
ossia si trovano in relazione reciproca»... Ecco che la Wechselwirkung risulta essere, nel
dettato di Schiller, la legge fondamentale funzionale al mantenimento dell’unita dell’uo-
mo (e realizzantesi, qui basti solo accennarlo, attraverso la relazione con un oggetto
estetico esteriore in quanto ¢ ci0 che definisce I'impulso al gioco [Spieltriebes] come
impulso nel quale gli altri due si trovano collegati®®).

Nell’ambito delle Lettere schilleriane, il termine di Wechselwirkung ricorre altre quat-
tro volte, oltre alla prima, che & contenuta nel passaggio richiamato sopra. Mi limito
a riportarle brevemente dal momento che il motivo teorico che sta alle loro spalle ¢ il
medesimo che si ¢ analizzato.

Nella quattordicesima lettera Schiller scrive:

Ormai siamo stati condotti al concetto di un’azione reciproca [Wechselwirkung] dei
due impulsi, siffatta che in essa I’efficacia di uno fonda e insieme limita I’efficacia dell’al-
tro, e nella quale ciascuno perviene alla propria manifestazione suprema appunto per il
fatto che I’altro ¢ attivo®.

35 Ivi,p.117.

36  cfr. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 129: «L’impulso sensibile vuole che vi sia mutamento,
che il tempo abbia un contenuto; I’impulso formale vuole che il tempo sia soppresso, che non
vi sia mutamento alcuno. Quindi, quell’impulso nel quale gli altri due agiscono collegati (prov-
visoriamente, sinché non avro giustificato questo denominazione, mi sia concesso di chiamarlo
impulso al gioco),’'impulso al gioco sarebbe diretto a sopprimere il tempo nel tempo, a unificare
il divenire con I’essere assoluto, il mutamento con I’identita. L’impulso sensibile vuole divenire
determinato, vuole ricevere il suo oggetto; I’'impulso formale vuole esso stesso determinare, vuole
produrre il suo oggetto: I’impulso al gioco si sforzera dunque di ricevere cosi come esso stesso
avrebbe prodotto e di produrre cosi come il senso aspira a ricevere».

37 Ivi,p.127.



48

Giacomo Clemente

Qui, siamo nella quindicesima lettera:

Eppero, dal fatto che sappiamo indicare le parti costitutive [realta e forma,N.d.A.] che
nella loro unione producono la bellezza in nessun modo ancora ¢ spiegata la genesi di
essa: perché a tal fine sarebbe necessario comprendere quella medesima unione, la quale
ci rimane imperscrutabile come in generale ogni azione reciproca [Wechselwirkung] fra
il finito e I’infinito’.

Sedicesima lettera:
Dall’azione reciproca [ Wechselwirkung] di due contrapposti impulsi e dalla connessio-
ne di due contrapposti principi abbiam visto risultare il bello, il cui ideale supremo sara

percid da rinvenire nel legame e nell’equilibrio quanto pil possibile perfetti della realta
e della forma®.

E se ¢ I'oggetto bello esterno — siamo ancora nella sedicesima lettera — a far si che

possa generarsi il collegamento dell’impulso formale e dell’impulso materiale, lo stesso
oggetto, in quanto costituito da forma e realta, dovra accogliere (seppur soltanto sul pia-
no ideale), proprio per essere bello, il concetto

di una azione reciproca [Wechselwirkung] in virti del quale le due parti necessariamente
si condizionino a vicenda mentre 1’'una dall’altra sono condizionate, e il loro purissimo
prodotto ¢ la bellezza. Ma 1’esperienza non ci offre esempio alcuno di una cosi perfetta
azione reciproca [Wechselwirkung]: essa, semmai, in ogni tempo vedra, pill o meno, la
preponderanza determinare una mancanza e la mancanza una preponderanza.

koK

La legge della Wechselwirkung ¢ tratta, per esplicita ammissione di Schiller, dal

Fondamento dell’intera dottrina della scienza di Fichte: «Questo concetto di relazione
reciproca [Wechselwirkung] e tutta la sua importanza trovano eccellente spiegazione
nei Fondamenti dell’intera dottrina della scienza di Fichte, Lipsia 1794»* . Sara quin-

di

necessario mostrare quanto 1’elaborazione schilleriana della Wechselwirkung sia

effettivamente debitrice della struttura teorica fichtiana. Introdursi ad essa necessita
della considerazione preliminare dei principi fondamentali quali condizioni della sua
comprensibilitda. Nostro compito, dunque, sara quello di esporli nelle loro linee es-
senziali al fine di mostrare in quale misura 1’azione reciproca schilleriana, che ¢ una
reciproca determinazione, possa essere assimilabile, al di la dei punti di convergenza,
a quella della Grundlage.

38

40
41

Ivi, p. 133.

Ivi, p. 143.

Ivi, p. 145.

Ivi, p. 117. Per precisione, nelle lettere schilleriane la presenza di Fichte ¢ esplicitata in un’altra
occasione, legata per interni teorici (e politici) a quella riportata nel corpo di testo, che ricorre in
Lettera I'V. Nel contesto teorico della «disposizione e determinazione» dell’ «individuo» che «por-
ta in s¢ un puro uomo ideale», Schiller rimanda ad «uno scritto da poco apparso del mio amico
Fichte, Lezioni sulla destinazione del dotto, in cui si trova una lucidissima deduzione di questa
proposizione per una via mai finora tentata» (ivi, p. 51).



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 49

2. Considerazione essenziale della Wechselbestimmung

Il punto interessante del richiamo a Fichte sta nel fatto che Schiller guardi alla nozione
— centralissima nella Grundlage ed essenzialmente legata a quella di relazione reciproca
— di Wechselbestimmung.

Ecco il brano di Fichte al quale si riferisce Schiller**:

la quantita dell’uno ¢ posta da quella del termine contrapposto e viceversa [...]. Posso
muovere da uno qualunque dei termini contrapposti io voglia, in ogni caso con 1’azione
del determinare ho in pari tempo determinato 1’altro <termine>. Si potrebbe convenien-
temente chiamare determinazione reciproca [Wechselbestimmung] (per analogia con I’a-
zione reciproca [Wechselwirkung]) questa pill determinata determinazione. E la stessa
cosa che in Kant si chiama relazione®.

Lascio da parte I’analisi relativa alla categoria kantiana di relazione per sottolineare il
punto teorico che mi interessa. La categoria di Wechselbestimmung fichtiana, per Schil-
ler, lungi dal rappresentare un che di esterno o di accessorio a quella di Wechselwirkung
(che per Fichte — si badi, soltanto nel passaggio che interessa a Schiller, e che, lo si vedra,
¢ comprensivo dei primi tre principi fondamentali — intrattiene con quella di determina-
zione reciproca un rapporto di tipo analogico), ¢, proprio al contrario, la categoria piu
adatta per mostrarne il meccanismo di funzionamento e I’'immediata implicazione*.

Il motivo sembra del tutto evidente e conseguente all’analisi condotta fino ad ora (cosa
che, appunto, fa si che le nozioni di Wechselwirkung e Wechselbestimmung, siano, e per
Fichte, e per Schiller che rimanda a Fichte, cosi legate fra loro): la determinazione (la Be-
stimmung), ovvero, il fatto stesso che un impulso sia — presuppone una operativita origi-
naria che limitando 1’esclusivita della contrapposizione ¢ la condizione di possibilita della
stessa posizione determinata: opera I’'impulso sensibile, opera I’'impulso formale, e questa
azione reciproca [Wechselwirkung] fondata dall’attivita dell’uno e dall’attivita dell’altro,
fa si che il primo «non invada la sfera della legislazione, I’altro [che] non invada la sfera
della sensazione»®. E tale permanenza nei propri confini &, appunto, reciproca determina-
zione [Wechselbestimmung] in quanto essa costituisce la non contraddittorieta dei termini
in opposizione. Per farla breve: [’azione reciproca € gia reciproca determinazione — la We-

42  Sull’individuazione del brano accolgo I’indicazione di Violetta Waibel contenuta in Wechsel-
bestimmung. Zum Verhdltnis von Holderlin, Schiller und Fichte in Jena, «Fichte-Studien» 12
(1997), p. 55.

43 J.G. Fichte, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, tr. it. a cura di G. Boffi, Fondamento
dell’intera dottrina della scienza, Milano, Bompiani, pp. 225-227 in Id., Gesamtausgabe der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften (= GA), a cura di R. Lauth e H. Jacob, Stuttgart-Bad
Cannstatt, From- man-Holzboog, 1962.

44 Sul punto, V. Waibel scrive: «Trotz ihres Gegensatzes sollte die Idee einer harmonischen Na-
tur des Menschen denkbar sein. Hierfiir schien Fichtes Begriff der Wechselbestimmung in aus-
gezeichneter Weise geeignet zu sein. Wéhrend aber Fichte in der Grundlage den logischen Begriff
der Wechselbestimmung verwendet, dndert Schiller ihn in a’sthetisch-anthropologischer Absicht
in Wechselwirkung um». O, ancora: «Gegenseitig bestimmt zu werden, erklirt die Subordination
der beiden Schillerschen Triebe. Die zugleich stattfindende Koordination referiert einerseits auf
den Aspekt des sich gegenseitig Bestimmens, so da} jeder Trieb als bestimmter und daher abhén-
giger zugleich auch ein bestimmender und daher unabhéngiger Trieb ist» (Wechselbestimmung
cit., pp. 54-55).

45 J.G. Fichte, Fondamento cit., p. 125.



50 Giacomo Clemente

chselwirkung ¢ gia una Wechselbestimmung, e qui, riferirsi ad uno, per Schiller, significa
gia riferirsi all’altro, in modo da collocare le due nozioni in una polarita che definisce una
linea sinonimica* (sebbene per Fichte sia, kantianamente, e almeno nel passaggio che
interessa a Schiller, soltanto una linea analogica). Da qui, il senso del richiamo contenuto
nella tredicesima lettera, che si potrebbe enunciare rovesciando I’adagio della scolastica
medievale: per Schiller (come per Fichte) — esse sequitur agere.

Vediamo dunque piu da vicino i principi della Dottrina della scienza al fine di com-
prendere il meccanismo di funzionamento della determinazione reciproca in quanto no-
zione implicita della Wechselwirkung schilleriana.

E noto che nel generale contesto dell’esposizione della prima parte della Wissenschaf-
tslehre, la necessita della deduzione di un terzo principio fondamentale sia richiesta
dall’impossibile pensabilita della contrapposizione — essenziale — di io e non-io.

Ecco schematicamente.

Il «primo principio fondamentale» in tutto e per tutto incondizionato (e che prende le
mosse dal principio logico di identita «A = A» in quanto proposizione certa e data nella
coscienza empirica) suona: «L’io pone originariamente in modo assoluto il suo proprio
essere»¥. Ci0 significa che 1'Io ¢ identico a Sé, agente e prodotto della propria azione
— esso ¢ la contemporaneita del porre e dell’esser-posto in quanto posto assolutamente
e fondato su se stesso®®; ¢ azione [Handlung] e suo atto-fatto [Tat], «e percid ’io sono
¢ espressione di un’azione-in-atto [Tathandlung]: ma anche dell’unica possibile azione-
in-atto»*. Essendo i termini proposizionali in tutto e per tutto identici («i termini sono
totalmente uno solo»™), io = io esprime parimenti I’io che pone se stesso assolutamente
in quanto ¢ («I’io & perché si & posto»*'). Esso, in altre parole, «si pone mediante il suo
semplice essere ed ¢ mediante il suo semplice esser-posto»*2. Soggetto assoluto ¢, al-
lora, quest’lo il cui essere consiste nel fatto di porre se stesso come essente: «Porre se
stessi ed essere, applicati all’io, sono totalmente identici»; o ancora: «Cio il cui essere
(essenza) consiste semplicemente nel fatto di porre se stesso come esistente € I’io quale
soggetto assoluto»>. Lio & aupoietico®*, perché non consiste né nel solo porre sé, né nel
solo esser da sé posto, ma nell’essere sé come posto in quanto autoponentesi: «cosi come
si pone, e; e cosi come ¢, si pone»>.

Sottolineo una implicazione essenziale per il passaggio al secondo principio fonda-
mentale: la duplicita (relazionale) dell’io ¢ condizione dell’identita dell’io (o viceversa).

46  Una linea sinonimica che lavora in gran parte della letteratura su Schiller. Cfr. ad esempio, data
I’autorevolezza del caso, questo enunciato di Pareyson, in Etica ed estetica in Schiller cit., p. 270:
«Bisogna anzitutto riconoscere che il concetto di determinazione reciproca, nella sua applicazione
sistematica, ¢ tipicamente fichtiano. Per Fichte il terzo principio ¢ la stessa azione reciproca di io
e non io». O ancora: «La conciliazione dei due impulsi, richiesta dall’unita e totalita dell’'uomo
integrale, ¢ la loro determinazione reciproca», ivi., p. 264. In altri termini, per dirla con la nostra
ipotesi, la Wechselwirkung (unica categoria utilizzata da Schiller), ¢ gia una Wechselbestimmung.

47 J.G. Fichte, Fondamento cit., p. 153.

48  Sulla contemporaneita cfr. C. Amadio, Logica della relazione politica. Uno studio su «La dottrina
della scienza» (1794/5) di J. G. Fichte, Milano, Giuffre Editore, 1998, p. 10 e ss.

49 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 149.

50 Ibidem.
51 Ibidem.
52 Ivi,p. 151.
53  Ibidem.

54 cfr. G. Boffi, «Saggio introduttivo» a J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 36.
55 J.G. Fichte, Fondamento cit., p. 151.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 51

Tale relazione duale, ¢ ovvio, va intesa come duplicita differita (di produzione e pro-
dotto) e simultanea della posizione dell’io. La duplicita relazionale &, pill precisamente,
condizione della propria identita — ovvero, la duplicita di sé con sé ¢ la stessa identita
dell’io in quanto sua condizione di posizionalita. I termini dell’identita dell’io sono ir-
riducibilmente due ma, proprio perché due, sono 1’uno, identico io, e 1’identita dell’io,
per porsi come tale, reclama la duplicita con sé stesso nella propria costitutiva relazione
identificante®.

Necessario, allora, che il «secondo principio fondamentale», condizionato per la materia
e incondizionato per la forma (e che fonda il principio logico dell’oppotre «—A non = A»),
dica che «all’io ¢ in assoluto contrapposto un non-io»’ . Il fatto che -A (considerato come
«prodotto» dell’azione dell’opporre) implichi I’identita coscienziale dell’io, e che, secon-
dariamente, tale contrapporre sia posto come incondizionato, mostra che -A, in quanto
situato nel dominio coscienziale dell’io come suo presupposto, sia posto nell’atto stesso di
porre sé dell’io. In questo senso, I’incondizionatezza dell’opporre contenuta nel secondo
principio non va considerata come qualcosa di aggiuntivo e differenziale rispetto a quella
dell’autoposizionalita dell’io del primo principio, ma, proprio al contrario, come cio che é
gia da essa implicitamente contenuta. In altri termini, se la proposizione logica -A non ¢ =
Anon & dedotta né dimostrata da A=A, ¢ per il semplice fatto che entrambe le proposizioni
esprimono, originariamente, I’'identica azione-in-atto dell’io. Cio che si potrebbe enuncia-
re cosi: nell’atto stesso di porsi, all’io é opposto un non-io, ed il non-io é originariamente
posto in quanto ’io si pone o, che ¢ lo stesso, [’io, nell’atto stesso di porsi come io, si
oppone un non-io essenzialmente contrapposto e si contrappone un non-io opposto nell’at-
to stesso di porsi come io. L’azione-in-atto ¢ la stessa, essenziale operativita costitutiva
delle due forme contrapposte e, di conseguenza, I’opporre ¢ formalmente assoluto quanto
il porre: «all’io é assolutamente contrapposto un non-io»>. Dunque, per un verso, il con-
trapposto ¢ non-io poiché, in quanto non dell’io in tutto e per tutto opposto, & determinato
dall’io in quanto suo contrapposto (questa, la condizionatezza del contrapporre rispetto
alla materia: 1’essere contrapposto ¢ infatti posto incondizionatamente mediante [’io che
oppone nell’atto di porre. Se, in altri termini, I’io agente non fosse lo stesso e la coscienza
della prima azione non fosse collegata alla coscienza della seconda, -A non sarebbe un
contrappore ma semplicemente un porre al modo di A, in modo tale che -A sarebbe = A).
Per I’altro, il contrapposto ¢ cio che ¢ posto nella medesima azione-in-atto dell’io che si
pone (questa, la sua incondizionatezza rispetto alla forma: In quanto -A non ¢ = A sta tra
i fatti della coscienza empirica, tra le azioni dell’io figura ’azione di un contrappore che,
secondo la sua forma, non ¢ «sottoposta a condizione alcuna e non basata su un piu elevato
fondamento» perché -A e posto perché é posto).

E precisamente al livello dell’impossibile pensabilita di questa essenziale contrappo-
sizione che, allora, ¢ richiesta la necessita della deduzione di un terzo principio fonda-

56 Cfr. Boffi: «L’assoluta teticita dell’atto in cui e con cui I’io si autopone spontaneamente non
esclude [...] la duplicita e ’alterita, anzi le richiede, quali condizioni di ci6 che potremmo chia-
mare 1’autopoiesi dell’identico. L’identita si manifesta, infatti, nel simultaneo differire di azione
e atto, di produzione e prodotto [...]. «A» viene alla luce in quanto tale ponendosi in relazione
con I’altro da sé. Se non si producesse nella relazione identificante, dunque se non fosse quell’A
soggetto e oggetto del porre, se non si ponesse come essere-altro, allora non potrebbe istituirsi
come essere-sé, risultando un’ineffabile indifferenza piuttosto che una chiara e netta identita» (G.
Boffi, «Saggio introduttivo» cit., p. 39).

57 J.G. Fichte, Fondamento cit., p. 167.

58  Ibidem.



52 Giacomo Clemente

mentale. Una impossibilita che, in generale, & relativa alla considerazione isolata dell’as-
solutezza del porre sé dell’io (del primo principio) e dell’opporre un non-io nell’atto
stesso di porsi dell’io (del secondo principio). L’esigenza che viene da tale problematici-
ta, in altre parole, ¢ quella di dover mantenere una unita e, nel contempo, una differenza
con il non-io nel dominio dell’unita della coscienza, affinché essa non si vanifichi come
io e dal non-io non venga eliminata.

Tale eliminazione dell’io da parte del non-io ¢ data dall’assunzione del contrapporre
in quanto azione-in-atto incondizionatamente posta alla misura della posizione dell’io. E
come se Fichte dicesse che I’io, in quanto totalita della realta per sé posta, € assolutamente
negato dal non-io: [’io, cosi, é cid che si pone e si nega nell’atto stesso di porsi. Relativa-
mente al primo principio fondamentale, Fichte scrive che «esso elimina se stesso eppure
non elimina se stesso». Infatti, «se io = io, allora tutto cid che & posto nell’io & posto»™.
Ma cio significa che il secondo principio dev’esser posto nell’io in quanto ¢ cio che ¢ posto
assolutamente ma, nella stessa misura, non esser posto in quanto ad esso contrapposto.

Infatti: in quanto il non-io ¢ incondizionatamente posto nell’io, allora I’io non ¢ posto
(dunque, io = non-io). Se il non-io ¢ posto, allora non ¢ posto ’io perché «totalmente
eliminato dal non-i0»%. Il non-io, perd, deve essere posto nell’io, in quanto «ogni con-
trapporre presuppone 1’identita dell’io nel quale esso & posto». Ne seguira che I’io non ¢
posto nell’io poiché nell’io ¢ posto il non-io e, dunque, io = non- io.

Tuttavia, se il non-io puo esser posto nell’io solo in quanto «& posto un io al quale esso
possa venir contrapposto», allora ne deriva che, nell’identica coscienza in cui esso & po-
sto, «deve esser posto anche 1’io, dovendo esser posto il non-io» e, dunque, non-io = io.

In altri termini, se il non-io deve essere posto nell’io in quanto il medesimo io ¢ il
presupposto affinché il non-io sia contrapposto, allora I’io non puo essere posto nell’io
perché eliminato dalla posizione del non-io: I’io non ¢ posto nell’identica coscienza in
quanto in essa ¢ posto il non-io. Se, perd, il non-io dev’esser posto in quanto contrappos-
to, allora dev’essere posto 1’io.

Il risultato di entrambi i principi fondamentali enunciati (secondo le leggi presupposte
della riflessione) ¢, dunque, il medesimo: io non = io («I’io non ¢ = i0, ma i0 = non-io € non-
io = i0»®"). L’identita della coscienza ¢ costituita, nello stesso tempo, dalla posizione dell’io
e del non-io che, in quanto posti assolutamente, sono indifferenti e reciprocamente eliminati.

In tal modo, compito del terzo principio fondamentale ¢ quello di trovare una me-
diazione che proceda nella stessa azione-in-atto dell’io. La questione ¢ esplicitamente
formulata da Fichte: «come si possono pensare insieme, senza che sia annullino e soppri-
mano, A e -A, essere e non-essere, realta e negazione?»%*. Risposta: «deve essere trovato
un qualche X per mezzo del quale tutte quelle conclusioni possano esser corrette senza
che ne venga soppressa I’identita della coscienza»®. Il terzo principio opera I'immediato
passaggio dall’indifferente contemporaneita incondizionata dell’opposizione, esplican-
do il modo per poter pensare — insieme — il porre e il contrappore senza che questi, cosl,
si annullino vicendevolmente.

Se le opposizioni che debbono unificarsi sono nell’identica coscienza, X deve essere
collocato in essa. E chiaro che essendo I’io e il non-io i prodotti originari e se, d’altro

59 Ivi,p. 173.
60 1Ivi,p. 171.
61 Ivi,p. 173.
62 Ivi,p. 175.

63 Ivi,p.173.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 53

canto, la posizione del non-io non ¢ possibile senza la posizione di X (che ¢& il prodotto
di una azione originaria Y) allora «X stesso dev’esser un prodotto, e per la precisione un
prodotto di un’azione originaria dell’io»®, grazie al quale «gli opposti io e non-io devo-
no essere unificati, posti identici, senza che si sopprimano vicendevolmente. I suddetti
opposti devono essere assunti nell’identita di una coscienza»®.

La via d’uscita all’impossibile pensabilita della posizione assoluta dell’io e del non-io
¢ dunque la loro congiunzione nel dominio coscienziale. Entrambi, perod, sono posti in-
condizionatamente. Esser posti come incondizionati, equivale a dire che essi sono posti
come illimitati in quanto posti assolutamente. Affinché possano essere posti senza an-
nullarsi, dunque, essi devono esser posti come non assoluti e cio¢ debbono essere posti
come limitati. X ¢ ci0 che rende possibile la posizione di i0o e non-io ed Y € 1’azione
originaria della quale X & prodotto. Se, dunque, io e non-io in quanto originariamente
posti, devono essere posti nell’io nel permanere dell’identica coscienza, Y € cio che ren-
de possibile la sua permanenza in quanto € cio che limita 1’assolutezza del porre e del
contrapporre: «Quindi, se questa risposta ¢ corretta, I’azione Y sarebbe un limitarsi 1’'un
per ’altro dei due contrapposti e X designerebbe i limiti [Schranken]»%.

Limitare significa negare soltanto una parte [7eil] della realta di cid che & limitato.
In quanto X come prodotto di Y ¢ posto originariamente, allora I’assoluta posizione del
porre e del contrapporre non € assolutamente opposta. Dire che il posto e il contrapposto
sono posti assolutamente, infatti, ¢ dire che sono posti illimitatamente, sicché si puo in-
tendere 1’assolutezza anche come interezza. Se, dunque, I’assolutezza dell’opposizione
implica I’interezza degli opposti (e, da qui, la loro contraddittorieta), allora, in quanto
tale opposizione & limitata dalla posizione originaria di X, il posto e 1I’opposto sono posti
come divisi in quanto divisione ¢ limitazione di un’interezza. Scrive Fichte che «oltre ai
concetti di realta e negazione, nel concetto di limite si trova quello di divisibilita [...].
Questo concetto ¢ I’X cercato e tramite 1’azione Y tanto [’io quanto il non-io sono dun-
que posti in tutto e per tutto come divisibili»®".

Dividere, pero, significa quantificare. Senza X i due termini sono opposti assoluta-
mente perché interamente contrapposti; con X, I’opposizione ¢ quantificata perché &
divisa. La quantita limitata, allora, rimanda al concetto della divisibilita quale «capacita
di quantita in generale» e, tuttavia, non esauribile in in «una quantita determinata»*. E
del tutto evidente che Y non possa seguire 1’azione dell’opporre poiché «senza di essa
I’opporre sopprime se stesso e quindi € impossibile» e che, inoltre, Y non la possa pre-
cedere perché la divisibilita «pu0 essere intrapresa semplicemente per rendere possibile
la contrapposizione e nulla ¢ la divisibilita senza un che di divisibile»®. X, dunque, ¢ cid
che si doveva trovare come risoluzione del compito quale condizione dell’unificazione
delle opposizioni.

Cio significa che, essendo Y originariamente posto, «I’io non ¢ posto nell’io nella mi-
sura in cui ¢ posto il non-io, cio¢ per quelle parti [7eilen] della realta con le quali il non-io
¢ posto»”’. Nel dominio dell’identita della coscienza il non-io & negazione della quantita

64  Ibidem.
65 Ivi,p.175.
66 Ibidem.
67 Ivi,p.177.
68  Ibidem.
69  Ibidem.

70 Ivi,p.179.



54 Giacomo Clemente

della realta dell’io e, viceversa, I’io ¢ posto poiché ad esso ¢ attribuito quel quantum di
realta che non ¢ attribuita al non-io. In sintesi, «in quanto il non-io ¢ posto, anche 1’io
dev’essere posto, cio¢ entrambi sono posti in generale come divisibili secondo la loro
realta»’!. Opposizione e divisibilita (in quanto quantificazione degli opposti) «sono un’u-
nica e medesima cosa» — e tali azioni sono distinguibili come poste in successione solo
per il loro coglimento ad opera delle leggi della riflessione presupposte come valide.

Se, infatti, I’opporre (considerato nella forma) ¢ assolutamente posto quanto il porre,
la contemporaneita di essi richiede la contemporaneita della limitazione: porre, opporre,
limitare si rivelano, cosi, come momenti costitutivi dell’io. Si potrebbe dire, dunque, che
I’elaborazione operata da Fichte attenga, oltre che la forma e il contenuto, la modalita
della loro posizione e, cio¢, ad una reciproca compresenza che elude essenzialmente
I’ambito della successione, poiché 1’'uno ¢ a condizione dell’altro e il limite (come auto-
limitarsi dell’io) & cio che rende possibile i primi due in quanto condizione della loro po-
sizione™. Il limitare ¢ una autolimitazione dell’io in quanto la limitazione & per se stesso
ed & una sua azione originariamente posta nella misura in cui esso si pone. Il limite,
dunque, non va considerato come un che di esterno all’io ma, al contrario, ¢ costitutivo
dell’io: se esso non si limitasse non sarebbe un io — € ci0 che lo costituisce internamente
come io quantificato e percio determinato. Come enuncia il terzo principio fondamenta-
le: «io contrappongo, nell’io, all’io divisibile un non-io divisibile»™.

La quantificazione degli opposti, dunque, rende possibile la reciproca permanenza
nell’identita della coscienza. Se non fossero quantificati ed X non fosse immediatamente
posto, essi si annullerebbero reciprocamente perché la posizione dell’'uno impedireb-
be quella dell’altro che perd deve essere posto nell’atto stesso di posizione del primo.
Quantificare, dunque, significa determinare. Senza X, ’assoluta totalita posta dall’io
che si pone (che ¢ I'io assoluto) «non ¢ qualcosa (non ha predicato e non pud averne
alcuno)»™: come a dire che il soggetto assoluto ¢ il soggetto in cui qualcosa non & po-
sto identico a qualcos’altro o contrapposto a un’altra cosa, bensi semplicemente posto
identico a sé stesso e, dunque, ¢ cio che non presuppone alcun fondamento di relazione
e di distinzione con cio che & contrapposto. Il soggetto assoluto, ciog, ¢ una soggettivita
astratta, disincarnata, svincolata dalla determinazione coscienziale del non-io opposto,
non individua ed ineffabile indifferenza perché essa ¢ tutto cio che ¢. In breve, solo per
la posizione di X, che ¢ posizione quantificante nell’ ambito del condizionato, io e non-io
diventano qualcosa [Etwas].

Il terzo principio, in altri termini, introduce nell’ordine di una realta che ¢ soltanto
«parte» di quella assoluta, ¢ realta limitata che trova nell’interezza della totalita assoluta
dell’agire, la propria origine e il proprio fondamento’™. Nell’identita della coscienza &
posta cio¢ la totalita della realta, una realta che, al contrario di quella del primo principio,
¢ gia limitata perché parzializzata dalla quantificazione dell’opposizione; di tale realta,
infatti, «spetta al non-io quella che non spetta all’io, e viceversa»’®. Si potrebbe anche

71  Ibidem.

72 Cosl in C. Amadio, Logica della relazione politica. Uno studio su «La dottrina della scienza»
(1794/5) di J. G. Fichte, Milano, Giuffré Editore, 1998, p. 31.

73 J.G. Fichte, Fondamento cit., p. 181.

74 Ivi,p. 179.

75  Sul punto, cfr. G. Boffi, «Saggio introduttivo» cit., pp. 40-43.

76  Cfr. cio che scrive Arturo Massolo, in Fichte e la filosofia: «La quantitabilita ¢ [...] il principio o la
condizione stessa della coscienza. L’io dell’antitesi [I’io quantificato, I’io intelligente] ¢ 1a coscienza



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 55

dire che il soggetto assoluto ¢ il luogo entro il quale I’io finito fonda la propria unita de-
terminata ed esso, in quanto reso «qualcosa» dalla quantificazione, si rende accessibile
esclusivamente nella reciproca limitazione dei principi essenzialmente in conflitto che lo
stesso io assoluto in sé comporta. I1 limite, in altri termini, ¢ posto nel piano dell’assoluta
totalita della realta che, come visto nell’elaborazione del primo principio fondamentale,
¢ ’essere stesso dell’io in quanto ¢ cio che si pone come essente. Nell’io assoluto & posto
I’io finito che, limitato, trova nel primo il proprio fondamento originario.

Con il terzo principio I’io e il non-io sono posti (nell’io e mediante 1’io) come recipro-
camente quantificati perché divisi e limitati, «in modo che la realta dell’uno elimini la
realta dell’altro e viceversa»’’. Il terzo principio fondamentale, come visto, enuncia tale
reciproca divisibilita: «io contrappongo, nell’io, all’io divisibile un non-io divisibile»®.
In quanto X ¢ posto, la divisibilita quantificata dell’io e del non-io implica pero la reci-
proca limitazione. Tale principio, percio, contiene altre due proposizioni principiali tra
loro contrapposte, perché due sono i termini che, nell’io, si contrappongono mediante X:
la prima, per cui, «I’io pone il non-io come limitato dall’io»" (che costituisce il principio
della scienza del pratico); la seconda, per cui «I’io pone se stesso come limitato dal non-
io»® (che ¢ il principio della sezione dedicata al fondamento del sapere teoretico). Qui
basti dire che la bipartizione della Grundlage in una parte teoretica e in una parte pratica
¢, quindi, resa necessaria dalla contraddittorieta del terzo principio fondamentale®!.

reale, e percio la struttura stessa dell’io intelligente. L’io del primo principio, I’io della tesi, che non

richiede, per il suo esserci, 1’antitesi, & davvero una pura astrazione che ha valore regolativo, perché

I’io divisibile (I’io finito) & opposto al non-io e perché in esso si trova la possibilita di una ‘influenza

esterna’, senza la quale non vi sarebbe né riflessione né coscienza reale. Dunque all’io della tesi

non si pud riconoscere la egoita» (A. Massolo, Fichte e la filosofia, Firenze, Sansoni, 1948, p. 42).
77 1. G. Fichte, Fondamento cit., p. 213.

78 Ivi,p. 181.
79 Ivi,p.213.
80 1Ivi,p.215.

81 Tralasciando I’analisi e le implicazioni della struttura speculativa della Dottrina della scienza, ba-
sti dire che il procedimento riflessivo della Dottrina della scienza deve iniziare dal fondamento del
sapere teoretico, «perché la pensabilita del principio pratico fondamentale si fonda sulla pensabilita
del principio teoretico fondamentale» (ivi, p. 217), vale a dire sul presupposto della dimostrazione
(teoretica) della realta del non-io, che ¢ condizione dell’agire (pratico) dell’io su di esso. Del principio
secondo cui «!’io pone il non-io come limitato dall’io» (ivi, p. 213), infatti, non si sa ancora nulla.
Esso presuppone che il non-io abbia realta (in quanto ¢ solo I’opposto, ¢ il non posto e percio ¢ nulla),
«pertanto non ¢ affatto pensabile in che modo 1’io possa eliminare nel non-io una realta che esso non
possiede, né come il non-io, essendo nulla, possa essere limitato» (ivi, p. 215). Cio significa che «per
il momento non v’¢ uso possibile, 0 almeno cosi sembra, di questa proposizione che prossimamente,
e per la precisione per la parte pratica della nostra scienza, rivestira un ruolo di primo piano». Del
secondo principio per cui «/’io pone se stesso come limitato dal non-io» (ibidem) si puo fare uso, in
quanto 1’io si pone «dapprima quale realta assoluta», e poi, mediante il non-io, realta determinata.
Tuttavia, la Dottrina della scienza mostrera che sara la facolta pratica a rendere possibile quella
teoretica, e che soltanto alla luce del pratico I’articolazione argomentativa dei teoremi sviluppati per
via riflessiva nella sfera del sapere teoretico trovano, effettivamente, i criteri della loro completezza e
correttezza: «la ragione in sé ¢ meramente pratica e [...] diviene teoretica soltanto applicando le sue
leggi a un non-io che la limita» (ivi, p. 217). In altri termini, la Dottrina della scienza ha una struttura
circolare perché la priorita del sapere teoretico ¢ data esclusivamente per la pensabilita della scienza
del pratico ma, in sé considerata, la ragione si mostrera intrinsecamente pratica e svelera, retrospet-
tivamente, la praticita del primo principio. Sulla circolarita della prima esposizione della Dottrina
della scienza — circolarita necessitata dall’assunzione della logica come introduzione al sapere — cfr.
L. Pareyson, Fichte. Il sistema della liberta, Milano, Ugo Mursia Editore, 1976.



56 Giacomo Clemente

Ecco che la legge categoriale della determinazione reciproca [Wechselbestimmung]
¢ introdotta come «superiore genere della determinazione»® in generale del terzo prin-
cipio fondamentale, perché resa necessaria da una ulteriore contraddizione contenuta
nello stesso principio del sapere teoretico. In esso, infatti, sono contenute due ulteriori
proposizioni. La prima (...«come limitato dal non-io»), per cui «il non-io determi-
na (attivamente) [’io (che per questo riguardo ¢ passivo)», la seconda («I’io pone se
stesso»...), per cui «l’io determina se stesso (mediante attivita assoluta)»®. Il proce-
dimento dialettico di Fichte ¢ il medesimo: ci0 che afferma una proposizione & negata
dall’altra (contenuta nella stessa proposizione in quanto sintesi di una precedente con-
traddizione):

E [...] subito lampante che ambedue si contraddicono vicendevolmente 1’un 1’altra,
che I’io non puo essere attivo, se dev’essere passivo, e viceversa [...] E poi palese il fatto
che in una delle proposizioni sviluppate si afferma ciod che 1’altra nega e viceversa: e in tal
senso si tratta certo di una contraddizione®*.

Una proposizione afferma che 1’io si pone, I’altra che I’io ¢ limitato: «a sopprimersi
sono quindi realta e negazione»®. Ma limitazione e determinazione erano gia state as-
sunte come toglimento della contraddittorieta dell’assoluta contrapposizione e, dunque,
saranno nuovamente implicate — in quanto «fissano» il procedimento sintetico in genera-
le — per I’unificazione di realta e negazione.

L’io, in quanto ¢ posto come realta assoluta, pud determinarsi soltanto come realta,
ed in esso «non & posta affatto negazione». Porsi come determinato, dunque, «deve
significare che 1’io determina la realta e, per mezzo di questa, se stesso»®. Si ¢ vi-
sto come determinare significhi quantificare. L’ «atto assoluto dell’io» per cui si pone
come assoluta realta determinata ¢, infatti, lo stesso atto limitante assolutamente posto
dalla posizione della reciproca limitazione del terzo principio fondamentale, «dove
I’io pone se stesso come quantita»®’. Cio significa che la posizione di sé dell’io &
posizione dell’assoluta totalita della realtd come «quantum» assoluto e assoluta deter-
minazione quantificata, e fuori della realta dell’io «non ve n’¢ affatto alcuna» perché
tale realta ¢ posta nell’io.

Se I’io € quantum assoluto della realta per sé posta, nel non-io, non essendo cio che &
I’io, «dev’esser posta I’assoluta totalita della negazione e la negazione stessa dev’essere
posta quale totalita assoluta»®®.

La questione introdotta poco sopra dall’analisi del principio per cui «!’io pone se stes-
so come limitato dal non-io», dunque, consiste nell’unificare e nel sintetizzare mediante
una «pil determinata determinazione»® 1’assoluta totalita della realta posta nell’io de-
terminantesi e 1’assoluta totalita della negazione posta nel non-io determinante. Nell’e-
sposizione del terzo principio fondamentale, si € visto come limitare significa negare
soltanto una parte [7eil] della realta di cid che ¢ limitato. Unificare 1’assoluta totalita

82  Ivi, p.225.
83  Ivi,p.219.
84  1Ivi,p.221.
85 Ibidem.
86  Ibidem.
87 1vi,p.223.
88  Ibidem.

89 Ivi,p.227.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 57

della realta dell’io e I’assoluta totalita della negazione posta nel non-io, dunque, significa
che «I’io in parte [zum Teil] si determina ed in parte & determinato»*.

Totalita della realta e totalita della negazione, in quanto assolutamente poste, impli-
cano che la parziale autodeterminazione dell’io e la parziale determinazione del non-io
debbano essere pensate «come un’unica e proprio medesima cosa» affinché non domi-
ni I’assoluta totalita della negazione sull’assoluta totalita della realta, e viceversa. Cio
significa che nell’atto stesso della determinazione dell’io, ’io deve determinarsi, e in
quanto l’io si determina, esso deve essere determinato.

Infatti, determinare significa negare, ovvero sopprimere una parte della realta: «I’io
¢ determinato, <cio> significa: in esso viene soppressa della realta»®'. Se 1’io pone in sé
una quantitd determinata dell’assoluta totalita della realta, allora la restante quantita di
assoluta realta ¢ soppressa e negata da sé ed ¢ posta nel non-io: se 1’io non pone in sé,
allora pone necessariamente in un altro, contrappone.

Nel non-io, dunque, ¢ posta tanta realta quanta negazione ¢ posta nell’io. Cio significa
che I’io € passivo rispetto alla realta posta nel non-io nell’atto stesso della propria attiva
autodeterminazione. Al contempo e nella stessa misura, nell’io ¢ posta tanta realta quanta
negazione ¢ posta nel non-io. L’io, dunque, ¢ attivo nei confronti del non-io in quanto
autodeterminandosi pone in s€ un quantum di realta che non pone nel non-io, che percio
¢ passivo.

L’io e il non-io sono, al contempo, attivi e passivi. L’io si determina, e determinandosi
viene determinato in quanto la propria determinazione costituisce la realta del contrappo-
sto che, in virtu della determinazione in generale, deve essere posto come determinante.
Allo stesso modo e nello stesso tempo, il non-io & determinato dall’ autodeterminazione
dell’io e, cosi, in quanto determinato, determina 1’i0. L’io e il non-io, in quanto contrap-
posti, sono attivi nella misura in cui I’altro termine ¢ passivo e, al contempo, sono passivi
nella misura in cui I’altro termine ¢ attivo.

In sintesi, I’io, in quanto si determina, determina il non-io che in quanto determinato
determina I’io: I’io «si pone dunque come determinantesi in quanto viene determinato»®>.
Al contempo, il non-io pud determinare 1’io proprio perché I’io, determinandosi, determi-
na il non-io: I’io «si pone come cid che viene determinato in quanto esso determina sé»*.

La realta dell’un termine ¢ la negazione dell’altro, la realta dell’altro ¢ negazione del
primo in quanto quantitd reciprocamente determinata e soppressa dell’assoluta totalita
della realta. Dalla determinazione della realta o della negazione di un termine & deter-
minata la realta o la negazione dell’altro, e dalla realtd o dalla negazione dell’altro &
determinata la realta o la negazione del primo.

Il punto ¢ fondamentale.

La particolarizzazione della determinazione in generale ¢ data, dunque, dall’introdu-
zione della modalita di posizione della quantita. Si potrebbe dire che la determinazione
in generale del terzo principio fondamentale, ¢ la cornice speculativa entro cui questa
«superiore» determinazione indica la modalita di spartizione quantitativa degli opposti.
Se nella determinazione in generale «vien fissata semplicemente la quantita, lasciando
inindagati il come e la maniera»®*, con la sua particolarizzazione venuta in luce dalla

90 Ivi,p.223.
91 Ibidem.
92 Ivi,p.225.
93  Ibidem.

94 Ibidem.



58 Giacomo Clemente

contraddizione che lo stesso principio del fondamento comportava, si sa che la quantita
di un termine ¢ posta dal termine contrapposto, e viceversa. Se nella determinazione in
generale i due termini erano semplicemente contrapposti rispetto alla quantificabilita,
nella nuova determinazione la posizione determinata dell’uno ¢ data dalla reciprocita
relazionale dell’altro che lo pone come determinato. Se nella determinazione in generale
¢ posta la semplice contrapposizione quantificata degli opposti, nella superiore determi-
nazione 1’opposizione & posta rispetto alla costitutiva reciproca determinazione, che &
una reciproca azione. Tale determinazione, infatti, coglie un corrispondersi di quantita.
Ad un determinato quantum di realta corrisponde un quantum di negazione e, cosi, tale
determinazione mostra il venire meno della separazione indifferente dei termini contrap-
posti. In tal modo, a partire da uno di essi ¢ possibile determinare ’altro: «posso muo-
vere da uno qualunque dei termini contrapposti io voglia, in ogni caso con I’azione del
determinare ho in pari tempo determinato 1’altro ‘termine’»* e determinazione reciproca
[Wechselbestimmung] ¢ il nome che porta questa «pill determinata determinazione»®.

3. Comparazione della Wechselbestimmung fichtiana con la Wechselwirkung schille-
riana e collocazione schilleriana del limite [Schranke]

L’analisi dei principi fondamentali del Fondamento dell’intera dottrina della scienza
¢ stata affrontata nelle sue linee essenziali al fine di comparare la determinazione reci-
proca di io e non-io con 1’azione reciproca, esplicitamente indicata da Schiller come
debitrice di quella fichtiana, tra impulso formale e impulso materiale.

Il procedimento speculativo schilleriano, almeno dal punto di vista formale, parrebbe
essere effettivamente in debito con la Wechselbestimmung fichtiana.

Rivediamo.

La Wechselwirkung & assunta per la necessita della contrapposizione degli impulsi (la
loro posizione assoluta equivarrebbe infatti alla loro immediata e assoluta negazione: as-
solutezza della posizione e contraddittorietd sono la stessa cosa). Da una parte, «se I’'im-
pulso formale diventa ricettivo, vale a dire se la forza del pensiero previene la sensazione
e la persona di sostituisce al mondo, allora quest’ultima smette di essere forza indipen-
dente e soggetto nello stesso rapporto in cui soppianta I’oggetto»®’; dall’altra, il soggetto,
«non appena ¢ soltanto contenuto del tempo, non ¢, e conseguentemente non ha neppure
un contenuto», poiché «con la sua personalita & soppresso anche il suo stato»*.

Al fine di porre un impulso, dunque, I’altro dev’esser posto e porli come opposti signi-
fica contrapporli (quindi, devono esser posti contemporaneamente). «Entrambi gli im-
pulsi necessitano, dunque, limitazione [Einschrinkung] e, venendo pensati come ener-
gie, riduzione»”. Essi, dunque, devono limitarsi reciprocamente al fine di poter essere
posti insieme, nello stesso tempo.

Il limite ¢ la condizione dell’impossibilita dello «scavalcamento» dell’impulso nel
dominio operativo dell’altro e, quindi, & condizione di possibilita della reciprocita dell’a-
zione che la stessa contrapposizione in sé comporta. Limitare, infatti, significa determi-

95 Ibidem.

96  Ivi, p.227.

97  F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 125.
98 Ibidem.

99  ibidem, corsivo mio.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 59

nare perché dire assolutezza equivale a dire indeterminatezza (perché I’assolutezza di un
impulso ¢ la sua contraddittorieta). «Assegnando a ciascuno dei due impulsi un ambito
proprio, se ne esclude I’altro e si pone a ciascuno un limite, che ¢ insuperabile se non a
danno di entrambi»'".

Determinare, quindi, ¢ limitare e tale determinazione limitante deve essere recipro-
ca nella misura in cui entrambi gli impulsi debbono essere posti. Essi devono dunque
determinarsi reciprocamente, relazionarsi operativamente al fine di potersi individuare
(0, che ¢ lo stesso, devono limitarsi nell’atto stesso della propria, simultanea opera-
tivitd, dal momento che la contrapposizione ¢ posta per la non contraddittorieta della
posizione assoluta di uno dei due impulsi): la Wechselbestimmung ¢, come detto, una
Wechselwirkung.

In Fichte, come visto, il limite e la determinazione reciproca sono riflessivamente
dislocati: il primo, infatti, ¢ collocato nel terzo principio fondamentale; il secondo, nel
primo teorema del sapere teoretico. Cio, tuttavia, non toglie che I’articolazione specula-
tiva dell’azione reciproca (o della determinazione reciproca) schilleriana assuma effetti-
vamente i tratti di quella fichtiana.

Se, come afferma il secondo principio fondamentale, I’io si nega nell’atto stesso della
propria assoluta autoposizionalitd, I’identica coscienza non permarrebbe.

Se il non-io deve essere posto nell’io in quanto I’io stesso ¢ il presupposto affinché il
non-io sia contrapposto, allora 1’io non puo essere posto nell’io perché eliminato dalla po-
sizione del non-io. Cio significa che la posizione di X (del limite) ¢ necessariamente posta
da una azione originaria Y (del limitare) al fine di poter porre insieme e simultaneamente
«senza che si annullino e sopprimano, A e -A, essere € non essere, realtd e negazione»'°!.
Limitare, dunque, equivale a dividere, nella misura in cui divisione & limitazione della
posizione di una totalitd: «di conseguenza [...] nel concetto di limite si trova quello di
divisibilita»'**. Infine, dividere in quanto limitare significa porre cio che ¢ diviso in rela-
zione alla quantificabilita. Al fine di poter essere contrapposti, dunque, io € non-io deb-
bono porsi come quantificati poiché la divisibilita & «capacita di quantita in generale»'%.

L’introduzione della quantificazione nel principio del fondamento conduce al secondo
punto di convergenza'®. Schiller, strutturando la soggettivita sull’impulso sensibile e
I’impulso formale, scrive che: «nondimeno sono tali due impulsi a esaurire il concetto di
umanita ed ¢ assolutamente impensabile un terzo impulso fondamentale che possa me-
diare tra i due»'®. Si potrebbe sostenere che I’impossibilita dell’assunzione di un terzo
principio fondamentale sia dovuta alla presupposizione del rapporto dei due impulsi in

100 1Ivi, p. 119, corsivo mio.

101 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 175.

102 Ivi,p. 177.

103 Ibidem.

104 Segnalo ancora Weibel: «Die Rede von Koordination referiert aber auch auf einen Aspekt, der in
Fichtes Begriff der Wechselbestimmung nicht mitgedacht ist. Die Quantititsverteilung ist nach
Fichtes Begriff bezogen auf ein Totalquantum, das aber beliebig auf die Wechselglieder verteilt
sein kann. Schiller dagegen hat, wenn die Wechselwirkung von Stoff- und Formtrieb im gegebe-
nen Zusammenhang sinnvoll sein soll, einen Gleichgewichtszustand der bei-den Wechselglieder
im Blick, so daf sich ein Bezug auf ein Totalquantum eriibrigt. Insofern also Schiller mit der
Wechselwirkung einen harmonischen Gleichgewichtszustand der beiden gegensitzlichen We-
sensmomente der menschlichen Natur darstellt, greift er tiber Fichtes Theorie hinaus» (Wechsel-
bestimmung cit., p. 55).

105 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 117.



60 Giacomo Clemente

termini primariamente quantitativi nella misura in cui la loro reciprocita ¢ situata entro
una cornice che istituisce il soggetto come unira'®. Il soggetto &-uno, gli impulsi sono
due e tali impulsi per porsi devono permanere come limitati. Sulla scorta del terzo prin-
cipio, di conseguenza, ¢ assumibile che la posizione assoluta ed intera di uno dei due
impulsi equivalga alla posizione totalizzante il dominio del soggetto in generale. Come
in Fichte, dunque, la reciproca limitazione degli impulsi consiste nella divisione della
totalita. Cio significa che nella misura in cui i due impulsi sono contrapposti, essi sono
quantificati e, in tal modo, I’unita del soggetto permane.

Terzo punto. Infine, si & visto come la Wechselbestimmung fichtiana ¢ assunta quale
pit determinata modalita della determinazione in generale. Essa dice che 1’io si pone
«come determinantesi in quanto viene determinato, e si pone come ci0 che viene deter-
minato in quanto esso determina sé»'"’. Nella stessa misura, la contrapposizione tra gli
impulsi ¢ istituita dalla loro simultanea operativita limitativa. Solo I’effettiva presenza
dell’operativita di un impulso ¢ condizione di possibilita dell’effettiva presenza dell’a-
zione dell’altro, cosi come per la reciproca determinazione di io e non-io. L’azione di un
impulso vieta che I’altro entri nel suo dominio e limitandolo attivamente ¢ determinato
dal primo nell’atto stesso in cui lo determina.

In sintesi, tre sono i punti di convergenza che gravitano attorno alla legge categoriale
della relazione reciproca schilleriana con quella della Grundlage:

() il limite: cosi come esso ¢ richiesto da una azione dell’io al fine di poter porre i
termini della contrapposizione originaria: io e non-io; allo stesso modo, in Schiller, il
limite ¢ la condizione di possibilita dell’opposizione simultanea degli impulsi;

(B) la quantificazione: cosi come il limite parzializza la totalita della realta e, in tal
modo, pone originariamente i termini della contrapposizione come quantificati; nella
stessa misura, in Schiller, I’impossibile assunzione di un ulteriore impulso fondamentale
colloca la soggettivita nell’ambito della quantificabilita. In questo senso, si potrebbe dire
che come in Fichte la quantificazione, in quanto risultato della contrapposizione limitata
dei termini, ¢ cio che rende possibile il permanere dell’identita della coscienza; cosi, in
Schiller, I’identita del soggetto ¢ identita quantificata perché posta come cio che contiene
la contrapposizione limitata degli impulsi;

(y) la reciproca determinazione: la reciproca determinazione di io e non-io ¢ presenza
reciprocamente condizionata. Allo stesso modo la reciproca determinazione schilleria-
na: in quanto determina attivamente 1’impulso sensibile, I’'impulso formale ¢ da questo
determinato; in quanto 1’impulso sensibile ¢ determinato dall’impulso formale esso lo
determina attivamente.

Su questi punti di convergenza ¢ utile una osservazione. In Schiller il concetto di limi-
te & posto come prodotto dell’azione reciproca. In Fichte, diversamente, la Wechselbe-
stimmung ¢ modalita «piu determinata» della determinazione in generale. Se, in Fichte,

106 Dello stesso avviso € Giovanna Pinna, laddove scrive che «Schiller insiste su un modello di inter-
scambio tra le diverse componenti dell’uomo, in cui il rapporto tra i due impulsi si gioca sostanzial-
mente in termini quantitativi, come prevalenza dell’uno o dell’altro in una unita. Per questo non ¢
possibile che si dia un terzo impulso qualitativamente diverso dai primi due, in grado di operare una
conciliazione» (G. Pinna, Introduzione a Schiller, Roma-Bari, Editori Laterza, 2012, p. 79).

107 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 225.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 61

il limite ¢ posto nel terzo principio e la Wechselbestimmung nel primo teorema del fon-
damento del sapere teoretico, in Schiller il limite & assunto come ci0 che gia risulta dalla
reciproca operativita determinante degli impulsi fondamentali. In termini fichtiani, si
potrebbe dire che la Wechselbestimmung schilleriana (in Fichte, posta nel primo teorema
del fondamento del sapere teoretico) ¢ gia quell’azione Y che Fichte introduce nel terzo
principio fondamentale.

In questo senso, in Schiller, diversamente da Fichte, il limitare sembrerebbe germina-
re gia come prodotto della simultanea operativita degli impulsi. L’azione reciproca degli
impulsi, cio¢, sembrerebbe posta da Schiller non come una ulteriore particolarizzazione
sintetico-riflessiva del limite (come accade in Fichte), ma come ci0 che gia si pone con
la reciproca opposizione operativa, ovvero, con I’azione reciproca che ¢ reciproca deter-
minazione.

Non porre il limite, in Fichte, significa non porre ’identita della coscienza poiché, se
i termini dell’ opposizione fossero posti assolutamente, io non = io. Il principio dell’op-
porre & costitutivamente posto nell’atto stesso dell’autoposizionalita dell’io e il terzo
principio & posto originariamente perché originaria ¢ la posizione del non-io. Cid signi-
fica che il rapporto sintetico dei due termini contrapposti sia di tipo essenzialmente duale
e il collasso dell’identita coscienziale ¢ immediatamente conseguente all’ammissione
esclusiva di uno di essi: rispettivamente all’assoluta posizione, il non-io & posto nell’atto
stesso della posizione di sé dell’io; dunque, la contraddizione, limitatamente al secondo
principio fondamentale, inerisce all’identita della coscienza stessa in quanto la costituti-
va ed essenziale dualita dei termini opposti richiede che 1’assolutezza della loro posizio-
ne sia eliminata mediante limitazione. In altri termini, il referente della contraddizione &
primariamente 1’identita della coscienza perché io e non-io, nel principio dell’opporre,
vengono a confliggere essenzialmente e in assoluto, indifferentemente'®.

In Schiller la contraddizione costituisce, in primo luogo, gia la semplice posizione
esclusiva dell’impulso posto assolutamente, cosi come accade nella reciproca determina-
zione fichtiana. La contraddizione, cio¢ — diversamente dal secondo principio fondamen-
tale ma gia in direzione della Wechselbestimmung fichtiana — inerisce esclusivamente
I’assunzione incondizionata dell’impulso. Cio che si contraddice non ¢, primariamente,
il soggetto come cid che contiene gli impulsi fondamentali (come accade nel secondo
principio fichtiano), quanto gli impulsi fondamentali stessi: la contraddizione, ciog, ine-
risce primariamente all’impulso che, essendo posto come assoluto, implica la propria
assoluta negazione (cosi come avviene nella Wechselbestimmung fichtiana).

Cid non toglie il fatto — e questo ¢ il punto che si voleva sottolineare — che la non
contraddittorieta degli impulsi, posti come operativamente limitati e reciprocamente de-
terminantesi (come nel primo teorema fichtiano), renda possibile la non contraddittoria
identita del soggetto nel quale quegli impulsi sono contrapposti. Infatti, se I’'impulso
fosse assolutamente posto, esso, eliminando 1’altro, eliminerebbe se stesso e il soggetto

108 Sul punto cfr. cio che scrive Carla Amadio riguardo alla considerazione esclusiva del principio
dell’opporre: «Se queste conseguenze, ricavate dalle leggi presupposte della riflessione, fossero
esatte 1’identita della coscienza verrebbe meno, ma essa € anche 1’unico fondamento assoluto del
nostro sapere, ¢ infatti, a partire da essa, che sono stati trovati questi due principi. Usando le leggi
della riflessione si ¢ arrivati ad un risultato, che mette in pericolo 1’unico punto fisso: I’identita
della coscienza. L’aver intrapreso una deduzione rigorosa rischia di vanificare quella coscienza,
mediante la quale si ¢ proceduto fino ad ora. Cio che costituisce un problema per Fichte & proprio
la presunzione di identita fra io e non-io» (C. Amadio, Logica della relazione politica cit., p. 27).



62 Giacomo Clemente

stesso sarebbe niente'*, cosi come, in Fichte, 1’identita della coscienza non permarrebbe
nella misura in cui i termini dell’opposizione fossero posti come indifferenti.

In sintesi, il fatto che in Schiller limitazione e determinazione reciproca sembrereb-
bero corrispondere in assoluto, non toglie il fatto che 1’identita del soggetto (equivalente
all’identita della coscienza del principio del fondamento) sia il presupposto assoluto
della contrapposizione reciprocamente determinata degli impulsi.

4. Wechselwirkung schilleriana e il piano trascendentale come ambito della non con-
traddittorieta (ANC)

C’¢ un ultimo punto che, ancora una volta utilizzando 1’impianto speculativo fichtia-
no, permette di porre in rilievo una questione che nell’ambito della Wechselwirkung tra
¢li impulsi che si sta prendendo in esame, risulta di portata decisiva.

Come accennato sopra, compito della parte teoretica della Dottrina della scienza ¢
quello di «esaminare se e con quali determinazioni fosse pensabile la proposizione enun-
ciata in via problematica: 1’io si pone come determinato dal non-io»''’. La legge cate-
goriale della determinazione reciproca, analizzata al fine di verificare i punti di effettiva
convergenza con quella di Schiller, ¢ soltanto la prima modalita di «pili determinata
determinazione»'"" del primo atto sintetico-riflessivo nel principio del fondamento: «tut-
te le restanti sintesi, per essere valide, debbono essere comprese in questa, devono essere
state intraprese simultaneamente in essa e con essa»''2.

Alla fine del procedimento sintetico, «mediante una deduzione sistematica»'?, tutte
le determinazioni possibili della proposizione per cui «I’io si pone come determinato dal
non-io» saranno esaurite riflessivamente. Tali dimostrazioni possibili, indagate da Fichte
nel corpo del «Fondamento del sapere teoretico», corrispondono alle diverse modalita
di considerazione della relazione soggetto-oggettiva del fatto della rappresentazione che,
di volta in volta superate sinteticamente da piu determinate determinazioni, compaiono
ipoteticamente come fatti della coscienza riflettente!*.

109 Cfr. cio che lo stesso Schiller scrive in Lettera XIII, nel contesto del rovesciamento operativo
degli impulsi: «pud attribuire alla forza attiva I’estensione che spetta alla passiva, prevenire con
I’impulso formale quello materiale e sostituire alla facolta ricettiva quella determinante. Nel pri-
mo caso non sara mai egli stesso, nel secondo caso non sara mai qualcos’altro; quindi, appunto
percio, in entrambi i casi non sara né uno né [’altro, di conseguenza — nullo» (F. Schiller, L’edu-
cazione estetica cit., p. 121).

110 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 415.

111 1Ivi, p. 227.

112 Ivi, p. 189.

113 Ivi, p. 415.

114 Si badi che la questione della rappresentazione ¢ posta gia con il terzo principio fondamentale,
mediante il concetto di divisione. Nel quinto punto dell’appendice al «principio del fondamento»,
Fichte scrive: «la celebre questione che Kant pose a capo della Critica della ragione pura: come
sono possibili i giudizi sintetici a priori?, ottiene ora la risposta piu generale e pill soddisfacente.
Nel terzo principio fondamentale abbiamo effettuato una sintesi dei contrapposti io e non-io,
ponendo la divisibilita di entrambi. Sintesi la cui possibilita non ¢ ulteriormente questionabile
e alla quale non ¢ possibile dare fondamento ulteriore: essa ¢ possibile in tutto e per tutto, e si €
autorizzati a compierla senza ulteriore ragione e fondamento» (Ivi, p. 189). Sul problema fichtia-
no della sistematizzazione della Critica della ragione pura e della Critica della ragione pratica
rimangono fondamentali L. Pareyson, Fichte cit.; M. Ivaldo, I principi del sapere cit.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 63

L’ipoteticita delle determinazioni sintetiche che nel corso del procedimento riflessivo
vengono trovate, ¢ data dalla provvisorieta della loro assunzione, ed esse sono provviso-
rie in quanto vengono soppresse da determinazioni pill circoscritte, le quali, in tal modo,
vengono situate dalla riflessione filosofica «entro un circolo sempre piu ristretto, elimi-
nando I’inconsistente e I’impensabile»'". Cid significa che «passo dopo passo, ci siamo
vieppill avvicinati alla verita, sinché alla fine abbiamo scoperto I’unico modo possibile
di pensare cio che deve essere pensato»!6.

Per esempio nel corso della nostra ricerca compariva I’ipotesi realistica che in qualche
modo la materia della rappresentazione possa essere data dall’esterno: essa doveva essere
pensata e il suo pensiero era un fatto della coscienza riflettente, ma operando un’inda-
gine pil stringente trovammo che una tale ipotesi contraddiceva il principio fondamen-
tale enunciato, perché cio a cui fosse data una materia dall’esterno sarebbe un non-io e
nient’affatto un io, come invece dev’essere secondo la richiesta'!’.

Il risultato riflessivo della deduzione sistematica (I’«idealismo critico quantitativo»)
— e questo ¢ il punto che si vuole sottolineare — giunge ad «un fatto che ricorre origi-
nariamente nel nostro spirito»''®. Si apre cosi — con una nuova serie riflessiva collocata
nella parte finale della sezione del fondamento del sapere teoretico, la pragmatische
Geschichte des menschlichen Geistes — un nuovo procedimento speculativo che por-
ra al centro della propria elaborazione quel fatto originariamente presente, ovvero la
rappresentazione coscienziale dello spirito finito, al fine di ripercorrere circolarmente il
procedimento sintetico riflessivo che ¢ servito a pensarlo e, cosi, verificarne la validita
ed eludere effettivamente il carattere ipotetico delle determinazioni escluse dalla rifles-
sione: «essa ripercorre I’intero tragitto che quella [la prima serie della riflessione] ha
descritto, ma nella direzione inversa e la riflessione filosofica, che puo semplicemente
seguire la nuova riflessione senza poterle perd imporre alcuna legge, prende necessaria-
mente 1’identica direzione»'".

Cio significa che I’indagine sintetico-deduttiva non ha nessuna validita di per sé stes-
sa nella misura in cui viene considerata indipendentemente dalla realta del fatto della
rappresentazione dello spirito finito: la validita delle sue conclusioni, rispetto alla loro
ipoteticita, & condizionata dal fatto «che ricorre originariamente nel nostro spirito»'%.

Sul punto, tre osservazioni:

() le leggi della logica in quanto leggi della riflessione (A=A, -Anon = A, etc.) sono
impiegate da Fichte come determinazioni fattiche della coscienza pensante. La stessa
presupposizione delle leggi logiche e la conseguente «circolarita» riflessiva introdotta

115 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 415.

116 Ibidem.

117 Ivi,p.417.

118 Ivi, p.415.

119 Ivi, p. 423.

120 Sulla problematicissima questione del punto di vista logico come introduzione alla filosofia, cfr.
cio che scrive Pareyson: «Se si accentua I’ipotesi allora si rimane nell’impostazione logica: alla
filosofia viene presupposta un’indagine preliminare puramente logica, al principio si accede me-
diante una riflessione sulle leggi logiche, la filosofia si pone come fondazione della validita dei
principi logici, il programma della filosofia ha un valore puramente ipotetico bisognoso di veri-
fica: tutto ci0 perché non c’¢ un’introduzione reale alla filosofia e la liberta rimane estranea alla
filosofia stessa» (L. Pareyson, Fichte cit., p. 128).



64 Giacomo Clemente

nell’elaborazione del primo principio fondamentale sono implicate da questo carattere
fattuale e determinante. Il fatto originariamente posto nello spirito finito in quanto & cio
che convalida e verifica le stesse regole riflessive che sono servite a pensarlo, dunque, ¢
assunto nel proprio carattere di fattualita in modo pill perspicuo e stringente dalla fatti-
cita che caratterizza le stesse regole logiche della riflessione. Se le leggi della riflessione
«erano altresi fatti della nostra coscienza in quanto filosofavamo, ma erano fatti prodotti
artificialmente mediante la spontaneita della nostra facolta di riflettere»'?, il fatto posto
originariamente nello spirito finito, diversamente, in quanto deve corrispondere al piu
determinato prodotto sintetico della riflessione, & un fatto nel «piu alto senso del termi-
ne», senso nel quale non rientrano quelle determinazioni sintetiche di natura semplice-
mente ipotetica rigettate «come pensiero di un sistema non trascendentale»'??;

(B) I'io deve spiegarsi quel fatto originariamente presente. Esso, tuttavia, «<non pud
spiegarselo altrimenti che conformemente alle leggi della sua essenza, che sono le stesse
leggi secondo le quali anche la nostra riflessione ¢ stata sinora svolta» ', In altri termini,
la riflessione filosofica deve fornire «la prova che qualcosa ¢ un fatto» poiché il richiamo
ai fatti che risiedono entro I’ambito della coscienza comune, se non guidato dalla rifles-
sione filosofica, «non produce nulla se non un’illusoria filosofia popolare la quale non ¢
affatto filosofia»'?*;

(y) con il punto (B), Fichte introduce alla storia pragmatica dello spirito umano accen-
nata poco sopra. Se 1’oggetto della riflessione, adesso, & «il modo dell’io di elaborare,
modificare, determinare quel fatto in sé»!**, essa sara situata «su di un piano affatto
diverso» da quello della semplice riflessione della prima serie. Se, infatti, nella serie
riflessiva conclusasi con 'ultima determinazione sintetica possibile da pensare (quella
dell’idealismo critico quantitativo), «riflettemmo sulle possibilita di pensare», in questa
nuova serie della riflessione «si riflette su fatti»'*.

Si ¢ gia accennato al carattere ipotetico delle determinazioni sintetiche trovate di volta
in volta. Se ci0 che la nuova serie riflessiva deve elevare a coscienza ¢, per cosi dire, il
risultato fattuale della pil ristretta determinazione prodotta riflessivamente, allora «non
avremo pitl a che fare con mere ipotesi nelle quali il poco contenuto di verita dev’essere an-
zitutto separato dalla vuota argomentazione aggiuntiva»'?’; diversamente dalla prima serie,
quindi, «attribuiremo realta, con pieno diritto, a tutto quanto d’ora innanzi sara stabilito»'?.

Se, dunque, la prima serie della riflessione va dal principio filosofico alla terminazione
fattuale della coscienza empirica; la seconda serie, al contrario, segue lo sviluppo della
coscienza stessa. Se la prima serie ¢ dimostrativa in quanto essa dimostra nell’ «unico
modo»'? un fatto; la seconda & rappresentativa perché accompagna «il corso degli even-

121 J. G. Fichte, Fondamento cit., pp. 415,417.
122 1Ivi,p.417.

123 Ivi, p. 419.

124 Ibidem.

125 Ibidem.

126 1vi,p.421.

127 Ibidem.

128 Ibidem.

129 Ivi, p.415.



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 65

ti, in tutta tranquillita»'*. Se, in sintesi, la prima serie & deduttiva ed ideale (logica), la
seconda serie, circolarmente correlata alla prima, & pragmatica e ricostruttiva (reale)''.

Completamente diverso ¢ il procedimento teorico schilleriano che, pur assumendo lo
strumento speculativo della azione reciproca come reciproca determinazione, parrebbe
situarsi nel pill genuino trascendentalismo kantiano: «questo rapporto reciproco dei due
impulsi ¢ certo semplicemente un compito della ragione che I’'uomo ¢ in grado di assol-
vere soltanto nel compimento della sua esistenza. Nel senso pill proprio del termine, esso
¢ l’idea della sua umanita, quindi un infinito cui egli puo vieppiu approssimarsi nel corso
del tempo, senza tuttavia raggiungerlo»'3.

Cio significa che la contrapposizione degli impulsi — o, per meglio dire, il risultato
«nel quale gli altri due agiscono collegati»'*® che, come accennato sopra, € lo Spieltrieb
—, viene posta da Schiller nel dominio dell’idealita. Si potrebbe dire che [’armonica
contrapposizione degli impulsi accolti dal soggetto'*, é la condizione di possibilita tra-
scendentale della posizione del soggetto stesso. Se la Wechselwirkung ¢ cio che rende
possibile la configurazione del soggetto e se, d’altra parte, il soggetto ¢ posto come ide-
ale, allora la Wechselwirkung tra gli impulsi sara ideale quanto il soggetto reso possibile
dalla loro reciproca operativita.

Cio significa che I’idealita equivale alla pensabilita di cid che il soggetto deve essere
perché, «sino a quando soddisfera esclusivamente uno di quei due impulsi, oppure solo uno
dopo I’altro, non potra mai apprendere di essere effettivamente conforme a quest’idea»'®.
L’azione reciproca in quanto reciproca determinazione ¢ condizione di possibilita della
posizione del soggetto e il soggetto ¢ posto nel dominio dell’idealita. Di conseguenza,
il soggetto con le sue condizioni di possibilita, in quanto posti nel dominio dell’idealita,
possono essere soltanto pensate e riflessivamente giustificate. In Lettera XIII, discutendo
del «carattere veramente eccellente» dell’umanita, la questione del pensamento di questa
idealita ¢ introdotta dallo stesso Schiller: «certo, ci si facilita immensamente i propri do-
veri sociali allorché all’uomo reale, che chiede il nostro aiuto, si sostituisce nel pensiero
I’uomo ideale, il quale verisimilmente potrebbe aiutarsi da sé»!.

Di conseguenza, se la condizione di possibilitd della posizione del soggetto (armo-
nico) ¢ soltanto pensata in quanto la pensabilita & collocata nel dominio dell’idealita,
allora, di fatto, nel dominio della realta, I’articolazione degli impulsi differisce assoluta-

130 Ivi, p. 421.

131 Sul punto, cfr., ancora una volta, Pareyson: «Il nesso fra le due serie ¢ la necessita [data dal punto
di vista di logico riflessivo come introduzione al sapere] della ciclicita del sistema. Con la prima
serie, la filosofia teoretica ¢ fondata, ma non conclusa: il suo principio ¢ esaurito solo quando, con
una seconda serie, si ritorna ad esso. Non basta dedurre le condizioni della sua pensabilita, ma
bisogna ritrovarlo come risultato, dopo averlo assunto come principio. Solo cosi la filosofia teo-
retica, raggiungendo la propria totalita, raggiunge anche la determinazione completa e la certezza
che le pud competere» (Pareyson, Fichte cit., p. 156).

132 F. Schiller, L’educazione estetica cit., p. 127.

133 Ivi, p. 129.

134 L’«armonia [Harmonie]»,in quanto risultato della contrapposizione degli impulsi reciprocamente
posti, ¢ introdotta dallo stesso Schiller laddove, in Lettera XIII, criticando la tesi secondo la quale
per mantenere «I’unita nell’uomo [Einheit im Menschen]» non vi sia altro mezzo che «quello di
subordinare incondizionatamente 1’impulso sensibile a quello razionale», scrive che «di qui perd
puo semplicemente nascere uniformita [Einformigkeit], gilammai armonia, e I’'uomo rimane anco-
ra scisso in eterno» (ivi, p. 117).

135 Ivi,p. 127.

136 Ivi,p.125.



66 Giacomo Clemente

mente dalla loro considerazione di impulsi armonicamente contrapposti. In altri termini,
I’occupazione di un impulso nel dominio dell’altro é il presupposto «reale» della confi-
gurazione armonica della soggettivita senza che, con ci0, esso si contraddica nell’atto
stesso di porsi come accade nell’ambito della riflessione trascendentale.

Sul punto, risulta essenziale la celebre questione del «selvaggio» e del «barbarico»,
la coppia oppositiva che attraversa tutta la prima parte delle Lettere schilleriane. Infat-
ti, anche qui basti accennare, «selvaggio [Wilder]» (in cui I’'impulso sensibile preva-
rica sull’impulso formale) e «barbarico [Barbar]» (in cui I'impulso formale prevarica
sull’impulso sensibile) sono le due sole modalita di opposizione — si badi, date fattual-
mente e caratterizzanti [’ordine ideologico della modernita — all’attualizzabilita della
«destinazione» dell’'uomo, ovvero, come ¢ ormai chiaro, alla considerazione completa,
unificata e totalizzata (armonicamente compresa) della soggettivita.

La pensabilita del soggetto armonico e della azione reciproca in quanto reciproca
determinazione come condizione della sua possibilita, permette di collocare la rifles-
sione trascendentale schilleriana li dove deve essere collocata. I punti (a), (), (v) di §3.
dedicati al concetto di limite, di quantificabilita e, soprattutto, di azione reciproca in
quanto reciproca determinazione (che, in ultima istanza, comprende i primi due) cosi
come essi si configurano in Fichte e in Schiller sono, come si ¢ visto, punti di conver-
genza massimale. Si potrebbe denominare 1’ambito speculativo in cui questi sono posti,
come «ambito della non contraddittorieta» (da ora: ANC) in quanto tutti, di fatto, sem-
brerebbero gravitare attorno all’impossibile assunzione di «io non = io»: dell’assoluta
ed indeterminata posizione degli impulsi — in Schiller — o dei termini contrapposti io e
non-io — in Fichte.

In Schiller, I’ANC ¢ lo strumento speculativo che rende possibile la pensabilita del
soggetto armonico sotto il rispetto trascendentale delle sue condizioni di possibilita. Cio
significa che se 1’azione reciproca (che, come visto, ¢ gia limitante e quantificante) ¢
condizione di possibilita di un soggetto posto solo idealmente, allora essa pone I’ANC al
servizio del dominio dell’idealita.

Dr’altra parte, si ¢ accennato al fatto che nel dominio della realfa, che & un campo di for-
ze disarmoniche non determinate reciprocamente, I’ ANC non puo essere posto. «Selvag-
gio» e «barbarico», infatti, sono le due configurazioni soggettive in cui, di fatto, I’'impulso
materiale e I’impulso formale sono scissi, I’'uno operando a casa dell’altro e viceversa.

Se, dunque, I’articolazione reale degli impulsi ¢ il presupposto fattuale della posizio-
ne ideale del soggetto (armonico), allora I’ANC ¢ assunto da Schiller, come in Fichte,
solo ed esclusivamente nell’ordine della riflessione. Cosi come in Fichte le leggi logiche
della riflessione costituiscono la sfera della pensabilita del principio, allo stesso modo, in
Schiller, la contraddittorieta logica della posizione assoluta degli impulsi e la conseguen-
te assunzione della Wechselwirkung, ¢ posta nella sfera della pensabilita trascendentale
del soggetto armonico. In sintesi, sia in Fichte che in Schiller, ’ANC ha a che fare solo
ed esclusivamente con il pensiero e la riflessione'’.

Tuttavia, sulla base della pragmatische Geschichte, si ¢ visto come la riflessione fichtiana
assuma un carattere circolare nella misura in cui il fatto originariamente presente nello spirito
umano debba ripercorrere inversamente — mediante una serie riflessiva situata in «un piano

137 Sul punto, una osservazione. L’uso massiccio che qui si ¢ fatto della Grundlage, oltre che dettata
dall’esplicito tributo schilleriano alla relazione reciproca della Dottrina della scienza, ¢ legato al
merito fichtiano di aver posto in modo indiscutibilmente decisivo (fino alla Nova Methodo del
1798, in cui il punto di vista logico come introduzione al sapere verra abbandonato) la questione



La Wechselwirkung ¢ una Wechselbestimmung 67

affatto diverso»'*® dalla prima — il tragitto della serie riflessiva conclusasi con 1’ultima determi-
nazione sintetica possibile da pensare: il fatto enunciato «¢ il punto in cui due serie interamente
differenti si congiungono e nel quale la fine dell’una si collega all’inizio dell’altra»'*.

Sulla base della «storia pragmatica», il procedimento riflessivo schilleriano non sembre-
rebbe essere il rovescio di quello fichtiano? Se, in Fichte, un farto (che, come visto sopra, va
assunto in un senso piu perspicuo e stringente delle regole logiche della riflessione in quanto
determinazioni fattiche della coscienza) ¢ il risultato terminale delle determinazioni sintetiche
della riflessione, in Schiller, al contrario, il farto della reale scissione del soggetto («barbarico»
e «selvaggio») ¢ il presupposto iniziale della riflessione trascendentale; se, in Fichte, la prima
serie della riflessione e, pili generalmente, I’ANC ha una funzione deduttiva del fatto della

della riflessione e le sue implicazioni speculative. Merito, questo, che, ¢ bene precisare, trovera
un netto rifiuto (per usare un eufemismo), nella celebre «Erkldrung in Beziehung auf Fichtes Wis-
senschaftslehre» (motivata da uno scritto fondamentale, la recensione del fichtiano Johan Georg
Meusel allo «Entwurf der Traszendentalphilosophie» del kantiano Johann Gottlieb Buhle), datata
28 agosto 1799 e firmata, nondimeno, dallo stesso Kant che lesse entusiasticamente la prima opera
fichtiana, quella Versuch einer Kritik aller Offenbarung uscita anonima nel 1792 e attribuita dai
contemporanei, a torto, a Kant stesso. Cid che qui, tuttavia, ¢ utile rilevare, ¢ il fatto che la ciclicita
fattico-riflessiva del sistema speculativo fichtiano sembrerebbe consentire non solo il giusto posi-
zionamento ma, pit generalmente, 1’introduzione al dominio stesso della riflessione nell’ambito
della sistemazione teorica schilleriana. Un dominio, questo, che in Schiller non trova la giusta
elaborazione (a parte alcuni richiami sparsi al «pensiero»). Sia chiaro, da pressoché tutta la storio-
grafia schilleriana ’equilibrio tra gli impulsi ¢ stato letto sulla scorta dell’idealita trascendentale;
cosa che, d’altra parte, lo stesso Schiller, da Lettera XIV a Lettera XVII, non fa che ribadire. Ad
una questione teoricamente piu stringente, tuttavia, e cioe in base a cosa nel primo blocco di let-
tere (I-IX) Schiller ammetta la subordinazione di un impulso sull’altro, mentre non lo faccia nel
secondo blocco di lettere che si sta prendendo in esame, ¢ possibile rispondere esclusivamente
sottolineando (piul di quanto faccia lo stesso Schiller e la storiografia ad esso dedicata) il pro-
blema della contraddittorieta degli impulsi posti assolutamente e, di conseguenza, 1’esposizione
delle operazioni «antitetiche» della riflessione metodologicamente poste da Fichte in quello che
abbiamo chiamato 1’«ambito della non contraddittorieta». Fichte, in sintesi, non solo € colui che
pone il modello della reciproca determinazione ma, piu radicalmente, ¢ colui che definisce i con-
torni della riflessione schilleriana. La contraddizione degli impulsi, dunque, inerisce all’ambito
della riflessione, mentre la loro subordinazione, all’ambito fattuale di quello che si mostrera esse-
re ’ordine ideologico della modernita. Sulla questione legata alla «Erklarung» kantiana, cfr. due
pregevoli articoli di Silvestro Marcucci, Sul cosiddetto «soggettivismo» fichtiano. Sulla polemica
Kant-Fichte, in A. Masullo, Filosofia trascendentale e destinazione etica. Indagini su Fichte, M.
Ivaldo (a cura di), Milano, Edizioni Angelo Guerini e Associati, 1995, pp. 373-384; A priori e
trascendentale, in Le avventure del trascendentale, a cura di A. Rigobello, Torino, Rosenberg &
Sellier, 2001, pp. 35-51. Sul problema della logica fichtiana, la bibliografia ¢, ovviamente, estesis-
sima. Meritano in particolar modo, Paolo Vodret, L’impostazione logica della teoria dei principi
nella «Grundlage der gesamten Wissenschaftslehere» e il rapporto con una possibile ontologia;
Federico Ferraguto, L’elevazione al punto di vista trascendentale nella Wissenschfaftslehre di J.G.
Fichte. Aspetti metodologici e questioni sistematiche («Transzendentale Logik» 11, lezioni 111, IX,
XIV) e Alessandro Bertinetto, Appercezione trascendentale e ricorsivita: la logica trascendentale
come teoria dell’immagine («Transzendentale Logik» 1I, Lezione XX): tutti e tre sono in Leggere
Fichte vol. 1. La fondazione del sapere e [’ontologia trascendentale, presentazione di A. Bertinet-
to, rivista telematica, www.europhilosophie.eu 2008; Giuseppe Duso Contraddizione e dialettica
nella formazione del pensiero fichtiano, Urbino, Argalia, 1974; Pareyson, Fichte cit. Una versione
della recensione meuseiana alla «Entwurf» di Buhle, ¢ reperibile nel fondamentale Hinske, Kants
Weg zur Transzendentalphilosophie. Der dreissigjihrige Kant,tr. it. a cura di R. Ciafardone, La via
kantiana alla filosofia trascendentale. Kant trentenne, L’ Aquila, Japadre editore, 1987.
138 J. G. Fichte, Fondamento cit., p. 419.
139 1Ivi, p.423.



68 Giacomo Clemente

rappresentazione coscienziale dello spirito finito; in Schiller, diversamente, I’ ANC e la fonda-
zione trascendentale del soggetto armonico ha una funzione critica (o critico-ideologica) nella
misura in cui il soggetto (armonico) ¢ la configurazione ideale di una soggettivita che soppri-
me la situazione di reale disarmonia che caratterizza |’eta moderna (o I’ordine ideologico della
modernita). Se, in Fichte, I’ ANC ¢, come si ¢ visto, dipendente dal fatto della rappresentazione
dello spirito finito — nella misura in cui quel fatto, accompagnato da una seconda serie riflessi-
va, verifichera la validita del procedimento sintetico riflessivo che ¢ servito a pensarlo — e, in
tal modo, considerato per sé stesso, non ha nessuna validita; in Schiller, al contrario, ’ANC, e
la Wechselwirkung in particolare, non pensa niente di dato fattualmente, ma ha validita nella
misura in cui ¢ configurazione trascendentale della soggettivita ideale.

In sintesi.

L’ANC ovvero, I'introduzione del limite, della quantificabilita e, piu in particolare,
della Wechselwirkung in quanto Wechselbestimmung tra gli impulsi schilleriani ha in
comune con quello di Fichte il fatto di essere I’ambito di categoremi necessariamente
posti dalla riflessione. La necessita della loro posizione ¢ data, come detto piu volte,
dall’impossibile assunzione della posizione assoluta dell’impulso formale e dell’impulso
sensibile, per Schiller, e dei termini io e non-io, per Fichte. L’assolutezza della posizione,
infatti, equivale alla contraddittorieta di cio che ¢ posto e, nella stessa misura, alla con-
traddittorieta dell’identita della coscienza (in Schiller, dell’identita del soggetto stesso)
come presupposto della contrapposizione.

Le cose stanno diversamente per quanto riguarda il vertice della «storia pragmatica»
e, piu radicalmente, quello della posizione della fattualita rispetto alla riflessione. In
Schiller, contrariamente a Fichte, non c¢’e e non puo esserci alcuna storia pragmatica in
quanto il soggetto armonico, prodotto della riflessione trascendentale nell’ ANC, ¢ posto
nel dominio dell’idealita.

In altri termini, I’ANC ¢ motivo di convergenza nella misura in cui, sia in Fichte che
in Schiller & I’ambito della riflessione; la collocazione della fattualita rispetto alla rifles-
sione, al contrario, ¢ motivo di divergenza poiché, in Fichte, ¢ condizione ricostruttiva
e convalidante, in Schiller, ¢ il presupposto reale da oltrepassare in modo idealizzante.

In ultima istanza, si potrebbe collocare la Wechselwirkung schilleriana e la conse-
guente fondazione trascendentale del soggetto armonico, in un campo che si puo defini-
re «campo trascendentale» (0 «piano trascendentale») che, sulla base del presupposto
della reale articolazione degli impulsi, — articolazione che va superata in virti della po-
sizione reale del soggetto armonico pensato dalla riflessione — ¢ posto come campo as-
solutamente opposto a quello che si potrebbe definire «campo reale» (0 «piano reale»),
ovvero il campo in cui & posta quella articolazione reale!*.

140 L’assolutezza dell’opposizione tra quelli che si sono definiti «campo trascendentale» e «campo
reale» ¢ implicata, data I’idealita della posizione del soggetto armonico, dal fatto che la «ausge-
fiihrten Bestimmung» dell’uomo sia «raggiungibile soltanto nella totalita del tempo» (F. Schiller,
L’educazione estetica cit., p. 129).



FUNZIONI E SIGNIFICATI DEL CONCETTO
DI WECHSELWIRKUNG NEL PRIMO SCHELLING'

DI Giacomo CRrocl

[J]edes einzelne System, das diesen Namen verdient, kann als ein Keim
betrachtet werden, der langsam und allméhlig zwar, aber unaufhaltsam und
nach allen Richtungen hin in den mannigfaltigsten Entwicklungen sich
fortbildet.

F.W.J. Schelling

Wie also ein urspriingliches Seyn sich in ein Wissen verwandle, wire
nur dann begreiflich, wenn sich zeigen lieBe, daB auch die Vorstellung
selbst eine Art des Seyns sey, welches allerdings die Erklarung des Materi-
alismus ist, ein System, das dem Philosophen erwiinscht seyn miifite, wenn
es nur wirklich leistete, was es verspricht. Allein so wie der Materialismus
bis jetzt ist, ist er vollig unverstindlich, und so wie er verstiandlich wird,
ist er vom transcendentalen Idealismus in der That nicht mehr verschieden.

F.W.J. Schelling?

1. Introduzione

«Quando si dicesse: Schelling ¢ tutto qua, ci si accorgerebbe subito che, invece, Schel-
ling ¢ tutto la e viceversa»® — cosi e giustamente scrive G. Semerari nella sua Interpre-
tazione di Schelling. L’eclettismo, I’ambiguita e la scarsa trasparenza del testo schellin-
ghiano rendono il suo autore una figura sfuggente per il contesto storico-filosofico nel
quale si situa. In queste pagine intendo ripercorrere alcuni momenti delle prime opere
filosofiche di Friedrich Schelling, fino al Sistema dell’idealismo trascendentale, seguen-
do il filo rosso del concetto di Wechselwirkung, azione reciproca o interazione. L’ approc-
cio non ¢ esclusivamente cronologico, ma guidato dall’intento sistematico di elucidare
il significato del concetto di Wechselwirkung per come esso si mostra nel pensiero del
giovane Schelling.

1 Le opere di Schelling sono citate a partire dall’edizione storico-critica: F.W.J. Schelling, Historisch-
kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der bayerischen Akademie der Wissen-
schaften, hrsg. v. H.M. Baumgartner et al., Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1976ss. (d’ora in avanti
abbreviata AA; la traduzione dei passi citati & mia, per quanto riguarda il Sistema dell’idealismo tra-
scendentale mi sono in parte appoggiato a EW.J. Schelling, Sistema dell’idealismo trascendentale,
Introduzione, traduzione, note e apparati a cura di G. Boffi, Milano, Bompiani, 2006).

2 AAT/4,p.98; AAT1/9,1,p. 100.

3 G. Semerari, Interpretazione di Schelling, Napoli, Libreria scientifica editrice, 1958.



70 Giacomo Croci

Concentrarsi su quest’ultimo permette di gettare le basi per una rivalutazione piu ge-
nerale della filosofia schellinghiana. Prediligero in particolare quei testi e quei concetti
legati all’ambito, inteso in senso ampio, della filosofia trascendentale. Nella narrazione
tradizionale, il pensiero trascendentale sarebbe stato per Schelling un’infatuazione pas-
seggera, subito soppiantata dalla filosofia della natura, a sua volta gia orientata verso
¢gli sviluppi successivi. Non ¢ detto, perd, che tutti i giochi siano fatti. Anzi, una simile
lettura storiografica relega in secondo piano opere e concetti che, se inquadrati pil atten-
tamente, permettono un giudizio piu articolato (e un’esegesi piu caritatevole) sull’autore
e potrebbero lasciar emergere contributi originali a un campo della filosofia da cui Schel-
ling & spesso tradizionalmente escluso.

L’interpretazione non si limitera soltanto ai primi testi, ma restringe ulteriormente
il campo focalizzando appunto sul concetto di Wechselwirkung. Come accennato dal
motto iniziale, se ne possono isolare molteplici significati, che verranno fissati a partire
dalla funzione che il concetto svolge nel contesto ogni volta in questione. Per questa
ragione, il contributo si divide in due macrosezioni. Nella prima (§2) mi concentro su
quella che indico come interpretazione metafisico-trascendentale, che si divide a sua
volta in due sottosezioni; i testi considerati sono tutti precedenti il Sisterma e ne sono una
preparazione e un laboratorio. Dopo una breve cerniera (§3), la seconda macro-sezione
(§4) si concentra sull’interpretazione categoriale, fondata sul Sistema dell’idealismo tra-
scendentale del 1800. Un’espressione alternativa sarebbe potuta essere interpretazione
trascendentale in un senso pil ristretto: la funzione svolta dalla Wechselwirkung € meno
iperbolica rispetto a quanto emerge dall’analisi degli scritti precedenti. Essa si limita
infatti a un campo specifico della filosofia schellinghiana, come si trattera di mostrare.

L’interpretazione qui proposta, sebbene limitata a un contesto relativamente ristretto,
tratteggia in conclusione Schelling come un autore attento ai problemi della filosofia
trascendentale, cio¢ le questioni epistemologiche, relative alla costituzione immanente
dell’esperienza e alla sua pretesa di validita, e occupato al contempo a una loro riformu-
lazione. Questa si caratterizza soprattutto per lo sguardo rivolto ai presupposti metafisici
del pensiero critico, per un verso; per 1’altro, in relazione ai primi, per un programma di
generale dinamizzazione immanente della filosofia idealistica. Lo Schelling profilato in
quanto segue lascia emergere la centralita della prassi, finanche materiale, in riguardo
alla costituzione dell’esperienza e alla sua possibilita a priori e, soprattutto, dell’intera-
zione come principio metafisico dinamico, cifra di un monismo diretto all’immanenza e
alla mediazione.

2. Il concetto di Assoluto e interpretazione metafisico-trascendentale

Per quanto riguarda la prima produzione di Schelling, di particolare rilievo & innanzi-
tutto la convergenza di due aree concettuali generali, che possono essere simbolicamente
rappresentate dal connubio critico Kant-Fichte e dalla metafisica monista di Spinoza.
Convergenza che assume una forma particolare: I’interesse epistemologico e I’inter-
rogazione sull’autocoscienza sono attraversati, nella prima produzione schellinghiana,
dall’indagine delle condizioni di possibilita metafisiche della conoscenza e del sapere,
mentre la riflessione metafisica si manifesta all’interno di una concettualita post-kantia-
na in cui I'lo, la legittimita epistemica e la forma sistematica si fissano come componenti
strutturali dell’indagine della realta e della sua struttura.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 71

La prima parte del contributo fissera la funzione del concetto di azione reciproca ri-
spetto alle due direzioni appena accennate. Per fare questo, ¢ necessario approfondire la
questione dell’ Assoluto per come essa si sviluppa progressivamente nei testi precedenti
il Sistema dell’idealismo trascendentale. Procedo nello specifico come segue. Innan-
zitutto si fornisce una cornice generale per ’interpretazione del concetto di Assoluto a
partire da Sulla possibilita di una forma della filosofia in generale (§2.1); fissata questa
premessa, considero lo statuto problematico del concetto in riferimento ad alcune sezio-
ni delle Lettere filosofiche su dogmatismo e criticismo (§2.2); passo infine a un’analisi
della Rassegna generale della letteratura filosofica piu recente (§2.3), in cui Schelling
tratteggia una soluzione originale all’aporia rilevata nelle Lettere.

Premetto che la scelta delle fonti ¢ selettiva: sia i momenti piu fichtiani, sia le elabo-
razioni di filosofia della natura nell’opera del primo Schelling rimangono in secondo
piano. La selezione ¢ funzionale a fare oggetto di indagine la combinazione e mutua
problematizzazione delle due correnti interne al pensiero schellinghiano appena citate,
considerando percio i testi maggiormente ibridi. Accanto a una prima determinazione del
concetto di Wechselwirkung intendo mostrare, in un senso pill generale, come la caratte-
ristica saliente del primo pensiero schellinghiano non sia una semplice commistione di
aspetti differenti, ma la loro reciproca problematizzazione, e che questa conduce altresi a
una elaborazione positiva e originale, in cui prospettiva metafisica e prospettiva trascen-
dentale si informano a vicenda in una sintesi particolare.

2.1. L’impostazione generale del problema

In Sulla possibilita di una forma della filosofia in generale (1794) si delineano i tratti
fondamentali del concetto di Assoluto rispetto alle sue due funzioni principali. In primo
luogo, con Assoluto Schelling intende un principio sistematizzante: esso € supposto fon-
dare il sapere filosofico in quanto sapere, cio¢ come sistema di proposizioni la cui vali-
dita dipende da un assioma unitario. L’ Assoluto rappresenta inoltre 1’ipotesi incondizio-
nata che deve di necessita essere presupposta dal sapere filosofico in quanto filosofico.
Alla prima definizione formale si aggiunge una dimensione contenutistica: non si tratta
solo di stabilire la forma-sistema come proprieta peculiare del sapere, ma di chiedersi
che cosa possa fondare incondizionatamente il sapere in generale e debba essere percio
obbligatoriamente presupposto.

Dopo aver diagnosticato nella breve introduzione la necessita di una ricerca piu ap-
profondita rispetto a un principio del sapere filosofico, tale da poterne elucidare sia il
contenuto sia la forma (AA 1I/1, p. 266), Schelling nota che se la filosofia ¢ un sapere,
allora essa ha un contenuto determinato ordinato a una forma determinata (AA I/1, p.
268). La forma del sapere in quanto tale ¢ sistematica: ogni scienza ¢ un insieme di
proposizioni ordinato secondo un’unita sistematica e cio & possibile solo in quanto ogni
proposizione (Satz) ¢ subordinata alla condizione o al principio di unita del sistema, che
¢ detto percio principio fondamentale (Grundsatz) (AA 1/1, p. 269). 11 principio fonda-
mentale di un sistema €, rispetto al sistema che ordina, incondizionato (AA I/1, p. 270).

La differenza specifica del sapere filosofico rispetto ad altre forme di sapere ¢ che in
esso non si tratta di applicare la forma-sistema a un insieme di proposizioni, indifferente
rispetto al contenuto, perché il sapere filosofico ¢ sapere intorno al sapere. Il legame fra
forma e contenuto non puo essere stabilito arbitrariamente: la ragione per cui il sapere
¢ sistematico, cio¢ subordinato a un principio di unita, ¢ oggetto della filosofia. Cio



72 Giacomo Croci

significa che, nel caso del sapere filosofico, il principio fondamentale determina sia la
sua forma sia il suo contenuto (AA I/1, p. 270). Inoltre, se presupponiamo che il sapere
filosofico non deve essere condizionato da proposizioni provenienti da sistemi determi-
nati, poiché indaga il sapere in generale, il principio fondamentale va pensato in quanto
assolutamente incondizionato, cio¢ non fondato su ulteriori presupposizioni (AA I/1, p.
271). Ne deriva che al sapere filosofico pertiene un principio fondamentale, che va inda-
gato, nel quale si esprime un incondizionato o assoluto, che determina non solo forma e
contenuto del sapere, ma anche la loro mutua relazione (AA I/1, pp. 273, 277).

Gia emergono alcuni tratti generali del concetto schellinghiano di Assoluto. Egli pone la
questione della pensabilita del sapere filosofico in quanto ordinato a una riflessione e fon-
dazione del sapere stesso in generale. Presupposta la sistematicita del sapere, questa ¢ per
il sapere filosofico sia forma, sia oggetto d’indagine. La sistematicita si pensa a sua volta a
partire dal concetto di unita, che ¢ rappresentato dal principio fondamentale, cio¢ da quella
condizione cui I’insieme delle proposizioni costituenti un sapere ¢ subordinato. Nel caso
del sapere filosofico, il principio fondamentale si caratterizza come assolutamente incon-
dizionato o assoluto, poiché nessuna proposizione proveniente da un sapere determinato
puo essere presupposta per valida. Il principio fondamentale del sapere filosofico esprime
la condizione incondizionata del sapere in generale, cio¢ 1’ Assoluto. Porre la questione
dell’ Assoluto significa percio per Schelling chiedersi quale sia la condizione incondizio-
nata da presupporre necessariamente al fine di fondare un sapere del sapere in generale.

2.2. L’Assoluto come soggetto e I’Assoluto come oggetto, un’aporia

Ulteriori sviluppi intorno al concetto di Assoluto si delineano nelle Lettere filosofiche
su dogmatismo e criticismo (1795). In una epistola a Hegel (4 febbraio 1795) troviamo
il nucleo fondamentale delle riflessioni nelle Lettere:

[1]a vera differenza fra filosofia critica e dogmatica mi sembra trovarsi nel fatto che 1’u-
na procede dall’Io assoluto (non ancora condizionato da alcun oggetto), 1’altra dall’ ogget-
to assoluto o dal Non-Io. La seconda, nella sua versione piut coerente, conduce al sistema
di Spinoza, la prima a quello kantiano. La filosofia deve procedere dall’incondizionato. Ci
si chiede appunto dove risieda questo incondizionato, se nell’Io o nel Non-Io*.

Il dogmatismo e il criticismo in questione nelle Lettere sono dunque due sistemi
di pensiero, opposti rispetto al modo di concepire la nozione di Assoluto. Nonostante
I’epistola a Hegel prosegua con una professione delle dottrine fichtiane, nelle Lettere
emerge un panorama concettuale pill articolato, nel quale la filosofia critica comincia a
venire sottoposta a quella che R. Fincham chiama felicemente una sovversione’. L’am-
biguita del testo ha tuttavia condotto le e gli interpreti a prendere alcune posizioni che
inficerebbero in partenza il ruolo che qui si vuole ascrivere alle Lettere; al loro com-

4 J.Hoffmeister (hrsg. von), Briefe von und an Hegel. Band I: 1785-1812, 3. durchgesehene Aufla-
ge, Hamburg, Felix Meiner, 1969, p. 22, tr. G.C.

5 R. Fincham, Schelling’s Subversion of Fichtean Monism, 1794-1796,in D. Breazeale, T. Rockmo-
re (ed. by), Fichte, German idealism and early romanticism, Amsterdam, Rodopi, 2010, pp. 149-
163. Nella sua interpretazione Fincham segue una linea diversa da quella qui proposta, rimarcan-
do la differenziazione schellinghiana fra i concetti di Grundsatz e di Assoluto, contrariamente a
Fichte, e la ricezione del concetto di intenzionalita di Holderlin. Piu tradizionale € la ricostruzione
di C. Piché, Fichte et la premiere philosophie de la nature de Schelling, «Dialogue» 43 (2004), pp.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 73

mento devo percid premettere alcune precisazioni concernenti la prospettiva esegetica
adottata in questa sede.

2.2.1. Considerazioni preliminari all’interpretazione delle Lettere filosofiche su dog-
matismo e criticismo

L’interpretazione proposta delle Lettere si distanzia da una tendenza presente nella
letteratura, secondo la quale 1’esito aporetico del testo corrisponderebbe a una afferma-
zione positiva dell’aporeticita come soluzione. Sia I’interpretazione tragica di L. Hiihn®
sia la pil recente interpretazione pragmatista di T. Pedro’ concordano esemplarmente
nell’attribuire alla conclusione irrisolta delle Lettere lo statuto di un’affermazione di
irresolubilita, secondo la quale la contraddizione fra differenti modi di concepire 1’ Asso-
luto sarebbe risolubile esclusivamente in sede extra-argomentativa, superando percio le
prerogative del discorso teoretico-razionale.

Per un verso ¢ vero che Schelling afferma nelle Lettere I’'inconfutabilita teoretica del
dogmatismo, cui corrisponde la preferibilita esclusivamente pratica del criticismo (e.g.
AA 1/3, p. 109). D’altro canto ¢ pero limitato considerare le Lettere come 1’approdo de-
finitivo della speculazione schellinghiana sull’ Assoluto. Bisogna al contrario rimarcare
che questa si protrae nella Rassegna generale della letteratura filosofica piu recente
e nel Sistema dell’idealismo trascendentale, in cui i problemi affrontati nelle Lettere
vengono ripresi e approfonditi. La proposta esegetica consiste dunque nel considerare
I’esplicita aporeticita delle Lettere non come il punto d’arrivo, con cui si affermerebbe
I’indecidibilita teoretica della questione dell’ Assoluto, ma come una tappa problematica
nel percorso di Schelling: il testo rileva un’aporia, senza raggiungere la soluzione che si
profila con sempre maggior chiarezza e nella Rassegna generale e nel Sistema del 1800.

Questo non significa fare delle Lettere il luogo della soluzione della contraddizione,
ma sottolineare la differenza fra una diagnosi di aporeticita e 1’affermazione dell’apore-
ticita come soluzione. Schelling sostiene di fatto, nelle Lettere, I’interpretazione prag-
matistico-tragica. Questo non esclude perd la possibilita che 1’assenza di una soluzione
positiva in ambito teoretico dipenda dal fatto che, nelle Lettere filosofiche,la concezione
dell’ Assoluto sia ancora in stato embrionale. Anzi, questa ipotesi di lavoro si fa sempre
piu verosimile una volta considerati i testi successivi e viene confermata dall’esecuzione
delle sue conseguenze.

2.2.2. Presentazione dell’aporia nelle Lettere filosofiche

La questione fondamentale delle Lettere ¢ il conflitto di differenti sistemi rispetto alla
concezione dell’ Assoluto. Oltre ai due motivi sopra introdotti, la sistematicita e 1’oppo-
sizione di dogmatismo e criticismo, altri due aspetti assumono un ruolo centrale nelle ar-
gomentazioni del testo: in primo luogo, la presenza a sé dell’lo in quanto qualitativamen-
te distinta dalla modalita di presentazione degli oggetti; in secondo luogo, il problema
del rapporto fra condizione e condizionato, cio¢ fra Assoluto e mondo dell’esperienza.

211-238, in cui le Lettere sono inserite nel contesto di una riformulazione dell’ Assoluto in ordine
al concetto di organismo.

6 L. Hiihn, Die Philosophie des Tragischen. Schellings «Philosophische Briefe iiber Dogmatismus
und Kritizismus», in J. Jantzen (hrsg. von), Die Realitit des Wissens und das wirkliche Dasein,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1998, pp. 95-128.

7 T.Pedro, Schellings Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kriticismus. Eine pragmatis-
tische Relektiire, «Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie» 65 (2017), pp. 283-301.



74 Giacomo Croci

Soprattutto questo secondo racchiude una cifra fondamentale del pensiero del giovane
Schelling; vale percio la pena anticipare alcuni passaggi emblematici. Scrive Schelling:

[s]e avessimo a che fare esclusivamente con I’ Assoluto, non sarebbe mai sorta alcuna
disputa fra sistemi differenti. E solo poiché fuoriusciamo dall’ Assoluto che si genera un
conflitto contro di esso [...]. [P]oiché ci troveremmo tutti d’accordo in merito all’ Asso-
luto, se non abbandonassimo mai la sua sfera; e se non fuoriuscissimo mai da essa, non
avremmo nessun altro campo su cui disputare. [...] Com’é che in generale possiamo giu-
dicare sinteticamente?, si domanda Kant all’inizio della sua opera, e questa domanda sta
al fondo di tutta la sua filosofia come un problema, il quale riguarda pero in realta il punto
comune di tutta la filosofia. Poiché, formulata altrimenti, la domanda recita: Com’¢e che
posso in generale uscire dall’Assoluto per dirigermi verso qualcosa di opposto a esso?
[...] Com’¢ che I’ Assoluto pud uscire da se stesso e opporre a sé un mondo?®

Il problema centrale della domanda sull’ Assoluto ¢ percio legato alla mediazione che
deve di necessita pertenere a un concetto viabile di Assoluto: la condizione incondizio-
nata del sapere filosofico, espressa sotto forma di principio, deve rendere comprensibile
il rapporto fra Assoluto ed esperienza’.

Dopo questa breve osservazione generale, ¢ bene riprendere la definizione di dog-
matismo e criticismo per come essa appare nelle Lettere. Essi sono, come anticipato,
differenti sistemi di pensiero. In quanto sistemi, ciascuno di essi dipende da una presup-
posizione, incondizionata e identica a se stessa, che possa fondare il sistema. Cio che
li distingue ¢ il contenuto di detta presupposizione fondamentale o Assoluto. Mentre il
criticismo considera I’ Assoluto in quanto soggetto o o, il dogmatismo considera 1’ As-
soluto in quanto oggetto o Non-Io (e.g. AA 1/3, p. 99). E importante sottolineare che
I’ Assoluto non € qui un concetto esclusivamente epistemico: determinare il contenuto
dell’ Assoluto implica per Schelling situare il concetto su un piano metafisico, se per me-
tafisico si intende qualcosa di relativo alla costituzione ultima della realta'®. Ed ¢ proprio
di questo che ne va nell’opposizione fra criticismo e dogmatismo: si tratta di capire cosa
vi sia da presupporre originariamente e incondizionatamente, se I’essere sia da compren-
dere a partire da un paradigma oggettivista o soggettivista. Criticismo e dogmatismo
sono dunque sistemi filosofici che si oppongono rispetto alla presupposizione metafisica
fondamentale che ciascuno sostiene, cio¢ alla risposta data alla domanda su come la
realta debba essere ultimativamente presupposta e concettualizzata. E necessario capire
quale sistema sia preferibile.

E utile a questo punto anticipare la diagnosi formulata nelle Lettere:

Il criticismo pud essere salvato tanto poco quanto il dogmatismo dall’accusa di fan-
tasticheria [Schwdrmerei] — se procede oltre la determinazione dell’essere umano e si

8 AAT/3,pp.59-60,78.

9  J.Fischer, «Endliche Wesen miissen existiren, damit das Unendliche seine Realitdt in der Wirkli-
chkeit darstelle.» Der Ubergang vom Absoluten zum Endlichen als Forderung, in: M. Galland-
Szymkowiak (hrsg. von), Das Problem der Endlichkeit in der Philosophie Schellings / Le pro-
bleme de la finitude dans la philosophie de Schelling, Berlin et al., LIT, 2011, pp. 51-62, si
concentra positivamente su questo aspetto e interpreta 1’impossibilita della risoluzione in sede
teorica dell’aporia dell’ Assoluto come una sua conferma, nella misura in cui la dimensione prati-
ca, in quanto richiesta e decisione, sarebbe la realizzazione necessaria dell’incondizionato.

10 Mi avvalgo esemplarmente della definizione di metafisica di E. Lowe, A Survey of Metaphysics,
Oxford, Oxford University Press, 2002, pp. 2-3.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 75

prefigge di rappresentare il fine ultimo come raggiungibile. [...] [I]1 criticismo procede,
cosi come il dogmatismo, verso 1’autoannullamento. Se il secondo richiede che io debba
sprofondare nell’oggetto assoluto, cosi il primo esige viceversa che tutto cio che si chia-
ma oggetto scompaia nell’intuizione intellettuale di me stesso. In entrambi i casi tutto &
per me oggetto, e percido appunto ¢ perduta cosi anche la coscienza di me stesso in quanto
soggetto. La mia realta scompare in quella infinita'’.

Nella misura in cui la filosofia critica viene interpretata come opzione viabile per con-
futare il dogmatismo, essa procede come il secondo «verso I’autoannullamento»: la realta
dell’individuo autocosciente ed esperiente scompare in una realta infinita e indeterminata.
Ci0 che Schelling vede di inaccettabile tanto nell’ Assoluto-oggetto quanto nell’ Assoluto-
soggetto ¢ I’incapacita di consegnare una comprensione positiva, non riduttiva dell’espe-
rienza fenomenica. In nessuno dei due casi la condizione riesce a fondare in modo soddi-
sfacente la propria relazione con il condizionato: si autoannulla percido come condizione.

Ricostruisco ora i passi fondamentali dell’argomentazione delle Lettere, per come
questi giungono alla conclusione appena esposta. Il primo argomento mobilitato da
Schelling riguarda I’irrinunciabilita del concetto di soggetto: un concetto di soggettivita
autocosciente & presupposto sia dal dogmatismo sia dal criticismo. Mentre questo vale
del criticismo per definizione, la tesi che anche il dogmatismo si obblighi alla presuppo-
sizione di un concetto di soggettivita ¢ problematica. Mi concentro percid su questa se-
conda. Innanzitutto il concetto di soggettivita all’opera nelle Lettere deve essere isolato,
secondariamente si espone 1’interpretazione critica del dogmatismo.

Esaminando in primo luogo con quale concetto di soggettivita Schelling opera nelle
Lettere, si trova la considerazione che in «tutti noi», intesi come individui esperienti
e autocoscienti, abita la facolta di porre attenzione a noi stessi e che questa, inoltre, si
distingue qualitativamente dalla intuizione sensibile degli oggetti (AA 1/3, p. 87). La
presenza dell’To a se stesso ¢ differente dalla presenza degli oggetti all’lo. Questa parti-
colare presenza a sé del soggetto ¢ chiamata percio da Schelling intuizione intellettuale,
in opposizione all’intuizione sensibile, tramite la quale si presentano gli oggetti (AA /3,
p- 88). Eccezion fatta per 1’idea secondo la quale tale intuizione si ottiene ritirandosi in sé
stessi (AA 1/9,1, p. 87), cui non si dovrebbe ascrivere comunque troppo rilievo, Schelling
si riferisce chiaramente a un modello preriflessivo per la comprensione dell’autocoscien-
za (come nell’interpretazione che D. Henrich fa di Fichte'?). Il soggetto autocosciente &
dato a sé, originariamente, non al modo di un oggetto di riflessione, ma in una presenza a
sé preriflessiva e non oggettuale, che ¢ a sua volta il presupposto necessario di qualsiasi
movimento riflessivo inteso come auto-oggettivazione.

Ci si chiede perché, a questo punto, Schelling sia dell’opinione che anche una meta-
fisica dogmatica si obbliga di necessita a un tale concetto di soggetto. I suoi argomenti
si presentano come un’interpretazione critica della filosofia di Spinoza, considerata da
Schelling come espressione pill coerente e riuscita del dogmatismo e analizzata come
tipo generale. Viene ricordato innanzitutto che i rapporti esplicativi della metafisica dog-
matica procedono dall’ Assoluto-oggetto, alle cui proprieta viene ridotto il principio sog-
gettivo dell’autocoscienza (AA 1/3, pp. 84-85), riduzione che si riflette nell’imperativo

11  AAL/3,pp.96-97.

12 D. Henrich, Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt a.M., Klostermann, 1967. M. Frank, Eine
Einfiihrung in Schellings Philosophie, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1985, sostiene questa interpre-
tazione rispetto al concetto di Io nel primo Schelling.



76 Giacomo Croci

pratico di un «‘ritorno nella divinita, origine di tutta 1’esistenza, unione con 1’ Assoluto,
annichilimento di sé stessi’»!*. L’errore che Schelling vede in Spinoza consiste nell’a-
scrivere surrettiziamente 1’autocoscienza individuale all’ Assoluto-oggetto, sostenendo
cosi di fatto un’intuizione di sé della sostanza-oggetto (AA I/3, p. 86 e n. A-B, 88): se vi
¢ conoscenza della sostanza, questa avviene nella sostanza, che percio sa in questo modo
se stessa in quanto se stessa o sostanza, secondo il modello dell’intuizione intellettuale.
L’intuizione intellettuale di sé puo essere perd predicata dell’ Assoluto-oggetto solo a
patto di averla esperita in quanto individuo autocosciente (AA 1/3, pp. 86-87). Spinoza
ascrive percio secondo Schelling la propria intuizione di sé a un Assoluto-oggetto. Il
dogmatismo, se ammette la conoscenza dell’ Assoluto-oggetto, non puo che ammetterla
nella forma di un’intuizione intellettuale di sé dell’ Assoluto-oggetto o, appunto, come
intuizione intellettuale oggettivata (AA 1/3, p. 90).

Dopo aver mostrato che in entrambe le tipologie metafisiche si presuppone un concetto
di soggettivita, possiamo affrontare la discussione del criterio successivo, riguardante il
rapporto fra condizione e condizionato. Si osserva immediatamente che nel campo del
dogmatismo questo si istanzi come mera negazione: il condizionato, I’individuo autoco-
sciente ed esperiente, non ¢ altro che una modificazione dell’ Assoluto oggettivo, nel quale
si annichilisce e dissolve (AA 1/9,1, pp. 84-85). La riduzione dell’lo alla sostanza avviene
non per via della causalita propria dell’lo, ma solo in virti del fatto che ¢ la sostanza ad
avere precedenza assoluta: la causalita infinita della sostanza, differente dalla causalita fini-
ta non per principio ma solo per illimitatezza, risulta in una «negazione assoluta di tutta la
finitudine»'*. L’ Assoluto-oggetto non & percio in grado, secondo Schelling, di argomentare
per una relazione condizione-condizionato soddisfacente: si tratta di un Assoluto privo di
qualsiasi condizionato positivo, che non si tiene poiché non condiziona alcunché.

Simmetricamente il criticismo non versa in una condizione pil rosea. Il principio del
criticismo ¢ I’Io, compreso nelle Lettere per via del concetto di intuizione intellettuale
o di autocoscienza preriflessiva. Schelling ritiene che tale concetto sia pensabile solo a
condizione di essere caratterizzato dalla liberta (AA 1/3, p. 87). Procedere criticamente
dall’ Assoluto-soggetto significa fare della liberta dell’Io un principio incondizionato.

E a questo punto che Schelling nota, contro I’ Assoluto-soggetto del criticismo, che

con liberta assoluta neanche alcuna autocoscienza ¢ pill pensabile. Un’attivita, per cui
non vi ¢ piu alcun oggetto, alcuna resistenza, non ritorna mai a sé. Solo tramite il ritorno
a sé stessi si costituisce la coscienza. Per noi solo la realta limitata [beschrdnkte Realitit]
¢ realta [Wirklichkeit]. Dove cessa ogni resistenza, ¢ solo estensione. [...] Il momento pill
alto dell’essere € per noi un trapassare nel non-essere, momento dell’annichilimento. [...]
Ci risvegliamo dall’intuizione intellettuale come dallo stato della morte. Ci risvegliamo
grazie alla riflessione, i.e. grazie a un ritorno forzato a noi stessi. Ma senza resistenza
non ¢ pensabile alcun ritorno, senza oggetto alcuna riflessione. Vivente si dice quell’atti-
vita, che ¢ diretta meramente agli oggetti, morta un’attivita che si perde in se stessa. Ma
I’essere umano non deve essere né sostanza inanimata né mero essere vivente. La sua
attivita si dirige necessariamente agli oggetti, ma in modo ugualmente necessario ritorna
a se stessa. Grazie alla prima cosa si distingue dall’essere inanimato, grazie alla seconda
dall’essere solo vivente'.

13 AAT1/3,p.85.
14 Ibidem.
15 1Ivi, pp. 94-95.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 77

Specularmente al principio dogmatico dell’ Assoluto-oggetto, I’ Assoluto-soggetto va-
nifica ogni opposizione oggettiva all’autocoscienza libera, assolutizzando questa ultima
in una presenza a sé iperbolica. E proprio fare del soggetto autonomo un assoluto cid
che vanifica la rilevanza del concetto di soggetto, al quale pertiene di necessita una com-
ponente intenzionale, un riferimento alla resistenza opposta dall’oggetto's: 1’ Assoluto-
soggetto risulta parossisticamente in una rimozione della riflessione per via della figura
di una liberta assoluta. Ancora una volta, la realta dell’Io empirico riflettente si dissolve
nella condizione presupposta fondarla: la negazione del condizionato tramite la condi-
zione caratterizzano non solo il dogmatismo, ma anche il criticismo'’.

In conclusione, Schelling vede mancare, sia alla metafisica dogmatista che alla filosofia
criticista, un particolare desiderato. In entrambe le concettualizzazioni della presuppo-
sizione metafisica fondamentale in merito alla costituzione della realta abbiamo a che
fare con concezioni non mediate, fondate su due identita statiche, incapaci di fissare un
Assoluto capace di rendere ragione di una relazione condizione-condizionato differente
dall’annullamento in una identita indifferenziata. Sospendo sul risultato aporetico 1’in-
terpretazione delle Lettere e mi concentro sulla ripresa degli argomenti nella Rassegna
generale, che tenta una risposta pill articolata alla questione, ancora aperta, dell’ Assoluto.

2.3. Verso una concettualizzazione innovativa nella Rassegna generale della letteratu-
ra filosofica pil recente

La Rassegna generale della letteratura filosofica piu recente riesamina i problemi
analizzati nei primi scritti. Il testo consiste in una serie di contributi, pubblicati anoni-
mamente fra il 1797 e il 17988, Nonostante il formato relativamente poco unitario, &
possibile rintracciarvi i tratti essenziali dell’architettura del Sistema dell’idealismo tra-
scendentale, come nota H. Kuhlmann, che caratterizza altresi felicemente la Rassegna
generale come una «gigantomachia dei sistemi»'?. Quello che qui interessa, in partico-
lare, e che portera finalmente a una prima disamina del concetto di Wechselwirkung, &
I’attenzione portata a due concetti in particolare, cio¢ la cosa in sé e il Non-Io, conside-
rati in quanto principi della filosofia, secondo la terminologia gia sopra introdotta. La
discussione critica di questi conduce a una prima concezione positiva dell’Assoluto,
rispetto alla quale la Wechselwirkung gioca un ruolo centrale.

16  Schelling considera anche il caso in cui si assuma, accanto a un Assoluto-soggetto, la cosa in sé.
I1 concetto ci occupera piu avanti. Nel contesto delle Lettere basti sottolineare che la cosa in sé
non costituisce, per Schelling, alcuna resistenza al soggetto, né assicura alcuna componente inten-
zionale: essa non ha nulla a che vedere con I’oggettivita fenomenica del mondo, non ¢ oggetto in
nessun senso (AA 1/3, p. 95). La presupposizione della cosa in sé sembra anzi denunciare ancora
di pit il vicolo cieco del criticismo, in cui un Assoluto-soggetto costituisce monologicamente,
tramite la sua libera attivita, un’oggettivita addomesticata.

17  Questa critica si lascia evitare, secondo Schelling, nella misura in cui il criticismo rinuncia alla
rappresentazione del proprio principio, cio¢ dell’Assoluto-soggetto, come realizzato o realizza-
bile (AA 1/3, pp. 102-103). Il che significa perd non confutare, di fatto, il dogmatismo. La conse-
guenza di una tale rinuncia a una rappresentazione positiva e teoretica dell’ Assoluto, cio¢ la ri-
nuncia alla possibilita di una discussione articolata rispetto all’ Assoluto, trascina alla conclusione
gia sopra nominata secondo cui la questione dell’ Assoluto si lascia risolvere solo in un contesto
extra-teoretico, esclusivamente legato a una scelta pratica/individuale.

18  Cf.1’Editorischen Bericht di W. Schieche in AA I/4, p. 3.

19  H. Kuhlmann, Schellings friiher Idealismus. Ein kritischer Versuch, Stuttgart u. Weimar, Metzler,
1993, pp. 197,201.



78 Giacomo Croci

Mentre nelle Lettere I’accento ¢ caduto sull’ Assoluto in quanto presupposizione metafisi-
ca fondamentale, € necessario sottolineare lo spostamento d’interesse che sembra manifestar-
si nella Rassegna generale. Le parti che considero orbitano certo intorno alla questione del
principio della filosofia, cioe di una presupposizione fondamentale, ma nella prospettiva della
sua funzione sistematica, come sopra, e di fondazione della possibilita della conoscenza.
Presupponendo una definizione ampia di trascendentale, tuttavia in linea con la terminologia
kantiana %, & a questo ordine di problemi che la Rassegna si dirige precipuamente.

Dopo una lunga introduzione, la Rassegna generale apre con una domanda innan-
zitutto epistemologica: «qual ¢ alla fine il reale delle nostre rappresentazioni»?'? In
questo contesto teorico viene mobilitato il concetto di Wechselwirkung: «quella We-
chselwirkung originaria con noi stessi ¢ effettivamente il principio intrinseco delle no-
stre rappresentazioni»?. Nella Rassegna generale 1’azione reciproca appare dunque in
quanto principio capace di fondare la pretesa di validita degli atti cognitivi rispetto ai
loro oggetti, cio¢ la possibilitd a priori della conoscenza.

Intendo mostrare che i risultati della discussione epistemologica o trascendentale sono
da collocarsi nella linea d’analisi delle Lettere filosofiche e che dunque riguardano 1’in-
terrogazione metafisica sospesa all’aporia. Si tratta cio¢ di interpretare alcuni risultati
della Rassegna generale sulle questioni delle Lettere filosofiche. Approfondisco percio
innanzitutto le critiche ai concetti di cosa in sé e di opposizione del Non-lo, per isolare
dunque la prima funzione di azione reciproca (§2.3.1), e concludo con alcune considera-
zioni sull’interconnessione fra prospettiva metafisica e prospettiva trascendentale come
peculiarita del pensiero del giovane Schelling (§2.3.2).

2.3.1. Le critiche alla cosa in sé e all’opposizione del Non-lo e 'introduzione dell’a-
zione reciproca

Cosa in sé e Non-Io in quanto frutto della posizione-opposizione tramite 1’1o sono, nella
Rassegna generale, due modelli alternativi di riconcettualizzazione dello statuto della re-
alta; essi che vengono introdotti una volta accettato il paradigma critico, che consiste a sua
volta, nell’interpretazione schellinghiana, nell’affermare la necessita del pensiero autoco-
sciente alla costituzione della realta in quanto esperita. In quanto modelli di concettualizza-
zione della realta i due concetti riguardano certamente I’indagine metafisica, essi vengono
considerati perd rispetto alla fondazione della pretesa di validita o di veritd delle nostre
rappresentazioni in quanto atti cognitivi diretti agli oggetti dell’esperienza. La Rassegna
generale non puo percio che introdurre un ulteriore criterio di discussione rispetto alle
Lettere filosofiche, appunto epistemologico, rispetto al quale i due concetti vengono messi
alla prova. Il criterio ¢ appunto la loro capacita di fondare la gia citata realta delle rappre-
sentazioni, che Schelling definisce come segue: «noi consideriamo la nostra conoscenza
reale nella misura in cui essa concorda con I’oggetto. (L antica definizione di verita: essa
¢ la concordanza assoluta dell’oggetto e del conoscere [...])»*. Procedo ora considerando
prima la discussione della cosa in sé, per muovere poi all’opposizione del Non-Io.

20 1. Kant, Critica della ragion pura, tr. it. a cura di P. Chiodi, Novara, UTET, 2013, p. 73: «[C]
hiamo trascendentale ogni conoscenza che si occupi, in generale, non tanto di oggetti quanto del
nostro modo di conoscere gli oggetti nella misura in cui questo deve essere possibile a priori. Un
sistema di tali concetti potrebbe esser detto filosofia trascendentale».

21 AAl/A4,p.71.

22 Ivi,p.139.

23 Ivi, p. 84.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 79

Il concetto di cosa in sé viene introdotto sottolineandone la problematicita all’interno
di un orizzonte kantiano, secondo il quale qualsiasi oggetto d’esperienza ¢ tale in quanto
mediato in una sintesi con I’attivita del soggetto (AA 1/4, p. 73). Nella Rassegna generale
si accentua I’idea, gia presente nelle lettere sotto il nome di resistenza (AA /3, p. 324),
che tale sintesi sia innanzitutto un rapporto pratico d’azione, prima che un’operazione
esclusivamente cognitiva. Questo ultimo aspetto emerge con particolare chiarezza quan-
do Schelling sottolinea la necessita di un’opposizione, finanche materiale, dell’oggetto
al libero agire del soggetto®: intuire un oggetto significa che questo si oppone e deter-
mina il soggetto nel suo agire (AA I/4, pp. 89-90). Lattivita sintetica di costituzione
dell’esperienza ¢ dunque da intendersi in un senso ampio e non solo cognitivo: I’oggetto
d’esperienza si costituisce in un processo pratico, dinamico e materiale di mediazione
sintetica con 1’attivita del soggetto.

E proprio a questa prospettiva generale che il concetto di cosa in sé contravverrebbe,
fino a rendere impossibile, secondo Schelling, fondare in modo soddisfacente la pretesa
di verita degli atti cognitivi rispetto ai loro oggetti. La critica che egli muove al concetto
di cosa in sé€ si articola su due assi, il primo orientato al concetto di natura, il secondo
all’uso della categoria della causalita.

Una assunzione robusta e realistica della cosa in sé condurrebbe innanzitutto a pre-
supporre che, oltre agli oggetti dell’esperienza fenomenica, alla natura esperita, ve ne
sia un’ulteriore, originaria e non mediata, che agirebbe sul soggetto fornendogli la mate-
ria delle rappresentazioni (AA 1/4, pp. 75-76). Contrariamente a ci0, sostiene Schelling,
bisogna affermare secondo gli stessi principi della filosofia critica che «non c’¢ alcun
mondo, a meno che una mente 1o conosca, e viceversa non ¢’¢ alcuna mente, senza che
ci sia un mondo fuori di lei»*. Alle interpretazioni realistiche o robuste della cosa in sé
si contesta insomma la schisi che queste comporterebbero fra il mondo dell’esperienza
e il soggetto esperiente. Nello specifico, I’intelligibilita della natura e della mente ¢ le-
gata all’operare delle leggi dell’intelletto, che altro non sono, nella lettura di Schelling,
che forme originarie dell’agire del soggetto: «[s]olo tramite questi modi d’azione della
nostra mente il mondo infinito & e sussiste, poiché esso non ¢ altro che la stessa nostra
mente all’opera in infinite produzioni e riproduzioni»?. Sostenere 1’ipotesi di una natura
o mondo in sé significa supporre che la mente umana funziona applicando arbitrariamen-
te leggi innate a un mondo innanzitutto non intelligibile: la relazione fra mente e mondo
diviene cosi contingente e la pretesa d’intelligibilita della natura ridotta a un grado mini-
mo, privo di alcuna necessita (AA 1/4, p. 78).

Ma questa natura, al di 1a del fenomeno costituito in sintesi con le leggi dell’intelletto,
non ¢ altro che un’astrazione ipostatizzata: non vi ¢ alcuno spirito legislatore trascenden-
te il mondo, «[1]a natura non fu mai alcunché di diverso dalle sue leggi»*’. L’intelligibi-
lita della natura si fonda cio¢ sulle forme necessarie dell’agire del soggetto all’interno di

24 Gia qui si denota la problematicita dell’interpretazione che C.C. Harry, In Defense of the Critical
Philosophy: On Schelling’s Departure from Kant and Fichte in Abhandlungen zur Erlduterung des
Idealismus der Wissenschaftslehre (1796/1797), «Journal of speculative philosophy» 29 (2015), pp.
324-334, fa della Rassegna generale, sostenendo che la prima distinzione operata da Schelling ¢ fra
’attivita di un o contro la non-attivita dei suoi oggetti. Lo Schelling radicalmente agnostico sulla
possibilita e I’origine dell’esperienza che ne emerge ¢ anche da mettere in discussione.

25 AAlA4,p.76.

26 Ivi,p.78.

27 1vi, pp. 78-79.



80 Giacomo Croci

essa e presupporre una natura piu reale della natura conosciuta attraverso 1’interazione
con essa & cosa priva di senso. La coappartenenza di mente e mondo &, per Schelling,
il nucleo fondamentale della dottrina kantiana, coappartenenza che si comprende come
dinamica interattiva e materiale: & proprio per questo che la filosofia critica permette di
rendere conto del fatto che le rappresentazioni non sono solo «copie» delle cose, ma allo
stesso tempo atto cognitivo e «cosa» a loro a volta, cioe elemento internamente coinvolto
nella costituzione del mondo e non trascendente rispetto a esso (AA 1/4, pp. 80-81).

La seconda complicazione assunta ipotizzando la cosa in sé riguarda il fatto che, per
ammettere che gli atti cognitivi abbiano qualcosa a che vedere con il loro oggetto, &
necessario obbligarsi all’idea che la cosa in sé agisca in qualche modo sulla mente in
quanto sensibile (AA /4, p. 104). A questa idea Schelling oppone tre critiche (AA 1/4,
p. 104ss.), delle quali considero in questa sede soltanto la terza, poiché permette infatti
di inquadrare con maggiore chiarezza la specificita della proposta schellinghiana, per
come essa si delinea nella Rassegna generale e nel Sistema. Questa ¢ orientata, come
gia sopra, a problematizzare 1’utilizzo della categoria della causalita, che viene intro-
dotta al momento di spiegare 1’impressione esercitata dalle cose in sé sulla sensibilita
del soggetto conoscente.

Accanto al generico implicato di una schisi fra oggetto agente sulla sensibilita e og-
getto percepito (AA /4, p. 105), Schelling sottolinea che

[f]ra la causa e il suo effetto ha luogo non solo continuita secondo il tempo, ma anche
contiguita secondo lo spazio. Entrambe le cose non possono essere pensate fra I’oggetto
e la rappresentazione. Perché quale sarebbe il medio comune in cui, come il corpo con
il corpo nello spazio, verrebbero a incontrarsi la mente e I’oggetto? In questo caso, ogni
spiegazione che si da ¢ per la sua stessa origine trascendente, i.e. essa salta da un mondo
all’altro per spiegare un fenomeno che ¢ possibile soltanto in uno di essi®*.

Un’assunzione robusta delle cose in sé obbliga cio¢ a un utilizzo trascendente e
non trascendentale della categoria della causalita, contravvenendo dunque agli stessi
principi della filosofia critica. Al di 1a di quello che potrebbe apparire un tecnicismo,
Schelling muove ancora una volta contro I’idea di un’eterogeneita insormontabile di
mente e mondo e dei limiti che questa implica nel contesto di un’applicazione cogente
di concetti a oggetti.

Le difficolta e le incoerenze che emergono con 1’assunzione robusta, eccessivamente
realista della cosa in sé come concetto adatto alla comprensione della realta rispetto alla
sua conoscibilita indicano dunque la conclusione: «un kantiano [...] dovrebbe afferma-
re, certo contro la lettera del suo maestro, ma completamente in conformita con il suo
spirito, che noi conosciamo realmente le cose come esse sono in sé,i.e. che fraI’oggetto
rappresentato e 1’oggetto reale non ha luogo alcuna differenza»®. La cosa in sé & dunque
una concettualizzazione dello statuto della realta insufficiente alla fondazione della pre-
tesa di validita degli atti cognitivi rispetto ai loro oggetti e deve essere, dunque, negata
risolutamente.

La cosa in sé & nell’interpretazione schellinghiana un residuo di filosofia dogmatica,
che va pero compreso nella sua funzione simbolica, cio¢ come indice di un principio che
viene solo tentativamente esposto dal concetto (AA 1/4, p. 132).

28  Ivi, pp. 105-106.
29 1Ivi,p.131.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 81

«Il principio del sensibile non puo risiedere nel sensibile, ma deve trovarsi nel sopra-
sensibile» questo disse Kant [...]. — Il carattere di tutto ci0 che ¢ sensibile risiede appunto
nel fatto che esso & condizionato, che ha la propria condizione non in se stesso. Ora, con
I’espressione: cose in sé, Kant simbolizzd questa condizione soprasensibile di tutto il
sensibile — un’espressione che, come tutte le espressioni simboliche, contiene in sé una
contraddizione, poiché cerca di rappresentare 1’incondizionato tramite un condizionato,
di rendere finito I’infinito®

scrive Schelling, citando contestualmente un passo di Kant in cui si afferma che la cosa
in sé non indica altro dal fatto che la condizione della materia delle rappresentazioni
sensibili non risiede nelle cose in quanto oggetti dei sensi, ma nel soprasensibile, di cui
non abbiamo alcuna conoscenza.

Se nella sua filosofia teoretica Kant lascia il principio soprasensibile delle rappresen-
tazioni relativamente indeterminato (AA 1/4, p. 134), si spinge al contrario, nella filosofia
pratica, alla sua determinazione in quanto liberta come autonomia del volere (AA 1/4, p.
135). La coesistenza problematica di due concezioni del principio delle rappresentazio-
ni — rispettivamente la cosa in sé e la liberta come autonomia del volere — persisterebbe
nella filosofia kantiana, ma la contraddizione si scioglierebbe con il pensiero di Fichte.
Schelling sostiene che, mentre Kant non pud che limitarsi a una simbolizzazione della
condizione soprasensibile delle rappresentazioni tramite la cosa in sé, Fichte puo fare a
meno di tale simbolizzazione perché non tratta filosofia teoretica e filosofia pratica in
quanto ambiti separati, ma considera il principio soprasensibile dell’agire umano come
principio di tutta la filosofia, realizzando sotto 1’egida del primato della prassi e della
liberta I’unificazione sistematica prefigurata, ma non realizzata, dalla prima filosofia cri-
tica (AA 1/4, p. 136).

Se la cosa in sé ¢ innanzitutto una concettualizzazione inadeguata dello statuto della
realta, ci si aspetta di ritrovare, nel testo di Schelling, I’analisi di un concetto che, paral-
lelamente, & supposto svolgere la stessa funzione nel contesto della filosofia di Fichte e,
contestualmente, di Reinhold, in riferimento ulteriore al libero agire del soggetto. Tale
concetto ¢ espresso per Schelling dalla proposizione: «I’Io si oppone assolutamente un
Non-lIo [das Ich setzt sich ein Nichtlch schlechthin entgegen]»*'. Cosi come la cosa in
sé esprime solo simbolicamente la condizione soprasensibile e non oggettuale dell’e-
sperienza, «I’Io si oppone assolutamente un Non-Io» la esprime adeguatamente, nella
misura in cui definisce lo statuto originario della realta non a partire da un oggetto sen-
sibile, ma dalla liberta dell’lo o, pilt modestamente, dal primato concesso alla prassi e
all’azione. Si tratta ora di capire cosa questo significa concretamente per Schelling e a
quali presupposizioni obbliga.

Gia in una prima chiosa a Reinhold Schelling lascia emergere la propria prospettiva:

[i]n senso stretto, né sensibilita né intelletto presuppongono un oggetto, poiché il mon-
do degli oggetti & esso stesso nient’altro che la nostra sensibilita originaria e il nostro
intelletto originario. N¢€ I’intelletto presuppone I’oggetto, né I’oggetto presuppone I’intel-
letto (in quanto facolta statica). L’intelletto (in un’attivita costruttiva) e 1’oggetto sono la
stessa cosa e indivisibilmente?2.

30 Ivi, p. 133; cfr. I’apparato in: AA I/4, p. 347 nota 133, 32.
31 TIvi,p. 137.
32 Ivi,pp. 136-137.



82 Giacomo Croci

L’accento speculativo cade inequivocabilmente sul principio di identita applicato
all’unita dinamica dell’esperienza: non si tratta di presupporre un oggetto a partire dalla
struttura dell’intelletto, o presupporre nell’altro verso un intelletto a partire dalla strut-
tura dell’oggetto, ma di riconoscere che intelletto e oggetto sono rinviati uno all’altro
poiché coinvolti nello stesso e medesimo processo di costituzione.

Si puod anticipare ulteriormente la critica alla proposizione del Non-Io riportando
quanto segue:

ammesso che in questo modo qualcuno possa volersi fare un concetto completo dell’i-
dealismo trascendentale, egli potrebbe comprendere la frase: 1’Io oppone a se stesso asso-
lutamente un Non-lo, in nessun altro modo che: I’Io oppone a se stesso un Non-Io nell’i-
dea. Ma ovviamente cosi non si otterrebbe alcunché per la spiegazione della necessita
delle nostre rappresentazioni degli oggetti®.

Il rischio che si corre ad assumere 1’opposizione del Non-Io per mezzo dell’lo
senza ulteriori determinazioni riguarda proprio la capacita di tale proposizione di
fondare la pretesa di verita delle rappresentazioni: senza ulteriori specificazioni
I’opposizione pud rimanere un’operazione esclusivamente «nell’idea» o ideale, cioe¢
relativa esclusivamente al pensiero, incapace di assicurare quella fondazione episte-
mologica che Schelling richiedeva innanzitutto, relegando il Non-Io a una determi-
nazione dell’lo. Ma la determinazione ideale o del soggetto non implica, secondo
Schelling, una determinazione reale o nell’oggetto, una determinazione esclusiva-
mente dell’essere pensato non implica cio¢ una determinazione dell’essere reale.
E per questa ragione che Schelling afferma che un’interpretazione unilaterale della
proposizione del Non-Io ¢ completamente falsa da un punto di vista teoretico, cio¢
incapace di fondare la pretesa di verita delle nostre rappresentazioni rispetto all’og-
getto (AA I/4, p. 139).

Schelling propone, a questo punto, un’ulteriore determinazione della proposizione del
Non-Io o, piuttosto, una revisione della concezione di Io che nella stessa si esprime™.

[L]’Io si oppone il Non-Io e diviene appunto, cosi facendo, pratico, e perd non pud
farlo, cioe non puo diventare pratico, senza presupporre il Non-lo, ovverosia senza pre-
supporre se stesso in quanto limitato dal Non-lo. Il sentimento di questo essere-limitato
si costituisce certo innanzitutto tramite quell’azione dell’opporre, ma quel sentimento
non si sarebbe potuto costituire, se quella limitatezza non fosse stata originaria e reale®.

Asserire che la limitatezza dell’lo ¢ originaria e reale significa non solo che I'Io
non & limitato come se fosse un oggetto ma in quanto «esso SENTE SE STESSO in quanto
limitato»*®, ponendosi come passivo e determinato; ma anche che questa determinazione
o passivita o limitatezza non puo essere soltanto del pensiero, ma anche reale (AA 1/4, p.
138). E cioé necessario presupporre un o gia originariamente coinvolto ed esposto a una

33 Ivi,p.137

34 J. Barnouw, «Der Trieb, bestimmt zu warden». Holderlin, Schiller und Schelling als Antwort auf
Fichte, «Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte» 46 (1972),
pp. 248-293, inserisce la riformulazione cui Schelling sottopone 1’Io fichtiano all’interno di una
opposizione piut ampia alla filosofia di Fichte rispetto alla concezione della soggettivita umana.

35 AAT/4,p.138.

36 Ibidem.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 83

determinazione da parte del mondo oggettuale, cio¢ una mente gia realmente determina-
ta e immersa al processo di costituzione dell’esperienza: «nella filosofia teoretica viene
presupposta come condizione dell’oggetto una affezione dell’To»".

«L’To oppone a se stesso un Non-Io» puo dunque valere come principio atto alla fon-
dazione della pretesa di validita delle rappresentazioni, ma solo a patto di riconoscere
che I’azione designata dalla proposizione non ¢ unilaterale, ma presuppone una logica
pit complessa, in cui I’Io determina se stesso in quanto limitato e che questa determina-
zione ¢ possibile esclusivamente in quanto esso ¢ realmente limitato in un processo di
mutua costituzione di mente e mondo:

[iJnsomma si mostra che quella azione, tramite la quale noi veniamo limitati (passiva-
mente), e 1’altra, tramite la quale noi limitiamo noi stessi (attivamente), nella misura in
cui noi ci opponiamo la limitazione [Schranke], sono LA STESSA E MEDESIMA azione della
nostra mente, [si mostra] cioé che noi in una stessa e medesima azione siamo allo stesso
tempo passivi e attivi, allo stesso tempo determinati e determinanti, in breve, che la stessa
e medesima azione unifica in sé realta (necessitd) e idealita (liberta).

A conclusione di queste osservazioni viene asserito che & proprio I'unita di questa
azione a essere il nucleo dell’idealismo trascendentale, unita che egli esprime riassu-
mendo con I’idea che «quella interazione reciproca [WechselWirkung] originaria con noi
stessi & il principio intrinseco delle nostre rappresentazioni in senso proprio»>. E I'inte-
razione reciproca o Wechselwirkung fra ideale e reale, soggetto e oggetto, che si realizza
nell’Io in quanto unita di attivita e passivita (AA 1/4, p. 139), a costituire il principio
intrinseco delle nostre rappresentazioni. L’azione interazione reciproca in un processo
unitario di mutua costituzione viene dunque fissata come principio trascendentale che
possa fondare in modo soddisfacente la pretesa di validita degli atti cognitivi rispetto
ai loro oggetti. La fondazione & soddisfacente perché non comprende simbolicamente,
ma adeguatamente il principio non-oggettuale del primato della prassi, contrariamente
a un’interpretazione letterale della cosa in sé, per un verso; e perché, per I’altro, diver-
samente dall’erronea interpretazione che Reinhold secondo Schelling fa di Fichte (AA
I/4, p. 140), non assume una monodirezionalita del rapporto pratico di costituzione del
mondo dell’esperienza, ma assume una dinamicita interattiva nel processo di mutua co-
stituzione di soggetto e oggetto.

E ora necessario chiedersi quale statuto pertiene al concetto di azione reciproca e
all’uso che ne viene fatto. Si ¢ infatti criticato I’utilizzo trascendente e non trascenden-
tale della categoria della causalita, la quale verrebbe applicata — assunta una concezione
robusta di cosa in sé — non ai fenomeni, ma alla realta trascendente 1’esperienza. Per
quale ragione I’applicazione della categoria di Wechselwirkung non cade sotto la stessa
critica? Sembra trattarsi, allo stesso modo, dell’applicazione di una categoria a qualcosa
che travalica I’orizzonte fenomenico.

Innanzitutto si puo sottolineare che, a monte dell’applicazione categoriale indebita,
vi ¢ la divisione della realta dell’esperienza in domini eterogenei, al fine di ricomporli.
Si applica ciog la causalita per risolvere un problema fondato in una determinata conce-
zione metafisica, la quale rende a sua volta I’applicazione della categoria della causalita

37 Ivi,p. 139.
38 Ivi,p.138.
39 Ivi,p.139.



84 Giacomo Croci

illegittima: ¢ insomma I’impianto metafisico il bersaglio fondamentale della critica di
Schelling. Secondariamente si puo rispondere che ’azione reciproca sta, nel passo ci-
tato, meno per una categoria di organizzazione dell’esperienza fenomenica che per un
concetto metafisico. Schelling la introduce per ripensare i fondamenti metafisici della
filosofica critica post-kantiana. Essa non solo scalza la nozione di cosa o natura in sé, per
opporvi un monismo pragmatico, ma anche le derive soggettivistiche di un monismo ide-
alistico: parlare di azione reciproca significa considerare la mente come certo costituente
I’esperienza, ma solo a patto di essere gia coinvolta e costituita nel processo unitario e
dinamico di interazione con il mondo correlato a essa®.

2.3.2. Sulla portata metafisica dell’interpretazione trascendentale in senso ampio

I paragrafi precedenti hanno presentato uno sviluppo relativo a tre testi della prima
produzione di Schelling, Sulla possibilita di una forma della filosofia in generale, le
Lettere filosofiche su dogmatismo e criticismo e la Rassegna generale della lettera-
tura filosofica piu recente. Si ¢ riscontrato quanto segue: (A) il concetto di Assoluto
sta per I’ipotesi fondamentale concernente lo statuto ultimo della realta, percio detta
metafisica, considerata secondo la funzione fondatrice che puo svolgere rispetto alla
filosofia come sapere sistematico (§2.1); (B) considerate due tipologie metafisiche fra
loro contraddittorie, il dogmatismo e il criticismo, si ¢ diagnosticata una simmetrica
incapacita di concettualizzare 1’ Assoluto capace cosi da poter fondare in modo soddi-
sfacente la relazione che esso stesso deve intrattenere con cio di cui € condizione, cioe
la realta esperienziale concreta (§2.2); (C) tramite una discussione critica del concetto
di cosa in sé e del rapporto fra Io e Non-Io rispetto alla capacita di fondare la pretesa di
validita degli atti cognitivi rispetto ai loro oggetti, Schelling giunge ad affermare che
solo I’azione reciproca che si realizza nell’Io puod essere considerata come un principio
soddisfacente (§2.3).

Mentre in (A) si ottiene la cornice generale dell’interrogazione, la discussione di (B)
¢ diretta a un confronto fra assunti metafisici, mentre in (C) i termini diventano quelli
di una riflessione trascendentale in senso ampio, occupata a identificare le condizioni
di possibilita della conoscenza in quanto possibile a priori. Queste ultime vanno pero
intese in un senso particolare. Schelling prende infatti in considerazione, come condi-
zioni di possibilita della verita delle rappresentazioni, due particolari modi di concepire
la realta, cio¢ di nuovo presupposizioni metafisiche, indagate questa volta in relazione
alla loro cogenza in campo trascendentale. Ma ¢ proprio per questa ragione che si puo
affermare: il principio delle rappresentazioni discusso in (C) si riferisce a niente altro che
all’ Assoluto di (A) e (B), considerato in una determinata prospettiva; conseguentemente,
i risultati di (C) possono essere interpretati come integrazione e sviluppo dei problemi
esposti in (A) e (B). E in questo senso si pud parlare di una portata metafisica dell’in-
terpretazione trascendentale: il criterio trascendentale viene applicato in sede di prova e
selezione di opzioni metafisiche differenti.

40 M. Frank, Der unendliche Mangel an Sein. Schellings Hegelkritik und die Anfinge der Marxschen
Dialektik, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1975, pp. 103-109, sottolinea il ruolo centrale dell’azione
reciproca, ma esclude che essa possa svolgere il ruolo di espressione adeguata dell’ Assoluto. Egli
osserva in particolare che 1’ Assoluto non ¢ pensabile come istanza mediata, ma come indifferenza
o identita non mediabile. Si tratta pero di capire se questa ultima identita non mediabile sia da
pensare staticamente, il che ricondurrebbe al dogmatismo, o in quanto dinamica, cio¢ non come
qualcosa di mediato e mediabile ma come appunto il processo della mediazione.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 85

Si mostra cosl una piu generale connessione interna fra campo metafisico e campo
trascendentale nei primi scritti di Schelling. Questo conferma, in un certo senso, la nar-
razione storiografica tradizionale: la prospettiva idealistica non puo essere assunta esclu-
sivamente dal punto di vista del soggetto, ma deve includere di necessita |’affermazione
che la realta stessa & gia costituita e caratterizzata in quanto ideale. Non solo I’essere si
costituisce soltanto per il pensiero, ma ¢ anche necessario ammettere, se questa prima
premessa ¢ vera, che esso deve gia essere costituito come pensiero. Secondo questa let-
tura, Schelling affermerebbe che non ha senso introdurre la questione dell’intelligibilita
dell’essere senza ammettere che 1’essere ¢ gia costituito come intelligibile.

Occorre tuttavia aggiungere alcune osservazioni. Innanzitutto I’intelligibilita dell’es-
sere ¢ legata alla liberta dell’autocoscienza, ovverosia al concetto di una mente prati-
camente ¢ materialmente coinvolta in un processo dinamico di interazione con il suo
mondo d’esperienza. Non abbiamo a che vedere con un modello statico, ma dinamico,
che vede nell’interazione pratica fra mente e mondo un processo unitario di genesi e co-
stituzione immanente. Inoltre, & vero che Schelling ristabilisce la priorita speculativa del
principio dell’identita, non piu legato esclusivamente alla identita dell’Io con se stesso in
virtu della struttura necessariamente preriflessiva dell’autocoscienza, ma pertinente all’i-
dentita originaria di soggetto e oggetto, ma questa identita viene inclusa nel processo di
dinamizzazione di cui sopra. Si tratta di un’identita che puo essere pensata solo in quanto
internamente strutturata come dinamicita, movimento, interazione e mediazione. Ci0 che
assicura ’identita ¢ il suo essere mediazione e processo*, non rispetto a una dimensione
trascendente, ma nella sua propria immanenza. E infine proprio questa concezione di-
namica dell’identita come principio metafisico a fondare I’intelligibilita dell’essere, che
si concretizza, per come ho mostrato nei paragrafi precedenti, nel concetto di Assoluto
in quanto espresso dall’azione reciproca come principio dell’idealismo trascendentale®.

3. Sul ruolo dei primi scritti nelle sezioni iniziali del Sistema dell’idealismo trascendentale

Nel Sistema dell’idealismo trascendentale il concetto di azione reciproca depone il ruolo
iperbolico che gli si ¢ ascritto nei primi testi. Esso compare in pill occasioni, ma svolge una
funzione pill specifica e meno generale. Ci si chiede dunque se anche 1’impianto metafisico
da esso indicato nei primi scritti venga, allo stesso modo, scalzato. A ben vedere, si verifica
il contrario: la struttura metafisica fondamentale viene mantenuta e articolata con maggiore
accortezza. Senza dilungarmi in un’esegesi piu diffusa, intendo tuttavia mostrare in quali
termini cid si verifica, considerando innanzitutto 1’impianto metafisico fondamentale del
Sistema e, a seguire, alcuni tratti essenziali del concetto di Io. Mostrare la continuita fra pri-
mi scritti e Sistema, non solo dal punto di vista architettonico, ma contenutistico, conferma
inoltre I’ipotesi di lavoro espressa pill in alto al modo di un circolo ermeneutico virtuoso.

41  A. Gare, From Kant to Schelling to Process Metaphysics: on the Way to Ecological Civilization,
«Cosmos and History: The Journal of Natural and Social Philosophy» 7 (2011), pp. 26-69, svi-
luppa un’interpretazione di Schelling orientata alla questione della processualita.

42 E utile a questo punto notare che traduco Wechselwirkung indistintamente come azione reciproca e
interazione, che occorrono dunque come sinonimi. Se azione reciproca rappresenta una traduzione
pill canonica, interazione esprime perd con maggiore precisione il concetto schellinghiano: pit che
con differenti rapporti causali ripetuti in direzioni diverse, abbiamo a che vedere con I’unita di un
processo dinamico di mutua costituzione. Ho scelto tuttavia di mantenere entrambe le varianti.



86 Giacomo Croci

Il principio di identita in quanto espressione di un’unita dinamica apre esemplarmen-
te I’Introduzione del Sistema: ripreso per via del concetto di veritda come adeguazione,
fissata da Schelling come identita di soggettivo e oggettivo, la sua operazione viene
applicata al piano ontologico rispetto al rapporto fra Io e natura e ne diviene cosi una
presupposizione necessaria (AA 1/9,1, p. 29). E inoltre da questa unitd dinamica che
Schelling deriva la complementarita irriducibile di filosofia trascendentale e filosofia
della natura in quanto prospettive differenti sul medesimo complesso. A essa & infine
legata I’idea che nel sapere, inteso come identita di soggettivo e oggettivo, deve rea-
lizzarsi necessariamente una mediazione (AA 1/9,1, p. 43). Si pud sottolineare ora che
interpretare le Lettere filosofiche come affermazione dell’aporeticita della discussione
sull’ Assoluto assume 1’ipotesi tortuosa di una rivoluzione quasi radicale dell’impianto
metafisico nel primo pensiero schellinghiano, contraddicendo una lettura pit continuista
e facendo della Rassegna generale e del Sistema svolte arbitrarie.

Una relativa continuita si manifesta anche rispetto al concetto di To o di mente®.
Nella Rassegna generale Schelling approda a un concetto di lo caratterizzato dall’es-
sere situato in un processo di esperienza, in cui soggettivo e oggettivo si costituiscono
mutualmente, e dall’affermazione che autocoscienza ¢ possibile solo in quanto gia
istanziata in una sintesi mediata di ideale e reale. Sviscerare questo tema impliche-
rebbe addentrarsi in una pit minuziosa interpretazioni dei primi, fitti passaggi del Si-
stema. Si pud perd accennare che Schelling comprende il concetto di autocoscienza
a partire dal concetto di atto dell’autocoscienza (AA 1/9,1, p. 55). Questo ultimo si
distingue sia da una robusta auto-posizione di sé, sia da una relazione a s€ meramente
epistemica a un oggetto precostituito. In esso infatti il concetto di produzione gioca un
ruolo centrale: I’Io dell’autocoscienza ¢ il frutto della sua auto-produzione, che risulta
pero da un divenire-oggetto per se stessa dell’esperienza, che ¢ gia costituita come pro-
cesso di mediazione di soggettivo e oggettivo (AA 1/9,1, pp. 55-59). In altre parole, I’Io
¢ per Schelling un processo di autoproduzione, dunque trasformativo, dell’esperienza,
strutturato come mediazione di aspetti reciprocamente irriducibili co-appartenenti a
un’unita dinamica, che si realizza in quanto divenire-oggetto per se stesso in un movi-
mento pratico di tematizzazione di sé*. Se certo questo ultimo aspetto puo essere con-

43  Un’interpretazione canonica di Schelling vede nel superamento del paradigma della filosofia dell’au-
tocoscienza una sua cifra fondamentale (e.g. W. Schulz, Die Vollendung des deutschen Idealismus
in der Spditphilosophie Schellings, Stuttgart et al., Kohlhammer, 1955). Analogicamente S. Gardner,
Schelling and the Problem of Consciousness, in: S. Leach, J. Tartaglia (Eds.), Consciousness and
the Great Philosophers, London, New York, Routledge, 2017, pp. 133-141, sottolinea I’eccessiva
distanza paradigmatica che separa la filosofia di Schelling dalla riflessione contemporanea sulla
mente. Alcuni esempi di eccezioni che rappresentano il tentativo di riconoscere I’ originalita del pen-
siero schellinghiano rispetto alla concettualizzazione dell’autocoscienza e della struttura del mentale
sono: D. Sturma, Schellings Subjektivitiitskritik, «Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie» 44 (1996),
pp- 429-446; Id., Grund und Grenze. Ertrdge der idealistischen und analytischen Philosophie des
Selbstbewufitseins, «Internationales Jahrbuch des Deutschen Idealismus / International Yearbook
of German Idealism» 3 (2005), pp. 38-58; R. Staege, «... das Ich selbst ist die Zeit in Tditigkeit ge-
dacht». Schellings «System des transzendentalen Idealismus» als Theorie vorpropositionalen und
propositionalen Selbstbewusstseins, Marburg, Tectum, 2007; S. Lang, Schelling und der Selbstre-
prdsentationalismus iiber phdnomenales Bewusstsein, «Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie» 63
(2015), 6, pp. 1022-1047

44 J.Dodd, Philosophy and Art in Schelling’s «System des transzendentalen Idealismus», «The Re-
view of Metaphysics» 52 (1998), pp. 51-85, parla di «a self-creation of the subjective in the form
of an act that continues to hold itself at a remove from the pole towards which it ‘naturally’ moves.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 87

siderato come guadagno specifico delle elaborazioni del Sistema, ¢ comunque lecito
leggere nei passi della Rassegna generale sopra citati, in cui si afferma la necessita di
pensare 1’Ilo come unita di attivita e affezione, una prima mossa nella direzione degli
sviluppi immediatamente successivi.

4. L’interpretazione categoriale. La Wechselwirkung nel Sistema dell’idealismo tra-
scendentale

Se i concetti enucleati a partire dai primi scritti non vengono piu affrontati nel Siste-
ma a partire dal concetto di azione reciproca, cio si verifica solo perché essi vengono
riformulati in un piu attento vocabolario. In linea con questa riorganizzazione, anche
al termine di Wechselwirkung viene ascritto un ruolo pil specifico. Certo una prima
apparizione del concetto richiama la Rassegna generale. Nella prima epoca del Siste-
ma (AA 1/9,1, p. 92ss.), in cui Schelling conclude dall’essere limitato dell’lo al con-
cetto di intuizione produttiva, e all’interno della seconda sezione della stessa, in cui
si sviluppa la dialettica di Io e cosa (Ding) rispetto al limite reciproco che determina i
due poli del rapporto intenzionale, si afferma che «attraverso questa comune delimita-
zione stanno entrambi [Io e cosa, G.C.] in reciproca interazione»*. L’azione reciproca
appare cio¢ come determinazione del rapporto fra Io e cosa, fondata a sua volta dalla
comune delimitazione in quanto fattore costituente dell’unita dei due poli del rapporto
intenzionale nella sensazione cosciente o per-sé, come il titolo della sezione recita (AA
1/9,1, p. 105).

E perd soprattutto un momento successivo ad attribuire al concetto di azione reciproca
un ruolo fondamentale. Ciod accade nella seconda epoca del Sistema (AA1/9,1,p. 151ss.),
in cui Schelling sviluppa, a partire dal concetto di intuizione produttiva, le determina-
zioni del concetto di intelligenza. In esplicito riferimento alla struttura categoriale della
prima critica kantiana, Schelling dedica al concetto di Wechselwirkung alcuni paragrafi
decisivi, in cui il concetto di azione reciproca viene fissato come condizione necessaria
per I’applicazione della categoria della causalita e introduce al passaggio ulteriore al
concetto di organismo e all’idea della natura (AA 1/9,1, p. 165ss.). La sua funzione ¢ per-
cid eminentemente categoriale, non pill legata all’espressione di un impianto metafisico
in quanto condizione di possibilita della conoscenza: si tratta di rendere possibile 1’appli-
cazione di categorie all’esperienza e si potrebbe parlare dunque di una funzione trascen-
dentale in senso ristretto o specifico. Il concetto di interazione appare piu volte anche
nella parte del Sistema dedicata alla filosofia pratica (AA 1/9,1, p. 230ss.), specificamente
con la funzione di mostrare la necessita per la costituzione dell’lo dell’autocoscienza del
rapporto intersoggettivo, di fondarne la possibilita e di determinarne il contenuto in rife-
rimento a un concetto di seconda natura. In questa seconda occasione, nonostante 1’inte-
resse dei passaggi in questione, I’utilizzo del concetto di azione reciproca rimane legato
alla sua prima discussione, definitoria. A essa mi dedico percio nei prossimi paragrafi.

The product of this mode of thinking — which is also a mode of being, a movement of existence
— is a special type of self-having on the part of thinking, a self-possession that is something more
than the originary act of knowledge at the basis of experience. This self-having is, rather, the self-
as-product» (pp. 68-69).

45 AAT1/9,1,p.119.



88 Giacomo Croci

4.1. Premesse metodologiche all’interpretazione

E necessario sbozzare innanzitutto la posizione sistematica del concetto di interazione
nella sua prima apparizione fondamentale rispetto all’insieme del testo. A questo devo
premettere il metodo interpretativo generale che si applica in quanto segue rispetto alla
comprensione del Sistema e si orienta a una lettura dell’opera per cosi dire sincronica.
Non assumo ciog la sequenzialita delle differenti sezioni come la descrizione di una suc-
cessione materiale o temporale, ma semplicemente come il progressivo sviluppo di una
serie esclusivamente logica, che presa nel suo insieme non descrive un processo lineare,
ma una struttura concettuale in cui vengono progressivamente introdotte condizioni con-
cettuali irrinunciabili alla costituzione dei differenti aspetti dell’To dell’autocoscienza.

Contro questa prospettiva si solleva la critica che vede nel concetto di storia dell’au-
tocoscienza il dispositivo concettuale decisivo all’opera nel Sisterna. Si nota tuttavia che
porre I’'uguaglianza fra storia in quanto processo del divenire dell’autocoscienza e storia
in quanto descrizione logicamente progressiva di una sequenza di momenti concettuali
conduce innanzitutto a contraddizioni irresolubili*. Inoltre, Schelling rimarca in pit luo-
ghi che alcuni momenti del Sistema vanno pensati, se considerati astrattamente € non in
quanto inseriti nella struttura completa dell’autocoscienza, come fuori dal tempo, come
accade esemplarmente proprio nella seconda epoca, in merito al concetto di intelligenza
(AA1/9,1, pp. 180-182). Dunque non tutti i momenti della struttura logica presentata nel
Sistema implicano di necessita una processualita temporalizzata e storicizzata. Questo
depone a favore di una lettura del Sistema non come genealogia pedissequa di un proces-
so reale di sviluppo dell’autocoscienza, ma come la disposizione secondo progressivita
logica di diverse presupposizioni concettuali necessarie a descrivere la struttura comple-
ta dell’Io dell’autocoscienza.

Date queste premesse, tratteggio a grandi linee cosa si intende per intelligenza nella
seconda epoca del Sistema. Essa presuppone innanzitutto la conclusione della prima
epoca (AA 1/9,1, p. 92ss.), in cui Schelling, muovendo dalla necessita di pensare 1’auto-
coscienza come delimitata, analizza in primo luogo il concetto di sensazione. Sviluppan-
do una critica a una concezione dogmatico-realistica della sensazione, propone la teoria
alternativa di una intuizione produttiva, il cui contenuto non puo essere qui sviluppato
adeguatamente. Si sottolinea pero: il concetto di intuizione produttiva esprime la neces-
sita di pensare I’esperienza come una mediazione di idealita e realta in cui il presupposto
realista di una natura in sé ¢ scalzato dall’idea della produzione pratica. La natura o
mondo dell’esperienza ¢ una produzione risultante dalla mutua interazione di soggettivi-
ta e oggettivita che ha luogo nell’autocoscienza. Questa non ¢ un incontro successivo di
istanze indipendenti, ma si realizza secondo il principio dell’unita dinamica che gia si ¢
riscontrato nella Rassegna generale.

Da questo risultato prendono le mosse i paragrafi dedicati all’intelligenza. In essi
I’Io dell’autocoscienza € quindi ancora completamente legato al plesso interattivo del
processo esperienziale e non si distingue percio all’interno di esso dalle sue proprie

46  Cfr. L.-T. Ulrichs, Volistindige Entfaltung des Bewusstseins. Zum Geschichtsbegriff in Schellings
genetischer Subjektivitdtstheorie, «Internationales Jahrbuch des deutschen Idealismus / Interna-
tional Yearbook of German Idealism. Geschichte / History» 10 (2012), pp. 102-122, il quale rileva
le contraddizioni che conseguono a considerare la storia dell’autocoscienza come modello diacro-
nico e non sincronico, ma si obbliga paradossalmente a una lettura diacronica dell’opera e non si
spinge a problematizzare, sfortunatamente, la prospettiva.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 89

rappresentazioni (AA 1/9,1, pp. 151-152). Il compito essenziale della seconda epoca
¢ «spiegare come 1’To giunga a intuire se stesso in quando produttivo»*’, secondo un
metodo centrale agli argomenti del Sistema che pud essere ora brevemente elucidato
sulla base di questo esempio. La produttivita viene predicata dell’lo a conclusione
della prima epoca. Tale predicazione & tuttavia operata in terza persona, si afferma
cioe che I'lo, per essere dato a se stesso come determinato, deve essere pensato come
produttivo. Schelling chiama questo tipo di predicazione una predicazione per il fi-
losofo. Ma I'Io ¢ Io in quanto autocoscienza. Bisogna dunque capire a quali ulteriori
condizioni I’Io puo predicare di sé la produttivita, in prima persona o per se stesso
nella terminologia schellinghiana. In questo passaggio dalle condizioni di una predi-
cazione de re a quelle di una predicazione de se consiste la leva concettuale fonda-
mentale all’opera nel Sistema.

L’indagine progressiva delle condizioni del sapersi produttivo dell’Io in quanto pro-
duttivo enuclea con maggiore precisione le condizioni di intelligibilita della natura o del
mondo dell’esperienza: si tratta di ritrovare I’intelligibile nella produzione della natura.
Non a caso infatti nei paragrafi dedicati all’intelligenza si tenta 1’integrazione di una
parte dell’apparato categoriale della prima critica kantiana, la cui completa predicazione
per sé si realizza pero soltanto con 1’epoca successiva (AA 1/9,1, p. 175).

4.2. La Wechselwirkung come condizione del mondo dell’esperienza

Nel paragrafo precedente la discussione dell’azione reciproca, si argomenta per la
necessita della dimensione temporale al fine di articolare la differenza per sé fra Io e
cosa (AA 1/9,1, pp. 160-165), definendo la temporalita come congiunzione di serialita
e irreversibilita delle rappresentazioni come rapporti intenzionali. Questo implica per
Schelling un «sentimento del presente», che egli interpreta come una forma basilare di
«sentimento di sé»*. Si esplicita cosi per I'Io il senso interno:

[CJome diventa pero I’To oggetto per se stesso in quanto senso interno? Solo ed esclu-
sivamente perché si costituisce in Iui® il tempo (non il tempo in quanto intuito ester-
namente, ma in quanto mero punto, mero limite). Nella misura in cui 1’lo si oppone
I’oggetto, si costituisce per esso il senso di s€, i.e. I'lo diventa per se stesso oggetto in
quanto pura intensita, in quanto attivita che si pud espandere in una sola dimensione, pure
contratta ora a un solo punto, ma proprio questa attivita estensibile in una sola dimen-
sione, se diviene oggetto per se stessa, ¢ il tempo. Il tempo non ¢ qualcosa che trascorre
indipendentemente dall’lo, ma 1’/o stesso € il tempo, pensato in attivita®.

Nell’opposizione al senso interno e al tempo in quanto legati all’attivita dell’To, si
costituiscono dialetticamente le loro negazioni in quanto legate all’oggetto, che appare
percio al senso esterno in quanto collocato nello spazio ed estensione (AA 1/9,1, pp. 164-

47 AAI1/9.1,p. 154.

48  Ivi,p. 164.

49  «Einzig und allein dadurch, daf ihm die Zeit [...] entsteht». La scelta di traduzione & giustificata
dal fatto che tradurre il dativo con un «per lui» potrebbe alludere a una comprensione per sé
dell’Io in quanto temporale — il cui caso qui non ¢ ancora (I’originale non presenta infatti espres-
sioni come «ihm selbst» o «sich fiir sich selbst als», che pongono generalmente 1’accento sulla
predicazione de se).

50 Ibidem.



90 Giacomo Croci

165). Opponendosi I’oggetto I'Io si scopre in quanto senso interno e (in opposizione al)
senso esterno, (auto-)predicazione che ¢ possibile solo in quanto 1’attivita esperienziale
¢ gia strutturata spazialmente e temporalmente.

Da ci0 si passa a una pill vicina indagine della struttura dell’oggetto dell’esperienza
che, sebbene apparso all’lo innanzitutto come pura estensione opposta alla temporali-
ta, deve essere determinato come «l’unione di entrambi 1 modi dell’intuizione [senso
interno e senso esterno, G.C.]»°'. Questa determinazione si ottiene appunto per via del
concetto di azione reciproca:

[n]ello spazio, considerato a sé, tutto ¢ solo in contiguita, come nel tempo divenuto
oggettivo tutto & solo in successione. Entrambi, spazio e tempo, possono in quanto tali
divenire oggetto soltanto nella successione, poiché in essa lo spazio riposa, mentre il
tempo scorre. Entrambi, lo spazio e il tempo divenuto oggettivo, si mostrano unificati
sinteticamente nell’azione reciproca®.

La condizione della pensabilita dell’oggetto d’esperienza in quanto sintesi di tem-
poralita e spazialita ¢ la Wechselwirkung, questa ultima viene definita come la coe-
sistenza dinamica o 1’essere-contemporaneamente (dynamisches Zugleichseyn) delle
sostanze (AA 1/9,1, p. 179). Risultato intermedio dell’argomentazione sarebbe inoltre
la deduzione delle categorie della relazione dal punto di vista del filosofo (cio¢ in una
predicazione solo de re). Si aggiunge pero che solo la terza, cio¢ proprio 1’azione reci-
proca, ¢ categoria reale, mentre le prime due (sostanza/accidente e causa/effetto) sono
esclusivamente «fattori ideali» (AA 1/9,1, pp. 175-176). Ricostruisco ora i passaggi
fondamentali della discussione.

Si afferma anzitutto che I’oggetto d’esperienza & una sintesi di senso interno e di senso
esterno, non considerabili assolutamente o illimitatamente, come nel momento logico
precedente (AA 1/9,1, pp.165-166), ma in quanto mutualmente relati, mediati e determi-
nantesi nel medesimo processo (AA 1/9,1, p. 166). Solo cosi essi divengono finiti, cioe
apprezzabili, effettivamente costituenti I’esperienza e non astratti:

[u]lno diviene finito attraverso 1’altro significa che uno viene determinato e misurato
grazie all’altro. Da qui [derivano, G.C.] la misura piu originaria del tempo, cio¢ lo spazio
che un corpo in moto rettilineo uniforma percorre in esso, e la misura pil originaria dello
spazio, cio¢ il tempo che un corpo in moto rettilineo uniforme abbisogna per percorrerlo.
Entrambi si mostrano insomma assolutamente indivisibili®*.

Parallelamente, senso interno e senso esterno si determinano a vicenda nella costitu-
zione dell’oggetto (AA /9,1, p. 167).

In un passaggio piuttosto rapido, le determinazioni contingenti o accidentali dell’og-
getto vengono correlate all’operare del senso interno, mentre le sue determinazioni so-
stanziali o necessarie all’operare del senso esterno. La correlazione viene affermata in
forza del fatto che 1’oggetto cade nel dominio del senso interno innanzitutto perché vi &
un limite comune o differenza fra senso interno e senso esterno (in questo momento del
Sistema il soggetto comprende cioe se stesso come senso interno e 1’oggetto ¢ ancora, per

51 Ivi,p. 165.
52 1Ivi,p. 175.
53 Ivi,p. 166.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 91

il soggetto, diverso dal soggetto, & cioe¢ non-soggetto o non-senso-interno), differenza
che ¢ da considerarsi contingente o variabile (AA 1/9,1, p. 167). La contingenza pertiene
percio alla relazione al senso interno, mentre 1’estensione ¢ proprieta necessaria di un
oggetto d’esperinza in senso forte. Da ci0 risulta dunque che,

[c]osi come ’oggetto ¢ al contempo estensivita e intensita, ugualmente esso ¢ anche al
contempo sostanza e accidente, entrambi sono in esso indivisibili [...]. Cio che dell’og-
getto ¢ sostanza, ha solo una grandezza nello spazio, cio che ¢ accidente, solo una gran-
dezza nel tempo. Il tempo viene fissato dalla saturazione dello spazio, lo spazio viene
saturato in modo determinato dalla grandezza nel tempo®*.

Percid, nel momento in cui I’lo predica di se stesso il senso interno in quanto opposto
al senso esterno, 1’oggetto si costituisce come mediazione di spazio e tempo e come
plesso di sostanza e accidenti. Queste determinazioni sono ancora soltanto per il filoso-
fo: non ¢ stato ancora indagato cosa ¢ necessario implicare per una predicazione de se
dell’intuizione secondo spazio e tempo e della categorizzazione degli oggetti secondo
sostanza e accidente (AA 1/9,1, pp. 167-168). Si tratta dunque ora di capire a quali con-
dizioni la predicazione de re puo essere predicata dello stesso processo anche de se, cioe
a patto di quali presupposizioni concettuali 1’Io & in grado di distinguere spazio e tempo
e sostanza e accidente (AA /9,1, p. 168).

Schelling afferma che tempo e spazio sono il divenire oggetto per sé di senso interno e
senso esterno, sono cio¢ I’implicato di una tematizzazione per sé di senso interno e senso
esterno. Si chiede dunque quali siano le condizioni di tale riflessione di secondo grado, in
cui le condizioni di una predicazione per sé possano a loro volta venire predicate per sé
dall’lo (AA 1/9,1, p. 168). In questo luogo Schelling esclude che un moto semplicemente
riflessivo conduca a buon fine: riflettere in un atto successivo — cio¢, ammettiamo la
possibilita, rendere oggetti di una coscienza intenzionale lo spazio e il tempo come modi
dell’intuizione implicitamente presenti nell’atto precedente — & un’operazione destinata
a fallire. Nella seconda esperienza non avremmo spazio e tempo in quanto oggetti, ma
ci troveremmo, come davanti a una qualsiasi esperienza di un oggetto, davanti a una
sintesi in cui temporalitd e spazialita sono solo implicitamente presenti, all’opera nella
distinzione fra senso interno e senso esterno (AA 1/9,1, p. 168).

Tematizzare esplicitamente la differenza fra tempo e spazio non pud muovere cio¢
dalla riflessione su una rappresentazione, ma dal considerare la struttura di una serie tem-
poralizzata di esperienze correlate: «anche con questo secondo produrre [tematizzare in
un atto successivo il primo atto intenzionale su un oggetto d’esperienza, G.C.] non si ot-
terrebbe nulla, con esso staremmo appunto nuovamente li dov’eravamo prima, se questo
secondo produrre non fosse per cosi dire opposto al primo, e non diventasse immedia-
tamente oggetto per 1’lo proprio grazie all’opposizione al primo»*. E 1’opposizione fra
esperienze all’interno della medesima serie il concetto centrale. Decisiva in questo luogo
¢ I’asserzione che la seconda esperienza si oppone alla prima nella medesima serie, si-
gnifica cio¢ ammettere che la prima esperienza determina in un certo senso la seconda:
che la seconda esperienza sia un’esperienza che presenta queste e quelle proprieta ha
qualcosa a che vedere con il fatto che la prima esperienza la determina secondo queste e
quelle proprieta, altrimenti non avrebbe alcun senso asserire che le due esperienze sono

54 1vi,p. 167.
55 Ivi,p.168.



92 Giacomo Croci

collocate in una serie e si susseguono 1’una all’altra (AA 1/9,1, pp. 168-169). Cio che ¢
oggetto della seconda esperienza ¢ determinato da alcune proprieta particolari e determi-
nate dell’oggetto della prima esperienza.

In questo contesto viene inserita anche la differenziazione fra sostanza e accidente.
Il divenire dell’oggetto all’interno della medesima serie esperienziale avviene pero solo
secondo le determinazioni contingenti, poiché la necessita dell’oggetto ¢ determinata
dalla struttura dell’To dell’autocoscienza e non dalla serialita delle rappresentazioni. Si
asserisce dunque che solo cio che ¢ accidentale e determinato nell’oggetto in un primo
stato puo determinare solo cio che ¢ accidentale e determinato nel secondo stato:

solo I’accidentale della seconda produzione potrebbe essere determinato dalla prima.
Indichiamo la prima produzione con B, la seconda con C. Ora, se B contiene la condi-
zione di cio che ¢ accidentale in C, allora solo cio che ¢ accidentale in B puo determinare
cio che ¢ accidentale in C. Infatti, che C sia delimitato da B in questo determinato modo
¢ possibile solo in virtu del fatto che B stesso € delimitato in un certo determinato modo,
i.e. solo in virtd di cid che in esso stesso & accidentale®.

Nessun oggetto produce alcun oggetto secondo la sostanza, ma solo gli accidenti sono
soggetti a mutamento in questo rispetto (AA 1/9,1, p. 171).

Schelling intende cosi fissare il legame sistematico fra successione temporale, rap-
porto di determinazione fra momenti successivi e la categoria di sostanza e accidente. In
sintesi: riflettere il tempo come risultato del divenire per sé del senso interno ¢ possibile
non facendo il tempo oggetto di un’esperienza, ma considerando la serialita temporale
delle esperienze; considerare la serialita temporale delle esperienze implica la differenza
fra due esperienze successive e in essa una relazione di determinazione; la relazione di
determinazione fra successivi si lascia ascrivere solo agli accidenti degli oggetti succes-
sivamente esperiti e non alla sostanza. Questa congiunzione concettuale non ¢ altro per
Schelling che la categoria®® della causalita, intesa meno meccanicamente che come una
piu generica condizionabilita fra oggetti in una dimensione diacronica (AA 1/9,1, p. 169).

Ma procediamo: opporre due momenti successivi dell’esperienza connessi fra loro
da una determinazione che gli accidenti del primo oggetto esercitano sul secondo non
solo introduce la categoria di causalita, ma distingue anche, come piul sopra, la sostanza
dagli accidenti. Se nel momento precedente e in quanto sintesi di senso interno e senso
esterno 1’oggetto & anche sintesi indiscernibile di sostanza e accidente, nell’opposizione

56  Ivi,p. 169.

57  Siricorda in margine che Schelling comprende il concetto di categoria a partire da una cornice
orientata dal e al concetto di prassi: le categorie sono operazioni della mente nel suo coinvol-
gimento pratico con il mondo. Categoria, agire della mente e costituzione degli oggetti dell’e-
sperienza sono percio tre aspetti logici dello stesso processo: «[t]utte le categorie sono modi di
operare, tramite i quali si costituiscono per noi, innanzitutto, gli oggetti. Non c’¢ alcun oggetto per
I’intelligenza, se non c’¢ alcun rapporto causale, € questo rapporto € proprio per questo insepara-
bile dagli oggetti. Se si afferma, A ¢ la causa di B, questo significa soltanto: la successione, che
ha luogo fra i due, non ha luogo esclusivamente nei miei pensieri, ma negli oggetti stessi [cioe: la
pretesa del giudizio di causalita non ¢ I’espressione di un mero rapporto ideale, ma dei rapporti re-
ali fra le cose costituite in quanto casualmente relate fra loro, G.C.]. Né A né B potrebbero essere,
se non fossero in questo rapporto. Qui si tratta insomma non solo di una successione in generale,
ma di una successione che ¢ condizione degli oggetti stessi. [...] La successione ci si deve mo-
strare in quanto inseparabile dai fenomeni, cosi come questi fenomeni in quanto inseparabili da
quella successione. Percio dal punto di vista dell’esperienza c’¢ esattamente lo stesso risultato, sia



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 93

fra momenti successivi si realizza al contrario una divisione di queste ultime per 1'Io
esperiente. Nell’opposizione di due momenti successivi causalmente relati uno all’altro
I’Io categorizza cio¢ secondo sostanza e accidente; la causalita ¢ perd ancora implicita,
non ¢ ancora usata esplicitamente come categoria dall’Io, che non distingue ancora per
sé fra causa ed effetto, ¢ solo introdotta in terza persona.

Com’¢ ormai ovvio, nel passaggio logico successivo si identifica la condizione di
possibilita grazie alla quale 1’To puo distinguere per se stesso causa ed effetto (AA 1/9,1,
p. 171). Si arriva cosi al punto: Schelling sostiene la tesi che € solo introducendo impli-
citamente il concetto di azione reciproca che ¢ possibile per ’intelligenza, cio¢ per 1'lo
allo stato attuale dell’esposizione logica del Sistema, fare uso per sé della categoria della
causalita (AA /9,1, p. 173).

Consideriamo le riflessioni di Schelling in merito alla categoria della causalita e al suo
utilizzo esplicito da parte dell’lo.

«Ci0 che ¢ accidentale in B contiene la condizione di cid che ¢ accidentale in C —».
Un’altra volta, questo ¢ chiaro a noi che osserviamo I’Io. Ora pero I’intelligenza stessa
deve riconoscere 1’accidentale in B come la condizione dell’accidentale in C, ma que-
sto non ¢ possibile senza che entrambi, B e C, nella stessa e medesima azioni vengano
contrapposti e dunque di nuovo relati uno all’altro. Che entrambi vengono contrapposti
¢ manifesto, perché B viene rimosso dalla coscienza per mezzo di C e retrocede nel
momento passato, B ¢ causa, C effetto, B cid che determina, C cio che ¢ determinato.
Non si capisce perd come entrambi possano venire relati uno all’altro, poiché in questo
momento 1’Io non ¢ altro che una successione di rappresentazioni originarie, delle quali
I’una rimuove I’altra. (A causa della stessa ragione che lo sospinge da B a C, I’To viene
sospinto anche da C a D, ecc.) E dunque stato detto che solo gli accidenti nascono e
trapassano, non le sostanze. Ma che cos’¢ la sostanza? Essa ¢ soltanto il tempo arresta-
to. Dunque neanche le sostanze possono permanere, (cioe, si capisce, per 1’lo, perché
la domanda: come le sostanze possono permanere per sé, non ha assolutamente alcun
senso); poiché ora il tempo non ¢ per nulla arrestato, ma scorre, (allo stesso modo, non
in sé, ma solo per 1’Io), allora anche le sostanze non possono essere fissate, poiché ¢
I’Io stesso a non essere fissato, perché in questo momento 1’Io non ¢ altro che questa
stessa successione’®.

Partiamo dalla fine del passaggio. Asserire che 1’Io non ¢ altro che questa succes-
sione significa ribadire la premessa generale dell’epoca dell’intelligenza: in essa, il
concetto di o non rida un’autocoscienza che si sa distinta dalle proprie rappresentazio-
ni; cid che ¢ descritto ¢ piuttosto la costituzione del mondo dell’esperienza in quanto
intelligibile e ordinato secondo categorie e concetti. Dell’Io non si predica ancora una
differenza per sé dalle proprie rappresentazioni, I’Io non comprende se stesso in quan-
to distinto dalla serie delle proprie esperienze. Per questo si afferma che 1’Io non puo
fissare la relazione fra due esperienze, ma viene trascinato, cosi ’espressione quasi
metaforica di Schelling, da una all’altra.

che la successione sia vincolata alle cose, o le cose alla successione. Semplicemente che entrambe

siano inseparabili in generale, questo ¢ il giudizio dell’intelletto comune. In effetti ¢ estremamen-

te assurdo asserire che la successione si costituisce con I’operare dell’intelligenza, mentre gli

oggetti, al contrario, indipendentemente da essa. Quantomeno si dovrebbero dare entrambi, e la

successione e gli oggetti, per ugualmente indipendenti dalle rappresentazioni» (AA 1/9,1, p. 170).
58 AAI1/9,1,pp.171-172.



94 Giacomo Croci

Questo, applicato all’assunzione che gli oggetti sono relati uno all’altro da una causa-
lita monodirezionale, che procede irreversibilmente e necessariamente da causa a effetto,
porta alla conclusione che non & possibile per 1’lo riconoscere per se stesso nell’og-
getto-causa o nello stato-causa la condizione determinante dell’ oggetto-effetto o dello
stato-effetto. Comprendere un rapporto di causa-effetto implica cioe¢ pit di una semplice
serie di rappresentazioni di oggetti, che seguono le une alle altre; comprendere qualcosa
come causalmente determinato da qualcos’altro significa, nella fraseologia schellinghia-
na, «fissare» la serie delle esperienze, fissare cio¢ una relazione che dall’effetto ritorna
alla causa, interrompere il susseguirsi monodirezionale e irreversibile della causalita. Si
stabilisce dunque 1’impossibilita per I’lo, date le premesse attuali, di fare uso esplicito
della categoria della causalita®: utilizzare la categoria della causalita significa non solo
assumere la differenza fra due esperienze successive, di cui una produce I’altra; ma so-
prattutto obbligarsi a porre un rapporto di spiegazione che dall’effetto ritorna alla causa
(AA1/9,1, p. 172). Essere in grado di fare questo presuppone implicitamente un’opera-
zione di retrocessione o, ancora meglio, che nell’esperienza in quanto serie causalmente
ordinata vi sia non solo la direzione lineare del tempo astratto, ma anche una direzione
opposta (AA1/9,1,p. 172).

Per questa ragione si stabilisce che

direzioni opposte potrebbero comparire nella successione solo se 1’Io, in quanto spinto da
B a C, venisse anche e nello stesso tempo ricondotto a B, poiché allora le direzioni oppo-
ste si neutralizzerebbero, la successione verrebbe fissata e cosi appunto anche le sostanze.
Ora, senza dubbio I’'Io puo essere ricondotto da C a B soltanto nella stessa maniera in
cui era condotto da B a C. Cioe, appunto, come B conteneva la condizione di una deter-
minazione in C, C dovrebbe viceversa contenere la condizione di una determinazione in
B. Eppure questa determinazione in B non puo esserci stata, prima che C fosse, poiché
I’accidentale di C deve certo contenerne la condizione [della determinazione in B, G.C.],
ma C in quanto questa cosa determinata si costituisce per I’Io soltanto nel momento pre-
sente, mentre C in quanto sostanza puo certo essere qualcosa di gia esistente, pero 1’Io nel
momento presente non ne sa nulla, poiché C si costituisce per esso innanzitutto in quanto
questa cosa determinata, percio anche quella determinazione in B, la cui condizione ¢ in
C, dovrebbe costituirsi solo in questo momento. Dunque nello stesso, medesimo e indi-
visibile momento, in cui C viene determinato da B, anche B dovrebbe viceversa venire
determinato da C. Tuttavia B e C sono stati opposti uno all’altro nella coscienza, dunque
porre qualcosa in C deve implicare necessariamente un non-porre in B, e viceversa, co-
sicché la determinazione di C tramite B venga assunta come positiva, quella di B tramite
C venga posta invece come la negativa della prima. Quasi non bisogna ricordare che in
quanto appena dimostrato sono state dedotte tutte le proprieta del rapporto dell’interazio-
ne o azione reciproca®.

Cio0 che era stato fissato come condizione di possibilita dell’utilizzo esplicito del-
la categoria della causalita nell’esperienza, la «direzione opposta» nella successione
esperienziale causalmente ordinata, conduce a definire questa condizione come We-
chselwirkung, dopo averne determinato in luogo di argomentazione le proprieta essen-
ziali. Dopo aver ascritto all’esperienza I’essere strutturata secondo una linearita cau-

59  Schelling aggiunge naturalmente che questo stato dell’Io € una mera astrazione assunta dal filoso-
fo, non uno stato reale dell’esperienza (AA 1/9,1, p. 172).
60 AAI/9,1,pp.172-173.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 95

sale, ¢ necessario capire a quali condizioni in questo contesto sia possibile per questa
stessa esperienza fare uso esplicito della categoria della causalita. E necessario fondare
il fatto che in detta successione sia possibile ricondurre 1’effetto alla sua causa, cioe
fissare la successione senza che le esperienze siano continuamente «rimosse» 0 sosti-
tuite in assenza della riflessione su alcun nesso causale. Cio ¢ possibile per Schelling
solo a patto di assumere, nella successione esperienziale, una direzione opposta alla
linearitd monodirezionale del tempo astratto che procede da causa ad effetto. Questa
direzione deve tuttavia fondarsi sullo stesso principio che ordina la direzione cui si
oppone, cio¢ la causalitd in quanto determinazione delle proprieta accidentali di uno
stato o un oggetto (causa) per via delle proprieta accidentali di uno stato o un oggetto
(effetto), ma in senso inverso. Alcune proprieta accidentali dell’effetto devono essere
condizione di alcune proprieta accidentali della causa.

La tesi all’apparenza azzardata viene mitigata da alcune glosse. Innanzitutto non
ne va di invertire quello che potremmo chiamare il flusso causale-temporale — cio¢ di
affermare che un effetto precede la sua causa in senso stretto. Al contrario: al concetto
di azione reciproca pertiene 1’idea che la costituzione delle esperienze in quanto cau-
salmente ordinate non ¢ pensabile se non a partire dal fatto che, nello stesso momento
in cui si presuppone che la causa determina I’effetto, & anche necessario presupporre
che I’effetto determina a sua volta la causa, ma senza invertire i reciproci ruoli. Asse-
rire un rapporto di causalita significa asserire che le sue componenti si determinano
reciprocamente in un rapporto complesso: assumere uno stato come causa di un altro
stato non significa soltanto costituire il secondo stato come effetto del primo, ma anche
il primo come causa del secondo, nello stesso movimento logico, ma senza invertirne
iruoli. Un’asimmetria interna ¢ infatti mantenuta: se B si costituisce come causa di C,
allora cio che in C costituisce B non puo essere che un qualcosa di negativo rispetto
alla prima determinazione.

Affermare una linearita causale presuppone percio rapporti di determinazioni pil
complessi della semplice linearita, la cui validita non viene tuttavia sospesa in assoluto.
Non bisogna dimenticare infine che con azione reciproca si intende appunto lo stato di
reciproca efficacia o co-determinazione che intercorre fra le sostanze. Schelling asserisce
in fin dei conti che, per poter utilizzare il concetto di causalita, ¢ necessario presupporre
che le sostanze siano in uno stato di reciproca determinazione, il che rende possibile il
rapporto causale asserito delle variazioni accidentali (AA 1/9,1, p. 173).

Si conclude cosi questa parte dell’indagine sulla struttura dell’oggetto d’esperienza: il
procedimento (A) ha preso le mosse dall’oggetto come sintesi indeterminata, semplice-
mente opposta all’lo che si comprende come senso interno; (B) anche in forza dello scopo
generale di determinare la struttura intelligibile e concettuale del mondo dell’esperienza,
ha approfondito la determinazione dell’oggetto indagandone la costituzione. In correla-
zione alle operazioni della mente, interpretate come categorie, Schelling ha mostrato che
(C)) alla costituzione dell’lo per sé come senso interno corrisponde la concezione dell’og-
getto come sintesi di sostanza e accidente; (C,) la quale categoria pud essere adoperata
attivamente dall’Io solo a patto di assumere che la serie delle esperienze sia causalmente
ordinata, cioe che gli accidenti si determinino in una successione irreversibile; infine, che
(C,) I"applicazione della categoria della causalita alla successione degli accidenti & com-
prensibile soltanto a patto di assumere la Wechselwirkung delle sostanze.

Con C, si ricompone la sintesi di sostanza e accidente che, dopo essere stata afferma-
ta in quanto indeterminata in C,, e successivamente divisa in C,, viene ora riportata in



96 Giacomo Croci

un’unita le cui determinanti fondamentali compaiono questa volta esplicitamente, in una
determinazione reciproca e dinamica:

[c]on I’azione reciproca la successione viene fissata, si costituisce il presente, e cosi
anche quell’essere-contemporaneamente [Zugleichseyn] di sostanza e accidente nell’og-
getto viene ristabilito, B e C sono entrambi allo stesso tempo causa ed effetto. In quanto
causa ciascuno ¢ sostanza, poiché puo essere conosciuto come causa solo in quanto viene
intuito come permanente, in quanto effetto & accidente. Con 1’interazione reciproca so-
stanza e accidente vengono riunificati sinteticamente. La possibilita di riconoscere 1’og-
getto in quanto tale € percio condizionata per I’To dalla necessita della successione dell’a-
zione reciproca, delle quali la prima sospende il presente, (affinché I’To possa oltrepassare
I’oggetto), la seconda lo ristabilisce®!.

Nonostante le incongruenze terminologiche, Schelling sostiene che con la categoria dell’a-
zione reciproca ¢ finalmente possibile comprendere 1’unita sintetica e dinamica dell’oggetto
d’esperienza: sostanza e accidente non sono piul in una commistione indeterminata né in una
divisione immediata. Fare della comune co-determinazione, interazione o azione reciproca
delle sostanze la condizione di possibilita dell’oggetto d’esperienza significa affermare che
esso ¢ costituito allo stesso tempo come sostanza-permanente e come accidente-variabile in
dipendenza dai rapporti determinanti che viene posto intrattenere con gli altri oggetti.

Si deve sottolineare perd concludendo che I’argomentazione non ¢ priva di difetti.
La relazione fra le coppie concettuali sostanza-accidente e causa-effetto ¢ ancora trop-
po vaga e lascia aperte numerose questioni, pur essendo uno dei motori fondamentali
dell’argomento. Nello specifico, si tratta di capire in virtu di quale necessita concettuale
¢ possibile passare dall’affermazione che la causa non puo pertenere a cio che di neces-
sario vi ¢ nella struttura dell’oggetto, alla contraddittoria secondo cui in quanto sostanza
ogni oggetto ¢ causa. D’altra parte sembra possibile ricostruire i momenti fondamenta-
li dell’argomentazione tralasciando la categoria di sostanza/accidente o interpretandola
come pseudo-categoria, leggendo cioe i passaggi appena discussi come una critica tra-
scendentale alla categoria della sostanza. Una simile interpretazione non sarebbe com-
pletamente illegittima (affermando Schelling pit volte che ha senso parlare di sostanza
soltanto in relazione alle operazioni della mente), ma si spingerebbe comunque pil in
1a di dove si spinge il Sisterma stesso, che sembra voler mantenere a tutti i costi, in un
residuo effettivamente dogmatico, una categoria altrimenti rinunciabile, se considerata
nel contesto generale dell’opera.

Certo non ¢ da escludere la possibilita che la categoria della sostanza venga mantenuta
per poter affermare di aver dedotto, in questo modo, tutte le categorie dell’apparato cate-
goriale kantiano (AA 1/9,1, p. 175). Si pud inoltre di nuovo ricordare, a favore di Schel-
ling, che sostanza/accidente e causa/effetto sono detti essere momenti esclusivamente
ideali dell’unica categoria reale della relazione, che € appunto I’interazione o azione
reciproca. Questo non contribuirebbe perd comunque a riempire le falle argomentative
che, purtroppo, nel procedere schellinghiano non possono che venire diagnosticate.

L’osservazione con cui mi sembra di poter concludere coerentemente questa sezione
¢ relativa al ruolo ulteriore che la Wechselwirkung ha nell’apparato concettuale del Si-
stema. Essa infatti, se applicata iperbolicamente alla totalita sistematica degli oggetti,
conduce all’asserzione dell’idea della natura come condizione di possibilita costitutiva

61 Ivi,p.174.



Funzioni e significati del concetto di Wechselwirkung nel primo Schelling 97

(e non solo regolativa, come nella prima critica kantiana) degli oggetti dell’esperienza,
i quali non possono essere concepiti se non in rapporto a un organismo assoluto, cio¢
appunto la totalita di tutto ci0 che esiste in quanto in interazione reciproca con se stessa
(AA1/9,1, p. 176); Schelling afferma altresi che il concetto di universo, concepito come
«Wechselwirkung universale delle sostanze» € una condizione necessaria del fatto che
I’Io dell’autocoscienza ¢ da pensarsi in modo limitato. L’analisi di detti movimenti suc-
cessivi e ’eventuale critica della loro validita esorbiterebbero perd dagli scopi del pre-
sente testo: rimarranno percio accennate e da svilupparsi in altra occasione.

5. Conclusione

Nelle ricostruzioni precedenti ho cercato di isolare, con sempre maggiore specificita, se
si vuole, le principali funzioni e i corrispondenti significati cui il concetto di azione reci-
proca corrisponde nella prima opera di Schelling. I primi due rami dell’analisi sono stati
interpretati come un unico plesso, nel quale 1’interrogazione metafisica e I’interrogazione
trascendentale si informano vicendevolmente. Piul in particolare, ho mostrato in che senso
I’impianto metafisico a cui il giovane Schelling lavora non solo ¢ funzionalizzato a una fon-
dazione della pretesa di validita delle rappresentazioni, ma ¢ esso stesso fondato per cosi
dire a sua volta dallo statuto trascendentale del soggetto conoscente: 1’ Assoluto, o principio
della filosofia, indica in Schelling la posizione originaria dell’identita dinamico-interattiva
di essere e conoscere. Si ¢ sottolineato inoltre come decisiva alla concettualizzazione di
questa ultima sia la dimensione della prassi materiale. Ne ¢ conseguito che 1’esperienza
viene concettualizzata come un processo unitario e concreto, in cui la mediazione di mente
e mondo si realizza tramite la mutua costituzione pratica dei due estremi, irriducibili I’'una
all’altro ma pensabili solo nelle reciproche presupposizione e coappartenenza.

La funzione categoriale che ho infine esposto, limitandomi a una sezione specifica del
Sistema dell’idealismo trascendentale,ha messo in luce alcuni aspetti della sistemazione
della cosiddetta prima fase del pensiero schellinghiano, sia metodologici che contenu-
tistici. Fra questi, due meritano di essere sottolineati in sede conclusiva: innanzitutto la
funzione costitutiva, rispetto alla possibilita dell’oggetto d’esperienza, ascritta al concet-
to di natura in quanto macro-organismo; secondariamente la precedenza paradigmatica
che una causalita organica in questa linea gioca. Sul complesso metafisico fondamentale,
caratterizzato da un monismo immanente e dinamico, si installa percio la revoca della
causalita meccanica e della temporalita astratta o lineare, proprio in virtu della categoria
di azione reciproca e della sua ripetizione potenziata nel concetto di universo. Trarre
le conseguenze di un tale spostamento supera perd gli scopi di questo contributo, che
conclude limitandosi a designare le potenzialita che una pill vicina analisi della prima
filosofia schellinghiana lascia intravedere®?.

62 Desidero ringraziare di cuore, per il loro aiuto, 1’attenta revisione del testo e il vivo dialogo sui
contenuti, Camilla Angeli, Nicolo Pietro Cangini e Marco Pelucchi.






SULLA VIA DEL «REGNO DELLA SOGGETTIVITA
O DELLA LIBERTA»: LA WECHSELWIRKUNG IN HEGEL

DI GIORGIO CESARALE

La matrice originaria della riflessione di Hegel intorno al concetto di «We-
chselwirkung», di «azione reciproca», puo essere fatta risalire alla fase in cui egli, dopo
aver completato La vita di Gesu (primavera 1795) e iniziato a redigere il frammento Per
quanto si facciano su di essa..., dedicato alla questione della positivita della religione cri-
stiana, ha reagito nei confronti delle tesi espresse da Schelling in Dell’io come principio
della filosofia con una improvvisa, ma decisa, sterzata di carattere speculativo. E nota la
posizione di Schelling nel Vom Ich: il sapere condizionato dell’uomo deve avere come
suo fondamento un incondizionato; questo incondizionato pud pero essere solo 1’lo, in
quanto unica realta in grado coniugare I’assolutezza dell’essere a quella del pensare. Nel
par. XII dell’opera, inoltre, Schelling aveva aggiunto ai primi attributi dell’lo assoluto,
infinita, immutabilita e indivisibilita, quello dell’unica sostanzialita. Se ci fossero mol-
teplici sostanze, infatti,

ci sarebbe un Io fuori dell’lo — il che ¢ assurdo. Percio tutto quel che ¢, é nell’lo e al di
fuori dell’lo non c’e nulla. L'To contiene, infatti, ogni realta e tutto quel che ¢, € in virtu
della realta. Quindi tutto ¢ nell’lo. — Nulla & senza realta; ora, non ¢’¢ alcuna realta al di
fuori dell’lo, quindi non c’¢ nulla al di fuori dell’lo. Se I'To € I'unica sostanza, tutto cio
che ¢, é semplice accidente dell’lo".

Accompagnandolo con una lettera, Schelling aveva inviato il Vom Ich a Hegel il 21
luglio 1795. Poco piu di un mese dopo, il 30 agosto 1795, Hegel risponde a Schelling,
puntando il dito sull’attributo della sostanza unica assegnato all’io:

se sostanza e accidente sono concetti scambievoli, mi sembra che il concetto di so-
stanza non possa applicarsi all’io assoluto, bensi all’io empirico come si presenta nella
coscienza di sé. Che perod tu non parli di questo io (che riunisce le tesi e antitesi pil alte)
me I’ha fatto credere il § precedente dove tu assegni all’io ’indivisibilita, il quale predi-
cato dovrebbe essere attribuito soltanto all’io assoluto, non all’io come si presenta nella
coscienza di sé, in cui si presenta ponendosi solo come una parte della sua realta?.

1 F. W.J. Schelling, Vom Ich als der Prinzip der Philosophie oder iiber das Unbedigte in men-
schlichen Wissen, in 1d., Schellings Werke, hrsg. von M. Schroter, Miinchen, C. H. Beck, Erster
Hauptband, 1965, pp. 116-117, tr. it. di A. Moscati, Dell’io come principio della filosofia, Napoli,
Cronopio, 1991, pp. 70-71.

2 G. W. F. Hegel, Briefe von und an Hegel, hrsg. von J. Hoffmeister, Hamburg, Felix Meiner, Band I:
1785-1812, 1952, p. 32, tr. it. di P. Manganaro, Epistolario I. 1785-1808, Napoli, Guida, 1983, p. 127.



100 Giorgio Cesarale

Il concetto di «sostanza», insomma, ¢ determinabile solo se lo si fa dipendere da
quello di «accidente» e viceversa. Nessuno di questi due concetti & autosufficiente,
perché ciascuno rimanda all’altro, ¢ impostato sul continuo scambio con I’opposto,
sulla Wechselwirkung. Per questo, la loro applicazione all’lo assoluto € inappropriata:
solo la coscienza empirica & semmai legata al rapporto fra sostanza e accidente, perché
solo in essa — e qui si osserva la lezione del Fichte della Wissenschaftslehre del 1794,
che aveva sviluppato la relazione fra Io e Non-Io sulla base della loro divisibilita — si
pud contrapporre a una quantita determinata un’altra quantita determinata. In sinte-
si: la sostanza, pensata nell’insieme delle sue implicazioni, ¢ Wechselwirkung; ma
quest’ultima non pud essere applicata all’assoluto. E in questa duplice convinzione
che risiede, secondo noi, il germe della ricca articolazione logica maturata in seguito
da Hegel intorno all’«azione reciproca.

1.1 Assoluto e azione reciproca: i primi sondaggi jenesi

Nella Scienza della logica, Hegel colloca il «rapporto assoluto» (das absolute Verhdilt-
nis) nella terza sezione, la «realtd» o «effettualita»’® (come altri, pilt ragionevolmente,
preferiscono tradurre), della «dottrina dell’essenza». Nel «rapporto assoluto» confluisco-
no tre categorie fondamentali non solo della metafisica, ma anche della scienza occiden-
tale: sostanza*, causa, azione reciproca. La disposizione «architettonica» di queste cate-
gorie ¢ gia significativa: situandole nella «dottrina dell’essenza», in una sfera intermedia
fra la «dottrina dell’essere» e la «dottrina del concetto», Hegel prende da subito partito
per una loro reinterpretazione come «determinazioni riflesse»’, e cioé come categorie
intimamente sdoppiate, oscillanti fra ’unita del movimento essente e i suoi momenti,
i quali sono tali perché interiorizzano quell’attitudine negativa che precedentemente,
nella dottrina dell’essere, investiva le categorie solo dall’esterno. Mentre cio¢ le deter-
minatezze della dottrina dell’essere rivendicano immediatamente a sé la positivita, la
capacita di sottrarsi al regime della negazione — il quale non costituendole dall’interno &
costretto a mettervi accanto una seconda categoria (il «qualcosa» non & infatti pensabile
senza che sia negato dall’«altro», il «finito» senza che escluda I’ «infinito», I’ «uno» senza
che sia circondato dal «vuoto») —, le determinazioni dell’essenza sono in quanto poste,
ricurvano la negazione entro di sé, fanno precipitare la loro immediatezza nel movimen-
to negativo. Le Wesensbestimmungen sono cosl immediatezze private di ogni grado di

3 G.WPF. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio. Heidelberg 1817 (prima edi-
zione), ed. it. a cura di A. Tassi, Bologna, Cappelli, 1985, p. 72. Un’altra soluzione, egualmente
valida, ¢ «realta effettiva», selezionata da Valerio Verra nella sua traduzione di G.W.F. Hegel, En-
ciclopedia delle scienze filosofiche in compendio. La scienza della logica (1830), Torino, UTET,
1981, p. 352.

4  Da qui in poi faremo continuamente cenno alla rielaborazione hegeliana del concetto di «so-
stanza». In questa sede, tuttavia, non intendiamo, per ragioni di spazio, affrontare la questione
nell’insieme dei suoi riferimenti storico-teoretici. Per una problematizzazione delle assunzioni
hegeliane, messe a confronto con quelle della tradizione, cfr. K. Hartmann, Hegels Logik, hrsg.
von O. Miiller, Berlin und New York, de Gruyter, 1999, pp. 273-283.

5 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), hrsg. von
F. Hogemann und W. Jaeschke, in Id., Gesammelte Werke, hrsg. von der Rheinisch-Westfalischen
Akademie der Wissenschaften, Hamburg, Felix Meiner, Band XI, 1978, p. 243, tr. it. di A. Moni,
rivista da C. Cesa, Scienza della logica, Roma-Bari, Laterza, 1984, p. 435.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 101

indipendenza, e percio superantisi e «riflesse» nell’essenza stessa, nella relazione in cui
sono fin da subito depositate. La «sostanza» e la «causa» confermano questa dinamica
concettuale, anche se, come vedremo fra poco, la portano a un punto di particolare crisi,
condannandola in un certo senso al fallimento. Come Wesenbestimmungen, infatti, esse
sono tali solo perché fanno da contraccolpo, in se stesse, alla loro categoria relativa: la
sostanza ¢ immediatamente espressiva dell’accidente e la causa dell’effetto. Il richiamo
all’espressione non ¢ casuale: la Wirklichkeit, della quale sostanza, causa e azione reci-
proca rappresentano il terzo stadio espositivo, sorge dall’annullamento della polarita fra
«interno» ed «esterno» quale ultima categoria del «rapporto essenziale», dal prepotente
affermarsi, soprattutto grazie all’esperienza concettuale della «forza» — la quale ¢é soltan-
to in quanto si manifesta all’esterno® — dell’identita di contenuto fra essenza ed apparen-
za. La Wirklichkeit ¢ infatti nient’altro che questo, perfetta circolazione dei contenuti fra
essenza ed esistenza, sebbene la forma continui a sfigurare questa pienezza, rendendola
discontinua, ancora preda di determinazioni parziali.

Bisogna comprendere la portata del paradosso che investe I’istituzione logica quando si ¢
gia varcata la soglia della Wirklichkeit, ma non si € ancora avuto accesso al «concetto»: 1’u-
nita «speculativa» & raggiunta, ma i mezzi per determinarla sono ancora largamente insuffi-
cienti, ancora prigionieri delle antitesi della «metafisica di una volta»’. Risultano soprattutto
tali sia I’ «assoluto», affrontato nel primo capitolo della Wirklichkeit, sia le categorie modali,
«possibilita», «accidentalita», «realta» e «necessita», cui Hegel dedica speciale attenzione
nel capitolo intermedio della sezione in questione. L’assoluto, il piano della integrazione
logico-ontologica, vi €, cio¢, conquistato, ma i livelli della sua esplicitazione, la sua Dar-
stellung, sono ancora ineguali, ancora penalizzati da una difettosa Reflexionsphilosophie. 1l
linguaggio risente di questa difficolta, giacché «rapporto assoluto», come Hegel segnala
nell’apercu del capitolo, € lemma quasi inesorabilmente contraddittorio:

¢ rapporto [il rapporto assoluto], perché ¢ un distinguere, i cui momenti stessi son la
sua intiera totalita; momenti dunque che sussistono assolutamente, di modo pero che que-
sto non ¢ che un unico sussistere, e che la distinzione ¢ soltanto la parvenza dell’esporre,
e questa parvenza ¢ 1’assoluto stesso®.

Gli «impegni» concettuali dell’assoluto implicherebbero insomma la cessazione della
distinzione fra i suoi momenti come momenti che sussistono, che hanno un Bestehen
autonomo. Come si fa a parlare ancora di momenti che riposano in sé, se ciascuno di essi
& «ganze Totalitit», «intiera totalita», dunque esaurisce in sé I’intera relazione? Hegel
osserva il problema presto, al tempo del suo piu serrato confronto con la trasformazione
«speculativa» che, a suo giudizio, Fichte e Schelling hanno impresso alla filosofia:

Un’autentica speculazione, la quale perd non perviene a costruirsi compiutamente in
sistema, parte necessariamente dall’assoluta identita, la cui scissione in soggettivo e og-
gettivo ¢ una produzione dell’assoluto. Il principio fondamentale ¢ quindi completamente
trascendentale e dal suo punto di vista non c’¢ opposizione assoluta del soggettivo e

6 Ivi, p. 364, tr. it. cit., pp. 586-587.

7  G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Teil: Die Objektive Logik, Erster Band: Die Lehre
vom Sein (1832), hrsg von. F. Hogemann und W. Jaeschke, in Id., Gesammelte Werke cit., Band
XXI, 1978, p. 48, tr. it. cit., p. 47.

8  G.WUF. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p.
393, tr. it. cit., p. 625.



102 Giorgio Cesarale

dell’oggettivo. Ma con cio la manifestazione dell’assoluto & un’opposizione; I’assoluto
non ¢ nella sua manifestazione; 1’'uno e 1’altra sono essi stessi opposti. La manifestazione
non ¢ identita. Questa opposizione non puo venir tolta in senso trascendentale, cio¢ nel
senso che non ci sia in sé opposizione; cosi la manifestazione ¢ solo annientata, mentre la
manifestazione deve ugualmente essere; si sarebbe affermato con cio che I’assoluto nella
sua manifestazione sarebbe fuori di sé. L’assoluto deve porsi dunque nella manifestazio-
ne stessa, cio¢ non annientarla, ma costruirla come identita. Il rapporto di causalita che
intercorre fra 1’assoluto e la sua manifestazione € una falsa identita; infatti a fondamento
di questo rapporto c’¢ 1’opposizione assoluta. In esso i due opposti sussistono, ma con
un’importante differente: 1’unificazione & violenta’.

E nello iato fra filosofia o speculazione, che muove dall’identita fra soggetto e ogget-
to, e sistema, che si manifesta in una sequenza di determinazioni concettuali organizzate,
che si introduce il rapporto di causalita: in virtt di quest’ultimo, infatti, I’assoluto acqui-
sta certamente un potere sulla sua manifestazione; allo stesso tempo, esso la configura
come un opposto. Ne scaturisce una violenza: la soggiacente identita fra causa ed effetto
deve cancellare quella opposizione che pure ha provveduto a fissare.

Il tentativo che Fichte ha compiuto nella Wissenschaftslehre del 1794 per scio-
gliere questa tensione ¢ consistito nel far culminare il rapporto di causalita nella We-
chselwirkung, nell’azione reciproca:

Il puro dommatismo che & un dommatismo della filosofia, rimane anche per sua tendenza
immanente all’opposizione; il rapporto di causalita nella sua compiuta forma di azione reci-
proca, azione dell’intellettuale sul sensibile o del sensibile sull’intellettuale, domina in esso
come principio fondamentale. Nel realismo e nell’idealismo coerenti quel rapporto occupa
un posto soltanto subordinato, benché sembri dominare, e nel realismo il soggetto ¢ posto
come prodotto dell’oggetto, nell’idealismo 1’oggetto & posto come prodotto del soggetto;
il rapporto di causalita & perd essenzialmente tolto, in quanto il produrre & un produrre as-
soluto, non potendo ciog il prodotto sussistere che nel produrre, e non essendo posto come
elemento indipendente, che sussista prima e indipendentemente dal produrre, come nel caso
del rapporto causale puro, nel principio formale del dommatismo'.

Il dettato testuale non ¢ trasparente; ciononostante il suo messaggio di fondo non
appare passibile di distorsioni interpretative: nella Wissenschaftslehre del 1794, la cui
prima «serie», quella realizzata dall’io filosofante, termina nella sintesi della determi-
nabilita reciproca fra lo e Non-lo, nella realta prodotta dall’immaginazione, domina
ancora il rapporto di causalita, che spezza la continuita del produrre, omogenea all’iden-
tita soggetto-oggetto. Si tratta, au fond, di una incoerenza dell’«idealismo critico»'" di

9  G.W.F. Hegel, Differenz der Fichte’schen und Schelling schen Systems der Philosophie, hrsg. von
H. Buchner und O. Poggeler, in Id., Gesammelte Werke cit., Band 1V, 1968, p. 32, tr. it. di R.
Bodei, Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling in rapporto ai contributi
di Reinhold per un piu agevole quadro sinottico dello stato della filosofia all’inizio del dicianno-
vesimo secolo, in 1d., Primi scritti critici, Milano, Mursia, 1971, pp. 36-37.

10  Ibidem.

11 J. G.Fichte, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, in J. G. Fichte, Gesamtausgabe der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften, hrsg. von R. Lauth u. a., Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 1962 ss., Reihe I, Band II, p. 336, tr. it. di M. Sacchetto, Fondamento
dell’intera dottrina della scienza, in 1d., Scritti sulla dottrina della scienza 1794-1804, Torino,
UTET, 1999, p. 231.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 103

Fichte, che viene paradossalmente tolta da un idealismo o da un realismo conseguenti:
nel primo caso il soggetto assorbe interamente il prodotto oggettivo e nel secondo I’og-
getto risucchia entro di sé il prodotto soggettivo. Il produrre, in entrambi i casi, non
pone qualcosa di esteriore a sé su cui esercitare la propria azione identificatrice, come il
rapporto di causalita, anche nel suo pitl immediato prolungamento, rappresentato dall’a-
zione reciproca, costringe invece a fare.

Vi ¢ perd un punto, forse pill profondo, derivante dall’adozione fichtiana della cau-
salita reciproca come principio di costruzione sistematica che non va sottovalutato. Lo
Hegel jenese lo esplora nel medesimo torno di tempo, riflettendo, nel Rapporto dello
scetticismo con la filosofia, sulla differenza fra scetticismo antico e moderno. In que-
sta sede, Hegel muove, in particolare, una severa critica alla Kritik der theoretischen
Philosophie di Gottlob E. Schulze, 1’autore di quell’Enesidemo recensendo il quale
Fichte aveva fatto nascere la sua Tathandlung, base della Dottrina della scienza. Hegel
¢, nei confronti di Schulze, piu aspro di Fichte, ma, come quest’ultimo, individua la
radice della sua posizione in un volgarizzamento del kantismo, in una sua «psicologiz-
zazione», interessata, per un verso, a ricostruire le condizioni operative delle facolta
rappresentativa (i «fatti della coscienza») e, per altro verso, a ripristinare una teoria
«corrispondentista» della verita, per la quale essa consisterebbe nell’accordo fra le
nostre credenze e la realta «out there», la cosa in sé. Schulze si era percid chiesto: se
la filosofia trascendentale ¢ un’indagine intorno alle condizioni della conoscenza, non
vi ¢ contraddizione tra la tesi secondo cui queste condizioni sono date a priori e la tesi
secondo cui la conoscenza ¢ attingibile soltanto entro i limiti dell’esperienza possibi-
le? Qual ¢, si chiede lo scettico, la connessione fra la nostra conoscenza e cio che, pur
rendendola possibile, ¢ al di 1a di essa? Applicare il principio di causalita al rapporto
fra soggetto e oggetto, come frutto della legalita dell’intelletto imposta alla natura,
non risolverebbe la questione, perché questa strada ¢ stata gia sbarrata da Hume at-
traverso la critica alla possibilita di tale principio'. Fichte, come & largamente noto,
risponde a tale obiezione scalzandone il presupposto, tratto dalla Elementarphiloso-
phie di Reinhold: la suprema attivita della coscienza non consiste nel rappresentare o
percepire, che distinguono e allo stesso tempo collegano il soggetto all’oggetto, ma
nel porre I’oggetto come originariamente opposto al soggetto. Grazie a questo atto
originariamente intuitivo, verrebbe meno lo stimolo, che sempre alimenta il dubbio
«scettico», a chiedersi come ¢ possibile che il pensiero si colleghi all’oggetto, come si
«passi» dall’uno all’altro’.

Hegel non ¢ lontano dall’obiezione fichtiana, ma la ricolloca in un contesto logico
piu differenziato: 1’eterogeneita fra le cose e i «fatti» della coscienza, il presupposto
che i volgarizzatori del kantismo traggono dalla coscienza comune, ¢ in realta profon-
damente dogmatica, come lo scettico antico Sesto Empirico aiuta a far comprendere:

12 Gottlob E. Schulze, Aenesidemus oder iiber die Fundamente der von dem Herrn Professor
Reinhold in Jena gelieferten Elementar-Philosophie neben einer Verteidigung des Skeptizismus
gegen die Anmassungen der Vernunftkritik, Hamburg, Felix Meiner, 1996, tr. it. di A. Pupi, Ene-
sidemo o dei Fondamenti della Filosofia elementare presentata dal professor Reinhold...con una
difesa dello Scetticismo contro le pretese della Critica della ragione, Bari, Laterza, 1971. Una
buona sintesi della posizione di Schulze ¢ in F. C. Beiser, The Fate of Reason. German Philosophy
from Kant to Fichte, Cambridge-London, Harvard University Press, 1987, pp. 266-284.

13 Su questi passaggi fichtiani della «Recensione» all’Enesidemo cfr. la perspicua spiegazione di
Daniel Breazeale, Fichte’s Aenesidemus Review and the Transformation of German Idealism,
«The Review of Metaphysics» 34 (1981), Issue n. 135, pp. 545-568.



104 Giorgio Cesarale

questo infatti non solo mette, con i suoi tropi, in discussione 1’unita con sé sia del
soggetto conoscente sia dell’oggetto conosciuto, ma contrappone a ogni singolarita
un’altra singolarita, destabilizzando in questo modo ogni pill ferma datita, qualunque
origine questa si trovi ad avere. Il razionale, come stabilisce il quinto tropo, il diallele,
¢ solo della relazione, ma di una relazione in cui non sia possibile riconoscere relata
rigidamente autosussistenti e resi tali dall’intelletto. Se si prova a uscire dalle aporie
generate da una finitezza che si collega a un’altra finitezza differenziandosene non si
puo farlo che con la ragione, una disciplina del pensiero che coglie la pitt profonda
unita fra i contraddittori. Occorre pero guardarsi dai «colpi di coda» dell’intelletto, il
quale ¢ certamente diverso dalla ragione, ma esprime pur sempre — dice Hegel negli
stessi anni con uno stilema platonico e insieme schellinghiano — «come un riflesso
I’'immagine dell’assoluto»'*, imitandone le fondamentali istanze mediatrici. Il risultato
¢ il frutto bastardo della Wechselwirkung, 1’azione reciproca, la quale tenta di riunifi-
care le determinatezze opposte rimbalzando dall’una all’altra, in un oscillare perpetuo
che non riesce mai a conseguire 1’infinita della relazione.

In questo stesso contesto, ¢ singolare la posizione che Hegel assume nei confronti del
sistema filosofico di Spinoza, analizzato a muovere dalla prima proposizione dell’ Etica:

Questo scetticismo che nella sua pura forma esplicita compare nel Parmenide, lo si
puo pero trovare implicite, poiché ¢ il lato libero di qualunque filosofia, in ogni genuino
sistema filosofico. Qualora in una qualsiasi proposizione esprimente una conoscenza di
ragione viene isolata la parte riflessiva, cio¢ i concetti contenutivi, e si considera il modo
come essi sono collegati, apparira necessariamente che questi concetti sono nel contempo
anche tolti, ossia uniti in una maniera tale ch’essi si contraddicono; in caso contrario,
infatti, si tratterebbe di una proposizione non della ragione, ma dell’intelletto. Spinoza
inizia la sua Etica con la dichiarazione di intendere per «causa di sé» cio il cui carattere
include I’esistenza, oppure cio la cui natura pud venir compresa soltanto come esisten-
te. — Ora pero il concetto dell’essere o della natura lo si puo porre solamente astraendo
dall’esistenza: 1’'uno esclude 1’altro; 1’uno si pud determinare solo in quanto ¢ una opposi-
zione all’altro; se entrambi vengono posti come collegati in un’unita, allora la loro unione
contiene una contraddizione ed ambedue sono contemporaneamente anche negati. Se poi
altrove Spinoza dice che Dio ¢ la causa immanente e non transeunte del mondo, allora,
ponendo la causa come immanente, ossia dunque in unita con ’effetto, egli ha negato il
concetto di causa ed effetto, poiché la causa ¢ solamente in quanto viene contrapposta
all’effetto. Ugualmente diffusa ¢ in Spinoza I’antinomia dell’uno e dei molti: I’unita vie-
ne posta come identica con i molti, e la sostanza come identica con i di lei attributi. Ma
ogni siffatta proposizione razionale si lascia risolvere in due proposizioni assolutamente
antitetiche: ad. es. Dio € causa e Dio non € causa, € Uno e non € Uno, molti € non molti;
egli ha un’essenza la quale, essendo ogni essenza comprensibile solo in opposizione alla
forma e dovendosi la forma pero qui porre come identica con 1’essenza, viene a sua volta
ad elidersi, ecc’.

In nuce, & qui presente la radice della di poco successiva acquisizione hegeliana circa
ciod che, per esempio nella Fenomenologia dello spirito, sara chiamato «automovimento

14 K. Rosenkranz, Vita di Hegel, tr. it. di R. Bodei, Firenze, Vallecchi, 1966, p. 207.

15 G.W.F. Hegel, Verhdltniss des Skepticismus zur Philosophie, Darstellungen seiner verschiedenen
Modificationen, und Vergleichung des neusten mit dem alten, hrsg. von H. Buchner und O. Pog-
geler, in Id., Gesammelte Werke cit., Band 1V, 1968, p. 208, tr. it. di N. Merker, Rapporto dello
scetticismo con la filosofia, Roma-Bari, Laterza, 1984, pp. 79-80.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 105

del concetto»'¢: 1a conoscenza in forma di proposizione della ragione € intrinsecamente
«instabile», perché I'unita «speculativa» fra i contraddittori vi si trova spezzettata, ¢
imprigionata nella camicia di forza dell’intelletto, ed ¢ dunque costretta, per ritrovarsi,
a muovere verso le determinazioni opposte. Non ¢ tuttavia indifferente il costo che la
ragione ha dovuto pagare per tradursi nelle proposizioni dell’intelletto, come testimonia
la filosofia di Spinoza. Questi, strutturandolo come unita del pensiero e dell’estensione,
ha rinnovato profondamente il concetto di «sostanza» e si ¢ percio riportato sulla via
della ragione. L’ Etica rimane pero al di sotto di queste ambizioni «speculative», per
I’inadeguatezza del suo vocabolario filosofico: concepire la sostanza come causa sui o
Dio come causa immanente significa certamente raddoppiare la determinatezza essente,
curvarla su di sé, facendole guadagnare una fondamentale ricchezza di attributi; allo
stesso tempo, il linguaggio, intrinsecamente antinomico, dell’essenza, che ¢ tale perché
si differenzia dall’esistenza, e della causa, che ¢ tale perché si contrappone a un effet-
to, traduce la totalita del concetto nell’ambito dei verstindige Sdtze, delle proposizioni
dell’intelletto. Il balzo speculativo di Spinoza ¢ stato insomma grande e decisivo, ma
esso, nella misura in cui «duplica» il concetto di sostanza in causa ed effetto, concetto
ed essere, rimane contagiato dalla riflessione. Un concetto, Hegel ha detto poco prima,
nella Differenzschrift, smette di essere tale quando gli «opposti sono unificati in una
contraddizione»'”, in maggior misura poi quando tutto cio viene collocato, a mo’ di defi-
nizione, in cima a un sistema, in funzione di cominciamento'®.

1.2 Nei «segreti laboratori della produzione»: I’azione reciproca negli abbozzi jenesi
di logica e metafisica

La Nachschrift Troxler, relativa al corso invernale tenuto da Hegel all’Universita di
Jena nel 1801-1802 su logica et metaphysica, aiuta a precisare le vedute maturate da He-
gel in questi anni riguardo tanto al rapporto fra ambito logico e ambito metafisico, quan-
to alle forme di organizzazione interna degli stessi. In particolare, Hegel ¢ colto nel suo
sforzo di «riempimento» della logica come scienza delle forme del finito e dell’intelletto,
a fronte dell’esigenza, che qui ¢ esplicitamente fatta derivare dalla lezione schellinghia-
na'®, di sciogliere la «riflessione» entro un «assoluto» che, come «ein Schwebendes»*,
riunifichi gli estremi del soggetto e dell’oggetto, superando definitivamente quelle an-

16 G.W.F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, in Id., Ge-
sammelte Werke cit., Band IX, 1980, p. 48, tr. it. di E. De Negri, Fenomenologia dello spirito,
Firenze, La Nuova Italia, 1996, p. 42.

17  G.W.F. Hegel, Differenz der Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie cit., p. 24,
tr. it. di R. Bodei, Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling in rapporto ai
contributi di Reinhold per un pin agevole quadro sinottico dello stato della filosofia all’inizio del
diciannovesimo secolo cit., p.27.

18  Sullo Spinoza di Hegel e, pit in generale, della filosofia classica tedesca si cfr. comunque V.
Morfino, Substantia sive organismus. Immagine e funzione teorica di Spinoza negli scritti jenesi
di Hegel, Milano, Guerini, 1997 e Genealogia di un pregiudizio. L’immagine di Spinoza in Ger-
mania da Leibniz a Marx, Hildesheim-Ziirich-New York, Olms, 2016.

19  G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik, hrsg. von A. Sell, in Id., Gesammelte
Werke cit., Band XXIII,1: Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1801/02, 1817, 1823, 1824,
1825, und 1826,2013,p.9.

20 Ibidem.



106 Giorgio Cesarale

titesi che, alimentate da Kant, hanno ricevuto in Fichte solo una nuova, benché piu raf-
finata, articolazione. In quest’ultimo, infatti, 1’attivita ideale e 1’attivita reale sono si
sintetizzate in un terzo (1’1o assoluto), ma questo & posto al di 1a delle prime due. Come
s’¢ appena detto, ¢ in ci0 che, per questo Hegel, consiste il procedere della Reflexion:
essa arriva a guadagnare I’unita delle determinatezze opposte — punto di partenza della
vita dell’assoluto —, mentre la estroflette, la reifica, fissandola come se fosse un oggetro.

La Wechselwirkung svolge gia, a questa altezza dello sviluppo logico hegeliano, una
fondamentale funzione di cerniera fra logica e metafisica, tra la consumazione delle for-
me del finito e la ricerca di pill validi e coerenti termini di mediazione. Gia a questa
altezza, cioe, I’azione reciproca si pone come sbocco non solo della dialettica fra qualita
e quantita, ma anche di quella che porta la sostanza a tradursi in rapporto di causalita.
Nella Logica e metafisica di Jena (1804-1805), cio significa che, dopo essersi congedati
dal «rapporto semplice» (limite, quantita, infinitd), I’azione reciproca giungera a me-
diare il passaggio dalla «relazione dell’essere» (relazione di sostanzialita, relazione di
causalita, azione reciproca appunto) alla «relazione del pensare» (concetto determinato,
giudizio, sillogismo). Pili avanti, nel corso di logica per la classe media tenuto a Norim-
berga nel 1810-1811, dunque poco prima della pubblicazione della prima edizione della
«Dottrina dell’essere» (1812) e della «Dottrina dell’essenza» (1813) della Scienza della
logica, la Wechselwirkung sara posta al termine della parte dedicata all’«essenza», nella
giuntura fra «logica oggettiva» e «logica soggettiva», fra ci0o (qualita, quantita, misu-
ra) che «in parte»?!, nella tradizione wolffiana, corrisponde alla metaphysica generalis,
all’indagine dell’ente in quanto ente, in parte alla metaphysica specialis (anima, mondo,
Dio) e alla logica trascendentale kantiana. Entro quest’ultimo contesto, come ¢ noto, la
Wechselwirkung funge da terza categoria della «relazione», succedendo alla sostanza/
accidente e alla causa/effetto?.

L’incidenza della Wechselwirkung ¢ tuttavia, nella Nachschrfit Troxler, piu ampia.
Per un verso, perché la stessa nozione di «materia», affrontata nelle prime battute del
corso, ne pare influenzata: Hegel approva infatti gli sforzi dei fisici, accompagnati da
quelli di Kant, di concepire la materia non come un caput mortuum, ma come il prodotto
di forze che, benché contrastanti (p. es. forza attrattiva e repulsiva), siano in grado di
equilibrarsi; per altro verso, perché ¢ la terza dimensione dello spirito a «scambiare»
la semplicita dell’anima con la molteplicita del mondo oggettivo, in un quadro segnato
dalla ricerca, fra questi due poli, di nuovi «Mirtelglieder»*, di nuovi termini interme-
di. Queste applicazioni della Wechselwirkung non diminuiscono tuttavia I’importanza
data dall’apparizione dello stesso schema logico che prevede al suo inizio la sostanza e
alla sua conclusione la Wechselwirkung. Si tratta, come s’¢ appena detto, di una ripresa
dalla Critica della ragion pura di Kant. Hegel vi introduce perd alcuni cambiamenti,
soprattutto dal lato dei suoi contenuti interni, i quali vengono rielaborati alla luce delle

21 G.WUF. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p. 32,
tr. it. cit., p. 45.

22 Che il calco hegeliano dalla logica trascendentale kantiana sia parziale si osserva anche dal fatto
che sia in Logica e metafisica di Jena (1804-1805) sia nella Scienza della logica Hegel, diversa-
mente dal Kant della prima Critica, mette innanzi alle categorie della «quantita» (unita, pluralita,
totalitd) quelle della «qualita» (realta, negazione e limite) (su cio cfr. F. Chiereghin, La genesi
della logica hegeliana, in P. Rossi (a cura di), Hegel. Guida storica e critica, Roma-Bari, Laterza,
1992, p. 39).

23 G.WF. Hegel, Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik, in 1d., Gesammelte Werke cit.,p. 11.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 107

categorie modali. Il nesso fra sostanzialita e causalita risulta cio¢ fortemente intrecciato
a quello fra possibilita, realta, necessita. Il che implica che, contrariamente a quanto
ritiene Kant, le «tre funzioni della modalita», non siano «da considerare come altrettanti
momenti del pensiero in generale»**, che non contribuiscono «per niente al contenuto
del giudizio»®: la relazione alla nostra capacita conoscitiva, che definisce per Kant le
categorie della modalita, & ridislocata nell’oggettivita stessa, dinamizzandone le forme, e
rendendole per questo molto pitl vicine alle categorie della «relazione del pensare», alle
funzioni della soggettivita.

Vediamo ora in che senso agisce la trasformazione «modale» della sostanza. La so-
stanza, dice Hegel, non ¢ pensabile fuori dalla sua connessione con I’accidentalita. So-
stanza e accidente sono percio, da un certo punto di vista, identici. Tuttavia, la prima &
reale, il secondo soltanto possibile, il che implica che i due siano anche differenti. La
«legge» della causalita intensifica questa connessione fra realta e possibilita, perché la
rende prerogativa dell’intero rapporto: ci0 cui si assegna il titolo di causa, negandolo a
un altro singolo, il quale & costretto percio ad assumere le vesti dell’effetto, & pero sol-
tanto «nichtig»*’, dunque solo possibile, se lo si svincola dall’effetto. Ma se entrambi,
a differenza che nel rapporto di sostanzialitd, sono allo stesso tempo reali e possibili si
apre fra di essi un vasto canale di scorrimento: ciascuno, essendo come I’altro, «passa»
nell’altro, spingendo ai margini quel mero Beziehen, quell’ Aufeinanderfolgen, quel puro
succedere della causa all’effetto, che pure ispira dall’interno il rapporto di causalita.
L’apparizione della Wechselwirkung certifica questa nuova situazione, stabilendo un’an-
cora pill profonda continuita fra gli opposti. Nel suo orizzonte, gli opposti vengono in-
fatti pit potentemente «identisiert»*, giacché ciascuna causa ¢ ormai effetto, lungo una
serie che si dispone all’infinito.

Per quanto rudimentale, la piattaforma logica che abbiamo appena sbozzato «tiene»
anche nella Logica e metafisica di Jena (1804-1805). La sostanzialita riveste perd un ruo-
lo ancora piu importante, perché ¢ la prima categoria non solo della «relazione dell’es-
sere», ma anche del Verhdltnis in quanto tale, della «relazione» in quanto tale, distinta
dalla mera Beziehung, dal mero «rapporto semplice», nel quale si deduce cid che Kant
avrebbe chiamato, nella sua tavola delle categorie, le «categorie matematiche», le quali
sono indirizzate «agli oggetti dell’intuizione (cosi pura, come empirica)»?. Il Verhdilt-
nis & al contrario sede di cido che Kant avrebbe chiamato le «categorie dinamiche», le
quali sono indirizzate «all’esistenza di questi oggetti (o in rapporto reciproco tra loro, o
in rapporto con ’intelletto»™. Le «categorie dinamiche» sono dunque quelle categorie

24 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, in Kants Gesammelte Schriften, hrsg. von der
Koniglich Preulischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin (dal vol. XXIV: hrsg. von der
Akademie der Wissenschaften zu Géttingen), Berlin, Reimer (poi: De Gruyter), 1902 e sgg., Band
I, p. 90, tr. it. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice rivista da V. Mathieu, Critica della ragione
pura, Roma-Bari, Laterza, 1996, p. 94.

25  Ivi, p. 89, tr. it. cit., p. 93.

26 Su questo punto cfr. ancora F. Chiereghin, La genesi della logica hegeliana cit., 1992, p. 42. Ma si
potrebbe rinviare anche ai lavori di Slavoj ZiZek (cfr. per esempio Fare i conti con il negativo. Kant,
Hegel e la critica dell’ideologia, il melangolo, Genova, 2014), per comprendere 1’importanza in
Hegel del processo di ontologizzazione del trascendentale e trascendentalizzazione dell’ontologia.

27 G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik, in 1d., Gesammelte Werke cit.,p. 7.

28  Ibidem.

29 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, zweite Auflage, cit., p. 90, tr. it. cit., p. 94.

30 Ivi,p.95,tr.it.cit., p. 99.



108 Giorgio Cesarale

che fissano fin dall’inizio gli oggetti o all’interno di una determinazione reciproca o in
rapporto con la nostra facolta di pensare. Ma, come Kant sostiene in una aggiunta alla
seconda edizione della Critica,

ogni unione (coniunctio) puo essere o una composizione (compositio), 0 una connessio-
ne (nexus). La prima ¢ sintesi del molteplice che non é necessariamente connesso: ad
es. i due triangoli nei quali resta diviso un quadrato per la diagonale non appartengono
necessariamente 1’uno all’altro; e di questa specie ¢ la sintesi dell’omogeneo in tutto cid
che si pud considerare matematicamente |...]. La seconda unione (nexus) ¢ sintesi del
molteplice, in quanto questo & necessariamente connesso, come ad es. I’accidente con la
sostanza, o I’effetto con la causa, — e percio, se anche eterogeneo, pure € rappresentato
come connesso a priori; unione che, poiché non ¢ arbitraria, io chiamo dinamica, poiché
riguarda ’esistenza del molteplice®'.

Nella discussione dei principi sintetici dell’intelletto puro che fanno da regola all’ap-
plicazione dei concetti dell’intelletto all’esperienza possibile, e in particolare dei principi
dell’intelletto puro nel suo uso dinamico, Kant sviluppa un ragionamento che si accosta
anzitempo a quello di Hegel: il pensiero empirico, o direttamente (come nel caso dei
principi dell’intelletto puro nel suo uso matematico), o indirettamente (come nel caso dei
principi dell’intelletto puro nel suo uso dinamico), ¢ subordinato a una necessita e uni-
versalita a priori. Ma v’¢ di piu: la sintesi del molteplice attuata dall’intelletto puro nel
suo uso dinamico ¢ riferita a oggetti che, per quanto contingenti ed eterogenei nella loro
esistenza, vengono necessariamente connessi. Con la prima (principio di permanenza
della sostanza), seconda (principio della serie temporale secondo la legge della causalita)
e terza (principio della simultaneita secondo legge dell’azione vicendevole o reciprocita)
analogia dell’esperienza, dunque, la possibilita o accidentalita viene ricondotta alla ne-
cessita, il condizionato a cio che fa a esso da condizione, I’eterogeneita alla omogeneita,
la non identita alla identita. Si costituisce una struttura della mediazione che, richiedendo
che ogni determinazione rimbalzi verso 1’opposta secondo un principio, fa confluire in
un’unica operazione il porre e 1’opporre, I’esser molto dell’uno e I’esser uno del molto.

Questo risultato ¢, pit specificamente, acquisito nella Logica e metafisica di Jena
(1804-1805) grazie al fondamentale, sebbene ancora per molti versi discutibile®?, ruolo
giocato dalla categoria di «infinita»**. Dopo aver stabilito infatti che il quanto come
rapporto fra esser uno ed esser molto ¢ una determinatezza che non pud rapportarsi a

31 Ivi, p. 149, tr. it. cit., p. 149.

32 In questo plesso teorico ¢ infatti ancora decisiva cid che Hegel chiama la «riflessione esterna»,
una riflessione che non riesce a sovrapporre il movimento della coscienza filosofica a quello delle
determinazioni logiche.

33 G.WPF. Hegel, Jenaer Systementwiirfe II, hrsg. von R. P. Horstmann e J. H. Trede, in Id., Ge-
sammelte Werke cit., Band VII, 1971, p. 29; ed. it. a cura di F. Chiereghin, Logica e metafisica
di Jena (1804/1805), Trento, Verifiche, 1982, p. 31. Per comprendere genesi e contenuti del testo
rimane fondamentale il commentario analitico che ne hanno fornito, nell’edizione italiana, oltre
che Chiereghin, anche F. Biasutti (sulla «proporzione» e, insieme a Maria Giacin, la «relazione
dell’essere»), Livia Bignami (sullo «spirito assoluto»), A. Gaiarsa (nota al «concetto di costru-
zione»), F. Longato (sul «conoscere come sistema di principi»), F. Menegoni (sulla «metafisica
della soggettivita»), A. Moretto (sul «rapporto semplice»), G. Perin Rossi (sulla «metafisica della
soggettivita»). Piu di recente, ha tentato di offrire un’immagine unitaria del testo hegeliano Catia
Goretzki, Die Selbstbewegung des Begriffs. Stufen der Realisierung der spekulativen Metaphysik
Hegels in den Jahren 1801-1804/05, Hamburg, Felix Meiner, 2011.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 109

sé stessa se non escludendo 1’altro, e dunque rapportandovisi, Hegel osserva che, nel
continuo alternarsi fra limitatezza e illimitato che ne consegue, nella cattiva infinita, ¢
gia depositata I’unita fra il riferimento a sé e il riferimento ad altro. Il problema ¢ che,
appena guadagnata, questa infinita si scompone, perché essendo divenuta dal «rappor-
to semplice», il nucleo della relazione ¢ ancora contrapposto all’'uno e ai molti che ha
provveduto a rapportare: «i suoi bracci non sono essi stessi 1’infinito»**. La relazione,
e anzitutto il suo primo stadio, la «relazione dell’essere», dovra fare i conti con questo
evidente squilibrio strutturale.

L’esposizione della «relazione di sostanzialita» ¢ nella Logica e metafisica di Jena
(1804-1805) divisa in tre parti: sostanza come possibilitd, sostanza come realta e so-
stanza come necessita. Si ripete la dialettica del quanto, con la differenza, tuttavia,
che, in questa fase dello sviluppo logico, riferimento a sé e riferimento ad altro non
tentano pil di isolarsi I’'uno dall’altro. Entrambi sono collassati nella medesima re-
lazione. Ogni determinatezza di tipo qualitativo ¢ ormai scomparsa dall’orizzonte:
la determinatezza ¢ soltanto in quanto folta, solo come possibile, e per questo gia da
sempre passata nell’altra, con cui condivide uno spazio, un’unita positiva, costituisce
una comunanza. D’altra parte, in questa unita positiva, nel sussistere delle determi-
natezze entro tale spazio comune, ciascuna esclude I’altra come possibile, dunque af-
ferma se stessa, come unita negativa, contro 1’altra. E questa la sostanza come realta,
affermantesi contro 1’accidente, 1’altra determinatezza come negata. E un’operazione,
questa, che riguarda tutti i lati della relazione: ciascuna determinatezza pone I’altra
come possibile, nega quel rapporto ad altro che pure la costituisce, cosi togliendosi,
negandosi: ci0d che rimane ¢ la necessita del rapporto, all’interno del quale ciascuna
determinatezza si rovescia nell’altra perché divaricata entro di sé, spezzata fra la sua
realta e la sua possibilita.

La transizione dalla «relazione di sostanzialitd» alla «relazione di causalita» ¢ nella
Logica e metafisica di Jena (1804-1805) particolarmente delicata: il suo punto qualifi-
cante risiede, a nostro giudizio, nella descrizione del tentativo della singola sostanza di
porsi come un che di necessario alla relazione sebbene non sia piu, in sé e autonoma-
mente, il necessario. La sostanza «soffre», cio¢, I’arricchimento dell’accidente, la sua ca-
pacita di contenere 1’opposto, la realta, e per salvarsi dal naufragio, dall’annientamento
a opera del suo altro, deve determinare la possibilita di quest’ultimo come la sua realta,
deve agire ponendo e allo stesso tempo togliendo la possibilita del suo opposto, I’effetto.
La Sache ¢ cosi — secondo un gioco di parole che Hegel, supponendo una radice etimo-
logica comune fra i due lemmi, ripetera molte volte in seguito®™ — Ursache, «cosa» che
¢ «causa», un reale che avendo conquistato, oltre che alla possibilita di sé, anche quella
della relazione ¢ «libero», fa precipitare 1’infinita entro di sé, spezzando la dipendenza
da altro e divenendo, per questa ragione, causa di sé. Nonostante tutti i dubbi espressi
gia in questi anni nei confronti del modo, filosoficamente non irreprensibile, attraverso
cui Spinoza ¢ venuto riarticolando la tradizionale nozione metafisica di «sostanza», ¢
in questo che, secondo Hegel, giace la sua profondita, nell’aver compreso, cioe¢, che la
«causa» non puo essere «transitiva», puramente «efficiente»: il suo determinare I’altro &
gia determinare se stessa.

34  G.WPF. Hegel, Jenaer Systementwiirfe II cit., p. 37, tr. it. cit., p. 39.

35 G.W.F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), hrsg. von
W. Bonsiepen und H.-C. Lucas, in 1d., Gesammelte Werke cit., Band XX, 1992, § 153, pp. 170-
172, tr. it. cit., pp. 369-370.



110 Giorgio Cesarale

Ancora pill complesso ¢ il passaggio, in questa sede, dalla causa alla forza. Quel che
lo precede ¢ il continuo rischio che la «causa» ricada nella «sostanza», perché se nella
relazione ciascuno & posto per sé, & reale, la tentazione di interrompere la continuazione
con I’altro ¢ sempre presente. Ma «wo aber Gefahr ist, wichst das Rettende auch», si
potrebbe dire holderlinianamente: se la causa ¢ tale perché «determina I’escluso come
sua realta, [essa] stessa € del tutto opposta all’essere escluso da essa»®®: la negazione
dell’altro come realta costringe insomma la causa a riqualificarsi come possibilita. L’al-
tro dovra essere escluso muovendo dalla propria possibilita. Che ¢ quanto fa, appunto,
la forza, la quale si estrinseca in una realta a sé opposta con la mira di toglierla. Il pro-
gresso speculativo garantito dalla «forza» non va affatto sottostimato, tant’¢ che Hegel
decidera di dedicarle nella Scienza della logica un apposito paragrafo, sganciato dal
«rapporto assoluto». Il suo «merito» sta nel riconcentrare il contenuto della relazione: se
nell’ «esteriorizzarsi della forza non c’€ niente che non sia nella forza stessa», «la diffe-
renza fra la forza e la sua esteriorizzazione, o fra I’interno e I’esterno in generale, ¢ una
differenza completamente vuota»*’. Il contenuto identico sopravanza nettamente con la
forza la differenza di forma: parlare percio di una realta come possibilita (la causa) che
mira a togliere la possibilita della realta (1’effetto) non ha pil1, a questo livello, significato
logico. Gli opposti vengono risucchiati nel processo determinativo.

Culturalmente, tuttavia, non € cosi facile dichiarare 1’obsolescenza, attraverso la forza,
del rapporto di causalita: un complesso di attitudini profondamente radicate, alimentate dal
procedere della scienza moderna, resiste a tale presa d’atto. Di cio Hegel si occupa nella
due note successive di Logica e metafisica di Jena (1804-1805). Sebbene non sia nostro
compito, in questa sede, commentarle, qualche osservazione a riguardo risulta necessaria,
per procacciarci il migliore passaggio possibile all’azione reciproca. Il nucleo fondamen-
tale della riflessione hegeliana ¢ rappresentato dalla critica allo Erkldren, allo «spiegare»:

¢ esigenza dello spiegare che la determinatezza cosi posta venga mostrata come un’al-
tra, come il contrario di se stessa; ma lo spiegare mediante questa relazione di causa-
litd non fa altro, in verita, che mostrare la medesima determinatezza in un’altra forma
del tutto accidentale, come il bagnato quale pioggia. Invece dell’infinita o del trapassare
nell’assolutamente opposto ¢ piuttosto principio assoluto che ciod che ¢ da spiegare ¢ stato
presente in tutta la sua determinatezza gia prima che [fosse] 1a dove appare, e lo spiegare
non ¢ che la produzione di una tautologia: il freddo proviene dalla fuga del caldo, il caldo
dalla materia termica che si aggiunge o fuoriesce, la pioggia dall’acqua, 1’ossigeno solo
dall’ossigeno ecc. il movimento dall’urto, da un movimento sempre gia esistente; il frutto
dell’albero da parti oleose, acquose, salate ecc,0 anche piu dottamente, di nuovo da car-
bonio, ossigeno, idrogeno, ecc., in breve solo da cid che esso stesso [€]8.

Nello «spiegare» si accumulano le identita formali, le tautologie, perché si presuppo-
ne che abbia un valore per la conoscenza il frazionamento dell’identita concettuale in una
miriade di passaggi all’apparentemente eterogeneo. In realta, dice Hegel, cosi facendo si
allarga solo lo iato fra I’unita concettuale, ormai a portata di mano, e il piano delle determi-
natezze vuotamente essenti. E in questo iato che si produce ancora una volta il gesto scetti-
o, in questo caso rappresentato dalla critica di Hume al principio di causalita. Kant stesso,

36 G.WPF. Hegel, Jenaer Systementwiirfe II cit., p. 44, tr. it. cit., p. 45.
37 1vi, p. 46, tr. it. cit., p. 47.
38  Ivi, p.49,tr. it. cit., p. 49.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 111

a dispetto delle sue intenzioni, non ¢ riuscito a rispondere alla critica di Hume: egli ha cer-
tamente, come si ¢ accennato prima, guadagnato un risultato di primaria importanza, con-
nettendo nell” «esperienza»® il concetto e il fenomeno, in modo da «fluidificare le sostanze
indifferenti, le sensazioni o come dir si voglia, in virtu del quale esse diventano determinate
soltanto essendo nell’opposizione»*’. Ma queste «sensazioni» — un altro nome, dice Hegel,
per le «cose» di Hume — sono, in ultima analisi, rimaste tali, non hanno generato un’imma-
nente trasformazione di sé. Cosi come non riescono a generarla i concetti dell’intelletto.
La loro unificazione, che pure avviene, ed & grande merito di Kant averla pensata, lascia i
rapportati, sensazioni e categorie, fuori dal rapporto, identici a se stessi perché indifferenti
all’altro*'. La conversione della causa nella forza, di cui abbiamo poc’anzi ritratto il signi-
ficato essenziale, non cambia, da questo punto di vista, il quadro complessivo. Si prenda la
tesi secondo cui il dirigersi dell’ago magnetico verso nord e sud o I’attrazione della limatura
di ferro ai poli del magnete dipenda da una forza, dalla forza magnetica:

11 contenuto del fenomeno e della forza ¢ il medesimo; 1’intero delle estrinsecazioni
viene riassunto nella forza; per quanto la relazione sia scissa in sé, in tanto si riduce a
un’unita del nome, un semplice esser insieme, e la scissione che viene posta in essa &
una [scissione] estranea alla relazione stessa, alla forza come un che di possibile e un che
di reale; con ci0 la tautologia della spiegazione rimane la stessa. Ne consegue che per il
conoscere, il quale, essendo infinito, procede solo verso I’infinito e il necessario, non si
da alcuna forza, che esso non considera la forza motrice, acceleratrice, ma il movimento,
I’accelerazione ecc., non la forza magnetica, elettrica ecc., ma il magnetismo, 1’elettricita
ecc., e neppure la forza immaginativa, mnemonica, oppure la facolta dell’immaginazione,
della memoria, dell’intelletto, della ragione ecc. ma I’immaginazione, la memoria, 1’intel-
letto, la ragione stessi; meno di tutto pero la forza attrattiva, o 1’affinita; poiché se la forza
elettrica, magnetica, intellettiva ecc. non sono nient’altro che identita pure, e, per la diffe-
renza dello spiegare, tautologie, non di meno questi nomi indicano questa determinatezza
del rapporto elettrico, magnetico. Ma la forza attrattiva, I’affinita sono completamente
vuote, non esprimono nient’altro che il rapportare in generale [...]*.

L affastellamento delle «forze» per «spiegare» il contenuto delle relazioni, pur essen-
do governato da valide intenzioni, perché ciascuna forza ¢ esaurita dall’ambito delle sue
estrinsecazioni in una realta opposta, non tocca questo stesso contenuto, gli sovrappone
delle pure parvenze, che hanno quasi la consistenza dei marcatori grammaticali.

Non si tratta, tuttavia, solo di una cattiva abitudine scientifica: le conseguenze logiche
che derivano dalla piena affermazione della «forza» sono preoccupanti. Quest’ultima
rompe quell’unita fra possibilita e realta che la sostanza, scambiandosi con I’accidente,
aveva faticosamente ricostruito determinandosi come causa. Se infatti la forza ¢ una
possibilita che per compiersi ha unicamente bisogno dell’altro come realta, il riferimento
all’altro diventera puramente strumentale al raggiungimento della coincidenza con sé.
Si rompe il particolare, benché precario, equilibrio raggiunto dal rapporto di causalita,

39 Ivi, p. 50, tr. it. cit., p. 50.

40  Ibidem.

41 In questo senso, ha ragione Béatrice Longuenesse (in Hegel et la critique de la métaphysique.
Etude sur la doctrine de I’essence, Vrin, Paris, 1981, p- 115) a dire che, rispetto a Kant, Hegel
sposta 1’accento dall’«esperienza» al «mondo», entro una complessiva riconcettualizzazione del
«fondamento» che culmina precisamente nella Wechselwirkung.

42 Ivi, p. 60, tr. it. cit., pp. 59-60.



112 Giorgio Cesarale

il quale presuppone che sia la causa, rinviando all’effetto, sia I’effetto, rinviando alla
causa, si realizzino, che entrambe le determinazioni si realizzino, rinviando all’altro.

Dalle inconseguenze di questo rapporto scaturisce il suo stesso togliersi in un «prodot-
to»: se infatti il «rapporto della causa all’altra sostanza» ¢ tale che la causa

pone la sua determinatezza come effetto nella sostanza opposta, [ ] con cio toglie sia la
propria determinatezza che quella dell’altra e pone entrambe come uno soltanto in quanto
tolte. Scompare in ci0 la sostanzialita di ambedue i necessari, come un esser per sé; poiché
ciascuna ¢ essenzialmente la determinatezza infinita riflessa in sé; il porre entrambe in uno
& I’essere tolto di entrambe le determinatezze e il divenire uno dell’essere raddoppiato®.

Se ciascuna determinatezza trapassa nell’altra, sia dal lato della causa verso I’effetto
sia dal lato dell’effetto verso la causa, la duplicita stessa della relazione verra tolta, in un
esser uno, il prodotto, in cui le due determinatezze, ormai compenetrate, saranno poste
come solo possibili. L’infinita rafforza notevolmente la sua necessita, in un quadro pe-
raltro molto diverso da quello che caratterizzava le scansioni logiche precedenti: I’indif-
ferenza quantitativa per esempio toglie anch’essa le determinatezze dell’esser rapportato
dell’uno e del molto cosi come del loro non essere rapportate, ma tali determinatezze
sono finite. Qui, al contrario, il rapporto di sostanzialita si ¢ internamente arricchito,
giacché ciascuna determinatezza, sia come causa sia come effetto, ¢ diventata il con-
trario di se stessa. La loro stessa differenza non ha piu ragion d’essere, tanto che esse
sono viste tramontare in un’unica sostanza, che si pone come «terzo» rispetto a cid da
cui proviene. E perod proprio qui che si innesca un rovesciamento, tale da fare arretrare
considerevolmente la situazione logica: essendo il prodotto un che di diverso da cio da
cui proviene — in esso infatti non ¢ rilevabile la presenza delle due, opposte, determi-
nazioni «sostanziali» — esso ¢, precisamente come un quanto, separato dalla possibilita
della separazione. Esso sta come un non rapportato, un essere per sé, alla possibilita del
rapporto, senza il quale comunque il nesso fra causa ed effetto ¢ impensabile.

Di qui, dall’analisi della «ricaduta» dell’infinita nel quanto, comincia propriamente
la trattazione dell’azione reciproca, che in Logica e metafisica di Jena (1804-1805) &
abbastanza estesa. In questo contesto, Hegel mette in luce, con una certa rapidita, il
difetto dell’azione reciproca: esso consiste nel rendere 1’infinita precedentemente elabo-
rata «paralizzata»*. Il chiasmo che la Wechselwirkung produce ¢ infatti cosi perfetto da
immobilizzare la relazione: se la sostanza attiva, la causa, ¢ tale perché ¢ determinata a
essere determinante dalla sostanza passiva, I’effetto, mentre quest’ultima ¢ tale perché
determina il suo esser determinata, allora

qui ognuna si rapporta a se stessa nel medesimo modo, € non ¢ posta come tale da es-
sere negata mediante 1’altra; e ognuna determinata in virti dell’altra. Ma questo essere
determinato come 1’azione reciproca delle sostanze toglie proprio con cio il negativo del
rapporto, poiché ciascuna [¢] qui uguale all’altra, e la loro differenza ¢ si posta in esse,
ma come una [differenza] indifferente, rapportantesi solo a se stessa, nessuna [sostanza]
si pone nell’altra, nessuna si rapporta per sé all’altra®.

43 Ivi, p. 62, tr. it. cit., pp. 61-62.
44 Ivi, p. 67, tr. it. cit., p. 66.
45  Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 67.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 113

Se ciascuna determinatezza si rapporta a se stessa nel medesimo modo, la negazione
dell’altra puo essere solo pretesa. Finisce, per cosi dire, il bisogno dell’altro, che spinge
a porsi in esso. Il trapassare continuo di ciascuna determinatezza nell’altra ¢ solo I'im-
magine di un morto equilibrio:

L’azione reciproca, invece di produrre il vero movimento, 1’essere reciproco di ciascu-
na nell’altra, le pone piuttosto nella quiete dell’equilibrio, in quanto toglie in loro stesse
la differenza; [di modo che] ognuna [secondo] la sua essenza uguale all’altra, ognuna ¢
la medesima semplicita degli opposti e la differenza, che deve essere ugualmente posta, &
soltanto una [differenza] esteriore*.

Il problema logico con cui Hegel qui si cimenta ¢ dato, a ben vedere, dal riflettersi di
cio che in seguito egli chiamera «negazione determinata» sul profilo delle sostanze inte-
ragenti, onde ci0 che si realizza non ¢ tanto la famosa proposizione spinoziana «omnis
determinatio est negatio», pur importante per tanti motivi, ma la sua inversione, «omnis
negatio est determinatio»: se infatti la sostanza attiva, la causa, «toglie», vale a dire
nega, la sostanza passiva, I’effetto, allora essa neghera esattamente cio che le consente
di essere come tale. L attivita, nel negare la passivitd come suo necessario presupposto,
nega se stessa, si convertira nel suo opposto, sara I’esser uno di sé e del suo opposto. Ma
se attivita ¢ tale solo nella passivita, essa diventera 1’effetto della sostanza opposta, la
quale, percio, si enucleera come sostanza attiva, come causa. Ciascuna determinatezza
sard posta come «attivita raddoppiata»*’, generando ancora una volta quella situazione
per cui se entrambe le determinatezze si pongono nel medesimo modo, esse sono in realta
uno: le due sostanze interagenti collassano nell’«unica attivita»*. L’infinita della relazio-
ne, che avrebbe dovuto realizzarsi nel rapporto di causalita e poi nella azione reciproca,
piuttosto si sfalda, perché il rapporto fra le determinatezze ¢ qui

una quiete senza relazione, un porre positivo, non negativo delle determinatezze, oppure
la pluralita di sostanze diverse. La relazione, I’attivita assoluta non ¢ affatto nell’essere del
medesimo intero, del medesimo semplice, che sarebbe raddoppiato e che dovrebbe avere
in sé la forma esteriore dell’opposizione; si perviene soltanto a questa infinita paralizzata®.

Questo oscillare senza posa, nell’azione reciproca, fra il suo prodotto, I’unita semplice
in cui essa, come se fosse un quanto, culmina e la pluralita delle sostanze diverse in cui
tale prodotto ogni volta si scompone non puo essere la soluzione del problema specu-
lativo. Fichte, sul terreno della sua dottrina della scienza, e Schelling, trasferendone il
meccanismo sul piano della filosofia della natura, lo hanno creduto, hanno creduto nelle
potenzialita filosofiche della Wechselwirkung, ma con cio hanno gravemente alterato il
nucleo della integrazione logico-ontologica. Senza rendersene pienamente conto, essi
hanno «costretto» 1’assoluto entro le maglie di un’unificazione che puo essere solo guan-
titativa e percio estranea a quella vitalita della relazione che pure il loro idealismo voleva
aiutare a ricostruire. Conviene riportare, per la sua importanza a riguardo, tutta la pagina
della «Nota 2» in cui Hegel svolge questo ragionamento critico:

46  Ibidem.
47  Ibidem.
48  Ibidem.

49  Ivi, p. 69, tr. it. cit., p. 68.



114 Giorgio Cesarale

Tanto poco questa azione reciproca € una vitalita, altrettanto poco essa & quale si pre-
senta come ci0 che in verita ¢, cio¢ come una mediazione infinita del trapassare, un co-
noscere razionale. Altrettanto il conoscere ¢ solo conoscere in quanto infinito, nell’op-
posizione assoluta; la natura, quale 1’esser altro dello spirito, ha in sé I’infinita soltanto
in questa maniera estrinseca delle mediazioni; in quanto essa ¢ la medesima semplice
unita degli opposti, non presenta questa opposizione stessa come essente in sé infinita,
bensi semplice e in quanto separazione soltanto esteriore, come una determinatezza, che
consiste nel pitt 0 meno del risaltare e del predominare dell’uno o dell’altro degli opposti.
Il conoscere deve prima rompere assolutamente questa unita, e presentare gli estremi
puramente e semplicemente, e cosi toglierli come qualitativamente opposti. Il trapassare
mediato all’infinito ha gia dati i momenti dell’opposizione; nel piu semplice, dove tale
conoscere comincia, si trovano almeno le tracce dell’opposizione che poi continua a risal-
tare e a svilupparsi; cio che ¢ essenziale dell’idea, la relazione delle determinatezze, non
viene colto come relazione, come infinito, ma come un apparire delle determinatezze, che
sono qui le medesime come in tutte le forme dei trapassi mediati e che si differenziano
soltanto mediante il pitl o il meno dell’altra. E come qui non viene colto proprio I’essen-
ziale, cio¢ la relazione, cosi esso non viene colto nemmeno in rapporto alle sue diverse
determinatezze, le quali sono, di nuovo, esse stesse fra loro la relazione, bensi il quali-
tativo si riduce ad un quantitativo; la metamorfosi, che forma un sistema dei loro stati,
¢ soltanto una serie del diverso miscuglio quantitativo e del piu forte e debole risaltare;
I’identita delle determinatezze nella relazione, le quali devono essere cosi una diversita
di quantita I’una di contro all’altra — e che unicamente ¢ il razionale, sia delle medesime
come interne, e cioé come momenti della relazione stessa, sia di questa come appare
quale intero in esse — diventa piuttosto un’autouguaglianza delle materie separate, che
solo si moltiplicano e diminuiscono, ma di cui ciascuna, del resto, ¢ originariamente gia
presupposta come esistenti. L’interrompersi dell’uniforme flusso continuo della quantita,
che cresce e diminuisce per mezzo del qualitativo dei momenti puri della relazione, del
quale il quantitativo formale della natura non puo divenire padrone, apre delle lacune
nelle serie e nelle scale delle [quantita]™.

Fichte e Schelling hanno insomma avuto il merito di scomporre I’unita semplice
nel tessuto delle determinazioni oppositive, di trasformare, grazie al contatto con il co-
noscere razionale, le determinazioni qualitative, puramente diverse, in «bracci» della
relazione. Il problema, che diventa tanto piu grave in Schelling — il quale non ha colto
che la natura ¢ 1’ «esser altro dello spirito», e dunque, non essendo «padrona» dei suoi
«momenti», € in un certo senso costretta a ospitare mediazioni estrinseche, «lacune
nelle serie e nelle scale» — & che il ciclo del conoscere razionale in questi pensatori non
si chiude: I’idea, nei loro sistemi, ¢ in tali determinazioni quale apparenza, dunque
come un esistente che, non avendo interiorizzato la ricchezza e la multilateralita dell’i-
dea stessa, la pud riprodurre soltanto come astrazione, come unita generica, eterna-
mente ripetentesi, quindi come quantita, come pill 0 meno, maggiore € minore, come
grandezze diverse che si ricompongono bilanciandosi reciprocamente. Con un’altra
conseguenza, ben segnalata dalle aporie interne al processo di «costruzione» della ma-
teria: se I’idea ¢ identita assoluta, eguaglianza a sé ineguale all’ineguale, incapacita di
trasmutare la prima nel secondo, I’ineguale sara presupposto alla sua partecipazione,
del resto esteriore, alla relazione; la materia sara come materie separate, guantitativa-
mente equilibrantisi.

50  Ivi, pp. 69-70, tr. it. cit., pp. 68-69.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 115

La parte seconda dell’«azione reciproca» ¢ dedicata alla delineazione pill precisa delle
acquisizioni che sono comunque recate a esistenza dall’azione reciproca. Per farlo, He-
gel paragona I’azione reciproca alle due relazioni precedenti, quella di «sostanzialita» e
quella di «causalita», approfittandone per ricapitolare, di quest’ultime, i tratti. Ripartia-
mo dalla sostanza: la relazione cui essa da luogo distribuisce fra i lati che la costituiscono
realta e possibilita. Come dicevamo in precedenza, una ¢ reale, la sostanza pura, e ’altra
possibile, I’accidente. Ma la sostanza pura ¢ reale soltanto in quanto 1’altra non ¢, dunque
solo in quanto esclude la possibilita. Di qui il contraccolpo in sé: se la sostanza porra la
sua realtd «in un accidente, allora non & nell’altro»®', sara inferiore al suo concetto, che
include la congiunzione con gli altri accidenti. Nell’accidente, concepito in quanto tale,
scisso, la sostanza incontra cosi la sua inversione, la sua negazione, vale a dire la sua
possibilita. La sostanza compie la sua possibilita, & «un che di ipotetico»>2. D’altra parte,
anche il possibile, I’accidente, ¢ il contrario di se stesso, giacché ¢ una possibilita che
grazie alla sostanza acquista realta. Il problema ¢ che 1’accidente acquista realta proprio
mentre la sostanza perde la propria. Il che comporta che, pur sviluppandosi una circola-
zione reciproca fra i momenti della relazione di sostanzialita, la realta di uno si continua
solo nella possibilita dell’altro. Le sostanze sono egualmente necessarie, anche se non lo
SONOo ancora contemporaneamente.

In questa divaricazione fra I’unita dei necessari e i necessari stessi si riaprono gli spazi
per un’operazione gestita dall’intelletto:

Siccome ognuna ¢ egualmente necessaria, I’essere dell’una ¢ il non essere dell’altra,
e I’essere di ognuna ¢ tanto necessario quanto il suo non essere; cio¢ 1’una deve perire e
I’altra nascere. L’ opposizione di entrambi ¢ infinitamente mediata; ed il perire cosi come
il nascere ¢ questo stesso trapassare infinitamente mediato, non quale un essere trapassa-
to, come nel concetto di azione reciproca stesso, ma posto negativamente. Questo trapas-
sare, la mediazione stessa, &€ in questa maniera 1’unita che si scinde, nella forma dell’unita
sostanziale, nei contrapposti accidenti del nascere e del perire e cosi si realizza®.

L’operazione ¢ sofisticata, ma anche ambigua: dalla azione reciproca essa mutua la
struttura della mediazione infinita, la quale comanda I’azione di una determinatezza
sull’altra e la retroazione di questa sulla prima; tuttavia, essa resiste all’eliminazione
della relazione di sostanzialita. Come? Vi resiste pluralizzando, in modo indetermina-
to, le sostanze, aggiungendo una sostanza all’altra. Il circolo non si puo chiudere: a
ogni sostanza che passa dalla sua possibilita alla realta non si contrappone una realta
che passa alla sua possibilita. Se cosi semplicemente ancora fosse, la prima sarebbe la
causa e la seconda I’effetto e fra i due si verrebbe articolando la dialettica dell’azione
reciproca, che porta all’«infinita paralitica» del prodotto. Ora ¢ diverso: una sostan-
za che passa dalla sua possibilita alla realta costringe certamente 1’altro a opporvisi,
imponendogli di passare dalla realta alla possibilita. Ma ’altro ¢ ora un indetermina-
tamente molto, per cui I’unica caratterizzazione logica adeguata alla fase ¢ quella che
in seguito sara propria della «dottrina dell’essere», con la tematizzazione, entro il «di-
venire», del nascere, come provenienza dal nulla, e del perire, come suo trascorrervi.
La sostanza deve trapassare, nascere dalla sua possibilita, mentre I’altra fa perire la

51  Ivi,p.71,tr. it. cit., p. 70.
52  Ibidem.
53 Ivi,pp. 71-72, tr. it. cit., p. 70.



116 Giorgio Cesarale

sua realta, ma essa non sard mai, in questo ambito, un «esser trapassato»>*, un essere,
cioe, in cui entrambi i poli della relazione siano gia collassati, non esigendo cosi che
I’altro, un altro qualunque, sia.

Questo spiega il carattere superficiale della relazione, quasi qualitativa:

L’opposizione ¢ perd una [opposizione] formale, solo esigita, essendo il nascere ed il
perire un che di assolutamente mediato, un che di estrinseco alle sostanze; cid che nasce
ha posto assolutamente 1’altro da se stesso come un essere fuori di sé, come un’altra de-
terminatezza non riflessa in lui stesso. La semplicita nella quale questa ¢ ritornata in se
stessa, € il suo terreno indifferente, il quale ha ’essere della determinatezza come opposta
fuori di sé, e solo un’unica come reale; la negazione ¢ un venir escluso, un non essere
reale; soltanto un esser perito o una possibilita del nascere; e I’indeterminatezza dell’op-
posizione fa del nascere e del perire un che di assolutamente mediato®.

Il bersaglio di queste osservazioni, neanche tanto implicito, &€ Schelling, con la sua
identita assoluta concepita, nella fase che si apre con Darstellung meines Systems der
Philosophie (1801), come «indifferenza» fra determinazioni opposte, soggettiva e og-
gettiva. Ciascuna determinatezza si pone mentre 1’altra si toglie, ed entrambe possono
farlo solo affondando in un orizzonte di indeterminata unita, che tiene si la mediazione
entro di s€, ma come sempre gia trapassata. Allo stesso tempo, si potrebbe allargare la
portata del ragionamento critico di Hegel: il suo oggetto pare infatti essere I’intero svol-
gimento concettuale dalla Wechselwirkung «fichtiana» alla Indifferenz «schellinghiana.
Quel che Hegel sta, ciog, cercando di dimostrare € che non vi puo essere altro sbocco al
tentativo di pensare 1”’assoluto come Wechselwirkung che il suo tramontare in Indiffe-
renz. Logica e metafisica di Jena (1804-1805), in questo senso, ¢ strettamente vincolata
al programma di ricerca della Differenzschrift e di Glauben und Wissen, proseguendone,
a un livello molto piu alto e complesso di consapevolezza logica, la resa dei conti con
I’idealismo tedesco, da Kant in poi.

L’ultimo tratto dell’«azione reciproca» consiste nella demistificazione del carattere
puramente formale dell’opposizione fra il nascere e il perire delle sostanze. La tesi ¢ la
seguente: il nascere contiene sia la possibilita da cui proviene sia la realta cui ¢ destinato.
Articolando determinazioni opposte, il nascere non ha quindi del tutto estroflesso la rela-
zione, la contiene in sé. Contenendo la relazione in sé, ne segue che esso ¢ anche perire,
¢ in grado di far passare, oltre che la possibilita nella realta, anche la realta nella possibi-
lita. Basta questo per superare 1’impasse? No, perché non siamo ancora fuoriusciti dalla
azione reciproca, da una sfera logica in cui le sostanze pur interagendo continuativamen-
te rimangono separate. La linea di ultima resistenza adottata dalla logica dell’intelletto
sara pertanto, entro questo giro argomentativo, quella di «spaccare» le sostanze singole
in una parte attiva e in una parte passiva, di modo che 1’azione reciproca si trasferisca
all’interno delle stesse sostanze. Quando percio si dice che una sostanza nasce, continua
Hegel, questo significa che un’altra sua parte perisce e viceversa. Tutto questo, ripetia-
molo, mentre la dinamica complessiva dell’azione reciproca non ha ancora smesso di
operare, per cui vi saranno cause, sostanze attive, che contengono una parte attiva e una
parte passiva, ed effetti, sostanze passive, che includono anch’esse una parte attiva e una
parte passiva. La confusione ¢ imperante:

54 Ibidem.
55  Ivi,pp. 72-73, tr. it. cit., p. 71.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 117

La linea del nascere e del perire va avanti e indietro, all’infinito, € vi sono altrettante
infinite linee e infiniti punti di divisione e di partenza. Questo infinito aggrovigliarsi ed
incrociarsi del nascere e del perire fa della realta un essere delle sostanze che nasce e in
cio perisce®.

Sennonché, questa confusione non puo far velo al fatto che «I’essenza del loro mo-
vimento ¢ la semplicita eguale a se stessa degli opposti»*. Nella reduplicazione della
possibilita dell’altro entro di sé che la determinatezza esprime ora come scomposizione
interna di ciascuna sostanza in molte altre sostanze vi ¢ un dato, cioe, cui bisogna tenersi
fermi: il passaggio da una determinatezza all’altra & sempre il medesimo, per cui al fondo
del tourbillon, «nascosto, non posto in questo groviglio»®, si produce una unita concet-
tuale. Il punto ¢: quali sono le caratteristiche di questa unita? Hegel prepara la risposta
a questa domanda sostenendo a riguardo soprattutto due tesi: la prima ¢ che sfuggendo
sempre a se stessa, respingendosi nell’altro, che esclude includendolo, la determinatezza
svolge cio che egli, gia in questa sede, chiama una «cattiva infinita»; la seconda ¢ che
questa cattiva infinita — come accadra nella piu tarda Scienza della logica con lo «smi-
surato» —, ospitando il venir meno di ogni determinatezza nell’altra, rende puramente
formali, assolutamente esteriori, le loro differenze. Ma 1’indifferenza non € solo cio in
cui le differenze tramontano continuandosi reciprocamente. Essa ¢ vuota come la diffe-
renza che vi si € tolta, e, come tale, incapace di incorporare 1’infinita dei necessari, la loro
ricchezza appena maturata. Hegel ne conclude:

L’azione reciproca, ritornata cosi a se stessa, ¢ I’essere tolto delle sostanze separate; vi
¢ semplicemente soltanto una sostanza, ma assolutamente compiuta, ’indifferenziazione
di tutte le determinatezze, che in essa sono poste come tolte. La relazione ha compiuto
il suo concetto, non ¢ andata fuori di sé; ed il compimento del suo concetto ¢ che essa si
pone come cid che € in se stessa, un compiuto esser uno delle determinatezze opposte,
ed in questo esser tolto contemporaneamente un esser poste delle medesime come tolte™.

Dr’altra parte, nel momento in cui si traduce in indifferenza 1’azione reciproca perde
uno dei suoi pill importanti contrassegni: la separatezza delle sostanze, la presupposizio-
ne degli opposti «come degli essenti»®. Essa diventa il contrario di se stessa, ci0 in cui
gli opposti possono essere determinati solo come «degli ideali»®'. Siamo cosi approdati
alla «relazione del pensare» in cui le determinatezze si sono cosi fluidificate da potersi
ripartire in universale e particolare.

1.3 L’azione reciproca nella Scienza della logica
Nella Fenomenologia dello spirito (1807) la Wechselwirkung non gioca, come tale,

alcun ruolo determinato. Gli effetti del «rassodamento» critico che Hegel ha compiuto
sul corpo dell’idealismo tedesco, con il suo penchant per 1’azione reciproca, sembrano

56  Ivi,p. 74, tr.it. cit., p. 73.

57 Ibidem.
58 Ibidem.
59  Ivi,p. 75, tr.it. cit., pp. 73-74.
60 Ibidem.

61  Ibidem.



118 Giorgio Cesarale

cosl avere avuto il loro esito. Alcune occorrenze si concentrano tuttavia al termine di
«La liberta assoluta e il terrore», dove, come risultato del processo rivoluzionario, la
coscienza si eleva a volonta pura e diventa percio «I’azione reciproca del puro sapere con
se stesso»®?, I’antefatto della «moralita». La Wechselwirkung aiuta in questo modo a de-
scrivere il ritiro della coscienza entro di sé, dopo lo sconquasso subito dal mondo ogget-
tivo, permettendole di modellare nella soggettivita quanto avrebbe voluto far decollare
nell’oggettivita. Un’azione simulata, che ¢ tale perché, come ormai sappiamo bene, con-
duce a una «infinita paralitica», sostituisce i ben piu visibili rivolgimenti dal lato sociale
e politico. La rivoluzione nel pensiero sostituisce quella nella realta®. L’ambiguita della
posizione € qui perd persino pil forte: per un verso, I'impiego della Wechselwirkung
¢ il sintomo di una rivoluzione «mancata», ¢ espressione di una impotenza a generare
concrete trasformazioni politiche; per altro verso, Hegel — come scrive, proprio in questi
anni, in una lettera a Niethammer del 28 ottobre 1808 —, ritenendo che a una rivoluzio-
ne nel «regno della rappresentazione»»segua necessariamente un collasso della «realta
effettuale»®, allude all’effetto tutto sommato pacificatore della Wechselwirkung. La real-
ta effettuale non riesce a rimettersi in movimento sulla base dell’insegnamento non solo
di Kant, ma anche di Fichte e Schelling. Bisogna certo completare la «Revolution» che
Kant ha provocato in Germania, quale, dira piu tardi Hegel, «Grundlage unserer Philo-
sophie» e allo stesso tempo fonte ispiratrice di una nuova «Bildung»%. Per fare questo
serve perd una nuova logica, che bruci i paradossi dell’intelletto, compresi i suoi frutti
piu estremi, come 1’azione reciproca.

Qualche anno piu tardi, nel corso di logica per la classe media tenuto a Norimberga
nel 1810-1811, la Wechselwirkung ritorna in forza, entro uno schema logico che si va
precisando, anche se, per qualche tratto, esso resta ancorato all’impianto di Logica e me-
tafisica di Jena (1804-1805)%. Con cio ci riferiamo in particolare alla incompleta separa-
zione della Wirklichkeit, in cui sostanza, causa e azione reciproca sono ormai proiezioni,
dalle categorie «modali». Il loro intreccio espositivo € ancora forte e media per esempio
il passaggio dalla sostanza alla causa: se infatti la sostanza ¢ totalita degli accidenti,
essa ¢ totalita di possibili. Come totalita di possibili, tuttavia, la stessa sostanza ¢ loro
potenza, cid che permette il loro continuo scambio. E possibile, ci si perdoni il gioco di
parole, una totalita di pure possibilita? Se ¢ perfetta, dice uno Hegel non insolitamente
«megarico», non ¢ possibile, perché il passaggio dalla potenza all’atto vi sarebbe gia da
sempre realizzato: essa & «un essere reale in sé e per sé immediatamente»®’.

62  G.W.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes cit., p. 323, tr. it. cit., p. 371.

63 Su questi temi cfr. il bel libro di Rebecca Comay, Mourning Sickness. Hegel and the French Rev-
olution, Stanford, Stanford University Press, 2011.

64  G.W.F. Hegel, Briefe von und an Hegel cit., p. 253, tr. it. cit., p. 375.

65 G. W.F. Hegels, Vorlesungen iiber die Logik (nach der Enzyklopddie [der philosophischen Wis-
senschafte im Grundrisse]) im Sommer[-Semester] 1831 [in Berlin], nachgeschrieben von EW.C.
Hegel, hrsg. von U. Rameil, Hamburg, Felix Meiner, 2001, p. 37.

66  Per quanto riguarda il periodo norimberghese, preferiamo soffermarci sul manoscritto per la Mit-
telklasse del 1810-11, ma occorre ricordare che le categorie della «relazione» sono gia trattate
sia nel manoscritto di logica per la Mittelklasse (G.W.F. Hegel, Niirnberger Gymnasialkurse und
Gymnasialreden (1808-1816), hrsg. von K. Grotsch, in Id, Gesammelte Werke cit., Band X:1
(Gymnasialkurse und Gymnasialrede), 2006, pp. 32, 46-51) e nel Diktat per la Oberklasse di fi-
losofia del 1808-1809 (ivi, pp. 68-69), sia nel Diktat per la Mittelklasse di propedeutica filosofica
del 1808-1809 (ivi, pp. 117, 124-127).

67 Ivi,p.171,ed.it. di G. Radetti, Propedeutica filosofica, Sansoni, Firenze, 1951, p. 103.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 119

Gli stessi accidenti, perd, come gia sappiamo, immergendosi nella sostanza diven-
tano, da possibili che erano, reali. La connessione fra di essi che compie la sostanza
deve percio «presupporli» come qualcosa di non pill transeunte, deve porli come effetti.
Anche il rapporto di causalita non ¢ tuttavia esente da paradossi: 1’«effetto ¢ a) mediante
un Altro, la causa; questa, come attivita, si dissolve nell’effetto; b) 1’ Altro come causa
¢ scomparso; ma 1’effetto & posto, & nell’altro»%. La causa insomma, pur dissolvendosi
in cio cui da luogo, Ieffetto, in questo si ritrova, argina la sua dissoluzione. Ma ¢ anche
vero che la relazione ponendosi, nell’effetto, in altro, consente a quest’ultimo di guada-
gnare una maggiore realta. L’effetto si trasforma in causa.

Questa trasformazione ¢ complementare a quella che avviene dal lato della causa.
Soggettivamente, utilizzando la «riflessione esterna», ci si puod volgere dall’effetto alla
causa e considerare anche questa come effetto di quello. Ma non ¢ solo la riflessione
esterna a comandare questa conseguenza: essendo un contingente, avendo un contenuto
determinato, la causa ¢ essa stessa inserita in una serie regressiva, all’infinito. Ogni causa
¢, in sé, un effetto.

La novita, in questo quadro, ¢ data dalla decisione di prestare piu attenzione alla
«azione e reazione», che in Logica e metafisica di Jena (1804-1805) non appariva come
stadio separato. Ciascuna «realta effettuale» reagisce infatti all’azione della determina-
tezza opposta che la pone come effetto, ponendola a sua volta come effetto. L’indistin-
guibilita fra causa ed effetto, nell’azione reciproca, ¢ ormai acclarata:

L’azione reciproca, consiste dunque in questo, che cio che ¢ effetto ¢, inversamente,
anche causa, e ci0 che ¢ causa ¢, inversamente, anche effetto. Qui si da la vera originarie-
ta, quando la causa passa nell’effetto, nell’esser posto, ma quanto alla cosa essa rimane la
stessa, ed anche quanto alla forma si riproduce nel suo esser posto®.

Gli accenti sono meno critici che in Logica e metafisica di Jena (1804-1805), ma
la struttura teoretica scolpita ¢ la stessa: 1’identita del contenuto si €, nell’azione re-
ciproca, cosi perfezionata da scalzare le pure determinatezze di forma della causa e
dell’effetto. Rimane il grande e strutturale problema gia, in altre forme, incontrato:
I’originario ¢ I’esser tolto delle determinatezze in cui la relazione fra le stesse non ¢
ancora a esso interiore.

Siamo arrivati, finalmente, alla Scienza della logica. Quali sono i mutamenti che
essa impone al telaio delle determinazioni concettuali incluse nell’azione reciproca?
La nostra impressione ¢ che quel che cambia sia legato soprattutto alla nuova, piu
ampia, sfera in cui esse prendono posto, vale a dire I’«essenza». L’ «essenza» ¢ gia
presente nel corso di logica per la classe media tenuto a Norimberga nel 1808-1809,
ma il suo pieno impatto ¢ misurabile solo nella Scienza della logica. Lo dimostra lo
stesso «rapporto di sostanzialita»: le sue principali scansioni sono riorganizzate, per un
verso, attorno al rapporto fra riflessione ponente e riflessione presupponente, fra posi-
zione e presupposizione, parere e parvenza, che solo nelle prime battute della «Dottri-
na dell’essenza» ha ricevuto il suo battesimo; per altro verso, e corrispondentemente,
Hegel deve indicare come esso si venga sviluppando dalle determinatezze precedenti,
dagli stessi nascere e perire fino, passando per il «qualcosa», al fondamento. A uscirne

68  Ivi,p. 173, tr. it. cit., p. 103.
69 Ivi,p. 175, tr.it. cit., p. 105.
70 Ivi,p.42.



120 Giorgio Cesarale

accentuato, tesaurizzando le acquisizioni del corso di logica per la classe media tenuto
a Norimberga nel 1810-1811, ¢ anche il profilo della sostanza come potenza. Dappri-
ma, la sostanza ¢ potenza solo formale, perché, essendo come accidenti, le differen-
ze non sono altrettanto sostanziali. In secondo luogo, la sostanza rivelandosi negli
accidenti, li carica di una effettualita che prima non avevano, si pone in essi. La sua
potenza cresce: essa nega ci0 grazie a cui ¢, determinandosi, si sarebbe detto in Logica
e metafisica di Jena (1804-1805) come il contrario di se stessa, come una realta che ne
ha un’altra al di fuori di sé”".

Siamo di nuovo sospinti verso il rapporto di causalita, il quale ha, in questa sede,
una maggiore articolazione interna. Il magma di Logica e metafisica di Jena (1804-
1805) si ¢ ormai consolidato, ripartendosi in masse concettuali pitt omogenee: il rap-
porto di causalita ¢ cosi diviso in «causalita formale», «causalita determinata» e «azio-
ne e reazione».

Nella «causalita formale» — divisa a sua volta in tre punti, come accadra anche alla
«causalita determinata» ma non ad «azione e reazione» — si ricapitolano anzitutto i ri-
sultati del rapporto di sostanzialita: la sostanza determinandosi come determinante un
determinato, facendosi potenza, si pone nel determinato stesso, nell’accidente. Cosi fa-
cendo, manifestandovi la sua verita, essa toglie I’accidente come un che di transeunte,
lo stabilizza in forma di effetto. Cambiando lo statuto dell’accidente, essa perd cambia
anche se stessa:

Di fronte a questo riflesso esser posto [I’accidente], di fronte al determinato come
determinato, sta la sostanza come un originario non posto. Siccome in quanto potenza
assoluta essa € ritorno in sé, ma questo ritorno stesso ¢ un determinare, la sostanza non ¢
piu semplicemente I’in sé del suo accidente, ma ¢ anche posta come questo essere in sé.
La sostanza ha quindi realta solo come causa. Ma questa realta, che il suo essere in sé, la
determinatezza sua nel rapporto di sostanzialita, sia posta ormai come determinatezza, ¢
Ueffetto. La sostanza ha quindi quella realta, che ha come causa, soltanto nel suo effetto.
— Questa ¢ la necessita che & la causa’.

La sostanza come originario che agisce ¢ causa, perché ¢ un determinare 1’altro che
finisce per determinare se stessa. D’altra parte la causa ¢ solo nell’effetto, per cui tra i
due si sviluppa una identitd necessaria. E una necessita che prevede ancora la «fatica»
della mediazione:

Leffetto ¢ ’altro della causa, I’esser posto di fronte all’originario, ed ¢ mediato da
questo. Ma la causa toglie in pari tempo come necessita questo suo mediare, ed ¢, nel
suo proprio determinarsi come 1’originariamente riferentesi a sé di fronte al mediato, il
ritorno in sé [...]7.

Come causa, in breve, la sostanza ¢ costitutivamente un ritornare dall’effetto, per-
ché in quest’ultimo, nella mediazione con quest’ultimo, cid che pone ¢ se stessa.
La causa & cosi una sostanza che ha raggiunto una autonomia molto piul vigorosa;

71 G.W.FE. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p.
396, tr. it. cit., p. 629.

72 Ivi,p. 397, tr. it. cit., p. 631.

73 Ivi,p. 398, tr.it. cit., p. 631.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 121

un’autonomia tale da renderla «motrice»’, capace di cominciare da sé, «senza esser
sollecitata da altro, ed & fonte indipendente del produrre da sé»".La Wirkung,1’effet-
to, ¢ solo la manifestazione dell’operare, del Wirken, della causa, del suo originario
«porre determinativo»’®.

Ora la contraddizione con sé del rapporto di causalita, che anima «il rapporto di causa-
lita determinato», ¢ I’estinguersi della causa nell’effetto che fa estinguere anche I’effetto,
perché questo non diventa «che la determinatezza della causa»’’. Si produce una identita
concettuale che perd ¢ costretta a misurarsi con la persistenza della pura differenza di
forma, che assegna un contenuto alla causa e un altro all’effetto. Hegel fa alcuni esempi
per spiegare la singolare convergenza, entro questo ambito, fra tautologie, identita ana-
litiche, e contenuti determinati, ma accidentali. La tautologia del «rapporto di causali-
ta determinato» ¢ soprattutto rivelata da un esempio che conosciamo gia, quello della
«pioggia che bagna». Come esempi invece di una identita che si duplica in contenuti
accidentali vengono fatti quelli di un pittore che dipinge e di un corpo in movimento.
Le qualita di un pittore come causa di un quadro sono solo quelle che «entrano in questa
pittura»’®; le altre qualita, poniamo come uomo, sono accessori accidentali. Lo stesso
vale per un corpo in movimento che ha assunto una direzione diversa rispetto a quella
del corpo che I’ha spinto: la direzione non cambia il quantum di moto impresso; essa ¢,
in questo ambito, ininfluente™.

Le cose non sono tuttavia cosi semplici, come illustra precisamente I’esempio della
«pioggia che bagna». Tra la «pioggia» e il «bagnato» vi & un substrato, 1’acqua, che ¢
condizione di possibilita del rapporto tra le due determinazioni, pur — ed ¢ qui il fatto
essenziale — rimanendo loro estrinseco. Tant’¢ che non € 1’acqua, come tale, a far trascor-
rere la causa, la pioggia, nell’effetto, il bagnato: «un’altra forza, o checché si voglia, I’ha

74 Ibidem.
75  Ibidem.
76  Ibidem.

77  Ivi,p. 398, tr. it. cit., p. 632.

78  Ivi, p. 400, tr. it. cit., p. 633.

79  In questo luogo, la critica di Hegel prosegue, e si fa molto fine, censurando, in primo luogo, una
scappatoia intellettualistica: «Riguardo a questa tautologia del rapporto di causalita ¢ da osservare
ch’essa non sembra esservi contenuta quando si assegni non gia la causa prossima, ma la causa re-
mota di un effetto. La mutazione di forma subita dalla sostanza fondamentale della cosa in quanto in
questo passaggio per molti gradi intermedii nasconde 1’identita ch’essa conserva attraverso quelli. In
questa moltiplicazione delle cause che si sono intromesse fra lei e I’ultimo effetto, essa in pari tempo
si collega con altre cose e circostanze, per modo che non gia quella prima, che vien dichiarata causa,
ma soltanto queste molte cause insieme contengono 1’effetto completo» (ivi, p. 400, tr. it. cit., p.
634). Se percio un uomo sviluppa un’abilita in conseguenza della morte del padre non si potra certo
dire che la morte del padre & causa remota della sua abilita. In secondo luogo, la critica evidenzia — si
potrebbe dire con Kant — un difetto del giudizio determinante, I’errata sussunzione dei rapporti della
vita spirituale sotto rapporti di causalita: qui «quello che si chiama causa si mostra certamente di un
contenuto diverso dall’effetto, ma cio accade perché quello che opera sul vivente viene in maniera
indipendente determinato, mutato e trasformato da questo, perché il vivente non lascia che la causa
giunga al suo effetto, vale a dire, la toglie come causa. Cosi ¢ una maniera di parlare inammissibile
il dire che 1’alimento sia la causa del sangue, o che questi cibi, ovvero il freddo, 1’'umido, siano
cause della febbre etc.; altrettanto illegittimo & 1’assegnare il clima ionico come causa delle opere
omeriche, oppur I’ambizione di Cesare come causa del tramonto della costituzione repubblicana di
Roma» (ibidem). Poco pil avanti Hegel, usando questo stesso parametro concettuale, giudica una
«spiritosaggine» (ivi, p. 401, tr. it. cit., p. 635) far derivare grandi effetti da piccole cause: I’effetto,
per principio, non puo essere pill grande della causa.



122 Giorgio Cesarale

alzata nell’aria e raccolta in una massa, la cui gravita la fa cadere»®. Si determina una
duplice causalita: una, quella del contenuto interno (1I’acqua), e I’altra, quella del conte-
nuto accidentale, che si da entro una differenza di forma (la pioggia e il bagnato). Con la
prima causalita, la sostanza finita € solo un esser posto della relazione; con la seconda,
invece, essa ritorna a un’«astratta originarieta»®'.

Qui D’articolazione logica si fa intrigante, ma anche molto complessa: la sostanza
finita ¢ originaria, perché ha il principio della relazione fuori di sé, nel sostrato; ma nel
sostrato essa ¢ anche un esser posto, un essere determinato, dell’altra. Il che implica che
ogni causa avra un altra causa, sara effetto di un’altra causa, in un regressus ad infinitum.
Oppure, sulla stessa base, nella causa, per un certo rispetto, potra leggersi un originario e,
come tale, essa rimarra causa; per un altro rispetto, potra leggersi un esser posto e, come
tale, un effetto. E il «rispetto a», I’«in quanto», che tentano di risolvere qui, invano, la
contraddizione.

Lo stesso vale per I’effetto, nel senso che cosi come vi € un regressus ad infinitum da
causa a causa altrettanto vi sara un progressus ad infinitum da ciascun effetto, ritradotto
come causa, a effetto. Nel substrato, infatti, «I’esser posto diventa un esser posto»®, e cio¢
un effetto realizza davvero quale effetto, essendo il substrato un originario autoriferentesi,
e dunque pensabile, se si pone in esso un effetto, solo come causa. E anche se I’effetto da
cui nasce la causa ¢ in ogni caso diverso dall’effetto che la causa, pienamente operando,
produce, rimane il problema che, nel substrato, entro una unita estrinseca a sé, la causa non
potra mai estinguersi nell’effetto; essa sara sempre costretta a rigenerarlo, a ricostituire
I’effetto. L effetto sara causa di una causa che pone ogni volta un altro effetto®.

Che cosarisulta da tale, complicato, passaggio? Questo: mentre, sulla base della «cau-
salita formale», la causa si estingue nell’effetto, affermando una profonda identita di
contenuto, essa diviene, sulla base del «rapporto di causalita determinato», come tale
nell’effetto, si riconfigura come causa, respingendo da sé, come nuovo effetto, la sostan-
za finita opposta. Ne segue che ciascuna di queste determinazioni

si toglie nel suo porsi, e si pone nel suo togliersi; non si ha un passare estrinseco della
causalita di un substrato a un altro, ma questo suo divenir altro € in pari tempo il suo pro-
prio porre. La causalita dunque presuppone se stessa, ossia si condiziona®.

Se perod la causalita si presuppone, cio¢ si pone come substrato, questo cessera di
essere puramente esterno alla differenza di forma fra causa ed effetto, alla causalita ef-
ficiente. L’identita di contenuto, sostanziale, in cui la «causalita formale» era divenuta,
ma, ripetiamolo, come esterna alla differenza di forma fra causa ed effetto, ora ¢ il pro-

80 1Ivi, p. 402, tr. it. cit., p. 637.

81 Ibidem.

82  Ivi, p. 403, tr. it. cit., p. 638.

83  Nella Scienza della logica, 1a dialettica del «substrato» ¢ anticipata da quella della «cosa in sé»,
entro uno stadio logico, quello della «cosa e le sue proprieta», che comunque gia prevede una,
seppure embrionale, Wechselwirkung. Le proprieta, infatti, per un verso forniscono maggiore in-
dividuazione e concrezione alla cosa; per altro verso essendo generali, mettono in «azione reci-
proca», cio¢ in comunicazione, le cose differenti. Anziché raggiungere 1’identita con sé attraverso
il puro riferirsi a sé come alcunché di indeterminato, la cosa in sé appunto, la cosa lo fa respin-
gendosi nelle sue proprieta, in cid che, proprio per questo, diventa materia separata (luminosa,
colorante etc.) (ivi, pp. 332-334, tr. it. cit., pp. 549-550).

84 Ivi, p. 404, tr.it. cit., p. 639.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 123

dotto della causalita stessa. Quest’ultima, nel suo Wirken, nel suo operare, operera allo
stesso tempo su un altro diventato tuttavia suo, su un substrato ribattezzato, per questa
ragione, sostanza passiva. La dove ¢’¢ una passivita deve esservi perd una sostanza attiva
che mira a toglierne I’indipendenza. Si tratta di un tentativo non indolore: se la sostanza
attiva riesce a togliere la sostanza passiva, essa toglie il suo stesso presupposto e dunque
si converte nel suo opposto, nella sostanza passiva stessa. Ora, una sostanza passiva che
si conserva subendo, per cosi dire, una continua minaccia ¢ una sostanza che patisce,
propriamente, una violenza.

Questa dialettica della violenza ¢ straordinariamente sottile, ed ¢ un peccato che gli
studiosi, in particolare di filosofia e teoria politica, non vi abbiano, per lo piu, prestato
attenzione: il suo lato inquietante sta nel fatto che Hegel, dopo aver dimostrato che la
sostanza attiva si pone soltanto conservando, per poterla violentare, la sostanza passiva,
dimostra anche che la sostanza passiva addiviene alla sua verita consentendo alla sostan-
za attiva di esercitare su di essa violenza. La violenza rivela cio¢ quel che la sostanza
passiva ¢, e cio¢ la sua cedevolezza, il suo consentire alla sostanza attiva di venire a
coincidenza con sé ponendosi nel suo altro, presupponendosi. La sostanza passiva non ¢
cosi solo la condizione per ’esercizio della violenza, una mera possibilita esterna; essa ¢
piuttosto cid attraverso cui I’intero della relazione viene di nuovo a espressione, sebbene
dal lato opposto. Il fatto ¢ che se la sostanza passiva diventa la causa del prodursi come
tale della causa, essa supera il suo esser puro effetto ed esercita una reazione. A una
Wirkung, a un’«azione», si contrappone una Gegenwirkung, una reazione; alla violenza
si contrappone un’altra violenza, eguale e necessaria. La verita & amara, ma inesorabile:
la sostanza passiva non si riscuote dalla sua inerzia fino a quando la sostanza attiva non
viene attaccandola. Anzi, piu I’interazione fra le determinatezze si sviluppa, pil il con-
flitto esplode.

Bisogna pero soffermarsi meglio sulla differenza fra «il rapporto di causalita determi-
nato» e I’«azione e reazione». Anche nel primo, la sostanza su cui si esercitava la causa
reagiva contro il suo esser posta come effetto divenendo a sua volta causa. Ma essa non
reagiva precisamente contro quella causa che I’aveva trasformata in effetto; la sua azio-
ne era posta in un’altra sostanza, in modo da generare il progressus ad infinitum degli
effetti. Al contrario, «nella causalita condizionata la causa si riferisce nell’effetto a se
stessa, perché quello ¢ il suo altro come condizione, come presupposto, e il suo agire &
quindi cosi un divenire come un porre e toglier I’altro»®. La reazione della sostanza pas-
siva ¢ cio¢ fin dall’inizio contemplata dalla sostanza attiva, pena la dissoluzione del suo
statuto. Questo non significa che la sostanza attiva non venga condizionata dalla reazione
della sostanza passiva, anzi: subendo tale reazione, la sostanza attiva diventa essa stessa
passiva. Nel frattempo perd abbiamo appreso che la sostanza passiva € in quanto si levi a
sostanza attiva. Vale anche per la sostanza attiva trasformatasi in sostanza passiva in vir-
tl della reazione della sostanza passiva: & come se essa riscoprisse la sua causalita grazie
alla reazione, dunque di nuovo alla causalita, della sostanza passiva. Ogni sostanza ¢
cosl, allo stesso tempo, attivitd e passivita, presuppone I’altra come il medesimo. Con la
conseguenza che mentre nella causalita finita, determinata, I’agire «riesce al progresso
del falso infinito», qui viene «ripiegato e diventa un agir reciproco rientrante in sé, un
agir reciproco infinito»®.

85 1Ivi, p. 407, tr. it. cit., p. 642.
86  Ivi, p.407,tr.it. cit., p. 643.



124 Giorgio Cesarale

Per questo Hegel, cid segna il passaggio dalla «azione e reazione» alla «azione recipro-
ca»: se entrambe le sostanze sono sia attive sia passive «si ¢ gia tolta ogni loro differenza;
¢ una parvenza completamente trasparente; esse sono sostanze solo in questo, che sono
I’identita dell’attivo e del passivo»®. 1l substrato si era gia corroso nel passaggio dalla
causalita determinata alla causalita condizionata, immediato presupposto dell’«azione e
reazione». Ora, nel passaggio dall’«azione e reazione» alla «azione reciproca», a essersi
corrosa ¢ persino la sostanza, perché non vi ¢ piu alcun bisogno di presupporre una imme-
diatezza fuori di sé per mettersi in movimento. Lo stesso linguaggio, che in questo conte-
sto si suole usare, dell’ «influsso», dell’«influenza», fra le sostanze registra questa novita.
«Nessuna influenza ¢ esercitabile se non vi ¢ un animo pronto ad accoglierla», avrebbe det-
to piu tardi Benedetto Croce, sintetizzando, in termini piu concreti, il contenuto di questa
vicenda logica: la sostanza ha ormai la sua propria passivita, I’attivita media interamente,
ponendola, la passivita. Si chiude il ciclo della stessa causalita, in un certo senso confer-
mandola: I’«azione reciproca non ¢ quindi altro che la causalita stessa; non solo la causa
ha un effetto, ma nell’effetto sta come causa in relazione con se stessa»ss.

Quel che per0 in questo processo si € venuto, al contempo, manifestando ¢ una generale
«crisi» dell’ontologia tradizionale. Se infatti la sostanza ¢ libera, Sache che non ¢ soltan-
to Ursache, ma lo stesso Begriff, lo stesso concetto, ¢ tutto il palinsesto delle categorie
della dottrina dell’essenza che dovra andare a fondo, dall’identita immediata, prima «de-
terminazione della riflessione», fino alle categorie «modali», possibilita, realta, necessita,
accidentalita. Essendo, infatti, la necessita della relazione, I’identita, sprofondatasi nella
diversita dei termini che la costituiscono, il parere, cioe il riflettersi di ogni determinatezza
nell’altra, non ¢ pil diverso dalla parvenza, dai relata che tentano di resistere alla loro
negativita. L’identita & «come nesso e relazione»® e i distinti sono, come sostanziali, allo
stesso tempo accidentali. Mediazione e immediatezza ora si pareggiano®. La riflessione
non & pill spezzata, & unica, di modo che, nelle forme della «assoluta contraddizione»’!, la
necessita si manifesta nella liberta dei suoi elementi accidentali.

La conclusione ¢ la medesima di Logica e metafisica di Jena (1804-1805), anche se
in questa occasione Hegel insiste maggiormente sulla singolarita come terza totalita del
concetto:

La sostanza assoluta [...] si distingue da un lato nella totalita, la quale (la sostanza gia
passiva) ¢ un originario come riflessione dalla determinatezza in sé, come semplice tutto
che contiene in se stesso il suo esser posto e in cio e posto come identico con sé, I'univer-

87  Ibidem. Nella Wechselwirkung hegeliana dunque, come ha giustamente sottolineato B. Lakebrink
(Die europdische Idee der Freiheit,1Teil, Hegels Logik und die Tradition der Selbstbestimmung,
Brill, Leiden, 1968, p. 359), I’autonomia delle sostanze ¢ solo parvenza.

88 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p.
408, tr. it. cit., p. 644.

89  Ibidem.

90 Come sostiene a questo riguardo, ancora giustamente, B. Lakebrink (Die europdiische Idee der
Freiheit, 1 Teil, Hegels Logik und die Tradition der Selbstbestimmung cit., p. 271).

91 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p.
408, tr. it., p. 644. Ha insistito sulla rilevanza dell’uso di «assoluta contraddizione» nel contesto
della Wechselwirkung, H.P. Falk, Die Wirklichkeit,in G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, hrsg.
von A.F. Koch und F. Schick, Berlin, Akademie Verlag, 2002, pp. 172-173, come sbocco positi-
vo dato alla prima contraddizione che affetta, all’inizio della «dottrina dell’essenza», entrambi i
momenti della riflessione, il ponente e il posto, in quanto momenti «raddoppiati», e percio fotaliz-
zanti, intrinsecamente confliggenti ’'uno con I’altro.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 125

sale,— dall’altro lato poi si distingue nella totalita (la sostanza gia causale) come nella ri-
flessione parimenti dalla determinatezza in s€ alla determinatezza negativa, la quale come
determinatezza identica con sé € cosi anch’essa il tutto, ma posto come la con sé identica
negativita, — il singolo. Immediatamente per0, poiché 1’universale non ¢ identico con sé
che in quanto contiene in sé la determinatezza come tolta, ed ¢ dunque il negativo come
negativo, esso & quella medesima negativita, che ¢ la singolarita; e la singolarita poiché
¢ parimenti anch’essa il determinato Determinato, il negativo come negativo, ¢ imme-
diatamente quella medesima identita, che € ['universalita. Questa loro semplice identita
¢ la particolarita, la quale contiene in una immediata unita, del singolo il momento della
determinatezza, dell’universale il momento della riflessione in sé. Queste tre totalita sono
quindi una sola e medesima riflessione, che come riferimento negativo a sé si distingue
in quelle due, ma come in una differenza completamente trasparente, cio¢ in quella de-
terminata semplicita o in quella semplice determinatezza, che ¢ la loro unica e medesima
identita. — Questo & il concetto, il regno della soggettivita o della liberta®.

1.4 Conclusioni

In un certo senso, come ben testimoniato dagli ultimi, ardui, passaggi logici, Hegel si
¢, lungo il «rapporto assoluto», confrontato con il grande problema fissato da uno degli
Alrvdter della filosofia classica tedesca, Jacobi, soprattutto nella variante offertane da
Schelling nelle Ricerche filosofiche sull’essenza della liberta umana (1809): «sistema»
o «liberta»? Il rapporto, meccanico e deterministico, fra causa ed effetto, che pero per-
mette di ricomprendere in modo unitario la totalita dell’essente, oppure la liberta della
volonta, che pero, essendo indimostrabile, spezza la possibilita di costruire un sistema?
Spinoza — la cui coerenza dimostrativa lo ha spinto, oltre che a negare qualsiasi causa
finale, a trasformare la «causa» in un «principio», un rapporto empirico, intercorrente
fra determinatezze finite, ciascuna della quali agisce nel fempo per portare a esistenza
I’altra, in una pura essenza logica — oppure Kant, che ha fornito un fondamento sovra-
sensibile all’esistenza pratica dell’uomo, ma al prezzo di strapparlo, come tale, dall’e-
terna connessione naturale? Hegel, come si ¢ potuto appena osservare, pensa che tale
polarizzazione sia indebita, e riposi su una ampiamente insufficiente comprensione della
«causa»: se si imprigiona la causa entro il «rapporto di causalita determinato», se la si
rende finita e «intellettuale», separandone il contenuto da quello dell’effetto, come Hegel
ritiene che Jacobi abbia fatto nelle sue Lettere sulla dottrina di Spinoza, & facile scorgere
un abisso fra questo concetto e quello di mediazione, nel quale si viene trasfondendo lo
stesso principio del fondamento, il rapporto di immanente dipendenza di qualcosa da
qualcos’altro. Ma I’esame della causalita ha dimostrato che essa ¢ costretta a culminare
nella Wechselwirkung, che la posizione della causa presuppone 1’effetto, in un rappor-
to che consuma progressivamente tutti i rigurgiti «sostanzialistici», tutte le rimanenze
«ontologiche», e afferma sopra tutto il dominio della relazione e, con essa, quello della
liberta. E questo che Spinoza, proponendo nell’ Etica il concetto di «causa sui», avrebbe,
secondo Hegel, gia compreso: se il determinare 1’altro ¢, intrinsecamente, un autodeter-
minarsi, non v’¢ spazio che per una sostanza che si pieghi riflessivamente su se stessa,
conquistando, nella polemica, nel conflitto, nella violenza, la sua liberta.

92  G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die Objektive Logik (1812/1813), cit., p.
409, tr. it. cit., pp. 645-646.



126 Giorgio Cesarale

Gli importanti avanzamenti che la Wechselwirkung permette sono, tuttavia, per Hegel
contraddetti da un grosso deficit concettuale. Riassumendo a questo proposito, alme-
no in parte, I’articolazione teorica precedente, si potrebbe dire che per Hegel la We-
chselwirkung soffre di due, e fra di loro complementari, problemi: per un verso essa da
luogo a un perpetuo oscillare fra le determinatezze opposte, che, sebbene costituisca
la loro ragione di unita, rimane nonostante tutto differente dalle immediatezze che ha
provveduto, nel frattempo, a mediare; per altro verso, essa, pur scatenando 1’energia
della kinesis, del movimento, ¢ costantemente esposta al rischio della «paralisi», del-
I’«immobilita», giacché I’infinita della relazione si puo rapprendere in un «prodotto» in
cui si acquieta la spinta di ciascuna determinatezza a trapassare nell’altra. Il movimento
dell’azione reciproca, insomma, o & troppo frenetico o si spegne troppo facilmente nella
stasi. Cio che ne scaturisce, sul piano filosofico pill generale, € un vero e proprio blocco
della conoscenza razionale:

Nelle osservazioni sulla storia, dapprima viene trattata la questione se il carattere e i
costumi di un popolo siano la causa della sua costituzione e delle sue leggi, o se, vicever-
sa, ne siano gli effetti; poi si fa un passo in avanti in quanto si concepiscono entrambi, co-
stumi e carattere da un lato, e costituzione e leggi dall’altro, dal punto di vista dell’azione
reciproca, sicché la causa ¢ ¢ insieme effetto nella stessa relazione in cui & causa, e 1’ef-
fetto ¢ insieme causa nella stessa relazione in cui ¢ effetto. Lo stesso accade poi nell’os-
servazione della natura, e specialmente nell’organismo vivente, i cui singoli organi e le
cui singole funzioni mostrano ugualmente di essere 1’uno rispetto all’altro in un rapporto
di azione reciproca. L’azione reciproca ¢ certo la verita piu prossima del rapporto di causa
ed effetto, e si trova, per cosi dire, alla soglia del concetto; tuttavia, appunto percio, non ci
si pud accontentare di applicare questo rapporto quando si ha a che fare con la conoscenza
concettuale. Se ci si limita a considerare un contenuto dato soltanto dal punto di vista
dell’azione reciproca, in effetti si segue un procedimento dal quale il concetto ¢ assente; si
ha a che fare allora soltanto con aridi fatti, e rimane di nuovo insoddisfatta quell’esigenza
di mediazione che ¢ anzitutto in giuoco nell’applicazione del rapporto di causalita. Piti
precisamente, I’aspetto insoddisfacente dell’applicazione del rapporto di azione recipro-
ca consiste nel fatto che questo rapporto, invece di poter valere come un equivalente del
concetto, deve piuttosto, a sua volta, essere anzitutto concepito, e questo accade se non ci
si limita a lasciare i suoi due aspetti come qualcosa di dato immediatamente ma [...] li si
conosce come momenti di un terzo termine piu alto che poi & precisamente il concetto. Se,
per es., consideriamo i costumi del popolo spartano come effetto della sua costituzione,
e, viceversa, la sua costituzione come effetto dei suoi costumi, quest’osservazione pud
essere senz’altro giusta, ma questo modo di cogliere le cose in definitiva non ¢ soddisfa-
cente, perché, in effetti, non consente di cogliere concettualmente né la costituzione, né
i costumi di questo popolo; il che accade soltanto quando entrambi quegli aspetti, come
pure tutti i rimanenti lati particolari della vita e della storia del popolo spartano, vengono
conosciuti come fondati in questo concetto®.

Come lo Schelling delle Idee di una filosofia della natura (1797), Hegel pensa cosi
che la nozione di «organismo» non tolleri I’applicazione a essa del puro rapporto di
causalita: «ogni prodotto organico porta in sé la ragione del proprio essere, ed ¢ causa
ed effetto di se stesso. Nessuna parte singola potrebbe sussistere se non in questo tutto,

93  G.W.FE. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. (1830), Erster
Teil: Die Wissenschaft der Logik mit den miindlichen Zusétzen, in 1d., Werke, Frankfurt Am
Main, Suhrkamp, Band VIII, 1970, §156 Zusatz, pp. 301-302, tr. it. cit., pp. 373-374.



Sulla via del «regno della soggettivita o della liberta»: la Wechselwirkung in Hegel 127

e questo tutto stesso consiste solo nell’azione reciproca delle parti»**. Tuttavia, diversa-
mente da Schelling, egli ritiene che la Wechselwirkung non sia sufficiente per cogliere,
nel passaggio dalla natura allo spirito, il complicarsi del processo di totalizzazione. Sul
terreno delle relazioni sociali, politiche, storiche, la Wechselwirkung mostra maggior-
mente il suo limite e deve cedere il passo allo «spirito», a cio che, delle sue molteplici
determinatezze, fornisce piena autorizzazione razionale®. Uno spirito che, nel suo farsi
sociale, politico, storico, nel suo coincidere con la crescente centralita dell’agire colletti-
vo e di massa (il popolo), non puo che essere «etico», contenere in sé tanto il piano della
Gesinnung soggettiva (i costumi) quanto quello delle istituzioni (le leggi).

94 F.W.J. Schelling, [Einleitung zu den] Ideen zu einer Philosophie der Natur. Als Einleitung in das
Studium dieser Wissenschaft, in 1d., Schellings Werke cit., Erster Hauptband, p. 690, tr. it. di G.
Preti, Introduzione alle idee per una filosofia della natura, in 1d., L’empirismo filosofico e altri
scritti, Firenze, La Nuova Italia, 1967, pp. 31-32.

95 E importante osservare come anche sul terreno del capitalismo nascente la «nuova» scienza
dell’economia politica divenga consapevole delle connessioni universali — entro le quali acquista-
no realta determinate, qualitativamente e quantitativamente, «masse» economiche, ovvero aggre-
gazioni generali di interessi, le quali interagiscono profondamente, wirken, operano le une sulle
altre, dice Hegel significativamente nelle lezioni di filosofia del diritto del 1822-1823 (G.W.F.
Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschriften,in G. W. F. Hegel, Vorlesungen
iiber Rechtsphilosophie, edition von K.-H. Ilting, 4 Bénde, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 1973-1974,Band 3, p. 587, tr. it. di D. Losurdo, Le filosofie del diritto. Diritto, proprie-
ta, questione sociale, Milano, Leonardo, 1999, p. 224) — precisamente attraverso 1’impiego della
categoria di Wechselwirkung. In una situazione infatti caratterizzata dalla pervasivita dell’intera-
zione fra le masse economiche, ciascuna di esse avverte 1’effetto di questa interazione in modi
indiretti. E per questo che settori quali I’agricoltura e il commercio, pur saldamente inseriti all’in-
terno del processo di riproduzione economica, presumono di dipendere poco dall’azione delle
altre sfere. L’economia politica mette in discussione questa presunzione, dimostrando, invece, le
profonde interconnessioni esistenti fra le masse economiche che organizzano il sistema dei biso-
gni. Cio che per Hegel, dunque, compie I’economia politica non ¢ indagare il sistema dei bisogni
secondo la «semplice», puramente meccanica e formale, legge della causalita. Essa, piuttosto,
indaga le masse economiche sotto il riguardo, come ¢ detto nelle lezioni del 1824-1825, della
loro Wechselwirkung (G.W.F. Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschriften,
in G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie cit., Band 4, p. 594, tr. it. cit., p. 339).
Su cid ci permettiamo di rinviare a Giorgio Cesarale, La mediazione che sparisce. La societa
civile in Hegel, Carocci, Roma, 2009, pp. 182-190, dove il tema ¢ affrontato pit diffusamente.
Ma gia H. Freyer (in Das soziale Ganze und die Freiheit des einzelnen unter den Bedingungen
des industriellen Zeitalters, in H. Freyer, H. Grundmann, K. v. Raumer, H. Schaefer (hsrg. von),
Das Problem der Freiheit im europdischen Denken von der Antike biz zur Gegenwart, Miinchen,
Oldenbourg, 1958, p. 97) aveva evidenziato la sussunzione della «societa civile» hegeliana entro
la sfera della Wechselwirkung.






LA WECHSELWIRKUNG IN MARX ED ENGELS

DI VITTORIO MORFINO

Per trovare un uso teoricamente significativo del termine Wechselwirkung nelle opere
tanto di Marx che di Engels si deve attendere la fine degli anni Cinquanta. Negli scritti
precedenti troviamo una manciata di occorrenze del termine senza tuttavia che il con-
cetto abbia un rilievo particolare. Tra ’altro, e questo vale anche per 1’uso successivo,
esso non ¢ facilmente identificabile nelle traduzioni italiane date le differenti forme pro-
poste dai vari traduttori («azione reciproca», «interazione», «azione mutua», «reciproci
scambi», «azione combinata», «reciproca influenza», «connessione»'). Negli anni Qua-
ranta troviamo un’occorrenza nell’articolo di Marx pubblicato sulla «Gazzetta Renana»
«Larticolo di fondo del n. 179 della ‘Gazzetta di Colonia’» a proposito della relazione
filosofia-mondo?, un’altra nel testo di Engels «Lineamenti di una critica dell’economia
politica» a proposito della determinazione del prezzo della merce?, due nei Manoscritti
economico filosofici di cui una in particolare ¢ degna di nota nella misura in cui stabili-
sce un’interazione tra proprieta privata e lavoro alienato*, infine una serie di occorrenze
nell’Ideologia tedesca di cui la pit importante ¢ senz’altro la seguente:

Questa concezione della storia si fonda dunque su questi punti: spiegare il processo
reale della produzione, e precisamente muovendo dalla produzione materiale della vita

1 Per non disorientare il lettore ho scelto di utilizzare il termine «interazione» per tradurre We-
chselwirkung e ho modificato dunque in questo senso le traduzioni che ho utilizzato.

2 «Dato che ogni vera filosofia ¢ la quintessenza spirituale dell’epoca sua, deve venire il momento
in cui essa [...] entrera in contatto e in interazione [in Beriihrung und Wechselwirkung] col mondo
reale contemporaneo» (K. Marx, «Der leitend Artikel in Nr. 179 der ‘Kolnischen Zeitung’», in
Marx Engels Werke (da ora MEW), Bd. 1, Berlin, Dietz, 1956, p. 97, tr. it in K. Marx, Scritti po-
litici giovanili, tr. it. a cura di L. Firpo, Torino, Einaudi, 1957, pp. 146-147).

3 «E[..] del tutto giusto che il prezzo venga determinato dall’interazione [Wechselwirkung] dei
costi di produzione e della concorrenza, ed anzi &€ una legge capitale della proprieta privata» (F.
Engels, «Umrisse zu einer Kritik der Nationalokonomie», in MEW, Bd. 1, p. 509, tr. it. a cura
di N. Merker, in Marx Engels Opere Complete (da ora MEOC), vol. 3, Roma, Editori Riuniti,
1976, p. 463).

4 «Noi abbiamo [...] acquisito il concetto di lavoro alienato [...] dal movimento della proprieta privata.
Ma nell’analisi di questo concetto si mostra che, se la proprieta privata appare come il fondamento,
la causa del lavoro alienato, essa & piuttosto una conseguenza di questo [...]. Successivamente que-
sto rapporto si converte in interazione [Wechselwirkungl» (K. Marx, Okonomische-philosophische
Manuskripte, in MEW, Bd. 40, 1968, p. 520, tr. it. a cura di E. Donaggio e P. Kammerer, Milano,
Feltrinelli, 2018, p. 84) Per la seconda occorrenza cfr. ivi, p. 562, tr. it. cit., p. 175.



130 Vittorio Morfino

immediata, assumere come fondamento di tutta la storia la forma di relazioni che € con-
nessa con quel modo di produzione e che da esso ¢ generata, dunque la societa civile nei
suoi diversi stadi, e sia rappresentarla nella sua azione come Stato, sia spiegare partendo
da essa tutte le varie creazioni teoriche e le forme di coscienza, religione, filosofia, mora-
le, ecc. ecc. e seguire sulla base di queste il processo della sua origine, cid che consente
naturalmente anche di rappresentare la cosa nella sua totalita (e quindi anche I’interazione
[Wechselwirkung] di questi lati diversi I’uno sull’altro). Essa non deve cercare in ogni
periodo una categoria, come la concezione idealistica della storia, ma resta salda costan-
temente sul terreno storico reale, non spiega la prassi partendo dall’idea, ma spiega le
formazioni di idee partendo dalla prassi materiale®.

All’inizio degli anni Cinquanta troviamo due occorrenze, una in Engels e una in
Marx rispettivamente nella «Campagna per la Costituzione della Germania»® e nel /8
Brumaio di Luigi Bonaparte’, oltre a una comune nella presentazione della «Nuova
Gazzetta Renana»®.

L’importanza che la categoria di Wechselwirkung assume negli anni successivi puo
essere compresa, almeno per quanto riguarda Engels, da una lettera che quest’ultimo
scrive a Lange nel marzo del 1865:

Non posso lasciare, senza menzionarla, un’osservazione sul vecchio Hegel, al quale Lei
nega una profonda conoscenza scientifica e matematica; Hegel sapeva tanta matematica

5 K. Marx, F. Engels, Deutsche Ideologie, in MEW, Bd. 3, 1958, pp. 37-38, tr. it. a cura F.
Codino, Roma, Editori Riuniti, 1958, pp. 29-30. Sempre nella prima parte Marx ed Engels
usano il termine Wechselwirkung per indicare il condizionamento reciproco, nel medioevo,
tra produzione e scambio (ivi, p. 53, tr. it. cit., p. 43). Le altre occorrenze hanno o un carattere
sarcastico come nel San Max (ivi, p. 409 e 414, tr. it. cit., p. 415 e 419), oppure ’obiettivo
di ritorcere il termine contro 1’uso che ne fa I’autore, come nella parte sul «Vero socialismo»
dedicato a Rudolf Matthéi (ivi, p. 462-3-5, 469, tr. it. cit., p. 71-2-3, 477). Di rilievo anche
I’uso che Marx fa della categoria in una lettera ad Annenkov del 1846, scritta in francese:
«qu’est-ce qu’une société, qu’elle que soit sa forme? Le produit de 1’action réciproque entre
les hommes» (K. Marx a P.V. Annenkov, 28 dicembre 1846, in K. Marx, F. Engels, Gesam-
tausgabe (MEGA?2), Abt. 111, Bd. 2, Berlin, Dietz Verlag, 1979, p. 71). Devo a Frédéric
Monferrand il reperimento di questo riferimento.

6 A proposito della Prussia Renana Engels sottolinea il rapporto tra industria e commercio: «In
interazione [in Wechselwirkung] con I’industria si hanno un commercio d’importazione e espor-
tazione con tutti i continenti molto sviluppato per la Germania» (F. Engels, «Die deutsche Rei-
chsverfassungskampagne», in MEW, 1960, p. 117, tr. it. a cura di A. Aiello, in MEOC, vol. 10,
1977, p. 154).

7  L’uso che fa Marx del termine nella conclusione del /8 Brumaio ¢ chiaramente ironico: «Bo-
naparte, come forza del potere esecutivo resosi indipendente sente che la sua missione consiste
nell’assicurare ‘I’ordine borghese’. Ma la forza di quest’ordine borghese ¢ la classe media. Egli
si considera percio rappresentante della classe media e in questo senso emana decreti. Ma egli
¢ diventato qualche cosa soltanto perché ha spezzato il potere politico di questa classe media e
ogni giorno torna a spezzarlo. Percio si considera avversario del potere politico e letterario della
classe media. Ma, proteggendone la forza materiale, ne crea di nuovo il potere politico. Dunque
egli deve mantenere in vita la causa, ma sopprimere 1’effetto dovunque si manifesti. Ma cid non
puo avvenire senza qualche piccola confusione tra la causa e 1’effetto, perché ambedue perdono,
nell’interazione [Wechselwirkung] i loro tratti caratteristici» (K. Marx, Der achzehnte Brumaire
des Louis Bonaparte,in MEW, Bd. 8, 1960, p. 204, tr. it. a cura di G. M. Bravo, in MEOC, vol 11,
1982, p. 202).

8  K.Marx, F. Engels, [Ankiindigung der «Neuen Rheinischen Zeitung. Politisch-6konomische Re-
vue»], in MEW, Bd. 7, p. 5, tr. it. in MEOC, vol. 10, p. 5.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 131

che nessuno dei suoi scolari fu in grado di pubblicare i numerosi manoscritti matematici
da lui lasciati. L’unico uomo che, per quanto io sappia capisca abbastanza di matematica
e di filosofia per essere in grado di farlo ¢ Marx. Naturalmente io Le concedo volentieri le
assurdita della filosofia della natura nei dettagli, tuttavia la sua vera filosofia della natura
si trova nella seconda parte della «Logica», nella teoria dell’essenza, il nucleo vero e pro-
prio di tutta la dottrina. La teoria scientifica moderna dell’interazione [Wecheselwirkung]
delle forze naturali (Grove «Correlation of forces», uscito per la prima volta nel 1838,
credo) non ¢ altro che un’espressione diversa, o piuttosto la dimostrazione positiva, dello
sviluppo hegeliano attraverso causa, effetto, interazione [Wecheselwirkung], forza ecc.
Naturalmente io non sono piu hegeliano, ma continuo a nutrire una grande pieta e simpa-
tia per quel vecchio colossale®.

L’idea engelsiana ¢ quella che la «Logica dell’essenza» contenga una sorta di gram-
matica fondamentale delle scienze naturali, di cui la categoria di Wechselwirkung ¢ il
perno fondamentale. Vedremo che 1’importanza di questa categoria non sara tuttavia
limitata alle scienze naturali.

Prenderemo ora in considerazione la funzione che Engels attribuisce alla categoria di
Wecheselwirkung in alcuni luoghi strategici della sua produzione teorica, per poi con-
frontarla con quella che ¢ possibile rintracciare negli scritti di Marx.

1. La Wechselwirkung nella Dialettica della natura

Soffermiamoci, in primo luogo, sull’uso engelsiano della categoria di Wechselwirkung
nella sua filosofia della natura.

In un passo dell’«Introduzione» alla Dialettica della natura, dopo aver sottolineato
come la scienza moderna fosse ancora profondamente immersa nella teologia, scrive:

Torna ad altissimo onore della filosofia di allora il fatto che non si facesse fuorviare dal
limitato stadio delle conoscenze del suo tempo, il fatto che essa — da Spinoza ai grandi
materialisti francesi — mantenesse fermo il proposito di spiegare il mondo da se stesso,
lasciando alla scienza dell’avvenire le giustificazioni di dettagli'®.

Spinoza e i materialisti francesi ebbero il merito di spiegare il mondo attraverso se
stesso e non attraverso il ricorso ad un ente trascendente, come fecero Descartes € New-
ton, che dovettero ricorrere ad un primo impulso esterno alla materia. Il movimento & in
realta il modo d’essere stesso della materia'!, le cui forme semplici (einfachen Formen)
sono 1’attrazione e la repulsione. Engels rifiuta il concetto di Kraft poiché esso si fonda
sull’analogia dell’azione dell’organismo umano sull’ambiente e ritiene dunque che nel

9 F. Engels a F.A. Lange, 29 marzo 1865, in MEW, Bd. 31, 1965, p. 468, tr. it. a cura M. Montinari,
in MEOC, vol. 42, 1974, p. 513. Per un ricostruzione complessiva del pensiero dell’ultimo En-
gels cfr. G. Sgrd, Friedrich Engels e il punto d’approdo della filosofia classica tedesca, Napoli-
Salerno, Orthotes, 2017.

10  F. Engels, «Einleitung», in Dialektik der Natur cit., p. 315, tr. it. cit., modificata, p. 325.

11 Questa la definizione engelsiana: «Movimento nel senso piu generale, concepito cio¢ come modo
di esistenza [Daseinsweise], come attributo inerente alla materia, comprende in sé tutti i muta-
menti e i processi che hanno luogo nell’universo, dal semplice spostamento fino al pensiero»
(«Grundformen der Bewegung», in Dialektik der Natur cit., p. 354, tr. it. cit., modificata, p. 364).



132 Vittorio Morfino

«Wechselspiel von Attraktion und Repulsion besteht alle Bewegung»'2. A questo propo-
sito Engels nelle «Forme fondamentali del movimento» parla esplicitamente di Weche-
selwirkung". Nell’ Anti-Diihring Engels scrive:

1l movimento ¢ il modo di esistere [Daseinsweise] della materia. Mai e in nessun luogo
c’¢ stata o puo esserci materia senza movimento. Movimento nello spazio cosmico, mo-
vimento meccanico di masse piu piccole nei singoli corpi celesti, vibrazione molecolare
come calore o come corrente elettrica 0 magnetica, scomposizione e combinazione chi-
mica, vita organica: sono queste le forme del movimento, nell’una o nell’altra o contem-
poraneamente in parecchie delle quali si trova, in ogni dato istante, ogni singolo atomo
di materia cosmica'*.

La materia dunque non ¢ pensabile se non in movimento. Nelle «Forme fondamentali
del movimento» scrive:

L’intera natura a noi accessibile — scrive Engels — costituisce un sistema, una univer-
sale interdipendenza [Gesamtzusammenhang] di corpi, e intendiamo qui per corpo tutto
quel che ha un’esistenza materiale, dalle stelle agli atomi, anzi alle particelle d’etere, se
si ammette la loro esistenza. Nel fatto che questi corpi stiano in un rapporto di interdi-
pendenza [in einem Zusammenhang] ¢ gia incluso il fatto che essi agiscano uno sull’al-
tro [aufeinander einwirken]: questa loro azione reciproca [gegenseitige Einwirkung] ¢ il
movimento. Cid mostra qui gia che non si pud pensare materia senza movimento. E se,
inoltre, la materia ci sta di fronte come un qualcosa di dato, non creabile e non distruttibi-
le, ne segue che anche il movimento non si puo creare né distruggere. Queste conclusioni
divennero inevitabili non appena 1’universo fu concepito come un sistema, una interdi-
pendenza [Zusammenhang] di corpi®.

La natura & dunque una universale interconnessione di cui le parti non sono separabili
dal tutto se non per astrazione:

In natura — scrive infatti Engels — non esistono avvenimenti isolati. Ogni fatto agisce
sull’altro e viceversa. Il piu delle volte, ¢ proprio la dimenticanza di questo movimento in
tutte le direzioni, di questa interazione [Wechselwirkung], che impedisce ai nostri scien-
ziati di veder chiaro nelle cose pilt semplici's.

La conoscenza della realta ¢ possibile a condizione di pensare questa stessa re-
alta come infinita interrelazione di eventi, che possono essere spiegati nella loro
individualita solo a partire dalle connessioni che ognuno di essi stabilisce con la
totalita, connessioni che costituiscono la natura stessa del loro accadere individuale.
Non si danno allora in natura fatti isolati, se non nel laboratorio immaginario degli
scienziati naturali e sociali (I’esempio del tavolo da biliardo nel meccanicismo e
le Robinsonaden nell’economia politica). Come scrive Engels nell’«Introduzione»
all’Anti-Diihring,

12 Ivi, p. 356.

13 Ivi,p.357 e 359.

14  F. Engels, Anti-Diihring cit., p. 55, tr. it. cit., p. 55.

15  F.Engels, «Grundformen der Bewegung», in Dialektik der Natur cit., p.451, tr. it. cit., modificata, p. 466.

16 F. Engels, «Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen», in Dialektik der Natur cit., p.
451, tr. it. cit., modificata, p. 466.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 133

se sottoponiamo alla considerazione del nostro pensiero la natura o la storia umana o la
nostra specifica attivita spirituale, ci si offre anzitutto il quadro di un infinito intreccio di
interdipendenze [von Zusammenhdngen], di azione reciproche [Wechselwirkungen], in
cui nulla rimane quel che era, ma tutto si muove, si cambia, nasce e muore'”.

Proprio per questa ragione Engels ritiene che la scienza abbia bisogno della dialettica
(che nell’ «Introduzione» all’Anti-Diihring € posta in stretta relazione con il concetto di
Wechselwirkung e di totalita'®), spogliata dal suo guscio mistico, al fine di impedire la
sclerosi dei risultati della ricerca scientifica «nelle opposizioni rigide [fixen Gegensditze]
di principio e conseguenza [Grund und Folge], causa ed effetto, identita e differenza,
parvenza ed essenza [Schein und Wesen]»'*:

la chimica, astratta divisibilita del mondo fisico, cattiva infinita — atomistica. La fisio-
logia — cellula (il processo di sviluppo organico per differenziazione sia dell’individuo
che delle specie, la prova piu evidente della dialettica razionale) e infine dell’identita delle
forze della natura e la trasformazione reciproca [gegenseitige Verwandlung] delle une nelle
altre [...] ha liquidato ogni fissita delle categorie. Malgrado cio la massa degli scienziati ¢
sempre ferma alle vecchie categorie metafisiche ed & assolutamente disarmata, quando si
devono spiegare razionalmente questi risultati moderni, che ci indicano, per cosi dire, la
dialettica della natura e quando essi devono essere posti in interdipendenza [Zusammen-
hang] tra di loro. E in questo caso ¢ necessario pensare; atomo, molecola ecc. non possono
essere osservati con il microscopio, ma solo con il pensiero. Confrontate i chimici (escluso
Schorlemmer, che conosce Hegel) e la patologia cellulare di Virchow, dove in definitiva
frasi generiche dovrebbero mascherare la incapacita di dare una spiegazione. La dialettica
spogliata del misticismo diventa una necessita assoluta per la scienza della natura, che ha
ormai lasciato il terreno sul quale bastava far uso delle categorie fisse, che sono per cosi
dire le matematiche elementari della logica, buone per I’'uso quotidiano®.

La dialettica cosi come la pensa Engels ¢ allora «Wissenschaft der Zusammenhénge
im Gegensatz zur Metaphysik zu entwickeln»?!. La dialettica pensa la realta non come
«un complesso di cose», ma come «un complesso di processi»; ed ¢ lo stesso stadio
raggiunto dalle conoscenze scientifiche, in particolare con Darwin, che richiede un tale
sforzo??. Dove la metafisica pensa una gerarchia di sostanze ordinate e separate attraver-
so i concetti di genere e specie, la dialettica pensa un complesso di processi interrelati in
cui si costituiscono gli individui nella loro infinita varieta.

A un tale grado della concezione della natura — scrive Engels — in cui tutte le differenze
si risolvono 1’una nell’altra attraverso gradini intermedi, tutti gli opposti passano 1’'uno
nell’altro attraverso termini intermedi, il vecchio metodo di pensiero metafisico non basta

17 F. Engels, Anti-Diihring cit., p. 20, tr. it. cit., p. 19.

18  Cfr. ivi, pp. 22, tr. it. cit., pp. 21-22.

19 F. Engels, «[Naturwissenschaft und Philosophie]», in Dialektik der Natur cit., p. 472, tr. it. cit.,
modificata, p. 489.

20  Ivi, pp. 475-476, tr. it. cit., modificata, pp. 490-491.

21 F. Engels, «[Dialektik]», in Dialektik der Natur cit., p. 348; cfr. tr. it. cit., p. 357.

22 Scrive Engels: «Gli scienziati [...] sono sotto il dominio della filosofia. C’¢ da porre il problema
se essi vogliono essere dominati da una cattiva filosofia corrente o da una forma di pensiero teo-
rico che riposa sulla conoscenza della storia del pensiero e sui suoi risultati» (F. Engels, «[Natur-
wissenschaft und Philosophiel», in Dialektik der Natur cit., p. 480, tr. it. cit., p. 495).



134 Vittorio Morfino

pit. La dialettica, che appunto non conosce hard and fast lines, né incondizionati, defini-
tivi: «o — o» [kein unbedingtes allgiiltiges Entweder-Oder!], che fa passare 1’una nell’al-
tra le differenziazioni metafisiche rigide, e conosce, quando ¢ necessario, accanto all’: «o
— o!» anche il: «tanto questo, quanto quello!», & I'unico metodo di pensiero appropriato
ad essa nella sua istanza piu elevata. Per I’'uso quotidiano, per il commercio scientifico al
minuto, la categoria metafisica conserva ancora, si, la sua validita®.

Nello stesso frammento Engels mostra come le vecchie categorie metafisiche risultino
obsolete nel pensare i risultati della scienza moderna. Per esempio nel mondo animale il
concetto di individuo non ¢ definibile in modo netto «non soltanto dove non si puo dire
se un dato animale ¢ un individuo o una colonia, ma neanche dove, nello sviluppo, un
individuo termina e 1’altro comincia (gravidanza)»**. E ancora, in un altro frammento
Engels scrive: «Individuo. Anche questo concetto si ¢ risolto in un puro relativo. Cormo,
colonia, verme nastriforme — dall’altra parte cellula e metamero come individui in un
certo senso (‘antropologia’, e ‘morfologia’)»*.

Cosi nel mondo organico I’opposizione rigida di categorie come tutto e parti diventa
insufficiente®. A mo’ di esempio Engels scrive:

Espulsione del seme — I’embrione e I’animale che nasce non si devono concepire come
una «parte» che vien separata dal «tutto»: cid darebbe una trattazione tutta falsata. Solo
nel cadavere si puo parlare di parti. Enc., 1, 268?".

Allo stesso modo I’opposizione di categorie come semplice e composto perde il suo
significato «gia nel mondo organico»?:

Né la composizione meccanica a partire da ossa, sangue, cartilagini, muscoli, tessuti,
ecc. né quella chimica a partire dagli elementi esprimono un animale. Hegel, Enc., 1. 256.
L’organismo non & né semplice, né composto, per quanto possa essere complicato®.

E ancora, tanto per la conoscenza del mondo organico, quanto per quella del mondo
inorganico, risulta inservibile la rigida opposizione di identita e differenza:

il vecchio punto di vista dell’identita astrattamente formale — scrive Engels — che vuole
si tratti un organismo come qualcosa di costante, semplicemente identico a se stesso, ha
fatto il suo tempo. Malgrado ci0 sopravvive il modo di pensare che su di esso ¢ fondato,
con le sue categorie. Ma gia nel mondo inorganico non esiste, in realta, I’identita come
tale. Ogni corpo ¢ continuamente esposto ad azioni meccaniche, fisiche, chimiche, che
cambiano sempre qualcosa in esso, modificano la sua identita. Solo nella matematica —
una scienza astratta, che si occupa solo di oggetti di pensiero, non importa se immagini
stereotipe della realta — resta al suo posto I’identita astratta e la sua contrapposizione alla
differenza, e anche in essa viene continuamente superata®.

23 F. Engels, «[Dialektik]», in Dialektik der Natur cit., p. 482, tr. it. cit., p. 497.

24 Ibidem.

25 F. Engels, «[Biologie]», in Dialektik der Natur cit., p. 563, tr. it. cit., p. 583.

26  Cfr. F. Engels, «[Dialektik]», in Dialektik der Natur cit., p. 483, tr. it. cit., p. 498.
27  Ibidem.

28  Ibidem.

29  Ibidem.

30 Ivi,p.484,tr.it.cit., p. 499.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 135

Piu oltre Engels scrive:

Il principio di identita nella accezione della vecchia metafisica, principio fondamentale
della vecchia concezione: a=a. Ogni cosa ¢ uguale a se stessa. Tutto era permanente, si-
stema solare, stelle, organismi. Questo principio ¢ confutato punto per punto dalla ricerca
scientifica in ogni singolo caso, ma si mantiene ancora in piedi teoricamente, e viene
ancora sempre opposto dai seguaci del vecchio contro il nuovo: una cosa non pud nello
stesso tempo essere se stessa e un’altra. E pure il fatto che la vera concreta identita rac-
chiude in sé€ la differenza, la modificazione, & stato recentemente dimostrato dalla ricerca
scientifica dettagliatamente?!.

Identita e differenza non sono opposti inconciliabili dunque, ma poli di una We-

chselwirkung®. Ma non solo. Secondo Engels rispetto alla conoscenza dei processi natu-
rali ¢ divenuta inutilizzabile la rigida opposizione metafisica tra contingenza e necessita:

in

questo senso vanno infatti sia le concezioni che immaginano la natura contenere

processi contingenti accanto a processi necessari e che indicano come obiettivo della
scienza esclusivamente la conoscenza di questi ultimi, sia il determinismo, che trasferitosi
alla scienza dal materialismo francese, nega semplicemente 1’esistenza del contingente.

In

entrambi i casi si resta prigionieri di una concezione teologica della natura.

Hegel — scrive Engels — scese in campo contro entrambe le concezioni con i prin-
cipi, fino ad allora mai uditi, che il contingente ha un fondamento [Grund], perché ¢
il contingente, proprio tanto quanto non ha fondamento [Grund] alcuno, perché ¢ il
contingente; che il contingente ¢ necessario, che la necessita determina se stessa come
contingenza, e che d’altra parte questa contingenza ¢ piuttosto assoluta necessita (Logi-
ca, 11, libro III, 2: la realta). La scienza naturale ha semplicemente lasciato da un canto
questi principi come paradossali giochi di parole, come contraddittori assurdi, e perse-
verato teoricamente, da un lato, nella vuotezza di pensiero della metafisica wolffiana,
per la quale qualcosa o € necessario o € contingente, ma non entrambe le cose nello
stesso tempo; o, d’altra parte, nel determinismo meccanico appena un po’ meno vuoto
di pensiero, che nega in generale, a parole, il contingente, per riconoscerlo nella pratica
in ogni singolare avvenimento®.

Culmine di questa critica della concezione metafisica della natura ¢ la messa in di-

scussione della rigidita dell’opposizione metafisica di causa ed effetto che deve essere
sostituita dalla categoria di Wechselwirkung:

31

32

33

Ivi, pp. 484-485, tr. it. cit., p. 500. Cfr. il seguente passo dell’ Anti-Diihring: «Ogni corpo organico,
in ogni istante, € e non ¢ il medesimo; in ogni istante elabora materie trattate dall’esterno e ne
secerne delle altre, in ogni istante cellule del suo corpo muoiono e se ne formano di nuove; dopo
un tempo piu 0 meno lungo la materia di questo corpo si € completamente rinnovata, sostituita
da altri atomi, cosicché ogni essere organizzato & costantemente il medesimo e pero un altro. (F.
Engels, Anti-Diihring cit., p. 21, tr. it. cit., p. 21).

«[...] per la scienza naturale nel suo complesso, anche in ogni singola branca, la identita astratta
¢ del tutto insufficiente, e quantunque, all’ingrosso, sia adesso praticamente accantonata, domina
ancora, teoricamente, le menti, e la maggior parte degli scienziati ha I’idea che identita e diffe-
renza siano opposti inconciliabili, e non poli unilaterali la cui verita risiede nella loro interazione
[Wechselwirkung], nella inclusione della differenza nell’identita» (Cfr. F. Engels, «[Dialektik]»,
in Dialektik der Natur cit., p. 485, tr. it. cit., p. 500).

Ivi, p. 489, tr. it. cit., modificata, p. 504.



136 Vittorio Morfino

Interazione [Wechselwirkung] & la prima cosa che ci si presenta se noi consideriamo la
materia che si muove nel suo insieme, dal punto di vista della scienza naturale di oggi. Vediamo
una serie di forme di movimento, movimento meccanico, calore, luce, elettricita, magnetismo,
combinazione e dissociazione chimica, passaggi di stato d’aggregazione, vita organica, che
fatta eccezione, 0ggi ancora, per la vita organica, si trasformano tutti 1’'uno nell’altro, si con-
dizionano reciprocamente, sono qui causa, la effetto, e sono tali che la somma totale del movi-
mento in tutte le forme che mutano rimane la stessa. (Spinoza: la sostanza é causa sui esprime
in modo molto efficace I’interazione [Wechselwirkung]) Movimento meccanico si trasforma
in calore, elettricita, magnetismo, luce, ecc. e viceversa. Viene cosi confermato nelle scienze
naturali cio che dice Hegel (dove?), che ’interazione [Wechselwirkung] ¢ la vera causa finale
delle cose. Piu indietro della conoscenza di questa interazione [ Wechselwirkung] non possiamo
risalire proprio perché dietro ad essa non c’¢ nulla da conoscere. Una volta conosciute le for-
me di movimento della materia (al che senza dubbio manca ancora moltissimo, visto il breve
periodo di tempo dal quale esiste scienza della natura), abbiamo conosciuto la materia stessa, e
con cio la conoscenza ¢ completa. [...] Solo partendo da questa interazione [Wechselwirkung]
universale noi perveniamo al reale nesso causale. Per comprendere i singoli fenomeni noi dob-
biamo strapparli dalla connessione generale studiarli isolatamente, e allora i movimenti che si
avvicendano appaiono I'uno come causa, I’altro come effetto®.

Nell’ Anti-Diihring troviamo alcune considerazioni dello stesso tenore:

Causa e effetto sono rappresentazioni che hanno validita come tali solo se applichiamo
ad un caso singolo, ma [...] nella misura in cui consideriamo questo fatto singolo nella
sua generale interdipendenza con la totalita del mondo [allgemeine Zusammenhang mit
dem Weltganzen], queste rappresentazioni si confondono e si dissolvono nella intuizione
della universale interazione [ Wechselwirkung], in cui cause ed effetti si scambiano conti-
nuamente la loro posizione, cid che ora o qui & effetto, 12 o poi diventa causa e viceversa®.

E cosi come il concetto di Wechselwirkung mostra I’inutilita della rigida opposizione

di causa ed effetto, allo stesso modo mostra I’inutilita dell’opposizione di causa efficien-
te e causa finale:

per I’attuale punto di vista — scrive Engels — ¢ stato messo termine a tutti i discorsi
inconcludenti su questa opposizione dal fatto che noi sappiamo dalla teoria e dall’espe-
rienza che la materia cosi come il suo modo di essere, il movimento, sono increabili, e
sono quindi causa finale di se stessi; mentre alle cause singole che si isolano momenta-
neamente e localmente nell’interazione [Wechselwirkung] del movimento dell’universo,
e che vengono isolate dalla nostra riflessione, noi non aggiungiamo alcuna nuova de-
terminazione, anzi soltanto un elemento di confusione se le chiamiamo cause efficienti
[operanti]. Una causa che non opera, non & una causa®,

Engels mostra dunque come gli sviluppi della conoscenza scientifica®” rendano neces-

saria la formulazione di nuove categorie filosofiche: questo nuovo ordine del discorso

34
35
36

37

Ivi, p. 499, tr. it. cit., modificata, pp. 514-515.

F. Engels, Anti-Diihring cit., pp. 21-22, tr. it. cit., modificata, pp. 21-22.

F. Engels, «[Bewegungsformen der Materie]» in Dialektik der Natur cit., p. 519, tr. it. cit., modi-
ficata, p. 535 (il corsivo ¢ mio).

A questo proposito nel frammento «Elektrizitit» Engels parla di Wechselwirkung tra processi
primari e secondari (ivi, p. 427, tr. it. cit., p. 440) e tra chimismo ed elettricita (ivi, pp. 441-442, tr.
it. cit., p. 454-456). Nel frammento «[Biologie]» interpreta la teoria dawiniana alla luce della ca-



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 137

filosofico appare comandato dalla categoria di Wechselwirkung. La posizione stessa di
una tale categoria confina nel «senso comune» le opposizioni classiche interne alla me-
tafisica tra individuo e totalita, tutto e parte, identita e differenza, semplice e composto,
tra quantita e qualita®®, tra contingente e necessario, tra causa ed effetto, tra causa finale
e causa efficiente.

2. La Wechselwirkung nella storia

Lungi dall’avere un’efficacia limitata al solo ambito della natura, la categoria di
Wechselwirkung gioca un ruolo decisivo anche nella concezione materialistica della
storia cosi come fu ridefinita da Engels in alcune lettere scritte nell’ultimo periodo
della sua vita.

In una lettera a Joseph Bloch del 21 settembre 1890 che gli chiedeva se secondo la
concezione materialistica della storia i rapporti economici siano il momento determinan-
te in senso stretto o la semplice base concreta rispetto a cui gli altri momenti possono
operare indipendentemente, Engels scrive:

Al punto II, preciso cosi la Sua prima proposizione principale: secondo la concezione
materialistica della storia la produzione e riproduzione della vita reale ¢ nella storia il
momento in ultima istanza determinante. Di pill né io né Marx abbiamo mai affermato.
Se ora qualcuno distorce quell’affermazione in modo che il momento economico risulti
essere 1’'unico determinante, trasforma quel principio in una frase fatta insignificante,
astratta e assurda. La situazione economica ¢ la base, ma i diversi momenti della so-
vrastruttura — le forme politiche della lotta di classe e i risultati di questa — costituzioni
stabilite da una classe vittoriosa dopo una battaglia vinta, ecc. —, le forme giuridiche, anzi
persino i riflessi di tutte queste lotte reali nel cervello di coloro che vi prendono parte, le
teorie politiche, giuridiche, filosofiche, le visioni religiose e il loro successivo sviluppo in
sistemi dogmatici, esercitano altresi la loro influenza [Einwirkung] sul decorso [Verlauf]
delle lotte storiche, e in molti casi ne determinano in modo preponderante la forma. E
un’interazione [Wechselwirkung] di tutti questi momenti, in cui alla fine il movimento
economico si impone come fattore necessario attraverso un’enorme quantita di fatti con-
tingenti [Zufdlligkeiten] (cioe di cose e di eventi il cui interno nesso ¢ cosi vago e cosi
poco dimostrabile che noi possiamo fare come se non ci fosse e trascurarlo)®.

tegoria di Wechselwirkung: «Fino a Darwin, coloro che sono attualmente suoi seguaci mettevano
appunto in evidenza 1’armonico coordinamento del mondo organico: come il regno vegetale offre
agli animali cibo e ossigeno, e questi ultimi alle piante letame e ammoniaca e acido carbonico.
Appena le teorie di Darwin vennero accettate, le stesse persone videro ovunque e soltanto lotta.
Tutt’e due le concezioni giustificate entro ristretti limiti, ma tutt’e due ugualmente unilaterali e
limitate. L’interazione [Wechselwirkung] dei corpi inanimati include sia armonia che collisione;
quella dei corpi viventi tanto collaborazione inconsapevole e consapevole quanto consapevole e
inconsapevole ‘lotta’, che ¢ solo una delle facce. Ma ¢ poi puerile voler riassumere tutta la multi-
forme ricchezza dell’intreccio e dello sviluppo storico nella scarna, unilaterale espressione: ‘lotta
per I’esistenza’» («[Bewegungsformen der Materie]» in Dialektik der Natur cit. 565, tr. it. cit.,
p- 584). Cfr. anche F. Engels an P.L. Lawrow, 12[-17] Nov. 1875, in MEW, Bd. 34, 1966, p. 169.

38 Cfr. F. Engels, «[Bewegungsformen der Materie]» in Dialektik der Natur cit., pp. 517-518, tr. it.
cit., p. 534.

39 F. Engels alJ. Bloch, 21/22 settembre 1890, in MEW, Bd. 37, p. 463, tr. it. a cura di N. Merker, in K.
Marx — F. Engels, La concezione materialistica della storia, Roma, Editori Riuniti, 1986, p. 159.



138 Vittorio Morfino

Nel prosieguo della lettera troviamo il celebre esempio del parallelogramma delle for-

ze: un evento storico ¢ il prodotto dei conflitti di molte volonta singole che costituiscono
«innumerevoli forze che si intersecano tra di loro, un gruppo infinito di parallelogrammi
di forze», da cui I’evento scaturisce come risultante, prodotto di «una potenza che agisce
come totalitd, in modo non cosciente € non volontario»*.

Circa un mese dopo, il 27 ottobre 1890, Engels risponde ad una lettera di Schmidt, che

¢li poneva problemi analoghi, con una trattazione pilt ampia. In primo luogo affronta la
questione del rapporto tra produzione, commercio e mercato monetario:

La produzione ¢ quella che in ultima istanza decide [Die Produktion ist das in letzer
Instanz Entscheidende]. Ma in quanto il commercio con i suoi prodotti si rende autonomo
[verselbstindig] dalla produzione vera e propria, €sso segue un suo proprio movimento
[eigne Bewegung], che nel complesso ¢ certo dominato [beherrscht] da quello della pro-
duzione, ma che nei particolari e nel quadro di questa generale dipendenza segue pero a
sua volta leggi proprie, che sono nella natura di questo nuovo fattore, che ha le sue proprie
fasi e a sua volta si ripercuote [zuriickschlagt] sul movimento della produzione. [...] Lo
stesso ¢ per il mercato monetario. In quanto il commercio di valuta si separa da quello di
merci, esso ha — a certe condizioni, poste dalla produzione e dal commercio di merci e
in questi limiti — un suo proprio sviluppo, leggi particolari, determinate dalla sua propria
natura, e fasi a sé*!.

Proprio il rapporto tra produzione, commercio e mercato monetario fornisce un mo-

dello per pensare il rapporto tra la societa e lo Stato:

La cosa di capisce nel modo migliore dal punto di vista della divisione del lavoro. La
societa crea determinate funzioni comuni, di cui non puo fare a meno. Le persone nominate
a questo scopo formano un nuovo ramo della divisione del lavoro all’interno della societa.
Ottengono a questo modo particolari interessi anche nei confronti dei loro mandatari, si
rendono autonomi [verselbstindigen] da essi — ed ecco lo Stato. E ora le cose procedono
analogamente a quanto avviene con il commercio di merci e pil tardi con il commercio di
valuta: la nuova potenza autonoma [die neue selbstindige Macht] deve certo nel complesso
seguire il movimento della produzione, a sua volta reagisce sulle condizioni e sull’anda-
mento di essa in virtl della relativa autonomia [relative Selbstindigkeit] che le ¢ propria,
che cioe le & stata a suo tempo trasmessa e che si & gradualmente sviluppata®.

Precisamente a questo livello Engels mette in campo la categoria di Wechselwirkung:

E un’interazione [Wechselwirkung] di due forze impari [ungleicher Krifte], del mo-
vimento economico da una parte, e della nuova potenza politica dall’altra, che tende alla
maggiore autonomia possibile, e poiché a suo tempo fu messa all’opera, ¢ dotata di un suo
proprio movimento [Eigenbewegung]; il movimento economico riesce nel complesso a
imporsi, ma deve subire anche una ripercussione [Riickwirkung] da parte del movimento
politico, che essa stessa ha messo all’opera e ha dotato di relativa autonomia [relative
Selbstindigkeit]®.

40
41

42
43

Ivi, p. 464, tr. it. cit., p. 160.

F. Engels a C. Schmidt, 27 ottobre 1890, in MEW, Bd. 37, p. 489, tr. it. in K. Marx — F. Engels, La
concezione materialistica della storia cit., pp. 163-164.

Ivi, p. 489, tr. it. cit., p. 164.

Ivi, p. 490, tr. it. cit., p. 164.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 139

In analogia con la relativa autonomia dello Stato, Engels spiega anche quella del diritto:

in quanto si fa necessaria la nuova divisione del lavoro, che crea i giuristi di mestiere,
¢ aperto ancora un ambito nuovo, autonomo che, pur dipendente in generale [allgemeine
Abhdngigkeit] dalla produzione e dal commercio, possiede anche una particolare capa-
cita di reazione [eine besondre Reaktionsfihigkeit] rispetto a questi ambiti. In uno Stato
moderno il diritto non deve solo corrispondere [entsprechen] alla situazione economica
generale, essere la sua espressione, bensi anche essere un’espressione in sé coerente [ein
in sich zusammenhdngender Ausdruck]], che non faccia a pugni con se stessa per le sue
contraddizioni. E per perseguire questo scopo fallisce sempre piu il fedele rispecchiamen-
to [Abspiegelung] dei rapporti economici*.

Infine Engels si sofferma sugli «ambiti ideologici maggiormente campati in aria, reli-
gione, filosofia ecc.»*. Questi ambiti hanno a che fare con «un patrimonio che risale alla
preistoria e che il periodo storico ha trovato e si ¢ accollato»*. Per esempio, per quanto
riguarda la filosofia come determinato ambito della divisione del lavoro, essa «presuppo-
ne un determinato materiale concettuale che le ¢ stato tramandato dai suoi predecessori
e da cui essa prende le mosse»*':

qui I’economia non crea nulla a novo, determina pero il modo in cui il materiale con-
cettuale [Gedankenstoff] trovato pronto viene modificato e perfezionato, e anche cio per
lo piu in modo indiretto [indirekt], essendo i riflessi [Reflexe] politici, giuridici, morali
quelli che esercitano sulla filosofia la maggiore influenza diretta [direkte Wirkung]*.

Analizzate le differenti istanze sociali come prodotto della divisione del lavoro, in
ognuna delle quali ha luogo un capovolgimento che fa apparire all’individuo o al grup-
po come autonoma la propria sfera di appartenenza®, capovolgimento in cui consiste
secondo Engels la «visione ideologica [ideologische Anschauung]», Engels conclude
mettendo nuovamente al centro della scena teorica la categoria di Wechselwirkung:

Quel che manca a questi signori ¢ la dialettica. Vedono sempre solo da una parte
la causa, dall’altra I’effetto. Che ci0 € una vuota astrazione, che nel mondo reale tali
metafisiche opposizioni polari si danno solo nei momenti di crisi, mentre tutto il gran
corso dello sviluppo [Verlauf] avviene nella forma dell’interazione [ Wechselwirkung] —

44 Ivi,p.491,tr. it. cit., p. 166.

45  Ivi, p. 492, tr. it. cit., p. 166.

46  Ivi, p. 492, tr. it. cit., pp. 166-167.

47 Ivi, p. 493, tr. it. cit., p. 167.

48  Ivi, p. 493, tr. it. cit., p. 168.

49  Engels fornisce due esempi di questo capovolgimento. Il primo ¢ quello del rapporto partito-classe:
«Come nel mercato monetario si rispecchia nel complesso [...] il movimento del mercato industria-
le, e naturalmente rovesciato [verkehrt], cosi nella lotta tra governo ed opposizione si rispecchia
la lotta tra le classi che gia in precedenza esistono e si combattono, ma parimenti rovesciata [ver-
kehrt], non pil direttamente [direkt], ma indirettamente [indirekt], non come lotta di classe ma
come lotta dei principi politici, e rovesciata [verkehrt] a tal punto che ci € voluto un millennio per
venirne di nuovo a capo» (ivi, p. 490, tr. it. cit., p. 165). Il secondo & quello del rapporto diritto-
economia: «Il rispecchiamento dei rapporti economici come principi giuridici & di necessita pari-
menti capovolto [auf den Kopf stellende]: avviene sempre senza che coloro che agiscono ne siano
coscienti, il giurista immagina di operare con principi aprioristici, mentre questi non sono altro che
riflessi economici — e cosi tutto € capovolto» (ivi, pp. 491-492, tr. it. cit., p. 166).



140 Vittorio Morfino

anche se di forze assai impari [sehr ungleicher Krdfte], di cui il movimento economico
¢ di gran lunga la piu forte, la piu originaria [urspriinglichste], la piu decisiva — che
qui niente ¢ assoluto e tutto ¢ relativo, questo neanche lo vedono, per loro Hegel non ¢
mai esistito™.

Tre anni dopo Engels ritorna sulla questione, commentando I’appendice sul «Materia-

lismo storico» alla Leggenda di Lessing inviatagli da Franz Mehring. Nell’esposizione

di

Mehring, giudicata eccellente, Engels trova un solo punto debole, di cui si attribuisce

la colpa insieme a Marx:

Noi tutti abbiamo [...] dato e dovuto dare il massimo peso alla derivazione [Ablei-
tung], in primo luogo, delle concezioni politiche, giuridiche e delle altre concezioni
[Vorstellungen] ideologiche, come delle azioni mediate da queste concezioni [Vorstel-
lungen], dai fatti economici. Facendo ci0o abbiamo finito col trascurare, per il contenuto,
I’aspetto formale: il modo e la maniera in cui queste concezioni [Vorstellungen] ecc. si
formano®'.

In primo luogo Engels esibisce la genesi della rappresentazione ideologica a partire

dalla «falsa coscienza» del pensatore, a cui rimangono sconosciute le vere forze motrici
che lo muovono:

Egli si immagina [...] delle forze motrici false o apparenti [falsche resp. scheinbare
Triebkrdfte]. Poiché si tratta di un processo di pensiero, egli ne deduce [ableitet] tanto
il contenuto che la forma dal pensiero puro, o dal proprio o da quello dei predecesso-
ri. [...] L’ideologo storico (storico sta qui in modo riassuntivo per politico, giuridico,
filosofico, teologico, in breve per tutti i campi [Gebiete] che appartengono alla societa
e non soltanto alla natura), I’ideologo storico ha dunque in ogni campo scientifico una
materia che si € formata, in modo indipendente, dal pensiero di generazioni precedenti
e che, nel cervello di queste generazioni, succedutesi le une alle altre, ha percorso una
propria serie di sviluppi indipendenti [Entwicklungsreihe). [...] E soprattutto questa
apparenza [Schein] di una storia indipendente delle costituzioni degli Stati, dei siste-
mi giuridici, delle rappresentazioni ideologiche in ogni campo specifico che acceca la
maggior parte della gente®>.

Dunque la visione ideologica della storia pensa I’evoluzione dei differenti campi so-

ciali secondo un autonomo Etnwicklungsreihe. Engels vede in Mehring la riproposizione

di

un «punto debole» la cui origine ¢ in lui stesso e in Marx, I’aver cio¢ trascurato la

forma per il contenuto, I’aver ricondotto I’evoluzione ai fatti economici. E aggiunge:

A questo ¢ connessa anche la stupida rappresentazione degli ideologi, secondo cui, poi-
ché noi neghiamo alle diverse sfere ideologiche che hanno una funzione nella storia, un’e-
voluzione storica indipendente, negheremmo ad esse anche ogni efficacia [Wirksamkeit]
storica. Vi ¢ qui alla base la ordinaria rappresentazione non dialettica di causa e effetto
come poli che si oppongono 1’uno all’altro in modo rigido, I’assoluto oblio dell’intera-
zione [Wechselwirkung]. 1l fatto che un fattore [Moment] storico, non appena generato
[in die Welt gesetzt] da altre cause in ultima istanza economiche, reagisce a sua volta e

50
51
52

Ivi, p. 494, tr. it. cit., pp. 172-173.
F. Engels a F. Mehring, 14 luglio 1893, in MEW, Bd. 39, p. 98, tr. it. cit., pp. 185-186.
Ivi, p. 97, tr. it. cit., p. 186.



La

Wechselwirkung in Marx ed Engels 141

puo esercitare una reazione sull’ambiente che lo circonda [Umgebung] e perfino sulle
sue proprie cause, questi signori lo dimenticano spesso in modo quasi premeditato™.

Infine in una lettera a Borgius del 25 gennaio 1894 ritorna per I'ultima volta sulla

questione. Dopo aver ribadito che «noi consideriamo le condizioni economiche come cio
che condiziona, in ultima istanza, lo sviluppo storico [die dkonomischen Bedingungen
als das in letzer Instanz die geschichtlicher Entwicklung Bedingende]»>*, precisa:

Lo sviluppo politico, giuridico, filosofico, religioso, letterario, artistico, ecc. riposa
sullo sviluppo economico. Ma essi reagiscono tutti anche 1’uno sull’altro e sulla base eco-
nomica. Non & che la situazione economica sia la sola causa attiva [Ursache allein aktiv]
e tutto il resto nient’altro che effetto passivo [passive Wirkung]. Vi & al contrario un’inte-
razione [Wechselwirkung] sulla base della necessita economica, che, in ultima istanza [in
letzer Instanz), s’ impone sempre>.

E aggiunge:

Lo Stato, ad esempio, esercita il suo effetto per mezzo di dazi protettivi, del libero
scambio, della buona o cattiva fiscalita. [...] Non si tratta quindi, come talvolta si vuole
comodamente immaginare, di un effetto automatico [automatische Wirkung] della situa-
zione economica [6konomische Lage], ma sono gli uomini che fanno essi stessi la loro
storia, in un ambiente dato pero, che la condiziona, sulla base di rapporti reali, esistenti
in precedenza [vorgefundene tatsdchliche Verhdltnisse], tra cui i rapporti economici, per
quanto possano anch’essi venire influenzati dai rimanenti rapporti politici e ideologici,
sono pero in ultima istanza i decisivi e formano il filo conduttore che va da un estremo
all’altro ed ¢ il solo che permetta di capire.

Sulla base di questo schema Engels affronta la questione della necessita e della con-

tingenza:

Gli vomini fanno essi stessi la loro storia, ma finora non la fanno, neppure in una
determinata societa ben delimitata, con una volonta generale [Gesamtwille], secondo un
piano d’assieme. I loro sforzi si contrappongono gli uni agli altri e proprio per questo,
in ogni societa di questo genere regna la necessita [Notwendigkeit], il cui complemento
e la cui forma di manifestazione ¢ la contingenza [Zufdlligkeit]. La necessita che si im-
pone qui attraverso ogni contingenza ¢ di nuovo, in fin dei conti quella economica [Die
Notwendigkeit, die hier durch alle Zufdilligkeit sich durchsetzt, ist wieder schielifflich die
okonomisch]. Qui ¢ il momento di trattare la questione dei cosiddetti grandi uomini. Il
fatto che il tale uomo, e precisamente egli, sia comparso in quel momento determinato, in
quel determinato paese, & naturalmente un puro caso [reiner Zufall]. Ma sopprimiamolo,
e vi sara I’esigenza di un sostituto, e questo sostituto si trovera, bene o male, ma a lungo
andare si trovera [...]. Lo stesso vale per tutti gli altri fatti contingenti o apparentemente
contingenti [Zufdlligen und scheinbar Zuféilligen] nella storia. Quanto pit il terreno che
stiamo indagando si allontana dal terreno economico e si avvicina al terreno ideologi-
co puramente astratto, tanto piu troveremo che esso presenta nella sua evoluzione degli

53
54
55
56

Ivi, p. 98, tr. it. cit., p. 187.

F. Engels a W. Borgius, 25 gennaio 1894, ivi, p. 206, tr. it. cit., p. 190.
Ibidem.

Ibidem.



142 Vittorio Morfino

elementi di contingenza [in seiner Entwicklung Zufdlligkeiten aufweist], tanto piu la sua
curva procede a zig zag. Ma se Lei traccia 1’asse medio della curva trovera che, quanto
pit lungo ¢ il periodo preso in esame e quanto piu esteso ¢ il terreno, tanto pill questo asse
si avvicina e corre parallelamente all’asse dell’evoluzione economica®’.

In sostanza, la correzione engelsiana della concezione materialistica della storia si
basa su due elementi decisivi: la determinazione dell’economia «in ultima istanza» e la
«relativa indipendenza» dell’ambito sovrastrutturale. La Wechselwirkung indica I’inte-
razione degli elementi della sovrastruttura 1’'uno sull’altro ed allo stesso tempo 1’azione
di ritorno sulla struttura.

3. La Wechselwirkung nella critica dell’economia politica

Facciamo ora un passo indietro, tornando al 1860, quando Engels pubblica una recen-
sione a Per la critica dell’economia politica. Qui egli individua la causa dell’arretratezza
dell’economia politica tedesca nella miseria tedesca, nella non contemporaneita tedesca
rispetto a Francia e Inghilterra. Nonostante cio, nella realta tedesca ¢ sorto un grande
partito proletario:

Mentre in Germania la borghesia, i pedanti e la burocrazia stavano ancora sforzandosi
di mandare a memoria come dogmi intangibili e di spiegarsi in qualche modo i primi
elementi dell’economia anglo-francese, si presentava sulla scena il partito proletario te-
desco. Tutta la sua vita teorica traeva origine dallo studio dell’economia politica, e dal
momento del suo apparire data anche 1’economia tedesca come scienza indipendente.
Questa economia tedesca si fonda essenzialmente sulla concezione materialistica della
storia [materialistischen Auffassung der Geschichte].

Engels ritiene che le tesi esposte nella «Prefazione» a Per la critica dell’economia
politica abbiano un’importanza rivoluzionaria «non solo per I’economia, ma per tutte le
scienze storiche»®. Tuttavia esse non hanno un’importanza esclusivamente teorica, ma
hanno conseguenze fondamentali nella pratica. Dopo aver citato il passaggio marxiano
sulla contraddizione tra forze produttive e rapporti di produzione come detonatore di una
rivoluzione sociale, Engels commenta:

La prospettiva di una rivoluzione violenta [gewaltige], della piu violenta [gewaltigste]
rivoluzione che mai sia avvenuta, si apre davanti a noi non appena procediamo nell’ana-
lisi della nostra tesi materialistica e 1’applichiamo al presente®.

Ora, Per la critica costituisce secondo Engels il primo frutto costruito sulla «base
teorica [theoretische Grundlage] di una nuova concezione scientifica», il tentativo di
«dare una visione sistematica e complessiva di tutto 1’assieme della scienza economica,
a sviluppare in modo sistematico e complessivo le leggi della produzione borghese e

57 Ivi, pp. 206-207, tr. it. cit., pp. 190-191.

58 F.Engels, Karl Max «Zur Kritik der Politischen Okonomie», in MEW, Bd. 13, p. 469, tr. it. in K.
Marx — F. Engels La concezione materialistica della storia cit., p. 135-136.

59  Ivi, p. 470, tr. it. cit., p. 136.

60  Ibidem,tr. it. cit., p. 137.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 143

dello scambio borghese»®'. Proprio la costruzione di questa visione sistematica e com-
plessiva ha posto a Marx dei problemi di metodo: da una parte infatti la scuola hegeliana
aveva ridotto I’eredita di Hegel a puro schema, riducendo la dialettica a pura fraseolo-
gia, dall’altra la «vecchia scienza parruccona» che «manteneva la sua superiorita grazie
alla superiorita del suo sapere positivo», dava I’'impressione che si fosse tornati «nella
scienza al regno della vecchia metafisica con le sue categorie fisse»®?. Si trattava allora,
secondo Engels, di tornare alla dialettica di Hegel, sottoponendo il metodo hegeliano ad
una critica profonda:

Marx era ed ¢ il solo che si poteva accingere al lavoro di estrarre dalla logica hegeliana
il nocciolo che racchiude le vere scoperte fatte da Hegel in questo campo, e di stabilire
il metodo dialettico spogliato dai suoi veli idealistici, nella forma semplice in cui esso ¢
la sola forma giusta dello sviluppo del pensiero. Noi pensiamo che in questa elaborazio-
ne del metodo che ¢ la base della critica dell’economia politica di Marx, costituisce un
risultato quasi altrettanto importante quanto la concezione materialistica fondamentale®.

Dunque Marx ha fornito in Per la critica il metodo per la critica dell’economia
politica. Engels ritiene che questa critica potesse essere intrapresa secondo due vie,
«storicamente o logicamente», «poiché nella storia come nel suo riflesso letterario,
I’evoluzione va pure, in sostanza, dai rapporti pilt semplici ai rapporti pitt complicati»®.
Se Marx ha seguito il modo logico di esposizione ¢ perché «la storia procede spesso a
salti e a zig zag, e si sarebbe dovuto tenerle dietro dappertutto, il che avrebbe obbligato
non solo a inserire molto materiale di poca importanza, ma anche a interrompere spesso
il corso delle idee»®:

il modo logico di trattare la questione era dunque il solo adatto. Questo non & pero altro
che il modo storico, unicamente spogliato della forma storica e degli elementi occasionali
perturbatori. Nel modo in cui comincia la storia, cosi deve pure incominciare il corso dei
pensieri, e il suo corso ulteriore non sara altro che il riflesso, in forma astratta e teoretica-
mente conseguente, del corso della storia®.

Proprio prendendo il punto di partenza suggerito da questo metodo Engels mette in
gioco la categoria di Wechselwirkung®’:

Seguendo questo metodo prendiamo come punto di partenza il primo e piu semplice
rapporto che ci si presenta storicamente, di fatto, ciog, in questo caso, il primo rapporto

61 Ivi, pp.471-472, tr. it. cit., p. 138.

62 Ivi,p.472,tr. it. cit., p. 138.

63 Ivi,p.474,tr. it. cit., pp. 140-141.

64 Ibidem,tr. it. cit., p. 141.

65  Ivi,p.p.475, tr.it. cit., p. 141.

66  Ibidem.

67  Va ricordata un’altra occorrenza del termine Wechselwirkung, tuttavia assai meno significativa
dal punto di vista teorico, nella «Prefazione» alla Guerra dei contadini in Germania, scritta nel
1874: «Oggi, con un’influenza reciproca [Wechselwirkung] cosi smisuratamente accresciuta dei
tre paesi pil progrediti dell’Europa, non ¢ piu assolutamente possibile che la borghesia instauri
tranquillamente il suo potere politico in Germania, mentre esso in Inghilterra e in Francia non ¢
pit che una sopravvivenza» (F. Engels, «Vorbemerkung» zur Der deutsche Bauernkrieg,in MEW,
Bd. 7, 1960, p. 534, tr. it. in MEOC, a cura di A. Aiello, vol. 10, 1977, p. 665).



144 Vittorio Morfino

economico che troviamo davanti a noi. Questo rapporto lo scomponiamo. Per il fatto che
¢ un rapporto, ne deriva gia che esso ha due lati che sono in relazione I’'uno con l’altro.
Ognuno di questi lati viene esaminato in sé; da questo esame risulta il modo del loro
reciproco rapporto [die Art ihres gegenseitigen Verhdltnis], la loro interazione [ihre We-
chselwirkung]. Ne risultano delle contraddizioni che richiedono di essere rimosse [eine
Losung verlangen]. Ma siccome non consideriamo qui un processo astratto del pensiero
che si svolga soltanto nel nostro cervello, ma un fatto reale, che si ¢ realmente svolto in
un momento qualunque o che si sta ancora svolgendo, percio queste contraddizioni de-
vono pure aver avuto uno sviluppo e probabilmente aver trovato la loro soluzione nella
pratica. Indaghiamo la forma di questa soluzione, e troveremo ch’essa ¢ stata raggiunta
con l’instaurazione di un nuovo rapporto del quale dovremo ora sviluppare i due lati
contraddittori, e cosi via®®.

La Wechselwirkung sta al cuore del metodo, perché ¢ il cuore della realta, cio che la

spinge dalla forma piu semplice, la merce, a quelle pitt complesse:

Se consideriamo ora la merce sotto i suoi diversi lati, e cio¢ la merce quando si ¢ svi-
luppata completamente [...] essa ci si presenta sotto i due aspetti di valore d’uso e valore
di scambio [...]. Sviluppati il valore di scambio e il valore d’uso, la merce viene esposta
come loro unita immediata, cosi come entra nel processo di scambio. [...] ne derivano [...]
contraddizioni [che] non hanno soltanto un interesse teorico, astratto, ma rispecchiano
pure le difficolta sorgenti dalla natura del rapporto immediato di scambio, dello scambio
semplice; rispecchiano le impossibilita a cui conduce necessariamente questa prima for-
ma rudimentale di scambio. La rimozione di queste impossibilita si trova nel fatto che la
proprieta di rappresentare il valore di scambio di tutte le altre merci viene trasferita a una
merce speciale, il denaro®.

E dunque la Wechselwirkung che da luogo alle contraddizioni che fanno avanzare lo

sviluppo logico dalla merce, il rapporto pilt semplice, al denaro, al denaro reale, e da
questi al capitale, secondo un modello teleologico che dal semplice va al complesso™.

Ivi, p. 475, tr. it. cit., p. 141.

Ivi, p. 476, tr. it. cit., p. 142.

Questo schema interpretativo engelsiano ¢ di estremo interesse proprio perché suppone un rap-
porto tra logico e storico che si ripresentera nelle «Considerazioni supplementari» sul vol. III
del Capitale (cfr. F. Engels, «Erginzung und Nachtrag zum III. Buche des Kapital»,in K. Marx,
Das Kapital, Buch III, MEW, bd. 25, 1964, pp. 897-919, tr. it. di M.L. Boggeri, Roma, Editori
Riuniti, 19808, pp. 29-50). Su questo punto & molto importante la lettura che propone Backhaus
nei «Materiali per la ricostruzione della teoria marxiana del valore», lettura che vede all’origine
dell’interpretazione delle categorie del Capitale in senso logico-storico non solo Engels, ma la
stessa autocomprensione di Marx. In altre parole vi sarebbero delle incertezze metodologiche
in Marx, egli non sarebbe cio¢ riuscito a pervenire a chiarezza sulle caratteristiche distintive del
suo modo di procedere (cfr. H.-G. Backhaus, Ricerche sulla critica marxiana dell’economia.
Materiali per la ricostruzione della teoria del valore, a cura di R. Bellofiore e T. Ridolfi Riva,
Milano, Mimesis, 2016). Per una analisi della questione a partire dalla recensione di Engels cfr.
H.-D. Kittsteiner, «Logisch» und «Historisch»: iiber Differenzen des Marxschen und Engels-
schen Systems der Wissenschaften. (Engels Rezension «Zur Kritik der politischen Okonomie»
von 1859, «Internationale Wissenschaftliche Korrespondenz zur Geschichte der deutschen Ar-
beiterbewegung» 13 (1977), pp. 1-45.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 145

4. La Wechselwirkung in Marx

Ci0 che balza all’occhio anche da un semplice rilevamento del numero di occorrenze,
ma, ancor di piu, dal luogo teorico che esse occupano, ¢ il fatto che il concetto di We-
chselwirkung ha in Marx un’importanza assai minore rispetto a quella attribuitagli da
Engels. Non sara difficile convincersene attraverso un’analisi ravvicinata dei passaggi in
cui il termine entra in gioco a partire dai Grundrisse.

Nell’ «Introduzione del ’57» il termine ricorre due volte nel paragrafo dedicato al
«Rapporto generale della produzione con la distribuzione, lo scambio e il consumo».
Una prima volta lo troviamo all’interno di una riflessione sul «modo in cui le condizioni
storiche generali incidono sulla produzione e al rapporto che essa ha con il movimento
storico in genere»:

In tutte le conquiste vi sono tre possibilita. Il popolo conquistatore sottomette il popolo
vinto al suo proprio modo di produzione (ad. es. gli inglesi in Irlanda in questo secolo e,
in parte, nell’India); oppure lascia sussistere 1’antico modo di produzione e si accontenta
di tributi (ad. es., i turchi e i romani); oppure, infine, si determina un’interazione [We-
chselwirkung] che genera qualcosa di nuovo, una sintesi (in parte nelle conquiste germa-
niche). In tutti i casi ¢ il modo di produzione — sia esso quello del popolo conquistatore,
o quello del paese conquistato, oppure quello risultante dalla fusione [Verschmelzung] di
entrambi — che ¢ determinante per la nuova distribuzione che subentra’'.

Qui il termine & usato come sinonimo di Verbindung, cio¢ combinazione di due modi
di produzione differenti, che si fondono (Verschmelzung), si unificano in un terzo, dando
luogo ad un nuovo modo di produzione.

La seconda occorrenza chiude e riassume il paragrafo che, come ¢ noto, affronta il
rapporto tra produzione, distribuzione, scambio e consumo:

Il risultato al quale perveniamo non ¢ che produzione, distribuzione, scambio, con-
sumo siano identici, ma che essi rappresentino tutti dei membri [Glieder] di una totalita
[Totalitdt], differenze nell’ambito di un’unita. La produzione abbraccia e supera tanto se
stessa, nella determinazione antitetica della produzione, quanto gli altri momenti [Mo-
mente]. Da essa il processo [Prozef3] ricomincia sempre di nuovo. Che lo scambio e il
consumo non possano essere 1’elemento che abbraccia e supera gli altri, ¢ cosa che va
da sé. Altrettanto si dica della distribuzione in quanto distribuzione dei prodotti. Come
distribuzione degli agenti della produzione, poi, essa stessa ¢ un momento della produ-
zione. Una produzione determinata determina quindi un consumo, una distribuzione, uno
scambio determinati, nonché i determinati rapporti tra questi diversi momenti. Indub-
biamente, anche la produzione, nella sua forma unilaterale, & da parte sua determinata
dagli altri momenti. Quando per es. il mercato, e cio¢ la sfera dello scambio, si estende, la
produzione cresce in estensione e si divide piu profondamente. Se muta la distribuzione,
la produzione si modifica; per es., quando si verifica una concentrazione del capitale, una
diversa distribuzione della popolazione tra citta e campagna, ecc. Infine, i bisogni del
consumo determinano la produzione. Tra i diversi momenti si esercita un’interazione [Es
findet Wechselwirkung zwischen den verschiednen Momentet statt]. E questo avviene in
ogni insieme organico [organische Ganz]™.

71 K. Marx, «Einleitung» zu den Grundrissen, in MEW, Bd. 42, 1983, p. 32, tr. it. in K. Marx, Per la
critica dell’economia politica, di E. Cantimori Mezzomonti, Roma, Editori Riuniti, 1969, p. 185-186.
72 Ivi,p. 34, tr. it. cit., pp. 187-188.



146 Vittorio Morfino

Il rapporto tra produzione, distribuzione, scambio e consumo ¢ il rapporto di membri
(Glieder) di una Totalitdt, Momente di un processo, differenze in un’unita. Non ¢ difficile
riconoscere nel passaggio marxiano la terminologia hegeliana: il riferimento conclusivo
alla Wechselwirkung tra i momenti e all’organische Ganz non ne ¢ che la prova piu evi-
dente. Non va tuttavia con cido dimenticato, che sia pure nell’interrelazione dei diversi
momenti, la produzione ¢ I’elemento determinante: Eine bestimmte Produktion bestimmt
also bestimmte Konsumtion, Distribution, Austausch, die bestimmten Verhdiltnisse dieser
verschiednen Momenten zueinander.

Troviamo altre rare occorrenze del termine all’interno dei Grundrisse. Nel quaderno
1, nel contesto di una critica del testo di Alfred Darimon De la Réforme de banque, Marx
cosi commenta la tabella statistica in cui Darimon propone il confronto tra riserva metal-
lica e lettere di cambio in alcuni mesi del 1855 nella Banca di Francia:

Le verita che risultano da un confronto successivo dei cinque mesi possono preten-
dersi altrettanto valide quanto le verita che risultano dal confronto che il signor Dari-
mon fa tra gli estremi delle due serie. E cosa mostra questo confronto. Delle verita che
si annullano a vicenda. — Due volte un aumento del portefeuille accompagnato da una
diminuzione della riserva metallica, ma in modo tale che la diminuzione di quest’ul-
tima non compensa 1’aumento del primo (da aprile a maggio, e da giugno a luglio).
Due volte una diminuzione della riserva metallica accompagnata dalla diminuzione
del portefeuille, ma in modo tale che la diminuzione di quest’ultimo non copre quella
della prima (da maggio a giugno e da agosto a settembre). Infine, una volta un aumento
parallelo della riserva metallica e del portefeuille, ma in modo tale che il primo non
copre il secondo. Diminuzione da un lato, aumento dall’altro; diminuzione sui due
lati; aumento sui due lati; tutto dunque tranne una legge uniforme, tranne, soprattutto,
un rapporto inverso, e neppure un’interazione, dal momento che la diminuzione del
portefeuille non puo essere la causa della diminuzione della riserva metallica, e 1’au-
mento del portefeuille non puo essere la causa dell’aumento nella riserva metallica. Il
rapporto inverso e l’interazione [das umgekerte Verhdltnis und die Wechselwirkung]
non vengono constati neppure attraverso il confronto isolato che Darimon effettua tra
il primo e 1’ultimo mese”.

L’errore di Darimon consiste, secondo Marx, nell’isolare queste rubriche dal loro ne-
cessario rapporto con il tutto’, rendendole in tal modo prive di senso.

Sempre nel quaderno 1, nel paragrafo intitolato redazionalmente «La circolazione del
denaro», troviamo un’ultima occorrenza del termine:

La circolazione ¢ il movimento nel quale 1’alienazione universale appare come ap-
propriazione universale e I’appropriazione universale come alienazione universale. Per
quanto I’insieme [Ganze] di questo movimento appaia come un processo sociale, e per
quanto i singoli momenti di questo moto abbiano origine nella volonta cosciente e nei
fini particolari degli individui, cosi altrettanto la totalita [Totalitdt] del processo appare
come una connessione oggettiva che sorge spontaneamente; essa risulta si dall’intera-
zione [Aufeinanderwirken] degli individui coscienti, ma non risiede nella loro coscien-
za, né viene sussunta sotto di essi come totalita [als Ganzes]. Il loro scontrarsi gli uni
con gli altri crea una potenza sociale estranea che li sovrasta; crea la loro interazio-
ne come processo e potenza indipendente da essi [ihre Wechselwirkung als von ihnen

73 Ivi, p. 54, tr.it. in MEOC, vol. 29, a cura di N. Merker, 1986, p. 50.
74 «aus ihrer notwendigen Ergénzung» (ivi, p. 55).



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 147

unabhdngigen Prozef3 und Gewalt]. La circolazione, essendo una totalita [Toralitdt)
del processo sociale, ¢ anche la prima forma in cui non solo il rapporto sociale, — cio
avviene anche per il pezzo di moneta e per il valore di scambio, — ma anche la totalita
[das Ganze] del movimento sociale stesso appare come un’entita indipendente dagli
individui. La relazione sociale degli individui tra loro come potenza divenuta autonoma
che li sovrasta — che la si immagini come forza della natura, come caso o in qualsiasi
altra forma — ¢ il risultato necessario del fatto che il punto di partenza non & 1’individuo
sociale libero. La circolazione come prima totalita [7oralitdt] tra le categorie economi-
che, ¢ atta a illustrare questo problema’.

Il passaggio ¢ estremamente interessante: la Wechselwirkung qui non ¢ la semplice

Gliederung del tutto sociale, la sua articolazione, ma ¢ ci0 che produce, nell’interazione
degli individui, una potenza che diviene indipendente rispetto ad essi.

Il termine ritorna nel quaderno 4 all’interno di una parentesi a proposito della libera

concorrenza dei molti capitali. Di nuovo ¢ il gioco dei molti capitali che fa emergere,
come una potenza esterna, la tendenza interna del capitale alla sovrapproduzione:

(Nella concorrenza questa tendenza interna del capitale [alla sovrapproduzione] si
presenta come una costrizione che gli viene imposta dal capitale altrui e che lo sprona
oltre la giusta proporzione col suo continuo marche, marche! La libera concorrenza,
come subodora correttamente il signor Wakefield nel suo commento a Smith, non ¢ an-
cora mai stata sviluppata dagli economisti, per quanto di essa si blateri ed essa sia la
base dell’intera produzione borghese fondata sul capitale. Essa & stata intesa soltanto
negativamente: ossia come negazione dei monopoli, della corporazione, delle regola-
mentazioni giuridiche ecc. Come negazione della produzione feudale. Ma essa deve pur
essere qualcosa per sé. Giacché un puro 0 & vuota negazione, un astrarre da un ostacolo
che ad esempio rispunta immediatamente sotto forma di monopolio, di monopoli natu-
rali ecc. Concettualmente la concorrenza non ¢ altro che la natura interna del capitale,
la sua determinazione essenziale che si presenta e si realizza come interazione reciproca
dei molti capitali [der Wechselwirkung der vielen Kapitalien aufeinander], la tendenza
interna come necessita esterna [die innre Tendenz als dusserliche Notwendigkeit]) (11
capitale esiste e puod esistere soltanto nella forma di molti capitali, per cui la sua auto-
determinazione appare come interazione [seine Selbstbestimmung erscheint daher als
Wechselwirkung derselben aufeinander)])™.

Infine, nel quaderno 6 troviamo due ulteriori occorrenze in riferimento di nuovo alla

concorrenza come Wechselwirkung di una pluralita di capitali. Marx scrive:

Sopra abbiamo diviso il capitale il valore costante e variabile; cid ¢ sempre corretto se
il capitale viene considerato nell’ambito della fase di produzione, ossia nel suo processo
di valorizzazione immediato. Come il capitale stesso, in quanto valore presupposto, possa
mutare il suo valore a seconda che i suoi costi di riproduzione aumentino o diminuiscano,
anche in seguito alla diminuzione dei profitti ecc. — ci0 rientra con tutta evidenza nella
sezione in cui il capitale viene considerato come capitale reale [das Kapital als reelles
Kapital], come interazione tra molti capitali [Wechselwirkung vielen Kapitalien], e non
qui nel suo concetto generale [in seinem allgemeine Begriff]”.

75
76
71

Ivi, p. 127, tr. it. cit., p. 130.
Ivi, p. 327, tr. it. cit., p. 346.
Ivi, pp. 548-549, tr. it. cit., p. 37.



148 Vittorio Morfino

E ancora, sempre sulla libera concorrenza nella pagina successiva:

Il dominio del capitale ¢ il presupposto della libera concorrenza, proprio come il
dispotismo romano era il presupposto del libero «diritto privato» romano. Finché il
capitale ¢ debole, esso stesso ricerca ancora le grucce e si muove in accordo con le sue
proprie leggi. Non appena comincia a percepirsi come ostacolo allo sviluppo e a essere
vissuto come ostacolo allo sviluppo e a essere vissuto come tale, esso cerca rifugio in
forme che, mentre sembrano perfezionare il dominio del capitale imbrigliando la libera
concorrenza, annunciano al tempo stesso la dissoluzione sua e del modo di produzione
su esso fondato. Cio che ¢ implicito nella natura del capitale viene solo reso realmente
esplicito, come una necessita esterna; attraverso la concorrenza, che altro non ¢ se non
il fatto che i molti capitali si impongono reciprocamente € impongono a se stessi le de-
terminazioni immanenti del capitale. Nessuna categoria dell’economia borghese, [nep-
pure] la prima, ad esempio la determinazione del valore, diviene quindi reale [se non]
attraverso la libera concorrenza — ossia attraverso il processo reale del capitale, che si
presenta come interazione dei capitali [als Wechselwirkung der Kapitalien aufeinan-
der] e di tutti i rimanenti rapporti di produzione e di commercio. Di qui, d’altra parte,
I’insulsaggine di considerare la libera concorrenza come 1’ultimo sviluppo della liberta
umana; e la negazione della libera concorrenza = negazione della liberta individuale
e della produzione sociale fondata sulla liberta individuale. Si tratta appunto soltanto
del libero sviluppo su una base limitata — sulla base del dominio del capitale. Questo
genere di liberta individuale ¢ percio al tempo stesso la pii completa soppressione di
ogni liberta individuale e il pit completo soggiogamento dell’individualita a condizioni
sociali che assumono la forma di potenze oggettive, anzi di oggetti strapotenti — la for-
ma di cose indipendenti dagli stessi individui che a esse si riferiscono. L’unica risposta
razionale all’esaltazione della concorrenza da parte dei profeti della middleclass o alla
sua demonizzazione da parte dei socialisti, ¢ 1’analisi di ci0 che essa ¢ realmente. Quan-
do si dice che nell’ambito della libera concorrenza gli individui, perseguendo esclusi-
vamente il proprio interesse privato, realizzano I’interesse comune o rather I’interesse
generale, ci0 significa semplicemente che nelle condizioni della produzione capitalisti-
ca essi premono 1’uno sull’altro, e che percio il loro stesso urto reciproco [Gegenstof3]
altro non ¢ che la ricreazione [Wiedererzeugung] delle condizioni entro cui ha luogo
questa interazione [unter denen diese Wechselwirkung stattfindet]’.

Di nuovo, qui appare il concetto di Wecheselwirkung come un’interazione tra una

pluralita di elementi (qui capitali, 1a individui) che genera delle «potenze oggettive» o
degli «oggetti strapotenti».

Nei cosiddetti Manoscritti del 61-63 troviamo nuovamente alcune occorrenze del ter-

mine. La prima occorrenza si trova nel terzo capitolo inedito di Per la critica dell’eco-
nomia politica, all’interno del paragrafo sul processo di valorizzazione. Il contesto ¢ il
duplice carattere del lavoro:

Al filatore non occorrono [...] due tempi di lavoro, I’uno per conservare il valore di
cotone e fuso, I’altro per aggiungere ad essi nuovo valore. Ma, mentre fila il cotone, lo
rende oggettivazione di nuovo tempo di lavoro, vi aggiunge del nuovo valore, conserva
il valore che avevano nel fuso utilizzato, prima che entrassero nel processo lavorativo.
Attraverso la pura e semplice aggiunta di nuovo valore, di nuovo tempo di lavoro,
conserva il vecchio valore che € gia contenuti nella materia e nel mezzo di lavoro. Ma

78

Ivi, pp. 551-552, tr. it. cit., pp. 39-40.



La

Wechselwirkung in Marx ed Engels 149

la filatura li conserva come filatura, non come lavoro in generale e non come tempo
di lavoro, ma nella sua determinatezza materiale, attraverso la sua qualita di questo
specifico, vivente, effettivo lavoro che nel processo lavorativo, come attivita vivente
destinata a uno scopo specifico, strappa i valori d’uso del cotone e fuso dalla loro indif-
ferente oggettualita, non li abbandona come oggetti indifferenti al ricambio materiale
[Stoffwechsel] della natura, ma li rende momenti effettuali del processo lavorativo. Ma
qualunque sia la specifica determinatezza del lavoro particolare, effettivo, ogni tipo di
lavoro ha questo di comune con gli altri, che, attraverso il suo processo — attraverso il
contatto, la vivente interazione [die lebendige Wechselwirkung] nella quale entra con le
sue condizioni oggettive — queste condizioni, che assolvono alle funzioni conformi alla
loro natura e al loro scopo di mezzo materiale di lavoro, esso le trasforma in momenti
concettualmente determinati del processo lavorativo stesso e cosi le conserva come
valori di scambio, mentre le impiega come effettivi valori d’uso. E dunque attraverso
la sua qualita di lavoro vivo — lavoro che nel processo lavorativo trasforma i prodotti
presenti in materia e in mezzo della sua propria attivita, della sua propria realizzazione
— che conserva i valori di scambio di questi prodotti e valori d’uso nel nuovo prodotto e
valore d’uso. Conserva il loro valore perché li consuma come valori d’uso. Ma li consu-
ma come valori d’uso solo perché, come questo specifico lavoro, li evoca dal mondo dei
morti e li trasforma nella sua materia e nel suo mezzo di lavoro. Il lavoro, in quanto crea
valori di scambio, € soltanto determinata forma sociale del lavoro, il lavoro effettivo
ridotto a una determinata formula sociale e in questa forma il tempo di lavoro ¢ la sola
misura della grandezza di valore™.

Nel quaderno 4, all’interno del capitolo sul plusvalore relativo, Marx scrive a propo-

sito della relazione tra scambio e divisione del lavoro:

Smith spiega la divisione del lavoro in generale con la «predisposizione degli uomini a
trafficare e a scambiare», senza la quale «ognuno sarebbe stato costretto a procurarsi da
solo tutte le cose necessarie e comode della vita» [...]. Egli presuppone dunque 1’échange
per spiegare la divisione del lavoro, in order that there be something to exchange. La
divisione del lavoro primitiva e spontanea precede I’échanges e questo échanges dei pro-
dotti come merci si sviluppa soltanto tra comunita diverse, non all’interno della stessa
comunita. (In parte riposa non soltanto sulle differenze spontanee tra gli stessi uomini, ma
su delle differenze naturali, sugli elementi della produzione che queste diverse comunita
si trovano davanti in natura.) L’evolversi del prodotto in merce e lo scambio di merci si
ripercuotono, tuttavia, di rimando sulla divisione del lavoro, cosi che échanges e division
entrano in rapporto di interazione [In Verhdiltnis der Wechselwirkung]®.

Infine nello stesso quaderno, scrive a proposito del rapporto tra divisione sociale del

lavoro e divisione all’interno dell’atelier:

La produzione capitalistica porta con sé tra I’altro la divisione del lavoro all’interno
dell’atelier ed & questa che, al pari degli altri mezzi di produzione impiegati dal capita-
le, sviluppa ulteriormente la produzione di massa, quindi 1’indifferenza del valore d’uso
prodotto per il suo produttore, la produzione per la pura e semplice vendita, del prodotto
quale pura e semplice merce. Da ci0 risulta quindi come la divisione del lavoro all’inter-
no della societa, libera, apparentemente casuale, incontrollata e affidata alla pratica dei

79

80

K. Marx, Zur Kritik der politischen Okonomie — Drittes Kapitel, in MEW, Bd. 43, p. 73, tr. it. a
cura di L. Calabi, Roma, Editori Riuniti, 1980, p. 78.
Ivi, p. 268, tr. it. cit., p. 286.



150 Vittorio Morfino

produttori di merci corrisponda alla sistematica, pianificata, regolamentata divisione del
lavoro che si svolge sotto il comando del capitale all’interno dell’atelier, e come entrambe
si sviluppino simmetricamente 1’una rispetto all’altra, si producano tramite interazione
[sich durch Wechselwirkung produziren]®'.

Infine, troviamo ulteriori occorrenze nelle cosiddette Teorie sul plusvalore. Nel ca-

pitolo dedicato ad Adam Smith, in specifico nel paragrafo su impossibilita di sostituire
I’intero capitale costante della societd mediante lo scambio tra i produttori di mezzi di
consumo e i produttori di mezzi di produzione, Marx scrive:

Residui dei prodotti, come ad esempio cascami di cotone ecc., [vengono] riportati nei
campi come concime, o utilizzati come materia prima di altre branche industriali, come
ad esempio gli stracci di tela [nella fabbricazione] della carta. In tali casi, come nel pri-
mo, una parte del capital constant di un’industria pud scambiarsi direttamente col capital
constant di un’altra. Per esempio cotone con cascami di cotone per la concimazione.
In generale perd la fabbricazione di macchine e la produzione primitiva (delle materie
prime: ferro, legname, carbone) sono fondamentalmente diverse dalle altre fasi di produ-
zione: in queste non si verifica nessuna interazione [findet keine Wechselwirkung statt].
La tela non puo divenire parte del capital constant del filatore, né il filo (come tale) parte
di quello del coltivatore di lino o del fabbricante di macchine. Ma la materia prima della
macchina, oltre che da prodotti dell’agricoltura, come cinghie, corde ecc., & costituita
da legname, ferro, carbone, mentre d’altra parte il macchinario entra a sua volta, come
mezzo di produzione, nel capital constant del produttore di legname, di ferro, di carbone
ecc. In realta dunque, entrambi sostituiscono reciprocamente in natura una parte del loro
capital constant. Ha luogo qui uno scambio di capital constant con capital constant®?.

Da rilevare il fatto che Marx rifiuta una Wechselwirkung generalizzata tra capitali

costanti di settori differenti dell’industria, ma limita ad alcuni ambiti questo scambio.

Nel capitolo sulle «Teorie del lavoro produttivo e improduttivo», il termine ricorre

nella considerazione della relazione tra produzione materiale e produzione intellettuale
in Henry Storch. Marx scrive:

La relazione tra i travaux productifs e i travaux improductifs € di importanza decisiva
per cio che lo Smith esamina: la produzione della ricchezza materiale, e precisamente
una determinata forma di questa produzione, il modo di produzione capitalistico. Nella
produzione intellettuale appare produttivo un altro genere di lavoro. Ma lo Smith non lo
esamina. Né tanto meno rientra nel suo campo di osservazione I’esame dell’interazione
e della connessione interna delle due produzioni [die Wechselwirkung und die innre Zu-
sammenhang beider Produktionen], né questo inoltre pud condurre ad altro che a frasi
inutili, quando la produzione materiale sia esaminata sub sua propria specie. Quando egli
parla di travailleurs non direttamente productifs, egli lo fa solo in quanto essi partecipano
direttamente al consumo della ricchezza materiale, ma non alla produzione di essa. Nello
stesso Storch, sebbene vi siano talvolta alcuni apercus intelligenti — per esempio che la
divisione materiale del lavoro ¢ il presupposto della divisione del lavoro intellettuale —, la
Théorie de la civilisation non esce dalla banalita. Quanto ci0 fosse inevitabile, con quale
scarsa esattezza egli avesse anche solo formulato il problema, per non parlare affatto

81

Ivi, p. 311, tr. it. cit., pp. 332-333.

82 K.Marx, Theorien iiber den Mehrwert,in MEW, Bd. 26, 1, 1965, p. 116, tr. it. in MEOC, vol. 34,

a cura di C. Pennavaja, 1979, p. 128.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 151

della soluzione di esso, lo si rileva da un’unica circostanza. Per esaminare la connessione
tra la produzione intellettuale e la produzione materiale, &€ anzitutto necessario concepire
anche quest’ultima non come categoria generale, ma in forma storica determinata. Cosi,
per esempio, al modo di produzione capitalistico corrisponde una specie di produzione
intellettuale diversa da quella corrispondente al modo di produzione feudale. Se anche la
produzione materiale non viene concepita nella sua forma storica specifica, ¢ impossibile
comprendere cio che vi ¢ di determinato nella produzione intellettuale ad essa corrispon-
dente e I’interazione delle due produzioni [die Wechselwirkung beider]. Altrimenti si con-
tinuano a dire delle Fadaisen. Ci0 a causa del termine «incivilimento». Inoltre dalla forma
determinata della produzione materiale risulta in primo luogo una determinata articola-
zione della societa, in secondo luogo un determinato rapporto degli uomini con la natura.
Il loro sistema statale e le loro concezioni sono determinati da questi due elementi. Quindi
anche il carattere della loro produzione intellettuale. Infine per produzione intellettuale,
lo Storch intende nello stesso tempo tutte le specie di occupazioni della classe dominante,
che esercitano funzioni sociali come una professione. L’esistenza di questi ceti, come
le loro funzioni, non puo essere compresa solo partendo dall’articolazione storicamente
determinata dei loro rapporti di produzione®.

Val la pena sottolineare che nella continuazione della critica a Storch, il cui nucleo fon-
damentale risiede nel non concepire storicamente la produzione materiale nella sua deter-
minatezza e specificita, a partire da cui solo & «possibile comprendere sia i principi ideolo-
gici della classe dominante, sia la libera produzione intellettuale, di [una] data formazione
sociale», Marx riprende le riflessione dell’ «Introduzione del ’57» sull’arte greca:

Egli non pud andare al di la dei modi di dire comuni e banali. Il rapporto non ¢ percio
cosi semplice come egli pensa fin dall’inizio. Per esempio [la] produzione capitalistica ¢
nemica di certe branche della produzione intellettuale, per esempio dell’arte e della poesia.
Altrimenti si giunge alla presunzione dei francesi nel secolo X VIII, che ¢ stata presa in giro
cosi bene dal Lessing. Essendo pitl progrediti degli antichi nella meccanica ecc., perché non
dovremmo saper comporre anche un poema epico? Ed ecco 1’Henriade per I'Tliade!3

All’interno del capitolo dedicato alla «Teoria di Ricardo e di A. Smith sul prezzo di
costo (confutazione)» Marx usa il termine Wechselwirkung nel commento al seguente
passo di Smith:

«In paesi la cui prosperita cresce rapidamente, il basso tasso dei profitti pud compen-
sare I’alto prezzo dei salari del lavoro nel prezzo di molte merci e pud porre questi paesi
in grado di vendere ad altrettanto buon mercato dei loro vicini che progrediscono meno
rapidamente e presso i quali i salari saranno pill bassi» (199).

83  Ivi, pp. 256-257, tr. it. cit., p. 293-294

84  Ivi, p. 257, tr. it. cit., pp. 294-295. «Per I’arte ¢ noto che determinati suoi periodi di fioritura non
stanno assolutamente in rapporto con lo sviluppo generale della societa, né quindi con la base
materiale, con 1’ossatura per cosi dire della sua organizzazione. Per es. i greci paragonati con i
moderni e anche con Shakespeare. Per certe forme dell’arte, p. es. per 1’epica, si riconosce addirit-
tura che esse possono mai prodursi nella loro forma classica, nella forma che fa epoca, dacché fa
la sua comparsa la produzione artistica come tale; e che, quindi, nella sfera stessa dell’arte, certe
sue importanti manifestazioni sono possibili solo in uno stadio non sviluppato dell’evoluzione
artistica. Se questo ¢ vero il rapporto de diversi generi artistici nell’ambito dell’arte stessa, sara
tanto meno sorprendente che cio accada tra I’intero dominio dell’arte e lo sviluppo generale della
societa» (K. Marx, «Einleitung» zu den Grundrissen cit., p. 44, tr. it. cit., p. 198).



152 Vittorio Morfino

Cosi commenta Marx:

Bassi profitti ed alti salari non si contrappongono qui come interazione [We-
chselwirkung], ma la medesima causa — il quick growth or accumulation of capital —
produce ambedue. Ambedue entrano nel prezzo, lo costituiscono. Percio se 1’'uno ¢ alto
mentre 1’altro & basso, il prezzo resta lo stesso, ecc®.

In questo caso Marx nega che sia applicabile lo schema della Wechselwirkung alla

relazione tra profitti e salari: si tratta invece di due effetti di una medesima causa.

Nel capitolo sulla «Teoria dell’accumulazione di Ricardo. Sua critica (sviluppo delle

crisi dalla forma fondamentale del capitale)», Marx scrive:

Nel processo di produzione abbiamo visto che tutto I’anelito della produzione capitalisti-
ca [consiste nell”Jaccaparrare il massimo di pluslavoro, quindi di materializzare il massimo
di tempo di lavoro immediato con un dato capitale, sia mediante prolungamento del tempo
di lavoro, sia mediante lo sviluppo delle forze produttive del lavoro, impiego di cooperazio-
ne, divisione del lavoro, macchinario ecc., per farla breve mediante una produzione su scala
maggiore, quindi mediante una produzione in massa. Nell’essenza della produzione capita-
listica ¢ insita quindi una produzione senza riguardo ai limiti del mercato Nella riproduzione
viene innanzitutto presupposto che il modo di produzione resti lo stesso, e questo resta tale
per qualche tempo nell’allargamento della produzione. Qui la massa delle merci prodotte
[viene] aumentata, perché viene impiegato pil capitale, non perché esso venga impiegato
piu produttivamente. Ma il semplice aumento quantitativo del capitale implica contem-
poraneamente che la forza produttiva del medesimo venga aumentata. Se il suo aumento
quantitativo & conseguenza dello sviluppo della forza produttiva, questa allora a sua volta
inversamente [wieder umgekehrt] si sviluppa sul presupposto di un fondamento capitalisti-
co pitt largo, allargato. Ha luogo qui un’interazione [Es findet hier Wechselwirkung statt]*®.

In questo caso il termine ¢ utilizzato per indicare una relazione di reciproca influenza

tra I’allargamento della base del capitale e I’aumento della forza produttiva.

Infine troviamo un’ultima occorrenza del termine, all’interno del capitolo 20, «Dissoluzio-

ne della scuola ricardiana», piu in specifico all’interno dell’analisi degli Elements of Political
Economy di James Mill, ed in particolare a proposito dell’affermazione di Mill secondo cui
«il saggio del profitto nell’agricoltura regola il saggio degli altri profitti». Marx commenta:

1l che ¢ profondamente falso, perché la produzione capitalistica comincia nell’industria,
e non nell’agricoltura, e si impadronisce a poco a poco di quest’ultima, cosi che solo nel
progresso della produzione capitalistica the agricoltural profits become equalized to the indu-
strial e solo in seguito a questa perequazione i primi [influenzano] i secondi. In primo luogo,
dunque, I’affermazione or ora citata ¢ storicamente falsa. Ma, in secondo luogo, una volta che
esista tale perequazione — e presupponendo quindi quello stato di sviluppo nell’agricoltura per
cui il capitale, a seconda del saggio di profitto, passa dall’industria all’ agricoltura e viceversa —
¢ ugualmente falso che a partire da questo momento gli agricoltural profits abbiano un effetto
regolatore, invece di esservi interazione [statt dafy Wechselwirkung stattfiinde]*’.

85

86
87

K. Marx, Theorien iiber den Mehrwert, in Bd. 26,2, p. 227, tr. it. in MEOC, Bd. 35, a cura di C.
Pennavaja, 1979, p. 240.

Ivi, p. 522, tr. it. cit., p. 570.

K. Marx, Theorien iiber den Mehrwert,in Bd. 26, 3, pp. 94-95, tr. it. in MEOC, vol. 36, a cura di
C. Pennavaja, 1979, pp. 99-100.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 153

Qui il concetto & utilizzato per criticare la posizione di Mill: il saggio del profitto
nell’agricoltura non ha una funzione regolativa, ma ¢ in un rapporto di Wechselwirkung
con il saggio del profitto dell’industria, dove con cido Marx intende che il capitale si spo-
sta dove il saggio del profitto ¢ piu alto.

Nei primi due volumi del Capitale il termine non compare mai. Per vederlo apparire
sotto la penna di Marx si deve attendere il terzo volume in cui ricorre in 4 occasioni.
Nel terzo capitolo, «Rapporto fra saggio del profitto e saggio del plusvalore» interviene
a definire il rapporto tra le variabili dell’equazione che stabilisce il saggio di profitto in
rapporto alle variazioni del plusvalore®®. Nel capitolo decimo, «Livellamento del saggio
generale del profitto ad opera della concorrenza. Prezzi di mercato. Sovraprofitto» il ter-
mine interviene all’interno di una critica al concetto di equilibrio tra domanda e offerta:

Ci viene innanzitutto detto che offerta e domanda si equilibrano quando il loro rappor-
to ¢ tale che la massa di merci di un determinato ramo di produzione puo essere venduta
al suo valore di mercato, quindi né al di sopra né al di sotto di esso. Si afferma in secondo
luogo che tale equilibrio esiste quando le merci sono vendibili al loro valore di mercato.
Quando !’offerta e la domanda si equilibrano, la loro azione si estingue, ed ¢ appunto
per cio che la mercanzia viene venduta al suo valore di mercato. Due forze che agendo
in senso inverso con la medesima intensita, si neutralizzano, non possono dar luogo ad
alcuna manifestazione esteriore, ed i fenomeni che si producono in queste condizioni non
sono attribuibili a queste due forze, ma devono avere un’altra causa. Quando domanda
e offerta si equilibrano, esse non possono pil spiegare nessun fenomeno, non esercitano
nessun influsso sul valore di mercato e ci lasciano completamente all’oscuro sul motivo
per cui il valore di mercato si esprime proprio in questa somma di denaro piuttosto che in
un’altra. Le vere leggi intrinseche [wirkliche innern Gesetze] della produzione capitalisti-
ca non possono essere spiegate in base all’interazione [Wechselwirkung] della domanda
e dell’offerta [...] poiché queste leggi si manifestano nella loro forma pura solo quando
domanda e offerta cessano di agire, ossia si equilibrano. In realta, domanda e offerta non
si equilibrano mai, o se si equilibrano questo avviene solamente per caso, cosicché il
fenomeno non ha alcun valore scientifico e deve essere considerato come inesistente®.

Dunque in questo caso Wechselwirkung indica il gioco superficiale della domanda e
dell’offerta contrapposta alle leggi interne della produzione capitalistica.

Ancora nel capitolo 13 «La legge in quanto tale», che apre la terza sezione sulla «Leg-
ge della caduta tendenziale del saggio del profitto», troviamo un’ulteriore occorrenza.
Marx scrive:

Il processo di sviluppo della produzione e accumulazione capitalistica comporta pro-
cessi di lavoro su scala sempre piu vasta e percio di dimensioni sempre maggiori, con
anticipi di capitali proporzionalmente crescenti per ogni singola attivita. Una delle con-
dizioni materiali di tale produzione e, al tempo stesso, uno dei risultati che essa produce,
consiste nella crescente concentrazione di capitale, accompagnata, benché in minor mi-
sura, da un numero crescente di capitalisti. Come interazione [Wechselwirkung] ha luogo
una progressiva parallela espropriazione dei produttori piit 0 meno diretti. E quindi ovvio

88  «Nello studio delle variazione di pv’, cui ora passeremo, questa reciproca azione [ Wechselwirkung]
delle diverse variabili della nostra equazione si presentera in forma ancora pil evidente» (K.
Marx, Das Kapital, Bd. 3, in MEW, Bd. 25, 1949, p. 73, tr. it. a cura di M.L. Boggeri, Roma,
Editori Riuniti, 19808, p. 92).

89  Ivi, p. 199, tr. it. cit., p. 233.



154 Vittorio Morfino

che i singoli capitalisti dispongano di masse operaie sempre crescenti (per quanto il capi-
tale variabile diminuisca in rapporto al capitale costante), e che la massa del plusvalore, e
per conseguenza del profitto, che essi si appropriano, cresca, benché vi sia al tempo stesso
diminuzione del saggio del profitto®.

In questo caso il termine indica una correlazione tra la concentrazione di capitale e
I’espropriazione dei produttori diretti.

L’ultima occorrenza si trova all’interno del capitolo 30 su «Capitale monetario e ca-
pitale effettivox:

[...] con lo sviluppo della forza produttiva del lavoro e quindi della produzione su vasta
scala, 1) i mercati si estendono e si allontanano dal luogo di produzione, 2) i crediti in
conseguenza devono essere piu a lunga scadenza e quindi 3) I’elemento della speculazio-
ne deve impadronirsi sempre piu delle transazioni. La produzione su vasta scala e desti-
nata a mercati lontani getta il prodotto complessivo nelle mani del commercio; ma ¢ im-
possibile che il capitale della nazione si raddoppi cosi da permettere al commercio da solo
di acquistare con capitale proprio tutto il prodotto complessivo nazionale e rivenderlo. Il
credito & dunque qui indispensabile; il credito, il cui volume si espande con I’accrescersi
del valore della produzione e la cui durata si prolunga con il progressivo allontanarsi dei
mercati. Si produce qui un’interazione [Es findet hier Wechselwirkung statt]. Lo sviluppo
del processo di produzione amplia il credito, e il credito a sua volta porta all’ampliamento
delle operazioni commerciali e industriali®'.

Come nel caso del passo precedente, anche qui Marx intende con Wechselwirkung la
correlazione tra due fenomeni, quello dell’ampliamento del credito e quello dell’amplia-
mento delle operazioni commerciali e industriali.

Conclusione

Se la storia della categoria di Wechselwirkung ha la sua origine in Kant, & senza alcun
dubbio il ruolo che ad essa ha attribuito Hegel nella Dottrina dell’essenza ad esercitare
la piu potente influenza su Engels, come del resto egli riconosce apertamente nella lettera
a Lange del 1865. La sintassi concettuale hegeliana fa della Wechselwirkung la categoria
dialettica per eccellenza, quella capace di superare le differenti forme storiche con cui
il dualismo metafisico si & presentato: essenza-fenomeni, necessita-contingenza, sostan-
za-accidenti, causa-effetto. La Wechselwirkung ¢ la verita del rapporto di causalita, il
punto piu alto della «Logica oggettiva» ed allo stesso tempo luogo di passaggio verso
la «Logica soggettiva», verso il concetto. Ora, proprio questa struttura trascendentale,
questo divenir soggetto della sostanza che ¢ iscritto nell’uso hegeliano della categoria,
ne comanda 1’uso engelsiano. Se infatti Engels eredita da Hegel il potente significato
dialettico della categoria di Wechselwirkung, significato che porta con sé il superamento
del rigido dualismo metafisico in un reale pensato come relazionalita, eredita anche 1’o-
rientamento teleologico di questa relazionalita. Entrambi gli aspetti risultano emergere
con forza sia negli scritti sulla dialettica della natura, che nelle lettere sulla concezione
materialistica della storia, che infine nella recensione a Per la critica dell’economia po-

90 1Ivi,p. 229, tr. it. cit., p. 268.
91  Ivi, p. 498, tr. it. cit., p. 566.



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 155

litica dove Engels abbozzera per la prima volta quel parallelismo tra logica e storia che
avra una importanza fondamentale nella Wirkungsgeschichte del marxismo. In un fram-
mento della Dialettica della natura lo dice apertis verbis:

Cio che Hegel chiama I’interazione [Wechselwirkung] ¢ il corpo organico, che percio,
genera anche il passaggio alla coscienza, cio¢ il passaggio dalla necessita alla liberta,
all’idea (vedi «Logica», IT, Conclusione)®?.

L’uso che Marx fa della categoria appare invece assai meno sistematicamente marca-
to dall’origine hegeliana. In realta, le rarissime occorrenze sotto la penna di Marx non
permettono di rintracciarne un uso univoco né una vera e propria sintassi concettuale al
cui interno la categoria funzionerebbe. In un caso Marx rifiuta ’applicabilita della cate-
goria a due fenomeni, per indicare la causa comune ad entrambi, in un altro ne denuncia
il gioco superficiale per svelare una legge interna, piu spesso indica con essa la corre-
lazione, il reciproco influsso che due fenomeni specifici esercitano 1’uno sull’altro. In
questo senso ¢ interessante il ricorrere di un’espressione sotto la sua penna: Es findet hier
Wechselwirkung statt. Stattfinden significa aver luogo, significa il rinvio, rinforzato da
hier, ad una fattualita. In altre parole, la Wechselwirkung non ¢ mai la chiave universale
di una scienza speculativa, usata come passepartout per spiegare la reciproca relazione
tra 1 fenomeni, ma un fenomeno esso stesso, locale e non universale, che deve essere
constatato e spiegato.

Dal punto di osservazione molto particolare dell’uso della categoria di Wechselwirkung,
potremmo dire forse che vi ¢ tra Marx ed Engels un rapporto simile a quello che vi ¢ tra
Darwin e Spencer®®: mentre Marx non si abbandona mai, o perlomeno molto raramente,
alle semplificazioni, ma ogni volta cerca di spiegare la complessita che sta alla base di
ogni apparente semplicita, Engels, pur non disdegnando la complessita, si abbandona
volentieri all’uso di schemi dialettici e teleologici di cui la categoria di Wechselwirkung
¢ il cuore: ci0 che sembra assente dall’uso marxiano della categoria ¢ I’uso totalizzante
e teleologico che troviamo in Engels, il legame tra interrelazione e teleologia la cui sin-
tassi permette ad Engels di congiungere natura e storia, facendo del comunismo I’esito
storico di quel divenir soggetto della sostanza iscritta nell’uso hegeliano della categoria
di Wechselwirkung. Certo, non bisogna dimenticare che 1’uso massiccio della categoria
in Engels appartiene al periodo in cui egli si trova, per ragioni politiche, a dover costruire
una concezione del mondo per il movimento operaio.

Vi sono tuttavia alcuni rari passaggi di Marx che meritano un supplemento di ana-
lisi nella misura in cui legano il concetto di Wechselwirkung a quello di totalita. Nel-
I’ «Introduzione del 1857» produzione, distribuzione, scambio e consumo sono definiti
come membri (Glieder) della totalita sociale, momenti di un tutto organico (organische
Ganz) che sono in un rapporto di Wechselwirkung. Benché la produzione, nella sua de-
terminatezza, determini tanto gli altri elementi quanto i loro rapporti, questi elementi
esercitano un’influenza sulla produzione stessa. Proprio sulla «determinatezza» della
produzione Marx insiste nel paragrafo dedicato a Storch nelle Teorie sul plusvalore, in
cui la Wechselwirkung tra produzione materiale e produzione intellettuale ¢ inquadrata

92 F. Engels, «[Biologie]» in Dialektik der Natur cit, p. 566, tr. it. cit., p. 586.

93  Devo ad una discussione con Maria Turchetto 1’idea di questo parallelo. Secondo Maurizio Ric-
ciardi, che ha letto una prima versione di questo testo, ’'uso marxiano della categoria di We-
chselwirkung sarebbe pill weberiano che simmeliano.



156 Vittorio Morfino

all’interno della «determinatezza» della Gliederung® della societa: Marx rifiuta la ca-
tegoria di incivilimento che da luogo ad una generica e banale filosofia della storia per
pensare il legame, da una parte, tra forma di produzione materiale e articolazione sociale,
e dall’altra tra uomini e natura, nella sua determinatezza storica. Solo a partire da questa
determinatezza ¢ possibile pensare anche il legame con il sistema statale e la produzione
intellettuale. In altre parole, Gliederung e Wechselwirkung vanno pensati ogni volta nel-
la determinatezza storica di ogni formazione sociale, tenendo tuttavia fermo il primato
della produzione. E questo & senz’altro un primo aspetto rilevante.

Il secondo aspetto che emerge una prima volta nel passaggio sulla circolazione del
denaro dei Grundrisse mostra come il processo di circolazione del denaro, pur originato
nei suoi singoli momenti dalla volonta cosciente degli individui, nella sua totalita (Tota-

94  Sull’importanza del concetto di Gliederung in Marx ha insistito Louis Althusser, facendone uno
dei concetti chiave della sua lettura. Egli fa uso del concetto di Gliederung in «Dal Capitale
alla filosofia di Marx», nel paragrafo 13 a proposito della relazione tra I’ordine logico e I’ordine
storico del Capitale, tra i quali non & possibile stabilire una corrispondenza biunivoca né diretta,
né inversa. Si tratta in realta di un problema immaginario. Cio che si deve produrre & quella Glie-
derung, quella «totalita-articolata-di-pensiero» che permette di pensare la «Gliederung reale»,
quella «totalita-articolata reale, che costituisce 1’esistenza della societa borghese» (L. Althusser,
«Du Capital a la philosophie de Marx», in L. Althusser et alii, Lire le Capital, Paris, PUF, 1996°,
p- 50, tr. it. a cura di M. Turchetto, Milano, Mimesis, 2006, p. 45). E aggiunge: «I’ordine stes-
so dell’analisi teorica che Marx compie nel Capitale, 1’ordine della relazione, della ‘sintesi’ dei
concetti necessari alla produzione del tutto-di-pensiero, di questo concreto-di-pensiero che ¢ la
teoria del Capitale. L’ ordine nel quale questi concetti sono articolati nell’analisi ¢ 1’ordine della
dimostrazione scientifica di Marx: non c’¢ alcun rapporto diretto, biunivoco, con 1’ordine con il
quale questa o quella categoria sono apparse nella storia» (ibidem, tr. it. cit., pp. 45-46.). Nel pa-
ragrafo 19 Althusser ritorna sulla questione esplicitando il rifiuto di ogni mito dell’origine. Genesi
e risultato devono essere disgiunti, non possono essere pensati insieme, si tratta di due problemi
differenti. Scrive Althusser: «Marx [...] ci dice chiaramente che ¢ la conoscenza della Gliederung
(della combinazione articolata, gerarchizzata, sistematica) della societa attuale che si deve chia-
rire, per poter accedere all’intelligenza delle forme anteriori, e dunque delle forme pil primitive.
La famosa frase su ‘I’anatomia dell’'uomo chiave dell’anatomia della scimmia’, correttamente
intesa, non vuol dire nient’altro che questo: correttamente intesa, fa corpo con I’altra frase dell’In-
troduzione, secondo cui non ¢ la genesi storica delle categorie, né la loro combinazione nelle
forme anteriori, che ci fornisce la loro intelligenza, ma ¢ il sistema della loro combinazione nella
societa attuale che ci apre anche all’intelligenza delle formazioni passate, fornendoci il concetto
della variazione di questa combinazione» (ivi, p. 72, tr. it. cit., pp. 58-59.). Nelle forme d’ordine
del discorso scientifico vi ¢ si una diacronia, «un ordine di apparizione e di scomparsa regolato»
(ivi, p. 77, tr.it. cit., p. 61), ma questa non corrisponde ad un divenire storico, € invece la diacronia
d’«una ‘sincronia fondamentale’» (ibidem), «le forme d’ordine del discorso della dimostrazione
non essendo altro che lo sviluppo della ‘Gliederung’, della combinazione gerarchizzata dei con-
cetti nel sistema stesso» (ibidem, tr. it. cit., p. 62). In «L’oggetto del Capitale» Althusser ritorna
proprio su questo problema, in particolare nel paragrafo dedicato a un «Abbozzo del concetto di
tempo storico». Nel precisare la differenza del tutto inteso in senso hegeliano da quello marxista,
Althusser afferma che, con il Marx della Miseria della filosofia, «la sola formula logica del mo-
vimento, della successione, del tempo» non puo spiegare «il corpo della societa, nel quale tutti
i rapporti economici coesistono simultaneamente e si supportano gli uni con gli altri» K. Marx,
Misere de la philosophie, cit. da L. Althusser, «L’objet du Capital», in L. Althusser et alii, Lire
le Capital cit., pp. 281-282, tr. it. cit., p. 193). E la struttura specifica della totalith che permette
di pensare la coestistenza dei suoi membri e dei suoi rapporti costitutivi. E questa struttura ¢ una
Gliederung, come dice Marx nell’«Introduzione del *57»: € la «la struttura di un tutto organico
gerarchizzato» (Ivi, p. 282, tr. it. cit., p. 186.), «la coesistenza di componenti [membres] e rapporti
nel tutto ¢ sottoposta all’ordine di una struttura dominante, che introduce un ordine specifico
nell’articolazione (Gliederung) delle componenti [membres] e dei rapporti» (Ibidem).



La Wechselwirkung in Marx ed Engels 157

litdit) appare come una connessione oggettiva spontanea: «essa risulta si dall’interazione
degli individui coscienti, ma non risiede nella loro coscienza, né viene sussunta sotto
di essi come totalitd». Proprio il gioco di relazioni tra gli individui, il loro scontrarsi, fa
divenire la loro Wechselwirkung un processo e una potenza indipendente dagli individui
stessi. Questo stesso gioco si ripresenta nella Wechselwirkung dei molti capitali: la libera
concorrenza lungi dal costituire il libero sviluppo della liberta individuale, & in realta la
sua piu completa soppressione: «il completo soggiogamento dell’individualita a condi-
zioni sociali che assumono la forma di potenze oggettive, anzi di oggetti strapotenti». Di
nuovo il gioco reciproco degli urti individuali non fa che riprodurre le condizioni di una
Wechselwirkung che appare agli individui stessi come potenza oggettiva®.

Se ¢ lecito trarre conclusioni da un uso cosi raro del termine, potremmo dire che da
un lato Marx vincola 1’uso del concetto di Wechselwirkung alla ricostruzione delle re-
lazioni storicamente determinate di ogni articolazione sociale (Gliederung), dall’altra
ne fa il meccanismo fondamentale della reificazione della realta sociale nella misura in
cui, agli individui che entrano in relazione, la relazione stessa si presenta sotto forma di
una «cosa», la societa, nella forma di una potenza oggettiva, estranea, che si impone agli
individui stessi.

95  Su questo punto sarebbe interessante approfondire la relazione tra il concetto di Wechselwirkung e
quello di Verkher, presente in modo rilevante all’altezza dell’Ideologia tedesca. «Verkher» ¢ una
delle possibili traduzioni tedesche del termine latino commercium, che nella Critica della ragion
pura ¢ posto come equivalente della Wechselwirkung. In un libro magistrale Maurizio Ricciardi
mostra come nel testo di Marx il concetto di Verkher, da lui tradotto con «traffico», «stabilisca le
coordinate di una potenza sociale che accompagna e sovrasta il potere politico», un soziale Macht
che stablisce un fremde Gewalt (M. Ricciardi, Il potere temporaneo. Karl Marx e la politica come
critica della societa, Milano, Meltemi, 2019).






INTERAZIONE SENZA SOCIETA
LA WECHSELWIRKUNG TRA SPINOZISMO
E NEO-KANTISMO IN GEORG SIMMEL

DI NicoLA MARcuCCI

In una lettera indirizzata a Hannah Arendt, Karl Jaspers rammenta I’occasione del suo
unico incontro con Georg Simmel. In quell’occasione conversando con Jaspers, Simmel
avrebbe dichiarato come ’unico dei grandi pensatori ad apparirgli interamente oscuro
fosse Baruch Spinoza!.

Questo giudizio, per quanto rivelatore di un’idiosincrasia intellettuale, potrebbe esse-
re derubricato a una nota a margine del pensiero di Simmel, se non fosse stato formulato
da un autore che nella sua intera produzione, tanto quella sociologica quanto quella filo-
sofica (ammesso e non concesso che nel caso del pensiero di questo autore sia possibile
operare una ferma distinzione tra questi due domini) non ha mai cessato di rimandare
all’opera e ad alcuni dei concetti chiave di Spinoza. Inoltre, aspetto su cui mi soffermero
in questo contributo, il suo pensiero appare, se letto in controluce, attraversato da un con-
tinuo dialogo, esplicito in alcuni casi, tacito in altri, con il filosofo olandese. Infine, come
avremo modo di sottolineare, il giudizio di Simmel su Spinoza & piuttosto sfaccettato,
di fatto teso tra I’estrema valorizzazione del suo pensiero e il suo rifiuto incondizionato.

E noto, anche se spesso assunto in maniera affrettata, che una parte considerevole
delle simpatie filosofiche di Simmel fossero rivolte a Immanuel Kant. La centralita di
Kant nell’opera di Simmel ¢ indubbia. Ciononostante, ritengo che la sua importanza deb-
ba essere valutata alla luce della presenza del filosofo olandese nella sua opera, se non
altrettanto assidua quantomeno costante. Come noto Spinoza e Kant hanno rappresentato
un’alternativa interna alla cultura filosofica illuminista, alternativa che ha attraversato il
romanticismo per poi, sotto una veste diversa che ancora oggi resta in parte inesplorata,
rappresentare un aspetto fondamentale di quel «ritorno a Kant» che a partire dagli 60
del XIX secolo ha assunto un ruolo centrale nel dibattito della filosofia e delle scienze
sociali tedesche.

La presenza di Spinoza nel pensiero di Simmel deve quindi essere interpretata alla
luce del suo neo-kantismo. Non soltanto per valutare due delle altresi svariate filiazio-
ni filosofiche della riflessione simmeliana, quanto per mettere in luce un capitolo della
diffusa critica che la sociologia classica rivolge alla concezione filosofica della ragione
illuminista ed a quelle che a ragion veduta possono essere considerate due delle sue
maggiori formulazioni: lo spinozismo e il kantismo.

1 «Nel 1917 fu da me Simmel e mi disse che Spinoza era 1’unico dei filosofi ritenuti importanti che
egli non comprendesse, e che giudicasse completamente assurdo» (H. Arendt, K. Jaspers, Carteg-
gio 1926-1926: filosofia e politica, Milano, Feltrinelli, 1989, p. 8§9).



160 Nicola Marcucci

Tracciare la vicenda di quest’alternativa ¢ un esercizio complesso per due ragioni. Per
la ricchezza, complessita ed estensione della riflessione di Simmel. Perché il suo pen-
siero caleidoscopico si lascia a fatica ridurre a una coppia di voci per quanto autorevoli
come quelle di Spinoza e Kant. Si trattera quindi d’individuare un filo rosso capace di
orientare la nostra lettura per arrivare ad attribuire un senso a questa costante presenza
in modo non puramente ricostruttivo ma capace di dirci qualcosa di specifico riguardo
al contenuto teorico della riflessione di Simmel. Il concetto che guidera la mia lettura &
quello di Wechselwirkung che, come noto, rappresenta un concetto centrale nella rifles-
sione di Simmel.

Procedero in questa direzione in tre tappe. In primo luogo ripercorrendo la genesi
della concezione simmeliana della Wechselwirkung cercando di restituirne il senso alla
luce delle coordinate teoriche dentro alla quale il giovane Simmel si muove. In secon-
do luogo cercando di mostrare come il concetto di Wechselwirkung divenga il concetto
cardine della riflessione sociologica di Simmel e come esso sia imprescindibile per una
valutazione del neo-kantismo che caratterizza questa fase della sua produzione. In terza
istanza cercando di mostrare come a partire dalla sua riflessione su Goethe, questo pa-
radigma neo-kantiano sia sottoposto a critica e con questo si riaffacci una tensione tra
neo-kantismo e spinozismo che aveva abitato la riflessione sulla Wechselwirkung sin
dagli scritti giovanili. In questo modo I’alternativa tra Spinoza e Kant appare nella tarda
riflessione di Simmel sotto una veste diversa da quella di un’alternativa tra due maggiori
sistemi filosofici dell’illuminismo per diventare un conflitto interno e insuperabile della
cultura filosofica moderna.

1. Tra individuo e totalita. Alle origini della concezione simmeliana della Wechsel-
wirkung

Fin dai suoi primi scritti la riflessione di Georg Simmel porta dentro di sé la doppia
traccia della paternita kantiana e della sua messa in discussione. La recezione del pensie-
ro di Kant e la sua critica segnano la riflessione di Simmel fin dai suoi scritti giovanili.
Simmel dedica la sua tesi d’abilitazione, Das wesen der Materie nach Kant’s Physischer
Monadologie, alla Monadologia fisica di Kant>. In quegli anni, come vedremo, la ri-
flessione di Simmel & contigua a quella della psicologia dei popoli di Moritz Lazarus e
Heymann Steinthal. La tesi d’abilitazione di Simmel fu succedanea al rifiuto di un suo
lavoro dedicato all’origine della musica (Psychologisch-ethnologische Studien iiber die
Anfinge der Musik), marcatamente influenzato dalla Volkerspychologie. Su stessa am-
missione di Simmel, quella della psicologia dei popoli fu I’influenza decisiva nei suoi
anni di formazione berlinesi®.

Prima quindi di approfondire la riflessione del primo Simmel su Kant sara importante
spendere un po’ di attenzione sugli elementi caratterizzanti la riflessione della psicologia

2 G. Simmel, Das Wesen der Materie nach Kant’s Physischer Monadologie. Abhandlungen 1882-
1884. Rezensionen 1883-1901, in Gesamtausgabe, hrsg. von K. C. Kohnke, Band 1, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 2000, pp. 9-41.

3 F.C. Beiser, The German Historicist Tradition, Oxford, Oxford University Press, 2011, p. 548. Per
un’utile prospettiva teorica a questo proposito si veda anche: K. Lichtblau, Kulturkrise und Sozi-
ologie um die Jahrhundertwende: Zur Genealogie der Kultursoziologie in Deutschland, Frankfurt
am Main, Suhrkamp, 1996.



Interazione senza societa 161

dei popoli, soprattutto quelli rilevanti per quanto riguarda la formazione del concetto
simmeliano di Wechselwirkung. In questa direzione una prima osservazione si rende ne-
cessaria. E infatti importante sottolineare come, al di 1 delle influenze dirette la riflessio-
ne simmeliana partecipi a una trasformazione semantica del concetto di Wechselwirkung
che attraversa I’intera riflessione filosofica del XIX secolo in Germania. Il concetto di
Wechselewirkung trova, come noto, la sua prima formulazione nella Critica della Ragion
Pura di Immanuel Kant*. Fin dal suo primo impiego il concetto di Wechselwirkung, che
Kant utilizza in riferimento alla forza di attrazione e repulsione tra pianeti descritta da
Newton, intende estendere il significato di questo concetto dall’ambito della cosmologia
a quello delle relazioni tra umane®. In questo senso il concetto di Wechselwirkung & un
concetto che, fin dalla sua fondazione — il termine stesso ¢ un neologismo di Kant — si
colloca alla frontiera tra natura e cultura. Ciononostante, la storia di questo concetto nel
XIX secolo mostra come una tendenza diffusa e progressiva abbia contribuito a spostar-
ne il significato verso la sua accezione «sociale»®. In questo senso il fatto che questo con-
cetto divenga il punto d’Archimede della riflessione sociologica di Simmel trova delle
motivazioni in un processo storico-concettuale che eccede la sola produzione teorica di
questo autore. Tuttavia, I’utilizzo esteso che egli ne fa, il contesto teorico dentro a cui
questo impiego prende forma definendo una delle categorie fondamentali della sociolo-
gia formale e I’incidenza che esso ha sulla sua intera riflessione debbono essere compresi
per inquadrare la singolarita della sua riflessione.

E in questa prospettiva che, come vedremo, la tensione tra spinozismo e kantismo
assume un ruolo fondamentale. Da un lato Simmel, trasformando la Wechselwirkung
nella categoria fondamentale della sua sociologia formale, contribuisce a quella che
potremmo chiamare la denaturalizzazione della Wechselwirkung. Dall’altro questo
concetto viene utilizzato nel contesto di una riflessione che, incrociando a vario titolo
la riflessione di Spinoza, tanto nella sua fase positivista quando in quella vitalista,
configura la categoria di azione reciproca all’interno di una prospettiva piu larga che
fa della societa un’istanza comprensibile alla luce del moderno concetto di totalita
naturale. In questo senso la riflessione di Simmel incrocia, riqualificandola interamen-
te, quell’anfibolia tra umano e naturale che appare caratterizzare il concetto di We-
chselwirkung fin dalla sua fondazione kantiana’.

Ma torniamo all’incidenza della Volkerpsychologie sulla riflessione del giovane Sim-
mel®. Tl progetto della psicologia dei popoli rappresenta un capitolo fondamentale nello

4 Si veda a questo proposito: C. Papilloud, Georg Simmel. La dimension sociologique de la Wech-
selwirkung, «Revue européenne des sciences sociales» XXXVIII (2000), 119, pp. 103-129.

5  E. Watkins, Making Sense of Mutual Interaction: Simultaneity and the Equality of Action and
Reaction,in C. Payne, L. Thorpe (eds.), Kant and the Concept of Community, Cambrdige, Boydell
& Brewer, 2012, pp. 41-62.

6  C.Papilloud, Georg Simmel cit. pp. 105-106.

7 Sulla nozione di Wechslewirkung in Kant si veda il contributo di Luigi Imperato contenuto in
questo numero: infra, pp. 13-37.

8  Sul giovane Simmel si veda I'imprescindibile: K. C. Kohnke, Der junge Simmel: in Theorie-
beziehungen und sozialen Bewegungen, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1996. Sul rapporto tra
Simmel e la psicologia sociale: D. Frisby, Georg Simmel and Social Psychology, «Journal of
the History of Behavioural Sciences» 20 (1984), pp. 107-127; O. Agard, Georg Simmel et la
Vilkerpsychologie, in C. Trautmann-Waller (éd.), Quand Berlin pensait les peuples. Anthro-
pologie, ethnologie et psychologie (1850-1890), Paris, CNRS Editions, 2014, pp. 131-148. E
interessante notare come anche nell’alveo del marxismo coevo a Simmel, I’impiego del concet-
to di Wechselwirkung passi attraverso I’influenza del naturalismo nel pensiero di Engels della



162 Nicola Marcucci

sviluppo delle scienze sociali in Germania che si sviluppa a cavallo tra gli anni 50’ e
60’ del secolo e che per questo ed altri aspetti, pud essere detto coevo a I’emersione del
dibattito del neo-kantismo®. La psicologia dei popoli, influenzata in questo rispetto dalla
riflessione dell’antropologia e dell’etnografia romantica di Herder e Humboldt, indaga
i caratteri psichici distintivi di una collettivita, riconoscendole un’esistenza spirituale
distinta da quella degli individui che la compongono (Volkgeist)'“. E nella rappresenta-
zione che una collettivita ha di sé stessa che questa esistenza spirituale si definisce, oltre
la percezione che di questa hanno i singoli individui. La sensibilita di un lettore contem-
poraneo viene portata immediatamente a cogliere due elementi di criticita in quest’ope-
razione. La prima, consiste nel riconoscere in questa tematica un debito evidente verso
I’hegelismo. La seconda — in parte associabile al retaggio hegeliano a seconda di come
lo s’interpreti — consiste nel vedere in quest’istanziazione di una coscienza collettiva, i
prodromi di un cattivo collettivismo la cui cifra non sarebbe altro che il nazionalismo che
esso presuppone € alimenta.

Per quanto riguarda la prima di queste criticita, deve essere sottolineato come la ri-
flessione della Volkerpsychologie abbia avuto proprio I’intenzione opposta di avanzare
una critica a quello che veniva ritenuto il misticismo della concezione hegeliana dello
spirito''. Questa critica puo essere osservata su un duplice piano, il primo di carattere
metodologico, il secondo di carattere contenutistico. Dal primo punto di vista I’ambizio-
ne della Volkerpsychologie si oppose all’idealismo assoluto in ragione di una concezione
sperimentalista, fondata sull’osservazione e sull’induzione tesa a rompere con 1’approc-
cio filosofico proprio alla tradizione idealista. In questo senso essa ha rappresentato quin-
di una critica analoga a quella che lo storicismo tedesco rivolse all’idealismo'?.

Il secondo punto di vista & particolarmente significativo nell’ambito della presente ri-
flessione in quanto la critica della Volkerpsychologie all’idealismo venne in parte elaborata
proprio grazie al ricorso alla nozione di Wechselwirkung. La psicologia sociale di Laza-
rus e Steinthal'® — rinnovando un orientamento presente fin dalla psicologia di Herbart'*

Dialettica della natura. A questo proposito rimando il lettore a V. Morfino, Causa Sui o We-
chselwirkung: Engels tra Spinoza e Hegel, in M. Cingoli (a cura di), Friedrich Engels cent’anni
dopo. Ipotesi per un bilancio critico, Milano, Teti, 1998, pp. 120-147.

9  Per un’introduzione alla storia della psicologia dei popoli si veda: E. Klautke, The Mind of the Na-
tion. Volkerpsychologie in Germany 1851-1955, Oxford-New-York, Berghahn, 2013. Sul neo-kan-
tismo tedesco alcuni riferimenti essenziali sono i seguenti: T.E. Willey, Back to Kant: The Revival of
Kantianism in German Social and Historical Thougt, 1860-1914, Detroit, Wayne State University
Press, 1978; K.C. Kohnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Univer-
sitdtphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1986; M.
Ferrari, Il neocriticismo, Roma-Bari, Laterza, 1997; E. Dufour, Les néokantiens, Paris, Vrin, 2003;
F. C. Beiser, The Genesis of Neo-Kantianism 1796-1880, Oxford, Oxford University Press, 2014.

10 Sull’importanza di questa riflessione psicologica sul Volkgeist e il moderno concetto di cultura
si veda: 1. Kalmar, The Volkerpsychologie of Lazarus and Steinthal and the Modern Concept of
Culture, «Journal of the History of Ideas» 48 (1987), 4, pp. 671-690.

11 Questa critica puo essere ritenuta un aspetto qualificante di una parte consistente delle critiche al
collettivismo tanto della prima psicologia sociale quanto della sociologia.

12 Suquesto punto di veda F.C. Beiser, The German Historicist Tradition cit.; P. Rossi, Lo storicismo
tedesco contemporaneo, Torino, Einaudi, 1979.

13 M. Lazarus, Uber den Begriff und die Mdoglichkeit einer Volkerpsychologie, in M. Lazarus,
Grundziige der Volkerpsychologie und Kulturwissenschaft, hrsg. von K.C. Koh, Hamburg, Mei-
ner, 2003, pp. 3-26.

14 Sull’importanza della scuola herbartiana in Simmel si veda: M. Amat, Le relationnisme philoso-
phique de Georg Simmel. Une idée de culture, Paris, Honoré-Champion, 2018, pp. 146-151. A



Interazione senza societa 163

— intendeva mostrare come, sebbene una collettivita esista in termini spirituali e possa
essere distinta dal solo aggregato delle menti individuali che la compongono, tuttavia la
sua modalita di esistenza sia prodotta e consista nelle continue interazioni reciproche degli
individui tra loro e degli individui con la rappresentazione di questa collettivita stessa. In
ragione della possibile critica al cattivo realismo espresso nel concetto di Volkgeist, quindi
dall’accusa di Hegelismo, Lazarus e Steinthal argomentano chiarendo che sebbene lo spiri-
to di un popolo debba essere concepito come qualcosa di distinto dalla vita mentale dell’in-
dividuo, esso non abbia luogo se non all’interno della vita spirituale di ciascuno. In questo
senso la realta dello spirito di un popolo non viene sostanziata e ipostatizzata in un’entita
sovra-mentale ma viene colta nelle relazioni tra gli individui. Come Lazarus ricorda a piu
riprese, mobilitando il concetto di Wechselwirkung in questo contesto, la vita spirituale di
un popolo si costituisce tramite le relazioni #ra gli individui e non esclusivamente in loro®.

Nonostante questa messa a distanza dell’hegelismo — o quantomeno della sua catti-
va interpretazione — la psicologia sociale di Lazarus e Stheintal rivela un debito con la
riflessione idealista. E la possibilita di affermare un primato logico della mente collet-
tiva su quella individuale, affermando ciononostante la sussidiarieta esistenziale della
prima dalla seconda a rappresentare una analogia epistemologica tra idealismo e psi-
cologia dei popoli. Ciononostante, come notato, & proprio verso la critica dell’ideali-
smo che la Volkerpsychologie, sulla scia della riflessione herbartiana, si orienta. E in
quest’ambivalenza, tra la necessita di una riflessione empirica capace di definire una
dimensione sociale distinta da quella individuale e la necessita di non reificare la tota-
lita sociale mantenendo la priorita della dimensione individuale, o detto in altri termini
I’ambivalenza tra la determinazione ontologica di cosa sia un collettivo e la sua deter-
minazione cognitiva che, sulla scia di questi autori, si colloca anche la riflessione del
primo Simmel. Ed ¢ da questa ambivalenza che possiamo vedere emergere in filigrana
un’opposizione capace di suggerire una diversa interpretazione di alcuni aspetti centrali
della sua opera: 1’opposizione tra Spinoza e Kant.

Ma andiamo per passi e ritorniamo per il momento alla riflessione su Kant del giovane
Simmel. E in special modo la concezione kantiana dello spazio a interessarlo e sono i pre-
supposti leibniziani del pensiero del giovane Kant ad essere messi in discussione da Simmel
nel suo scritto di abilitazione di cui ci € pervenuta soltanto una riduzione in forma di artico-
lo'¢. Sulla scia di Kant, Simmel conviene che la materia e lo spazio che essa occupa — o forse
sarebbe meglio dire produce — debba essere inteso come una dimensione emergente dalla
forza di attrazione e repulsione che si esprime nella relazione tra due corpi. Tuttavia, I’er-
rore di Kant sarebbe consistito nel non riuscire a mantenere questa dimensione relazionale
e generativa della materia e dello spazio attribuendo al contrario a una sostanza individuale
— la monade leibniziana — I’origine di questa forza capace di generare rapporti di attrazione
e repulsione. In breve Kant, quantomeno il Kant precritico, sarebbe rimasto coinvolto in
una visione del mondo individualista, mentre la sua intuizione, se sviluppata correttamente,
avrebbe dovuto portare fuori dall’ipostatizzazione di ogni genere di sostanza individuale.
Sin da suoi scritti giovanili, Simmel riconosce nel movimento di dissoluzione delle sostanze
individuali la cifra stessa della modernita. E, di conseguenza, I’interazione tra «sostanze» a

proposito della «scuola sperimentale di sociologia» restano importanti le riflessioni di T. Ribot, La
psychologie allemande contemporaine, Paris, Germer Bailliere, 1879.

15 F.C.Beiser, The German Historicist Tradition cit., p. 472, E. Klautke, The Mind of the Nation cit.
p- 18.

16 G. Simmel, Das Wesen der Materie cit.



164 Nicola Marcucci

dovere essere pensata come originaria e, in questo rispetto, capace di creare la materia e lo
spazio. Sebbene in questo scritto non si faccia riferimento alla nozione di Wechselwirkung,
la critica al monadismo del giovane Kant suggerisce una centralita del concetto di relazione
che, sulla scia dell’importanza che veniva attribuita a questo concetto nella psicologia dei
popoli, viene esteso oltre la propria dimensione propriamente cognitiva per assumere la
funzione di un principio ontologico fondamentale. Prima che una relazione sociale, la We-
chselwirkung appare in questo scritto una concezione fondata su un’ontologia materialista
che riconosce nella relazione un principio generatore'”.

Come nel caso dell’influenza della psicologia dei popoli, anche nel caso di questo con-
tributo & importante inquadrare il contesto intellettuale che orienta la critica di Simmel alla
concezione kantiana di spazio e materia. Va anzitutto notato come la riflessione di Simmel
partecipi di un interesse diffuso che il neo-kantismo tedesco aveva rivolto alla riflessione
kantiana sulla materia a partire dal celebre Storia del materialismo di Lange, uno dei testi pil
influenti nella storia del neo-kantismo tedesco’®. Se quella di una revisione della storia del
materialismo alla luce della teoria della conoscenza kantiana ¢ un tema diffuso fin dal primo
neo-kantismo — alla lista dovremmo, soprattutto in relazione al problema della spazialita,
aggiungere il nome di Hermann von Helmholtz" — il contributo di Simmel sembra tuttavia
trovare in un altro autore una risorsa per pensare quella che ¢ allo stesso tempo una critica a
Kant. E Gustav Fechner, fisiologo, psicologo e filosofo atomista noto per la sua teoria del pa-
rallelismo psico-fisico e per la celebre legge Weber-Fechner che intende stabilire un nesso tra
la forza di uno stimolo fisico e la percezione mentale dello stesso, I’autore che sembra inspi-
rare in maniera fondamentale la riflessione del giovane Simmel su Kant®. Quello di Fechner
¢ un monismo epistemologico che difende un materialismo non riduzionista e una concezio-
ne del parallelismo tra mente e corpo che non nasconde una chiara ispirazione spinozista?'.

17 Questa dimensione fondatrice, sebbene interpretata pitt come un esito che come una premes-
sa della propria riflessione sulla Wechselwirkung, viene ammessa dallo stesso Simmel in uno
scritto autobiografico: «Muovendo dal significato sociologico del concetto di interazione (We-
chselwirkung), mi sono accorto che questo era diventato gradualmente per me un principio me-
tafisico di portata generale. Mi sembra che 1’attuale dissolvimento di tutto cid che ¢ sostanziale,
assoluto ed eterno nel flusso delle cose, nella possibilita storica di mutamento, nella realta pu-
ramente psicologica possa essere garantito contro un soggettivismo e uno scetticismo sfrenati,
soltanto se si colloca al posto di quei valori stabili e sostanziali 1’interattivita vitale di elementi
che a loro volta soggiacciono allo stesso dissolvimento all’infinito. I concetti centrali di verita, di
valore, di oggettivita ecc. mi apparvero allora come realta interattive, come contenuti di un relati-
vismo che ora non significava piu la distruzione scettica di ogni elemento solido, ma al contrario
la garanzia contro tale distruzione mediante un nuovo concetto di solidita» (G. Simmel, Anfang
einer unvollendeten Selbstdarstellung, in K. Gassen, M. Landmann (hrsgg.), Buch des Dankes an
Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, Berlin, Duncker & Humblot, pp. 9-10).

18 F. A. Lange, Storia del materialismo e critica del suo significato nel presente, I-11 Vol., Napoli,
Edizioni Immanenza, 2015.

19 Varicordato come Hermann Helmholtz fosse parte della giuria esaminatrice che rifiutd la prima
tesi di Simmel, suggerendogli di orientare diversamente le proprie ricerche. A questo proposito si
veda: D. Frisby, Georg Simmel and Social Psychology cit. Notoriamente ¢ proprio una critica alla
concezione dello spazio in Kant uno delgi aspetti fondamentali della riflessione di Helmholtz. A
proposito di quest’ultimo si veda: G. Hatfield, The Natural and the Normative. Theories of Spa-
tial Perception from Kant to Helmholtz, Cambridge, MIT, 1990; H. Meulders, Helmholtz. From
Enlightenment to Neuroscience, Cambridge, MIT, 2010.

20 H. Boehringer, Spuren von spekulativen Atomismus in Simmels formaler Soziologie, AA.VV., Aes-
thetik und Soziologie um die Jahrhundertwende, Frankfurt a.M., Klostermann, 1976, pp. 105-120.

21 M. Heidelberger, Nature from Within. Gustav Theodor Fechner and his Psycholphysical World-



Interazione senza societa 165

Sebbene quindi la tesi di Simmel su Kant sia il frutto di una deviazione dall’iniziale
oggetto della sua ricerca sull’origine della musica, il riferimento a Fechner da un lato,
oltre al fatto che Wundt — uno dei maggiori rappresentanti della riflessione sulla psicolo-
gia dei popoli nonché fondatore della psicologia sperimentale — fosse nella commissione
esaminatrice di Simmel nella discussione della sua tesi su Kant, evidenzia una forte
continuita con una riflessione epistemologica che nutriva elementi di forte contrasto con
la riflessione neo-kantiana®.

Nell’impossibilita di ricostruirli interamente, vale ciononostante la pena di spendere
qualche parola per sottolineare come la cultura scientifica che da Fechner, passando per
Lazarus e Steinthal, fino a Wundt, quindi di alcuni dei protagonisti della psicologia sociale
tedesca, fosse attraversata da un recupero del pensiero di Spinoza®. La convergenza con
lo spinozismo non ¢ pero riducibile alla sola psicologia, a partire dagli anni’70 Spinoza
diventa in gran parte il filosofo degli «uomini di scienza», come ricorda Pollock uno dei
suoi maggiori interpreti. La possibilita di fare convergere fisiologia e psicologia, attra-
verso un orientamento marcatamente sperimentalista e influenzato dall’evoluzionismo di
Darwin ¢ quello che sembra caratterizzare questa costellazione di autori il cui debito con
lo spinozismo appare al tempo un elemento flagrante di questa nuova cultura scientifica
che mette in luce la «straordinaria somiglianza tra i risultati scientifici ottenuti da Spinoza
due secoli fa e quelli ottenuti ai giorni nostri da ricercatori che [...] sono arrivati a formu-
lare problemi psicologici attraverso la fisiologia»**. Due sono i fattori che sembrano fare
di Spinoza un autore capace di fornire una cornice filosofica a questo insieme di autori:
il monismo naturalista da un lato e la teoria del parallelismo dall’altro. Sono questi stessi
aspetti che appaiono in controluce nella riflessione del giovane Simmel.

Possiamo quindi riassumere quanto detto fin qua rispetto a una duplice filiazione del
concetto di Wechselwirkung nella riflessione del giovane Simmel. Da un lato abbiamo il
riferimento alla psicologia sociale, che come abbiamo visto risente in maniera determinan-
te di temi spinozisti — il monismo naturalista, la teoria del parallelismo — paternita spesso
reclamata dagli stessi autori. La psicologia sociale, prima influenza di Simmel negli anni
giovanili, pone il problema della Wechselwirkung al centro del proprio programma epi-
stemologico, cercando di elaborare un approccio empirico ai problemi sociali in rottura
tanto con la teoria della conoscenza del neo-kantismo, quanto con la Naturphilosophie e
I’idealismo. Ciononostante, sebbene essa fornisca i prodromi concettuali per la definizione

view, Pittsburgh, University of Pittsburgh Press, 2004.

22 Suelementi di spinozismo nella psicologia di Wundt si sofferma: S. de Freitas Arulo, Wundt and
the Philosophical Foundations of Psychology, London, Springer, 2016.

23 Lazarus aveva in progetto un libro dedicato a Spinoza che non venne mai redatto: 1. Belke (hrsg.
von), Moritz Lazarus und Heymann Steinthal: Die Begriinder der Volkerpsychologie in ihren
Briefen, Tiibingen, 1971, p. 573.

24 A. Damasio, Alla ricerca di Spinoza. Emozioni, sentimenti, cervello, Milano, Adelphi, 2003, p.
308. Sulla ripresa di Spinoza nella filosofia monista del XIX secolo in Germania si veda: W.
Reichnau, Die monistische Philosophie von Spinoza bis auf unsere Tage, Koln und Leipzig,
Eduard Heinirch Mayer, 1884; M. Berendt, J. Friedlander, Spinozas Erkenntnisslehre in ihrer Be-
ziehung zur modernen Naturwissenschaft und Philosophie, Berlin, Mayer und Miiller, 1891; M.
Grunwald, Spinoza in Deutschland, Berlin, Calvary & Co., 1897; T. Matysik, Spinozist Monism:
Perspectives from Within and Without the Monist Movement,in T. H. Weir (ed.), Monism. Science,
Philosophy, Religion and the History of a Worldview, New York, Palgrave Macmillan, 2012, pp.
107-134. Sull’influenza di Spinoza nella psicologia sperimentale: W. Bernard, Spinoza’s Influence
on the Rise of Scientific Psychology. A Neglected Chapter in the History of Psychology, «Journal
of the History of Behavioral Sciences» VIII (1972), 2, pp. 208-215.



166 Nicola Marcucci

sociologica del concetto di Wechselwirkung, allo stesso tempo diviene oggetto di critica in
quanto appare esposta al rischio di essenzialismo. E questo rischio conseguente al ricorso
a una cattiva nozione di totalita che sembra, durante gli anni 90, allontanare Simmel dalla
riflessione della Volkerspychologie. Dall’altro abbiamo il riferimento a Kant e alla sua
teoria della spazio e della materia. Kant ¢ il primo autore che sviluppando temi propri alla
fisica newtoniana, li estende facendone una concezione anti-essenzialista della natura ed
elaborando una concezione propriamente moderna della materia. Ciononostante, la mo-
dernita kantiana appare essa stessa incompiuta perché, incapace di fare della relazione tra
corpi il principio fondatore della spazialita, retrocede su posizioni individualiste. La critica
all’individualismo kantiano sara al centro della riflessione di Simmel nella Introduzione
alle scienze della morale. In questa doppia filiazione della Wechselwirkung, prima che
questo concetto assuma una posizione centrale nella riflessione di Simmel, si evidenzia una
tensione che fornira il filo rosso della nostra lettura del suo pensiero. Questa tensione, ori-
ginantesi dal duplice rifiuto tanto del monismo naturalista d’ispirazione spinozista, quanto
dell’individualismo d’ispirazione kantiana, cerca di essere risolta a livello della sociologia
formale e dello specifico carattere che questa impone al neo-kantismo®.

E quindi nel contesto di questa duplice messa in discussione che la tematica della
Wechselwirkung compare nella riflessione di Simmel fin dai primi scritti giovanili. Ed ¢
con la sua prima opera sociologica in senso proprio, La differenziazione sociale, che il
sociologo berlinese fornisce un primo inquadramento epistemico di questo concetto. E
in particolare nell’introduzione al volume dedicata alla «Teoria della conoscenza della
scienza sociale» che Simmel definisce la portata di questo concetto. Va anzitutto sotto-
lineato come quest’ultimo sia mobilitato all’interno del capitolo dove Simmel intende
fornire una fondazione epistemologica della scienza sociale ricorrendo al sintagma «Te-
oria della conoscenza» ovvero richiamando 1’espressione di Erkentinisstheorie partico-
larmente diffusa nel milieu del neo-kantismo. L’argomentazione di Simmel rimette in
scena 1’opposizione sopraindicata tra totalita e individuo. Da un lato Simmel rifiuta la
possibilita che alla societa possa essere associata una qualche forma di legalita naturale,
in quanto quest’ultima stessa appare, in una prospettiva che come abbiamo visto radi-
calizza I’esito nominalista della scienza moderna, irriducibile a una legge valida per la
totalita dei fenomeni naturali. Leggiamo a questo riguardo:

Non c’¢ dubbio che ogni elemento di una societa si muova in base a leggi naturali; solo
per il tutto non c’¢ alcune legge: in questo caso non c¢’¢, come non c¢’¢ nella natura, una leg-
ge superiore che si elevi al di sopra delle leggi che regolano i movimenti delle parti minime
e che riunificandoli sempre nello stesso modo, li conduca allo stesso effetto complessivo®

Il ricorso alla totalita ¢ quindi negato in nome di un pluralismo legale che trova la pro-
pria giustificazione in una prospettiva ontologica che distingue tra diverse regioni legali*’.
Draltro lato pero, si suggerisce, sarebbe errato evitare di pensare la societa nei termini di

25  Sulla crisi del monismo epistemologico in Simmel si veda: G. Guarnieri, La crisi del monismo
gnoseologico e del normativismo etico nella sociologia di Georg Simmel, in G. Guarnieri (a cura
di), Abitare la societa: etica e sociologia, Milano, FrancoAngeli, 2000, pp. 147-177.

26  G.Simmel, La differenziazione sociale, Roma-Bari, Laterza, 1998, p. 13. A riguardo di una critica
del concetto di legalita, alla luce della ripresa di temi classici della riflessione dello storicismo si
veda: G. Simmel, I problemi della filosofia della storia, Genova, Marietti, 1982, pp. 73-115.

27  Su questo punto si veda Dal Lago A., Il conflitto della modernita. Il pensiero di Georg Simmel,
Bologna, Il Mulino, 1994.



Interazione senza societa 167

totalita per ridurla alla sola composizione degli individui che la costituiscono. Richiamando
implicitamente la critica spinoziana alla possibilita di concepire il dominio dell’uomo come
«uno stato nello stato»*, Simmel ricorda come ogni organismo dal punto di vista fisiologico
sia «Uno Stato composto di Stati»*. In questo rispetto, anche la psiche e la coscienza indi-
viduale, una volta abbandonata una concezione creaturale dell’'umanita, non possono essere
considerate come elementi costitutivi in quanto I’'uomo stesso non puo essere considerato
come un dominio nel dominio ma piuttosto come uno «Stato composto di Stati»:

Che ci sia in noi da qualche parte un essere determinato, che sarebbe il supporto esclu-
sivo e semplice dei fenomeni psichici, ¢ un articolo di fede del tutto indimostrato e inde-
finibile dal punto di vista gnoseologico. E non si tratta solo della necessita di rinunciare
alla sostanza unitaria della psiche, ma anche del fatto che sotto i suoi contenuti non c’¢
alcuna unita reale da scoprire: ci sono tanti contrasti tra i pensieri del bambino e quelli
dell’uomo, tra le nostre convinzioni teoriche e il nostro agire pratico, tra le azioni delle
nostre ore migliori e quelle delle nostre ore piu fiacche, che ¢ assolutamente impossibile
scoprire un punto a partire dal quale tutto ci0d appaia come lo sviluppo armonico di una
certa unita psichica originaria®

E attraverso questa dissoluzione tanto del concetto di fotalita, quanto in quello di indivi-
dualita, che doppiamente determina 1’elaborazione sociologica del sociale che il concetto
di Wechselwirkung viene presentato in La differenziazione sociale. E 1a possibilita di con-
cepire I’unita in termini d’interazione tra le parti a permetterci di ovviare alla dissoluzione
tanto del concetto di totalita quanto di quello d’individualita. [’ interazione tra le parti per-
mette, se colta attraverso un criterio che possa garantire la liceita della sua attivita sintetica,
di ricostruire quelle unita che il movimento della conoscenza moderna aveva dissolto. In
questo senso la Wechselwirkung € un processo ontologico, in quanto si applica in estensio-
ne ai fenomeni pit diversi di cui quelli sociali rappresentano soltanto una parte per il tutto:

Nessuno potra negare che si verifichi un’interazione delle parti entro cid che noi chia-
miamo societa. La societa non € un essere completamente conchiuso in sé, un’unita asso-
luta, non piu di quanto lo sia I’individuo umano. Rispetto alle interazioni reali delle parti
essa ¢ solo secondaria, solo un risultato, tanto dal punto di vista materiale che da quello
della nostra riflessione®!

Se quindi le interazioni reciproche possano dar luogo a unita oggettive il problema
che sembra porsi, riattivando 1’opposizione a cui abbiamo accennato in precedenza e
che sembra segnare I’intera riflessione giovanile di Simmel, si presenta nella domanda
epistemologica fondatrice della sociologia: dove ha luogo la societa? Com’¢ possibile
che, sebbene supportata dalle coscienze di ciascuno, la societa non costituisca di soli in-
dividui ma in un certo senso si origini al di la di questi? Come difendere un tale punto di
vista senza in alcun modo riproporre quel misticismo del collettivo da cui Simmel voleva
emanciparsi, proprio in opposizione al progetto della psicologia sociale®2?

28 B. Spinoza. Etica, 111, Praef.

29  G. Simmel, La differenziazione cit. p. 15.

30 Ivi, pp. 15-16.

31 Ivi,p.18.

32 Su questa critica alla psicologia sociale Simmel ritornera a chiare lettere in: G. Simmel, Excursus



168 Nicola Marcucci

In questa situazione oscillante tra realta e idealita ’elemento universale, che connette
¢li individui facendone una societd, € anche in contrapposizione a ciascuno di essi: €
sorretto eppure ¢ indipendente da ciascun individuo. Cosi come non si saprebbe dire dove
sia il luogo delle leggi naturali che noi riconosciamo come vere, anche se non hanno
probabilmente mai esperito una realizzazione assoluta e pura (€ il caso dei teoremi geo-
metrici), non si pud dare un nome al luogo di questa intangibile sostanza intersoggettiva
che potrebbe essere designata come psiche collettiva o come suo contenuto™

Quest’opposizione tra collettivo e coscienziale, sebbene chiaramente collocata a livel-
lo delle formazioni obiettive emergenti dall’azione reciproca, ovvero a livello di questa
«intangibile sostanza intersoggettiva», non viene interamente risolta da Simmel nella
sua riflessione giovanile. Ciononostante la critica al kantismo, trova un capitolo ulteriore
all’interno dell’ambiziosa opera in due volumi la Einleitung in die Moralwissenschaft**.
E in particolare il formalismo etico kantiano a divenire qui oggetto della critica simme-
liana. La concezione della morale in Kant &, secondo Simmel, formulata erroneamente,
poiché non permette di pensare le forme di concrezione della morale in specifiche forme
di vita. Essa ¢, detto altrimenti, una morale senza individuazione. Sono il «fanatismo
logico» kantiano e il conseguente carattere formalistico della sua etica a risultare irri-
cevibili per Simmel. Si tratta di superare una delle premesse maggiori del formalismo
etico kantiano, ovvero la separazione tra fenomeno e noumeno e con questa quella tra lo
Sein e lo Sollen, tra I’essere e il dover essere che notoriamente aveva rappresentato il ca-
vallo del neo-kantismo e della filosofia dei valori. Se la via intrapresa dal neo-kantismo
a partire da Hermann Lotze era stata quella di operare questa distinzione attraverso il
concetto di validita, senza seguire direttamente questa direzione Simmel ¢ ciononostante
consapevole come opporre al formalismo dell’Etica kantiana una nuova ontologia non
sia una strada percorribile®.

In questo senso la Einleitung ¢ ricca di spunti che suggeriscono come il razionalismo di
Spinoza si collochi in possibile rottura con la morale kantiana. Un primo spunto in questa
direzione lo troviamo quando Simmel dichiara che se secondo I’Efica di Spinoza il fine
ultimo dell’agire consiste nella «conoscenza razionale», diversamente da Kant per il quale
la ragione trova fondamento assoluto nella legalita extra sensibile della morale, questo fine
ultimo consiste per Spinoza con la conoscenza razionale stessa®®. In questo senso, I’Etica
di Spinoza, sostiene una teoria della conoscenza che ¢ allo stesso tempo un’Etica in quanto
non ammette I’esistenza della «cosa in sé». Il razionalismo di Spinoza incrocia e anticipa
cosi un’esigenza diffusa del neo-kantismo e della sua critica alla morale di Kant.

Sebbene il razionalismo assoluto di Spinoza resti in un senso irricevibile, in quanto
volto inevitabilmente nell’astrazione di una totalita naturale, esso permette di non porre
il fine dell’azione fuori dall’azione stessa — il regno noumenico del kantismo — in quanto,
come osservato, fa della ragione il fine immanente all’agire razionale. In questo senso la
critica al rigorismo kantiano passa, secondo quanto afferma da Simmel nella Einleitung,
per la ricezione critica dello spinozismo.

sulla psicologia sociale, G. Simmel, Sociologia, Torino, Edizioni di Comunita, 1998, pp. 479-483.
33 G. Simmel, La differenziazione cit., p. 22.
34 G.Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen Grundbegriffe, Gesamtaus-
gabe, hrsg. von K.C. Kohnke, Band 3-4, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1989-1991.
35 G. Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft cit. Band 2, p. 102.
36 Ivi, p. 106.



Interazione senza societa 169

Quella tensione tra neo-kantismo e positivismo che a giusta ragione ¢ stato indicato
per caratterizzare gli anni di formazioni del giovane Simmel, appare a vario titolo parte-
cipare a quella peculiare forma di riattivazione dell’opposizione tra spinozismo e kanti-
smo che attraversa la cultura tedesca nell’ultimo quarto del XIX secolo. Questa tensione
non restera inesplorata e il passaggio a un posizionamento piu decisamente neo-kantiano
puo essere letto, come intendo ora mostrare, come un tentativo di definire una prospetti-
va epistemologica per le scienze sociali fuori da essa.

2. La forma della Wechselwirkung: neo-kantismo e sociologia

Prima di procedere con un’analisi del neo-kantismo di Georg Simmel a partire dalla
meta degli anni "90 del XIX secolo ¢ importante, come riguardo alle influenze spinoziste
prese in considerazione nel capitolo precedente, perimetrare il contesto intellettuale den-
tro a cui tale posizionamento si sviluppa. Anzitutto, ¢ necessario mettere in luce come la
critica al formalismo morale di Kant e in particolare alla cosa in sé, che nella Introduzione
alla scienza morale suggerisce a Simmel alcuni aspetti di contiguita con una prospettiva
spinozista, non sia in rottura con la sensibilita teorica del neo-kantismo. E infatti utile
ricordare come uno degli aspetti caratterizzanti la riflessione neo-kantiana sia consistita
proprio nell’estensione della riflessione epistemologica di Kant oltre i confini della cono-
scenza della natura. Per fare questo € proprio la riflessione etica kantiana e la possibilita di
un recupero pratico di una conoscenza capaci di trascendere il dominio dell’esperienza ad
essere esposta a critica. Quello che il neo-kantismo pone in evidenza attraverso il concetto
di validita, a partire da contributi in questo rispetto assolutamente fondatori come quelli di
Hermann Lotze e Otto Liebmann*’, & come la conoscenza non abbia bisogno, per essere
giustificata, di ricorrere a un criterio pratico che chiami in causa una dimensione noumeni-
ca. In questo senso, una parte consistente della revisione di Kant operata dal neo-kantismo,
consiste nel depurarne la riflessione pratica dalla cosa in sé, considerata adesso come un
retaggio scolastico da cui la rivoluzione copernicana di Kant non ¢ riuscita a sottrarsi. In
questo senso s’intende mostrare come la svolta trascendentale della conoscenza moder-
na possa essere estesa oltre il dominio della natura e come il concetto di validita sia cio
che rende possibile questa pluralizzazione delle sfere del sapere positivo. Ora, & proprio
all’interno di questa pluralizzazione dei saperi che la riflessione neo-kantiana di Simmel si
stabilisce, sebbene, come vedremo adesso, la cifra del neo-kantismo sociologico di Simmel
fornisca un contributo assolutamente originale all’interno del dibattito neo-kantiano.

Dagli scritti giovanili fino al saggio La legge individuale® (1913), Simmel non in-
terrompera mai il suo confronto con Kant. La vicinanza di Simmel al neo-kantismo &
testimoniata da vari aspetti, anzitutto dalla sua attivita all’interno di alcuni degli organi
ufficiali del neo-kantismo tedesco. A questo proposito si puo ricordare come il primo nu-
mero dei Kant Studien, rivista di riferimento del neo-kantismo si aprisse con un contribu-
to di Simmel (1897), o ancora il fatto che Simmel sia stato membro dell’associazione te-
desca kantiana fino alla sua morte. Diversi sono i testi utili a perimetrare il neo-kantismo
di Simmel e I’'importanza per la sua concezione della sociologia. V’¢, anzitutto, la prima

37 H. Lotze, Logica, Milano, Bompiani, 2010; O. Liebmann, Kant e gli epigoni, Napoli, Editoriali
Scientifica, 1990.
38 G.Simmel, La legge individuale, Roma, Armando, 2001.



170 Nicola Marcucci

versione de Il problema della sociologia (1894) e il saggio di due anni successivo inti-
tolato Cos’é per noi Kant?*® (1896). Oltre alla dissertazione di dottorato di cui abbiamo
discusso nel precedente paragrafo, Simmel tenne una serie quasi ininterrotta di lezioni e
seminari presso I’universita di Berlino dedicate a Kant a partire dal 1885 e di cui il corso
del semestre invernale del 1892-1893 rappresenta la parte piul avanzata che dette frutto
al volume Kant. Sedici lezioni berlinesi (1904)*.

Ritengo che si possano classificare tre diversi utilizzi del pensiero di Kant nella ri-
flessione di Simmel. In un primo rispetto Kant rappresenta il pensatore moderno a cui
Simmel, senza dubbio, dedica la maggiore attenzione, discutendo in maniera dettagliata
il suo pensiero e dandone un’interpretazione che, sebbene in linea con alcuni aspetti
delle letture neo-kantiane dell’epoca, fornisce degli elementi di indubbia originalita (1).
In un secondo rispetto, Kant rappresenta un’immagine del mondo moderno, o meglio il
precipitato filosofico dell’ideologia del mondo moderno. In questa prospettiva, I’intellet-
tualismo kantiano viene assunto da Simmel come uno dei tratti dominanti della moder-
nita tout court (2). Infine, non necessariamente in ordine d’importanza, il formalismo di
Kant rappresenta una prospettiva epistemologica che Simmel condivide e sviluppa a li-
vello della propria sociologia (3). Questi tre aspetti della critica simmeliana non possono
ovviamente essere interamente separati € vengono spesso messi in gioco 1’uno accanto
all’altro o I’'uno contro I’altro. E, ciononostante, utile mantenere questa distinzione anali-
tica per meglio definire le trasformazioni che si operano nel pensiero di Simmel mostran-
do come, rimettendo in gioco 'immagine di Kant, si produca uno spostamento di visione
anche del ruolo di Spinoza nella sua riflessione, essendo il naturalismo di quest’ultimo
immancabilmente percepito come antagonista al progetto criticista kantiano.

Per quanto riguarda la lettura filosofica di Kant ¢ importante sottolineare come
quest’ultimo, apra una prospettiva dalla quale, secondo Simmel, non & possibile retroce-
dere. La sintesi kantiana tra sensi e intelletto e la fondazione di una conoscenza apriori
della natura, implica inevitabilmente una premessa maggiore che consiste nell’aver re-
ciso il legame tra essere e pensiero che era stato alla base di ogni metafisica fino a Kant.
Questo non significa, ricorda Simmel nel suo saggio Che cos’é per noi Kant?, che in
Kant, come suggerito dall’idealismo, si operi una contrapposizione insanabile tra io e
non-io che possa essere oltrepassata soltanto attraverso un superamento dialettico della
contrapposizione in quanto tale*'. La vera contrapposizione, ricorda Simmel, non & quel-
la tra io e non-io ma quella tra rappresentazione e cosa in sé: «il pensiero puro, libero dai
sensi, non € uno strumento di conoscenza»*?. I’apparire, il fenomeno, non € un errore ma
I’unica realta della conoscenza. Se cosi non fosse, dovremmo attribuire realta a cio che si
nasconde dietro al fenomeno, facendone un criterio di conoscenza del fenomeno stesso:
«Ma questa dualita dei principi per Kant viene eliminata totalmente»*. A partire da que-

39  G.Simmel, Che cos’é per noi Kant? ,Roma, Castelvecchi, 2016.

40  G.Simmel, Kant. Sedici lezioni berlinesi, Milano, Unicopli, 1986. Per un posizionamento di Kant
nell’opera di Simmel si veda I’introduzione di: A. Marini, «La posizione di Simmel e I’eredita di
Kant», pp. 7-43.

41  Per un analisi di questa opposizione nel pensiero di Fichte, rimando il lettore al contributo di
Giacomo Clemente contenuto in questo volume. Cfr. infra, pp. 39-68.

42 G. Simmel Che cosa ¢é per noi Kant? cit., p. 53. In questa prospettiva I’opposizione tra hegelismo
e kantismo sociologico che struttura la riflessione critica sulla sociologia di Gillian Rose sembra
descrivere con precisione il posizionamento di Simmel. Si veda: G. Rose, Hegel contra Sociology,
London, Verso, 2009.

43 G. Simmel Che cosa é per noi Kant? cit., p. 54.



Interazione senza societa 171

sto movimento interpretativo, all’apparenza semplice, si stabilisce una parte consistente
dell’interpretazione simmeliana di Kant e questo gesto puo essere, a ragione, ritenuto
come un elemento probante dell’orientamento neo-kantiano del suo pensiero. Si tratta,
come in una parte consistente di quella tradizione e come Simmel aveva gia annunciato
nella critica alla morale kantiana nella Introduzione alla scienza della morale, di una
torsione in senso propriamente gnoseologico del kantismo che viene giocata contro 1’im-
piego che dell’eredita kantiana aveva fatto I’idealismo. Il problema fondamentale aperto
da Kant, si sostiene, ¢ stato quello di offrire una teoria della conoscenza che possa essere
estesa oltre i confini della solo conoscenza naturale, senza tradire la dimensione apriori
della sua critica*.

Vi sono due aspetti in questa prospettiva che vanno sottolineati. Da un lato, come
anticipato, senza ricadere in un soggettivismo, questo tipo di concezione impedisce ogni
ritorno a una riflessione che intenda saldare in una nuova alleanza essere e pensiero.
Ogni forma di razionalismo che voglia pensare una sintesi tra queste due dimensioni,
ogni pensiero che istanzi I’esistenza di una totalita commette 1’errore originario di non
operare questa separazione tra essere € pensiero:

Le forme universali della natura sono leggi che il nostro intelletto le prescrive, nella
misura in cui esso cosi facendo la costituisce appunto in quanto natura, in quanto cosmo
conformato alle leggi [...] Il mondo, che allo spirito conoscente sembrava contrappor-
si inerme, riflettendosi meccanicamente, ¢ dunque la sua stessa attivita, le rigide forme
dell’immagine del mondo sono giunte in un flusso, e sono rivolte nell’attivita dello spirito
stesso; al posto dell’inquietante miracolo di un mondo esterno che ci ¢ estraneo e che tut-
tavia penetra in noi, comprendiamo il mondo appunto come prodotto della nostra propria
vita interiore®.

Questa dissoluzione dell’immagine meccanica del mondo € un elemento insuperabile
del pensiero di Kant. La strategia impiegata da Kant per riportare unita in questa disso-
luzione e spiritualizzazione del mondo, ricorda Simmel, ¢ quella di ricondurla a sistema.
Nell’architettonica delle facolta e nella tripartizione tra facolta del conoscere, del senti-
mento e della volonta a cui fanno capo intelletto, sensibilita e ragione: «lo spirito umano
¢gli appare come costruzione simmetrica in sé stessa, che non pud avere né pit né meno
membri di quanto richieda la logica conformita alle regole»*®. Ma se la recisione del nesso
tra essere e pensiero rappresenta un aspetto insuperabile della riflessione kantiana, questa
facoltizzazione dello spirito appare a Simmel, antiquata. All’architettonica delle facolta
deve essere opposta un’impostazione che in qualche modo accetti il dissolversi del sape-
re, razionale, morale ed estetico in un flusso continuo, in «una serie che non verra mai
completata»*’. In questo senso, la contrapposizione tra vita e forma, che Simmel radicaliz-

44  «Ma nonostante questo fondamentale divario del pensiero moderno da quello kantiano, la sua sco-
perta che le nostre esperienze sono condizionate da presupposti sovrasensibili quasi connaturati
al nostro spirit, possiede una fecondita che non ¢ stata affatto esaurita. Kant stesso I’ha applicata
solo all’ambito delle scienze naturali; poiché da un lato il suo pensiero originale era rivolto alla
natura e, d’altro lato, la vita psichica come tale e tutto cio che ¢ storico lo interessavano solo dal
punto di vista del loro valore morale e non costituivano per lui, in sé e per sé, un oggetto proprio
di ricerca» (G. Simmel, Kant. Sedici lezioni cit. p. 95).

45  G. Simmel Che cosa ¢é per noi Kant? cit., pp. 59-60.

46  Ivi,p.61.

47 1vi, p. 63.



172 Nicola Marcucci

zera nel corso della sua vita perorando, come vedremo nel prossimo paragrafo, la causa di
un ritorno a Goethe, era gia presente nel pensiero di Kant, nella forma di un esito relativi-
sta del pensiero di quest’ultimo capace di rimetterne in discussione lo spirito sistematico.

Il secondo aspetto che deve essere sottolineato, gia presente in questo saggio, ma che
assumera un’importanza capitale nel volume delle lezioni su Kant, consiste in un’enfasi
radicale del razionalismo di Kant a scapito dell’ontologia dualista fondata sulla contrap-
posizione tra fenomeno e noumeno, percezione e cosa in sé*. L’errore principale dell’in-
terpretazione di Kant, sottolinea Simmel, ha consistito nell’enfasi posta sull’opposizione
tra intelletto e ragione. In questa prospettiva, il primato della ragione sull’intelletto, com-
porta un primato della volonta sull’intelletto. Al contrario, il Kant di Simmel ¢ un autore,
per le ragioni che vedremo di qui a poco, profondamente intellettualista.

Simmel ritiene che la cattiva interpretazione di Kant si sia legittimata nel corso del-
la modernita in ragione di una cattiva reazione all’intellettualismo che ha cercato di
resistere a quello che prima di essere un orientamento filosofico ha rappresentato una
trasformazione spirituale complessiva del mondo moderno. Insistendo sull’autonomia
della sfera morale e sulla volonta come apertura su un assoluto della ragione, preclusa
alla conoscenza scientifica, non si € colta la dimensione intellettualista di Kant. Diversa-
mente dalla lettura volontaristica, Simmel, pur riconoscendo la rottura del kantismo dal
razionalismo moderno, attraverso quella spiritualizzazione del mondo descritta in prece-
denza, ritiene che quella di Kant sia una rottura capace, in certo modo, di radicalizzare i
presupposti del razionalismo stesso:

Ogni precedente speculazione filosofica aveva preteso di scoprire la sostanza o la forza
fondamentale in cui tutti gli aspetti molteplici delle cose trovassero la loro unita, tutti i
diversi concetti un concetto supremo in grado di comprenderli. Certamente, per le nostre
capacita conoscitive questa assoluta unita della realta ¢ irraggiungibile; ma, accanto all’il-
lusione di averla scoperta, essa conserva intatto il suo uso necessario come ideale regola-
tivo della nostra esperienza [...] La nostra conoscenza, che consiste nel collegamento dei
fenomeni isolati in una legalita sempre pill generale, si arresterebbe se non fosse guidata
dal fine immaginario di un’unita del tutto esistente®.

Non si tratta quindi di opporre un razionalismo della totalita a 1’individualismo etico
di Kant, quanto di mostrare come Kant sottragga il problema di una legalita meccanica
del mondo naturale, facendo della «unita del tutto» una sorta principio regolativo di ogni
nostra forma di sapere. Ritrovare unita nell’apparente dualismo di sensibilita e intelletto
che la modernita ha operato appare essere la cifra maggiore del contributo kantiano agli
occhi di Simmel.

Riassumendo, due sono quindi gli aspetti che abbiamo voluto privilegiare della lettura
simmeliana di Kant: superamento dell’architettonica delle facolta da un lato e intellettua-
lismo come principio capace di ritrovare 1’unita del reale oltre la separazione tra essere
e pensiero. Entrambi questi aspetti — spostando I’accento sulla dimensione intellettuale
della riflessione di Kant e leggendo il suo legalismo morale come un’espressione di

48 Inquesto senso la lettura simmeliana di Kant partecipa di un orientamento tipico del neo-kantismo
teso a fare, secondo le parole di Lange, della «cosa in sé» un puro concetto limite e di fatto, se-
condo quelle di Windelbland ad affermare che essere neo-kantiani significasse «superare Kant».
A questo proposito si veda: E. Podoksik, Neo-Kantianism and Georg Simmel’s Interpretation of
Kant, «Modern Intellectual History» XIII (2014), 3, pp. 597-622.

49  G. Simmel, Kant. Sedici lezioni cit., pp. 78-79.



Interazione senza societa 173

questo intellettualismo piuttosto che come il segno del necessario ricorso alla sfera della
cosa in sé — espongono il ritorno a Kant oltre i limiti che questo aveva assegnato alla sola
conoscenza della natura. E in questa prospettiva che Goethe rappresentera 1’alternativa a
Kant, riaprendo in questo modo a quel naturalismo a cui Spinoza aveva, in prima istanza,
dato voce nel mondo moderno.

Contiguamente alla lettura filosofica di Kant, animata da questo riconoscimento della
centralita dell’intelletto, segue una diagnosi che, eccede il solo pensiero di Kant, per
divenire un giudizio esteso sul mondo moderno che trovera nella Filosofia del denaro,
I’analisi piu dettagliata. Ci troviamo qui a livello del secondo aspetto della lettura sim-
meliana di Kant. Come appare evidente da quanto detto in precedenza, questa diagnosi di
intellettualismo non & separabile dall’interpretazione filosofica che Simmel da di Kant.
Ciononostante I’intellettualismo di Kant, in questo rispetto, eccede il contenuto della sua
filosofia, per divenire un sintomo della trasformazione spirituale del moderno. L’intellet-
tualismo, che a livello filosofico rimanda, come osservato, al fatto che Kant riesca a dare
alla separazione tra essere e pensiero una veste filosofica, in sede culturale consiste con
I’avvenuta separazione che il valore acquisisce rispetto a quello dell’essere, la coscienza
moderna del fatto che I’obiettivita del valore non risiede nell’essere delle cose ma nella
loro natura sociale.

Il valore forma in questo modo in un certo senso la controparte dell’essere ed ¢ proprio
come forma comprensiva e categoria dell’immagine del mondo in molti modi ad esso
paragonabile. Kant ha rilevato come 1’essere non costituisca una caratteristica delle cose;
perché se affermo di un oggetto finora unicamente esistente nel mio pensiero; esso esiste,
non acquista con cid nuova caratteristica, perché verrebbe cosi ad esistere non la stessa
cosa, che pensavo prima, ma un’altra. Se indico che una cosa ¢ dotata di valore, non per
questo si aggiunge ad essa una nuova caratteristica, perché sono proprio le caratteristiche,
che essa gia possiede, che ne consentono la valutazione, o, per essere precisi, Il suo essere
gia determinate in tutti I suoi aspetti viene elevato nella sfera del valore®.

L’intellettualismo, in quanto assunzione della separazione tra essere e valore e cre-
denza nell’obiettivita del secondo rappresenta un fenomeno che, sebbene osservabile
con chiarezza nella vita economica, diventa la dimensione culturale dominante della
vita moderna in quanto tale. La trasformazione del rapporto alla vita mentale che 1’in-
dividuo sperimenta nella metropoli, la divergenza tra cultura oggettiva e soggettiva
0 ancora le varie esperienza di distacco dalla natura sensibile dell’'uomo moderno,
rappresentano espressioni di questa trasformazione del mondo moderno di cui Kant ha
dato la formulazione filosofica pili compiuta. Se da un lato questa trasformazione ha
indubbiamente una natura destinale per Simmel, antesignana in questo rispetto della
razionalizzazione weberiana, il progetto di una scienza della societa consiste, nell’or-
ganizzare questa separazione tra valore e realta dentro a un universo di forme le cui
interazioni possono essere, almeno provvisoriamente, sottratte al flusso continuo del
divenire. E qui che il terzo impiego del pensiero di Kant assume una dimensione pro-
priamente sociologica.

Se I’estensione dell’apriori oltre i limiti della conoscenza della natura a favore di altri
saperi positivi da un lato (1) e I’intellettualismo come cifra principale della trasforma-
zione spirituale del mondo moderno dall’altro (2) hanno rappresentato i due principali

50  G. Simmel, Filosofia del denaro, Torino, UTET, 1984, p. 95.



174 Nicola Marcucci

aspetti dell’interpretazione filosofica di Kant, la riflessione epistemologica di Simmel,
trasporta questi due elementi su un diverso piano che, alimentandosi di entrambi, gli
permette di fare del concetto di Wechselwirkung un concetto propriamente sociologico.
Come osservato, I’'impiego del concetto di Wechselwirkung nella riflessione del giovane
Simmel ¢ quanto gli permette di sviluppare la propria riflessione sulle formazioni og-
gettive mantenendo aperto il dissidio tra totalita e individualita. E la serie infinita delle
individuazioni originantesi dalle relazioni reciproche, a permettere di radicalizzare la
dissoluzione moderna delle sostanze senza in questo modo ricadere nell’individualismo
formalista. Ma ¢ proprio il concetto di formazione oggettiva che Simmel cerca di im-
plementare in seguito alla svolta neo-kantiana e attraverso il concetto di forma sociale
che segna la sua riflessione sociologica di poco posteriore a quella dell’ Introduzione alle
scienze della morale. E 1a prima versione de I problema della sociologia, pubblicata nel
1894 e riedita come primo capitolo della Soziologie nel 1908, arricchita dal fondamenta-
le Excursus sul problema: come é possibile la societa?’'.

L’ambizione epistemica della sociologia, ¢, ricorda Simmel, figlia del relativismo mo-
derno: «cio¢ nella tendenza a risolvere il singolare e il sostanziale in azioni reciproche;
I’individuo era solamente il luogo in cui si collegano dei fili sociali, la personalita era
soltanto il modo particolare in cui cid accade»®. In questo senso, la sociologia, come
nuova scienza non ha bisogno di giustificare 1’esistenza di un nuovo oggetto, la materia
di cui si costituisce una societa. La sociologia deve piuttosto essere capace di cogliere la
forma delle azioni reciproche che determinano la trama delle singole formazioni sociali.
E quindi nella possibilita di stabilire un criterio per definire cosa siano le forme sociali,
che si sostanzia I’ambizione epistemica della sociologia:

Queste azioni reciproche significano che dai portatori individuali di quegli impulsi e
scopi occasionali sorge un’unita, cio¢ appunto una «societa». Infatti 1’unita in senso em-
pirico non ¢ altro che azione reciproca di elementi: un corpo organico ¢ un’unita perché
i suoi organi stanno tra loro in uno scambio reciproco di energie pil stretto che con qual-
siasi essere esterno: uno stato ¢ uno perché tra i suoi cittadini sussiste il corrispondente
rapporto di influenze reciproche; e non potremmo considerare come unitario neppure il
mondo se ognuna delle sue parti non influenzasse in qualche modo ogni altra parte, se la
reciprocitd, comunque mediata, delle influenze fosse eliminata.

La nuova scienza della societa si occupa delle forme dell’agire, ne riduce cioe i contenu-
ti a dinamiche relazionali aperte senza in questo modo ridurle a «qualita o funzioni partico-
lari’ capaci di fornire unita al discorso. Essa si occupa quindi di forme sociali non qualifi-
cate in base al loro contenuto ma in ragione dell’azione reciproca che connette gli elementi
in un’unita. Si stabilisce quindi un primato sociologico della forma sul contenuto che situa
la sua riflessione nell’alveo del neo-kantismo. Se per Kant le connessioni del mondo fisico
si operano nel soggetto, attraverso le forme pure dello spazio e del tempo, per Simmel esi-
stono un tipo diverso di connessioni la cui unita diversamente da quelle del mondo naturale
non risiedono nel soggetto. La sociologia ¢ la scienza di queste connessioni che, come la

51 Per un efficace inquadramento del kantismo sociologico di Simmel si veda: G. Fitzi, Comment
la société est-elle possibile? Developpement et signification du «paradigme sociologique» de la
Sociologie de Simmel de 1908, in L. Deroche-Gurcel, P. Watier (dir.), La sociologie de Georg
Simmel (1908): elements actuels de modelisation sociale, Paris, PUF, 2002, pp. 111-129.

52 G. Simmel, Sociologia cit., p. 6.

53 Ivi,p.9.



Interazione senza societa 175

geometria riduce il mondo a forme essenziali in interazione®. La forma appare quindi la
strategia impiegata da Simmel per superare il conflitto tra individualita e totalita, per fissare
la pluralita tendenzialmente infinita delle interazioni quale era emersa nella sua riflessione
precedente. Il pluralismo che caratterizza la sociologia relazionale di Simmel trova proprio
nella forma la possibilita di non pensare la societa in termini di una totalita.

In questo senso circoscrivendo la nostra comprensione della societa alle forme di
sociazione e di socievolezza (Vergesellschaftung, Geselligckeir)*, la sociologia, senza
la pretesa di definire un nuovo oggetto o di concentrarsi esclusivamente sulle forme di
associazione fondate sulla trasmissione istituzionale, definisce una serie potenzialmente
infinita di situazioni sociali*®. Se quindi, la forma deve essere compresa come la mo-
dalita attraverso la quale Simmel intende uscire dalla tensione tra individuo e totalita
che abbiamo visto caratterizzare la sua riflessione giovanile, il rimando a una totalita
capace di significare le singole forme di sociazione, resta, come vedremo nell’ultima
parte di questo contributo una tentazione della riflessione di Simmel, che riapre la strada
a quell’influenza spinoziana che abbiamo visto operare fin dalle sue opere giovanili.
Prima pero di andare in questa direzione ¢ importante notare come, sebbene il problema
della forma sociale sia introdotto nel saggio appena commentato, sia nell’ Excursus che
Simmel tenta di definire da un punto di vista strettamente epistemico, la rilevanza del
neo-kantismo in sede sociologica.

Se la riflessione di Simmel fin dal 1894, riconosce quindi nel concetto di forma so-
ciale la possibilita di fissare la Wechselwirkung in concrezioni riconoscibili ed isolabili
che la sottraggano alla tensione tra individualita e totalita, se quindi Simmel prende una
posizione schiettamente neo-kantiana, ¢ nell’excursus che la particolarita del suo posi-
zionamento si chiarisce. Il concetto di forma sociale & qui elevato a livello di un apriori
capace di implementare 1’apparato concettuale del neo-kantismo. Se la sociologia, si
dice, pone la stessa domanda di Kant riguardo alla capacita sintetica immanente alla co-
scienza di ciascuno e capace di rendere possibile la conoscenza della natura, la societa,
diversamente dalla natura, non puo essere sintetizzata soggettivamente, ma sembra esi-
stere per sé fuori dal soggetto. L’unita sociale delle forme di sociazione emergente dalle
interazioni reciproche, non puo essere ritrovata nella coscienza ci ciascuno in quanto: «la
coscienza di costituire con gli altri un’unita & qui tutta 1’unita in questione»*’. Quest’u-
nitd non ¢ mai data in forma astratta ma vive dentro a formazioni particolari, necessaria-
mente cangianti, concrezioni specifiche della Wechselwirkung. Quindi la possibilita di
una societa si origina a un livello che va ontologicamente distinto da quello della realta

54 L’Etica spinoziana ¢, in questo rispetto, il primo esempio di questa applicazione del formalismo
geometrico allo studio delle relazioni umane. Simmel ricorda qui, ciononostante, come la rela-
zione tra sociologia e geometria possa essere pensata solo nella forma di un’analogia (ivi, p. 14).
Alcuni interpreti hanno sottolineato 1’importanza di Spinoza per Simmel. Si veda: H.J. Helle,
Messages from Georg Simmel, Leiden-Boston, Brill, 2013; F. Vandenberghe, Relativisme, rela-
tionnisme, structuralisme, «Simmel Studies» 12 (2002), 1, pp. 41-84.

55 Simmel dedichera alla socievolezza il proprio intervento presso il primo convegno della Deutsch
Gesellschaft fiir Soziologie, che si tenne nel 1909 presentandolo appunto, nel sottotitolo, come
un Esempio di sociologia pura o formale: G. Simmel, La socievolezza, Roma, Armando Editore,
1997. Importante notare anche come il sottotitolo della Sociologia reciti: «Ricerche sulle forme
della sociazione».

56 D. Frisby, Georg Simmel, London-New York, Routledge, 2002 ; E.S. Goodstein, Georg Simmel
and the Disciplinary Imaginary, Stanford, Stanford University Press, 2017.

57  G. Simmel, Sociologia cit. p. 28.



176 Nicola Marcucci

fisica: «La societa ¢ ‘la mia rappresentazione’, ossia poggia sull’attivita della coscienza,
in un senso del tutto diverso dal mondo esterno»>®.

Ma quale valore ontologico attribuire alla societd quindi? Come operare una distin-
zione tra societd e mondo esterno senza in questo modo fare della prima un «dominio
nel dominio» sottraendo la societd alla natura? La risposta sembrerebbe essere risolta
facendo della societa una forma della nostra conoscenza, come suggerito da Simmel
fin da La differenziazione sociale, ma la natura di questa conoscenza non puo essere
associata alla sola coscienza in quanto ¢ la relazione con gli altri ad essere qui coinvolta.
Se quindi nella conoscenza della natura ¢ la coscienza a fornire un’attivita sintetica ai
dati dell’esperienza, nel caso della conoscenza sociale la sintesi si opera per cosi dire
gia nel fatto stesso della relazione. Com’¢ possibile, quindi, una societa? Dovremmo
forse concluderne che una societa sia solo il frutto di relazioni private astratte dalla loro
singolarita attraverso la capacita sintetica della coscienza capace, in questo senso, di
ricondurle a una totalita? Se cosi fosse, la caratteristica principale dell’associazione, la
natura formale che permette di distinguere diversi rapporti d’azione reciproca verrebbe
meno e la societa si dissolverebbe in una totalita che Simmel ritiene insostenibile e dis-
soltasi dentro e grazie al movimento de-sostanzializzante della scienza, dello scambio e
della tecnica moderne. Sembra quindi che la svolta formale della sociologia simmeliana
si messa esposta a quel dissidio tra individuo e totalita che avevamo visto caratterizzare
la sua concezione del sociale fin dagli scritti giovanili.

Ora ¢ proprio per uscire da questo dissidio che nell’excursus Simmel intende saldare
il concetto di societa, una volta privatolo di ogni pretesa sostanziale, a una teoria della
conoscenza che, sebbene distinta da quella naturale, sia saldata a dei principi capaci di
stabilirne la tenuta. Questi principi sono, sula scia della visione neo-kantiana di Sim-
mel, ritenuti al pari dello spazio e del tempo, degli apriori, ovvero delle condizioni di
possibilita dell’esperienza sociale. Queste categorie, che stanno alla base dei «processi
dell’azione reciproca», diversamente dalle forme a garanzia della conoscenza naturale
del mondo, non risiedono nella coscienza ma nel rapporto tra coscienze. Queste «forme a
priori dell’associazione», o apriori sociali, consistono nella risposta che Simmel utilizza
per fissare 1’esistenza della societa attraverso una teoria della conoscenza che la renda
autonoma dalla conoscenza della natura senza sottrarla alle regole che organizzano la co-
noscenza umana del reale. E attraverso la distinzione tra la «conoscenza» della natura e il
«sapere» della societa che Simmel cerca di dare un senso compiuto a questa differenza.

Il sapere sociale, si organizza, ricorda Simmel attraverso tre apriori sociali. Il pri-
mo apriori & quello che presiede alla necessaria generalizzazione che ogni rapporto con
I’altro presuppone e predispone. La condizione sociale di questo apriori consiste nel
fatto che tutti i rapporti sociali diffettano necessariamente dal punto di vista cognitivo.
Ogni relazione sociale ¢ «un’esperienza incompiuta» in quanto la relazione con I’altro
difetta in ragione dei condizionamenti, dei pregiudizi, della prospettiva dentro alla quale
ogni relazione inizialmente si colloca. E I’infinita diversita e variazione dell’umanita di
ciascuno che implica quindi un bisogno di generalizzazione senza il quale I’esperienza
sociale non troverebbe possibilita dissolvendosi nel flusso continuo delle variazioni uma-
ne. Questa generalizzazione dell’altro, non ha origine dalla sola coscienza individuale,
ma trova un corrispettivo nelle cerchie sociali, ovvero nelle forme della Wechselwirkung,
che definiscono la socialita umana. In altri termini si generalizza la conoscenza dell’altro

58 Ibidem.



Interazione senza societa 177

in ragione delle sue molteplici appartenenze a diverse cerchie sociali: «Nelle cerchie
degli ufficiali, dei fedeli di una chiesa, dei funzionari, dei dotti, dei familiari ognuno
vede I’altro partendo dall’ovvio presupposto che egli &€ un membro della sua cerchia»®.

Il secondo apriori corrisponde alla consapevolezza che ogni attore coinvolto in un’a-
zione sociale dell’irriducibilita dell’altro alla relazione. In questo senso questo apriori &
speculare al precedente e consiste nell’affermare che vi sia relazione soltanto se questa
coscienza dell’irriducibilita dell’individualita al gruppo & manifesta:

L apriori della vita sociale empirica ¢ il fatto che la vita non ¢ del tutto sociale; noi
formiamo le nostre relazioni reciproche non soltanto con la riserva negativa di una parte
della nostra personalita che non entra in esse, e questa parte influisce sui processi sociali
dell’anima non soltanto mediante connessioni psicologiche generali, ma proprio il fatto
formale che essa sta al di fuori di tali processi determina il modo di questa influenza®

Il senso di questo apriori, che stabilisce I’esistenza di un’individualita irriducibile
all’appartenenza al gruppo, potrebbe apparire quello di sottrarre una parte dell’indivi-
dualita alla relazione stessa. Ciononostante il fatto che la coscienza dell’individualita di-
venga un apriori, ovvero una condizione necessaria di ogni relazione, ha proprio il senso
di abolire in certo modo questa determinazione stabilendo che «I’interno e 1’esterno non
costituiscono due determinazioni sussistenti I’'una accanto all’altra [...] ma definiscono
la posizione del tutto unitaria dell’uomo che vive socialmente»®.

Il terzo apriori, infine, consiste nel fatto che, oltre al principio di generalita e d’indi-
vidualita a cui ci siamo appena dedicati, ogni individuo che appartiene a una societa vi
appartiene potenzialmente occupando una funzione che ha una validita per la totalita
di cui questa societa consiste. E la categoria della professione che viene qui definita.
Questo apriori consiste quindi in una disposizione dell’essere associati e in certo modo
attribuisce senso al nostro essere parte di una serie di azioni reciproche il cui senso si
compie, questa sembra I’ipotesi di Simmel, soltanto se inserite all’interno del quadro di
una totalita fondata sulla divisione del lavoro e delle funzioni:

Finché I’individuo non realizza o non trova realizzato questo apriori della sua esistenza
sociale — vale a dire la penetrante correlazione del suo essere individuale con le cerchie
circostanti, la necessita integrante per la vita del tutto della sua particolarita determina-
ta dalla vita personale interiore — fino ad allora egli non ¢ associato, e la societa non ¢
quell’attivita reciproca priva di lacune che il suo concetto enuncia®.

I tre apriori devono essere quindi considerati come condizioni e disposizioni all’a-
gire sociale. Generalita, individualita e totalita diversamente dalle categorie kantiane
dell’intelletto non dispongono i soggetti a una conoscenza certa della realta esterna, ma
come queste sono le condizioni sine qua non di ogni conoscenza possibile. E importante
notare come, in ragione dell’orientamento neo-kantiano di Simmel, sebbene Ia totalita
sociale non sia conoscibile in quanto tale essa venga reintrodotta come una condizione
necessaria, una sorta d’ideale regolativo, dell’agire sociale.

59  Ivi,p.31.
60 Ivi,p.33.
61 1Ivi,p.35.

62 Ivi,p.37.



178 Nicola Marcucci

L’individualita del singolo trova un posto nella struttura dell’universalita, anzi che
questa struttura, nonostante 1’aspetto imprevedibile dell’individualita, € rivolto in certa
misura a questa e alla sua funzione®.

Sebbene quindi Simmel si collochi nell’alveo del neokantismo, questa esigenza di
fondare la sociologia su presupposti teorici capaci di riconnettere 1’universale e 1’in-
dividuale ne oltrepassa, di fatto, la dottrina in quanto impone la ricerca dei nessi tra
individuale e universale fuori dal soggetto. L’universale dentro al quale I’individualita
deve essere collocata per essere significata, & per Simmel propriamente un’universale
sociale e non un’universale astratto. In questo senso la societa sembra lasciare emergere
un universalismo di genere nuovo. La messa a distanza dal neo-kantismo che caratterizza
la parte successiva della riflessione di Simmel appare animata proprio da questo bisogno
di ripensare il rapporto all’universale in una prospettiva alternativa rispetto a quella del
neo-kantismo.

3. Oltre la forma. La Wechselwirkung dopo la rimozione della natura

In un celebre testo intitolato I problemi fondamentali della filosofia, nel capitolo
dedicato all’essere e al divenire, Simmel riserva un posto importante al pensiero di
Spinoza. In una lettera a Husserl, di segno opposto rispetto alla confidenza a Jaspers
ricordata in apertura, Simmel mette in evidenza come egli ritenesse la sua lettura di
Spinoza di una certa originalita®. Spinoza & ora I’autore che trasporta 1’eleatismo nella
modernita. Facendo del problema dell’essere quello di un’universale concreto — la
sostanza — e arrestando, di fatto, la forza annichilente del naturalismo moderno che,
passato I’entusiasmo rinascimentale, non poteva che fondarsi «sul puro dinamismo,
sulle energie, sulle pure relazioni dei fenomeni»®. Lo spinozismo permette di ricon-
nettere 1’essere al mondo: «Qui ¢ il fulcro di questo intero tipo di filosofia dell’essere:
lo scambio dell’essere come concetto astratto con 1’essere come I’insieme delle cose
esistenti»®®. L’essere diviene totalita.

Ciononostante lo sforzo spinoziano di riconnettere 1’infinita delle manifestazioni em-
piriche in un’unita, I’individuale nell’universale, & destinata, secondo Simmel, all’astra-
zione. Sulla scia della nota critica kantiana al principio di ragion sufficiente, fondata sulla
confusione che si originerebbe dal confondere, come nel caso della sostanza di Spinoza,
essere ed esistenza, Simmel critica I’incoerenza logica dell’ontologia di Spinoza che resta,
in questo rispetto, un filosofo del meccanicismo moderno e per questa ragione incapace
di assumere la prospettiva della vita che abita i fenomeni naturali. La sostanza spinozia-
na appare a Simmel sospesa tra la mondanizzazione dell’essere e 1’ontologizzazione del
mondo. E la seconda istanza, tuttavia, ad avere la meglio nel sistema spinoziano:

Tale ¢ I’inevitabile tragedia dell’esigenza che aspira per mezzo del pensiero a un’as-
soluta certezza di cio che esiste, da che pill non I’offre la fede. La chiusa necessita della

63 Ivi,p.38.

64  G. Simmel, Briefe 1912-1918, Gesamtausgabe, Vol. 23, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2008.

65 G. Simmel, I problemi fondamentali della filosofia, Milano, Istituto Librario Internazionale,
1072, p. 76.

66 Ivi,p.78.



Interazione senza societa 179

pura logica non potra mai sviluppare da se’ I’esistenza delle cose [...] Rimarra sempre
uno dei fatti pit notevoli della storia dello spirito questo che 1’esigenza di un principio as-
solutamente sicuro e indubitabile, esigenza che non si fonda sul puro interesse teoretico,
ma sul complesso rapporto dell’'uomo al mondo, abbia cercato qui il suo appagamento per
mezzo della pura conoscenza®’.

In questo senso, sebbene il principio della sostanza spinoziana sia quello di una
mondanizzazione dell’essere, esso sconta lo stesso destino dell’eleatismo, la disso-
luzione del reale nel pensiero. L’essere & incapace di farsi totalita vivente. Sulla scia
della ricezione romantica ed hegeliana, Spinoza rimane per Simmel, in questo rispet-
to, un pensatore dell’astrazione. La causalita immanente spinoziana & ridotta a puro
principio logico e in questo modo ¢ destituita di ogni presa sul mondo reale. Opera
su quest’ultimo una reductio incapace di garantire il pluralismo che caratterizza 1’in-
finita realta fenomenica. Se questo ¢ il giudizio che Simmel enuncia su Spinoza, in
evidente continuita con la critica kantiana prima, ed hegeliana poi, resta tuttavia che
la prossimita allo spinozismo diffuso nella cultura filosofica del giovane Simmel, no-
nostante la sua successiva obliterazione attraverso il passaggio a un posizionamento
neo-kantiano, sembra riaperta dal constatare come la mondanizzazione dell’eleatismo
del filosofo olandese sia espressione di un bisogno moderno, di una nostalgia della to-
talita in un epoca altrimenti destinata a lasciare dissolvere il rapporto al mondo in una
serie di azioni reciproche incapaci di estendersi oltre la loro determinazione empirica.
Come osservato in precedenza la soluzione di questa tensione costitutiva tra indivi-
duo e totalitd che anima il «relazionismo filosofico» di Simmel®®, aveva trovato una
configurazione teorica all’interno di una concezione formalista e neo-kantiana della
sua sociologia. Ciononostante, come spesso accade in Simmel, senza che questo po-
sizionamento venga abolito, la progressiva insistenza su temi legati alla filosofia della
vita lasciano supporre che quel modo di configurare la nozione di relazione reciproca
venga rivisitato e ricollocato all’interno di una diversa cornice filosofica.

Per comprendere questo aspetto della riflessione di Simmel inquadrandolo in un avan-
zamento generale della sua riflessione che si produce proprio in ragione di una revisione
dei principi neo-kantiani della sua epistemologia, dobbiamo fare un passo indietro e
rivolgerci all’attenzione che, a partire dagli anni conclusivi del XIX secolo, Simmel
rivolge a Goethe. Goethe trova una collocazione nella riflessione di Simmel fin dal finire
del XIX secolo quando, nel 1899, pubblica un primo saggio dedicato al rapporto tra Kant
e Goethe®. Prima che questa due figure vengano contrapposte, e ricomprese come un’al-

67 Ivi,p.79.

68 Come diversi interpreti hanno fatto notare 1’espressione relazionismo & preferibile a quella di
relativismo. A questo proposito si veda: M. Amat, Le relationnisme philosophique cit.

69  G.Simmel, Kant und Goethe, in O. Rammstedt (hrsg. von), Aufsdtze and Abhandlungen 1894 bis
1900, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, pp. 445-478. Sul ritorno simmeliano a Goethe si veda:
J. Bleicher, From Kant to Goethe. Georg Simmel on the Way to Leben, «Theory, Culture and Soci-
ety» 24 (2007), 6, pp. 139-158; D. N. Levine, Soziologie and Lebensanschauung: Two Approches
to Synthesizing «Kant» and «Goethe» in Simmel’s Work, «Theory, Culture and Society» 29, 7/8,
pp- 26-52; M. Gardini, Il Goethe di Simmel, in G. Simmel, Goethe, Macerata, Quodlibet, 2012,
pp- 7-47. Sulla svolta vitalista osservata dal punto di vista dell’influenza bergsoniana su Simmel
si veda: G. Fitzi, Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie: Georg Simmels Beziehung zu Henri
Bergson, Konstanz, UVK Verlagsgesellschaft, 2002; D. Suber, Die Begriindung der deutschen
Soziologie zwischen Neukantismus und Lebensphilosophie, Hamburg, Kavac, 2002.



180 Nicola Marcucci

terativa fondamentale nell’immagine del mondo moderno, si mostra come il vitalismo di
Goethe debba essere ritenuto uno sviluppo interno all’intellettualismo di Kant:

Facendo vedere che il conseguimento della verita richiede 1’impiego di futte le forze teore-
tiche, Kant ha aperto una strada filosoficamente decisiva che la sua visione scientifica rigida-
mente intellettualista ha certamente limitato e che solo Goethe ha poi percorso fino in fondo™

E perd nel saggio intitolato Kant e Goethe che il ruolo strategico di Goethe in que-
sto esercizio di parziale distanziamento dal precedente orientamento neo-kantiano viene
esplicitato. Come recita il sottotitolo del libro, Kant e Goethe vengono letti non solo
come due dei maggiori pensatori moderni, ma come due opposte concezioni della «mo-
derna concezione del mondo». Il volume ¢ diviso in due parti di cui la prima si confronta
con la questione della conoscenza e la seconda con ’etica. Come nel caso della mono-
grafia su Kant, sono i due domini della critica della ragion pura e della ragion pratica a
organizzare quindi il confronto tra Kant e Goethe.

L’analisi di Simmel si articola intorno a un’opposizione ritenuta fondatrice per il
mondo moderno. Da un lato 1’opposizione tra soggetto e oggetto, in cui 1’io pensante
rivendica la propria sovranita. Dall’altro ’unificazione del mondo operata dalla scienza
moderna, la riduzione della pluralita alla legalita unica e inclusiva della scienza della
natura. Con Kant, si dice, I’opposizione tra soggetto e oggetto viene radicalizzata, e la
natura viene sottomessa all’attivita dell’intelletto:

Infatti il caos delle impressioni sensoriali, di per sé pura e cieca materia, puo divenire
una «natura», e cio¢ una connessione dell’esistente sensata e regolata da leggi, solo per il
fatto che viene disposto entro linee ordinate dalla forza ordinatrice del nostro intelletto’".

In conseguenza di questa sussidiarieta della natura all’intelletto, con Kant, I’opposi-
zione tra soggetto e oggetto viene radicalizzata e in certo modo risolta in quanto I’op-
posizione di natura e spirito viene superata in ragione dell’unita garantita dalle leggi
apriori dell’intelletto. Goethe rappresenta in questo fondamentale rispetto un’alternativa
profonda all’intellettualismo di Kant. L’unita dell’esistente non viene trovata da Goe-
the nell’intelletto ma nello stesso manifestarsi della natura come principio spirituale.
Simmel stesso in queste pagine, riporta Goethe alla congiuntura intellettuale che vede
la riemersione del neo-kantismo. Il neo-kantismo, ricorda Simmel, ha rappresentato la
modalita per uscire dall’opposizione tra idealismo e il materialismo che si € sviluppata in
Germania intorno agli anni cinquanta e sessanta del XIX secolo’?. Kant offre una sintesi
perché il suo intellettualismo in qualche modo si sottrae alle opposizioni di cui sopra,
ritrovando I’unita perduta del pensiero moderno attraverso una radicalizzazione dei suoi
principi. Ma questa soluzione «scientifica» ed «intellettualista», ricorda Simmel, che
segna I’interpretazione neo-kantiana apre a un bisogno nuovo, alla necessita di ripensare
un’unita di tipo nuovo. E in questa prospettiva che il «ritorno a Goethe» segue quello
a Kant. Ed ¢ in ragione di questa trasformazione che la riflessione kantiana di Simmel
viene riformata.

70  G. Simmel, Kant. Sedici lezioni cit. p. 80.

71  G.Simmel, Kant e Goethe. Una storia della moderna concezione del mondo, Como, Ibis, 1995, p. 15.

72 Sulla querelle materialista rimando il lettore a: F. C. Beiser, After Hegel. German Philosophy
1840-1900, Princeton, Princeton University Press, 2014.



Interazione senza societa 181

L’intellettualismo filosofico di Kant cessa di essere il rappresentante esclusivo dell’im-
magine del mondo moderno, a questa se ne aggiunge una opposta ma egualmente capace
di esprimerne la vocazione. Se non fosse stato per I’assoluta centralita che Simmel aveva
attribuito a Kant, potremmo leggere in questo spostamento soltanto una appendice alla
concezione simmeliana della storia della filosofia, ma non & cosi. La riflessione simme-
liana su Goethe intende avere un valore paradigmatico, I’alternativa si gioca su ognuno
dei piani che abbiamo prima preso in considerazione rispetto a Kant.

Nella prospettiva tripartita adottata in precedenza con cui abbiamo analizzato la let-
tura simmeliana di Kant, si tratta quindi di mostrare come Goethe rappresenti un’al-
ternativa in senso pieno. Per quanto riguarda i primi due aspetti, la questione appare a
chiare lettere negli svariati contributi che Simmel dedica a Goethe a partire dal finire del
secolo. Come intendo mostrare in queste pagine conclusive, Goethe rappresenta tanto
un’alternativa filosofica, in quanto il suo naturalismo ¢ antitetico all’intellettualismo di
Kant, quanto un’alternativa ideologica in quanto il suo pensiero suggerisce la possibilita
di ricomporre quell’alleanza tra individuo e natura che Kant aveva barrato. Infine, ¢ que-
sto I’aspetto che appare piu problematico, Goethe rappresenta la possibilita di pensare la
Wechselwirkung problematizzandone 1’ orizzonte cognitivo formalista dentro a cui la sua
sociologia 1’aveva collocato.

Partiamo dal primo di questi aspetti, la distanza che separa la concezione filosofica di
Goethe da quella di Kant. La comparazione si gioca per Simmel anzitutto mostrando come,
tanto Goethe quanto Kant, si posizionino in un orizzonte moderno definito dal superamen-
to dell’alternativa tra materialismo e spiritualismo. Nel caso del primo, come osservato,
attraverso una radicalizzazione del soggettivismo che gli consente di non andare a de-
trimento della realta oggettiva. Nel caso del secondo, attraverso una concettualizzazione
della natura che gli permette di trovare in essa stessa il principio sintetico capace di non
negare ’esistenza dello spirito ma piuttosto di darne prova. Goethe prende le distanze dal
tentativo kantiano di superare il dissidio tra soggetto e oggetto attraverso una teoria della
conoscenza, per lui la sintesi si opera nel concetto di mondo stesso. Per Goethe, ricorda
Simmel, il mondo si spiritualizza e lo spirito si mondanizza, ¢ Dio ad essere ritrovato nel
mondo, secondo un principio comune a quello dello spinozismo. Vi sono diversi passaggi
in cui Simmel sottolinea la distanza tra Goethe e Spinoza, ma se ci limitassimo alla lettera
di questi passaggi non si vedrebbe come quello che viene messo in valore dalla lettura
simmeliana di Goethe sia proprio una forma di spinozismo capace di separarsi dalla con-
cezione meccanicistica del filosofo olandese. Goethe non ¢ quindi soltanto spinozista ma
il suo € uno spinozismo compiuto, implementato, perché capace di operare una fusione tra
Dio e mondo, grazie a un concetto di vita capace di saldare questi due concetti:

Tanto Kant come Goethe si collocano in egual misura al di la dell’opposizione tra ma-
terialismo e spiritualismo. Kant perché il suo principio comprende in sé allo stesso modo
e senza contrasti la natura e lo spirito, in quanto 1’una e I’altra non sono che pure rappre-
sentazioni; Goethe perché i due elementi dell’opposizione, che egli accoglie entrambi in
quanto costitutivi dell’essenza assoluta, formano cid che ¢ immediatamente uno”

E quindi il Dio-natura di Spinoza a rendere, paradossalmente, il superamento o
quantomeno [’alternativa al kantismo possibile. Ma ¢ Goethe ad associare a questo

73 G. Simmel, Kant e Goethe cit., p. 28.



182 Nicola Marcucci

principio un concetto di vita capace di mettere da parte quella concezione meccanicistica,
dominante tanto nel pensiero di Spinoza quanto in quello di Kant. Il Dio-natura di Spino-
za viene cosi riscattato dentro a una concezione filosofica capace di significarlo oltre la
lettera del suo autore, sfuggendo — grazie al concetto di vita — a quell’eleatismo ed oblio
del mondo che ne pareva inficiare I’intuizione costitutiva:

Meglio che a chiunque altro di cui abbiamo conoscenza — compreso Spinoza — sembra
che la segreta unita di tutti gli esseri, che la filosofia ha da sempre ricercato, abbia dischiu-
so per lui [Goethe] il contenuto del sentimento stesso della vita’™

Questa nuova unita, si dice, non va a scapito della pluralita — Spinoza, infatti, «sacri-
fico il plurale all’'uno»”™ — ma al contrario ¢ un’unita nella relazione, un’unita dinamica
fondata sul concetto di divenire. E quindi il concetto di una buona totalita naturale, a
imporsi sul piano filosofico, segnando un’alternativa filosofica al kantismo. E se questo
ricorso a Goethe, non puo essere detto, soltanto, spinozista esso ne ¢ il compimento e
in questo senso rimette in scena quell’opposizione con cui il giovane Simmel, sulla scia
del dibattito della psicologia sociale, aveva inaugurato i primi anni della sua riflessione.

L’alternativa tra Goethe e Kant, non gioca soltanto a livello del contenuto delle loro
rispettive riflessioni. Il ruolo paradigmatico che il secondo gioca nel mondo moderno, il
suo intellettualismo, ¢ in aperto contrasto con la concezione goethiana della vita. Non si
tratta quindi a questo livello di scegliere quale sia I'immagine piui convincente del mon-
do moderno, ma mostrare come queste due visioni debbano essere comprese nella loro
relazione processuale. Diversamente perod dall’opposizione dialettica di soggetto e og-
getto, quella tra vita e forma ¢ una processualita tragica, che espone I’'umanita al contra-
sto insanabile della cultura moderna’. La cultura, «prodotto solido» del processo vitale
che «vibra senza posa sviluppandosi nell’infinito», rappresenta il limite insuperabile di
questo processo come se «la dinamicita creatrice dell’anima morisse nel suo prodotto»”".

L’opposizione di vita e forma, sotto 1’egida dell’opposizione tra Goethe e Kant, si
definisce attraverso una filosofia della storia che vede nella cultura moderna, ovvero
nella pluralita di forme culturali, professionali, estetiche, un processo di progressiva rei-
ficazione attraverso cui la riproduzione soggettiva di ogni sfera dell’esistenza diviene
progressivamente meno autonoma e piu sottomessa «con demoniaca inesorabilita» alla
«smisurata specializzazione che oggi si lamenta in tutti i campi del lavoro»’®. In questa
tragica opposizione si trova una nuova rappresentazione, che sebbene sia fondata su
elementi che certo Simmel non elabora soltanto negli anni conclusivi della sua vita — si
pensi anzitutto al problema della cultura oggettiva nella Filosofia del denaro — rivisita il
carattere dell’intellettualismo per ripensarlo alla luce del conflitto tra vita e forma, facen-
do di Spinoza/Goethe e Kant i rappresentanti di queste due opposte visioni.

Sebbene questa visione della modernita, non sia passiva di una soluzione dialettica
in quanto 1’opposizione tra vita e forma si esprime anzitutto nella forma tragica di un

74  G. Simmel, Kant e Goethe cit., p. 76.

75  G. Simmel, Goethe, Macerata, Quodlibet, 2012, p. 117.

76  G. Simmel, Concetto e tragedia della cultura, in G. Simmel, La moda e altri saggi di cultura
filosofica, Milano, Longanesi, 1985, pp. 189-212.

77 Ivi,p.193.

78  Ivi, p. 208. E nota I’influenza che questa visione delll’oggettificazione avra sul concetto lukacciano
di reificazione.



Interazione senza societa 183

conflitto insanabile; ciononostante, si pu0 leggere sottotraccia un tentativo, che attraver-
sa tutta la parte piu matura della riflessione di Simmel, di pensare una sintesi tra questi
due aspetti. E in questa prospettiva che la visione formalistica della Wechselwirkung
che abbiamo visto caratterizzare la sua epistemologia sociologica, senza essere rifiutata
viene rivisitata alla luce di quello spinozismo di cui il ritorno a Goethe ci ha indicato
la traiettoria. E a questo aspetto che dobbiamo rivolgerci ora per completare la nostra
lettura del pensiero di Simmel.

Come nei casi precedenti anche in questo non ¢ possibile indicare un momento spe-
cifico nel quale Simmel avrebbe intrapreso questo spostamento teorico. Se ¢ nella fase
conclusiva della sua produzione che alcuni di questi termini risuonano maggiormente &
certamente da prima che la questione si definisce e la tensione tra individualita e tota-
lita che abbiamo visto segnare la sua riflessione giovanile ne ¢ sicuramente testimone.
Come osservato la modalita attraverso cui Simmel intende pensare il nesso tra totalita
e individualita ¢ la nozione di Wechselwirkung. L’azione reciproca, si fonda, in questo
rispetto su un principio d’immanenza. Ogni individualita ¢ relazionale, ¢ cio¢ definibile
in un tessuto di relazioni che la sostanziano ed ogni relazione ¢ a sua volta attraversata
da una contraddizione immanente (immanent Widerspruchlickeit), tra la vita e la forma,
che le impedisce di risolversi in un movimento lineare e orientato. La causalita della
Wechselwirkung & una causalita circolare. E la critica della storia, come processo teleo-
logicamente orientato, che Simmel eredita, anzitutto, da Nietzsche™.

La sociologia, diversamente dalla storia, non ricerca il senso nella serie orientata
delle relazioni ma piuttosto mostra che ogni fenomeno sociale ¢ comprensibile come
un’individuazione di una serie di relazioni. In questo senso, sebbene sia il concetto
di forma sociale a consentire di isolare delle interazioni sociali per poterle compren-
dere, una forma sociale trova significazione soltanto se ritenuta capace di esprimere
in maniera intensiva la totalita sociale in un particolare fenomeno e in un particolare
momento. La totalita, intellettualizzata nella sostanza spinoziana, sembra in questo
modo qui ritrovata nell’individuazione tramite azione reciproca. Nelle parole dello
lo stesso Simmel nella sua Filosofia del denaro, compito della sociologia formale ¢
quello di: «Trovare in ogni dettaglio della vita la totalita dei suoi significati»®. Se la
temporalitd moderna si caratterizza per il suo continuo fluire, il modernismo di cui la
poetica di Baudelaire incarna lo spirito, intende cogliere 1’assoluto di questo eterno
fluire, ovvero intende secondo la celebre espressione di Baudelaire: «distillare 1’eterno
dal transitorio». L’eternita spinoziana non ¢, in questo senso, lontana, dalla baude-
leriana eternita nel transitorio, come ben dimostra la rubrica tenuta da Simmel sulla
rivista Jugend — intitolata Momentbilder sub specie aeternitatis, istantanee sub specie
aeternitatis®! — dedicata a brevi illuminazioni su dettagli apparentemente eccentrici
della vita e dell’estetica quotidiane.

79  F. Nietzsche, Sull’utilita e danno della storia per la vita, Milano, Adelphi, 1992. Simmel rivolge
la propria attenzione a Nietzsche fin dagli anni della gioventl. A questo riguardo si veda: G. Sim-
mel, Friedrich Nietzsche filosofo morale, Parma, Diabasis, 2008. I testo piu significativo dedicato
al filosofo tedesco resta: G. Simmel, Schopenhauer e Nietzsche, Firenze, Ponte alle Grazie, 1995.

80  G. Simmel, Filosofia del denaro, Torino, UTET, 1984, p. 54.

81 G.W.H. Smith, «Snapshots ‘sub specie aeternitatis’: Simmel, Goffmann and Formal Sociology»,
Human Studies 12 (1989), pp. 19-57; D. Frisby, Snapshots sub specie aeternitatis?, D. Frisby,
Sociological Impressionism. A Reassessment of Georg’s Simmel Social Theory, New York, Rout-
ledge, 1992, pp. 102-131



184 Nicola Marcucci

Come ricorda Sigfrid Kracauer nel suo saggio dedicato a Simmel, i fenomeni sociali
non vivono nel tempo storico: «Piuttosto, ogni cosa interconnessa nel passato e nel furuto
viene trasposta nell’eternita»*®2. E proprio riguardo a questo bisogno di riconnettere 1’eterno
con il transitorio che Simmel, oltre a incrociare, come largamente sottolineato da David
Frisby, i motivi del modernismo, sviluppa una concezione che, discostandosi dal formali-
smo epistemologico, sostituisce di fatto I’'universale astratto della sostanza spinozista con
la societa, intesa come realta formale immanente ad ogni forma di interrelazione sociale.

Non solo il «relazionismo» di Simmel non appare in questo riguardo opposto alla con-
cezione metafisica spinoziana, secondo la denuncia del suo eleatismo tante volte ripe-
tuta da Simmel, ma piuttosto 1’'uno sembra essere la condizione di esistenza dell’altro®.
Come Simmel, evidenzia in un passaggio illuminante della Filosofia del Denaro: 1’asso-
luto della sostanza spinoziana, lungi dall’essere il contrario del relativismo rappresenta
piuttosto la sua verita funzionale:

Soltanto il dissolvimento all’infinito di ogni rigido essere-per-se in processi di inte-
razione ci permette di accostare quella unita funzionale di tutti gli elementi del mondo,
dove la significativita di ogni singolo elemento si irradia sugli altri. E per questo che il
relativismo ¢ pill vicino di quello che si potrebbe credere al suo polo contrario, la filosofia
di Spinoza e la sua omnicomprensiva substantia sive Deus. Questo assoluto, che non ha
altro contenuto se non il concetto generale dell’essere, racchiude nella sua unita tutto
quello che esiste. Le singole cose non possono pill avere un essere-per-sé, se 1’intero
essere in realta ¢ gia stato anch’esso unificato in tale sostanza divina, esattamente come il
concetto astratto di essere forma un’unita. Ogni singola persistenza e sostanzialita, e cosi
ogni assolutezza di secondo ordine, risulta cosi completamente fusa in quella sostanza, in
modo tale che si pud affermare che i vari contenuti della visione del mondo, in un moni-
smo come quello di Spinoza, sono diventati relativita®.

Se quindi il presupposto logico del monismo spinoziano e del relativismo simmeliano
¢ comune, quello che & in gioco non ¢ soltanto una critica filosofica del primo quanto la
sua «espropriazione» in sede sociologica. L’infinito spinoziano, mai considerato da Sim-
mel nei termini di una causalita materiale, deve essere ricollocato dentro la realta sociale
e pensato come una «infinita concreta»:

La sostanza omnicomprensiva, I’ultimo assoluto rimasto, puo ora essere esclusa dalla
considerazione senza che la realta venga alterata nel suo contenuto, I’espropriatrice viene
espropriata, per usare i termini che Marx impiega per descrivere un processo formalmen-
te uguale. Cio che rimane di fatto ¢ la dissoluzione relativistica delle cose in relazioni e
processi. Il condizionamento reciproco delle cose, che il relativismo stabilisce come loro
essenza, puo sembrare escludere il pensiero dell’infinito solo in base ad una considerazio-
ne del relativismo stesso. E piuttosto vero il contrario®.

In questo mondo ’esproprio simmeliano intende rimettere in immanenza [’infinito
altrimenti astratto della sostanza assoluta spinoziana. L’infinita, sottratta all’assoluto

82  S.Kracauer, La massa come ornamento, Napoli, Prismi, 1982.

83 In questo senso si & parlato del pensiero di Simmel come di «uno spinozismo senza sostanza» (F.
Vandenberghe, Relativisme, relationnisme, structuralisme cit.).

84  G. Simmel, Filosofia del denaro cit. p. 178.

85 Ibidem.



Interazione senza societa 185

astratto, ¢ cosi collocata nella relazione stessa senza che a questa venga sostituita un
assoluto, ritenuto da Simmel altrettanto astratto, come quello di societa:

Se I’infinito ¢ considerato come una sostanza o come la misura di un assoluto, rimane
pur sempre un’entita finita sia pure di grandi dimensioni. Soltanto il condizionamento di
ogni contenuto esistenziale da parte di un altro, a sua volta anch’esso condizionato — sia
da parte di un terzo sottoposto allo stesso processo, sia da parte del primo al quale si in-
treccia in un rapporto di interazione — consente di trascendere la finitezza dell’esistenza®®.

Due appaiono quindi le condizioni di questo superamento. Ripensare la modalita at-
traverso cui I’infinito, inteso come totalita delle relazioni € pensato nel suo rapporto alle
singole concrezioni della Wechselwirkung e pensare una modalita attraverso cui il con-
trasto tra vita e forma senza essere superato dialetticamente viene riassorbito attraversato
una mutata concezione del concetto di vita e del suo rapporto alla sua auto-trascendenza.

Per quanto riguarda il primo aspetto, ¢ proprio il ritorno a Spinoza ed alla sua conce-
zione degli attributi che sembra suggerire a Simmel la possibilita di recuperare una con-
cezione della totalita non astratta ed eleatica. La concezione spinoziana della relazione
tra sostanza e attributi appare a Simmel come una fonte d’ispirazione per ripensare il rap-
porto alla totalita senza rinunciare a fare della relazione reciproca 1’aspetto proprio della
vita sociale. Come gli attributi sebbene distinti sono egualmente capaci di esprimere 1’in-
finito della sostanza, cosi deve essere possibili che particolari della vita sociali, singole
concrezioni della Wechselwirkung divengano espressione finita della totalita sociale:

Allorché il problema dell’agire disordinato dell’esistenza corporea e dell’esistenza spi-
rituale cominciod a preoccupare i pensatori, Spinoza risolse quell’incompatibilita in modo
tale che la dilatazione dell’esistenza, da un lato, e il pensiero (la coscienza) dall’altro,
esprimevano ogni volta ’intera esistenza nel linguaggio a loro proprio [...] In tal modo si
giunse quindi all’affermazione della massima pilt omnicomprensiva secondo cui ognuna
delle grandi forme della nostra esistenza deve essere dimostrata come in grado di espri-
mere nel proprio linguaggio la totalita della vita®’

Questo aspetto della metafisica immanentista di Spinoza rappresenta quindi un modo
per riappropriarsi di un rapporto alla totalita della vita che permetta di ovviare a quella
tragica separazione tra vita e forma che, per altro verso, caratterizza la condizione stessa
della vita moderna. Se individualita e totalitd erano apparsi come i due estremi della con-
cezione metafisica del giovane Simmel, uno spinozismo rivisitato attraverso la nozione
della vita appare capace di ristabilire quel continuum tra totalita e forme la cui possibilita
¢ testimoniata dalla riflessione di Goethe. L’ingiunzione che accompagna la riflessione
di Simmel fin dai suoi prossimi scritti, ovvero quella di un pensiero capace di rispettare
la pluralita dell’esistente e la pluralita delle forme sociali, non viene cosi abbandonata
ma recuperata e rafforzata. Goethe rappresenta in questo senso 1’autore, come osservato,
capace di ritrovare un’unita degli elementi del mondo non a scapito ma a vantaggio della
serie infinita di azioni reciproche di cui la trama del mondo ¢ costituita. In un passaggio
a questo proposito rivelatore della monografia dedicata a Goethe, Simmel osserva come

86  Ibidem

87 G. Simmel, La religione, in G. Simmel, Saggi di sociologia della religione, Roma, Borla, 1993, p.
159. Sulla sociologia della religione di Simmel si veda: F. Vandenberghe, Immanent Transcendence
in Georg Simmel’s Sociology of Religion, «Journal of Classical Sociology» 19 (2010), 1, pp. 5-32.



186 Nicola Marcucci

questa composizione di un’unita naturale costituita di molteplicita sia al centro della
riflessione del primo e come sia stata proprio la teoria del giovane Kant concernente la
forza d’attrazione e repulsione come dinamica costitutiva della materia ad aver ispirato
lariflessione di Goethe da cui «era per lui scaturita la polarita originaria di tutti gli essert,
che penetra e anima I’infinita molteplicita dei fenomeni»®®.

Se il giovane Simmel, aveva seguito la riflessione kantiana sulla materia per poi adot-
tare — attraverso la sua concezione formale dei fenomeni sociali — la dimensione tra-
scendentalista della critica kantiana, in questa riflessione appare come questa «polarita
originaria» possa essere ricompresa dentro a una diversa concezione della natura, con-
cezione che fa della pluralita costitutiva degli elementi in relazione la condizione stessa
dell’unita della natura, piuttosto che la sua negazione. In questo senso, come anticipato
nelle pagine della filosofia del denaro, la concezione spinozista della natura viene recu-
perata a un altro livello:

L’unita si mostra ora, per cosi dire, in un’istanza superiore [...] Antitesi e sintesi sono
1 movimenti della sintesi autentica e assoluta, e 1’assoluta unita di esistenza, vita € anima
sta oltre quella relativa, che trova il proprio complemento, il proprio correlato nell’antite-
si. Soltanto cosi Spinoza ¢ realmente superato, non nel senso dell’allontanamento e della
confutazione, ma guadagnando il grado superiore®.

E attraverso questo spinozismo di «grado superiore» che la riflessione di Simmel cerca
di trovare un elemento di sintesi che, se letto alla luce di questa logomachia tra natura e
forma, mostra come la necessita epistemologica della sociologia — ripensare un universale
di tipo nuovo — fosse attraversata da un bisogno di misurarsi con un’alternativa maggiore
della filosofia moderna, quella tra spinozismo e kantismo. In questo modo, anche il con-
flitto tra vita e forma che, per altro verso, continua a caratterizzare la dimensione tragica
del mondo moderno, si apre a una possibile sintesi e rivisitazione. Questo conflitto, ricorda
Simmel nel suo ultimo scritto ¢ quello tra un’esistenza concepita come un continuum vitale
e I’esistenza costituita come un contrapporsi di forme, regioni discrete nel tessuto infinito
delle relazioni reciproche che costituiscono il mondo®. Il continuum vitale, inteso come
principio ontologico costitutivo, totalita dell’essere, rendendo impercettibile la parzialita
delle forme si perde in un eleatismo, di cui, ancora una volta Spinoza sembra essere ritenu-
to responsabile. Ciononostante, questa continuita ¢ innegabile e la sua intuizione se portata
a quel grado superiore tramite il concetto di vita, sulla scia di Goehte, consente di trovare
quella sintesi di cui tutta la tensione interna alla ricerca di Simmel sembra testimoniare.

E I’auto-trascendenza della vita, ovvero la possibilita di concepire la forma come
un’individuazione della vita e questa come un trascendimento continuo della forma, a
fornire questa risposta. In questo essere piu-della-vita della vita, la riflessione di Simmel
intende ritrovare una sintesi a quella crisi dell’opposizione di natura e forma che oltre a
rispecchiare un’alternativa costitutiva del pensiero filosofico moderno divenne, mutatis
mutandis, I’orizzonte teorico dentro al quale tutta la sua riflessione si svolse e in cui la
scienza della societa, nell’urgente bisogno di misurarsi con i suoi presupposti filosofici,
comincid a muovere i primi passi.

88  G. Simmel, Goethe cit. p. 129.

89  Ibidem.

90 G. Simmel, Intiuzione della vita. Quattro capitoli metafisici, Napoli, Edizioni Scientifiche Italia-
ne, 1997.



ARCHIVIO






DA WACHTER A HEGEL
GENESI E SVILUPPO DEL CONCETTO D’ACOSMISMO
NELLA FILOSOFIA MODERNA E CLASSICA

DI SIMONE FARINELLA

La comprensione del significato assunto dallo spinozismo nella genesi e nella
struttura del pensiero filosofico hegeliano ¢ stato senza ombra di dubbio uno dei temi
pit dibattuti e discussi dalla critica negli ultimi decenni'. Muovendomi all’interno
di quest’indirizzo di ricerca, cercherd di dimostrare come la definizione hegeliana
del pensiero spinoziano in termini acosmistici denoti 1’assunzione di una precisa

1 Fra i molti contributi sono da ricordare: F. Biasutti, Sulla determinazione logico-sistematica di
liberta, in F. Chiereghin (a cura di), Filosofia e scienza filosofiche nell’Eciclopedia hegeliana del
1817, Trento, Quaderni di Verifiche, 1995, pp. 147-212; F. Biasutti, Momenti della filosofia hege-
liana. Ethos. Arte, Religione, Storia, Pisa, Edizioni ETS, 2008, pp. 133-154; F. Chiereghin, Filo-
logia spinoziana e spinozismo nella concezione politica di Hegel a Jena, in Spinoza 1677-1977,
Trento, Verifiche, 1977, pp. 707-729; F. Chiereghin, Dialettica dell’assoluto e ontologia della
soggettivita in Hegel, Trento, Quaderni di Verifiche, 1980, pp. 90-110; B. De Giovanni, Hegel e
Spinoza. Dialogo sul Moderno, Napoli, Guida, 2011; K. Diising, Von der Substanz zum Subjekt.
Hegels spekulative Spinoza-Deutung, in M. Walther (hrsg. von), Spinoza und der Deutsche Ide-
alismus, Wiirzburg, Konigshausen und Neumann Verlag, 1992, pp. 163-180; E. Fleischmann,
Die Wirklichkeit in Hegels Logik: Ideengeschichtliche Beziehungen zu Spinoza, «Zeitschrift fiir
philosophische Forschung» 18 (1964), pp. 3-29; E. E. Harris, The concept of Substance in Spi-
noza and Hegel, in E. Giancotti (a cura di), Spinoza nel 350° anniversario dalla nascita, Napoli,
Bibliopolis, 1985, pp. 51-71; P. Macherey, Hegel ou Spinoza, Maspero, Paris, 1979; P. Macherey,
Le Spinoza idéaliste de Hegel, in Spinoza und der Deutsche Idealismus cit., pp. 145-162; G. Ma-
luschke, Die Stellung des Spinozismus in Hegels Dialektik, «<Hegel-Studien» 13 (1974), pp. 55-82;
Y. Y. Melamed, Salomon Maimon and the Rise of Spinozism in German Idealism, «Journal of the
History of Philosophy» 42 (2004), 4, pp. 67-96; Y. Y. Melamed, Acosmism or Weak Individuals?
Hegel, Spinoza, and the Reality of the Finite, «Journal of the History of Philosophy» 48 (2010),
1, pp. 77-92; V. Morfino, Substantia sive organismus. Immagine e funzione teorica di Spinoza
negli scritti jenesi di Hegel, Milano, Guerini, 1997; V. Morfino, Incursioni spinoziste, Milano,
Mimesis, 2002, pp. 15-55; V. Morfino, Genealogia di un pregiudizio. L’immagine di Spinoza in
Germania da Leibniz a Marx, Hildesheim—Ziirich-New York, Georg Holms Verlag, 2016; M.
Pagano, Hegel: il soggetto e I’assoluto, «Teoria» 1 (2015), pp. 81-99; G. H. R. Parkinson, Hegel,
Pantheism and Spinoza, «Journal of History of Ideas» 38 (1977), 3, pp. 449-459; B. Sandkaulen,
Die Ontologie der Substanz, der Begriff der Subjektivitdt und die Faktizitdit des Einzelnen. Hegels
Widerlegung des Spinozanischen Metaphysik, in Internationales Jahrbuch des Deutschen Ideali-
smus, hrsg. von D. Emundts und S. Sedgwick, Berlin, De Gruyter, 2007, pp. 235-275; E. Shmueli,
Hegel’s Interpretation of Spinoza’s Concept of Substance, «International Journal for Philosophy
of Religion» 1 (1970), 3, pp. 176-191; Y. Yovel, Spinoza and other Heretics. The Marrano of the
reason, New Yersey, Princeton University Press, 1989.



190 Simone Farinella

tradizione storiografica, che identifica 1’opera di Spinoza con la Qabbalah ebraica’.
A partire dalle Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie del semestre inver-
nale 1820-21°%, Hegel adotta senza riserve questa modalita interpretativa dello spi-
nozismo e la integra, progressivamente, all’interno di una riflessione pilt ampia sul
significato speculativo del pensiero mistico, che coinvolge e chiama in causa anche
la teosofia bohmiana. Punto d’arrivo di questo processo interpretativo ¢ la formula-
zione della coppia d’opposti Spinoza-Bohme nella Logik des Seins (1832), precisa-
mente nella sezione della Qualitdt. La presente categorizzazione storico-filosofica
non rappresenta un’operazione casuale, ma un’attivita consapevole, animata da una
precisa finalita teoretica: in primo luogo, definire in termini acosmistici il pensiero
di Spinoza significa assumere un’interpretazione cabalistica dello spinozismo, che
si collega idealmente all’Elucidarius Cabalisticus di Johann Georg Wachter (Roma
1706); in secondo luogo, mettere in relazione il cabalismo di Spinoza con la teoso-
fia di Bohme attesta la volonta di comprendere il rapporto sussistente fra due poli
interni ad un medesimo nucleo concettuale. Poiché nel loro scontro e nella loro
riconciliazione, 1’Oriente e 1’Occidente, la Qabbalah ebraica e la Teosofia cristiana,
I’immobilismo ed il dinamismo, Spinoza e Béhme riflettono il nucleo speculativo
che anima il pensiero mistico.

Per sviluppare quanto sollevato in queste note introduttive, individuero, in primis,
i contenuti di quei testi che, alle fine del XVII ed al principio del XVIII secolo, hanno
reso possibile I’identificazione della Qabbalah con lo spinozismo. In seguito, analizzerd
le ramificazioni assunte da questo modello ermeneutico nella storiografia tedesca sette-
centesca. Successivamente, mostrerd come 1’assunzione hegeliana del concetto d’aco-
smismo sia inseparabile da una cornice interpretativa cabalistica del pensiero di Spinoza.
In conclusione, mi soffermero sulla diade Spinoza-Bohme, evidenziando la portata teo-
retica dell’operazione storico-filosofica di Hegel, volta ad afferrare cio che ¢ vivo della
tradizione mistica ebraica e cristiana.

2 Anche Paul Franks sostiene che Hegel abbia accettato alcuni elementi di questo modello inter-
pretativo dello spinozismo. La sua valutazione dell’operazione ermeneutica hegeliana ¢, pero,
negativa. Cfr. P. Franks, Nothing comes from nothing. Judaism, the Orient and Kabbalah in
Hegel’s Reception of Spinoza, in M. Della Rocca (ed. by), The Oxford Handbook of Spinoza,
edited by M. Della Rocca, Oxford, Oxford University Press, 2017, p. 534: «He [Hegel] was
thereby able to mantain the view, in which he was deeply invested, that Judaism was paralyzed
at the stage of development prior to the advent of Christ [...] The very idea of a modern Jewish
philosophy, in which Spinozism would be synthesized with elements of lurianic Kabbalah, was
thus completely excluded». La lettura di Franks ci restituisce un Hegel prigioniero dei suoi
pregiudizi e del tutto incapace di cogliere le potenzialita riposte nella filosofia moderna ebraica.
Contrariamente a quest’analisi, che trovo riduttiva e basata, a propria volta, su di un pregiudizio
(il presunto antigiudaismo di Hegel), mostrerd come 1’assunzione hegeliana di un’interpreta-
zione cabalistica della filosofia di Spinoza sia inserita all’interno d’una discussione pili ampia
sul significato speculativo del pensiero mistico. Soltanto cosi puo essere resa la portata teorica
di un’operazione storico-filosofica che non si lascia ridurre ad un presunto atteggiamento cri-
stiano-centrico ed euro-centrico di Hegel, ma che mira a definire un fenomeno — il misticismo
— nella sua globalita e nelle sue manifestazioni particolari.

3 Cfr. G.WF. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie 1820/21, hrsg. von K.
Grotsch, in Gesammelte Werke, Bd. 30,1, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2016, p. 419: «In der
That ist aber nur im Spinozismus Gott und es gilt gar keine Natur in demselben. Die Philosophie
des Spinoza ist so zu sagen Akosmismus und so gerade das Gegenteil des Atheismus».



Da Wachter a Hegel 191

1. Lo spirito cabalistico dello spinozismo: nascita e sviluppo di un modello interpretativo

E merito del barone Christian Knorr von Rosenroth se 1’Occidente & penetrato all’in-
tero degli intricati meandri della Qabbalah ebraica. Attento studioso di mistica, istruito
ad Amsterdam nella dottrina segreta del popolo ebraico, il barone von Rosenroth da
alle stampe, fra il 1677 ed il 1684, la Kabbala denudata, sive Doctrina Hebreorum
Transcendentalis et Metaphysica Atque Theologia, ossia una raccolta dei principali testi
della Qabbalah ebraica in traduzione latina. Fra le numerose opere della tradizione caba-
listica contenute nel compendio di von Rosenroth, si segnala il trattato Porta Coelorum
di Abraham Cohen de Herrera. Pensatore marrano, quest’ultimo, attivo in Europa, ad
Amsterdam soprattutto, nella prima meta del XVII secolo, e rimasto celebre per la sua
Puerta del Cielo, della quale la Kabbala denudata offre una traduzione a partire dalla
versione ebraica — a sua volta una traduzione dallo spagnolo — del 1655. Proprio questo
testo, capace di snellire le teorie cabalistiche con elementi tratti dalla filosofia neoplato-
nica e rinascimentale, fu accolto in Europa come un’efficace introduzione alla mistica
ebraica* e come la fonte par excellence del cabalismo spinoziano®.

La traduzione latina della Puerta del Cielo restituisce un testo suddiviso in otto
dissertazioni, che coprono le tematiche esposte da Herrera dal terzo al decimo libro
del suo trattato. I primi due libri dell’originale spagnolo, nei quali sono introdotti, ad
esempio, alcuni importanti concetti della Qabbalah (fra cui la dottrina delle Sephi-
roth), sono completamente omessi nella versione di von Rosenroth, che si apre con la
distinzione ontologica fra ente necessario ed ente contingente (tema, questo, del terzo
libro). Riguardo alla suddivisione in capitoli delle otto dissertazioni, si deve notare che

4 Sulla funzione di compendio esplicativo del pensiero cabalistico attribuita all’opera di Herrera cfr.
J.J. Brucker, Historia critica philosophiae ab initiis monarchiae romanae, ad repurgatas usque
literas, Lipsia, 1742, p. 922; D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Dritter Band,
Marburg, 1793, p. 149; J.G. Buhle, Geschichte der Philosophie, Géttingen, 1799, p. 155; W.G.
Tennemann, Geschichte der Philosophie, Leipzig, 1814, pp. 171-172; G.W.F. Hegel, Vorlesungen
iiber die Geschichte der Philosophie, hrsg. von K. Grotsch, in Gesammelte Werke, Bd. 30,1, p.
380; G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. Ausgewdhlte Nachschriften
und Manuskripte, hrsg. von P. Garniron und W. Jaeschke, in Vorlesungen, Bd. 8, Hamburg, Felix
Meiner Verlag, 1986, p. 172.

5 E interessante notare come il rapporto Abraham Cohen de Herrera-Spinoza sia stato e sia ancora
oggi oggetto d’indagine. Sul tema, vedi M. Beltran, Impronta del acosmismo lurianico en la
Ethica de Spinoza, «Revista de Filosofia» 40 (2015), 2, pp. 63-81; M. Beltran, The Influence of
Abraham Cohen de Herrera Kabbala’s on Spinoza’s Metaphysics, Leida, Brill, 2016; D. Bor-
kowski, Spinoza. Der junge De Spinoza: Leben und Werdengang im Lichte der Weltphilosophie,
Bd. I, Miinster, 1933, pp. 188-189; F. Di Poppa, Spinoza’s Concept of Substance and Attribute: a
Reading of the Short Treatise, «British Journal for the History of Philosophy» 17 (2010), 5, pp.
921-938; S.A. Ferro La filosofia di Spinoza e la filosofia ebraica medievale, «Giornale critico
della filosofia italiana» 16 (1935), pp. 50-64 e pp.169-180; G. Necker, Humanistische Kabbala
im Barock. Leben und Werk des Abraham Cohen de Herrera, Berlin/Boston, de Gruyter GmbH &
Co., 2011, pp. 232-241; G. Saccaro Del Buffa, Abraham Cohen Herrera et le jeune Spinoza entre
Kabbale et scolastique: a popos de la creation «ex nihilo», «Archives de Philosophie» 51 (1988),
1, pp. 55-73; G. Saccaro del Buffa, Herrera, Spinoza e la dialettica umanistica, in Spinoza ricer-
che e prospettive. Per una storia dello spinozismo in Italia, a cura D. Bostreghi e C. Santinelli,
Napoli, Bibliopolis, 2007, pp. 273-299; G. Saccaro del Buffa, Alle origini del panteismo. Genesi
dell’Ethica di Spinoza e delle sue forme d’argomentazione, Milano, Franco Angeli, 2004; H.C.W.
Sigwart, Der Spinozismus, Tlibingen, 1834; H. A. Wolfson, The Philosophy of Spinoza, Cambrid-
ge, Massachusetts, 1934, pp. 313-316.



192 Simone Farinella

essa non ricalca perfettamente i passaggi argomentativi del cabalista lusitano: spesso
intere sezioni non sono tradotte; altre volte, invece, in un medesimo paragrafo sono
accorpati e condensati nuclei tematici sui quali Herrera si sofferma per piu capitoli. A
prescindere da queste differenze formali, che, ovviamente, hanno delle ripercussioni
sul contenuto dell’opera, la traduzione di von Rosenroth restituisce — mostrandosi,
almeno in questo, fedele — i capisaldi del pensiero di Herrera. Di quest’ultimi, la Porta
Coelorum offre la seguente analisi e trattazione: nella prima dissertazione ¢ discussa
la distinzione ontologica fra ente necessario, ci0 che ¢ per sé, ed ente possibile, ci0
che non ¢ per sé e deriva il proprio essere da altro; nella seconda, nella quarta e nella
quinta dissertazione ¢ esposta la teoria della causalita divina, affetta dalla tensione fra
trascendenza ed immanenza d’En-Sof, dell’Infinito, nei suoi effetti®; nella terza dis-
sertazione e tratteggiata la dottrina dello ¢zimtzum, uno dei contributi pit originali del
pensiero di Isaak Luria; infine nell’ottava, nella nona e nella decima dissertazione sono
discusse alcune tematiche della Qabbalah ebraica, quali la teoria dell’Adam Kadmon,
la teoria delle Sephiroth, la teoria dei vasi e del significato mistico del Tetragram-
ma. All’interno dell’impianto metafisico di Herrera, un tema su tutti fu considerato
il fondamento teorico del cabalismo di Spinoza. La teoria della causalita divina, che
pone ad un tempo I’immanenza e la trascendenza della Causa Incausata nelle proprie
determinazioni, intrattiene un possibile legame con la definizione spinoziana della so-
stanza nei termini di causa immanens e causa remota omnium rerum’. Se da un lato la
sostanza deve essere considerata la causa immanente € non transuente di tutte le cose,
dall’altro lato la concezione spinoziana del rapporto causale, secondo le proposizioni
XXI-XXIII del De Deo, sembra escludere che da un attributo della sostanza divina o
da una modificazione immediata della medesima possano seguire effetti finiti, poiché
da essi possono derivare soltanto effetti necessari, eterni ed infiniti. O immanenza — e
con essa divinizzazione del mondo — o trascendenza — e con essa differenza fra Dio e
mondo — della Causa prima rispetto ai propri effetti. Queste due vie, che si differen-
ziano a seconda dell’accento posto sull’essere-uno di sostanza e modi, saranno battute
dalla critica e dalla storiografia tedesca sei-settecentesca. Due percorsi interpretativi
alternativi, anche se talvolta interconnessi, che trovano la loro radice comune nell’o-
pera di Johann Georg Wachter, a cui va riconosciuto il merito d’aver conferito un
impulso decisivo alla kabbalistische Spinoza-Rezeption in Germania.

6 Riguardo all’immanenza di En-Sof nei suoi effetti cfr. A. C. Herrera, La Porta del Cielo, a cura
di G. S. del Buffa, Vicenza, Neri Pozza Editore, 2010, p. 297: «Pero0 essendo la Causa Prima ve-
ramente infinita, come ¢ stato provato altrove, occorre che per quasi determinarsi e limitarsi in sé
abbia bisogno come di una differenza e separazione da sé, uscendo (secondo il modo d’intendere
del nostro intelletto), quasi per movimento da sé ad altro, fuori di sé (sebbene realmente in se
stessa e la medesima cosa che se stessa) e in definitiva da infinito a finito [...] Questo quasi uscire
da sé, che ¢ infinito, ad altro, che ¢ e conviene che sia finito, ¢ lo sha’ashu’a e quasi movimento,
con cui (sebbene in sé e totalmente il medesimo che lei stessa) sembra che differisca da sé e quasi
si incammini e tenda ad altro, si proporzioni ed adatti ad esso, cio¢ I’infinito al finito». Riguardo
alla trascendenza della Causa Incausata vedi Ivi, p. 150: «Da quell’uno, dico, che esclude da sé
ogni moltitudine e varieta di potenze, atti, attributi, intellezioni e intellegibili, volonta, desideri e
operazioni, e che consistendo purissimamente in sé non puo avere né ha alcuna relazione, rispetto
o proporzione con altro, poiché, in quanto infinito, dista in infinito da tutte le cose».

7  Spinoza non definisce mai la sostanza nei termini di causa remota omnium rerum. Si tratta di una
libera ripresa di un concetto discusso da Spinoza nello scolio della prop. XXVIII del De Deo, che
risultera funzionale a ci0 che analizzerd nei prossimi capitoli.



Da Wachter a Hegel 193

1.1 Spinozismo, giudaismo e divinizzazione del mondo

Johann Georg Wachter (1673-1757) pubblica nel 1699 ad Amsterdam lo scritto Der
Spinozismus in Judenthumb?®. 11 testo & concepito come una riproposizione letteraria del
dialogo avuto con Johann Peter Spaeth, un teologo austrico, educato ai valori del catto-
licesimo, convertitosi al luteranesimo intorno al 1680 e poi al giudaismo durante il suo
soggiorno a Kleve. Nello Streitschrift, che inscena uno scontro dialettico fra le principali
tesi della tradizione teologica cristiana ed ebraica, si alternano le argomentazioni di Spa-
eth, che nel testo compare con il nome di Moses Germanus (adottato dopo la conversione
alla religione ebraica), e le contro-argomentazioni di Wachter, che cerca di dimostrare
I’empieta e I’erroneita delle posizioni sostenute dal suo interlocutore.

Fin dalle battute iniziali del suo scritto, Wachter identifica con Judenthumb il pen-
siero cabalistico ebraico. Le fonti, su cui si fonda I’interpretazione wachteriana, sono
tratte, per lo pil, dalla Kabbala denudata di Knorr von Rosenroth’ e dalla Porta Coelo-
rum di Herrera, che contiene, a detta dell’autore, la radice della Gottlosigkeit spinozia-
na'®. Gottlosigkeit, che rivive si nello spinozismo, ma che ¢ radicata anche nella fonte
da cui Spinoza ha tratto la propria filosofia. Per Wachter, infatti, la dottrina segreta del
giudaismo, la Qabbalah, é perfettamente assimilabile allo Spinozismus, ossia ad una
forma radicale di «Vergotterung der Welt»''. Ab aeterno — poiché ex nihilo nihil fit'?
— ha luogo la deificazione dell’essere finito. La dove ¢ in atto una divinizzazione del
mondo non puod esservi nessuna forma autentica di Gottesdienstigkeit, di devozione
e d’ufficio divino. Strappando Dio dalla sua separatezza con il mondo, la Qabbalah
e lo spinozismo hanno soppresso le condizioni di possibilita della religione stessal®.
Ateismo, materialismo e panteismo, dunque, sono i tratti distintivi della mistica ebrai-
ca e del sistema di Spinoza. Lo Spinozismus in Judenthumb questo sostiene e questo
argomenta. Niente di piu, niente di meno.

8 Per inquadrare storicamente e filosoficamente il significato dell’opera di Wachter si veda T. Da-
gron, Toland et Leibniz. L’invention du Néo-Spinozisme, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin,
2009, 211-237; V. Morfino, Genealogia di un pregiudizio. L'immagine di Spinoza da Leibniz
a Marx cit., pp. 43-47; R. Otto, Studien zur Spinozarezeption in Deutschland im 18. Jahrhun-
dert, Frankfurt am Main, Peter Lang Verlang, 1994, pp. 95-101; G. Scholem, Die Wachtersche
Kontroverse iiber den Spinozismus und ihre Folgen, in Spinoza in der Friihzeit seiner religiosen
Wirkung, hrsg. von K. Griinder und W. Schmidt-Biggemann, Heidelberg, Lambert Schneider,
1984, pp. 15-25; W. Schroder, Spinoza in der deutschen Friihaufkldrung, Konigshausen & Neu-
mann Verlag, Wiirzburg, 1987, pp. 59-115; W. Schroder, «Die ungereimste Meinung, die jemals
von Menschen ersonnen worden» — Spinozismus in der deutschen Friithaufkldrung?, in Spinoza
im 18. Jahrhundert, hrsg. von E. Schiirmann, N. Waszek und F. Weinreich, Stuttgart, Friedrich
Fromman Verlag, 2002, pp. 121-139; M. Vasséanyi, Anima Mundi: The Rise of the World Soul
Theory in Modern German Philosophy, Dordrecht, Springer, 2011, pp. 224-233.

9 Cfr. J. G. Wachter, Spinozismus in Judenthumb, oder die von dem heiitigen Jiidenthumb und des-
sen geheimen Kabbala, Amsterdam, 1699, pp. 5-7.

10 Cfr.Ivi, p. 81: «Ich nenne euch unter vielen anderen die ich nennen konnte / den spanischen Rabbi
/ Abr. Cohen Irira, dessen Porta Coelorum oder Himmel Pforte ja so deutlich abgefasst ist / daf
mann eure Cabalistische Kiinsten und in denselben die Spinozistiche Gottlosigkeit (die ich im
Anfang aus Anleitung Hrn. Burnets Anmerkung iiber der Jiiden Cabala, bloss von ferne gerochen)
hier mit Hdnden greiffen kann».

11 Ivi,p.8.

12 1Ivi,p.23.

13 Ivi, p. 22: «Daf es in Natur und Creatur verordnet sey / die gegenwdrtige sinnliche Welt zu ver-
leugnen / und das verborgene Gott(es) zu suchen / und daf allein darin die Religion bestehe».



194 Simone Farinella

Nel giro di appena sette anni, queste posizioni di Wachter sono oggetto di una radi-
cale revisione. La ragione di questo cambio di prospettiva é da ascriversi ad una serie
di critiche a cui va incontro lo Spinozismus in Judenthumb. Nella Defensio Cabbalae
Ebraeorum contra auctores quosdam modernos (1700), Johann Franciscus Buddeus
rimprovera a Wachter d’aver appiattito eccessivamente la Qabbalah sull’opera di Her-
rera — divulgatore, a suo modo di vedere, di una forma inautentica della tradizione
ebraica — e d’aver diffuso un modello interpretativo del pensiero cabalistico errato,
poiché esso, in nessun modo, sarebbe assimilabile alla spinoziana Vergotterung der
Welt'. In risposta a Buddeus, Wachter pubblica 1’ Elucidarius Cabalisticus, nel quale
dimostra ’unita della Qabbalah e dello spinozismo a partire da un angolo visuale
antitetico a quello sviluppato nello Spinozismus in Judenthumb. Contrariamente allo
Streitschrift del 1699, Wachter sostiene che né la Qabbalah né la filosofia di Spinoza
possono essere considerate due forme di divinizzazione del mondo, poiché entrambe
predicano una differenza netta fra Dio e mondo, fra infinito e finito, fra natura natu-
rans e natura naturata®. Dio non ¢ la sostanza del mondo, non € in esso immanente,
ma semplicemente si rivela in esso, mantenendo inalterata la propria eccedenza e di-
stinzione ontologica. In questo contenuto ontoteologico, la Qabbalah e lo spinozismo
trovano la propria identita speculativa. La riduzione di questi due sistemi filosofici a
delle forme grossolane di panteismo ed ateismo ¢ superata da un’interpretazione della
metafisica spinoziana teistica'®, che contiene, in potenza, alcuni presupposti della suc-
cessiva lettura acosmistica dell’opera di Spinoza.

In chiusura di questa sezione sulla Wachters Spinoza-Rezeption, possiamo dire
che gli scritti wachteriani favorirono la diffusione di una modalita interpretativa
dello spinozismo estremamente suggestiva. L’identita di ontologia spinoziana e co-
smogonia cabalistica divenne un fopos tanto della storiografia tedesca del XVIII
secolo, quanto del dibattito extra-accademico sul pensiero di Spinoza svoltosi in
Germania alla fine del XIX secolo. Come mostrerd nelle prossime pagine, questa
unita sara accolta e riformulata a partire da certi elementi dello Spinozismus in Ju-
denthumb e dell’Elucidarius Cabalisticus. A seconda della loro rielaborazione ed
integrazione con altri nuclei tematicamente affini, s’assistera ad un’accentuazione,
ad una relativizzazione o ad una negazione delle possibili implicazioni panteistiche
e materialistiche della metafisica di Spinoza.

14 Cfr. J. F. Buddeus, Defensio Cabbalae Ebraeorum contra auctores quosdam modernos, Halle,
1700, pp. 207-231.

15 Riguardo alla Qabbalah si confronti J. G. Wachter, Elucidarius Cabalisticus, Roma, 1706, p. 31:
«Sed ne quis Mundum cum ipso Deo benedicto in secula sonfundant, subjugunt, Substantiam
divinam esse natura priorem affectionibus sui, adeoque Mundum esse Deo posteriore, non Deum,
sed manifestationem e revelationem Dei, in se occulti. Negantem autem Mundum esse Deum,
de Deo in se spectato (id est quatenus spectatur ut En Soph, seu occultus e se solo contentus)
intelligi volunt». Relativamente a Spinoza si veda J. G.Wachter, Elucidarius Cabalisticus, cit.,
p- 68: «Quod lectores Spinozae Deum et naturam confundat, concedo; sed quod Spinoza ipse
hujus confusionis autore et praeceptor sit, ex quibus scripti habemus? Nonne distinctionem inter
naturam naturantem et nateram naturatam diserte agnoscit et defendit? Nonne oppugnat eos, qui
naturam Dei ad essentiam rerum creaturum spectare dicunt? Nonne aperte negat, tractatum suum
Theologico-politicum so fundamento niti, quod Deus et natura unum idemque sint?».

16  Cfr. G. Scholem, Die Wachtersche Kontroverse iiber den Spinozismus und ihre Folgen, in Spinoza
in der Friihzeit seiner religiosen Wirkung cit., p. 22.



Da Wachter a Hegel 195

2. La maniera d’interpretare materialisticamente lo spinozismo

Riguardo all’interpretazione ateistico-materialistica del pensiero di Spinoza, prenderd
in esame alcune sezioni della Historia critica philosophiae a mundi incalculabilis ad
nostram usque aetatem deducta (1743-1767) di Johann Jacob Brucker ed alcune parti del
Geist der speculativen Philosophie di Dietrich Tiedemann (1791-1797).

Nelle battute conclusive del quarto volume della sua Historia critica, Brucker accosta,
sulla base di opinioni autorevoli, fra cui spicca quella dell’«acutissimus Wachterus»",
la filosofia di Spinoza alla Qabbalah ebraica. Nonostante ’identificazione delle esat-
te fonti cabalistiche del pensiero spinoziano rappresenti una tanto «difficilis et incerta
quaestio»'®, Brucker ritiene che lo spinozismo abbia attinto, distorto e sviluppato fino
all’ateismo certi assunti dell’emanazionismo cabalistico. La Vergotterung der Welt, os-
sia I’essere immanente della sostanza nelle proprie determinazioni, e il risultato teo-
retico proprio della metafisica di Spinoza, ma non della Qabbalah, ossia di un sistema
deistico'®, che, proprio in virtll del suo impianto emanatistico, mantiene una differenza
fra Deus absconditus e Deus manifestus™. Accettata la derivazione dello spinozismo
dalla tradizione ebraica, segue una condanna di questo sistema affine allo Spinozismus
in Judenthumb ed una rivalutazione della Qabbalah in linea con I’ Elucidarius Cabbali-
sticus. Al contrario di Wachter, per Brucker assolvere la mistica ebraica dall’accusa di
panteismo non significa riabilitare la filosofia di Spinoza. Dalla Kabbala Denudata di
von Rosenroth, dalla Porta Coelorum di Herrera, dalle opere di Wachter, di Buddeus e di
altri ancora®', Brucker raccoglie quegli elementi probativi a partire dai quali & emessa la
condanna d’ateismo nei confronti dello spinozismo e I’attenuante di deismo nei riguardi
della Qabbalah.

In continuita con la Historia critica di Brucker, si segnala il Geist der speculativen
Philosophie di Dieter Tiedemann. Declinando con una certa originalita I’identita conte-
nutistica di spinozismo e Qabbalah??, lo storico della filosofia nota che

17  Cfr. J. Brucker, Historia critica philosophiae a mundi incalculabilis ad nostram usque aetatem
deducta, Lipsia, 1743, p. 695: «Et sunt quidem nonnulli viri docti, qui com nossent patriarum
antiquitatum consultum fuisse Spinozam, intelligerent autem systema Cabbalisticum eodem co-
thurno incedere, cuius Or haensoph unica illa substantia fit, ex qua innumerae modificationes, vel
emanationes potius exortae sint; Cabbalistarum metaphysicam parentem Spinozismi accusant.
Qua in opinione praeter ven. Reimmanum maxime versatur acutissimus Wachterus. Qui ex eo
quoqoue consensu Spinozae cum Cabbalistis, (quos prius tamen ideo atheismi accusaerat) pro
Spinozae innocentia ed sensibus purioribus argumentum peti posse, non sine invidia nomini suo
conflata contendit».

18  Ibidem.

19 J. Brucker, Historia critica philosophiae a mundi incalculabilis ad nostram usque aetatem de-
ducta, Lipsia, 1743, p. 1067: «Quodsi ergo Cabbalistae athei dicendi non sunt, quod voce stricte
sumta facile largimur, agnoscendus tamen Deismus eorum ab ista impietate prope remotus».

20 Ivi, p. 1067: «Sed uno eoque luculento argumento differentia inter systema Cabbalisticum et
Spinozisticum [...]. At Deum esse caussam rerum non immanentem, sed emanantem, sicque
Deum manifestatum explicatumque a Deo occulto distinguendum esse Cabbalistac ubique
ingeminant, sicque ispi immane inter suum et Spinozisticum systema discrimen statuunt».

21  Per maggiori informazioni, vedi il capitolo che Brucker dedica Qabbalah nel secondo volume
della Historia critica (Ivi, pp. 861-1069).

22 Alla pari di Brucker, che considera 1’opera di Herrera una razionalizzazione della Qabbalah (cfr.
Ivi, p. 922), Tiedemann sostiene che la Porta Coelorum sia 'unica fonte capace di restituire
informazioni chiare sulle dottrine cabalistiche. Tutta la sezione del Geist der speculativen Phi-
losophie dedicata alla Qabbalah altro non ¢ che un commento alla Himmelstor di Herrera. Cfr.



196 Simone Farinella

Spinozens Pantheismus ist ganz auf seinem Boden gewachsen, und aus Anwendung
Carthesianischer Methode, und Begriffe auf Hebréischen Kabbalismus erwachsen, wie nacher
sich zeigen wird; also den hat er einmahl von dem hollandischen Arzte nicht bekommen?.

Metodologicamente affine al pensiero di Cartesio, la filosofia di Spinoza non fa altro
che dare una forma espositiva moderna, ossia matematica, alle principali tesi cabali-
stiche, che trovano una nuova vita nel more geometrico dell’Ethica. Fra gli elementi
della mistica ebraica accolti da Spinoza nel suo sistema, Tiedemann individua la teoria
lurianica dello #zimzum e la concezione cabalistica della processualita divina. Proprio
dall’idea di una contrazione interna alla divinita, sono tratte due conseguenze decisi-
ve: il Deus spinoziano, in quanto luce diffusa nello spazio, ¢ originariamente materia;
essendo materia originaria, la potenza infinita della substantia non si esprime in un’in-
finitd d’attributi, ma si riduce al solo attributo dell’estensione®. Spunti gia presenti in
Herrera, Wachter e Brucker si coniugano in quest’interpretazione materialistica dello
spinozismo. Altrettanto si puo dire sull’attivita causale della sostanza. Come Brucker
prima di lui, Tiedemann nota che la principale differenza fra la Qabbalah ed il pensiero di
Spinoza risiede nel superamento spinoziano dell’emanatismo cabalistico. L’idea di una
causa immanente di tutte le cose e 1’abbandono di un processo graduale di produzione
del cosmo ¢ cio che determina lo scarto fra spinozismo e mistica ebraica®. A differenza
della Historia critica, il Geist der speculativen Philosophie non sviluppa la dicotomia
fra deismo cabalistico e panteismo spinoziano: in entrambi questi sistemi di pensiero,
Dio ¢ la luce da cui tutto deriva e nella quale tutto ¢ ricompreso. Dio ¢ ’intero senza
essere nessuna cosa particolare e nessun ente finito puo sussistere al di fuori dell’unita
divina. Lo spinozismo, lasciandosi alle spalle la teoria dell’emanazione, ¢ addirittura una
«aus der durch Alessandrinische verbesserten Kabbalisterei»*®. Una Qabbalah, dunque,

D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie cit., p. 149: «Aus den beiden eben gennanten
Hauptbiicher die Kabalistenlehren herauszuziehen, und in einige Verbindung zu bringen, wiirde
hochst saure, und doch dazu wenig verdienstliche Miihe sein: weil die Dunkelheit beider, selbst
den Kindern des Israels manchen Kommentar abgendthigt, und der Mangel an philosophischen
Zusammenhdnge, zu angestrengtem Nachdenken sie gezwungen hat. [...] Und ich schmeichele
mir daher mit Nachsicht der Leser, wenn ich ihnen das System in der Gestalt darlege, die ein
spdterer Israelit, Rabbi Abraham Cohen Irira, in dem Buche, betitelt Himmelstor (Porta coelo-
rum) ihm gegeben hat». Per Tiedemann appurare le fonti cabalistiche del pensiero di Spinoza si-
gnifica, in realta, verificare I’influenza esercitata dalla Porta Coelorum sulla filosofia spinoziana.

23 D. Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Sechster Band, welcher von Thomas Hobbes
bis auf Georg Berkley geht, Marburg 1797, p. 207.

24 D.Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Dritter Band, Marburg, 1793, p. 160: «Weil in Gott
schon Ausdehnung war, Gott schon einen Raum einnahm, mithin der Raum unerschaffen ist. Auch wiir-
de man dann gestehen miissen, daf die gottliche Ausdehnung Materie, mithin Gott und Materie wesen-
tlich einerlei ist. Der offenbare Spinozismus! ohne Zweifel aus diesen Sdtzen auch zuerst entsprungen».

25 D.Tiedemann, Geist der speculativen Philosophie, Sechster Band, cit., p. 234: «Nun erhellt sich
die Unendlichkeit des Spinozismus mit, wie seine Entstehung aus der durch Alessandrinische
verbesserten Kabbalisterei. Diese Lehre, dafi Gott das Ens iiberhaupt, das unbestimmte und al-
lgemeine Subjekt, das hochste Geschlecht aller Dinge ist, aus welchem sie durch logische Her-
leitung, oder Division flieflen, und in dem sie virtuell enthalten sind. Spinoza sezt dafiir Gott ist
aller Dinge Substanz, sie alle floss von ihm nur Modificationen [...]. Darin aber entfernt sich
unser Philosoph von den Kabbalisten und Alessandrinern, daf er keine stufenweise Erzeugungen
der Dinge aus Gott annimmt; dafl er nicht so sagt: sie sind aus ihm, sondern sie sind in ihm als
Attribute und Modifikationen».

26  Ibidem.



Da Wachter a Hegel 197

migliorata dall’apporto della filosofia alessandrina, che pero, rispetto alla sua fonte ori-
ginaria, non concede una specifica sostanzialita agli individui*’. A detta di Tiedemann,
il finito, considerato sia come singolarita, che come molteplicitd (mondo fenomenico),
non riceve e non possiede un proprio essere per-sé nell’ontologia spinoziana: essendo
indistinti, la Materia originaria ed il mondo (sfera del finito) non intrattengono alcuna
relazione, poiché la sfera del finito (Welt) é da sempre risolta — senza essere, pertanto,
mai veramente — nella sostanza divina?. Soltanto la totalita, e non la parte, mai realmente
autonoma ed indipendente dall’intero, & reale nello spinozismo®.

La Storia della filosofia speculativa ha alle spalle tutta una seria di questione teoriche
sorte dalla pubblicazione delle Spinozabriefe di Jacobi (1785 e 1789). Se le osservazioni
sul materialismo si collegano a quei testi riconducibili alla prima modalita interpretativa
del cabalismo di Spinoza (Spinozismus in Judenthumb e Historia critica), le considera-
zioni sull’uni-totalita della sostanza sono derivabili dal dibattito suscitato dalle critiche
jacobiane al sistema spinoziano. Il manuale di Tiedemann ha la singolare capacita di
far coesistere e collidere due modalita interpretative dello Spinozismus costruite su due
comprensioni antitetiche del suo rapporto con la mistica ebraica. Con Tiedemann la let-
tura materialistica del pensiero di Spinoza raggiunge un alto livello di complessita, la
cui ricchezza deriva sia da una reinterpretazione delle fonti gia incontrate, che dall’as-
sunzione di certi elementi speculativi presenti nella lettura acosmistica della filosofia di
Spinoza.

2.1 La modalita interpretativa acosmistica del pensiero spinoziano

La pubblicazione nel 1785 del testo Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an
Herrn Moses Mendelssohn rappresenta non soltanto un momento fondamentale del-
la Spinoza-Renaissance in Germania, ma anche uno snodo cruciale nello sviluppo
dell’interpretazione acosmistica del sistema di Spinoza®. A partire dall’identifica-
zione della filosofia cabalistica con lo spinozismo, tesi questa sostenuta nella lette-
ra inviata a Mendelssohn il 21 aprile 1785%', Jacobi sviluppa un’interessante lettura

27 Ivi,p.235: «Die Emanationslehre und Cabbalisten nidhern sich mehr den Heraklitern und Stoikern,
und gestatten somit den Individuen mehr Substantialitit; Spinoza hingegen tritt mehr auf die Seite
der Eleatiker».

28  Cfr.Ivi, p. 232: «Gott ist demnach die Substanz iiberhaupt, die unendliche Substanz, welche keine
Einschrdnkung hat, mit anderen Worten, die abstrakte Substanz, und ein blof} Gedankending [ ...]
Auf der andern aber, niihrt es sich den Eleatischen Lehre, indem, wenn die Individuen alle Sub-
stantialitdt genommen wird, ihnen nicht mehr als blofle Scheinexistenz iibrig bleib».

29  1vi, p. 240: «Die Individuen sind blole Modifikationen jenes Gottesbegriffes, die ohne ihn, und
von ihm abgesondert, kein Daseyn haben».

30  Sul ruolo svolto da Jacobi nella Spinoza-Renaissance vedi V. Verra F.H. Jacobi. Dall’illuminismo
all’idealismo, Torino, Edizioni di Filosofia, 1963. Di recente pubblicazione ¢ la raccolta di saggi
Friedrich Heinrich Jacobi. Ein Wendepunkt der geistigen Bildung der Zeit, hrsg. von W. Jaeschke
und B. Sandkaulen, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2014, dove, parallelamente alla funzione
svolta da Jacobi nell’ambiente culturale del suo tempo, ¢ ricostruita I’interpretazione jacobiana
della filosofia di Spinoza.

31 Cfr. FH. Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelsonn, in
Friedrich Heinrich Jacobi Werke,Band 1,1, hrsg. von K. Hammacher und W. Jaeschke, Hamburg,
Felix Meiner Verlag, 1998, pp. 121-122: «Die Cabalististische Philosophie, so viel davon der Un-
tersuchung offen liegt, und ihren besten Commentatoren, von Helmont dem Jiingeren, und Wach-
ter, ist als Philosophie nichts anders, als unentwickelter oder neu verworrener Spinozismus».



198 Simone Farinella

del pensiero spinoziano, capace di problematizzare originalmente quella divisio-
ne fra Dio e mondo posta da Wachter a salvaguardia tanto della Qabbalah quanto
del sistema spinoziano (Elucidarius)®. Nella riproposizione letteraria del dialogo
avuto con Lessing, Jacobi afferma, appellandosi ad un principio gia impiegato da
Wachter**, che lo spirito dello spinozismo (der Geist des Spinozismus) pud essere
riassunto dall’antica massima a nihilo nihil fit**. In forza di questo principio, la
sostanza spinoziana ¢ definita come «ein nur immanentes En-Sof; eine inwohnende,
ewig in sich unverdndliche Ursache der Welt»*, che rigetta ogni causa interme-
dia, secondaria o remota, che possa giustificare il passaggio dall’ Unendlichkeit alla
Endlichkeit. Negando la creazione ex-nihilo, Spinoza delinea una sostanza che pro-
duce, mantiene e risolve in sé il mondo ab aeterno. Da cio segue quella che Jacobi
considera la messa in discussione spinoziana dello statuto ontologico dell’essere
finito: senza una creazione dal nulla, senza un superamento dell’eternita mediante
la produzione nella temporalita di un essere-altro, non pud spiegarsi 1’origine e
I’autonomia degli enti particolari*®. Appellandosi ancora una volta alla Qabbalah,
Jacobi sottolinea che «es an und fiir sich selbst unmdéglich sey, das Unendliche aus
dem Endlichen zu entwickeln, und den Uebergang des einen zu dem anderen, oder
ihre Proportion, durch irgend eine Formel heraus zu bringen»® . Questa afferma-
zione, assieme al gia ricordato a nihilo nihil fit, si collega, in realta, all’interpre-
tazione jacobiana della formula determinatio est negatio: nel sistema di Spinoza
I’ens realissimum & Dio, mentre le cose particolari, in quanto determinazioni del di-
vino, sono da considerarsi come delle semplici negazioni, dei non entia*®. Nessuna
forma d’alterita, che rivendichi una propria autonomia rispetto all’unica sostanza,
puo essere pensata e puo essere realmente. Fuori dall’unita non sussiste alcunché:
dall’eternita esiste un Essere indiviso che risolve ed annienta nella propria inde-
terminatezza I’essere per-sé della finitezza. Non si da né passaggio dall’infinito al
finito, né ricomposizione dell’unita fra finito ed infinito. La sostanza spinoziana &
un nulla da cui non deriva assolutamente nulla. La differenza fra Dio e mondo ¢ cosi
annullata da Jacobi: lo spinozismo, forte della sua eredita cabalistica, rappresenta

32 Che Wachter rappresenti un riferimento imprescindibile dell’interpretazione jacobiana del cabali-
smo di Spinoza ¢ attestato dalla citazione dell’ Elucidarius Cabalisticus nella gia ricordata lettera
del 21 Aprile 1785. Per il passo in questione, vedi supra, nota 29. Su questo punto cfr. anche G.
Scholem, Die Wachtersche Kontroverse iiber den Spinozismus und ihre Folgen, in Spinoza in der
Friihzeit seiner religiosen Wirkung, cit., p. 25: «Das Problem von Spinozas Kabbalismus reicht
bis zu dem beriihmten Spinoza-Streit zwischen Moses Mendelssohn und Friedrich Jacobi [...]
Der eine, Mendelssohn, beruft sich auf Spinozismus im Jidenthumb, der andere, Jacobi, auf den
Elucidarius cabalisticus».

33 Cfr.infra,p. 4.

34  F.H.Jacobi, Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelsonn cit., p. 18.

35 Ibidem.

36  Ivi, pp. 94-95: «Wer ein Beginn des Endlichen annimmt, der nimmt ein Entstehen aus dem Nichts
an [...] Eine Handlung, die das Unendliche Wesen erst begonne, konnte nicht anders als nach
Ewigkeit begonnen werden, und die Bestimmung dazu konnte aus sonst nichts hervorgehen, als
aus dem Nichts».

37 Ivi,p.31.

38  Cfr. Ivi, p. 100: «XII. Determinatio negatio est, seu determinatio ad rem iuxta suum esse non
pertinet. Die einzelnen Dinge also, in so ferne sie nur auf eine gewisse bestimmte Weise da sind,
sind die non-entia; und das unbestimmte unendliche Wesen, ist das einzige wahrhafte ens reale,
hoc est, est omne esse, et praeter quod nullum datur esse».



Da Wachter a Hegel 199

una forma radicale di nichilismo, che, cercando di risolvere la finitezza nell’unita
della sostanza, determina 1’essere nullo tanto del divino, quanto dell’ente finito®.

Sara la fede in un Dio personale la risposta di Jacobi a questo scacco mosso dal
nichilismo. Piu della risposta, cid che mi preme sottolineare in conclusione di questo
paragrafo ¢ I’importanza dell’interpretazione jacobiana ai fini della lettura acosmi-
stica del pensiero di Spinoza. Attingendo originalmente dalla storiografia cabalisti-
ca sullo spinozismo, Jacobi ha gettato nel nulla, o nell’indeterminatezza, 1’intero
impianto metafisico spinoziano. Con questa operazione interpretativa, sicuramente
discutibile da un punto di vista filologico, ma non per questo priva di spessore te-
oretico, ¢ stato fissato un paradigma su cui si svilupperanno una serie di riflessioni
che, mutatis mutandis, si protrarranno fino ad Hegel. Fra gli anelli di congiunzione,
che ci consentiranno di riscostruire concettualmente il passaggio da Jacobi ad Hegel,
si segnalano Karl Heinrich Heydenreich e Solomon Maimon, dei quali andremo ad
analizzare il Natur und Gott nach Spinoza del 1789 e la Salomon Maimons Lebens-
geschichte del 1792-93.

2.2 L’essere puro della sostanza: Heydenreich e Maimon in dialogo

Nel suo Natur und Gott nach Spinoza del 1789*, Heydenreich offre una discussione
della filosofia spinoziana in forma dialogica. Protagonisti del testo sono Parmenide e
Senofane, il primo in veste di critico ed il secondo in veste di difensore dello spinozi-
smo. Lo scambio dialettico fra i due interlocutori fa emergere un’immagine abbastanza
singolare della sostanza divina: essa ¢ definita sia come pura, monolitica ed indivisa
unita — secondo le modalita conoscitive della conoscenza intellettuale —, sia come tota-
litd concretamente articolata — secondo le modalita conoscitive dell’immaginazione —.
Scrive Heydenreich:

Nur vermittelst der Phantasie, sagt er, mogen wir uns die Groe als theilbar, endlich,
und vielfach vorstellen. Wenn wir sie mit dem Verstande denken, so miifen wir sie
als unendlich, untheilbar, und einig annehmen. Indem wir nun Aufeinanderfolge und
GroPe nach unserer Willkiihr eintheilen konnen, wenn wir sie gesondert von der
Substanz vorstellen, so entsteht Zeit und Maaf. Diese konnen wir grofer oder kleiner
annehmen, wenn wir die Moden fiir sich betrachten, und nicht die Ordnung der ganzen
Natur; denken wir aber die Substanz selbst, so miifen wir diese Vorstellungsart
vergessen, oder ihren Begriff zerstohren. An sich hat die Ausdehnung, so wie das

39  Un critica analoga ¢ mossa da Jacobi alla filosofia fichtiana, accusata di nientificare 1’oggettivo.
Nella sua decostruzione e riproduzione dell’oggettivita, I’Io dissolve 1’oggetto nella pura forma-
lita delle proprie trame concettuali. Per Jacobi, il mantenersi dello spirito e del sapere scientifico
in una dimensione nichilistica ¢ la cifra della Wissenschaftlehre di Fichte. Su questo punto cfr.
F.H. Jacobi, Jacobi an Fichte, in Friedrich Heinrich Jacobi Werke, Band 2,1, hrsg. von W. Ja-
eschke und I.-M- Piske, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2004, p. 202: «Der Menschliche Geist
[...] muB [...] Weltschopfer, und — sein eigner Schopfer werden [...] er muBl sich dem Wesen
nach vernichten, um allei nim Begriffe zu entstehen, sich zu haben: in dem Begriffe eines reinen
absoluten Ausgehen und Eingehen, urspriinglich — aus dem Nichts, fiir Nichts, in Nichts». Sulla
rilevanza di Jacobi all’interno della «storia» del nulla, vedi S. Givone, Storia del nulla, Bari, La-
terza, 2003, pp. 160-170.

40  Sull’interpretazione di Karl Heinrich Heydenreich dello spinozismo vedi H.-J. Gawoll, Karl Hein-
rich Heydenreich: Spinozismus als Metaphysik und Vernunftglaube, in Spinoza im 18. Jahrhun-
dert cit., pp. 407-429.



200 Simone Farinella

Denken keine Theile; nur dann eignen wir sie ihr zu, wann wir sie betrachten, wie sie
unseren Sinnen und unserer Phantasie erscheint. Demnach machen die Dinge an sich
ein unendliches Wesen*'.

Da questa lunga citazione si possono cogliere alcune reminiscenze delle argomen-
tazioni di Jacobi: la distinzione fra una conoscenza intellettiva ed immaginativa della
sostanza, I’essere vero di cio che ¢ indiviso ed il non sussistere delle parti sono chiavi
di lettura dello spinozismo riconducibili alla settima appendice delle Spinozabriefe (edi-
zione del 1789) e all’interpretazione jacobiana della formula spinoziana determinatio est
negatio. In forza di questi principi, la sostanza di Spinoza, al pari dell’essere parmenideo,
che, nella sua eterna perfezione, esclude da sé cio che ¢ soggetto alle leggi del nascere
e perire, ¢ una totalita indivisa, all’interno della quale non puo essere afferrata nessuna
forma di particolarita. E questo, ci dice Heydenreich, perché la risoluzione del mondo
nell’unita della sostanza ¢ quella forma di non-legame sussistente fra due estremi — I’ens
reale ed i non-entia — che mai danno vita ad un’autentica dinamica relazionale. Strappare
la parte dal tutto, I’essere per-sé dall’essere in sé, il finito dall’infinito ¢ semplicemente il
frutto di una modalita conoscitiva dell’ Assoluto — I’immaginazione — del tutto incapace
di cogliere cio che il divino é in verita, ossia uno e indiviso. Seppur manchino espliciti
riferimenti alla Qabbalah, lo scritto di Heydenreich, accettando le principali tesi di Jaco-
bi sull’ontologia spinoziana, si fa promotore, nolens volens, di un modello interpretativo
riconducibile al presunto cabalismo del pensiero di Spinoza.

Sempre nel contesto dello Spinozastreit di fine 700, merita d’essere approfondita la figura
di Salomon Maimon*. Istruito nella Qabbalah* e perfettamente inserito nel dialogo culturale
del proprio tempo, questo autore porta ad una sistematizzazione originale e personalissima
non soltanto I’eredita teoretica di Jacobi ed Heydenreich, ma anche la Spinoza-Rezeption
fin qui esaminata. Nella sua autobiografia Salomon Maimons Lebensgeschichte, pubblicata
a Berlino fra il 1792 ed il 1793, Maimon sostiene che il pensiero cabalistico non si discosti
minimamente dallo spinozismo e che, anzi, sia assolutamente identificabile con 1’impianto
metafisico sviluppato da Spinoza. A questo riguardo, scrive Maimon:

In der Tat ist die Kabbala nichts anderes als erweiterter Spinozismus, worin nicht
nur die Entstehung der Welt aus der Einschrinkung des gottlichen Wesens iiberhaupt
erklért, sondern auch die Entstehung einer jeden Art von Wesen und ihr Verhiltnis zu
allen iibrigen aus einer besonderen Eigenschaft Gottes hergeleitet wird. Gott als das letzte

41 K.H. Heydenreich, Natur und Gott nach Spinoza, Leipzig, 1789, pp. 204-205.

42 Negli ultimi anni si € registrato un interesse crescente nei confronti di questo autore. Per un’analisi
degli aspetti generali del pensiero di Maimon, si rimanda a G. Freudenthal (edited by) Salomon
Maimon: rational dogmatist, logical skeptic, Kluwer Academic Publishers, Dordrect, 2003. Ri-
guardi al rapporto di Maimon con 1’idealismo tedesco, si raccomandano i contributi di Yitzhak
Melamed, che ha dimostrato come certe posizioni della filosofia classica tedesca siano state anti-
cipate dalle opere del filosofo ebreo. Cfr. Y. Y. Melamed, Salomon Maimon and the Rise of Spino-
zism in German Ildealism cit. e Y. Y. Melamed, Acosmism or Weak Individuals? Hegel, Spinoza,
and the Reality of the Finite cit. Infine, si ricorda il saggio di W. Bonsiepen, Salomon Maimons
Einsicht in die Unausfiihrbarkeit seines Versuchs einer Verneinung von Kantischer Philosophie
und Spinozismus, in Spinoza im 18. Jahrhundert cit., pp. 377-407, dove ¢ esaminata I’interpreta-
zione di Maimon del pensiero leibniziano, spinoziano e kantiano.

43 Sulla formazione cabalistica di Maimon vedi il quattordicesimo ed il diciannovesimo capitolo della sua
Lebensgeschichte. Cfr. S. Maiomon, Lebensgeschichte, in Salomon Maimon Gesammlte Werke,a cura
di V. Verra, Hilderheim- Ziirich-New York, Georg Olm Verlag, 2000, pp. 126-150 e pp. 207-242.



Da Wachter a Hegel 201

Subjekt und die letzte Ursache aller Wesen heifit En-Bof (das Unendliche, wovon an sich
betrachtet nichts pridiziert werden kann). In Beziehung auf die unendlichen Wesen aber
werden ihm positive Eigenschaften beigelegt, diese werden von den Kabbalisten auf zehn
reduziert, welche die zehn Sephirot genannt werden*.

Elementi e modelli interpretativi a noi noti ricorrono in questo estratto della Lebensge-
schichte: innanzitutto, la teoria dello fzimtzum — probabilmente connessa da Maimon con
la libera e, ad un tempo, necessaria causalita della sostanza spinoziana — é quella libera
attivita a partire dalla quale ogni cosa finita, in quanto modificazione della divinita, puo
essere dedotta dall’Infinito o da una sua proprieta. In secondo luogo, I’En-sof cabalistico,
al pari della substantia di Spinoza, é il punto di partenza e d’arrivo dell’intero processo
creativo, che trova la sua unita nella Causa prima ed ultima di tutte le cose. Proprio questo
punto di contatto e di congiunzione fra Qabbalah e spinozismo, spinge Maimon a sviluppa-
re, sempre nella Lebensgeschichte, la seguente interpretazione dell’ontologia spinoziana:

In diesem System ist die Einheit reel; das Mannigfaltige aber blof idealistisch. [...] Es ist
unbegreiflich, wie man das spinozistische System zum atheistischen machen knnen? da sie
doch einander gerade entgegengesetzt sind. In diesem wird das Dasein Gottes, in jenem das
Dasein der Welt geleugnet. Es miifte also eher das akosmische System heifien®.

Con un colpo ben assestato, Maimon spazza via le accuse di ateismo rivolte al siste-
ma di Spinoza. Nel sistema spinoziano, soltanto I’unita, che si esplica e fonda a partire
dall’unica sostanza (Dio), ¢ reale, mentre il mondo, inteso come sfera della fenomeni-
cita, non ¢ reale. Come I’En-sof, che ¢ origine di tutto cid che ¢ e riunifica in sé tutto
cio che deriva dalla sua causalita, cosi la sostanza € reel in quanto contiene in sé tutte le
determinazioni che seguono dalla sua potenza infinita. Secondo la definizione acosmi-
stica dello spinozismo, solo Dio &, mentre il mondo non ¢, essendo eternamente risolto
nell’essere uno della sostanza. Il nulla, con cui Jacobi identifica il principio portante
dello spinozismo, e I’indeterminatezza, con cui Heydenreich caratterizza la substantia
di Spinoza, sono positivamente riunificati da Maimon nella definizione d’acosmismo.

Dal retroterra comune dell’interpretazione cabalistica del pensiero spinoziano, Mai-
mon ha sviluppato una categorizzazione dell’opera di Spinoza a dir poco originale.
Comunemente si ritiene che non sia stato Maimon ma Hegel a coniare il neologismo
Akosmismus. Abbiamo visto che il concetto d’acosmismo, lungi dall’essere senza storia,
o il frutto dell’inventiva di un autore isolato, ¢ una categoria interpretativa che affonda
le sue radici nell’identificazione della filosofia di Spinoza con la Qabbalah. Appurato
il carattere storico di questo Schliisselkonzept della Spinoza-Renaissance, non ci resta
che vedere, adesso, in che modo Hegel raccolga questa categoria e come la inserisca in
un’analisi pit ampia sulla natura del pensiero mistico. Sara proprio questo aspetto della
ricezione hegeliana del pensiero di Spinoza a restituirci 1’originalita di un’operazione
interpretativa capace di ereditare, reinterpretare e sviluppare i risultati di un processo
storiografico secolare.

44 Tvi,p. 141.
45  Ivi,p. 154.



202 Simone Farinella

3. Rigidita e tormento: Qabbalah ebraica e Mistica cristiana a confronto

Che lo spinozismo giochi un ruolo di fondamentale importanza nella formazione del
pensiero hegeliano ¢ cosa nota ed un fatto comunemente accettato dalla critica. A partire
dai cosiddetti Jugendschriften, Hegel mette in atto un vero e proprio processo d’assimi-
lazione dei principali concetti della metafisica di Spinoza, che, a seconda delle esigenze
teoretiche hegeliane, varia e subisce delle modificazioni nel tempo*. Riprendendo il filo
del discorso fin qui sviluppato, mi concentrero sulle critiche mosse da Hegel allo spino-
zismo nella Wissenschaft der Logik (1832)* e nell’ Enzyklopdidie (1827 e 1830), eviden-
ziandone, di volta in volta, le affinita con le fonti appena esaminate. Nonostante la prima
edizione della WdL contenga una parte considerevole dei temi che approfondiro in que-
sta sezione, bisogna notare, in sede preliminare, che la discussione delle Anmerkungen
sul reines Sein e sulla Qualitdit vertera sulla revisione del *32 del testo del *12. Questa
scelta ¢ determinata dalle differenze contenutistiche delle due versioni del primo tomo
della WdL. Contrariamente alla sua rielaborazione del 32, il testo del *12, definisce sol-
tanto 1’eleatismo, e non lo spinozismo, come un sistema dell’abstrakte Identitdt. Un’al-
tra differenza decisiva ¢ riscontrabile nella struttura argomentativa dell’ Anmerkung sulla
Qualitdt: il principio determinatio est negatio spinoziano ed il concetto di Qual béhmia-
no, disgiunti nell’edizione del *12, sono collegati in quella del 32, come a testimoniare
I’inseparabilita di queste due determinazioni concettuali. Quello che cercherd di mo-
strare ¢ che le modifiche che Hegel apporta al testo non sono né casuali né marginali,
ma rispecchiano 1’assunzione di una determinata forma di spinozismo ed attestano una
riflessione sul valore speculativo della tradizione mistica.

3.1 ‘Ex nihilo nihil fit’ e ‘Omnis determinatio est negatio’: variazioni hegeliane sul tema

Gia nella prima Anmerkung della WdL (1832), Hegel propone 1’associazione dello
spinozismo con la filosofia eleatica. Cid che accomuna questi due sistemi filosofici ¢ il
principio ex nihilo nihil fit. Negando sia il concetto di divenire, che il concetto teologico
di creazione dal nulla, I’eleatismo e la filosofia di Spinoza rappresentano due forme del
System der abstrakten Identitdit, che non puo accogliere, proprio a causa del suo carattere
astratto, nessuna forma di determinazione e di specificazione interna. L’ Assoluto, ridotto
a semplice indeterminatezza, riposa semplicemente in sé senza poter procedere oltre di
sé, ossia nella sfera dell’essere per-sé. Gia da questi passaggi argomentativi non ¢ diffici-
le vedere come Hegel si colleghi a quell’interpretazione dello spinozismo riconducibile a
Jacobi, ad Heydenreich e a Maimon. Il privilegiare I’unita della sostanza a scapito della
sua realizzazione nella molteplicita fenomenica, o nel proprio essere-altro, rispecchia un

46  Per i riferimenti bibliografici cfr. infra, nota 1.

47 D’orain poi abbreviata nel testo con Wdl. Per le citazioni in nota delle opere hegeliana saranno
utilizzate le seguenti abbreviazioni: Enz B: G.W.F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (1827),hrsg. von W. Bonsiepen und H.-C. Lucas, in Gesammelte
Werke, Bd.19, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1989; Enz C: G.W.F. Hegel, Enzyklopddie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), hrsg. von W. Bonsiepen und H.-C. Lu-
cas, in Gesammelte Werke, Bd. 20, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1990; PhG: G.W.F. Hegel,
Die Phdnomenologie des Geistes, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, in Gesammelte Wer-
ke, Bd. 9, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1980; Wdl I: G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik
(1832), hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke, in Gesammelte Werke,Bd. 21, Hamburg, Felix
Meiner Verlag, 1985.



Da Wachter a Hegel 203

modello d’Assoluto in cui il mondo ¢ da sempre risolto nell’indeterminatezza dell’In-
tero. In forza del principio ex nihilo nihil fit, non ¢ pensabile, né tanto meno possibile,
concepire uno sviluppo autonomo dell’essere per-sé (mondo) rispetto all’essere in-sé
(sostanza). Da sempre il finito non ¢ e mai potra essere. La nullita, o I’astrattezza, della
sostanza si ricollega proprio a quel principio — ex nihilo nihil fit — ritenuto la base concet-
tuale del cabalismo di Spinoza. Prima facie, Hegel si limita a restituire un modello asso-
lutamente noto e corrente di spinozismo. Ma non solo. Poiché la peculiarita della lettura
hegeliana, in questo frangente assolutamente priva d’antecedenti, consiste nell’innescare
un movimento dialettico nell’immota ed astratta sostanza spinoziana attraverso un con-
fronto con la teosofia di Jakob Bohme. Prendere congedo dall’acosmismo, questa sembra
essere la potenzialita riposta nel pensiero bohmiano. Una potenza, che passera all’atto,
non prima della messa a fuoco del termine da superare, ossia dell’interpretazione hege-
liana dello Spinozismus come Akosmismus.

Nel §50 del Vorbegriff e nel §573 della sezione dell’absolutes Wissen (Enz. 1827 e
1830), Hegel libera lo spinozismo dalle accuse d’ateismo, dimostrando come in quel
sistema solo Dio sia*® ed il mondo, ridotto ad un semplice fenomeno, non sia*. Ancora
una volta, viene riconosciuta la realta dell’unica sostanza e viene negato 1’essere per-sé
del mondo, che ¢ risolto da sempre nell’indeterminatezza dell’essenza assoluta. Non
¢ difficile vedere in queste note critiche hegeliane I’influenza di Jacobi — citato anche
nell’ Anmerkung del §50%° — e di Maimon. Di quest’ultimo, soprattutto, ¢ condivisa non
soltanto la volonta d’assolvere il pensiero di Spinoza dalla macchia dell’ateismo, ma &
anche ripresa letteralmente la definizione acosmistica dello spinozismo®'. Se si astraesse,
ora, da questo preciso sfondo teoretico, non si riuscirebbe a cogliere appieno la posta
in gioco nell’Anmerkung sulla Qualitdt, dove Hegel delinea un vero e proprio confron-
to fra due tradizioni speculative — la mistica ebraica e cristiana — inscritte e contenute
all’interno di un’identita dinamica e concreta. In contrapposizione all’indeterminato e

48 Cfr. Enz B, p. 67; Enz C, p. 89: «Dal} in dem Spinozistischen Systeme vielmehr die Welt nur
als Phinomen, dem nicht wirkliche Realitdt zukomme, bestimmt wird, so daf} dieses System als
Akosmismus anzusehen ist. Eine Philosophie, welche behauptet, dal Gott und nur Gott ist, diirfte
nicht fiir Atheismus ausgegeben werden».

49 Cfr. Enz B, pp. 411-412; Enz C, pp. 565-565: «Von den Philosophien, welchen man eben die-
sen Namen gegeben, z.B. der Eleatischen oder Spinozistischen, ist schon friiher (§ 50 Anm.)
erinnert worden, daf} sie so wenig Gott mit der Welt identifizieren und endlich machen, daf; in
diesen Philosophien dies Alles vielmehr keine Wahrheit hat und dafl man sie richtiger als Mo-
notheismen und, in Beziehung auf die Vorstellung von der Welt, als Akosmismen zu bezeichnen
hitte. Am genauesten wiirden sie als die Systeme bestimmt, welche das Absolute nur als die Sub-
stanz fassen».

50 Ibidem. Nella definizione d’acosmismo, che Hegel fa propria nell’ Enzyklopdidie, sono presuppo-
ste le analisi condotte da Jacobi nelle Spinozabriefe, in particolare 1’identificazione dello spirito
dello spinozismo con il concetto cabalistico a nihilo nihil fit e 1’ontologizzazione del principio
determinatio est negatio. A mio modo di vedere, che Hegel sia consapevole di cio ¢ attestato dal
confronto dialettico fra Spinoza e Bohme offerto nella Wdl del 1832. Dietro questi due autori si
celano due modelli d’ Assoluto che, nella loro opposizione ed unita, riflettono lo speculativo pre-
sente nella mistica ebraica e cristiana.

51 Nel catalogo della biblioteca hegeliana, stilato a Berlino nel 1832 in occasione della morte del
filosofo, compare il titolo della Lebensgeschichte di Maimon. Per una riproduzione dell’atto vedi
H. Schneider (hrsg.), Hegels Bibliothek. Der Versteigerungskatalog von 1832, «Jahrbuch fiir He-
gelforschung», Bd. 12-14, pp. 69-147. A mio modo di vedere, ci0o spiega 1’unita d’intenti e di
contenuto dell” Enzyklopddie e della Lebensgeschichte.



204 Simone Farinella

statico caput mortuum spinoziano, Hegel introduce il concetto bohmiano di Qual®?, il cui
significato immediato ¢ il movimento in se stessa di una qualita. Il Qual, il tormento,
I’inquietudine (Unruhe) € cio che consente ad una determinazione d’entrare in rapporto
con il proprio essere-altro, d’affermarsi e di mantenersi nello scontro e nella lotta con
esso>. La ripresa hegeliana di questa negativita interiore (Inqualierung), di questo prin-
cipio motore dell’immanente ed interna differenziazione di cio che ¢ vitale (lebendig), &
applicabile — proprio perché la riflette e la restituisce — alla processualita dell’ Assoluto.
Nel rapporto dialettico con cid che altro da sé, nella riconduzione dell’essere per-sé
nell’essere in sé, il Soggetto (das Subjekt) attua se stesso diventando una totalita orga-
nica. Il Qual béhmiano, quindi, denota si il movimento di una qualita in se stessa, ma
esprime anche quella negativita — che ¢ vitalita — in forza della quale 1’ Assoluto pud
dispiegarsi come un intero (ein Ganze). Come ulteriore prova di cio, basta osservare la
struttura interna dell’ Anmerkung sulla Qualitdit, che restituisce una serie di chiari riferi-
menti alla teoria hegeliana dell’ Assoluto. Immediatamente prima dell’introduzione della
nozione di Qual, Hegel avanza delle critiche alla sostanza spinoziana che, in forza del
principio omnis determinatio est negatio, non contiene in sé determinazione alcuna. Il
confronto fra il sistema dell’identita astratta di Spinoza ed il pensiero teosofico di Bohme
rappresenta un’operazione interpretativa non distante dal proposito fenomenologico di
pensare 1’ Assoluto «nicht als Substanz, sondern eben so sehr als Subject»*, o dalla vo-
lonta di superare, avverandola, la spinozistische Substanz nella sezione Wirchlickeit della
Logik des Wesens. Rendere riflessiva, o negativa, la sostanza, ossia capace di sviluppare,
a partire dal rapporto semplice a sé, il proprio essere altro e di ricondurlo, circolarmente,
nella propria auto-uguaglianza, ¢ la finalita dell’operazione teoretica hegeliana. Nel no-
stro caso particolare, la forma assunta da questo contenuto nella Logik des Seins (1832),
restituisce una precisa categorizzazione storico-filosofica: Hegel, attingendo da una certa
letteratura critica, ha consapevolmente identificato lo spinozismo con alcuni principi del-
la Qabbalah e 1’ha volutamente messo in relazione con la teosofia di Bohme. Teoretica-
mente, quest’interpretazione hegeliana vuole dirci che il nucleo speculativo della Qabba-
lah — attivo ed esposto razionalmente nel pensiero di Spinoza — deve entrare in rapporto
dialettico con quella forma della mistica cristiana — con la teosofia bohmiana — capace
di superare I’indeterminatezza da cui la sostanza ¢ intrinsecamente affetta. Nell’opposi-
zione e nell’unita di queste due tradizioni speculative, quindi, si manifesta la dialettica
interna all’Assoluto e, assieme ad essa, si rivela il significato speculativo del pensiero
mistico che, nella polarita e nella sintesi delle sue articolazioni interne, restituisce quel
medesimo contenuto soggetto vivificante ed oggetto di riflessione del sapere filosofico.

52 Per approfondire I’influenza esercitata da Bohme sulla filosofia di Hegel si rimanda al lavoro di C.
Muratori, Il primo filosofo tedesco. Il misticismo di Jakob Bohme nell’interpretazione hegeliana,
Pisa, ETS, 2007, dov’¢ ricostruita la ricezione hegeliana del pensiero del ciabattino di Gorlitz da
Jena a Berlino. Di recente pubblicazione ¢ lo scritto di M. Idel, Il male primordiale della Qab-
balah, Milano, Adelphi, 2016, pp. 115-119, dove I’ Autore, riconnettendosi ad alcune considera-
zioni di Scholem, avanza I’ipotesi che una certa dottrina cabalistica del male sia stata recepita da
Bohme e poi sia stata accolta da Hegel.

53  Cfr. WdL I, p. 122: «Die Qualierung oder die Inqualierung, ein Ausdruck der Jokob Bohmischen,
einer in die Tiefe, aber in seine triibe Tiefe gehenden Philosophie, bedeutet die Bewegung einer
Qualitidt (der sauren, herben, feurigen usf) in ihr selbst, insofern sie in ihrer negativen Natur (in
ihrer Qual) sich aus Anderem setzt und befestigt, tiberhaupt die Unruhe ihrer an ihr selbst ist, nach
der sie nur im Kampfe sich hervorbringt und erhilt».

54 PhG,p.19



NOTERELLA
SU ALCUNI PUNTI DEI MANOSCRITTI DEL 44

DI MAaRIO CINGOLI

Marx dice: «Questo comunismo s’identifica, in quanto naturalismo giunto al pro-
prio compimento, con ’'umanismo, in quanto umanismo giunto al proprio compi-
mento, col naturalismo»'. Come intendere esattamente questa identificazione tra
naturalismo e umanismo?

Una prima interpretazione potrebbe essere questa: la natura, giunta al proprio com-
pimento, ¢ 'uvomo; quindi il compiuto naturalismo € umanismo; inversamente, I’uomo
che si conosce compiutamente si conosce anche ed essenzialmente come essere naturale,
quindi il compiuto umanismo ¢ naturalismo. Ma questa interpretazione & troppo gene-
rica, e non rende conto del senso piu specifico e profondo del testo. Testo che comincia
con «questo comunismo», cio¢, come Marx chiarisce subito prima, con un comunismo
che & «ritorno dell’uomo per sé, dell’uomo come essere sociale»?; e questo aspetto so-
ciale, di collegamento dell’uomo con I'uomo, ¢, come vedremo subito, fondamentale. Il
punto centrale ¢ questo: gli uomini lavorano insieme la natura, e questo ¢ contempora-
neamente un rapporto con la natura, che viene sempre piu resa fruibile per ’'uomo, e un
rapporto tra gli uomini, che appunto insieme lavorano la natura. Marx lo dice benissimo
poco dopo: «[...] I’oggetto, che & I’attuazione immediata della sua [dell’'uomo] indivi-
dualita [la natura che viene lavorata], ¢ ad un tempo la sua propria esistenza per 1’altro
uomo, ’esistenza di questo e 1’esistenza di questo per lui [...] L’essenza umana della
natura esiste soltanto per 1’uomo sociale: infatti soltanto qui la natura esiste per I’'uomo
come vincolo con 'uomo, come esistenza di lui per I’altro e dell’altro per lui, e cosi
pure come elemento vitale della realtd umana, soltanto qui essa esiste come fondamento
della sua propria esistenza umana. Soltanto qui 1’esistenza naturale dell’uomo [p. es.,
il procacciarsi da vivere, o anche I’attivita sessuale’] ¢ diventata per 1’uomo esistenza

1 K. Marx, Manoscritti economico-filosofici del 1844, tr. e cura di N. Bobbio, Torino, Einaudi,
2004, p. 107.

2 Ibidem. Qui e piu avanti i corsivi sono di Marx.

3 Si ricordi la bellissima pagina marxiana sul rapporto tra uomo e donna:«Il rapporto immediato,
naturale, necessario dell’'uomo con ’'uomo ¢ il rapporto del maschio con la femmina. In questo
rapporto naturale della specie il rapporto dell’uomo con la natura ¢ immediatamente il rapporto
dell’'uomo con 1’'uomo, allo stesso modo che il rapporto con I’'uomo ¢ immediatamente il rapporto
dell’'uomo con la natura, cio¢ la sua propria determinazione naturale. Cosi in questo rapporto



206 Mario Cingoli

umana; la natura € diventata uomo»* [sottinteso, uomo compiuto, ovvero uomo sociale].
E non a caso Marx ripete a questo punto: «Dunque la societa ¢ I’unita essenziale, giunta
al proprio compimento, dell’uomo con la natura, la vera risurrezione della natura, il na-
turalismo compiuto dell’uomo e I’'umanismo compiuto della natura»°.

II

Piu problematica la pagina che Marx poco dopo dedica alle scienze. Egli dice che
le scienze hanno dapprima avuto «una direzione astrattamente materiale o meglio ide-
alistica», ma che poi si sono intromesse «praticamente nella vita dell’'uomo mediante
I’industria»®. Si tratta chiaramente, come abbiamo gia visto, dell’industria come com-
plesso delle attivita dell’uomo sociale, che insieme agli altri uomini lavora la natura; tra
queste attivita rientrano anche le scienze, che quindi debbono diventare consapevoli di
essere fatte dall’'uomo, ovvero di essere scienze umane. «L’industria & il rapporto storico
reale della natura e quindi della scienza naturale con I’'uomo; percio, se essa viene intesa
come la rivelazione essoterica delle forze essenziali dell’uomo, viene pure compresa
I’essenza umana della natura [ovvero I’essere vincolo tra gli uomini che la lavorano] o
I’essenza naturale dell’nvomo [il suo essere un essere naturale attivo e sociale]; di con-
seguenza le scienze naturali perdono la loro direzione astrattamente materiale o meglio
idealistica, e diventano la base della scienza umana [consapevole di essere fatta dall’uo-
mo sociale], come gia ora son diventate, per quanto in forma estraniata, la base della vita
umana reale; onde il dire che una € la base della vita e un’altra € la base della scienza €
fin dall’inizio una menzogna»’. Tutto questo va benissimo, ma con alcune precisazioni.
Innanzitutto, € vero che la scienza & fatta dall’'uomo sociale; come Marx dice in un altro
punto: «Anche quando io esplico soltanto un’attivita scientifica, attivita che io raramente
posso esplicare in comunitd immediata con altri, i0 esplico un’attivita sociale, perché
agisco come uomo. Non soltanto mi ¢ dato come prodotto sociale il materiale della mia
attivita — come la stessa lingua di cui lo scienziato si vale per esplicare la propria attivita
[una splendida osservazione] —; ma € un’attivita sociale la mia stessa esistenza, onde
quel che io faccio da me, lo faccio da me per la societa e con la coscienza di essere un es-
sere sociale»®; e questo anche se lo scienziato magari & concentrato solo sul suo oggetto
e non gli importa proprio niente di stare svolgendo un’attivita sociale.

appare in modo sensibile, cioe ridotto ad un fatfo d’intuizione, sino a qual punto per I’uomo 1’es-
senza umana sia diventata natura o la natura sia diventata I’essenza umana dell’'uomo. In base a
questo rapporto si puod dunque giudicare interamente il grado di civilta cui I’'uomo ¢ giunto. Dal
carattere di questo rapporto si ricava sino a qual punto I’'uomo come essere appartenente a una
specie si sia fatto uomo, e si sia compreso come uomo; il rapporto del maschio con la femmina ¢ il
piu naturale dei rapporti che abbiano luogo tra uomo e uomo. In esso si mostra sino a che punto il
comportamento naturale dell’uomo sia diventato umano oppure sino a che punto 1’essenza umana
sia diventata per lui essenza naturale, e 1a sua natura umana sia diventata per lui natura. In questo
rapporto si mostra ancora sino a che punto il bisogno dell’uomo sia diventato bisogno umano, e
dunque sino a che punto I’altro uvomo in quanto uomo sia diventato per lui un bisogno, ed egli
nella sua esistenza pill individuale sia ad un tempo comunita» (ivi, pp. 105-106).

4 Ivi,p.109.

5  Ibidem.

6  Ivi,p.116.

7 Ivi,pp. 116-117.
8  Ivi,pp. 109-110.



Noterella su alcuni punti dei Manoscritti del *44 207

Tuttavia, all’interno delle attivita sociali, le scienze hanno una loro specificita: certo
derivano dalla prassi e ad essa debbono ritornare (se non altro per la verifica dei loro
risultati), ma hanno anche conquistato una loro autonomia, che le rende piu efficaci
proprio sottraendole ad una praticita immediata ed aprendole ad esiti pill generali e di
piu vasta applicabilita. Bisogna anche notare che I’atteggiamento della scienza non puo
ridursi semplicemente al modello del ‘lavoro’: in questo si tende a trasformare imme-
diatamente 1’oggetto, mentre nella scienza talvolta si fa la stessa cosa (come quando il
biologo cambia un DNA), ma talvolta si tende semplicemente a ‘conservare’ 1’oggetto
per osservarlo con la maggiore esattezza possibile. Pud dunque succedere — contraria-
mente a quanto dice Marx — che una sia la base della vita e un’altra quella della scienza.

Poco piu avanti si trova nel testo di Marx un altro punto che puo lasciare perplessi.
Marx dice: «La storia stessa € una parte reale della storia naturale, della natura che di-
venta uomo. La scienza naturale sussumera in un secondo tempo sotto di sé la scienza
dell’uomo [e fin qui tutto chiaro], allo stesso modo che la scienza dell’'uomo sussumera
la scienza della natura: allora ci sara una sola scienza»'. In che senso «la scienza dell’uo-
mo sussumera la scienza della natura», frase che a prima vista puo sembrare non accet-
tabile e di stampo nettamente idealistico? Bisogna intendere il genitivo «dell’'uomo»
non come oggettivo (la scienza che riguarda I’uomo), ma come soggettivo (la scienza
fatta dall’'uomo): e allora si torna al fatto che le scienze rientrano tra le attivita sociali e
devono acquistare consapevolezza di ci0, cio¢ diventare scienze umane. E Marx in effetti
conclude: «La realta sociale della natura [la natura come vincolo tra gli uomini che la
lavorano], la scienza umana della natura [la scienza consapevole, come si € appena detto,
di essere fatta dall’'uomo sociale], la scienza naturale dell’uomo [che esaminando 1’uo-
mo come corpo naturale lo vede poi come corpo che agisce e scopre infine che la natura
dell’uomo ¢ di essere un essere sociale] sono espressioni equivalenti»'': dicono tutte che
¢li uomini sono una parte della natura che elaborano in diversi modi la restante parte e
nel far cio sviluppano se stessi e costruiscono la loro storia.

9  Cfr. G. Prestipino, La disputa filosofica sulla scienza della natura, «Critica marxista» 4-5
(1969), p. 69.

10 K. Marx, Manoscritti del 44 cit.,p. 117.

11 Ibidem.






L’INCONSCIO SENZA REGOLE.
VON HAYEK, VON MISES E LA LIBERTA DI MERCATO

DI ADRIANO VOLTOLIN

Premessa

Ogni teoria economica presuppone 1’esistenza di individui che, attraverso degli scam-
bi, si pongano in relazione tra di loro. Non solo quindi la forma del reticolo sociale che
viene a crearsi ha un’importanza rilevante: non minore ne ha la natura dell’individuo che
si verra a trovare in contatto con i suoi simili; in qualche modo le teorie economiche si
sono ispirate per questa questione, né potevano fare altrimenti, alle idee filosofiche in
proposito. L’idea aristotelica dell’'uomo come animale politico, se presa un poco all’in-
grosso, autorizza la fantasia secondo la quale gli uomini collaborano spontaneamente'.
Allo stesso modo si puo leggere Cartesio e la sua idea di un lume naturale che guida agli
uomini nelle loro azioni, come una fondazione razionalistica dell’individuo, idea sulla
quale I’economia neoclassica si ritrova completamente?, o Leibniz con la sua idea di
monade, come sostanza semplice, senza parti, dotata di un interno, di una forma sostan-
ziale che non rende necessaria una relazione con gli altri se non causata da una imperfe-
zione per la quale la monade & confusa e limitata®.

L’ammirazione di Marx per Aristotele non ¢ probabilmente estranea all’alta conside-
razione che ebbe per Francoise Quesnay, medico ed economista francese vissuto tra la
fine del seicento e gli anni settanta del settecento ed autore di un fableau économique nel
quale cio che stabilisce I’individualita dei soggetti economici ¢ la loro posizione di pro-
prietari piuttosto che di lavoratori produttivi e lavoratori improduttivi: per la teoria di
Quesnay sono del tutto impensabili individui che si muovano, sotto il profilo economico,
in modo non coerente con 1’insieme sociale nel quale sono inseriti.

Il fatto che si privilegi, nell’indagine scientifica, il punto di vista di un singolo indivi-
duo che si inserisce, con le sue esigenze, all’interno dello scambio economico e sociale,
piuttosto che un reticolo sociale che si costituisce autonomamente sulla base di una ne-

1 Aristotele, Politica, Milano, Rizzoli, 2002, pp. 77-79. In realta Aristotele sostiene che la polis
precede la famiglia e I’individuo. Nessuno, se non un dio o una belva, preferisce stare da solo e
bastare a se stesso, ma I’impulso a stare con gli altri & costitutivo dell’individuo. Come si vede,
una lettura che faccia discendere la socialita dell’individuo dal suo essere animale politico ¢ mol-
to riduttiva e andrebbe letta come parte di un’idea pill ampia per la quale la socialita appare una
necessita fuori dalla quale non si puo essere che dei, oppure animali.

2 R. Descartes, Discorso sul metodo, Milano, Rusconi, 2008, p. 37.

3 G.W. Leibniz, Monadologia, Milano, Bompiani, 2008.



210 Adriano Voltolin

cessita inevitabile, appare un discrimine importante nella storia delle teorie economi-
che. In modo molto grossolano si puo sostenere che I’economia liberista, o neoclassica,
imperante negli ultimi decenni, ha come presupposto un individuo che si inserisce nella
societa con lo scopo, valorizzato dalla scuola di economia austriaca, di realizzare il pro-
prio massimo profitto, mentre nell’economia classica, e ancor piu in quella keynesiana,
troviamo un individuo che non puo sottrarsi al proprio inserimento sociale — come del
resto appare anche nella Repubblica di Platone — in quanto solamente questo gli consen-
te di realizzare parzialmente, e trasformandolo, I’impulso, per nulla commendevole, a
prendere per sé tutto cio che ¢ possibile prendere.

Per quanto riguarda Keynes, Giorgio Lunghini, autore di uno scritto intitolato Keynes
e Freud, scrive che per tutti gli anni venti Keynes pone come anello logico tra i dati che
viene esaminando e le conclusioni di politica economica, non qualcosa che viene dalla te-
oria economica, ma dalla psicoanalisi*. Keynes era un membro del circolo di Bloomsbury
che era frequentato, oltre che da Lytton Strachey, anche dal fratello James che poi tradurra
i lavori di Freud (la celebre Standard Edition) in inglese, e dalla moglie Strachey che era
stata analizzata da Abraham e traduceva in inglese per prima alcuni lavori di Melanie
Klein (la quale arrivera in Inghilterra solo nel 1926). Lunghini individua un’influenza
della psicoanalisi nella distinzione che Keynes compie tra un amore per il denaro definito
come amore per il possesso da quello che & invece utile per godere i piaceri della vita®. Tl
primo ¢ visto da Keynes come un portato di un impulso a guardare a quanto si ha sempre
e solamente come ad una premessa di quel che si potra avere facendo del proprio danaro
una leva attraverso la quale aumentare la propria ricchezza, misurata sempre in quantita
di denaro®: giustamente Lunghini pone in relazione questo concetto con il lavoro di Freud
sulla pulsione di morte. Keynes delinea con grande chiarezza I’incontenibile spinta della
pulsione orale a divorare tutto cio che ¢ possibile in un inseguimento senza fine della sod-
disfazione e della quiete mentale’. Contrariamente a quanto sosterra 1’economia neoclas-
sica, le decisioni economiche non sono prese da uomini razionali che sono a conoscenza
di tutti i dati necessari per la decisione stessa, bensi sulla spinta emotiva dell’incertezza:
le decisioni che vengono prese sono frutto di conoscenze incerte e di un futuro sul quale
le decisioni che verranno prese nell’immediato certamente influiranno, ma che non € perd
né conosciuto, né sostanzialmente prevedibile. Ne La teoria generale dell’occupazione,
in un passaggio che Lunghini riporta®, Keynes fa trasparire un’idea molto precisa della
sublimazione freudiana quando nota che la possibilita di guadagni consistenti:

puo instradare entro canali relativamente innocui pericolose tendenze umane, le quali, se
non venissero soddisfatte in tal modo, cercherebbero uno sbocco in crudelta, nel persegui-
mento sfrenato del potere e dell’autorita personale, e in altre forme di auto potenziamento.

4 G. Lunghini, Keynes e Freud, «Costruzioni psicoanalitiche» 25 (2013), p. 149, nota 3. Lunghini,
come afferma lui stesso, non ¢ il primo a porre in relazione Keynes e Freud; del resto Keynes,
in una lettera a The Nation che viene riportata in questo contributo, definisce Freud «uno dei pit
grandi geni che hanno sconvolto la nostra epoca, un innovatore e un demonios.

5  Ivi,p. 150.

6 Pur non essendo un fine economista anche il calzolaio di Vigevano, protagonista dell’omonimo
romanzo di Lucio Mastronardi, aveva imparato, nell’Italia del boom alla fine degli anni cinquanta
del novecento, che dané fa dane (i soldi fanno soldi).

7 Su questo tema si rimanda a A. Voltolin (a cura di), L’ideologia del denaro. Tra psicoanalisi,
letteratura, antropologia, Milano, Mondadori, 2011.

8 G. Lunghini, Keynes e Freud cit., p.153.



L’inconscio senza regole 211

Contrariamente all’individuo che vedremo emergere a fondamento dell’economia
neoclassica, sicuro nelle sue azioni perché in possesso di tutto quanto ¢ utile per poter
conoscere il futuro, quello delineato da Keynes ¢ molto pit simile alla figura, contrasse-
gnata dalle spinte pulsionali ed alle prese con il loro contenimento sociale, che emerge
dalle pagine del Disagio della civilta di Freud®. Si tratta in effetti di un individuo che,
lasciato libero di fare cio che vuole, si inserirebbe in un tessuto sociale perché questo gli
apparirebbe come I’unico modo di proteggersi da coloro che sono piu violenti o potenti
di lui: questo produrrebbe pero una limitazione pulsionale per cui la civilta non puo che
causare un Umbehagen che si pone come condizione non per vivere nel migliore dei
mondi possibili, ma per evitare almeno il peggiore.

1. L’individuo

Quale ¢ la differenza sostanziale tra I’economia classica e la scuola moderna o neo-
classica? Giorgio Lunghini ci dice'”:

mentre nell’economia classica 1’oggetto dell’analisi erano i rapporti tra le classi so-
ciali, I’oggetto elementare e il punto di partenza dell’analisi economica moderna ¢ 1’in-
dividuo con i suoi gusti e i suoi bisogni. L’homo oeconomicus, animato da un astratto
desiderio di guadagno che sarebbe radicato nella natura umana, si muove in un campo
di forze determinato dalle azioni degli altri individui e dai vincoli cui ¢ soggetto, fino a
quando il sistema non abbia raggiunto un equilibrio statico.

Nell’economia classica — La ricchezza delle nazioni (1976) di Adam Smith, il Saggio
sui profitti (1815) e i Principi di economia politica, editi per la prima volta nel 1817, di
David Ricardo — come anche nel Capitale di Karl Marx (1867), il soggetto dell’indagine
¢ la societa intesa come gruppo di individui, ed & vista sotto il profilo della produzione
della ricchezza che gli consente di esistere e di avere un futuro materiale. L’individuo
in questa chiave ¢ visto come un soggetto che si muove e sviluppa la propria vita, ma-
teriale, culturale e mentale all’interno di un reticolo gruppale. Fuori da questo reticolo
esiste solamente come entita pensabile in astratto quale grado zero del soggetto reale e
realmente esistente!'.

9 S.Freud, Il disagio della civilta, in Opere di Sigmund Freud, vol. X, Torino, Bollati Boringhieri, 1978.

10  G. Lunghini, Conflitto crisi incertezza. La teoria economica dominante e le teorie alternative,
Torino, Bollati Boringhieri, 2012, p. 112.

11 Questa considerazione appare una premessa a quanto Lunghini sostiene (Conflitto crisi incertez-
za. La teoria economica dominante e le teorie alternative cit., p. 19) circa I’utilizzo del calcolo
infinitesimale nell’economia neoclassica: se assumo difatti che la societa sia composta da una
somma di individui ove liberta singola ¢ e deve essere limitata solamente da quella di ciascuno
degli altri, allora, data questa prima premessa, la possibilita di espansione del proprio guadagno —
la seconda premessa ¢ costituita dall’assunto che la tendenza a guadagnare quanto pil ¢ possibile
¢ innata — & una funzione della liberta che ho rispetto a delle leggi che tenderebbero a vincolarla. I1
valore allora delle merci dipende dalla matematizzazione di queste premesse. Ad esempio: il mio
investimento di € 1000 dove ¢ piu proficuo? In campo finanziario, dove il tempo di realizzazione
di un guadagno ¢ meno lungo, oppure in una impresa di trasformazione ove ¢ meno alto il rischio
di volatilita, ma c’¢ — cosa assente nell’investimento finanziario — un rischio d’impresa? E poi: ¢
meglio investire in un paese con strutture politiche pill solide dove corro meno rischi di cambio,
oppure in paesi con salari piu bassi e meno tutele per i cittadini e i lavoratori, ma dove ¢ maggiore



212 Adriano Voltolin

Per seguire il ragionamento che sta alla base dell’economia neoclassica ci rifaremo
ai suoi due massimi esponenti, Ludwig von Mises (1881-1973) e Friedrich von Hayek
(1899-1992) il suo allievo piu celebre. Entrambi austriaci, sono i massimi ispiratori
teorici del liberalismo postkeynesiano che regna incontrastato nelle politiche economi-
che e sociali dei paesi occidentali almeno dal tempo in cui Ronald Reagan negli USA,
eletto presidente nel 1981, e Margaret Thatcher, primo ministro inglese dal 1976, rin-
negarono le politiche economiche keynesiane che avevano ispirato 1’azione dei gover-
ni nel dopoguerra, portando alle logiche conseguenze la decisione, attuata alla meta di
agosto del 1973, dal presidente americano Richard Nixon, di sganciare il dollaro dalla
convertibilita in oro.

Ci baseremo su due piccoli libri che sono rispettivamente una raccolta di scritti pub-
blicati in una antologia'> quando 1’autore era oramai un economista di successo (Von
Mises) ed un compendio della propria teoria steso nel 1973 per I’Istituto Treccani (Von
Hayek). La scelta di basarsi su questi due agili volumetti deriva innanzitutto dalla con-
siderazione che, per quanto riguarda il nostro punto di osservazione, quello di una psi-
coanalisi critica, cid che ci interessa maggiormente sono le premesse della teoria che
necessariamente comprendono un’idea dell’essenza umana, per utilizzare una diade fi-
losoficamente usurata. Il fatto che poi si tratti di scritti redatti negli anni della maturita
scientifica oltre che anagrafica, consente di vederli come compendi di tanti anni di lavoro
ed elaborazione. Seguendo sostanzialmente il percorso che il curatore di Liberta e pro-
prieta ci propone'?, potremo vedere lo sviluppo in Von Mises dei concetti di liberta, di
Stato e di mercato e potremo seguire lo sviluppo delle idee relative alla disuguaglianza
nella distribuzione del reddito ed alle basi economiche della liberta.

In uno dei saggi, pubblicato nel 1960, Von Mises sostiene che «I’uomo agisce; per-
segue intenzionalmente i fini scelti. Questo & quello che abbiamo in mente quando
affermiamo che 1’'uomo ¢ una persona morale, responsabile della sua condotta»'*. Von
Mises ignora qui svariati secoli di guerre, lotte, stragi ecc. che sono tutti da spiegare se
si afferma che 1’uomo ¢ responsabile della sua condotta ed ignora anche praticamente
per intero la storia della filosofia e I’esistenza stessa della psicoanalisi che su una tale
affermazione hanno avuto parecchio da obiettare. Come vedremo, Von Mises pensa
di risolvere il problema indicando la causa di tutti i mali nell’insufficiente liberta che
lo Stato garantisce ai cittadini e, ancor di piu, allo Stato che interviene nell’economia
perché questo non solo non tutela la liberta dei cittadini, ma addirittura ne vuole indi-
rizzare le scelte privandoli quindi della liberta. Quanto agli intellettuali critici — tra i
quali mette, alla rinfusa, Kierkegaard, Schopenhauer, Veblen, Freud, Monet, Courbet,
Withmann, Rilke e Kafka — si domanda: «in che condizioni avrebbero vissuto in una
comunita socialista?»'%. Lo stesso Marx «cosa avrebbe fatto senza il suo patrono, il
produttore Friedrich Engels?».

il rischio politico dato per esempio da colpi di stato e rivolgimenti istituzionali? Se pongo tutti i
dati in una formalizzazione che mi consenta di avvicinarmi il pitl possibile al risultato massimo
desiderabile, allora il problema & «scientificamente» risolto.

12 L. Von Mises, Economics Freedom and Interventionism: An Anthology of Articles and Essays,
New York, Foundation for Economics Education, 1990.

13 L. Von Mises, Liberta e proprieta, Soveria Mannelli (Catanzaro), Rubbettino, 2007.

14 Ivi,p.41.

15 1Ivi,p. 14.



L’inconscio senza regole 213

Scolio. C’¢ talvolta da rimanere stupefatti di fronte al poco coraggio del mondo scien-
tifico e culturale che non esiterebbe a definire queste argomentazioni come delle pure
sciocchezze se le avesse formulate I’avventore di un bar, ma che le prende in seria con-
siderazione se a dirle ¢ una personalita del mondo che conta.

Non le prenderemo quindi in considerazioni per confutarle, ma solo per mostrare
come la teoria neoclassica, il liberalismo contemporaneo, basa le sue costruzioni su as-
sunti di base che non solo non sono tali, ma che vengono pensati solo ex-post, cioe,
anziché essere fondamenti, sono solo conseguenze. Come argomenterebbe Freud, 1’uo-
mo che compie scelte razionali non & affatto I’individuo pulsionale, ma pud diventare
razionale solo attraverso un percorso educativo e sociale che ne limiti appunto la parte
pulsionale. L’uomo quindi, in un ipotetico stato di natura originario, eserciterebbe il
proprio volere con la violenza e la predazione e le leggi, quando fossero riconosciute,
sarebbero solamente un limite alla sua natura predatoria.

Secondo Von Hayek la concezione liberale della giustizia si fonda sull’idea dell’e-
sistenza di norme «oggettive di mera condotta indipendenti da qualsiasi interesse par-
ticolare, e si preoccupa solamente del carattere giusto o ingiusto della condotta umana
e delle norme che la governano»'¢. Von Hayek parla quindi o di un diritto divino — una
legge delle leggi per intenderci — oppure di un diritto naturale del quale pero gli sono
totalmente estranei sia la storia che i concetti.

Ci0 che sta veramente alla base delle considerazioni che vengono qui sviluppate ed a
tutta la teoria neoliberista, € il fatto che I’'uomo che hanno in mente i due economisti au-
striaci non ¢ nemmeno 1’homo oeconomicus di cui parla Lunghini e di cui aveva parlato
Marx e che ¢ destinato ad apparire come un uomo rello stato di natura di Rousseau che
precede ogni costruzione economica e sociale, ma ¢ 'uomo cha appare perfetto all’in-
terno dell’elaborazione neoliberista per giustificare 1’elaborazione stessa: un pupo che
si comporta esattamente come vuole il puparo. Von Mises lo dice chiaramente: ci0 che
contraddistingue il capitalismo dai sistemi precapitalistici ¢ «il rivoluzionario principio
di mercato...il capitalismo ¢ produzione di massa finalizzata a soddisfare i bisogni delle
masse»'’. Sorvolando naturalmente sulle molte aporie (il mercato come lo intendiamo
oggi ¢ certamente un prodotto del capitalismo e non una sua premessa, come ci aveva
insegnato, tra gli altri, Emilio Sereni), in questo passaggio I’economista austriaco mette
in chiaro che cosa sta realmente alla base della sua costruzione teorica: non vi sono uo-
mini € non Vi sono cittadini, ma solo consumatori. Se un individuo vuole avere successo
sul mercato «deve soddisfare i consumatori; se vuole affermarsi nella vita politica deve
soddisfare gli elettori»'s.

Scolio. La concezione di uomo che appare messa a premessa dello sviluppo succes-
sivo dell’elaborazione teorica appare chiaramente rifarsi a cio che Freud, ne I/ disagio
della civilta, intende per individuo governato per intero ed esclusivamente dalle pulsioni.
La fame ¢ un aspetto pulsionale che si sviluppa per primo nel bambino e che ¢ alla base
dell’evoluzione successiva. L’'uomo dell’economia neoclassica ha il guadagno come
spinta primaria, cio¢ ’oralitd; che questa si rivolga, come nel celebre ed omonimo rac-
conto di Knut Hamsun o nella parabola dello zanni di Dario Fo, al cibo, oppure al denaro

16  F. Von Hayek, Liberalismo, Soveria Mannelli (Catanzaro), Rubbettino, 2012, p. 50.
17 L. Von Mises, Liberta e proprieta cit., p. 11.
18 1Ivi,p.44.



214 Adriano Voltolin

come nei film di Martin Scorsese, ¢ un fatto secondario sul piano mentale. Cio che va
sottolineato ¢ il fatto che esista una pulsione che spinge ad impossessarsi di qualche cosa
che ¢ essenziale per la propria vita fisica e mentale. La definizione stessa dell’individuo,
all’interno della societa neoliberale, come di un consumatore, pone sull’avviso del fatto
che il lavoro, necessaria premessa alla possibilita stessa di consumare i prodotti che
vengono da quello (si ricordi che la radice di shabat, il giorno del riposo nella religione
ebraica, viene da sospendere e si riferisce al lavoro. Il sabato ¢ quindi il giorno in cui,
riposando, si consumano i prodotti del proprio lavoro), non appare piu il modo attraverso
il quale si possono acquisire dei beni, ma come un intralcio al proprio desiderio di con-
sumare. Si lavora se non ¢ possibile farne a meno e, quando ¢ possibile, si fanno lavorare
altri al proprio posto, pagandoli il meno possibile e magari niente come avvertiva Freud
e vediamo fare oggigiorno alle imprese agricole che producono pomodori nel mezzo-
giorno italiano. Il lavoro, per I’economia liberale, non ¢ né una dannazione, né un fatto
positivo: esso & necessario per consentire di acquistare pill merci, ma ¢ e€sso stesso una
merce che si puo acquistare e mettere all’opera per aumentare il proprio profitto: si pos-
sono far lavorare degli schiavi, degli operai, degli animali o il denaro stesso. Per i primi
tre la questione della maggiore o minore convenienza non ha nulla a che fare con I’etica,
ma solo con il desiderio di spendere, a parita di risultato, il meno possibile; come aveva
illustrato Marx, I’individuo libero della rivoluzione liberale doveva innanzitutto presen-
tarsi sul mercato del lavoro libero da vincoli feudali, da regole delle arti, dalle ideologie
religiose, da tutele e da vincoli: questa ¢ la liberta che veniva invocata nell’Inghilterra dei
primi decenni dell’ottocento come oggi nel mondo occidentale del ventunesimo secolo.

L’individuo-base dell’economia neoclassica non ha alcuna etica, rispetta la proprieta
degli altri perché altrimenti ognuno si impossesserebbe degli averi di quelli che sono pil
deboli di lui, ma quando qualcuno ¢ particolarmente debole ci si getta a prendere tutto
quanto questi non puo pil difendere — si pensi alla Grecia degli ultimi anni o a ci0 che
sara del Venezuela gia da questo anno 2017. Sviluppare un ideale dell’lo (Searl) richie-
de, come si & visto, capacita identificatorie e sviluppo del senso di responsabilita, amore
quindi. Il Super lo nei personaggi descritti appare invece assolutamente costrittivo e sa-
dico: bisogna guadagnare il piu possibile ed il buon guadagno di oggi deve essere supe-
rato domani e quest’ultimo da quello del giorno successivo in una cattiva infinita solo fo-
riera di catastrofi. L’lo, in Von Mises e nel suo allievo, appare assolutamente inesistente
se non nel modo patologico del bisogno che si rinnova continuamente: ¢ assolutamente
schiavo (nemmeno servo, come aveva detto Freud) del Super o che non concede nessun
riposo e nessun arresto: un Faust grottesco ed orale trasferitosi a Wall Street.

2. Lo Stato

Von Hayek cerca di illustrare in modo piu elegante e teoricamente sostenuto i concetti
di legge e di Stato secondo la teoria liberale, rispetto a quanto fa il suo maestro Von Mi-
ses che perod, come vedremo, illustra, con la crudezza e I’animosita che gli ¢ abituale, in
maniera piu netta la sostanza della questione.

Von Hayek si premura innanzitutto di sostenere che, nell’ambito del pensiero liberale,
esistono diversi concetti di diritto e di arbitrio; ricorda che per John Locke la legge ha il
compito di tutelare la liberta del singolo di fronte alle eccessive pretese della mano pubbli-
ca e degli altri singoli: € una legge quindi che consente quella liberta che puo esistere solo



L’inconscio senza regole 215

nella sua osservanza. Al liberalismo classico di Locke, von Hayek contrappone la tesi di
Jeremy Bentham, il teorico dell’utilitarismo inglese vissuto a cavallo tra settecento ed otto-
cento, per la quale «ogni legge & un male perché ogni legge & una violazione della liberta»'*.
La maggior propensione di von Hayk per quest’ultima idea appare chiara quando afferma
che la concezione liberale della legge ¢ una concezione negativa: questa negativita — che
nulla ha a che spartire con il negativo della filosofia classica tedesca — si presenta come
tale perché il suo compito ¢ quello di «rimuovere tutti gli ostacoli che intralcino gli sforzi
individuali, ma non la fornitura di particolari beni da parte della comunita e dello Stato»*.

Il declino di questa teoria — la cui nascita von Hayek colloca dopo il 1870, cio¢ dopo
la Comune di Parigi, la fondazione a Parigi dell’ Associazione Internazionale dei Lavo-
ratori nel 1864, la pubblicazione, nel 1867, del primo volume del Capitale — si ha, la po-
lemica contemporanea ¢ ovviamente rivolta contro la scuola keynesiana, quando lo Stato
non si limita a garantire che gli ostacoli alla liberta vengano rimossi, ma pone in essere
un’azione che «consente di ottenere attraverso 1’azione dello Stato, dei mezzi necessari
al raggiungimento di una vasta gamma di interessi particolari»'.

Abbandonato il fioretto della teoria del diritto, von Hayek torna presto a impugna-
re la scure neoliberista: queste norme che tutelano la liberta individuale, difendono da
uno Stato interventista, proteggono dalla prepotenza di altri individui e cosi via, hanno
una vera e propria pietra miliare: «esse sono inseparabili dall’istituto della proprieta
individuale»?: come diceva sarcasticamente Marx, alla fine il vero libro sacro del capi-
talismo ¢ il registro del dare e dell’avere.

Corollario fondamentale della teoria dello Stato di von Hayek & uno svarione storico
teorico colossale, ma si vede bene che la storia e la sociologia non sono tenute in grande
considerazione dai nostri due neoclassici: dopo aver affermato che l’intervento coerciti-
vo dell’autorita pud normare solo la condotta e non avere poteri discrezionali®, spiega
questo orientamento con la considerazione che «La liberta nella legge implica la liberta
economica, mentre il controllo economico rende possibile — in quanto controllo dei mez-
zi necessari alla realizzazione di tutti i fini — la restrizione di tutte le libertax.

Von Hayk scrive nel 1973 e quindi non dovrebbe sfuggirgli che nell’esperienza delle
rivoluzioni in Russia e in Cina, la liberta individuale &€ aumentata con lo Stato comunista
rispetto ai periodi storici precedenti e che nell’esperienza invece statunitense ¢ proprio
la legge che proibisce la formazione di frust (la prima ¢ la legge Sherman del 1890) a
tutelare la libera concorrenza.

Certamente Von Hayek sosterrebbe, rispetto alle leggi che tutelano la concorrenza,
che questo dimostra proprio la necessita di leggi di condotta che proteggano la libera ini-
ziativa. Ne viene pero un problema teoricamente insolubile: se il desiderio di guadagnare
¢ un aspetto fondante dell’essenza umana ed ogni regolamentazione di questo una sua
oggettiva, e cattiva, limitazione, indubbiamente I’intervento dello Stato contro i frust si
pone come una limitazione, la quale limitazione si pone perd a questo punto come buona.

L’economia neoclassica, da un punto di vista psicoanalitico, coglie indubbiamente un
aspetto pulsionale, I’oralita, che contrassegna il rapporto con I’oggetto, ma non ne coglie

19 F. Von Hayek, Liberalismo cit., p. 44.

20  Ivi,p.43.
21 Ibidem.
22 Ivi,p.44.

23 Von Hayek respinge la distinzione crociana tra liberalismo e liberismo sostenendo, nella tradizio-
ne inglese, la coincidenza totale tra liberalismo economico e politico (cit., p. 42).



216 Adriano Voltolin

per nulla la sostanza pulsionale; di fronte all’emergere prepotente di questa sostanza
(Greed is good!) & inevitabile che, per mantenere 1’idea di una positivita assoluta dell’o-
ralitd, bisogna ricorrere, come vedremo pill chiaramente in Von Mises, all’intervento
energico e violento di un’istanza, lo Stato in termini giuridici, il Super Io in termini
psicoanalitici, che ponga un argine, seppur provvisorio, della prepotenza della pulsione.

Il ragionamento di Von Mises ¢, insieme, pill ingenuo, piu violento ed anche pill inco-
erente di quello del suo allievo, una sorta di grado zero dell’elaborazione teorica.

Von Mises distingue I’umano dal regno animale e vegetale in genere perché il primo
ha la capacita di ovviare alla scarsita delle risorse, che scatena una lotta per accaparrar-
sele: 'uvomo ¢ in grado di ovviare a questo con «lo scambio pacifico di beni e servizi,
ciog il processo di mercato»?*.

Scolio. La creazione del mercato presuppone quindi una societa in quanto bisogna
che vi sia un surplus delle merci da parte di almeno alcuni tra i produttori perché si
abbia qualcosa da vendere; perché poi vi sia un compratore e non solamente qualcuno
disponibile per un baratto, ¢ necessario che vi sia un mezzo di scambio, un’equivalente
universale, cio¢ una moneta. Supporre che un mercato nasca dalla necessita di ovviare a
delle carenze ¢ possibile solo se si sta nel campo dell’ideologia: un mercato nasce quan-
do i beni sono diventati merci, quando cio¢ se ne sfrutta il valore di scambio invece che
realizzarne il valore d’uso. Questo sistema ha pero un difetto, concede il nostro, che si
spiega in questo modo®:

Il difetto intrinseco di questo sistema, volto alla risoluzione del problema fondamenta-
le dell’umanita (e non c’¢ altro metodo possibile), dev’essere ricercato nel fatto che esso
dipende dalla piena e incondizionata cooperazione di tutti gli essere umani, e puo essere
frustrato dalla mancata collaborazione di qualsiasi individuo.

Non sfuggirebbe nemmeno ad uno studente di liceo che non ¢ possibile fondare una
societa sul desiderio di guadagnare di ciascuno e poi affermare che questo stesso desi-
derio costituisce un difetto della costruzione teorica: veramente sembra quella storiella
del ragazzino che aveva ucciso i genitori e che implorava clemenza dal giudice in quanto
orfano. A questo punto perd I’aspetto violento di Von Mises si puo dispiegare appieno®:

Per eliminare 1’interferenza della violenza dalle relazioni umane, non esiste altro mez-
zo che il ricorso ad una violenza ancora piu risoluta. Contro quegli individui o gruppi di
individui che ricorrono alla violenza o non adempiano ai loro obblighi contrattuali, giova
solo il ricorso alla forza. La struttura del mercato, basata su accordi volontari, non pud
funzionare se non ¢ sostenuta da un apparato di costrizione e coercizione pronto a far ri-
corso alla forza contro quegli individui che non si attengono strettamente ai termini e alle
regole dell’accordo reciproco. Il mercato necessita del supporto dello Stato.

Scolio. Il mercato, che sarebbe I’estensione su scala universale del legittimo desiderio
individuale di guadagnare, ad un certo punto, per Von Mises, urta contro il suo preve-
dibile sviluppo: una struttura che si fonda sull’utile economico individuale vede i suoi

24 L. Von Mises, Liberta e proprieta cit., p. 27.
25  Ibidem.
26 Ivi,p.28.



L’inconscio senza regole 217

membri essere ciascuno rivale dell’altro e non cooperatore. Non vedendo, o non volendo
vedere, questo prevedibile risultato, I’idea di Von Mises ¢ che ci vuole qualcuno che
eserciti una violenza repressiva contro coloro che non rispettano i patti: non si capisce
bene naturalmente quali sarebbero i patti, quale ’accordo di cui sarebbero il frutto ed i
sottoscrittori del patto stesso. Si tratta evidentemente di una fantasia secondo la quale chi
non si dimostri disposto ad accettare le regole di un mercato incondizionatamente libero
(cioe le regole di Von Mises) deve essere duramente represso da un agente che appare
un’emanazione del mercato stesso.

Von Mises sembra identificarsi, sul piano psicoanalitico, con una madre prepotente
e folle che, non volendo sopportare la colpa della violenza, delega ad un padre questo
aspetto violento proiettandolo in lui. La madre in tal modo conserverebbe un’immagine
interna di se stessa buona e benefica e confinerebbe la violenza in un fallo separato da
sé, il proprio compagno, e la colpa della punizione in un bambino cattivo che non vuole
seguire i consigli e le indicazioni della mamma. In qualche modo quel che avveniva nel
film di Rob Reiner del 1990 Misery non deve morire, nel quale una donna folle rifiuta
I’idea che I’eroina di romanzi seriali chiamata Misery debba morire nell’ultimo romanzo
dello scrittore che, per sua sventura viene ricoverato dalla donna stessa a casa propria
dopo un grave incidente d’auto; la donna qui assume su stessa la violenza terribile della
punizione che merita chi non I’ascolta e ha deciso di far morire il suo bambino ideale.
Von Mises punisce in modo terribile chi non I’ascolta (gli individui devianti) e non pensa,
come lui, che il mercato ¢ la migliore soluzione possibile ad ogni problema di conviven-
za umana. Come avremo modo di vedere, Von Mises fa dipendere dal mercato non solo
il benessere economico dei consumatori, ma anche il loro benessere spirituale: il mercato
¢ la soluzione di ogni problema, esattamente come lo ¢ la divinita per il credente.

In un passo appena successivo I’intreccio tra la violenza, la sua necessita e la natura ed
il ruolo dello Stato raggiunge livelli di confusione notevoli. Lo Stato, cio¢ «il potere che
protegge il mercato dal ricorso distruttivo alla violenza, non ¢& altro che un bieco apparato
di coercizione e costrizione». Esso ¢ «un sistema di ordini e proibizioni, in cui alcuni
funzionari armati sono sempre pronti a far rispettare i suoi ordini». La gente, sembra
farneticare Von Mises, ammira uno Stato che costruisce monumenti, ospedali e scuole,
«ma non vede le costruzioni che il potere statale distrusse. Né vede quelle strutture che
non sono mai state costruite, in conseguenza del fatto che il governo si ¢ impadronito di
risorse che i singoli cittadini avrebbero destinato alla loro edificazione».

Il nocciolo della questione sembra piuttosto elementare: tutto quello che lo Stato fa
per proteggere la libera iniziativa ¢ ben fatto, compresa la repressione violenta contro
ogni opposizione a questo assunto, tutto quello che invece fa assumendo direttamente il
compito di governare ¢ non solo sbagliato, ma violento ed illegittimo.

Scolio. Le intenzioni di Von Mises appaiono chiarissime, ma lo sviluppo logico del
ragionamento appare veramente privo di una qualsiasi coerenza. Lo Stato dovrebbe
essere autorevole e determinato nel suo compito svolto a favore della comunita, ma
per fare questo deve essere bieco ed oppressivo (e allora non si muoverebbe con 1’au-
torita di chi tutela i diritti di tutti). La gente — si noti che il concetto di cittadinanza &
del tutto estraneo alla teoria neoclassica per la quale gli individui singolarmente intesi
sono consumatori, ed il loro insieme non ¢ un popolo costituito da cittadini, ma sem-
plicemente gente. Un lessico che in Italia & stato molto impiegato nell’ideologia del
berlusconismo.



218 Adriano Voltolin

Seguendo la traccia di un’idea proiettiva della violenza e di una scissione importante
non solo degli oggetti, ma anche del Sé, Von Mises pare da un lato confinare gli aspetti
persecutori e sadici del Super lo in un oggetto, i corpi armati dello Stato, che sono temuti
in quanto violenti, ed invece ammirati quando scatenano la loro violenza su altri. Pare
di essere in presenza di una fantasia omosessuale sulla violenza maschile, dalla quale ci
si protegge femminilizzandosi da un lato e volgendola sadicamente su altri dall’altro.

Freud tratta il tema del rapporto tra violenza e sessualitd in un lavoro del 1919 e collega
una delle cause possibili dell’omosessualitd maschile alla paura della punizione violenta
che potrebbe venire inflitta dal padre?’. Una sindrome di questo tipo la si puo ritrovare
nella storia dei carusi siciliani che lavoravano in miniera o nei femminielli nelle carceri
maschili: la sottomissione omosessuale al piu violento tra i minatori o tra i reclusi, pro-
tegge dalla violenza di questi; in taluni casi la minaccia della violenza, della castrazione
da parte del padre in termini simbolici, produce un’identificazione con un oggetto ses-
suale femminile e la violenza che porta alla sottomissione viene trasformata mentalmente
nella prova dell’interesse/amore del personaggio violento: nel film di Mario Monicelli /I
Marchese del Grillo, i cantori castrati trasformano le volgarita e la derisione dei maschi
in un segno del loro maggior valore artistico/sessuale rispetto alle donne.

Tale sindrome la si ritrova perd anche nella sottomissione sessuale di individui di
sesso femminile a prevaricatori violenti di sesso maschile: si pensi alla nota storia di
Celeste di Porto, una giovane e bellissima ragazza ebrea del ghetto di Roma che, amante
di Vincenzo Antonelli, uno sgherro fascista della banda Bardi e Pollastrini, denuncio alle
SS i propri correligionari e forni ventisei nominativi per completare 1’elenco di coloro
che sarebbero stati fucilati alle Fosse Ardeatine: la violenza delle formazioni nazifasciste
era evitata dalla giovane ebrea non attraverso ’identificazione con il nemico, secondo lo
schema di Anna Freud, ma facendosi corpo da possedere sadicamente da parte di un ma-
schio aguzzino che riversava poi la violenza omicida su altri ebrei. Una figura di questo
tipo la si trova anche ne Lo scialo di Vasco Pratolini, dove la popolana Fru viene con-
cessa sessualmente dal fascista Leandro Neri ai suoi camerati prima di riservarla, dopo
il matrimonio, solo a se stesso: Fru, scrive Pratolini, & eccitata, squittisce, si divincola,
soffre e delira, ma gli ¢ risparmiata la vita da quegli uomini che la usano come un oggetto
sessuale e che lei ammira proprio per la loro violenza®. Il tema del rapporto tra violenza
ed erotismo ¢ trattato, ad un livello pit complesso, anche nel film di Liliana Cavani /I
portiere di notte (1973)

Scolio. 1l tema della violenza bieca ed oppressiva da esercitare contro chi si oppone
all’idea del mercato come unico regolatore generale dell’economia e della societa, ov-
viamente rende legittimo ed addirittura encomiabile 1’uso della violenza contro tutti co-
loro che in qualche modo non sono d’accordo con I’assunto fondamentale: in uno Stato
neoliberista quindi, partiti, sindacati, associazioni culturali, religioni e cos1 via possono
vivere solamente se non entrano in contrasto con gli assunti dominanti.

L’uso della violenza per reprimere il dissenso prescinde perd dalle personali incli-
nazioni degli esponenti della teoria neoclassica (anche se verrebbe da pensare che se
la violenza apparisse loro, anche personalmente, difficile da accettare, le loro posizioni

27  S.Freud, Un bambino viene picchiato (Contributo alla conoscenza dell’origine delle perversioni
sessuali), in Opere di Sigmund Freud, vol. IX, Torino, Bollati Boringhieri, 1977, p. 61.
28 V. Pratolini, Lo scialo, vol. I, Milano, Mondadori, 1960, p. 705.



L’inconscio senza regole 219

sarebbero piu vicine a quelle del liberalismo classico lockiano) in quanto la violenza
diventa una necessaria e scontata conseguenza di una comunita che, per essere tale, si
affida a quanto di meno sociale esista nel bagaglio mentale umano: la pulsione. La teoria
economica neoclassica ¢ una dimostrazione perfetta di quel che si & potuto vedere nelle
concezioni del Super Io di Freud e di Melanie Klein: la cancellazione di ogni ideale
dell’Io finisce per situare il suo aspetto sadico, il Super lo, in un campo dove si puo
espandere in modo infinito in quanto si presenta a questo punto come unica legge da
soddisfare. Illuminante ¢ la posizione in merito di Lacan, che collega il Super Io all’as-
senza di godimento mostrando come Sade non rappresenti che il rovescio del concetto
kantiano di ragion pratica. Quando Lacan riporta un passo di Sade, pare di leggere, sia
pure estremizzato, un precetto di Von Mises?: «Ho il diritto di godere del tuo corpo, puod
dirmi chiunque, e questo diritto le eserciterd, senza che nessun limite possa arrestarmi
nel capriccio delle esazioni ch’io possa avere il gusto di appagare».

Niente puo opporsi ad un universale che va al di la delle leggi e che si colloca oltre
il bene ed il male. «Ecco la regola cui si pretende di sottomettere la volonta di tutti...
Umorismo nero nel migliore dei casi, da ripartire tra la massima ed il consenso che le si
suppone», dice Lacan.

3. «Le basi economiche della liberta»

Cost titola il capitolo conclusivo, pubblicato per la prima volta nel 1960, del libricino
di Von Mises. E opportuno tenere presente la data di in cui viene steso questo articolo
perché le affermazioni che vi sono contenute sembrano non tenere in nessun conto sia
le critiche al capitalismo e all’ideologia capitalista, sia le posizioni filosofiche e psico-
analitiche che avevano, almeno a partire dalla seconda meta dell’ottocento, avanzato
pesanti riserve sulla razionalita del comportamento dell’uomo; negli anni sessanta del
novecento appare un grumo di critiche al mondo capitalista ed alla sua ideologia che
permea il pensiero filosofico, sociologico e psicoanalitico: basti pensare ad autori come
Sartre, Fanon, Adorno, Marcuse, Fromm, Malinowski, Lacoste. Considerare 1’essenza
umana come un ente che si sviluppa da uno stato primitivo alla modernita come una retta
che sale in modo uniforme ¢ da considerarsi poco accettabile alla luce dell’intera storia
della filosofia, ma soprattutto sarebbe dovuto apparire impossibile ad un intellettuale che
negli anni sessanta era nel pieno della maturita scientifica.

Ci0 che parrebbe di poter inferire dagli scritti della scuola austriaca ¢ che I’economia
venga ritenuta qualcosa di simile ad una scienza della verita e che, proprio in quanto tale,
possa emettere dei giudizi sulla capacita delle altre scienze di contribuire o0 meno alla
comprensione dei problemi che gli individui e le societa si trovano di fronte nel corso
della loro esistenza. Giuseppe Perfetto, nel suo contributo sul Super Io in Lacan®, mette
in rilievo come I’imperativo categorico di Kant, come quello di Sade, vengano da un luo-
go mentale che appare essere oltre le leggi e le categorie umane, un Dio quindi la cui pa-
rola ¢ fondante il vero. L’inizio degli anni sessanta ¢ stato un tempo storico nel quale nel
mondo occidentale cominciava a prendere corpo quella che negli anni successivi sarebbe
stata la grande rivolta studentesca; i due ambiti di dominio degli USA e dell’URSS, crea-

29 J.Lacan, Kant con Sade, in Scritti, vol. 11, Torino, Einaudi, 1974, p. 768.
30 G. Perfetto, Super-lo, perversione contemporaneita, in corso di pubblicazione.



220 Adriano Voltolin

tisi dopo la seconda guerra mondiale, iniziavano a dare segni di cedimento, la rivoluzio-
ne cubana conquistava il potere nel 1959, nel 1961 veniva pubblicato il lavoro di Fanon
I dannati della terra con la prefazione di Sartre, nel 1960 Moravia pubblicava La noia:
tutti questi fatti, alcuni di risonanza mondiale, non lasciano alcuna traccia nel lavoro di
Von Mises se non nella maniera di un rifiuto paranoide di tutto quanto ¢ da ascrivere
all’opera demoniaca dell’intervento statale che, restringendo la liberta dell’individuo,
causa insoddisfazione e rivolta sociale. La personalita paranoide ¢ sottoposta al giudizio
di un Super o estremamente esigente ed altrettanto intollerante che non pud sopportare
la minima critica: quindi questa deve essere proiettata dentro il persecutore aumentando
in tal modo ancor piu il Super Io in un circolo vizioso senza fine. L’intolleranza di Von
Mises e del suo allievo verso ogni argomento che potrebbe apparire come una critica, sia
pure indiretta, alla loro teoria, fa si che ogni problema proposto non appaia come qual-
che cosa da affrontare razionalmente, come direbbero i due, ma come un segno che il
pensiero corretto, I’azione giusta non sono stati perseguiti a sufficienza o con sufficiente
determinazione: la struttura del ragionamento paranoide ¢ la stessa che guida i fedeli
quando attribuiscono comunque e sempre a sé stessi la colpa di qualche cosa che ha pro-
dotto infelicita e dolore. In tal modo, attraverso una consapevolezza fasulla poi emendata
senza sforzo alcuno dalla pratica della confessione, i conti con un Dio crudele e insensato
non vengono mai affrontati: non c’¢ da pensare, come aveva fatto Adorno, a che signi-
fichi Auschwitz per un credente; ¢ tutto chiaro gia in partenza, Auschwitz dimostra solo
la colpa degli uomini e se Dio lo ha permesso ¢ perché gli uomini sono troppo colpevoli.
Non ¢ difficile riconoscere, alla radice di un ragionamento paranoide di questo tipo, il
meccanismo di protezione dal conflitto con i genitori che ¢ costituito dall’idealizzazione.

Von Mises comincia con I’individuare la differenza tra I’'uomo e gli animali nell’uso
della ragione anziché dell’istinto da parte del primo®'. Quindi 1’'uomo ¢& razionale: «mora-
le e responsabile della sua condotta». Razionalita e moralita sono per Von Mises aspetti
diversi di un’unica sostanza giacché per poter effettuare una scelta razionale bisogna
essere liberi, cio¢ non condizionati da una volonta superiore: se non si ¢ liberi, cio¢ non
si puo scegliere la propria condotta in relazione ad un problema, la moralita non ha senso
alcuno perché ad uno schiavo non direbbe nulla®. Pur passando sopra alle conseguenze
pratiche di una tale identita tra razionalita e moralitd — un carcerato quindi sarebbe privo
di morale, mentre ne sarebbe nutrito il carceriere — & da notare come Von Mises concluda
che la storia, quella occidentale e capitalistica ovviamente, perché quella orientale ha
portato a una docile sottomissione, ha visto «i cristiani d’Europa e i loro discendenti che
si sono stabiliti nei territori d’oltremare non stancarsi mai di lottare per la liberta»*. Pur
sempre sorvolando su quale storia abbia mai in mente Von Mises, non dovrebbe almeno
sfuggirgli I’aporia per la quale se a coloro che non posseggono la propria liberta, la mora-
le non insegna nulla, allora nessuno avrebbe mai potuto lottare per conquistare la liberta,
mentre se qualcuno ha lottato per essa, cio significa che la morale aveva un significato per
lui prima che divenisse libero. Per il nostro razionalista grossolano la non identita tra pen-
siero ed azione, tra essere e dover essere e persino quella tra potenza ed atto, non sugge-
risce assolutamente nulla: ubbie di intellettuali, a partire da Aristotele, sempre scontenti e
che non colgono il valore della liberta assicurata dal mercato e dal capitalismo.

31 L. Von Mises, Liberta e proprieta cit., p. 41.
32 Ivi,p.42.
33 Ibidem.



L’inconscio senza regole 221

Al solito bisogna cogliere che Von Mises svaluta ogni obiezione in modo sprezzante
perché la verita ¢ quella che deve proporre lui: 'uvomo veramente libero lo si trova all’in-
terno dell’economia di mercato ed il segno di questa liberta, la sua radice piu profonda,
sta nel suo essere consumatore™.

La trasformazione dell’individuo-membro della societa piu in generale, in consuma-
tore ¢ un passaggio indispensabile per definire cosa sia per questo la liberta ed il be-
nessere: 1’esigenza di guadagnare fa si che la proprieta privata «costituisce un pubblico
servizio che impone ai proprietari la responsabilita di impiegare le risorse nel miglior
interesse dei consumatori sovrani»**. Il consumatore & sovrano perché pud acquistare
un prodotto ed anche rifiutarlo; in tal modo il mercato diviene per i produttori un duro
esercizio nel quale si debbono soddisfare i consumatori se si vuole avere successo. Il rap-
porto tra chi produce, chi consuma e chi governa appare del tutto simmetrico in quanto
la pulsione al guadagno puo essere soddisfatta solo soddisfacendo i consumatori, i quali,
liberi di fare le loro scelte sul mercato in quanto consumatori, non possono che sostenere
I’ideologia del libero mercato in quanto ¢ I'unica che garantisca la loro soddisfazione
e non possono che schierarsi politicamente con coloro che sostengono I’ideologia di
libero mercato delegando loro poteri di governo che sono limitati solo dalla necessita di
far funzionare senza intoppi il mercato stesso. L’agenda di un ideale governo liberista,
come osserva Lunghini, ¢ assolutamente vuota perché il suo unico compito ¢ sorvegliare
che nulla turbi il mercato al quale quindi vanno lasciati i reali poteri di governo che si
manifesteranno per via naturale, senza alcun intervento esterno, perché se i consumatori
non sono soddisfatti da un prodotto o da una politica, si rivolgeranno altrove per trovare
la loro soddisfazione e quindi i cattivi produttori ed i cattivi politici verranno emarginati
in modo del tutto naturale.

Appare quindi del tutto evidente come ogni intervento teso a governare una socie-
ta attraverso leggi che influenzino il mercato, appare negativo perché non puo che
essere, assiomaticamente, turbativo di un equilibrio che verrebbe raggiunto autono-
mamente dal mercato e dalle sue leggi naturali. L’intervento dello Stato negli USA
durante il New Deal fu, spiega Von Mises, disastroso perché, con le sue «scellerate
politiche» ha rallentato 1’accumulazione del capitale che avrebbe invece, lasciata
libera, cancellato le sacche di malessere economico tuttora persistenti. Non solo perd
non si deve intervenire nelle scelte di macroeconomia, ma anche gli interventi di go-
verno che incidono sui singoli vanno osteggiate: una migliore distribuzione delle ric-
chezze, e quindi anche la progressivita delle imposte, ci dice Von Hayek, turberebbe
il mercato perché la posizione di ognuno dipende in parte dalle sue stesse capacita
e, in parte, da elementi che nessuno ¢ in grado di controllare®®. Cosi un meccanismo
di aiuto per chi nasce in famiglie che appartengono a ceti sociali disagiati danneggia
I’idea liberista per la quale «gli individui possano utilizzare le proprie conoscenze
e capacita per modellare tale ambiente»: tale idea non & evidentemente realizzata
se si mette in atto un meccanismo che assicura pari opportunita a chi nasce in un
ambiente svantaggiato®’. Von Hayek si avvede in verita che certi servizi pubblici, la
protezione contro la criminalita, la profilassi contro malattie infettive, i problemi dei
grandi agglomerati urbani, che non attirano facilmente investitori privati, debbano

34 Ibidem.

35  1Ivi,p.43.

36 F. Von Hayek, Liberalismo cit., p. 52.
37  Ivi,p.53.



222 Adriano Voltolin

essere assicurati attraverso la fiscalita generale, ma, anche in questi ambiti, deve
essere sempre possibile 1’intervento privato e va comunque privilegiata la fiscalita
locale e non quella centrale di modo ché i servizi vengano usufruiti da chi realmente
li paga e non da altri.

Scolio. La grossolanita dei misconoscimenti difatti gia chiaramente osservabili ne-
¢li anni in cui questi contributi vengono stesi e la pervicacia denigratoria e rabbio-
sa — soprattutto in Von Mises — con la quale vengono affrontate posizioni e pensieri
diversi dal proprio, piuttosto inusuali a dire il vero nel dibattito scientifico, inducono
a guardare a quelle che appaiono premesse antropologiche e psicologiche della teoria
neoclassica (non si entra naturalmente in questa sede in una critica specificamente
economica) come all’elaborazione di una teoria della natura umana onnicomprensiva
e tesa a rassicurare contro la confusione derivante dall’incapacita a tollerare ’incer-
tezza: ¢ questa tipicamente una difesa paranoide dall’angoscia di annientamento o di
sparizione che compare nelle analisi delle nevrosi ossessive e che raggiunge dimen-
sioni imponenti nelle psicosi paranoidi. Un esempio letterariamente meraviglioso di
questo atteggiamento ce 1’ha dato Robert Musil con la vicenda dell’ Azione Parallela’®,
il comitato che doveva preparare i festeggiamenti per il settantesimo anno di regno
dell’imperatore. Il comitato per ’azione da porre in essere diviene per 1’azione pa-
rallela perché in quello stesso anno 1918 anche I’imperatore tedesco Guglielmo II
avrebbe dovuto festeggiare il trentennio di regno. Il desiderio di mostrare la superiorita
sovrannazionale della Kakania (la doppia k allude all’essere a quel tempo Francesco
Giuseppe Kaiser und Konig in quanto anche re d’Ungheria dopo il compromesso del
1867. Tra 1 membri del comitato, che non sanno trovare un’idea che 1i soddisfi, ad
un certo punto prende piede I’idea di una mappa universale del pensiero umano che
dovrebbe insieme fornire 1’idea della grandezza di un impero che si pone come un
contenitore/ordinatore di una molteplicita che armonicamente convive con lingue e
provenienze geografiche diverse. Si tratta naturalmente di un tentativo di dare vita ad
un oggetto ideale che possa rappresentare il tutto e la sua grandezza insieme: bisogna
trovare qualche cosa che possa rappresentare simbolicamente cid che non ¢ simboliz-
zabile in quanto la simbolizzazione ¢ in se stessa una riduzione. Il gruppo dei membri
del comitato non puo perseguire un obiettivo razionale perché ¢ mosso da quel che
Bion ha chiamato un assunto di base: Deve nascere qualche cosa che assicuri I’unita
del gruppo costituito dall’impero austro-ungarico; come in ogni gruppo in assunto
di base di accoppiamento, la condizione perché il gruppo continui ad esistere ¢ che
I’evento auspicato non si realizzi dimodoché la speranza nell’evento possa continuare
ad esistere. L’ideatore della mappa universale ¢ il membro piu sciocco del gruppo, il
generale Stumm von Bordwehr (il nome proprio del generale, forse non casualmente,
fa rima con dumm, stupido); il fatto che un gruppo in assunto di base di accoppiamento
deleghi al piu stupido dei suoi membri il che fare, indica chiaramente come il gruppo
non possa tollerare la realizzazione di qualche cosa di concreto che farebbe morire il
gruppo. La realizzazione del compito che il gruppo si da, deve sempre essere impedita
da qualche cosa che ottusamente e con politiche scellerate Vi si oppone. E nella non re-
alizzazione che si realizza realmente la vita del gruppo. I neoliberisti, come si ¢ visto,
svalutano le idee altrui ed ignorano i fatti perché le prime impediscono I’avvento del

38 R.Musil, L'uomo senza qualita, Torino, Einaudi, 1957.



L’inconscio senza regole 223

bene, mentre i secondi, se sono negativi, sono frutto della non applicazione del bene:
come esemplificava Freud, «head I win, cross you lose»®.

Sul piano del Super Io, I’idea di una liberta la cui essenza consiste dell’avere meno
vincoli possibili alla soddisfazione della pulsione orale, rimanda ad un profilo di un
Super Io che impone di liberarsi dei dettami della solidarieta e dell’identificazione con
la sofferenza, dimodoché la spinta ad impadronirsi di tutto possa essere assolutamente
libera: viene quindi alfine riproposta una morale che non tollera cedimento alcuno e che
deve essere seguita non in quanto conseguenza del concetto di liberta, ma come liberta
che si fa concetto. Come dice Kant a proposito della ragion pratica, essa non ¢ il concet-
to di un oggetto che la rende possibile, ma «¢& la legge morale che anzitutto determina
e rende possibile il concetto del bene, in quanto esso meriti davvero questo nome»*. Il
funzionamento della legge morale/Super Io non appare determinato dal contenuto della
critica all’lo, ma dalla relazione che si instaura tra i due oggetti: il Super o ¢ per defi-
nizione una critica dell’lo, che al limite puo essere benevola quando questi accetta tutte
le critiche che gli vengono rivolte. Si tratta pero allora di un’alleanza distruttiva con il
Super Io che finisce per distruggere 1’lo determinando una sintomatologia che Ronald
Britton vede nello xenocidio (si pensi alla guerra di reciproco sterminio tra Tutsi e Hutu
in Ruanda nel 1994, quando in tre mesi vennero uccise circa un milione di individui) e
nella misantropia.

L’economia neoclassica non ha un concetto di liberta che viene dall’idea di individui
che vivono insieme ad altri individui: tale vita comune ¢ un limite e non un vantaggio.
Non ci si puo sottrarre ad essa ed allora vanno create delle leggi, come pensava anche il
liberalismo politico classico, che tutelino ciascuno dalla prepotenza degli altri; contra-
riamente pero ad un concetto, quello di Locke, per il quale la tutela di ciascuno dall’ag-
gressione eventuale da parte degli altri ¢ una norma a tutela di ciascuno «all’interno della
propria comunita», per i neoclassici si tratta di tutelare quanto ¢ piu possibile la pulsione
orale da regole che, di per sé, la mortificherebbero: si debbono allora emanare delle leg-
gi, per tutelare ciascuno dall’altrui pulsione orale, che reprimono lo stesso oggetto cui si
vuole lasciare la piu ampia liberta.

Un programma psicologico che si proponesse di tutelare la pit ampia liberta indivi-
duale, come Freud spiega chiaramente ne /! disagio della civilta, porterebbe rapidamente
all’estinzione della societa e probabilmente anche della specie stessa perché ciascuno
sarebbe in balia di altri che sono fisicamente, o economicamente, piu forti. La pulsione
puo essere mitigata individualmente nella sublimazione e socialmente attraverso la cre-
azione di regole — come pensa per esempio Bion — che confinino gli aspetti pulsionali
dentro a gruppi specializzati nella loro gestione*', ma se viene repressa semplicemente
ci si viene a trovare in presenza, individualmente, di stati dissociativi e, socialmente,
di dittature terroristiche come quelle dell’America Latina degli anni settanta del secolo

39  Sulla scorta degli studi di Herbert Rosenfeld sulla struttura del Super Io nei casi di schizofrenia
acuta, si potrebbe dire che la buona teoria neoclassica preme sull’lo per essere imposta, altret-
tanto quanto tutte le altre, cattive, teorie esercitano una pressione distruttiva. Il risultato ¢ che la
pressione degli oggetti buoni si alterna a quella degli oggetti cattivi dando luogo ad un’alternanza
di depressione superegoica e di persecutorieta distruttiva. H. Rosenfeld, Stati psicotici, Roma,
Armando, 1973, p. 70.

40 1. Kant, Critica della ragion pratica, Bari, Laterza, 1971, p. 79.

41 Cfr. A. Voltolin, Critica della mente innocua. Gruppo e legame sociale in Bion, Milano, Mimesis,
2017.



224 Adriano Voltolin

scorso. Preso difatti nella morsa di un individuo, I’homo oeconomicus, da proteggere
in quanto portatore di una oralitd benefica, dagli altri individui a lui identici nella loro
natura pulsionale, Von Mises non puo che ipotizzare uno Stato che reprime nel modo
piu violento ogni forma di dissenso. La fantasia di abolire le regole che restringono la
liberta immaginaria, si traduce nella realta di una repressione, violenta ed omicida, della
liberta reale di manifestare il proprio pensiero. L’avevano capito Freud e Melanie Klein;
I’hanno sperimentato molti giovani cileni ed argentini che erano contrari alla liberta di
mercato neoclassica che si sarebbe instaurata nei loro paesi e che sono stati gettati in
mare, ancora vivi, dagli aerei militari come materia fecale da allontanare per proteggere
la pulizia e il lindore di un Io paranoico.



STRUTTURA ED EVENTO DEL FETICCIO
IN LOUIS ALTHUSSER
(ALLA LUCE DEL MATERIALISMO ALEATORIO)

p1 Luca PiNnzoLo

«[...] la singola merce (I’‘essere’ nell’economia politica)».
Lenin'.

«Questo mondo: un mostro di forza senza principio né fine».
F. Nietzsche?.

«[...] come ha potuto I’incontro fra I’investimento ambivalente dell’og-
getto fantasmatico [...] aver presa sulla realta oggettiva?»
L. Althusser’.

1. Premessa

In Leggere il Capitale (1965), Althusser sembra abbracciare in pieno I’approccio, in
certa misura analitico e deduttivo, che lui stesso definisce della Darstellung laddove, nel-
la sua introduzione all’edizione francese del I Libro del Capitale (1969), egli propone, al
contrario, di cominciare la lettura del testo dalle sezioni dedicate all’analisi di processi
empirici; egli, insomma, sembra quasi invitare il lettore a seguire il percorso di ricerca
di Marx stesso — o a invertire il procedimento di esposizione nel processo di ricerca: se
in Leggere il Capitale I’unita di analisi era la Darstellung, la struttura e la sua efficacia,
ora ¢ la storia e I’evento. Nello scritto del 1978, Marx nei suoi limiti, pubblicato postu-
mo nel 1994, addirittura egli arriva a denunciare 1’approccio deduttivista di Marx come
un’ipoteca hegeliana e si spinge quasi ad affermare che non vi ¢ autentica sistematicita
nella sua esposizione — né la scienza della storia marxiana puo essere considerata un si-
stema. Voglio mostrare come queste molteplici letture althusseriane si concentrino sulla
soluzione che egli offre circa il carattere di feticcio della merce — cui ha dedicato poche
pagine anche se non prive di interesse. Tutto ci0 per sostenere che 1’oggetto della scienza
marxiana ¢ I’immaginario ed ¢ immaginario: I’oggetto del Capitale e della marxiana

V1. Lenin, Quaderni filosofici, Milano, Feltrinelli, 1958, p. 241.

F. Nietzsche, Opere. Frammenti postumi (1884-1885), vol. VII, tomo 111, a cura di G. Colli-M.
Montinari, Milano, Adelphi, 1975, §38 [12], giugno-luglio 1885, p. 292.

3 L. Althusser, L’avenir dure longtemps suivi de «Les faits», Paris, Stock/Imec, 1992, tr. it. L’avve-
nire dura a lungo seguito da I fatti, Parma, Guanda, 1992, p. 239.

N —



226 Luca Pinzolo

scienza della storia ¢ il deposito immaginario di un movimento di cui puo esserci solo
constatazione postuma degli effetti. Se si accetta questa posizione, il cosiddetto materia-
lismo aleatorio, motivo di una riflessione che diventa centrale nell’ultimo Althusser, & la
pratica teorica che deve farsi carico di questo movimento € si pone, pertanto, come teoria
dell’inizio-in-movimento.

2.

L’errore del pensiero economico, denunciato con forza da Marx, consiste in una ipo-
statizzazione quasi naturalizzante del proprio oggetto che viene assunto come dato ed
evidente (Heidegger avrebbe detto: semplicemente presente) per poi essere oggetto di
mera constatazione — per esempio, I’esistenza di uomini portatori di bisogni e capaci di
comportamenti economici; la presupposizione immediata dell’oggetto economico sfocia
in una specie di tautologia, la scienza economica ¢ teoria dei bisogni e nasce perché ...
¢li uomini hanno dei bisogni:

La struttura teorica propria dell’Economia Politica consiste, dunque, nel mettere in
rapporto immediatamente e direttamente uno spazio omogeneo di fenomeni dati e un’an-
tropologia ideologica che fonda, nell’'uomo soggetto dei bisogni (il dato dell’homo ceco-
nomicus) il carattere economico dei fenomeni del suo spazio*.

La critica dell’economia politica consistera proprio nella denuncia di questa ipostatiz-
zazione e nel tentativo della sua revoca in una pratica teorica che non prende pit la forma
della constatazione bensi della produzione di un oggetto teorico:

L’Economia politica si da per oggetto il dominio dei fatti economici, che hanno per
essa I’evidenza di fatti: dati assoluti, che prende come si danno senza sottoporli a esame.
La revoca della pretesa dell’Economia Politica fa tutt’uno per Marx con la revoca dell’e-
videnza di questo dato che essa, infatti, si da arbitrariamente come oggetto pretendendo
che questo oggetto le ¢ dato’.

Sotto questo punto di vista, le forme del ragionamento marxiano, nonché le sue mo-
dalita di espressione, non sono rivestimenti di un processo di pensiero che andrebbe
rintracciato nella mente dello studioso, almeno in quanto capace di osservare dati, regi-
strarli e raccoglierli: queste definiscono, al contrario, interamente il campo problemati-
co dell’oggetto scientifico, in breve, il suo concetto — quello stesso che gli economisti
avrebbero mancato di costruire.

Cruciale diventa, come noto, la questione della distinzione tra «!’ordine storico reale»
e I’ordine logico, ossia «1’ordine di deduzione delle categorie nel Capitale»®, anche per-
ché ¢ proprio qui che si gioca la partita del definitivo congedo di Marx da Hegel, al di 1a
di ogni immaginario rovesciamento. Per Hegel, infatti, i due ordini si sovrappongono al

4 L. Althusser, «L’oggetto del Capitale»,in L. Althusser et alii, Leggere Il Capitale, Milano, Mime-
sis, 2006, p. 236.

5  Ivi,p.233.

6 L. Althusser, «Dal Capitale alla filosofia di Marx» in L. Althusser et alii, Leggere Il Capitale cit.,
p-44.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 227

punto che il primo diventa espressione e dispiegamento del secondo. Negando la «corri-
spondenza biunivoca tra i differenti momenti di questi due ordini distinti»’, Marx deve
adottare una peculiare Darstellungsweise che, pur partendo dalla raccolta di dati tratti
dall’ordine storico reale, dovra organizzarli in una Gliederung, ossia in una «combina-
zione gerarchizzata dei concetti nel sistema»®, in una esposizione sistematica la cui arti-
colazione non corrisponde necessariamente alla successione delle forme reali cosi come
si danno nell’ordine storico e cronologico®: al contrario, il lavoro teorico consiste, con
le parole di Marx, nella Verarbereitung (trasformazione) dell’intuizione (Anschauung)
e della rappresentazione (Vorstellung) in concetti (Begriffe)', ed & cosi, e solo cosi, che
Iesibizione di un oggetto teorico fa tutt’uno con la sua costruzione e con la produzione
dell’effetto di conoscenza corrispondente; nel Capitale abbiamo, infatti, a che fare con
«’esposizione sistematica, con la messa in ordine apodittica dei concetti nella forma
stessa di quel tipo di discorso dimostrativo che ¢ 1’analisi di cui parla Marx»'!.

L’intento di Marx di trattare del modo di produzione capitalistico a partire dalla
merce quale sua forma elementare sembrerebbe trovare la sua giustificazione, se non
fosse che Marx stesso non riesce ad essere del tutto fedele al suo intento: allorché egli
tratta del feticismo della merce, infatti, eccolo ricadere nelle maglie di un semplice
antropologismo empirico, che postula soggetti dotati di una mente soggetta all’er-
rore, e di un hegelismo mai del tutto abbandonato — la «distinzione epistemologica
tra la conoscenza di una realta e questa realta stessa» viene risucchiata nella coppia
metafisica di essenza e apparenza'’. Ed ecco che allora il carattere di feticcio della
merce si presenta in alcune, anche se non in tutte, le pagine di Marx, come una sorta
di abbaglio soggettivo, ancorché reso possibile da circostanze ed esigenze reali, la
non visibilita a occhio nudo della produzione di plusvalore, I’intento di tenere celata
la realta dello sfruttamento ecc...

Probabilmente Marx non ha portato del tutto a compimento il suo scopo, ossia la
costruzione del concetto dell’economico. C’¢, perd, da domandarsi se questo concetto
potrebbe definire a sua volta, come sembra affermare Althusser, un campo omogeneo e
se questo campo non riprodurrebbe piuttosto, anche se in meglio, I’ideale di una asso-
luta visibilita ed autotrasparenza. Althusser, in effetti, fa riferimento, citando Marx, ad
una purezza distinta «dall’impurita empirica», una «purezza del concetto, purezza della
conoscenza adeguata al suo oggetto», tale per cui le «determinazioni di questo concet-
to» renderebbero possibile «la conoscenza effettiva dei modi d’esistenza» del proprio
oggetto". Tale concetto sarebbe definibile a partire dalla totalita — termine che da 1i a
poco Althusser sostituira con il pilt adeguato «Tutto» '* — del modo di produzione e «nel
movimento totale dei suoi effetti»'®, in breve, dalla complessita del tutto sociale:

7 Ivi, p. 45.

8  Ivi,p.62.

9  Ivi,p.46.

10 Ivi,p.41.

11 Ivi,p.47.

12 L. Althusser, «L’oggetto del Capitale» cit., p. 260.
13 Ivi,p.261.

14 «Se mi ¢ consentito di essere un po’ provocatorio, mi sembra che si possa lasciare a Hegel la cate-
goria di totalita, e rivendicare per Marx la categoria di tutto»: L. Althusser, Soutenance d’Amiens,
«La Pensée» 183 (1975) con il titolo Est-il simple d’étre marxiste en philosophie? , tr. it. in Freud
e Lacan, Roma, Editori Riuniti, 1981, p. 143.

15 L. Althusser, «L’oggetto del Capitale» cit., p. 251.



228 Luca Pinzolo

Definire i fenomeni economici tramite il loro concetto, significa definirli tramite il con-
cetto di questa complessita, cio¢ tramite il concetto della struttura (globale) del modo di
produzione, in quanto essa determina la struttura (regionale) che costituisce e determina
in oggetti economici i fenomeni di questa regione definita, situata in un luogo definito
della struttura del tutto'®.

Tuttavia, & Althusser stesso a rilevare che «L’economico non si vede mai chiaramente,
non coincide mai con il ‘dato’»'”: e, non a caso, gli antropologi e gli etnologi lo cercano
nei rapporti di parentela e nelle istituzioni religiose, cosi come gli storici medievalisti
lo cercano nella sfera della politica e in quella della religione'®. Questa oscurita della
sfera economica ¢ «tanto pill evidente per il modo di produzione capitalistico, che noi
sappiamo essere il modo di produzione in cui il feticismo intacca [affecte] per eccellenza
la regione dell’economico»'®.

Siamo arrivati ad un punto cruciale: se I’andamento dell’esposizione marxiana ¢ ana-
litico e deduttivo, se il metodo della Darstellung & quello di far vedere 1’efficacia della
struttura sui suoi effetti, partire dalla merce significa partire da un abbaglio. 1l concetto
dell’economico ¢, quindi, il concetto di un déplacement che prende la forma di una
mistificazione oggettiva — esso non puo definire, pertanto, un campo teorico omogeneo,
trasparente o puro neanche sul piano solamente concettuale, perché ¢ il concetto di una
permutazione continua di termini, di un continuo spostamento di luogo che ha come
effetto una oggettiva, ossia strutturale, mistificazione.

Passiamo adesso all’Introduzione del 1969. Lo scenario appare assai differente: il
riferimento metodologico, adesso, ¢ la «Prefazione» del 1859 a Per la critica dell’eco-
nomia politica, che, perd, viene connotata come «assai ambigua e (ahimé) celebre»; essa
ha, anzi, causato «danni devastanti nella storia del Movimento operaio marxista», in
quanto piena di hegelismo e di evoluzionismo, che dello hegelismo ¢ il risvolto pseudo-
scientifico®.

I1 T Libro del Capitale risente di una forte ipoteca hegeliana sia nel lessico che nei con-
tenuti; il lessico: si pensi alla negazione della negazione con cui Marx connota la futura
espropriazione degli espropriatori nel capitolo XXXII della sezione VII*!, o I’'impiego
della parola valore per significare tanto I’utilita sociale dei prodotti del lavoro tanto la
loro scambiabilita — come se vi fosse un solo valore, essenziale, che si scinde in due; il
contenuto: la «flagrante ed estremamente dannosa» teoria del feticismo della merce®.
L’opera ¢, comunque, scientifica, nonché articolata scientificamente — ossia in modo

16  1Ivi,p.253.
17 Ivi, p. 250.
18  1Ivi, p. 249.

19  1Ivi, p. 250, tr. it. lievemente modificata.

20 L. Althusser, Avertissement aux lecteurs du Livre 1 du Capital. In K. Marx, Le Capital. Tome 1.
Paris, Garnier-Flammarion,1969, tr. it. Id., Introduzione al I Libro del Capitale, tr. it. a cura di M.
Ciampa, Parma-Lucca, Pratiche, 1977, p. 37.

21 Ivi,p. 36.

22 Ivi,p.37.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 229

sistematico — nella sua esposizione* e dotata di oggetti scientifici, ossia costruiti ed
astratti: il modo di produzione, la dinamica dello sfruttamento, infatti, non si vedono ad
occhi nudi né si toccano con le mani, pur riferendosi ad una realta effettiva®. L’ oggetto
astratto, infatti, «& straordinariamente reale», ma «non esiste mai allo stato puro, poiché
esiste soltanto nelle societa capitalistiche»®.

Di qui la «raccomandazione imperativa»* rivolta a tutti i lettori (intellettuali inclu-
si, 1 piu esposti a deviazioni interpretative di stampo idealistico) a cominciare la lettura
del testo dalla sezione II, di taglio ancora teorico, ma che comincia a presentare «la
teoria scientifica di cui [i proletari] hanno quotidiana esperienza: lo sfruttamento di
classe»”; nella sezione II, intitolata «La trasformazione del denaro in capitale», Marx
parte dalla circolazione delle merci e dal denaro come «prima forma fenomenica del
capitale»®: &, quindi, dal modo di produzione in movimento, ossia dalla sua effettiva
realta storica e manifesta che Althusser invita i lettori a prendere le mosse, lasciando
per ultima 1’analisi dell’aspetto formale del capitalismo, cosi come si esprime nella
merce, non a caso definita dallo stesso Marx «forma elementare» del modo di produ-
zione capitalistico®.

Resta, naturalmente, da domandarsi che cosa farne di questo primo capitolo e, soprat-
tutto, una volta lasciatolo per ultimo, che cosa bisognerebbe capirne.

Nell’inedito Marx nei suoi limiti (1978), ¢ lo stesso ordine espositivo di Marx a ri-
velarsi, almeno a prima vista, fittizio®, in quanto alterna, alla prevalente analisi di
tipo deduttivo, dei «capitoli concreti [...] che stridono con I’ordine astratto della sua
esposizione»®'. Questo perché egli si & «imposto I’idea di un inizio reso necessario
dall’astrazione ultima del valore»®: egli, ciog, parte dall’astrazione del valore come se
fosse un dato, senza tener conto che il valore ¢ il risultato di un processo storico compli-
cato e non ¢ affatto «lo stato originario pitt semplice»®.

Marx, insomma, nell’ordine di esposizione, sembra adeguarsi al principio «secondo
il quale bisogna cominciare dal pili semplice, dall’elemento primo, merce o valore, sen-
nonché questo elemento semplice non ¢ né semplice né il pitt semplice»**: muovendo
dalla merce come forma elementare — semplice — del modo di produzione capitalistico,
egli finisce col soggiacere a una logica dell’essenza che si riflette nel suo sistema di
esposizione, che € appunto, o vorrebbe essere, analitico e con «lo scopo di scoprire nel
semplice la sua essenza e gli effetti di questa essenza, effetti adatti a ritrovare, alla fine,
attraverso una deduzione sintetizzante, il concreto stesso»®.

23 Ivi,p. 17.
24 Ivi,p. 16.
25 Ivi,p.17.
26 Ivi,p.22.
27  Ibidem.

28 K. Marx, Il Capitale, Libro I, tr. it. a cura di D. Cantimori, Roma, Editori Riuniti, 1980, p. 179.

29  Ivi,p.67.

30 L. Althusser, Marx dans ses limites, in 1d., Ecrits Philosophiques et politiques, Tome I, Stock-
Imec, Paris 1994, pp. 357-524, tr. it. Marx nei suoi limiti, a cura di F. Raimondi, Milano, Mimesis,

2004, p. 63.
31  1Ivi,p.68.
32 Ivi,p. 65.
33 1Ivi, p. 64.
34 1Ivi, p. 65.

35 Ibidem.



230 Luca Pinzolo

Non ¢ che Marx non ne sia stato consapevole: in effetti, come rileva Althusser, la sua
macchina argomentativa ¢ tutt’altro che compatta. Nel Libro I troviamo, infatti, accanto a
capitoli in cui predomina un approccio argomentativo astratto e deduttivo, dei capitoli che
sono «fuori dall’ordine di esposizione», ossia di taglio descrittivo e storico, relativi alle
condizioni dell’avvento del modo di produzione capitalistico, all’accumulazione origina-
ria, alla descrizione della giornata lavorativa, della manifattura e della grande industria®.
Ma anche i capitoli cosiddetti astratti non sono del tutto sistematici, in quanto Marx fa
intervenire dei concetti, parimenti astratti, ma non ricavati per deduzione dall’elemento
semplice originario che funge da punto di partenza: Marx, pertanto, rompe con I’esigenza
di sistematicita e di deduttivita, ereditato suo malgrado dallo hegelismo, «non solo nei
capitoli, cosiddetti concreti, inseriti nell’ordine d’esposizione del Capitale, ma anche negli
inserimenti di concetti astratti che non smette d’immettere nel campo teorico dell’ordine
d’esposizione astratto, per allargarlo, mostrandosi cosi [...] il meno hegeliano possibile»*’.

Althusser non ci dice quali siano questi concetti astratti che Marx inserirebbe surretti-
ziamente nella sua deduzione, ma il seguito dell’argomentazione suggerisce che, piu che
di un inserimento, si tratti di una rimodulazione di concetti dovuta ad uno spostamento di
terreno. Le posizioni di Marx, infatti, vengono formulate ed espresse almeno due volte e
con esiti sensibilmente differenti. Anzitutto come principi di analisi del proprio oggetto
che sono coestensivi ad esso®. In secondo luogo, come «principi situati in un luogo de-
terminato e estremamente limitato dello spazio occupato dalla stessa realta d’insieme»,
ossia nel qui-e-ora dei rapporti tra le classi, «in un luogo definito, al contempo, dai rappor-
ti di classe e dai loro effetti ideologici»*: questo spostamento produce il corrispondente
slittamento dalla forma-teoria alla forma-ideologia. Ne segue che lo stesso oggetto del
Capitale si scinde in due: da un lato, il modo di produzione e di scambio capitalistici
nella sua media ideale, dall’altro «la storia concreta delle condizioni della lotta di classe
che hanno spinto la borghesia occidentale nel capitalismo»*! — si noti, di passaggio, che,
volendo, questo secondo oggetto &, a sua volta, scisso in due: da un lato forma-ideologia
della lotta di classe, dall’altro interpretazione della formazione del modo di produzione
capitalistico a partire dalla lotta di classe; se accettiamo questa formulazione di Althusser,
possiamo osservare che non necessariamente borghesia e capitalismo si saldano indisso-
lubilmente, ma che questa ¢ arrivata al capitalismo a seguito di uno specifico andamento
della lotta di classe e, quindi, avrebbe potuto anche non arrivarci mai. Ci ritorneremo.

4.

Lo scenario, come detto, si € notevolmente articolato. in Marx nei suoi limiti il testo
marxiano di riferimento per quanto riguarda il metodo — ancorché riletto criticamente — &
ancora la «Prefazione» a Per la critica dell’economia politica. E qui Althusser procede

36 Ivi, p. 64.

37  1vi,p.65.

38 1Ivi,p.71: «Le idee teoriche di Marx sono [...] presentate in modo ubiquo, esse occupano tutto lo
spazio, dunque il luogo di questo oggetto, poiché si tratta di fornire attraverso di esse I’intelligen-
za dell’insieme di questo oggetto».

39  Ibidem.

40  Ibidem.

41  Ivi, pp. 64-65.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 231

con due mosse sorprendenti: rilegge il rapporto tra la base e la sovrastruttura e impiega
la critica marxista dello Stato, opportunamente rielaborata, come materiale per rendere
conto del feticismo della merce.

Prendiamo in considerazione la prima mossa: Marx non spiega mai, da nessuna parte,
il rapporto tra la struttura economica e la sovrastruttura giuridica in termini di corrispon-
denza o di espressione o di riflesso — se corrispondenza si da, & solo tra sovrastruttura
politica e giuridica e ideologia, o tra forze produttive e rapporti di produzione**. Il rap-
porto tra lo Stato e la base ¢, piuttosto, di Ehrebung, elevazione: lo Stato si solleva dalla
base e, lungi dal corrisponderle o dal rifletterla, resta realmente trascendente rispetto a
questa — il che comporta che lo Stato non e mai attraversato dalla lotta di classe, anche
se la sua funzione consiste nel garantire il mantenimento del potere da parte della classe
economicamente dominante.

Lo Stato ¢, insomma, una macchina politica; questa si ¢ sollevata da un rapporto di
proprieta che si esercita come un rapporto — gia di per sé politico, si potrebbe pensare —
di signoria e servitu; lo scopo di questa macchina ¢ il mantenimento del potere da parte
della classe dominate mediante la riproduzione delle condizioni sociali e materiali della
produzione. Ma come funziona questa macchina? Il motore dello Stato, e la sua benzina,
¢ il potere della stessa classe dominante: questo potere, afferma Althusser, si trasforma
letteralmente e realmente in potere legale®, ossia in quel Potere dello Stato che fa si che
esso detenga — weberianamente — il monopolio della forza legittima e la titolarita esclusi-
va della produzione e dell’applicazione delle leggi. In cid, e grazie a cio, lo Stato effettua
«una prodigiosa operazione di annullamento, d’amnesia e di rimozione politici»*, nega,
ciog, I’esistenza stessa di qualcosa come un conflitto tra le classi: gli individui, siano essi
sudditi o cittadini, sono futti uguali davanti alla legge, cui sono tutti egualmente sottopo-
sti; nello Stato moderno non esistono ceti o classi, ma solo popolo.

Ma che cosa ¢, effettivamente, oggetto di rimozione? Che il Potere non ¢ una qualita
0 una proprieta, ma [’indice di un differenziale di forza:

Forza e Violenza non sono dei concetti assoluti, ma relativi, [...] la Forza designa
quella del piu forte, la Violenza quella del piu violento [...] Forza e Violenza designano
dunque una differenza conflittuale dove, nella differenza e nel conflitto, ¢ il pit forte che
rappresenta la Forza [...] e il pil violento rappresenta la Violenza®.

Si vede bene, qui, come una relazione diventa proprieta specifica e peculiare, per non
dire esclusiva, di un apparato: una differenza di potenza, quindi, viene concepita come
una qualita univoca e attribuita come proprieta ad un soggetto, lo Stato.

E difficile, tuttavia, non vedere che questa dinamica, per cui lo Stato si solleva sopra
la societa civile, sul sistema dei bisogni e degli scambi, acquisendo caratteri propri e tra-
scendenti, € la stessa dinamica per cui la merce diventa soggetto dotato in sé di qualita
in sé, il valore. Se € cosi, pero, bisogna anche dire che lo Stato si solleva sopra una base

42 Ivi,p. 81: «<Marx, il quale usa continuamente il termine corrispondenza, non dice affatto che la so-
vrastruttura corrisponde (entspricht) alla base. Egli conserva il termine corrispondenza (entspre-
chen) per due casi e due soltanto: per la corrispondenza tra i rapporti di produzione e le forze
produttive e per quella tra la sovrastruttura (il diritto e lo Stato) e le forme di coscienza ideologica
che corrispondono loro. Prudenza».

43 Ivi,p.123.

44 Ibidem.

45 Ivi,p. 122.



232 Luca Pinzolo

che, a sua volta, ha gia acquisito una stessa connotazione trascendente: esso riproduce,
sotto il punto di vista del politico, quella trascendenza che si ¢ gia prodotta nella societa.
In altri termini, lo Stato si pud appropriare della potenza delle classi sociali in lotta, cosi
come la merce si ¢ appropriata del lavoro erogato dagli individui sotto un padrone e se lo
¢ incorporato come valore «in sé».

Althusser, commentando criticamente la Prefazione sopra richiamata, afferma, qui
citando Marx, che un rapporto di proprieta si manifesta come un rapporto di signoria e
di servitl, ossia come un rapporto che ¢, almeno in germe, politico:* di qui la critica a
Marx di aver fatto dello Stato la manifestazione diretta di un rapporto di produzione (lo
Stato sarebbe 1’epifenomeno di un’essenza che ¢ il mercato)*’. Tuttavia, & anche vero,
se accettiamo ’analisi appena svolta, che un rapporto di produzione, un rapporto di pro-
prieta, & gia sempre un rapporto politico — ne segue che la merce funziona come un’im-
magine che condensa in sé un rapporto che ¢ tanto sociale quanto politico: I'immaginario
sovrastrutturale politico & gia dato nell’immaginario della merce — immaginario politico
e immaginario economico, insomma, sono strutturalmente uno, ancorché ognuno nel
proprio ambito e con una propria temporalita, sono un identico immaginario, il cui reale
¢ leffettuazione di un rapporto di subalternita.

Ed ¢ per questo che Althusser pud, a questo punto, affermare che «cio che ¢ stato
detto dello Stato» fornisce degli strumenti per affrontare «la lancinante questione [...]
del feticismo»*®: 1a teoria dello Stato, cio¢, consente di illustrare la teoria del feticismo in
quanto teoria di una «mistificazione oggettiva»; la teoria materialista dello Stato ¢ adesso
cio che fornisce gli strumenti per illuminare I’immaginario della merce.

Il punto di partenza deduttivo del Capitale, gia denunciato da Althusser, non permette,
tuttavia a Marx di formulare una teoria soddisfacente del feticismo; egli deduce, infatti,
le illusioni degli economisti ed il carattere di feticcio della merce dalla stessa forma-
merce: cosl, pero, € costretto a fare astrazione dalla storia, ossia dal fatto che cio che
egli stava descrivendo € un mondo capitalista avanzato «nel quale non esistevano solo
le merci e la moneta-oro, ma anche il lavoro salariato e, dunque, lo sfruttamento capita-
lista e lo Stato. Da queste realta [...] Marx deve forzatamente fare astrazione nella sua
deduzione a partire dall’astrazione pill semplice: il valore»*. La merce, insomma, non
puod essere un primo, un inizio, perché va concepita come punto culminante di una rete
di rapporti economici succedutisi nel tempo e stratificatisi.

La soluzione proposta da Althusser ¢, perd, almeno a prima vista, sorprendente:
quella trasparenza dei rapporti sociali tra persone che verrebbe ricoperta dal fetic-
cio, ossia tradotta in rapporti tra cose, pud venire rintracciata nel diritto. E il diritto
mercantile, con la sua ideologia, a fondare la trasparenza dei rapporti sociali proprio
rivelandoci che quelli che appaiono come rapporti tra cose sono in effetti ... rapporti
tra cose! Nel diritto mercantile,

effettivamente, il rapporto di un soggetto di diritto alla cosa che detiene e di cui possiede
anche la proprieta ¢ trasparente perché immediato. E 1’ideologia del diritto afferma in piu
che, siccome tutti i rapporti commerciali sono fondati sull’immediatezza del possesso
delle cose da parte di ogni soggetto di diritto, questa trasparenza si estende a tutti i rappor-

46 L. Althusser, Marx nei suoi limiti cit., p. 111.
47  Ivi,p. 113.
48  1Ivi,p. 137.
49  Ivi, p. 140.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 233

ti giuridici. Essa afferma, infine, che il rapporto del soggetto di diritto alle cose, essendo
un rapporto di proprieta, ¢ allo stesso tempo un rapporto che implica il diritto di alienare
e dunque di vendere e comprare le cose (merci), il che fa apparire il rapporto immediato
e trasparente del soggetto alla cosa come un rapporto sociale, Il diritto riconosce cosi che
i rapporti sociali degli uomini tra loro sono identici ai rapporti sociali delle merci (cose)
tra loro, dato che ne sono il rovescio™.

Il diritto riconosce che i rapporti sociali tra gli uomini sono identici ai rapporti tra le
cose; tuttavia «Marx oppone i rapporti tra gli uomini ai rapporti tra le cose, mentre la
realta stessa del diritto enuncia questi rapporti nella loro unita»’': Marx dira che questa
identita € apparente, ma questa apparenza fa pur sempre parte «della realta dei rappor-
ti sociali»*. Ecco la mistificazione oggettiva, ma ecco anche ’inseparabilita o 1’unita
dell’oggetto economico e dell’oggetto politico, della merce-feticcio e dell’ideologia giu-
ridica e politica, unita che per0, nella prospettiva della Darstellung, della struttura astrat-
ta del modo di produzione si presta a letture non adeguate al proprio oggetto.

Il feticismo permette di vedere la realta dei rapporti sociali come il tutto-sempre-gia-
dato del modo di produzione capitalistico; la merce ¢ lo spazio sensibilmente soprasen-
sibile in cui le relazioni tra i portatori dei rapporti sociali divengono visibili*.

Il rapporto sociale, in quanto basato su un’espropriazione (originaria) si vede soltanto
nella merce, che ne ¢ al tempo stesso il risvolto ed il feticcio: il rapporto sociale, se vo-
gliamo, é gia la sua originaria proiezione nel feticcio, perché questo ¢ legge e la regola
dell’articolazione e della riproduzione del rapporto stesso. Sotto questo punto di vista,
la merce non viene dedotta dalla forma-merce perché ¢ ad essa sovrapposta interamente
e senza residui: «forma elementare» del modo di produzione capitalistico, &, al tempo
stesso, «geroglifico sociale»> in cui il modo di produzione stesso si offre nel suo risvolto
immaginario. La merce ¢ sia lo specchio capovolto dei rapporti sociali sia la regola di
tali rapporti — che sono, in effetti, rapporti tra merci.

Non puo stupire piu di tanto, allora, che I’intelligibilita della forma-merce sia possi-
bile solo in quanto il feticcio venga posto sotto I’illuminazione dell’ideologia giuridica:
la merce ¢ un’immagine, un immaginario che condensa in sé un’asimmetria di potenza

50 Ivi,p.138.
51 Ibidem.
52  Ibidem.

53  Cosi si esprime, ad esempio, E. Balibar: «il feticismo non ¢ — come potrebbe essere, ad esempio,
un’illusione ottica o una credenza superstiziosa — un fenomeno soggettivo, una percezione falsata
della realta. Esso costituisce, piuttosto, il modo in cui la realta (una certa forma di struttura so-
ciale) non puo non apparire»: E. Balibar, La filosofia di Marx, tr. it. di A. Catone, Roma, Manife-
stolibri, 1994, p. 70. Ma anche A. Callinikos, Il marxismo di Althusser, tr. it. Bari, Dedalo, 1981,
seppure da una diversa prospettiva, aveva sottolineato che «il feticismo non & solo una apparenza
illusoria, € il modo di esistenza stesso della produzione capitalistica. Il carattere mistificato del si-
stema non risulta da qualche sua caratteristica accidentale, o dall’abilita dei capitalisti a ingannare
i lavoratori, ma [...] dalla natura della merce, vale a dire dalla vera forma che i prodotti del lavoro
devono prendere all’interno del modo di produzione capitalistico» (p. 68): cio perché «il valore
di una merce, sebbene creato dal lavoro dei lavoratori nel diretto processo di produzione [...] €
stabilito dalla forma del suo valore di scambio e prezzo sul mercato. La legge del valore trova
applicazione solo attraverso mistificanti rapporti di mercato» (p. 69); ne segue che «le apparenze
non sono qualcosa di contingente, semplici illusioni soggettive, ma la forma che necessariamente
la realta prende. Ora egli rovescia I’argomento affermando che la realta non ¢ qualcosa di soggia-
cente alle apparenze, ma ¢ lo stesso strutturato rapporto tra queste apparenze» (p. 72).

54 K.Marx, Il Capitale cit., p. 106.



234 Luca Pinzolo

nei rapporti sociali nonché la sua regolarizzazione e sistematizzazione nell’ideologia
giuridica e politica. Forma elementare del modo di produzione capitalistico, la merce &
al contempo elemento che scivola dal livello basico dell’economia a quello sovrastrut-
turale — casella vuota deleuzeana, che non sta mai al suo posto, perché non ha posto™.

Tuttavia, una lettura sul solo piano sincronico della struttura non ne consente una
comprensione adeguata: una mistificazione oggettiva — la maniera in cui accade il reale
di un modo di produzione — appare come un errore soggettivo che viene concepito in
termini psicologici.

La forma espositiva del Capitale condensa almeno tre discorsi: quello della Darstellung,
ossia dell’efficacia del tutto sempre-gia-dato sui suoi effetti; un discorso storico-descrittivo; il
discorso ideologico-politico. Ora, questi tre discorsi non formano un sistema — e forse € pro-
prio per questo che Marx, alla fine, riesce a non essere hegeliano; il che non toglie che, pero,
un problema ci sia e Althusser lo sappia e lo faccia intravedere. Torniamo, quindi, a Leggere il
Capitale, alle pagine in cui Althusser, nel rifiutare i concetti di origine e di genesi, afferma che
I’oggetto del Capitale ¢ 1’ effetto-societa come risultato, e non il suo divenire:

L’oggetto dello studio di Marx ¢ dunque la societa borghese attuale che ¢ pensato
come un risultato storico: ma I’intelligenza di questa societa, lungi dal passare attraverso
la teoria della genesi di questo risultato, passa al contrario esclusivamente attraverso la
teoria del «corpo», cio¢ della struttura attuale della societa, senza che la sua genesi vi
intervenga in nessun modo®.

A sostegno della sua posizione, Althusser cita, quasi di sfuggita, un passo della Mi-
seria della filosofia tratto dal paragrafo metodologico del II capitolo, in cui vengono
ribadite le critiche marxiane a Proudhon. Marx lo accusa di aver costruito una succes-
sione non gia delle forme economiche reale, bensi dei concetti dell’economia e di aver
concepito questa ricostruzione storica come un processo semplice avente la forma di una
successione lineare di momenti, ad ognuno dei quali corrisponderebbe una categoria
economica. Tuttavia, in un modo di produzione effettivo e storicamente dato, i rapporti
di produzione formano un tutto e farne delle fasi equivale a scomporre questo tutto; un
discorso genetico di tal fatta procede come una scomposizione del tutto che non riesce
a dare ragione di ci0 che lo rende tale — il processo, da costituente, diventa dissolutivo:

Costruendo con le categorie dell’economia politica I’edificio di un sistema ideologico,
si sconnettono le membra del sistema sociale; si mutano le differenti membra della socie-
ta in altrettante societa a parte, che si succedono le une dopo le altre. Come, in effetti, la
sola formula logica del movimento, della successione, del tempo potrebbe spiegare nella
sua reale concretezza la societa, nella quale, appunto, tutti i rapporti consistono simulta-
neamente, e si sostengono gli uni con gli altri>’?

55 Cfr. G. Deleuze, Logique du sens, Paris, Minuit, 1969, tr. it. Logica del senso, Milano, Feltrinelli,
2005, pp. 51-52.

56 L. Althusser, «Dal Capitale alla filosofia di Marx» cit., p. 59.

57 K.Marx, Miseria della filosofia, tr. it. di F. Rodano, Roma, Editori Riuniti, 1950, p. 95.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 235

Non ¢ sufficiente, insomma, mettere in fila degli elementi irrelati per costruire una
relazione: la successione temporale non spiega I’effetto-societa caratterizzato dalla
coesistenza di tutti i suoi rapporti e dal loro mutuo supportarsi; anzi, spiegare una
societa a partire dal suo processo originativo equivale a scioglierne la Gliederung,
ossia a dissolverne il corpo negli elementi costitutivi. Se 1’effetto-societa, in quanto
risultato, &€ pur sempre secondo rispetto alla sua genesi, la ricostruzione del proces-
so genetico, avverte Marx, risale ad un movimento in cui il corpo e la tenuta di una
societa si perdono per strada. Ci troviamo di fronte al paradosso per cui la societa e
il risultato di un movimento che scompare nei suoi effetti e in cui gli effetti stessi si
annullano nella loro genesi.

Per riprendere un esempio caro all’ultimo Althusser: se abbiamo la maionese non
abbiamo gli ingredienti; viceversa: se abbiamo solo gli ingredienti, non c’¢ la maionese
(non hanno preso). Ma, ancora, se abbiamo solo la successione degli ingredienti, non
otteniamo nulla — se non, al limite, la ricetta della maionese.

Che cosa fa, invece, il filosofo idealista? Egli giustappone a questa successione un
motore, il finalismo, procedimento macchinoso che funziona solo moltiplicando le ipo-
tesi. Queste, in particolare: che una combinazione possa essere scomposta in particelle
elementari senza esserne compromessa in nessun luogo; che queste particelle possano
essere messe in fila, ossia disposte in successione; che questa successione segua un or-
dine progressivo e che il suo orientamento sia finalistico. Ora, Marx fa notare che tra
I’analisi e la sintesi c’€ un buco epistemologico — forse anche ontologico — e non un
passaggio diretto: tra il risultato e le sue condizioni c’€ un’implicazione che le ipotesi
idealistiche non sono in grado di spiegare.

Tuttavia, se vogliamo concepire la struttura di un modo di produzione come un risul-
tato, ossia come 1’effetto di un processo storico € non come un dato di natura, questi due
aspetti — struttura e processo — vanno fatti giocare insieme nella loro tensione; solo che,
a questo punto, il processo non potra piu essere concepito nei termini di una successione
lineare di momenti in cui pezzi staccati di realtd vengono disposti in fila e combinati tra
di loro: anziché di genesi e di origine, si dovra parlare semplicemente di inizio, collocare
tale inizio nel mezzo, ossia nel sempre-gia-dato, conferendogli, infine, una durata che ha
la forma di una ripetizione.

Tra il risultato e le sue condizioni non c’¢, pertanto, un rapporto di mera successione
messa in movimento attraverso I’introduzione dell’ipotesi supplementare del finalismo;
piuttosto, vi sara un rapporto di implicazione che 1’idealismo non € davvero in grado
di spiegare: si tratta, per0, di capire se tale implicazione debba necessariamente essere
spiegata. E questa la sfida di un materialismo che si vuole aleatorio, di quella svolta
epicureista che attraversa tutta la riflessione di Althusser e riemerge con prepotenza negli
ultimi scritti.

6.

Le filosofie idealiste si caratterizzano per la ricerca di un punto di appoggio originario
che viene presupposto come un dato — & il caso dell’homo economicus, dello stato di
natura, del cogito cartesiano o di Dio. Non fa eccezione la variante materialista dell’ide-
alismo, in cui il fondamento viene cercato nella materia, concepita, a sua volta, in termini
sostanzialistici. Negli scritti postumi, gia dal 1976, singolarmente, Althusser arriva a



236 Luca Pinzolo

sostenere che lo specifico del materialismo storico marxiano &, al contrario, di comincia-
re dal movimento: «1I’esigenza piu profonda di tale filosofia — egli scrive infatti — & si di
cominciare da una cosa qualsiasi, ma con la precisazione supplementare che questa cosa
qualsiasi deve essere in movimento»™.

Ecco, allora, in che modo I’epicureismo althusseriano si fa carico di questo problema
negli ultimi scritti di Althusser:

Alla vecchia domanda: qual ¢ 1’origine del mondo? questa filosofia materialista rispon-
de con: il niente? — nulla — [...] non ¢’¢ cominciamento perché non ¢ mai esistito nulla
prima che ci fosse qualcosa®.

E la tesi di un inizio assoluto, prima del quale non ¢’& nulla e che quindi mette fuori
gioco ogni tentativo di spiegare I’attuale mediante un processo che si ¢ dispiegato teleo-
logicamente: semplicemente, nulla esiste... prima di esistere, non vi sono possibili che
si realizzano — ogni risultato si spiega in base a se stesso, o a cio che ¢ divenuto, e solo
in questo senso puo rendere conto del suo essere-divenuto.

Poi, pero, leggiamo anche questo passo, in cui dall’inizio assoluto si passa ad una
sua secondita rispetto al Fall, alla caduta degli atomi — se qualcosa ¢ risultato, non
potra che essere secondo rispetto al suo evento, pur essendo, paradossalmente inizio
di se stesso:

Dunque, per quanto lontano si possa risalire: ¢’¢ = ‘c’¢ sempre stato’, ‘c’¢ sempre-gia
stato’, il gia ¢ infatti essenziale per marcare questa antecedenza dell’occorrenza, del Fall
su tutte le sue forme, cio¢ su tutte le forme degli esseri®.

Come interpretarlo? Alcuni scritti pubblicati postumi, ma che risalgono al 1976,
possono aiutarci. L’approccio di Epicuro viene descritto con singolare chiarezza: egli
non parla di origine del mondo, bensi di inizio, e rintraccia le condizioni dell’evento
dell’inizio, il suo prima, in uno stato in cui, letteralmente, non accade niente, in cui,
quindi, regna «il Nulla di eventi, ma non il nulla di materia»®', un vuoto di eventi riem-
pito, perd, di una materia tutt’altro che caotica, ma, anzi, «ben definita»®? e «sottoposta
a certe leggi»®®, di modo tale che I’incontro «ha luogo nella materia [...] & causato dalla
materia»®,

Linizio ¢, in primo luogo, un movimento che determina una deviazione della caduta
degli atomi — ma, se parliamo di modi di produzione, dobbiamo piuttosto parlare di
uno spostamento dei rapporti di forza; in secondo luogo, uno spostamento che fa presa,
ossia, darwinianamente, che si riproduce — ed ecco I’interesse di Althusser per le forme
di riproduzione dei rapporti sociali nel capitalismo. Se I’inizio ¢ un movimento, una

58 L. Althusser, Essere marxisti in filosofia, Bari, Dedalo, 2017, pp. 50-51.

59 L.Althusser, Le courant souterrain du matérialisme de la rencontre, in: 1d., Ecrits Philosophiques
et politiques, Tome I cit., tr. it. Id., La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro, in Sul
materialismo aleatorio, a cura di V. Morfino-L. Pinzolo, Milano, Mimesis, 2006, p. 61.

60 Ivi,p.63.

61 L. Althusser, Essere marxisti in filosofia cit., p. 173.

62  Ibidem.

63 L. Althusser, Initiation a la philosophie pour les non philosophes, Paris, PUF, 2014, tr. it. Filosofia
per non filosofi, Bari, Dedalo, 2015, p. 27.

64 L. Althusser, Essere marxisti in filosofia cit., p. 174.



Struttura ed evento del feticcio in Louis Althusser 237

deviazione che fa presa, I’inizio non é all’inizio, ma sta nel mezzo, cio¢ & pur sempre
preceduto da qualcosa. Se gli atomi cadono a pioggia in un pieno di materia sottoposta
a leggi determinate, ¢ impensabile che questo pieno non abbia degli effetti. Solo che,
rispetto alla presa, il movimento che fa scattare I’inizio ¢ in-significante: se anche non &
un nulla, ¢ tuttavia contingente rispetto ai suoi effetti.

L’evento dell’inizio, insomma, ¢ aleatorio non tanto perché avrebbe potuto non ve-
rificarsi o produrre altri effetti (e che importanza ha? comunque, le cose sono andate
cosl...), ma, semplicemente, perché ¢ insignificante rispetto ai suoi effetti — e, in questo
Senso, € un niente.

La recinzione delle terre, cui Althusser dedica molto spazio negli scritti inediti e in
cui ravvisa la precondizione dell’incontro tra capitale e lavoro®, non ¢ accumulazione
originaria se non per noi, ma di per sé non ¢ né un episodio dell’economia feudale, né
I’evento inaugurale del modo di produzione capitalistico: si tratta solo di un mutamento
dei rapporti di forza, per cui i commons vengono sottratti all’'uso comune e resi oggetto
di appropriazione privata, ma, di per sé, non é condizione necessaria né sufficiente per
la nascita del capitalismo®. Se, infatti, & chiaro che il modo di produzione capitalistico
non ¢ certo arrivato dal nulla e all’improvviso, ma ha preso le mosse all’interno di quello
feudale &, pero, altrettanto vero che «vi € nato in maniera strana»®’, ossia dall’incontro
e dal concorso di processi relativamente indipendenti, che hanno coinvolto piu attori
di differente estrazione sociale — non solo borghesi, ma anche aristocratici latifondisti
o dediti ad attivita bancarie, i cui interessi personali si sono incontrati con quelli della
emergente classe borghese®. E, quindi, adeguato affermare che «il modo di produzione
capitalista si e incontrato con la borghesia»®.

Ecco I’idea-cardine: I’insignificanza del movimento rispetto al momento inaugurale
ed alle sue conseguenze, la sproporzione dell’inizio rispetto al risultato — dove spropor-
zione non sta ad indicare un eccesso di senso, bensi un difetto: rispetto al risultato, 1’i-
nizio & niente. Anche per questo I’inizio ¢ inattingibile ed inappropriabile: propriamente
parlando, non c’e mai stato inizio, c’¢ stato solo movimento, circolazione di energia,
diversa distribuzione dei pesi. E I’economia delle forze nel senso freudiano, di cui 1’og-
getto economico ¢ solo il feticcio residuale, e, in certo senso, il deposito. La variazione
infinitesimale dei rapporti di forza non puo essere spiegata non tanto perché noi non ne
saremmo capaci, per un deficit di conoscenza, quanto perché pud essere vista solo nel
suo risultato, ossia nella continua ripetizione della presa: rispetto al risultato, ogni inizio
¢ un’astrazione — e, tuttavia, se di un risultato si tratta, dovra pur sempre essere in una
qualche relazione con un inizio.

65 L. Althusser, La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro cit., pp. 71-75.

66 Accanto alla recinzione delle terre, infatti, occorrerebbe considerare altri fattori ed eventi: la
trasformazione dell’immagine della poverta, che da via per la salvezza eterna diventa problema
sociale o indice di un difetto morale, le Poor Laws e gli statuti medioevali dei lavoratori del
XIV secolo, le leggi che fissano una base massima del salario e che proibiscono 1’accattonag-
gio, 1 Bills of Inclosures del XVIII secolo. L’evento dell’origine ¢, insomma, surdeterminato,
in quanto si produce nel mezzo di trasformazioni nell’immaginazione sociale e nel diritto: la
determinazione in ultima istanza si esercita solo come combinazione insolubile di fattori di
diverso genere e natura.

67 L. Althusser, Filosofia per non filosofi cit., p. 165.

68  Ibidem.

69 Ivi, p. 166.



238 Luca Pinzolo

7. Conclusioni

La contingenza dell’inizio ci permette di concepire un modo di produzione come un
risultato, ma non ce lo spiega (e non ¢ detto che sia un male...). Solo considerando la
complessita dei fattori che sono in gioco nell’inizio possiamo considerare il risultato, a
sua volta, come contingente e, al tempo stesso, necessario nella sua contingenza™.

L’immagine di fondo che ci viene proposta da Althusser ¢ quella di una materia in una
condizione di instabilita continua, analoga all’immagine nietzscheana di uno squilibrio
di forze grazie a cui, perd, essa si traduce interamente in efficacia; su questo sfondo, la
presa ¢ una cattura: una forza ha avuto la meglio sull’altra, si ¢ imposta con la sua violen-
za; I’incontro ha fatto presa, uno squilibrio iniziale di forze si ¢ stabilizzato e si riproduce
— diventa, come si dice, istituzione.

«Reale» indica, adesso, I’efficacia causale di uno scontro di forze il cui assestamento
produce un doppio effetto immaginario: ’istituzione statale e il feticcio della merce,
ipostatizzazioni di un rapporto conflittuale in cui il polemos ¢ stato, perd, congelato e,
infine, rimosso. Come la maionese, una volta preparata, non ci fa piu vedere i suoi ingre-
dienti, cosi la presa si realizza come una mistificazione oggettiva — lo squilibrio di forze,
divenuto stabile, si deposita nella sua immagine feticistica: questa, pit che nascondere
le sue origini, esibisce, al contrario, il rapporto di forze nella sua verita — il Potere si &
trasferito nello Stato, i rapporti tra persone si sono tradotti in rapporti tra cose, tali per
cui le persone esistono solo come portavoce della volonta delle merci che si scambiano’.

In Althusser I’esibizione discorsiva della struttura della struttura deve passare per il
suo carattere immaginario, per poi risalire ad un evento di cui puo esserci solo constata-
zione apreés coup. Da cio, per0, segue che la descrizione delle condizioni oggettive del
modo di produzione capitalistico coincide con quella delle dinamiche altrettanto ogget-
tive della mistificazione: essa sfocia nella constatazione di un differenziale di potenza,
di un’asimmetria che rende 1’economico gia-sempre politico — abitato dalla schmittiana
tensione tra amico e nemico. E qui, perd, sul livello della narrazione della genesi di una
societa, che la teoria diventa esibizione delle condizioni di impossibilita dell’effetto-
societa, ed € qui, anche, che la scienza marxista depone la veste della forma-teoria per
indossare quella della forma-ideologia al servizio della lotta di classe — e per ricordare,
infine, che la verita di una teoria della societa ¢ che ogni socializzazione ¢ sempre una
socializzazione non riuscita.

70  Cfr. L. Althusser, «Dal Capitale alla filosofia di Marx» cit., p. 43: «siamo obbligati a rinunciare ad
ogni teleologia della ragione e a concepire i rapporti storici di un risultato rispetto alle sue condi-
zioni come un rapporto di produzione e non di espressione, dunque ci0 che potremmo chiamare
[...] la necessita della contingenza».

71 E, in fondo, Marx, ad aver osservato che nel rapporto di scambio i contraenti non sono solo pos-
sessori di merci: piuttosto, e, se vogliamo, al contrario, «le persone esistono qui I’una per I’altra
soltanto come rappresentanti di merci». La loro volonta di scambiarsi delle merci si capovolge
immediatamente — o si ¢ gia capovolta alle loro spalle, prima ancora del loro ingresso sulla scena
del mercato — nella volonta delle merci stesse: «Per riferire I'una all’altra queste cose come merci,
i tutori delle merci debbono comportarsi 1’uno di fronte all’altro come persone la cui volonta
risiede in quelle cose» (K. Marx, Il Capitale cit., pp. 117-118).



L’INTERPELLAZIONE TRA IDEOLOGIA E POLITICA.
IL PROBLEMA DEL SOGGETTO
NEL MATERIALISMO POLITICO DI ALTHUSSER

DI STEFANO PippA

1. Introduzione

C’¢ in Althusser una tematizzazione del rapporto tra «filosofia» e «soggetto» che non
sia di puro segno negativo? La domanda puo apparire paradossale, dato che ¢ ampiamen-
te noto che tra le tesi pit famose e discusse di Althusser vanno annoverate precisamente
quelle che hanno inteso negare ogni pertinenza teorica al concetto di soggetto. L’idea
che la storia sia un «processo senza soggetto»; che non esista soggetto trascendentale
come garanzia di un atto cognitivo di tipo Kantiano; che i veri «soggetti» siano in re-
alta i «rapporti di produzione», sono solo alcune delle formulazioni althusseriane che
attestano il deciso rifiuto di conferire dignita scientifica e filosofica ad uno dei concetti
centrali (se non il concetto centrale rout court) della modernita filosofica'. Ed & senza
dubbio questo radicale «antiumanismo teorico» derivato dalla sua lettura di Marx, del
quale Althusser ha sempre rimarcato I’importanza e al quale ¢ sempre rimasto fedele
attraverso le diverse fasi della sua produzione, a distinguere Althusser da altri esponen-
ti dello «strutturalismo» francese: in particolare da Lacan, il cui concetto di «soggetto
dell’inconscio» viene criticato gia negli anni *60% e poi anche dagli sviluppi di una
ricerca come quella foucaultiana, la quale nella sua ultima fase, com’e noto, si orientera
verso un recupero della nozione di soggetto®. Di pili, Althusser ha apertamente teorizza-
to il soggetto come effetto dell’ideologia: & questa la famosa tesi avanzata nel 1970, per
cui ¢ I’ideologia che interpella gli individui come soggetti, che 1i fa «marciare da soli»
e assolvere compiti prescritti dalla struttura del modo di produzione operante all’interno
di una formazione sociale*. In un certo senso, dunque, se esiste una coerenza all’interno

1 Per i luoghi classici della critica althusseriana al concetto di soggetto, si vedano: L. Althusser, Per
Marx, tr. it. a cura di M. Turchetto, Milano, Mimesis, 2008, p. 193 ss.; L. Althusser et al., Leggere
il Capitale, tr. it. completa a cura di M. Turchetto, Milano, Mimesis, 2006, p. 219 ss.; L. Althusser,
«Risposta a John Lewis» in Id., I marxisti non parlano mai al vento, tr. it. a cura di L. Tomasetta,
Milano, Mimesis, 2005, in part. pp. 73-75.

2 Su questo, cfr. «Tre note sulle teorie dei discorsi», in L. Althusser, Scritti sulla psicoanalisi, tr. it.
di G. Piana, Milano, Raffaello Cortina, 1994, in part. p. 150.

3 Ciriferiamo in particolare a M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, tr. it. di M. Bertani, Milano,
Feltrinelli, 2007.

4 L. Althusser, «Ideologia e apparati ideologici di stato», in Id., Freud e Lacan, tr. it. a cura di C.
Mancina, Roma, Editori Riuniti, 1981.



240 Stefano Pippa

delle rettifiche continue cui Althusser ha sottoposto la propria filosofia, qualunque sia
la valutazione (positiva o negativa) che si voglia dare a tale posizione, questa sembra
consistere nell’ostinata negazione di ogni consistenza epistemologica e ontologica al
soggetto, sulla quale Althusser ritorna ancora negli scritti pill tardi, come ad esempio nei
testi e nelle interviste raccolti nel volume Sulla filosofia’, o in quelli sul materialismo
aleatorio®.

In apparenza, dunque, stiamo trattando di una questione cui la filosofia di Althusser
si sottrae deliberatamente. Tuttavia, vorrei provare a mostrare che le cose non sono cosi
semplici. A partire da alcuni materiali pubblicati postumi, e che dunque non hanno fatto
parte della prima ricezione del pensiero di Althusser (e dunque della costruzione della
sua immagine ancor oggi dominante), tentero in questa sede di mostrare come, negli anni
770, Althusser elabori I’idea di una «filosofia del fatto da compiere», alla quale assegna il
compito di indicare, aprire, mostrare o anche prescrivere una «interpellazione» (politica)
per un «soggetto» (politico), organizzando uno spazio che viene a coincidere con lo spa-
zio che possiamo chiamare «spazio della soggettivazione politica». Questa concettualiz-
zazione del nesso interpellazione-soggetto trova il suo luogo d’elezione nella seconda
lettura althusseriana di Machiavelli, iniziata nel 1972, nella quale Althusser si concentra
sul «dispositivo Machiavelli», ovvero sulle sue inedite forme di scrittura e di pensiero.
Tuttavia, a ben guardare, lo spostamento apparente che si ritrova in Machiavelli e noi,
in cui il concetto di soggetto ¢ utilizzato da Althusser in senso positivo (sebbene caute:
lo vedremo), ¢ gia prefigurato all’interno della teoria althusseriana dell’ideologia, nel
suo stesso concetto di interpellazione, che risente, fin nelle sue prime formulazioni, del
problema spinoso della pratica politica, poi tema centrale nella sua lettura di Machiavel-
li. Per sviluppare il mio discorso, fard dunque una deviazione prima attraverso la teoria
althusseriana dell’interpellazione, per arrivare poi alla questione della filosofia nel suo
rapporto con ’'interpellazione e la produzione di un effetto-soggetto nella lettura althus-
seriana di Machiavelli. Si tratta innanzitutto di mettere in luce, contro le interpretazioni
piu diffuse, come gia nella sua teoria dell’ideologia Althusser, lungi dal ridurre il sog-
getto ad una passivita assoluta, incapace di resistenza, teorizzi I’individuo interpellato
come un campo di forze e una «scena» in cui si confrontano diversi discorsi e diverse
interpellazioni, evidenziando una fondamentale ed originaria instabilita nella concezione
althusseriana del «soggetto». Cid mi consentira, poi, di tentare di mettere in relazione
I’idea dell’interpellazione politica, ricavata dalla lettura althusseriana di Machiavelli, e
la concezione del soggetto come «scena» di interpellazioni multiple ricavata dalla lettura
degli scritti althusseriani sull’ideologia.

2. Per una rilettura dell’interpellazione. Il soggetto come processo e il concetto di
surinterpellazione.

Una delle critiche che sono state piu sovente rivolte alla teoria althusseriana dell’i-
deologia ¢ di aver compiuto due operazioni distinte ma convergenti: da un lato, essa
ridurrebbe il soggetto a soggetto interpellato, senza che vi sia la possibilita di pensare la

5 Cfr. L. Althusser, Sulla filosofia, tr. it. a cura di A. Pardi, Milano, Unicopli, 2002.
6 1d., Sul materialismo aleatorio, tr. it. a cura di V. Morfino e L. Pinzolo, Milano, Mimesis, 2006, in
particolare il fondamentale «La corrente sotterranea del materialismo dell’incontro», pp. 37-75.



L’interpellazione tra ideologia e politica 241

resistenza all’interpellazione; dall’altro, essa avrebbe schiacciato la teoria dell’ideologia
su un paradigma funzionalista, rendendosi con ci0d incapace di pensare il divenire delle
strutture’. Queste critiche sono state formulate, praticamente senza eccezione, a partire
dal famoso articolo «Ideologia e apparati ideologici di stato», pubblicato nel 1970 ed
estratto, come ormai sappiamo, da un pit lungo manoscritto ora pubblicato con il titolo
Lo stato e i suoi apparati®.

In realta, pero, la nozione di interpellazione viene forgiata da Althusser in un quadro
che ¢ diverso da quello della teoria dello Stato, in una serie di appunti che facevano
parte di un progetto collettivo per la stesura di un testo dal titolo provvisorio Elementi
di materialismo dialettico®. In queste note (anch’esse pubblicate postume), cid che & in
questione ¢ 1’elaborazione di una teoria generale dei discorsi e la definizione rigorosa
degli effetti strutturali di ogni discorso. Althusser ne distingue quattro: scientifico,
estetico, ideologico e dell’inconscio, senza fare nessun riferimento — e questo & un
punto importante, vedremo in seguito il perché — né al discorso filosofico né al discor-
so politico. Il concetto di interpellazione viene introdotto in queste note per chiarire
I’effetto del discorso ideologico, che Althusser definisce come un discorso a cui ¢
demandata la funzione di assicurare il riempimento delle funzioni-Triger dell’econo-
mico, ovvero di garantire il «funzionamento» del livello o istanza economica del tutto
sociale. Vediamo il passo in cui Althusser definisce per la prima volta la funzione e la
struttura del discorso ideologico:

In ogni formazione sociale, la base richiede la funzione supporto (7rdger) come una
funzione da assumere, come un posto da occupare nella divisione tecnica e sociale del
lavoro. Questa richiesta rimane astratta: la base definisce delle funzioni-Trdger (la base
economica, e anche la sovrastruttura politica e ideologica), ma se ne infischia di chi deb-
ba assumerle ed eseguirle e di come questa assunzione possa avere luogo: «non vuole
saperlo» (come nell’esercito). E I’ideologia che permette di designare il soggetto (in ge-
nerale) che deve ricoprire questa funzione, e per questo deve interpellarlo fornendogli le
ragioni-di-soggetto [raisons-de-sujet] per assumere tale funzione [...] Queste ragioni-di-
soggetto compaiono chiaramente nel suo discorso ideologico, che ¢ necessariamente un
discorso riferito al soggetto al quale si indirizza, e che dunque comporta necessariamente
il soggetto come significante del discorso [...]. Per costituirsi come soggetto interpellato,
I’individuo deve riconoscersi come soggetto nel discorso ideologico e comparirvi: da cio
deriva una prima relazione speculare, che fa in modo che il soggetto interpellato possa
vedersi nel discorso dell’interpellazione. Ma I’ideologia non € un ordine [...] ma un’im-

7  Per quanto riguarda la critica a questi aspetti, si possono vedere alcuni studi divenuti a loro volta
«classici»: T. Benton, The Rise and Fall of Structural Marxism, Hong Kong, Macmillan, 1984, pp.
104-107; G. Elliott, Althusser. The Detour of Theory, Chicago, Haymarket, 2009, pp. 150,210,213
(che rimane a tutt’oggi il testo pilt completo su Althusser, per quanto datato); E.P. Thompson, The
Poverty of Theory & Other Essays, New York-London, Monthly review press, 1978; P. Anderson,
Argument Within Western Marxism, London, Verso, 1980, pp. 18 ss. Per una panoramica delle
critiche alla teoria dell’ideologia di Althusser ci si puo riferire all’utile e assai ben documentato J.
Rehmann, Theories of Ideology, Leiden; Boston, Brill, 2013, in part. i capitoli 6 e 7. Queste critiche
sono state naturalmente formulate a partire dai materiali pubblicati in vita da Althusser (comprese
quella di Rehmann, nonostante la datazione piu tarda) e sono ormai diventate senso comune. La
mia tesi di fondo, come si sara intuito, & che la pubblicazione dei materiali postumi renda necessa-
ria una revisione di molti assunti che generalmente si associano al significante «Althusser».

8 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati, tr. it. di R. Finelli, Roma, Editori Riuniti, 1997.

9  Cfr. lanota di F. Matheron in L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 102.



242 Stefano Pippa

presa di convinzione-persuasione: percid deve garantire se stessa di fronte al soggetto
che interpella. La struttura di centramento dell’ideologia € una struttura di garanzia, ma
nella forma dell’interpellazione, ossia in una forma tale da contenere nel suo discorso
il soggetto che interpella (e che «produce» come effetto). Donde il raddoppiamento del
soggetto all’interno della struttura dell’ideologia: Dio nelle sue differenti forme: «Io sono
colui che &», il soggetto per eccellenza, che garantisce al soggetto di essere veramente
tale, di essere il soggetto al quale il Soggetto rivolge il suo discorso: «Ho versato questa
goccia di sangue per te»!0,

Dunque, siamo qui di fronte ad un discorso doppiamente centrato e a struttura spe-
culare che produce un effetto-soggetto mediante I’operazione di centramento speculare
in cui avviene un riconoscimento. Cio significa che per Althusser un individuo ¢ inter-
pellato in soggetto quando si identifica con quello che nel discorso in questione (che &
ideologico) occupa il posto di significante centrale «presente di persona», che organizza
attorno a sé la catena significante. Cio che ¢ interessante in queste note & che, almeno
in un primo momento (nella prima delle tre note, scritta nel settembre 1966) Althusser
avanza ’ipotesi che tutti i discorsi producano un effetto-soggetto: ci sarebbe, pertanto,
un effetto-soggetto della scienza, un effetto soggetto del discorso estetico, ecc.'" Que-
sti discorsi, sostiene Althusser, sono organizzati in modo differente rispetto al discorso
ideologico; tuttavia, «ogni discorso ha come correlato necessario un soggetto, che ¢ uno
degli effetti, se non ’effetto maggiore, del suo funzionamento»'2.

Poco dopo, pero, avviene un mutamento di prospettiva: a partire dalla seconda nota
(12 ottobre 1966), I’effetto-soggetto ¢ ristretto al discorso ideologico. Ne deriva una
conseguenza fondamentale, e cio¢ — ¢a va sans dire — che gli altri discorsi non produ-
cono un effetto-soggetto. Che cosa producono, dunque? Althusser non chiarisce questo
punto, poiché progressivamente la sua attenzione si focalizza su una questione piu cir-
coscritta, ovvero il modo in cui i discorsi dell’inconscio e ideologico si articolano 1’uno
sull’altro'®. Ma questa circostanza ¢ in sé portatrice di un effetto generale: il discorso
dell’ideologia viene progressivamente visto da Althusser come il medium in cui esistono
tutti gli altri discorsi, come cio che puo essere definito la loro «articolazione primaria»'*.
Dunque, poiché gli altri discorsi non producono un effetto-soggetto, ma hanno tutti una
struttura decentrata (seppur in modo diverso gli uni dagli altri), si pud concludere che
nella questione delle articolazioni ¢ in gioco una sorta di incontro tra centramento e
decentramento, cio¢ tra produzione di un effetto-soggetto (centrato e speculare) e altri

10 L. Althusser, Scritti sulla psicoanalisi cit., pp. 121-122.

11 «Se paragoniamo tra di loro le differenti forme esistenti di discorso, ossia le forme del discorso
inconscio, del discorso ideologico, del discorso estetico, del discorso scientifico, possiamo
evidenziare un effetto comune: ogni discorso produce un effetto di soggettivita», ivi, p. 118.

12 Ibidem.

13 Su questo, si veda V. Morfino, L’articolazione dell’ideologico e dell’inconscio in Althusser,
«Quaderni materialisti» 10 (2012), 31-43.

14 L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 146. Althusser la usa solo a proposito dell’articolazione
del discorso dell’inconscio su quello ideologico, ma ¢ chiaro che lo stesso discorso vale anche per
gli altri discorsi (scientifico, estetico), come si pud concludere anche tenendo conto che la preoc-
cupazione di Althusser ¢ sempre quella di concettualizzare la «rottura» con 1’ideologia (discorso
scientifico) (su questo, si vedano i testi classici di Althusser Per Marx cit, e Leggere il Capitale
cit.), o il modo in cui la letteratura o I’arte in generale pud «mostrare» 1’ideologia (si vedano su
questo gli «Ecrits sur ’art», raccolti in L. Althusser, Ecrits philosophiques et politiques, tome 11,
a cura di F. Matheron, Paris, Stock/Imec, 1995, pp. 553-620.



L’interpellazione tra ideologia e politica 243

discorsi che, essendo strutturalmente diversi, hanno un effetto di decentramento che,
poiché centramento = soggetto, puod essere definito come effetto di de-soggettivazione.
In questo senso, la teoria dei discorsi ci mette di fronte ad un’idea fondamentale, seb-
bene non esplicitata a livello testuale: I’individuo ¢ interpellato come soggetto, ma ogni
soggetto & «attraversato»'> anche da altri discorsi, di tipo diverso, che possono, almeno
in linea di principio, articolarsi (con effetti variabili, e da verificare caso per caso) sulla
struttura di centramento garantita dal discorso ideologico. Ora, & su quest’asse che va
collocata la prima complicazione dello schema dell’interpellazione ideologica, che in-
vece il saggio sugli apparati ideologici di stato, che Althusser pubblichera su La Pensée
nel 1970, presenta isolatamente, mettendo tra parentesi I’appartenenza del discorso ide-
ologico ad un campo di discorsi qualitativamente diversi che si intrecciano e si sovrap-
pongono in continuazione'®.

Rimane il fatto che, purtroppo, Althusser non sviluppa oltre queste intuizioni'’. E
tuttavia, in questi brevi accenni & posta una questione cruciale, ovvero quella della re-
lazione tra centramento (operata dall’azione del discorso ideologico) e decentramento
(operata dall’azione degli altri discorsi, in maniera variabile) cui il «soggetto» sarebbe
sottoposto. Ora, & proprio questa questione che riappare, in una forma diversa, e fino ad
ora largamente misconosciuta, all’interno delle successive riflessioni sul discorso ideolo-
gico stesso sviluppate da Althusser. Per vedere come questo avvenga, dobbiamo prende-
re in considerazione la seconda tappa della riflessione althusseriana sull’interpellazione.
Essa si dipana tra il 1969 e il 1970 e trova la sua espressione centrale nel lungo mano-
scritto intitolato Lo stato e i suoi apparati, in particolare in alcuni passi che non saranno
poi inclusi nell’articolo «Ideologia e apparati ideologici di Stato» pubblicato nel 1970, e
sul quale ancora oggi si basa fondamentalmente I’interpretazione — sarebbe meglio dire
la critica — della teoria dell’ideologia althusseriana'®.

15 Utilizzo questo termine nel senso dello spinoziano «obnoxius» (nell’espressione «passionibus
obnoxius», resa da P. Cristofolini nella sua traduzione del Trattato politico con «attraversato dalle
passioni»), sulla scorta dell’interpretazione di questo sintagma sviluppata da V. Morfino nel suo
Incursioni spinoziste, Milano, Mimesis, 2002, pp. 185-186.

16  Si puo notare che ¢ a partire da qui che € possibile rileggere I’idea althusseriana della rottura tra
scienza e ideologia, questa volta non nel senso storico-filosofico ed epistemologico, cio¢ come
questione interna al pensiero di Marx, ma come risposta alla domanda che puo essere formulata
cosi: cosa succede quando un individuo, da sempre soggetto, «incontra» un discorso scientifico?
A mia conoscenza, Althusser non ha mai affrontato una tale questione esplicitamente. Tuttavia,
ritroviamo esattamente questo problema nel saggio incluso in Per Marx sul teatro di Bertolazzi
(L. Althusser, «IlI ‘Piccolo’, Bertolazzi e Brecht. Note per un teatro materialista», in Id., Per Marx
cit., pp. 119-142). Non posso ora inoltrarmi in un’analisi dettagliata di questo saggio, ma vorrei
almeno suggerire, rimandando un’analisi piu dettagliata ad altra sede, che Ii si trova la matrice
dell’effetto che un discorso non ideologico (in quel caso, estetico) produce su un soggetto che ¢
da sempre interpellato e dunque soggetto alla presa dell’ideologia. Lo si vede quando Althusser
parla della trasformazione dello spettatore in attore (ivi, p. 136) in seguito al contatto cognitivo-
percettivo con un discorso decentrato: questa trasformazione ¢ — mi pare — la rottura ante-litteram,
pensata a livello esistenziale come effetto su un individuo in carne ed ossa. Essa ¢ pensata fonda-
mentalmente come un effetto di straniamento sul modello brechtiano.

17 Da questo punto in poi, ogni ulteriore analisi di questo aspetto non potra che esserne uno sviluppo
speculativo. Riservo ad altra occasione un tale sviluppo, dato che ci porterebbe lontano dal focus
del presente contributo.

18 Fanno eccezione, a mia conoscenza, Y. Sato, Puovoir et résistance, Paris, L’Harmattan, 2010 e
W. Montag Althusser and His Contemporaries, Durham and London, Duke University Press,
2013, che hanno aperto la via per una rilettura della teoria althusseriana dell’ideologia a partire



244 Stefano Pippa

Nelle note che abbiamo appena considerato (che, ricordiamo, sono del 1966), Althusser
sostiene che I’interpellazione dell’individuo come soggetto avviene a partire da una «ri-
chiesta» proveniente dalla base, che necessita di riempire la funzione-Trdéger. Nel testo Lo
stato e i suoi apparati, di tre anni posteriore, troviamo apparentemente lo stesso schema.
Althusser, infatti, inquadra il suo discorso sull’ideologia a partire dalla questione della
riproduzione del modo di produzione, demandando alla sovrastruttura il compito di assi-
curare una tale riproduzione in termini di riproduzione di condizioni di vita (il vino per gli
operai francesi, la birra per gli inglesi, ecc.) e competenze tecniche'®. Ma in realta vi & una
modifica piuttosto importante, poiché ora Althusser, pur mantenendo lo schema formale
dell’interpellazione, lo complica a partire dalla differenziazione materiale degli apparati
ideologici di stato e dall’assunzione del punto di vista della lotta di classe, introducendo in
tal modo degli elementi di analisi che non solo non sono presenti nell’iniziale formulazione
del 1966, ma che non si ritroveranno nell’articolo che poi pubblichera nel 1970, dal quale,
com’¢ noto, la prospettiva della lotta di classe sara in gran parte assente®.

Ora, ¢ proprio a partire da questi elementi che possiamo ricostruire quella che definird
la teoria althusseriana della surinterpellazione. Se introduco questo termine ¢ per sottoli-
neare che, all’interno di Lo stato e i suoi apparati, Althusser utilizza il concetto di inter-
pellazione in maniera ben pitt complessa di quanto egli stesso sia disposto ad ammettere.
Da un lato, cioe¢, usa I’interpellazione per descrivere I’effetto-soggetto come assoggetta-
mento al discorso dell’ideologia (riprendendolo dalla sua elaborazione del 1966), soste-
nendo che ogni individuo, in quanto soggetto, ¢ portato ad assumere i compiti e i ruoli
richiesti dalla struttura del modo di produzione. E questa una concezione funzionalista
e distributiva dell’ideologia, e va messa in relazione all’idea, espressa in Leggere il Ca-
pitale, che i soggetti della storia non sono gli uomini, ma i rapporti di produzione, cio¢
all’idea della causalita strutturale*'. Quest’idea — come & stato notato — si espone effetti-
vamente a due giuste critiche: innanzitutto, riduce 1’ideologia all’ideologia dominante;
in secondo luogo, priva il soggetto di qualsiasi possibilita di resistenza. Dall’altro lato,
pero, Althusser rende lo schema dell’interpellazione assai piu sofisticato, introducendo
I’idea che il soggetto sia preso in una molteplicita irriducibile di interpellazioni. Nel se-
guente passo, cruciale, Althusser descrive in tal modo il gioco multiplo e contraddittorio
delle interpellazioni sullo stesso soggetto:

Che cosa intendiamo quando diciamo che I’ideologia in generale ha sempre gia inter-
pellato in quanto soggetti degli individui che sono sempre-gia dei soggetti? [...] Quan-

dai materiali postumi, oltre che (parzialmente) P. Macherey, Le sujet des normes, Paris, Editions
Amsterdam, 2014, Dal mio punto di vista, tuttavia, essi non traggono tutte le conseguenze dalla
teoria althusseriana esposta ne Lo stato e i suoi apparati.

19 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 54.

20 E proprio questa assenza, nell’articolo del 1970, che provocheri la ricezione funzionalista della
teoria althusseriana. Althusser pubblichera nel 1976 una «Note sur les AIE» per contrastare le
accuse di funzionalismo, insistendo sulla centralita della «lotta di classe» nella sua analisi. Questo
concetto era davvero centrale per il suo studio dell’ideologia sviluppato nel lungo manoscritto, ma
certamente non lo era nell’articolo che venne pubblicato. L’effetto della pubblicazione del poscrit-
to fu, di fatto, di peggiorare le cose: come nota W. Montag, Althusser and His Contemporaries
cit., p. 159: «to present class struggle, conceived as the antidote to functionalism, in a postscript
and therefore outside of the development of his argument is to render it superfluous, nothing more
than an afterthought».

21 L. Althusser et al., Leggere il Capitale cit., p. 256.



L’interpellazione tra ideologia e politica 245

do I’ideologia religiosa si mette direttamente a funzionare interpellando il piccolo Lu-
igi in quanto soggetto, il piccolo Luigi ¢ gia-soggetto, non ancora soggetto-religioso,
ma soggetto-familiare. Quando I’ideologia giuridica (immaginiamo che sia piu tardi) si
mette ad interpellare in quanto soggetto il giovane Luigi non piu parlandogli di Papa-
Mamma, né del buon Dio e del piccolo Gesu ma della Giustizia, egli era gia soggetto,
familiare, religioso, scolastico, ecc. Salto le tappe morali, estetiche, ecc. Quando infine
pit tardi, in forza di circostanze auto-eterobiografiche, del tipo Fronte Popolare, Guerra
di Spagna, Hitler, Sconfitta del 40, prigionia, incontro di un comunista, ecc, I’ideologia
politica (nelle sue forme comparate) si mette a interpellare in quanto soggetto il Lui-
gi diventato adulto, da tempo egli era sempre-gia soggetto, familiare, religioso, morale,
scolastico, giuridico... ed eccolo soggetto politico!, che una volta tornato dalla prigionia
passa dall’attivismo cattolico tradizionale all’attivismo cattolico avanzato: semi-eretico,
poi alla lettura di Marx, poi si iscrive al Partito Comunista, ecc. Cosi va la vita. Le ideolo-
gie non cessano di interpellare i soggetti in quanto soggetti, di «reclutare» dei sempre-gia
soggetti. Il loro gioco si sovrappone, si incrocia, si contraddice sullo stesso soggetto, sullo
stesso individuo sempre-gia (pitt volte) soggetto. Deve sbrigarsela lui®?.

La stessa idea ¢& ripresa con forza da Althusser in un appunto piu tardo, in cui cerca di
chiarire ulteriormente il concetto di ideologia e AIS (apparati ideologici di stato):

L’ideologia agisce interpellando gli individui come soggetti, o piuttosto, poiché gli
individui sono sempre-gia soggetti, interpellando i soggetti come soggetti, cio¢ spostando
il punto di applicazione [en deplacant le lieu] della loro interpellazioni [...] Ricordo che
¢ un AIS che interpella spostando il punto di applicazione della sua interpellazioni come
soggetto. [...] ¢ sufficiente indicare la molteplicita delle interpellazioni per far apparire
immediatamente, tra i differenti soggetti, un gioco in cui si inscrive la liberta oggettiva
di ogni individuo®.

Si trova in questi testi, mi pare, un’idea cruciale. E cioe che il soggetto stesso, all’inter-
no della storia concreta, in cui si da una differenziazione materiale degli AIS, ¢ «preso»
all’interno di un gioco di interpellazioni che lo configurano come una scena complessa. La
surinterpellazione «sposta» continuamente il soggetto da se stesso, con una operazione di
centramento multipla che ¢é allo stesso tempo anche un decentramento. Se prendiamo sul
serio I’idea althusseriana che 1’individuo non ¢ interpellato come soggetto, ma come sog-
getti, cioe surinterpellato (cosi come la contraddizione ¢ sempre surdeterminata), possiamo
avanzare |’ipotesi che per Althusser non solo il soggetto stesso non va inteso come sostanza
(chiaramente), ma va esso Stesso appreso come processo — € come processo decentrato e
sottoposto a continui spostamenti del punto di applicazione, cio¢ del «significante centra-
le» da cui dipende il riconoscimento di sé, da parte dell’individuo, come soggetto.

Questa idea di una pluralita delle interpellazioni, che fornisce all’individuo assog-
gettato un margine che Althusser definisce «di liberta oggettiva», ritorna con ancora
pit forza in un testo scritto qualche anno piu tardi, Inititation a la philosophie pour les
non-philosophes, dove Althusser insiste che le ideologie di una data formazione sociale
formano sempre una pluralita aperta, di contro invece alla tendenza alla chiusura dell’i-
deologia dominante:

22 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 196.
23 L. Althusser, «Appareils idéologiques et révolution mondiale», archivio IMEC, Fondo «Althus-
ser», ALT2.A29-06.01.



246 Stefano Pippa

Vi ¢ della molteplicita [il y a du divers] nella materialita delle ideologie, una molteplicita
che, poiché non poteva essere unificata totalmente sotto 1’antica ideologia dominante, nem-
meno puo essere riassorbita nell’unita della nuova ideologia dominante. Ecco perché ¢ del
tutto corretto riconoscere in via di principio la dialettica di questo processo di unificazione
inscrivendo un tale riconoscimento nella pluralita aperta degli apparati ideologici di stato.
Aperta, perché non si pud mai sapere in anticipo quale sara lo sviluppo della lotta di classe?.

Al livello dell’ideologico, pertanto, si assiste ad uno scontro di forze (che si radica
nella lotta di classe) tra apparati ideologici, posti sotto il segno dei «molti», e I’'ideologia
dominante che cerca una unificazione di essi mediante un toglimento delle contraddi-
zioni; ed ¢ questa stessa pluralita, per Althusser ineliminabile, che fornisce il campo
oggettivo in cui ogni individuo-soggetto opera le sue scelte.

Ma non ¢ tutto. Infatti, in Lo stato e i suoi apparati, & presente anche una distinzione
estremamente importante all’interno dell’ideologia prodotta dagli AIS, tra cio che Al-
thusser chiama «Ideologia Primaria» e «Ideologia Secondaria». Mentre la prima costitu-
isce in effetti I’ideologia dominante (I’ideologia di Stato), la seconda compare negli AIS
come «sottoprodotto» a causa degli effetti della lotta di classe:

Bisogna distinguere tra gli elementi determinati dell’ideologia di Stato che si realiz-
zano ed esistono in un Apparato determinato, e le sue pratiche da una parte, e I’ideologia
che ¢ «prodotta», in seno a questo apparato, dalle sue pratiche. Per sottolineare questa
distinzione linguisticamente, chiameremo la prima Ideologia 1’Ideologia Primaria, e la
seconda, sottoprodotto della pratica in cui ¢ realizzata I’Ideologia Primaria, I’ideologia
secondaria, subordinata. [...] queste ideologie secondarie sono prodotte da una congiun-
zione di cause complesse, in cui figurano, accanto alla pratica in questione, I’effetto di
altre ideologie esteriori, di altre pratiche esteriori, e in ultima istanza, per quanto siano
dissimulati, gli effetti anche lontani, in realta molto vicini, della lotta delle classi®.

E a questa ideologia secondaria che Althusser, anticipando le critiche di funziona-
lismo che gli sarebbero state poi rivolte (il passo ¢ effettivamente del 1969), lega la
possibilita della «rivolta» o dell’acquisizione della coscienza rivoluzionaria. Il soggetto
interpellato non & sottoposto ad un determinismo assoluto:

Se ci si vuole obiettare che il detto soggetto [cioe il soggetto interpellato] puo agire
diversamente, ricordiamo che abbiamo detto che le pratiche rituali nelle quali si realizza
una ideologia primaria possono produrre (cio¢ «sotto-produrre») un’ideologia seconda-
ria, grazie a dio, altrimenti non sarebbero mai possibili né la rivolta né la «presa di co-
scienza» rivoluzionaria, né la rivoluzione.

Evidentemente, nell’interpellazione secondaria si tratta di una interpellazione dell’in-
dividuo non come soggetto dell’ideologia dominante, ma di una interpellazione dell’in-
dividuo come soggetto ad un ideologia altra — potenzialmente, ad una ideologia rivolu-

24 L. Althusser, Inititation a la philosophie pour les non-philosophes, a cura di G. M. Goshgarian,
Paris, PUF, 2014, p. 238.

25 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati, pp. 87-88. Su questo punto, cfr, anche Y. Sato, Pouvoir et
résistance cit., p. 177.

26 Ivi,p.223. Nella nota inserita in calce a questo passo, Althusser ritorna ancora una volta sulla lotta
di classe: «sotto quali condizioni? Esse riguardano per I’essenziale, come vedremo nel tomo II, la
lotta di classe»



L’interpellazione tra ideologia e politica 247

zionaria. Da questo punto di vista, Althusser si sottrae decisamente alle perpetue critiche
che lo accusano di funzionalismo e di privare il soggetto di qualsiasi punto di appoggio
per esercitare una qualche forma di resistenza all’interpellazione dominante. Tuttavia,
proprio a partire da qui si pud comprendere perché Althusser abbia deciso, quando pub-
blica I’articolo nel 1970, di non includervi i passi di Lo stato e i suoi apparati che abbia-
mo citato sopra, e che forniscono una immagine della teoria althusseriana dell’ideologia
decisamente pil sofisticata e complessa di quella che poi ha suscitato cosi ampi dibattiti
e critiche (pur essendo essa stessa ancora incompleta, dato che lo stesso testo Lo stato e
i suoi apparati prevedeva un secondo volume che non fu mai scritto). Si puo avanzare
I’ipotesi, che credo fondata, che il motivo teorico di questa eliminazione ruoti attorno al
problema del soggetto. Sia perché questa teorizzazione apre uno spazio per la soggettivi-
ta (cio che Badiou ha chiamato il soggettivo senza soggetto, senza pero interrogarsi sulle
sue conseguenze per la teoria dell’interpellazione), chiarendo che I’interpellazione non
¢ mai definitiva ma agisce piuttosto come una «causa continua», € che al soggetto rima-
ne pur sempre il compito di «districarsi» all’interno del campo della surinterpellazione
(«deve sbrigarsela lui»); sia per il problema posto dal nesso «soggetto interpellato» e
politica. In effetti, solo riducendo I’ideologia a ideologia dominante (come di fatto egli fa
nell’articolo)?” Althusser poteva sostenere 1’assoluta equivalenza tra soggetto e assogget-
tamento®, e di conseguenza mantenere alto il tiro contro tutte le filosofie del soggetto che
egli ritrovava in seno al revisionismo marxista del tempo, intento a restituire una imma-
gine umanista del Marxismo. Ma i passi di Lo stato e i suoi apparati che abbiamo citato
sollevano la questione di forme di soggettivita che, pur mantenendo la forma-soggetto,
non sono necessariamente funzionali alla riproduzione dello status quo, cioe dell’ideo-
logia dominante. Che dire infatti del soggetto di cui ¢ questione nel passo autobiografico
sopra citato, in cui Althusser definisce se stesso un «soggetto politico» che passa dal
Cattolicesimo al comunismo, posizioni che implicano evidentemente una diversa rela-
zione con I’ordine sociale dominante? E che dire di un soggetto che passasse, invece, da
una ideologia di tipo fascista-reazionaria ad una di tipo ecologista e anti-capitalista (o
il contrario), come la teorizzazione di Althusser autorizza a pensare? Ed infine, che dire
dell’idea di una «ideologia secondaria» posta come condizione dell’acquisizione di una
coscienza rivoluzionaria? Ora, proprio 1’eliminazione dei passi che complicano I’idea
di interpellazione (e che indicano di fatto la presenza di un concetto pili complesso, che
abbiamo indicato con il termine «surinterpellazione») indica, pero, che Althusser ha ben

27  Sotto questo aspetto, le critiche che vennero rivolte ad Althusser su questo punto erano motivate.
La matrice originaria di questa critica ¢ da ritrovarsi in J. Ranciere, Ideologia e politica in Al-
thusser, Milano, Feltrinelli, 1973. Fu poi ripresa da Badiou nel suo lavoro sull’ideologia scritto
assieme a Balmes nel 1976: A. Badiou, F. Balmes, «De ’idéologie», ora in A. Badiou, Les années
rouges, a cura di B. Bosteels, Les prairies ordinaries, 2012, pp. 99-200, e si ritrova poi in un po’
tutta la letteratura sulla teoria althusseriana dell’ideologia, anche in quella piu recente, che trascu-
ra completamente i nuovi materiali a disposizione. Cio ¢ evidente nel gia citato testo di Rehmann,
che oltre a riassumere ed analizzare tutte le posizioni critiche piu significative rispetto alla teoria
althusseriana, da S. Hall a J. Butler a Bourdieu, ripropone questa linea di lettura, concentrandosi
sull’articolo del 1970 soltanto (J. Rehmann, Theories of Ideologies cit., cap. 6). Anche Badiou
rimane fermo sulle sue antiche posizioni, come risulta dalla sua recente affermazione secondo cui
per Althusser «il soggetto ¢ funzione dello Stato», con il che Badiou di fatto sottoscrive all’idea
che Althusser abbia confuso la teoria dell’ideologia dominante con la teoria dell’ideologia fout-
court (A. Badiou, Metapolitica, tr. it. di M. Bruzzese, Napoli, Cronopio, 2001, p. 79).

28  Per essere piu precisi: tra effetto-soggetto, posizione di soggetto, e assoggettamente politico.



248 Stefano Pippa

chiaro un problema che non riesce del tutto a risolvere, e che si riassume in una sorta
di schiacciamento tra struttura formale dell’interpellazione e il suo contenuto materiale.
Altrimenti detto: Althusser, nei sui scritti sull’ideologia tra il 65 e il 69, non pare distin-
guere adeguatamente — a causa della sua lotta ideologica contro I’'umanesimo — tra sog-
getto in generale e soggetto borghese (come soggetto di diritto e homo oeconomicus): in
definitiva, tra la «forma» soggetto assunta dall’individuo e il contenuto materiale di que-
sta interpellazione. Il problema puo essere reinquadrato a partire da una distinzione che
mi pare necessaria alla teoria dell’interpellazione. Da un lato, I’interpellazione riposa
su una antropologia, che incrocia Spinoza e Freud, per cui I’individuo, in quanto essere
dotato di un apparato psichico, ¢ gia da sempre portato ad assumere la propria identita
immaginaria come origine (piu tardi, Althusser riassumera questo aspetto della sua teoria
dell’ideologia nella tesi «I’'uomo & un animale ideologico»); dall’altro, I’interpellazione
possiede un contenuto materiale storicamente (e geograficamente) variabile che si in-
nesta su questo rovesciamento — diciamo: su questo schema formale trans-storico. Ora,
I’indagine di Lo stato e i suoi apparati evidenza proprio questa divaricazione, poiché
mette in relazione il soggetto con campi di interpellazione variabili, dotati ciascuno di
un contenuto differente, il quale pud anche essere differente, ovviamente, in termini di
classe. Di conseguenza, il soggetto esiste sempre e solo in quanto soggetto ideologico;
ma nei confronti della situazione esistente gli effetti di questo assoggettamento posso-
no essere anche effetti di resistenza o di rivolta. Questa ambiguita ancora non del tutto
chiarita ¢ cio che conduce Althusser (quando pubblica I’articolo) a sopprimere i passi
che introducevano alla problematica delle interpellazioni che non sono semplicemente
riproduttive, ma produttive di effetti di emancipazione e di lotta®, o, pil in generale,
ai problemi teorici derivanti dal concetto di surinterpellazione. E senz’altro possibile,
come ¢ stato suggerito, che in qualche modo cio sia dovuto ad una strategia politica: con
I’articolo, Althusser ha voluto enfatizzare — curvando il bastone — gli effetti assoggettan-
ti dell’ideologia dominante, che egli vedeva come pervasivi all’interno della struttura
capitalista del tempo*®. Ma ¢ chiaro che cid che ¢ in gioco & anche una questione teorica
di pit ampia portata, e che permane a questo punto come una sorta di aporia non risolta,
e nemmeno compiutamente tematizzata da Althusser: é possibile pensare una politica
senza fare leva su dei soggetti?

3. L’interpellazione politica: la filosofia del fatto da compiere

Si tratta ora di vedere come questa riflessione, che coinvolge la relazione tra ideo-
logia e soggetto per il tramite dell’interpellazione e che sfocia in una aporia lasciata in
sospeso, si intrecci con la ricerca di Althusser sulla filosofia e vada nella direzione di una
ridefinizione dei rapporti tra filosofia e «soggetto» che non ¢ di puro segno negativo. Per
far ci0, ¢ necessario innanzitutto prendere in considerazione le rettifiche cui Althusser
sottopone la sua definizione della filosofia proprio nel momento in cui elabora la sua

29  L’altro problema, che non possiamo affrontare qui, & che Althusser si limita a considerare una
situazione di riproduzione semplice, tralasciando la questione di sapere come operi 1’ideologia in
una situazione di riproduzione allargata. Il fatto ¢ che il capitale non opera mai se non in condizio-
ni di riproduzione allargata. Althusser stesso nota questo problema, ma ne rimanda la trattazione.
Cfr. L. Althusser, «Ideologia e apparati ideologici di stato» cit., p. 66.

30 Cfr. W. Montag, Althusser and His Contemporaries cit., pp. 159-160.



L’interpellazione tra ideologia e politica 249

teoria dell’ideologia e negli anni immediatamente successivi (3.1 Spostamenti nella de-
finizione di filosofia), per arrivare poi a mettere a fuoco la nozione di «interpellazione
politica» nella riflessione althusseriana sul «dispositivo» di pensiero di Machiavelli (3.2
1l «dispositivo Machiavelli»).

3.1 Spostamenti nella definizione di filosofia

Come ¢ noto, la definizione althusseriana di filosofia cambia attorno al *66 e al 67,
ovvero — coincidenza non senza importanza — nel momento stesso in cui Althusser intro-
duce il concetto di interpellazione. Ed & ancora piu significativo che nelle «Tre note sulla
teoria dei discorsi», su cui ci siamo soffermati in precedenza, Althusser lasci deliberata-
mente da parte la questione di definire la struttura del discorso filosofico, che pure viene
menzionato di sfuggita®'. Questa circostanza & notevole non in quanto significhi che la
filosofia non ha, per Althusser, alcun rapporto con il soggetto (cio¢ con I’ideologia); ma
perché questo collegamento non poteva essere teorizzato se non modificando la defini-
zione della filosofia, allora concepita come Teoria della pratica teorica®.

Una prima modificazione viene proposta, a rettifica del teoricismo della prima defini-
zione, in Filosofia e filosofia spontanea degli scienziati®, e poi in Lenin e la filosofia**. A
partire da questi due testi, la filosofia non viene piu pensata come una Teoria, ma come
una pratica che rappresenta ’istanza della politica presso la scienza, come una «lotta
di classe nella teoria» il cui compito ¢ di tracciare «linee di demarcazione»®. A questa
altezza e secondo queste definizioni, certamente il campo privilegiato da Althusser sono
ancora le scienze — specialmente nel corso per scienziati — e la filosofia ¢ sempre un’i-
stanza duplice: rappresenta la politica presso le scienze, ma anche le scienze presso la
politica. Cio che € perd innovativo, specialmente in Lenin e la filosofia, € la nozione di
«presa di partito», che rimanda ad una scelta di campo, ad una presa di posizione per
una classe o per I’altra all’interno del Kampfplatz della filosofia®. In effetti, questa & la
definizione di filosofia cui Althusser si atterra negli anni successivi, ed ¢ questo un tema
che ritorna con insistenza in praticamente tutte le opere che trattano di filosofia, come ad
esempio i lunghi manuali di recente pubblicati*’, o anche in Sulla filosofia.

Poniamo a questo punto una prima domanda: in che modo tale definizione di filosofia
puo essere messa in relazione alla questione dell’interpellazione, e dunque del soggetto?
Mi sembra evidente che anche qui siamo di fronte ad un caso analogo a quello che ab-
biamo visto pill sopra, parlando della surinterpellazione: cio¢ di fronte al momento in cui
un soggetto — in questo caso il filosofo, anch’egli soggetto ideologicamente interpellato
— deve compiere una scelta per un campo o per I’altro. E questo quello che Badiou, in

31 L. Althusser, Sulla psicoanalisi cit., p. 147.

32 Sulla filosofia come «Teoria della pratica teorica», L. Althusser, «Sulla dialettica materialista», in
Id., Per Marx cit., pp. 143-190, in part. pp. 144-168

33 L. Althusser, Filosofia e filosofia spontanea degli scienziati, tr. it. a cura di M. Turchetto, Milano,
Unicopli, 2000. II corso si svolse nel 1967-1968 e fu interrotto dagli eventi del maggio di quell’anno.

34 L. Althusser, Lenin e la filosofia, tr. it. di F. Madonia, Milano, Jaca Book, 1969, p. 38.

35 Ivi,p.38.

36 Ivi,p.40.

37 L. Althusser, Initiation a la philosophie pour les non-philosophes cit., p. 322 (testo scritto tra il
1976 e il 1978) ; Id., Etre marxiste en philosophie, a cura di M. Goshgarian, Paris, PUF, 2015
(testo scritto anch’esso tra il 1976 e il 1978), ad esempio pp. 112-113; Id. Sulla filosofia cit., p. 43.



250 Stefano Pippa

effetti, ha chiamato «il soggettivo senza soggetto» di Althusser®. Dobbiamo perd con-
statare che in questa definizione la parola «interpellazione» e la parola «soggetto» non
appaiono mai, e che quindi sembra impossibile ritrovare un nesso tra la filosofia e la
questione del soggetto a partire da qui.

Se ci spostiamo ora all’opera cronologicamente successiva, ovvero Lo stato e i suoi
apparati, ci accorgiamo che tutta la teorizzazione althusseriana appare intimamente le-
gata alla riproposizione della questione dello statuto della filosofia marxista; segno che
Althusser intendeva approfondire le sue ricerche sulla filosofia della fase post-teoricista
a partire da uno studio comprensivo della riproduzione, dello stato e, evidentemente,
dell’ideologia intesa nella nuova formulazione proposta in questo studio. In effetti, si
potrebbe sostenere che tutta la sua ricerca sull’ideologia (e dunque sul soggetto) con-
dotta in Lo stato e i suoi apparati ha come obiettivo, tra gli altri, proprio lo sviluppo di
una teoria della filosofia e dell’azione della filosofia sul campo ideologico definito dai
concetti sviluppati in quello studio. Cio sembra confermato dal fatto che Althusser apre
i due tomi di Lo stato e i suoi apparati (di cui abbiamo solo il primo) con un «antipasto
sulla filosofia»*, ripromettendosi di tornarci alla fine e addirittura presentando lo studio
dell’ideologia e dello stato come una deviazione necessaria per impostare correttamente
la domanda sulla filosofia marxista come nuova pratica della filosofia®.

L’assenza del secondo tomo ci priva pero di questo ritorno, € dunque in un certo senso
degli sviluppi che Althusser aveva in mente sulla pratica marxista della filosofia. La mia
tesi ¢, tuttavia, che questo sviluppo esista, e che esso vada ritrovato nel primo capitolo di
Machiavelli e noi, dove Althusser ragiona sul «dispositivo teorico» di Machiavelli, sulle
sue «forme di pensiero e di scrittura»*! e sulla sovversione che esso porta all’interno del
mondo della filosofia e della teoria. E qui che Althusser si spinge oltre la sua definizione
di filosofia come «lotta di classe nella teoria» ed avanza verso una articolazione specifica
del discorso filosofico e della questione del soggetto, mobilitando il concetto di interpel-
lazione come operatore centrale dell’intervento filosofico.

3.2 1l «dispositivo Machiavelli»

Vediamo dunque come Althusser, attraverso Machiavelli, arriva a delineare una nuova
pratica della filosofia. Il punto di partenza ¢ rappresentato dal fatto che, secondo Al-
thusser, Machiavelli produce un effetto di straniamento rispetto ai moduli della filosofia
politica moderna. Cio non perché egli pensi la verita effettuale della cosa — o meglio,
non solo per quello (e qui il famoso realismo machiavelliano passa in secondo piano) —
ma perché pone al centro della sua riflessione il tema della novita e dell’inizio radicale:
«Machiavelli», scrive Althusser, «& il teorico della novita solo perché egli ¢ il teorico de-
gli inizi, dell’inizio*®». L’inizio, termine che Althusser oppone risolutamente al concetto
filosofico di «origine», ¢ cid che comincia ma che non ¢ origine, non ¢ fondamento, e
naturalmente non & nemmeno un fine**. Con Machiavelli, sostiene Althusser, ci troviamo

38 A.Badiou, Metapolitica cit., p. 79.

39 L. Althusser, Lo stato e i suoi apparati cit., p. 3.

40 Cfr. ivi, p. 22.

41 L. Althusser, Machiavelli e noi, tr. it. di M. T. Ricci, Roma, Manifestolibri, 1999, p. 15.

42 Ivi,p. 19.

43  Sulla distinzione tra origine e inizio, fondamentale ¢ L. Althusser, Cours sur Rousseau, a cura
di Y. Vargas, Paris, Les Temps de Cerises, 2012. Sulla solidarieta tra origine e fine, in cui uno



L’interpellazione tra ideologia e politica 251

di fronte ad un pensiero che tenta di pensare, senza dotarsi di una teleologia storica onni-
comprensiva, insomma una filosofia della storia, ma anzi assumendo come orizzonte la
contingenza pitl radicale, I’inizio di una «cosa», il che ¢ naturalmente il tema machiavel-
liano del principe nuovo e del principato nuovo*. Tutta la riflessione del primo capitolo
di Machiavelli e noi consiste nel mostrare che in Machiavelli esiste cio che Althusser
chiama un «vacillamento della teoria» che segue alla sottomissione del punto di vista
teorico ad un problema politico, che ¢ quello della pratica politica come produzione di un
inizio che dura (una sequenza storica). In un altro testo coevo (senza andare a quelli degli
anni ’80), Althusser ¢ ancora piu netto: Machiavelli, sostiene, rappresenta una rottura
nel modo di pensare la politica della ragione moderna perché, mentre i teorici del diritto
naturale moderno hanno pensato, all’interno del dispositivo dell’origine, la fondazione
di un fatto compiuto, ciog il loro presente storico, Machiavelli invece ha pensato, al di
fuori di questo schema, o di questa problematica filosofica, I’inizio a partire da nulla
come «fatto da compiere»:

Il mondo politico, teorico e filosofico di Machiavelli e dei filosofi del diritto naturale
cambia per il modo, per la modalita di esistenza dell’oggetto «monarchia assoluta», o
«potere politico assoluto», all’interno della loro riflessione. [...] per Machiavelli, I’'unita
nazionale non ¢ un fatto compiuto [fait accompli], ma un fatto da compiere [fait a ac-
complir][...] 1l pensiero di Machiavelli doveva darsi, per ragioni politiche ben precise,
il compito teorico assolutamente inedito e radicale di pensare le condizioni di possibilita
dell’esistenza di ci0 che non esiste ancora, cio¢ di pensare 1’inizio radicale. [...] Ne con-
segue dunque che 1’oggetto di Machiavelli, la monarchia assoluta, esiste nel modo dell’o-
biettivo politico, di un obiettivo politico. Machiavelli deve pensare il fatto da compiere,
deve pensare nel fatto da compiere, nell’elemento del fatto da compiere, nella questione
del fatto da compiere; e dall’altra parte, ed ¢ in fondo la stessa cosa, egli deve pensare
I’inizio come tale e deve pensare nell’inizio, nell’elemento della questione dell’inizio,
ecc. Ecco dunque i due termini decisivi: il fatto da compiere e 1’inizio®.

Ora, questo nuovo modo di pensare produce uno spostamento in avanti della teoria:
invece di pensare di fronte a cid che ¢ dato, Machiavelli pensa innanzitutto di fronte a
cio che non ¢ dato, di fronte ad un «fatto da compiere»: il suo pensiero, scrive Althusser,
non ha un oggetto (objet) ma un obiettivo (objectif) che € una cosa singolare come novita
assoluta, una rottura storica. Un tale modo di pensare, che ¢ da parte a parte politico in
quanto «interamente sottomesso al punto di vista dell’obiettivo politico», definisce cio
che Althusser, in un appunto inedito, chiama «filosofia del fatto da compiere»*. Essa si
contrappone al modo di pensare della teoria in senso classico per il fatto che non pensa
in termini universali, ma singolari, e perché utilizza elementi teorici solo in relazione
all’obiettivo politico da raggiungere*’. Questa circostanza non ha solo 1’effetto di rompe-

¢ I'immagine speculare dell’altro, si basa tutta la critica althusseriana alla filosofia della storia.
La formulazione piu estesa di questo tema, e la sua critica, ¢ probabilmente in L. Althusser, «La
corrente sotterranea del materialismo dell’incontro» cit.

44 1Ivi,p. 19, pp. 26-27, pp. 96-97.

45 L. Althusser, La contingenza dell’inizio. Scritti sul materialismo di Rousseau, a cura di Stefano
Pippa, Milano, Mimesis, 2018, pp. 102-103.

46  Archivio IMEC, Fondo «Althusser», ALT2. A31-05.02,

47  Machiavelli, scrive Althusser, fa intervenire nel suo ragionamento non «leggi» universali (come
invece, ad esempio, Montesquieu), «né uno sviluppo generale e sistematico, ma solo i frammenti
teorici adatti a chiarire la posizione e la comprensione di questo singolo caso concreto». La natura



252 Stefano Pippa

re «con le abitudini della retorica classica, in cui I’'universale regna sul particolare»*®, ma
implica — aspetto cruciale per il nostro discorso — per Althusser una divaricazione netta
tra i due spazi teorici in termini del loro rapporto con il «soggetto»:

il primo spazio, teorico, non ha soggetto (la verita vale per ogni soggetto possibile),
mentre il secondo [cioe quello di Machiavelli] ha senso solo grazie al suo soggetto, possi-
bile o richiesto [ ...] per mettere qui da parte il termine soggetto, che sarebbe meglio sosti-
tuire con il termine di agente, diciamo che lo spazio presente di una analisi di congiuntura
politica, nella sua stessa struttura, fatta di forze opposte e intrecciate, ha senso solo se si
riserva e contiene un certo posto vuoto, un certo luogo vuoto: vuoto per riempirlo, vuoto
per inserirvi 1’azione dell’individuo e del gruppo di uomini che verranno a prendervi po-

sizione e appoggio — vuoto per il futuro®.

Dunque, il dispositivo di pensiero di Machiavelli chiama in causa un «soggetto» —
termine che Althusser qui utilizza quasi malvolentieri, ma nondimeno utilizza® — che
¢ messo in relazione a un vuoto. Cid significa, in primo luogo, che tutta la questione
dell’inizio si intreccia con la questione del soggetto: sebbene Althusser utilizzi il termine
«soggetto» con molta cautela, ¢ innegabile che a questa altezza del suo pensiero egli
stia affermando 1’esigenza, per pensare la politica, di un tale concetto, sebbene egli non
ritorni in queste pagine a discutere il suo precedente utilizzo di questo termine’'. Cid che
comunque sembra chiaro ¢ che, dopo le oscillazioni aporetiche che abbiamo ritrovato
in Lo stato e i suoi apparati, qui Althusser rimarchi che la politica (o meglio: la politica
rivoluzionaria, qual ¢ per lui la politica machiavelliana) ¢ un processo che implica un
«soggetto», individuale o collettivo («individuo o gruppo di uomini»). Insomma, la sto-
ria € certamente un processo senza soggetto; ma la politica € un processo con soggetto,
senza che le due tesi stiano in contraddizione (come si € spesso portati a pensare).

Tuttavia, se la pratica politica deve avere un soggetto, questo luogo in Machiavelli &
«vuoto per il futuro». Questo € un punto cruciale nella lettura di Althusser, il quale insiste
sul fatto che in Machiavelli il nome di colui che fondera un principato nuovo e il luogo
da cui partira sono lasciati in bianco:

Se Machiavelli definisce bene i due termini, Fortuna e virtu, e la legge del loro incontro
corrispondente e non corrispondente, lascia completamente in bianco il nome dei prota-
gonisti di questo incontro, non ne da I’identita. Lo spazio geografico in cui deve aver luo-

del dispositivo machiavelliano consiste dunque di «frammenti teorici che hanno come centro la
formulazione di un problema politico». L. Althusser, Machiavelli e noi cit., pp. 34-35.

48  Ivi, p. 34.

49  Ivi, p. 40.

50 Del resto, nel testo Althusser si riferisce sempre al principe machiavelliano come «soggetto» della
pratica politica. Si veda ivi, p. 42, p. 46, p. 49, p. 131.

51 DLintreccio della questione del soggetto con quella dell’inizio ¢ dimostrato anche da un altro
passo, che si trova in Etre marxistes en philosophie cit., p. 239, scritto anch’esso negli anni *70
mentre Althusser lavora su Machiavelli: «quello che intendo dire ¢ che con la sua tesi della devia-
zione-incontro-presa, Epicuro ci ha dato di che comprendere quello che gli idealisti avevano di
mira eppure hanno mancato: e cio¢ I’insorgenza di un soggetto, di quel soggetto specifico e non
di un altro». L aspetto interessante di questo passo ¢ che qui il c/linamen epicureo ¢ invocato per
pensare appunto 1’irruzione di un soggetto, mentre piu tardi (ne «La corrente sotterranea del ma-
terialismo dell’incontro» e altri testi sul materialismo aleatorio, in L. Althusser, Sul materialismo
aleatorio cit.) esso sara invece mobilitato senza alcun riferimento a questa problematica.



L’interpellazione tra ideologia e politica 253

go I’incontro e I’individuo che deve incontrarvi la Fortuna non hanno nessun nome: sono
per definizione sconosciuti. Sconosciuti non come lo sono le incognite di una equazione,
X, Y, che si conoscono semplicemente risolvendo 1’equazione. Essi sono degli sconosciuti
assoluti, perché Machiavelli ne fa astrazione®?.

Lascerd da parte la questione di sapere se sia un’interpretazione corretta di Machia-
velli oppure no — d’altra parte, chi puo dirlo con certezza? Machiavelli non ¢ forse un
enigma? — e tenter0 piuttosto di mettere questo punto in relazione con la questione del
soggetto e dell’ideologia. Ora, per Althusser questo «vuoto» inscritto all’interno del te-
sto di Machiavelli non ¢ né una forma di impotenza teorica, né una forma di pura uto-
pia. Al contrario, esso rappresenta in primo luogo, per Althusser, la «posizione politica
concreta»>® di Machiavelli nei confronti della sua congiuntura storica, poiché esprime il
rifiuto dei principati esistenti come base di partenza per 1’unificazione d’Italia, dunque
I’assunzione di una posizione politica rivoluzionaria. Ma cio non va inteso come il segno
dell’utopia pura e semplice: non siamo qui certo di fronte ad un testo come quello di
Thomas More, ma ad un testo che si preoccupa molto, fin nel dettaglio, dei modi con-
creti in cui un principe potra costruire un principato che duri. Lungi dal rappresentare il
ritrarsi del pensiero nell’utopia — e sta qui la mossa interpretativa originale, e certamente
ardita, di Althusser — questo «vuoto» ¢& il segno del materialismo pill conseguente: esso
marca la distanza di Machiavelli da ogni idealismo, cio¢ il fatto che egli non risolve
«nel pensiero» la contraddizione reale, né ne proietta la risoluzione in una continuita
storico-cronologica, accettando la radicale contingenza della storia, il campo variabile
della fortuna. Questo aspetto ¢ definito da Althusser come il marchio del pensiero dello
«scarto teorico»:

questo pensiero dello scarto ¢ legato al fatto che Machiavelli non solo pone, ma pensa
politicamente il suo problema, cio¢ come una contraddizione nella realta che non puo
essere tolta dal pensiero, ma dalla realta, ovvero dal sorgere necessario e imprevedibile,
non assegnabile in un luogo, un tempo, una persona, delle forme concrete dell’incontro
[...] questo spostamento pensato e non risolto dal pensiero ¢ la presenza della storia e della
pratica politica nella teoria stessa™.

Ora, proprio in virtl di queste sue caratteristiche sistematiche, il dispositivo di Ma-
chiavelli (la filosofia del fatto da compiere) ha anche un altro effetto, che per il nostro di-
scorso ¢ capitale. Ad esso Althusser si riferisce ricorrendo al concetto di interpellazione:

Machiavelli & al contempo sorprendente e inafferrabile. E sorprendente perché ci mette
in causa e in gioco [...] ci interpella a partire da un luogo che ci invita ad occupare in
quanto soggetti (agenti) possibili di una pratica politica possibile. Questo afferrarci e que-
sto interpellarci sono prodotti dallo stravolgimento del testo teorico classico e dal sorgere
del problema politico in quanto problema®.

Ci0 che qui appare ¢ che il dispositivo di pensiero machiavelliano ha come suo effetto
quello di produrre una interpellazione. Ora, in modo del tutto evidente, si tratta qui di un

52 Ivi,p. 126.

53 Ivi,p.127.

54 1Ivi, p. 132, corsivo mio.
55  Ivi,p.58.



254 Stefano Pippa

uso positivo, da parte di Althusser, della nozione di interpellazione: si tratta dell’inter-
pellazione dell’individuo in soggetto politico. Questa interpellazione ¢ qualitativamente
diversa da quella semplicemente ideologica. In primo luogo, perché qui I’interpellazione
¢ guidata dalla «teoria», seppur nelle modalita inedite innescate da Machiavelli. In se-
condo luogo, perché c¢’¢ un movimento in avanti, segnalato dall’idea di un fatto che ¢
«da compiere», che ¢ anche un movimento topologico, uno spostamento al di fuori dei
confini di cid che esiste e che sottrae 1’idea di interpellazione e soggetto a qualsiasi tesi
riproduttivista.

Machiavelli diventa quindi il modello, per Althusser, per una pratica della filosofia
inedita; il modello della «filosofia del fatto da compiere». E chiaro, infatti, che Althusser
si interessa ai modi e le forme di pensiero del pensatore fiorentino al fine di ricercare non
una filosofia in generale, ma esattamente un modello per concettualizzare le forme di una
pratica della filosofia che sia «rivoluzionaria». Ora, mi sembra che questa definizione di
filosofia, che appare ora ineludibilmente marcata dalla centralita della questione del sog-
getto e dell’interpellazione non pil intesi in senso negativo come cio di cui la filosofia
deve liberarsi, vada considerata come autonoma rispetto alle precedenti definizioni della
filosofia avanzate da Althusser. Non si tratta né di un Teoria della pratica teorica, certo,
ma nemmeno di tracciare «linee di demarcazione» e di rappresentare la politica presso le
scienze e viceversa. Rimane senz’altro, della seconda definizione althusseriana di filoso-
fia, I’idea di una «presa di partito», ma si tratta ora di designare un luogo vuoto che sta al
di 1a di cio che esiste, in cui cioe I’aspetto topologico diventa centrale e determinante. E
rimane anche, in certo modo, I’idea di un «vuoto di una distanza presa» — ma ora si tratta
di un vuoto che ora si proietta in avanti e che prelude ad un inizio®. In questo senso, la
«filosofia del fatto da compiere», i cui contorni Althusser traccia nella sua lettura di Ma-
chiavelli, innova decisamente sulla definizione di filosofia sviluppata da Althusser negli
anni immediatamente successivi alla pubblicazione di Leggere il Capitale e Per Marx.

A partire da qui, una questione, mi pare, si impone. Se questo modo di pensare, questa
modalita di praticare il nesso filosofia-politica ha come effetto di produrre un «vuoto»
come luogo di una interpellazione possibile, in che modo va pensato il rapporto di que-
sta interpellazione politica con I’interpellazione ideologica di cui & questione nei suoi
lavori sull’ideologia che abbiamo visto pill sopra? Porre questa domanda significa in
fondo porre la domanda sull’articolazione del discorso ideologico con il discorso della
«filosofia del fatto da compiere», proprio come Althusser aveva posto, nelle «Tre note
sulla teoria dei discorsi», la domanda circa 1’articolazione del discorso ideologico e il
discorso dell’inconscio. Questo & un punto che mi pare essere decisivo, ma che Althusser
non sviluppa, o anche solo pone, in nessun luogo testuale. Possiamo perd avanzare, a
partire dagli elementi che Althusser ci fornisce, verso una risposta possibile. Ritorniamo
all’idea sviluppata nel precedente paragrafo per cui il soggetto & sempre surinterpellato.

56  «Vuoto di una distanza presa» € una formulazione presente in Lenin e la filosofia, e che coesiste
con la definizione della filosofia come scontro di tendenze. E chiaro che esiste una continuita
di riflessione di Althusser incentrata sul concetto di «vuoto», ma ¢ altrettanto evidente che ora,
nella sua meditazione su Machiavelli, la relazione tra «vuoto» e «filosofia» si precisa concettual-
mente, ma cambia di significato. Sul «vuoto» in Althusser, si veda I’articolo fondamentale di F.
Matheron, La récurrence du vide chez Louis Althusser, «<Futur Antérieur», numero speciale «Lire
Althusser Aujourd’hui», Paris, L’Harmattan, 1997, pp. 23-47. Ho cercato di sviluppare il tema del
«vuoto di una distanza presa» soprattutto in relazione alla nozione di «disinterpellazione» in S.
Pippa, Althusser and Contingency, Milano, Mimesis, 2019, cap. 3.



L’interpellazione tra ideologia e politica 255

Abbiamo detto che il soggetto ¢, da questo punto di vista, un «processo». Nel frammen-
to in cui Althusser piu si avvicina alla soglia di formulazione esplicita del concetto di
surinterpellazione, egli chiarisce che le ideologie agiscono interpellando il soggetto in
soggetto, ovvero «spostando il punto di applicazione», il «luogo» dell’interpellazione
[en deplacant le lieu]. Da quanto abbiamo visto fino ad ora, si pud concludere che I’a-
zione di un dispositivo quale quello machiavelliano (e dunque di una «filosofia del fatto
da compiere») consisterebbe nell’intervenire nel campo processuale della surinterpel-
lazione, spostando il punto di soggettivazione mediante analisi congiunturali (quali, ad
esempio, quella di Machiavelli appunto) che organizzino un «luogo vuoto», ovvero una
interpellazione filosofico-politica che apra uno spazio possibile, al di 1a di ci0 che esiste,
per una possibile pratica politica. Questo ¢ cio che il testo di Machiavelli mette in atto
secondo Althusser: ci interpella a partire da un luogo altro (qui ricorre appunto la stessa
parola, lieu, utilizzata da Althusser per descrivere 1’azione di quella che ho definito «su-
rinterpellazione») e dunque sposta il punto di applicazione della nostra forma-soggetto,
aprendola verso un inizio possibile. E in questo senso che «inizio» e «soggetto» entrano
in relazione. Ma entrano in relazione non per un miracolo imperscrutabile, bensi per
I’inserimento, all’interno di un campo variabile e relativamente aleatorio di trame mo-
bili di incontri*’ (il campo della fortuna machiavelliana), dell’effetto di soggettivazione
possibile che la filosofia, facendosi politica e cio¢ «filosofia del fatto da compiere», pud
produrre sulle forme di interpellazione (soggettivazione/assoggettamento) esistenti®®.
Ovviamente, Althusser sa bene che 1’azione della filosofia, o della teoria, o in generale
delle idee all’interno della storia ¢ finita e limitata. Ma non per questo si deve rinunciare
a comprendere il modo in cui il pensiero puo agire sulla storia e nella storia, da «sotto la
congiuntura», dal suo interno. L’idea di una filosofia come «filosofia del fatto da compie-
re», che agisca nel campo mobile della surinterpellazione e indichi spazi di soggettiva-
zione possibili, lasciandoli vuoti, risponde ad una possibile modalita di intervento della

57  Per approfondire questo aspetto, cfr. V. Morfino, «History as a ‘permanent revocation of the ac-
complished fact’: Machiavelli in the last Althusser», in K. Diefenbach et al. (ed. by), Encounter-
ing Althusser, Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, London and New
York, Bloomsbury, 2013, pp. 61-74.

58  Chiariamo: I’occupazione del posto vuoto, che corrisponderebbe alla trasformazione di un sog-
getto interpellato all’interno di un certo stato di cose «x» in soggetto politico (determinato solo
dal compito politico, come per Machiavelli I’individuo che fondera il principato nuovo non deve
affatto essere gia principe, ma solo diventarlo — si veda L. Althusser, Machiavelli e noi cit., p.
49), non ¢ affatto sufficiente perché si dia «inizio» in senso forte, cio¢ oggettivo. Bisogna anche
che si produca un «incontro» con una congiuntura favorevole: ¢ il tema della teoria dell’incontro
tra condizioni soggettive e oggettive che Althusser sviluppa nei capitoli successivi del Machia-
velli e noi, soprattutto il secondo e il terzo, e che riprende da Lenin. La congiuntura favorevole
rappresenta I’ insopprimibile esteriorita che non pud mai essere interiorizzata dal soggetto. E per
questo motivo che la tesi «la storia ¢ un processo senza soggetto» rimane assolutamente valida
anche quando si ammetta, come fa Althusser, che la politica ¢ un «processo con soggetto». Bi-
sogna leggere la prima tesi nel senso che non esiste un soggetto assoluto della storia, il che non
impedisce che si diano soggetti nella storia. Il tema della congiuntura favorevole (o sfavorevole,
del resto) ¢ lo scarto irrecuperabile tra le due tesi, la differenza tra storia e politica. Althusser lo
dira chiaramente quando dira: «per Machiavelli, il caso & sempre oggettivo» (ivi, p. 90, nota 14).
Sviluppare compiutamente quest’angolo di lettura mi porterebbe troppo lontano dal focus del pre-
sente articolo, che si concentra sulla questione del ‘soggetto’. Ho approfondito queste questioni,
in relazione anche alle letture machiavelliane di Gramsci e Negri e al tema del volontarismo, in S.
Pippa, Althusser and Contingency cit., cap. 4, a cui mi permetto di rimandare. Ritengo comunque
che le tesi la presentate vadano ulteriormente sviluppate e precisate.



256 Stefano Pippa

filosofia. Se teniamo assieme questa proposta althusseriana sia con la sua teorizzazione
sull’ideologia, e, dall’altro lato, con I’enfasi sempre maggiore che porra sulla contingen-
za, possiamo forse arrivare ad un apprezzamento ponderato della filosofia althusseriana
degli anni *70 e ’80. In essa, non troviamo né un’ enfatica ed acritica esaltazione del pos-
sibile liberato dall’affermazione della contingenza, né una rinuncia alla filosofia di fronte
all’imperscrutabilita della storia®; ma un paziente lavoro di un pensiero che parte non da
cio che ¢ per giustificarlo, ma da un «fatto da compiere» necessario ed impossibile, e che
partecipa in questo modo, con I’inserimento di uno «scarto» o un vuoto, alla trasforma-
zione del mondo, senza pretendere per sé la parola definitiva di un sapere assoluto.

Ci si puo chiedere a questo punto — e lascio aperta la domanda — se il «noi» del titolo
Machiavelli e noi non sia proprio quel noi che ancora non esiste, e che si puo costituire
solo a condizione (necessaria ma non sufficiente) che occupiamo il posto vuoto che sta
al di la di tutto cio che esiste, e il cui orizzonte oggi appare ancora piu lontano di quanto
non fosse al tempo di Althusser.

59 Si vedano ad esempio le critiche in questo senso di: L. Séve, «Althusser et la dialectique», in
P. Raymond (a cura di), Althusser philosophe, Paris, PUF, 1997; A. Tosel, «Matérialisme de la
rencontre et pensée de I’événement-miracle», in A. Ibrahim (a cura di), Autour d’Althusser. Pen-
ser un matérialisme aléatoire: problemes et perspectives, Paris, Les temps de Cerises, 2012; W.
Montag, «The late Althusser. Materialism of the encounter or philosophy of nothingness?», in Id.,
Althusser and His Contemporaries cit.; G. Elliott, «Postscript» alla nuova edizione del suo clas-
sico lavoro Althusser. The Detour of Theory cit.



UN’IMMAGINARIA RESA DEI CONTT:
ALTHUSSER, MARX E IL PARTITO COMUNISTA FRANCESE

DI GiovaNNI D1 BENEDETTO

Credo che nessun’altra organizzazione in Francia potesse allora offri-
re a dei militanti sinceri una formazione e un’esperienza politico-prati-
che paragonabili a quelle che si potevano acquisire con una presenza mi-
litante abbastanza lunga all’interno del Partito. [...] Non ho mai scritto
nulla, né fatto campagne pubbliche o private, per convincere chicchessia
a restare nel Partito, e mai, né in pubblico né in privato, ho sconfessato
o condannato coloro i quali lo lasciavano o volevano lasciarlo. Ciascuno
decida secondo coscienza: tale era la mia regola d’azione. Forse non
avevo buone ragioni personali per restare o non ne avevo di cosi buone
per uscirne: fatto sta che sono rimasto, tutti i miei scritti, pero, mostrava-
no abbastanza chiaramente che, sulle questioni fondamentali, sia filosofi-
che, sia politiche e ideologiche, come sulle questioni di linea (si veda Sul
XXII° Congresso), sui principi pratici di organizzazione e sulle pratiche
insensate del Partito, io non ero d’accordo. Ed ero il solo, proprio il solo
a dirlo apertamente in seno allo stesso Partito, e a portare avanti una
linea di opposizione interna: bisognava farlo! Io I’ho fatto. (L. Althusser,
L’avvenire dura a lungo)'.

Louis Althusser ¢ stato membro del Partito Comunista Francese dal 1948 al 1980.
E noto che il suo impegno teorico si & caratterizzato per il tentativo costante di entrare
in connessione con 1’attivismo militante e la partecipazione e I’intervento nella pratica
politica. Del resto, secondo Althusser, il concetto stesso di pratica teorica non riguarda
soltanto il problema del rapporto tra teoria e prassi ma va oltre, afferendo al tentativo
di garantire alla teoria un carattere effettuale, ossia pratico e materialistico. Ma 1’ap-
partenenza al PCF si ¢ anche sempre contraddistinta per la espressione di uno spirito
critico che molto spesso lo ha portato a sostenere e rivendicare un esplicito dissenso nei
confronti del gruppo dirigente comunista. Gia nella sua autobiografia, L’avvenire dura
a lungo, il filosofo aveva dato voce al difficile compito di legare insieme la propria par-
tecipazione e adesione al partito con I’esercizio di un’intelligenza critica mai passiva di
fronte alle decisioni del proprio gruppo dirigente. Ma adesso, a testimoniare questo le-
game, militante, critico e libero al tempo stesso, contribuisce la pubblicazione di un suo

1 L. Althusser, L’avvenire dura a lungo seguito da I fatti. Autobiografia, Parma, Ugo Guanda Edi-
tore, 1992, p. 245.



258 Giovanni Di Benedetto

libro postumo, a cura dell’ Associazione Culturale Louis Althusser, intitolato Le vacche
nere, intervista immaginaria (il disagio del XXII Congresso)*.

Senza volere approfondire 1’analisi del contesto storico nel quale si situa 1’elabo-
razione del testo, ¢ il caso di ricordare che a meta degli anni 70 le divergenze tra
il PCUS dell’Unione Sovietica e i partiti comunisti dell’Occidente si fanno sempre
pil esplicite. Sono divergenze che rimandano alla persistenza in Unione Sovietica,
a dispetto delle ammissioni del XX Congresso del 1956 sui crimini di Stalin, di un
clima politico asfittico e di pratiche repressive, ma che riguardano anche il tentativo,
da parte dei partiti comunisti dell’Europa occidentale, di individuare e percorrere una
via al socialismo differente da quella sperimentata nei paesi del Patto di Varsavia.
Nonostante la divisione in seno al movimento comunista internazionale, a seguito
della rottura tra URSS e Repubblica Popolare Cinese, e dopo I’invasione da parte dei
carri armati sovietici della Cecoslovacchia, sembrava comunque ancora possibile che
i movimenti di massa popolari e di classe potessero essere in grado di esercitare una
pressione tale da prefigurare 1’eventuale transizione pacifica e democratica al sociali-
smo. In questo quadro I’impresa althusseriana avrebbe avuto, quale obiettivo politico,
quello di formulare le condizioni teoriche e filosofiche adeguate ad una rielaborazione
rivoluzionaria del comunismo.

E in questo contesto storico che nel Febbraio del 1976 si svolge in Francia il XXII
Congresso del PCF, con ogni probabilitd uno dei partiti pitt dogmatici tra i partiti
comunisti dell’Europa occidentale. Si tratta di un momento di svolta decisivo, di portata
storica, come lo definisce la stampa internazionale, perché il Congresso delibera la mu-
tazione all’italiana di un partito sino ad allora di stretta osservanza staliniana e 1’ab-
bandono del concetto della dittatura del proletariato. La decisione del partito diventa
per Althusser un’occasione importante per intervenire, per cosi dire, nella congiuntura,
attraverso la stesura di un libro intervista nel quale si denunciano i limiti teorici e di pra-
tica politica che si sono tradotti nelle decisioni del gruppo dirigente comunista, afflitto da
manchevolezze e lacune che lo costringono a rimanere «nell’ambito degli effetti retorici
e dell’agitazione politica senza avvenire»®. In realta, il filosofo francese decidera, a un
certo punto, di non pubblicare la sua autointervista, che vedra la luce solo piu di quaranta
anni dopo grazie al meritorio lavoro editoriale di G. M. Goshgarian. La mancata pubbli-
cazione del manoscritto protrarra a un momento successivo, che peraltro non avra mai
luogo, la resa dei conti con la dirigenza del PCF. Tuttavia, il testo, che & coevo peraltro
ad alcune esternazioni pubbliche del suo autore (si vedano I’intervento alla fiera del li-
bro marxista alla Bastiglia nel mese di Aprile del 1976, la conferenza sulla dittatura del
proletariato a Barcellona nel mese di Luglio e la conferenza alla Sorbona del Dicembre
di quello stesso anno presso I’Unione degli studenti comunisti), rimane una lucida testi-
monianza del modo in cui il filosofo prende esplicita posizione contestando le decisioni
assunte dal Congresso.

Il ragionamento di Althusser ¢ ricco di argomentazioni che, pur muovendosi su
livelli molteplici, sono riconducibili, in estrema sintesi, ad alcune questioni che, per il
lettore del tempo presente, possono rivelarsi particolarmente stimolanti. Il punto & che
Althusser, con una straordinaria lungimiranza e una non comune preveggenza, coglie

2 L. Althusser, Le vacche nere, intervista immaginaria (il disagio del XXII Congresso), Milano —
Udine, Mimesis Edizioni, 2018.
3 Ivi,p.225.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 259

i rischi connessi a un’operazione di profonda mutazione della concezione politica dei
comunisti e dello strumento che dovrebbe esprimerla, ossia il partito, una svolta di li-
nea politica che rischia di non cogliere la vera natura dei problemi e che finisce, quindi,
per risolverli offrendo soluzioni inadeguate. Inoltre, all’intervistatore immaginario che
lo sollecita con le sue domande, Althusser mette in chiaro che il PCF, attraverso una
grande operazione mediatica, ha voluto abbandonare concetti che evocavano lo stalini-
smo utilizzando, tuttavia, per indurre il XXII Congresso a votare all’unanimita questo
abbandono, metodi politici staliniani. E, per I’appunto, il grande paradosso del XXII
Congresso: liberare il concetto di dittatura del proletariato dalle associazioni storiche
e politiche riconducibili alla dittatura stalinista significa, paradossalmente, liquidare
la possibilita di utilizzarne il concetto stesso. Il rischio ¢ che, operando una sorta di
rimozione della natura contraddittoria del socialismo, da intendere come momento
storico che segna il passaggio dal capitalismo al comunismo, possa venire a mancare
la prospettiva stessa del comunismo.

E per finire, il XXII Congresso ha sancito la dismissione di un altro concetto, quello di
«centralismo democratico», concetto che rimanda al problema dei rapporti tra 1’ organiz-
zazione (il partito) e le masse di cui dovrebbe farsi espressione, rapporti che, al contrario,
sono sempre pil lacerati e deteriorati. Insomma, si tratta di questioni che costringono
Althusser a evidenziare la crisi della teoria marxista e la necessita di imboccare percorsi
teorici in grado di superare falsi dogmatismi e di emancipare le istanze di liberazione
dalla minaccia di essere sussunte all’interno dell’ideologia dominante, e assorbite, in
primo luogo, da quella formazione teorica, I’economia politica, che rappresenta il luogo
nel quale si impianta il punto di vista della lotta di classe ideologica borghese.

A diversi decenni di distanza da quell’evento e, soprattutto, dopo il crollo del socia-
lismo reale tra la fine degli anni 80 e i primi anni "90 del secolo scorso, ma anche a pil
di dieci anni di distanza dallo scoppio di una crisi economica globale da cui ancora si
stenta a uscire, le questioni poste dal filosofo marxista si rivelano, nella loro apparente
inattualita, una risorsa singolare, oltreché preziosa, per tornare a ragionare dell’effica-
cia teorica della critica dell’economia politica e dell’immenso lascito dell’opera spe-
culativa e pratica di Marx. Sebbene provata da un percorso aspro, irregolare e acciden-
tato, la fecondita dell’immensa sapienza pratico-teorica di Althusser torna a provocare
il tempo presente. Certo, ¢ una sfida che, come ricorda André Tosel, «si realizza sotto il
segno di un doppio lutto delle forme d’esperienza assunte dai movimenti antisistema:
innanzitutto il lutto del movimento operaio, I’unico che in tutte le sue varianti, social-
democratiche o comuniste, abbia avuto un’esistenza durevole nella modernita; e, lega-
to a questo, il lutto del movimento anticolonialista e anti-imperialista che a sua volta
nel comunismo aveva trovato sostegno»*. Tuttavia, a quasi venti anni dall’inizio del
nuovo millennio, pare giunto il momento in cui, attraverso le considerazioni presenti
ne Le vacche nere, puo diventare legittimo tornare a interrogare I’eredita teorica del
filosofo francese e chiedersi cosa puo significare oggi la ricostruzione di una cultura
politica derivante dalla militanza in un’organizzazione politica, in cosa si pud concre-
tizzare I’attivismo politico e cosa pud rappresentare, inoltre, 1’orizzonte teorico che
rimanda alla lotta per il comunismo.

4 A.Tosel, Althusser e la storia. Dalla teoria strutturale dell’intero sociale alla politica della con-
giuntura aleatoria e ritorno, «Materialismo Storico», 1-2 (2016), 1), pp. 161-162.



260 Giovanni Di Benedetto

1. La crisi della teoria marxista

«Non raccontarsi storie», questa formula resta per me la sola
definizione del materialismo; e tentare, «pensando da me» (espressione
di Kant ripresa da Marx), di rendere il pensiero di Marx chiaro e coerente
a tutti i lettori di buona fede e con esigenze teoriche. (L. Althusser, L’av-
venire dura a lungo)’.

Althusser prova a analizzare, al di 1a delle superficiali rappresentazioni propagandisti-
che che raffigurano Stalin come un autocrate sanguinario, come se tutto potesse essere
idealisticamente ridotto alla psicologia di un uomo, la natura profonda dello stalinismo.
Esso si configura come una caricatura odiosa della dittatura del proletariato e risulta es-
sere agli antipodi di quel mondo liberato dallo sfruttamento che ci si attendeva dopo gli
eventi della rivoluzione del *17. E la grande delusione sovietica:

cio che le stesse masse popolari attendevano, nella loro immensa speranza, da un mon-
do liberato dallo sfruttamento e dall’oppressione di classe, dalla «patria del socialismo»,
cioe dall’URSS, ¢ evidentemente ben altro che il regime di terrore e di sterminio di massa
del periodo staliniano — e anche ben altro, malgrado gli immensi vantaggi sociali acqui-
siti, che le forme della repressione politica ed ideologica attuali. La grande assenza era
questa ragione, la grande delusione sovietica®.

La dittatura di Stalin, si diceva, come «caricatura odiosa di un principio scientifico es-
senziale: quello della dittatura del proletariato»’. Eppure, secondo Althusser la dittatura
del proletariato era «indispensabile alla lotta di classe operaia» e avrebbe dovuto tradursi
«nella democrazia di massa la pii ampia possibile», piuttosto che degenerare in forme
dispotiche e repressive aventi come obiettivo principale I’assoggettamento delle masse
popolari.

Da questo fatale ribaltamento che appare come una sorta di atroce eterogenesi dei fini &
scaturita la caotica assimilazione del concetto della dittatura del proletariato alla deviazio-
ne staliniana. Ne ¢ risultata un’estrema difficolta di separare la dittatura del proletariato
dalle sue forme degenerate, un’estrema difficolta di difendere la dittatura del proletariato
in quanto principio essenziale della teoria marxista. I1 XXII Congresso ha subito anche lui
questa difficolta. Non potendo analizzare le condizioni della degenerazione della dittatura
del proletariato nella deviazione staliniana, esso non ha saputo risolversi ad affrontare
la difficolta, e, gettando il bambino con I’acqua sporca, ha abbandonato la dittatura del
proletariato per indicare che abbandonava in tal modo per sempre le sue forme staliniane?®.

Althusser, a rischio di apparire quale fedele custode dell’ortodossia, approfondisce
una posizione nella quale si affastellano elementi di estrema ambiguita. Le decisioni del
Congresso, infatti, nascondono, al contempo, fattori negativi e fattori positivi. Per un
verso, I’abbandono del concetto di dittatura del proletariato non si misura con la difficol-

L. Althusser, L’avvenire dura a lungo cit., p. 233.
L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 89.

Ibidem.

Ibidem.

[c<BEN e V)]



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 261

ta reale consistente nella contemporanea persistenza di pratiche autoritarie e repressive
in URSS e di logiche di potere gerarchico tutt’altro che democratiche all’interno del
partito, elementi questi di cui si consente la sopravvivenza, rinunciando, peraltro, ad un
concetto scientifico essenziale alla lotta di classe proletaria. Tuttavia, per 1’altro verso,
¢ proprio a partire da questa ambiguita che il partito si decide a condannare irrevocabil-
mente, anche se non esplicitamente, proprio quell’altra realta stalinista che non vuole
piu legittimare. Come se in Althusser si coagulasse drammaticamente un antagonismo
permanente tra la rivendicazione del diritto di potere avanzare liberamente le proprie
convinzioni critiche e 1’ascolto nei confronti di qualsiasi riflessione possa fungere da at-
tenuante per le posizioni pratiche e teoriche assunte dagli organismi dirigenti del partito.
Come si ¢ detto, cid che preme ad Althusser ¢ il tentativo di

dissociare la dittatura del proletariato dalle pratiche staliniane e liberare cosi il concetto
di dittatura del proletariato dalla pesantissima ipoteca storica e politica che pesa su di
lui da quarant’anni’.

Il ragionamento ¢, come sempre in Althusser, pit complesso di quello che pud sem-
brare in apparenza. Perché liberarsi da questa ipoteca comporta anche la necessita di fare
i conti con la questione politica delle forme economiche, sociali, politiche e ideologiche
assunte dalla realizzazione concreta della dittatura del proletariato nella storia del mo-
vimento operaio, e non solo nell’URSS di Lenin e Stalin. Da questa prospettiva, la resa
dei conti con lo svolgimento storico ¢ stata impietosa, di fronte ad esso non resta che
riconoscere 1’esistenza di falle teoriche che rimandano alla crisi del marxismo.

La storia tirera forse un giorno le sue somme, e fara forse apparire le cause pill remote
della realta in cui siamo obbligati a vivere, per il semplice motivo che I’abbiamo ereditata
senza chiederlo. Ma non possiamo aspettare che la storia tiri le sue somme, e non sap-
piamo nemmeno se verra il giorno in cui gli storici ne avranno la possibilita o la voglia.
Dobbiamo cavarcela con i nostri mezzi, € non abbiamo scelta. Possiamo certo dire e
scrivere, certi di non sbagliarci, che la deviazione staliniana, evoluzionista, economicista,
e volontarista-umanista, ¢ la causa prossima della nostra lacuna teorica, poiché questa
causa & sotto gli occhi di tutti, ma perché la deviazione staliniana e che data attribuirle?'

Non c’¢ possibilita di scelta, scrive Althusser, occorre cavarsela da soli, con coraggio
e onesta intellettuale. Lo stalinismo ha avuto effetti devastanti che hanno provocato la
morte di milioni di vittime e I’uccisione di quelle idee che associavano i concetti di ditta-
tura del proletariato e di comunismo ai temi della liberazione e dell’emancipazione. Tut-
tavia, se la crisi della teoria marxista rimanda alla deviazione staliniana, quest’ultima si
rivela essere erede della scolastica del marxismo della Seconda Internazionale, si rivela
ciog irretita da quei motivi dell’ideologia dominante che si sarebbero voluti combattere
e, dunque, impregnata di quei tratti dell’ideologia borghese che, nella lotta teorica, hanno
preso il sopravvento.

Ho detto a sufficienza che il marxismo poteva essere praticato da certi marxisti e anche
da certi comunisti su posizioni borghesi, che il marxismo poteva essere dominato dall’i-

9  Ivi,p.90.
10 Ivi,p. 101.



262 Giovanni Di Benedetto

deologia borghese, o anche (vedi gli esempi «revisionisti» della Seconda internazionale)
investito, sotto la maschera del suo stesso vocabolario, dall’ideologia borghese, e ho detto
cio sulla base stessa della teoria e del pensiero di Marx e Lenin, affinché i comunisti ne
riconoscano almeno la possibilita".

Tutto questo ¢ reso possibile dal fatto che lo statuto della scienza (e il marxismo ¢ una
scienza) non insiste su un terreno di presunta oggettiva neutralita ma & sempre invischiato
con le dinamiche e le tendenze dominanti del mondo reale, con le sue combinazioni
entro la sfera della produzione e dell’economia e con i suoi incastri entro la sfera della
politica e dell’ideologia. Le parole di Althusser, al riguardo, sono estremamente chiare e
significative, esse esplicitano il fatto che non c’¢ scienza al mondo portatrice di una pura
verita al riparo da qualsiasi tipo di influenza: ¢ cosi che i traguardi conseguiti dalla teoria
marxista rischiano di trovarsi in balia del pensiero dominante.

Nessuna scienza al mondo esiste in una dimensione protetta da ogni influenza, al riparo
dalle ideologie, da cui sarebbe tutelata dal privilegio della sua scientificita, ossia dalla
purezza della sua verita. Ogni scienza esiste nel mondo reale, che ¢ il mondo della lotta
di classe economica, politica e ideologica. Ogni scienza nasce da questo mondo, in cui
le pratiche della produzione, della politica, dell’ideologia e della filosofia si combinano
in incontri specifici che forniscono 1’occasione alle conoscenze. [...] Ed € cosi che [...] 1
risultati delle diverse scienze in un momento preciso si trovano sempre pill 0 meno (se-
condo le scienze in una data congiuntura) alla mercé dell’ideologia dominante, che se ne
impadronisce per far loro dire, non cid che esse dicono, ma cio che deve far loro dire per
funzionare come ideologia dominante'2.

Per riuscire a evitare il rischio di essere riassorbiti nel gorgo del pensiero borghese,
reiterando la «sclerosi inflitta alla teoria marxista»'?, bisogna innanzitutto avere il co-
raggio di «allargare il campo aperto dalla scoperta di Marx»!4, ossia occorre avere il
coraggio di pensare da sé. E avere il coraggio di pensare da sé significa farsi carico della
possibilita che la teoria marxista contenga delle sviste e degli abbagli. In fondo, I’errore
testimonia il tentativo di far procedere in avanti la teoria marxista provando a dire cose
vere che possano investire direttamente la pratica.

Anche Gramsci ha detto delle stupidaggini, come chiunque altro, in primis Marx, e
come Engels, e come Lenin, e come Mao. Non esiste alcuna scienza al mondo i cui prati-
canti siano esenti dal proferire errori. E sia reso grazie a loro per i loro errori, soprattutto
quando sono sistematici, poiché provano che loro cercavano sulla base di concetti rigoro-
si, e che si sbaglia solo chi ha il coraggio di cercare, cio¢ di pensare. Di «pensare da sé»,
come diceva Marx per definire i lettori che voleva per Il Capitale'.

Il pensare da sé comporta, si potrebbe dire, un doppio movimento. Allargare il cam-
po aperto dalla scoperta di Marx, dentro la crisi, significa, da una parte, declinare lo
sforzo filosofico e conoscitivo nella direzione di una lucida decostruzione della teoria

11 Ivi,p. 102.
12 Ivi, pp. 102-103.
13 1Ivi, p. 105.
14 Ivi,p. 104.
15 Ivi,p. 105.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 263

marxista, ritenendo possibile 1’apporto di altre discipline e di altri saperi. Il marxismo
dimostra cosi di essere aperto alla propria trasformazione e di essere disponibile a entrare
in relazione con elementi, a cominciare dalla psicoanalisi, che non sono direttamente ri-
conducibili alla propria tradizione. A esemplificare questa posizione metodologica viene
in soccorso un aneddoto di Fernanda Navarro, autrice insieme a Althusser del libro in-
tervista Sulla filosofia', che ricorda di avergli domandato la ragione del suo appoggiarsi,
nell’elaborazione della sua riflessione, a filosofi non marxisti. La risposta fu che quegli
autori, Bachelard, Foucault, Lacan, per citarne solo alcuni, aprivano 1’orizzonte del pen-
siero estraneo al dogma'”.

Dall’altra parte, pensare da sé significa anche la necessita di custodire gelosamen-
te I’apparato categoriale della teoria marxista, anche quando questa necessita sembra
essere sopravanzata dalla decisione di parlare il linguaggio di tutti. La determinazio-
ne contraddittoria di queste istanze teoriche, apparentemente contrapposte, precipita
nell’assunzione di un punto di osservazione e ricerca teorica che sembra situarsi
sempre al limite del pensiero e della teoria, nel tentativo di fare i conti, all’interno
del modo di produzione capitalistico, con I’'imprevedibilita delle azioni degli attori
dei processi storici.

In questa chiave va interpretata, a parere di chi scrive, la riflessione althusseriana
sull’opportunita di dotarsi, si potrebbe dire, di un approccio comunicativo alla portata
di tutti. Althusser rileva, a proposito del documento sottoposto ai militanti del Co-
mitato centrale del PCF in occasione del XXII Congresso, che esso ¢ inemendabile,
perché destinato a rivolgersi direttamente ai francesi, scavalcando il punto di vista dei
militanti comunisti. A partire da questa constatazione, il filosofo francese sviluppa un
ragionamento che si fonda sulla consapevolezza che il linguaggio concettuale della
teoria marxista, anche se non coincide con il linguaggio di tutti, rappresenta tutta la
forza dei comunisti, perché permette loro di assumere un punto di vista autonomo da
quello dell’ideologia dominante, in grado di essere fecondo perché capace di analizza-
re una situazione di lotta di classe.

La decisione di parlare il «/linguaggio di tutti» non ¢ per nulla indifferente alla que-
stione che si discute qui. Poiché appunto, i comunisti, se devono parlare «il linguaggio
di tutti» per essere compresi dalle masse, devono ricorrere anche ai concetti della loro
teoria scientifica. E percio stesso essi parlano al tempo stesso anche un altro linguaggio,
il linguaggio della loro teoria scientifica, che non «tutti» comprendono o accettano. Nei
circoli borghesi e soprattutto socialdemocratici si rimprovera loro gia abbastanza spesso
il loro «gergo». Ma tutta la forza dei comunisti (che non dispongono di alcuna altra forza
al mondo) viene dal fatto di avere una dottrina scientifica, e di servirsene per analizzare
la situazione della lotta di classe. Poiché nessun’altra dottrina scientifica all’infuori della
teoria scientifica della lotta di classe permette evidentemente di analizzare una situazione
di lotta di classe. E per servirsi della loro teoria, i comunisti sono certo costretti a servirsi
del linguaggio concettuale di questa teoria, il quale non coincide, ancora una volta, con il
«linguaggio di tutti». Altrimenti i comunisti sarebbero sottomessi alle «evidenze», cioe ai
pregiudizi, dell’ideologia dominante, che & borghese's.

16 L. Althusser, Sulla filosofia, Milano, Edizioni Unicopli, 2001.

17  F. Navarro, «Actualité des reflexions sur la politique du dernier Althusser» in M. Turchetto (a
cura di), Rileggere 1l Capitale. La lezione di Louis Althusser, Atti del convegno, Venezia, 9-10-11
Novembre 2006, Milano, Mimesis Edizioni, 2007, p. 162.

18 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 63.



264 Giovanni Di Benedetto

Althusser sostiene che occorre avere la consapevolezza che anche le parole e il
loro uso non sono mai neutri. Il che ¢ coerente, per inciso, con il convincimento che
la stessa filosofia non trascende in nessun modo il proprio campo di intervento, come
se operasse in una sorta di spazio vuoto immunizzata rispetto alle influenze del con-
testo storico'®. Se da un lato parlare il linguaggio di tutti pud rispondere al bisogno
di intercettare comunicativamente un pubblico quanto pit ampio possibile, dall’altro
lato, pur mantenendo I’esigenza di semplicita, cercando di dire cose vere che abbiano
un’immediata ricaduta nella pratica?®, i comunisti devono sapere che le parole sono
sempre parte indissolubile di una pratica teorica o politica storiche. Esse non possono
essere trattate indipendentemente dalla pratica con cui fanno corpo. Da questo punto
di vista, sostiene Althusser, le parole diventano forze, assumono una loro materialita
cosale e dinamica, rivestono una loro realta oggettiva che non & piu possibile ridurre a
mera forma verbale. Tutto questo vuol dire che, a partire da un dato momento storico,
le parole, e le idee da esse designate, diventano un’unica forza storica. Occorre sapere,
dunque, che nella lotta teorica e pratica anche I’impiego di un certo tipo di linguaggio
¢ oggetto di una contesa: tale uso configura, infatti, un campo di battaglia nel quale
si scontrano interessi differenti e contraddittori. Il senso e il significato delle parole
sono anch’essi storicamente determinati e rimandano alla necessita, a seconda dei casi
e degli interessi di cui si ¢ portatori, di tradire provocatoriamente o seguire in modo
subalterno le trasformazioni delle condizioni storiche e politiche. E certo che a queste
non pud non corrispondere un mutamento dell’uso stesso delle parole. Il punto ¢ se
questa trasformazione, conseguente allo svolgimento del processo storico, va nella
direzione della costituzione di un punto di vista autonomo rispetto a quello esercitato,
e trasmesso come owvio e naturale, dai dominanti.

Ed ¢ proprio sulla base di queste considerazioni che ¢ forse possibile ritornare a ra-
gionare, oltrepassando pero la caricatura staliniana che ne ¢ stata fatta, dell’abolizione
del concetto di dittatura del proletariato. Secondo Althusser, Marx si pone il problema,
ed ¢ un problema di parole, di dovere esprimere il potere assoluto dispiegato dalla classe
dominante. E qui che interviene la necessita di elaborare, facendo violenza al linguaggio,
il concetto di dittatura del proletariato, prendendo a prestito il termine dittatura dalla
politica e il termine proletariato dalle dottrine socialiste.

Abbiamo sempre bisogno di parole, e il margine di scelta non ¢ poi, in realta, cosi
grande: bisogna passare per i vincoli del linguaggio, che € sempre conservatore, perché
registra le cose e i significati riconosciuti dall’ideologia dominante. E quando vogliamo
fargli dire, con una formula breve e incisiva, come nel caso di Marx, qualcosa d’inedito
che lo disturba nelle sue abitudini, bisogna fargli violenza.

Fare violenza al linguaggio: tutti i poeti, i filosofi e gli scienziati lo sanno, come
anche tutti i militanti rivoluzionari. [...] Marx ha fatto come chiunque altro. Ha do-
vuto cercare le parole di cui aveva bisogno dove esistevano. Ha preso una parola al
linguaggio della politica: dittatura. Ha preso una parola al linguaggio della teoria del
socialismo: proletariato. E le ha obbligate a coesistere in un’espressione esplosiva (dit-
tatura del proletariato) per esprimere, in un concetto senza precedenti, la necessita di
una realta senza precedenti®'.

19 W. Montag, Louis Althusser, New York, Palgrave Macmillan, 2003, p. 84.
20 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 105.
21 Ivi,p. 120.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 265

Fare violenza al linguaggio significa, nel caso in oggetto, sottoporre la parola dittatura
a una particolare torsione semantica, visto che nessuno, prima di Marx, aveva immagina-
to che il termine si potesse utilizzare, considerato il contesto politico istituzionale entro
il quale esso veniva adoperato, per esprimere il potere assoluto di una classe sociale.
Marx forza la parola a esprimere il potere di una classe dominante che si estende oltre
quei limiti incarnati dalla politica per estendersi su tutta la vita sociale. E se si parla di
potere assoluto di una classe sociale, allora se ne deve dedurre che assieme al concetto
di dittatura del proletariato deve sempre venire associato il concetto di dittatura della
borghesia. Che quest’ultima si esprima sotto mentite spoglie, ossia in forme politiche
quali la democrazia parlamentare, autorizza a pensare, come in Lenin, che la dittatura del
proletariato possa assumere la forma politica della democrazia delle pin larghe masse. E
questo perché, in definitiva, i rapporti di classe sono sempre rapporti di forza e di lotta,
nei quali, al limite, gioca un ruolo determinante la componente della violenza, sia essa
dichiarata o meno.

Al riguardo, si veda cosa accade nel rapporto di produzione capitalista, dove I’acqui-
sto e la vendita di forza lavoro non possono essere ricondotti banalmente a una forma
giuridica che mette in relazione degli equivalenti. La detenzione dei mezzi di produzione
da parte della classe capitalista, infatti, presuppone un rapporto di forza ininterrotto fina-
lizzato all’estorsione del plusvalore.

Nel cuore del rapporto di produzione capitalistico, che divide le classi in classi, e
riproduce questa divisione attraverso il doppio processo di accumulazione e di proletariz-
zazione, troviamo quindi, in ultima istanza (vale a dire ancorata in quest’«ultima istanza»
che ¢ la produzione), la violenza di classe, questa violenza «fuorilegge» che esercita la
classe capitalista contro la classe operaia. Esempi attuali: la parcellizzazione del lavoro a
catena, i ritmi, ecc.??

Questo rapporto tra le classi configura il primato della lotta di classe sull’esistenza
stessa delle classi e si da come necessariamente antagonista. La priorita attribuita
alla lotta delle classi quale motore della storia permette di istituire un discrimine
chiaro tra il marxismo e il riformismo subalterno all’ideologia borghese. E esempli-
ficativo, al riguardo, il riferimento, riportato ne I marxisti non parlano mai al vento,
alle due squadre di rugby?®. La lotta delle classi si da in un contesto storicamente
determinato, rimanda al legame materiale e contraddittorio tra forze produttive e
rapporti di produzione e si sviluppa all’interno del modo di produzione capitalisti-
co e in una formazione sociale storica concreta. Entro queste coordinate, aggiunge
Althusser, la teoria marxista rappresenta lo Stato come un apparato della dominazio-
ne di classe che contribuisce, attraverso la trasformazione della violenza in potere,
a riprodurre le condizioni generali del rapporto di produzione. Occorre allora che
intervenga, da qualche parte, una rottura, che possa condurre alla presa del potere
da parte delle masse subalterne, anche se questo non significa necessariamente la
presa violenta e insurrezionale del potere di Stato. L’apparato di Stato della vecchia
classe dominante puo essere distrutto anche per via «pacifica», sempre che non ci si
dimentichi della prospettiva comunista e, per questo orizzonte, della necessita del
deperimento dello Stato. Non si tratta, infatti, spostando in avanti il momento in cui

22 1Ivi,p. 125.
23 L. Althusser, I marxisti non parlano mai al vento, Milano, Mimesis Edizioni, 2005, pp. 46-47.



266 Giovanni Di Benedetto

avverra quasi catarticamente lo scoccare dell’ora decisiva per 1’assalto al Palazzo
d’Inverno, di radere al suolo le istituzioni, ma di prefigurarsi, quale compito politico
principale, il cambiamento del senso e delle finalita dello Stato, dotandosi di un’a-
nalisi, di una strategia e di una tattica per individuare e spezzare le forme politiche
della dominazione borghese. Al contrario, il XXII Congresso, nel momento in cui
ha avanzato la tesi del passaggio democratico al socialismo, ha perso di vista il ca-
rattere transitorio di quest’ultimo e, in ultima analisi, pur ponendo il problema della
natura dello Stato, ha sorvolato proprio sulla sua sostanza pill propria, ossia sul suo
configurarsi come apparato o macchina di dominio, nei quali si condensano 1’aspetto
meramente repressivo e quello produttivo di ideologia.

2. Marx: la critica dell’economia politica

La nostra eredita [...] la cerchiamo a tentoni dietro di noi, mentre la
vita, la lotta di classe esigono che la teoria marxista passi infine alla pro-
duzione, esca infine dal suo silenzio, e dica cio che deve dire, cio che solo
lei puo dire, su questo continente che Marx ci ha aperto. Dico bene: questo
continente. (Louis Althusser, Le vacche nere)*.

Althusser pone al Partito Comunista Francese la questione del mancato rispetto dei
diritti dell’'uomo in Unione Sovietica, questione che, ancora nel 1976, venti anni dopo
il XX Congresso, rimanda alle logiche repressive dello stalinismo. Solo nel momento
in cui viene sgomberato il terreno dall’ipoteca dello stalinismo si pud porre mano alla
critica del diritto «formale» borghese. Gia i grandi pensatori del secolo dei Lumi, e fra
questi Rousseau, avevano dimostrato che 1’uguaglianza formale del diritto borghese por-
ta con sé, inscritta nel proprio DNA, I'ineguaglianza di fatto tra gli uomini. L’indagine
di Marx rimanda a questa consapevolezza, corredata, in aggiunta, dal pensiero di Hegel
e Feuerbach:

I diritti riconosciuti all’uomo sono 1 diritti di un uomo astratto che non esiste in nes-
suna parte del mondo. Cid che invece esiste nel mondo sono individui concreti, costretti
all’alienazione della propria liberta dalle condizioni alienate in cui vivono®.

Tuttavia, aggiunge Althusser, il fatto che si tratti di diritti riguardanti i/ cielo del-
la politica, come scrive Marx ne La questione ebraica®, e percid stesso formali, non
impedisce che abbiano un’effettualitd ferribilmente reale. Per penetrare a fondo nella
concettualizzazione del filosofo di Treviri bisogna comprendere che la formalita del di-
ritto, la sua astrazione, rimanda a una specifica forma del rapporto sociale, il rapporto di
scambio. La relazione di uguaglianza tra venditore e compratore, infatti, si fonda su un
rapporto di equivalenza, cio¢ un rapporto tra valori uguali o termini uguali. E I’astrat-
tezza formale del diritto non si svolge su un piano di eterea trascendenza ma proprio sul
piano concreto dello scambio vincolato al rapporto mercantile.

24 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 106.
25 Ivi,p. 157.
26 K.Marx, La questione ebraica, Roma, Editori Riuniti, 1969, p. 58.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 267

O, per dire le cose in termini chiari, il rapporto mercantile, il «libero» rapporto che
interviene per contratto tra il venditore e 1’acquirente, il primo che possiede una merce da
vendere e il secondo che possiede il denaro necessario ad acquistarla. E questo rapporto
mercantile ¢ per definizione (cioe a parte i casi di imbroglio o di violenza) un rapporto
di equivalenza, cio¢ un rapporto tra valori uguali o termini uguali. Se il diritto & formale,
cio significa dunque non che ¢ opposto alla realta concreta, ma al contrario che esprime
esattamente, concretamente, nella sua forma, il rapporto di liberta e uguaglianza dello
scambio in un’economia mercantile, cioé soggetta a rapporti mercantili*’.

Il fatto ¢ che si tratta, nel caso del rapporto di scambio, di un vincolo dotato di carat-
teristiche particolari, di una forma primitiva da cui fare derivare tutti i diritti dell’'uomo.
Marx ha il grande merito di avere riconosciuto la forma contraddittoria con cui si confi-
gura lo scambio sul mercato. Esso da un lato risponde ai requisiti del rapporto di equi-
valenza, che si fonda sull’uguaglianza dei valori scambiati, dall’altro lato, come scrive
Marx, deve fare i conti con il fatto che ¢ impossibile che, dalla sfera della circolazione,
scaturisca un’eccedenza di valore. Perché possa esserci lo scambio ¢ necessario che tutti
i soggetti siano liberi di porre in vendita una merce. Nel caso del lavoratore salariato, non
avendo nella propria disponibilita il possesso di denaro o di mezzi di produzione, si tratta
di mettere in vendita la propria forza-lavoro. Tuttavia, la liberta di vendere la propria for-
za lavoro risulta essere, in prima istanza, la liberta del capitalista di acquistare tale forza-
lavoro e, per questa via, sfruttare i lavoratori. E la liberta del lavoratore di guadagnare il
salario vendendo la propria forza-lavoro affinché venga sfruttata®.

E se facciamo il conto, vediamo al centro la liberta e 1’'uguaglianza dei rapporti mer-
cantili, ma, dietro di essi, due altri tipi di liberta molto speciali: al limite, la «liberta» del
capitalista di sfruttare la forza lavorativa dell’operaio salariato, e la «liberta» dell’operaio
di vendere la propria forza lavorativa perché venga sfruttata o di crepare di fame. Sono
entrambi liberi, ma né 1’uno né 1’altro hanno scelta. Ecco la liberta®.

Da qui Althusser muove per analizzare il modo in cui Marx riesce a smontare il dog-
ma dell’economia politica fondato sullo scambio tra equivalenti. Si tratta di un proble-
ma fondamentale, che rimanda alla necessita di dare conto della diseguaglianza e, di
conseguenza, dello sfruttamento e dell’oppressione. Il punto ¢ che il valore d’uso della
forza-lavoro si caratterizza per una capacita unica nel suo genere, quella, una volta messa
all’opera, di erogare un pluslavoro, e dunque un plusvalore, superiore a quello del salario
con il quale viene remunerata per provvedere alla propria riproduzione®.

Risulta chiaro a tutti che non c’¢ eguaglianza pensabile tra un membro della classe
capitalista, che continua ad accumulare capitale e potere, e un membro della classe ope-
raia, che mendica lavoro e deve sottomettersi o crepare. (...) Com’e possibile che questo
scambio, soggetto alla legge formale dell’eguaglianza, possa produrre senza mai violarla
questa fantastica diseguaglianza di condizioni di potere? Marx ha fornito la spiegazione
di questo enigma nella sua teoria del «plusvalore», mostrando che la merce chiamata
«forza lavoro», che I’operaio vende al capitalista e che il capitalista acquista mediante il

27 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 158.

28 Cfr. K. Marx, Il Capitale. Libro primo, Roma, Editori Riuniti, 1989, pp. 201-202.
29 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 158.

30 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., pp. 228-229.



268 Giovanni Di Benedetto

salario, ha un «valore d’uso», diciamo una capacita utile, sorprendente, perché la messa in
opera della forza lavoro sui mezzi di produzione produce piu valore di quello che si deve
spendere per la sua (ri)produzione, cio¢ un valore piu grande del valore sborsato sotto
forma di salario dal datore di lavoro3!.

Tuttavia, sottolinea Althusser, Marx ha il merito di individuare i limiti della conce-
zione borghese del plusvalore e di elaborare per questa via una critica dell’economia
politica dalla quale risulta che oltre la scena contabile si annida il vero nocciolo del pro-
blema: I’estorsione del plusvalore. Tale estorsione si svolge entro condizioni materiali
concrete e condizioni storiche reali e, soprattutto, smentisce la supposta regola dello
scambio fra equivalenti*. Anzi, dall’analisi di Marx, scrive Althusser, si evince la cruda
verita di un processo capitalistico che istituisce, all’interno del rapporto di produzione,
sfruttamento e violenza. Forse ¢ il caso di lasciare parlare, in questa lunga citazione, lo
stesso Althusser:

ma, ed € proprio questo che ci interessa, Marx non si accontenta di una concezione con-
tabile del plusvalore. La concezione contabile del plusvalore ¢ la concezione capitalistica,
la concezione borghese del plusvalore. E scritta nei libri mastri del capitalista: basta saper
leggere, e fare una sottrazione. E quel che si vede sul davanti della scena. Marx, se posso
dirlo, ha I’audacia di andare a guardare nelle mutande. Ci va, e cosa vede? Semplicemente
questo: che il plusvalore da solo non vuol dire niente, se non lo si pensa come estorsione.
Dunque: «estorsione del plusvalore». E questa estorsione non vuol dire niente, se non la si
pensa come un processo che si svolge entro condizioni reali concrete, materiali e storiche.
[...] Come definire questo processo di estorsione materiale e storico? Qui non si tratta pitt
di diritto, comunque lo si chiami, qui non si tratta piu di rapporto mercantile, perché cio
che avviene nell’estorsione di plusvalore viola le regole dello scambio, quelle della liberta
e quelle dell’eguaglianza. Viola le regole della liberta? Si, perché in definitiva, se si vede
bene che 1’operaio non ¢ libero di scegliere, dal momento che ¢ costretto a vendere la pro-
pria forza lavoro, generalmente non si sospetta che anche il capitalista non sia libero. Non ¢
libero di smettere di sfruttare la forza lavoro perché, se smettesse di sfruttarla, non sarebbe
piu capitalista. Anche lui, in quanto capitalista, non ha scelta. Il capitalista e I’operaio sono
liberi, ciascuno alla sua maniera, ma non hanno scelta, né 1’uno né 1’altro. Sono entrambi
presi in un processo che li supera e li sottomette alla propria legge: appunto il processo di
sfruttamento capitalistico, il processo di messa in opera del rapporto di produzione capi-
talistico. Questo processo che fa loro violenza in quanto individui [...] € un processo di
violenza. Bisogna prendere questa parola alla lettera. L’estorsione di plusvalore & un «atto»
di violenza o, piu esattamente, un processo di violenza mediante il quale la classe (cambio
qui i termini, dovendo parlare di un processo che, nella sua realta, € un «processo senza
soggetto») capitalista si sottomette la forza lavoro della classe operaia per sottrarre alla
classe operaia la maggior parte possibile del valore che il suo lavoro ha aggiunto al valore
dei mezzi di produzione detenuti dalla classe capitalista®.

Althusser, afferma senza mezzi termini, con un linguaggio sfrontato e quasi irriverente,
che Marx ha I’audacia di andare a guardare nelle mutande , ha la temerarieta teorica per ri-
condurre, entro I’alveo dei rapporti di produzione capitalistici, la questione dell’eccedenza
del valore all’estorsione del plusvalore. Non ¢ sufficiente ricondurre I’economia alla mera

31 L. Althusser, Le vacche nere cit., pp. 158-159.
32 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., pp. 267-269.
33 L. Althusser, Le vacche nere cit., pp. 159-160.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 269

distribuzione di valori d’uso. Occorre ribadire, marxianamente, il primato della produzione
e, connessa ad essa, la centralita strategica del concetto di plusvalore*. Questo processo di
vera e propria espropriazione della forza lavoro, per I’appunto, non si svolge nel cielo della
teoria ma all’interno di condizioni storiche determinate: esso si configura come il processo
di messa in opera del rapporto di produzione capitalistico, un rapporto violento e in se stes-
so contraddittorio. Un rapporto nel quale, infatti, entrambi gli attori sono presi all’interno
di un processo di assoggettamento violento che li priva della liberta di agire diversamente
(va da sé — dice Althusser — con tutta la differenza che separa la miseria dell’operaio dalla
ricchezza del capitalista), accomunati in un processo senza soggetto.

La logica sistemica che si cela dietro questo rapporto richiama alla mente il concetto
di causalita strutturale, ossia la problematica della natura concausale (come non pensare
all’Etica di Spinoza) delle molteplici determinazioni che entrano in gioco nel dare conto
della complessita dei processi storici, degli eventi e delle azioni dei singoli attori sociali®.
La societa non € I’emanazione di un’astratta volonta individuale, libera e cosciente ma il
frutto di rapporti sociali all’interno dei quali vivono operano e lottano individui reali. Un
processo senza soggetto, per I’appunto, nel quale 1’elemento dell’economico, della strut-
tura produttiva, interviene solo in ultima istanza, solo all’interno di un tutto differenziato
e articolato. E a partire dal quale risulta chiaro che la contraddizione mette capo a un rap-
porto asimmetrico e diseguale, surdeterminato dalle condizioni materiali che producono
la contraddizione stessa. L’espressione di contraddizione surdeterminata puo chiarirsi,
dice Althusser in Per Marx, proprio tenendo a mente 1’accumularsi di determinazioni, re-
lative alle forme politiche, giuridiche, religiose e culturali con la loro autonomia specifica,
sulla determinazione in ultima istanza del modo di produzione economico®.

Si diceva del fatto che il rapporto di sfruttamento della forza-lavoro va analizzato nelle
forme storiche concrete e determinate nelle quali di volta in volta si presenta, concepite
nella forma delle lotte di classe che di continuo contrappongono capitalisti e lavoratori.
Ora se la teoria marxista ¢ la scienza di un tale oggetto limitato, che ha prodotto la cono-
scenza scientifica del modo di produzione capitalistico e delle sue tendenze contraddit-

34 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., pp. 208-209.

35 Marx, secondo Althusser, si € inconsapevolmente ispirato a un modello di causalita immanente
di chiara ascendenza spinoziana. Un modello di causalita che rimanda alla determinazione di una
struttura complessa nella quale vigono rapporti strutturali a livelli e stratificazioni differenti. L’in-
finita processualita senza origine, senza fine e senza soggetto, si traduce nell’efficacia della strut-
tura nei suoi elementi e degli elementi nella struttura. Si tratta di un modello che, nelle sue linee
di fondo, ¢ presente sia in Per Marx e Leggere il Capitale sia nei testi posteriori. Si confronti, per
esempio, Elementi di autocritica dove si scrive di «una causalita che rendesse conto dell’efficacia
del Tutto sulle parti, e dell’azione delle parti nel Tutto — un Tutto senza chiusura, che sia solo il
rapporto attivo delle parti: in questo Spinoza ci serviva da lontano come primo e pressoché unico
testimone.» (L. Althusser, Elementi di autocritica, Milano, Feltrinelli, 1975, p. 35). O ancora si
veda «E facile essere marxista in filosofia?», testo nel quale si parla «di un tutto, per sottolineare
che nella concezione marxista di una formazione sociale tutto ¢ collegato, che I’indipendenza di
un elemento ¢ sempre la forma della sua dipendenza, e che il gioco delle differenze ¢ regolato
dall’unita di una determinazione in ultima istanza;» (L. Althusser, «E facile essere marxista in
filosofia?» in L. Althusser, Freud e Lacan, Roma, Editori Riuniti, 1981, p. 145). Relativamente
alle questioni, centrali in Spinoza, della concausalita delle leggi naturali e della critica all’antro-
pocentrismo e al finalismo, mi si consenta di rinviare anche a G. Di Benedetto, L’ecologia della
mente nell’Etica di Spinoza, Milano — Udine, Mimesis Edizioni, 2009, pp. 52-71.

36 Cfr. L. Althusser, «Contraddizione e surdeterminazione (Note per una ricerca)» in Per Marx,
Milano-Udine, Mimesis Edizioni, 2008, pp. 81-107 e L. Althusser, Leggere Il Capitale, Milano,
Feltrinelli, 1971, pp. 193-204.



270 Giovanni Di Benedetto

torie, per altro verso I’economia politica classica ¢, entro queste coordinate di pensiero,
la principale formazione teorica dell’ideologia borghese connotata da fittizie pretese di
scientificita. Essa, costituendosi come un sapere disciplinare che delimita e circoscrive
un sistema chiuso, astratto dalle dinamiche storiche e sociali e operante attraverso la
definizione di leggi pure e neutre, ¢ il prodotto pill avanzato della lotta di classe ideolo-
gica borghese contro il proletariato. Non c’¢ chi non possa vedere al giorno d’oggi come
proprio I’economia politica, nella sua connotazione quale forma ideologica, piuttosto
che essere una sorta di falsa coscienza, metta all’opera tutto il proprio potenziale tra-
sformativo e di messa in forma della societa, subordinandola alle logiche dell’impresa.

A onor del vero, forse occorre rammentare come Althusser non sembra abbia pre-
stato la dovuta cura all’analisi, svolta da Marx nella prima sezione del primo libro
de Il Capitale, della forma di valore. E un tema che esula dalla trattazione svolta ne
Le vacche nere. Eppure, proprio nell’esame della forma di valore risiede la strategia
conoscitiva, il grimaldello teorico, che permette a Marx di pervenire alla critica dell’e-
conomia politica. E infatti ’analisi della forma di valore a condurre prima alla forma
di denaro e poi dal denaro al capitale. Attraverso la costruzione preliminare di questo
primo livello del discorso diventa possibile elaborare la definizione del modo di produ-
zione capitalistico’’. Tuttavia, nonostante la sottovalutazione di questa problematica,
Althusser ribadisce che Marx, elaborando ne Il Capitale la sua critica dell’economia
politica, ha colto nel segno e non si ¢ mai sbagliato relativamente al suo orientamento
di fondo. Ecco I’esortazione che Althusser, a conclusione di questo lungo e approfon-
dito ragionamento, consegna ai posteri:

Non dobbiamo sottovalutare la potenza della teoria di Marx: sottovalutarla significa
fare un prezioso regalo alla lotta di classe imperialista e abbandonare la lotta di classe
operaria e popolare alla sola spontaneita, al populismo e alle sue diverse varianti contem-
poranee®.

Difficile negare che si tratti di un monito quanto mai attuale.

3. La militanza e il partito

E il caso di ricordare un principio leninista ben noto: che sono le masse
che fanno la storia, e che I’organizzazione di lotta di classe delle masse
(partito e sindacato) deve costantemente essere «all’ascolto delle masse»
e dunque della loro immaginazione, delle loro invenzioni, e che, nell’ or-
ganizzazione, i dirigenti devono costantemente essere «all’ascolto dei mi-
litanti di base». [ ...] La cosa essenziale é che i militanti comunisti vadano
dai lavoratori innanzitutto per ascoltarli. [...] Ci sono molti dirigenti co-
munisti in giro per il mondo che trovano che é decisamente piu facile par-
lare al posto della gente che ascoltarla. (L. Althusser, Le vacche nere)®.

37 Cfr. M. Cangiani, Althusser e la critica dell’economia politica in M. Turchetto (a cura di), Rileg-
gere il Capitale cit., pp. 11-33 e J. Milios, «Capital after Louis Althusser. Focusing on Value-Form
Analysis» in ivi, pp. 129-130.

38 L. Althusser, Le vacche nere cit., p. 183.

39 Ivi,pp. 196 -197.



Un’immaginaria resa dei conti: Althusser, Marx e il Partito Comunista Francese 271

I1 XXII Congresso ha messo la sordina a un altro tema di fondamentale importanza per
i marxisti che vogliono dirsi comunisti: la questione del «centralismo democratico». Le
parole di Althusser, in questo senso, consentono di esaminare le condizioni di possibilita
perché si dia un’organizzazione della lotta di classe e proletaria adeguata e efficace. Condi-
zione preliminare & quella di possedere un orizzonte teorico di riferimento coerente e con-
sequenziale. Militare in un partito, infatti, significa militare in un’organizzazione che pos-
siede una teoria (una dottrina scientifica) «ossia un corpo sistematico di concetti che non
solo permette di interpretare i fatti, ma implica dei vincoli nell’azione politica concreta»*.

Una dottrina in cui le idee prendono la forma del concetto, costituendo un insieme
sistematico in cui ogni concetto & legato agli altri concetti dalla forza della «necessita»,
quindi della consequenzialita, e in cui la linea e le pratiche politiche (siano esse alleanze
o elezioni) sono legate alla dottrina dalla forza della stessa necessita, vale a dire della
stessa consequenzialita*'.

Questo non vuol dire precipitare nel dogmatismo, come accade alle sette e alle or-
ganizzazioni teologiche, perché compito di un’organizzazione comunista deve essere
quello di arricchire la teoria avendo la capacita di individuare quegli elementi, che nel
rapporto con la situazione concreta, inficiano la consequenzialita della teoria. E interes-
sante notare, a questo riguardo, che 1’abbandono di un concetto chiave richiede il com-
pito, se non si vuole compromettere la coerenza del tutto teorico, di rivedere I’insieme
sistematico del corpo teorico.

E dentro questo quadro di riferimento piti generale che Althusser si chiede in quali
condizioni si svolge la vita democratica nel partito:

Facendo questa domanda, vorrei ricordare che la specificita dei militanti comunisti
consiste appunto nel comportarsi in modo responsabile in quanto militanti, cio¢ in quanto
rappresentanti della lotta della classe operaia, quali che siano i loro ruoli e le loro situazio-
ni in questa lotta. E in quanto tali, se sono coscienti delle loro responsabilita, i comunisti
fanno astrazione, e devono farla, dalle reazioni personali soggettive. E devono, allo stesso
modo, considerare che, per trattare a fondo, in modo responsabile, una questione politica,
anche di scarsa gravita, essi hanno il dovere politico di fare astrazione dalle persone in
quanto persone. Devono sapere, e ’hanno provato in innumerevoli circostanze, che solo
conta il Partito, la sua unita e la sua teoria scientifica e rivoluzionaria, poiché il Partito, la
sua organizzazione e la legge del centralismo democratico che lo governa hanno una sola
ragione d’esistere: servire nel migliore dei modi, in modo lucido, scientifico e responsabi-
le, la lotta di classe della classe operaia. | ...] E se le persone in questione sono veramente
dei comunisti, sapranno che in quanto persone non sono determinanti. Gli uomini posso-
no sbagliarsi. Gli uomini possono cambiare. Delle opinioni possono apparire, affermarsi,
e poi scomparire. Nessuno ¢ mai indispensabile. Cio che indispensabile, ¢ il Partito, indi-
spensabile per aiutare e guidare la lotta di classe della classe operaia. Il Partito, lui, non
puo sparire: non scomparira — e se mai dovesse scomparire, rinascerebbe*?.

E chiaro che il ragionamento di Althusser presuppone, almeno a livello teorico, il
massimo di estensione di un modello di democrazia che oggi definiremmo, forse
tautologicamente, partecipata. Tuttavia & abbastanza facile rimarcare come la sua narra-
zione raffiguri i tratti di una pratica politica che oggi suonerebbe stonata e anacronistica

40  1Ivi,p.94.
41  Ivi,p.95.
42 Ivi,p.79.



272 Giovanni Di Benedetto

anche presso molti ambienti della sinistra radicale che si dichiara marxista e comunista.
Il richiamo a un comportamento responsabile, I’appello alla capacita di fare astrazione
dalle relazioni personali e dalle istanze soggettive, il ricorso alla disciplina intesa come
subordinazione alle decisioni superiori dell’organizzazione evocano una pratica e una
cultura politica lontana dalle modalita con cui, nel tempo presente, viene elaborato e
realizzato I’attivismo nei movimenti antisistema. Senza volere assumere atteggiamenti
nostalgici verso pratiche e modelli che sarebbe difficile riproporre nella loro interezza
(si pensi al ruolo di un partito guida che dall’alto del ponte di comando presupporrebbe
di sapere la verita relativamente alle lotte e agli interessi dei subalterni e dei dominati),
¢ probabile che I’estrema rimozione di alcuni di quegli elementi, relativi alla condotta
e alla pratica politiche, sia stata una delle cause dell’attuale assenza, almeno in alcuni
paesi dell’Occidente capitalistico tra cui I’Italia, di organizzazioni in grado di incidere
sui rapporti di forza che si determinano tra le classi, nonché causa di certi limiti della
militanza, caratterizzata, molto spesso, da uno spropositato narcisismo infantile, da un
estremismo meramente verbale, da un privatistico egoismo arrivistico e da un insensato
spirito di competizione. Per inciso: anche dalla significativa estensione di questi aspetti,
per cosi dire fenomenici, ma che richiamano la questione problematica dell’idea, dura-
mente attaccata dal filosofo francese, dell’'uomo come soggetto della storia, si misura il
grado di introiezione dell’ideologia borghese subita dal campo di forze che, almeno in
teoria, dovrebbero esserle avverse. Scrive, al contrario, Althusser:

Un individuo solo non puo arrivare a una certezza sufficiente. Questa esigenza ¢ stata
colta nella storia dei partiti comunisti quando essi parlano della necessita della riflessione
dell’ «intellettuale collettivo» che ¢ il partito. E, a suo modo, questa riflessione esiste, ma
¢ dispersa e lacunosa®.

Anche a questo livello del discorso, cosi come a proposito del dogma dell’ideologia
idealistica, che si fonda sul presupposto dell’esistenza di un soggetto generico in grado
di fare la storia, e di quello dell’economia politica, idealisticamente fondato sulla finzio-
ne ideologica dell’esistenza dell’homo oeconomicus, si sottolinea come sia necessario
partire dal collettivo per dare origine a una pratica politica autenticamente comunista e,
dunque, a forme di condotta collettive in grado di elaborare modalita di esistenza altre
da quelle dei dominanti. Purtroppo, ¢ la diagnosi di Althusser oggi quanto mai inverata,
anziché ripensare criticamente agli errori del passato, si € sciaguratamente deliberato
di assumere progressivamente i