
L’ECOSOCIALISMO DI KARL MARX,  
DI KOHEI SAITO1

Didier Contadini

Il volume di Kohei Saito edito da Castelvecchi in un’edizione ben curata è il precipita-
to del lavoro di dottorato dell’autore ed è un testo importante per l’attuale dibattito mar-
xiano sulla crisi ecologica. Esce in Italia a soli cinque anni dall’edizione originale e per 
questo l’operazione di Castelvecchi è ancor più meritoria. Nel mentre, Saito ha svilup-
pato le proprie idee, anche in maniera discorde da quanto afferma nell’opera che stiamo 
qui presentando, in Hitoshinsei no Shihonron (2020)2, a cui ha fatto seguito il più recente 
Slow Down. How Degrowth Communism Can Save the Earth (2024)3. Castelvecchi ha 
aperto una via nel mercato editoriale italiano e oggi è disponibile anche la traduzione 
dell’opera in giapponese del 2020, Il capitale nell’antropocene4, finora tradotta solo in 
spagnolo. Per la lettura di quest’ultima, che ha avuto molto successo all’estero, il volume 
che stiamo qui analizzando rimane una premessa indispensabile.

Il testo di Saito è complesso e articolato. Da un punto di vista stilistico, esso eredita 
purtroppo alcuni difetti tipici di un lavoro di dottorato con ripetizioni, ridondanze, 
argomenti sospesi e sviluppati in capitoli successivi che non facilitano la lettura né 
l’emersione dei nuclei teoretici forti. Da un punto di vista contenutistico, il lavoro si 
sviluppa su più livelli che si incrociano e si attraversano lungo tutta l’opera. Anzitutto, 
su un uso delle fonti che attinge abbondantemente dal corpus di appunti e quaderni di 
lavoro ancora inediti, reperibili solo nella forma manoscritta custodita negli archivi 
Marx-Engels5. Poi, su un richiamo di numerose teorie economiche e scientifiche, con 
l’intento di far emergere la trama dei dibattiti e dei problemi nei quali si muovono 
la ricerca e il pensiero di Marx. Infine, su un confronto, non sempre esplicitato, con 
svariate altre teorie ecomarxiste (il marxismo occidentale, J. Moore, J. O’Connor, J. 
Bellamy Foster, P. Burkett, …), con l’intento di definire per contrasto il proprio spazio 

1	 Castelvecchi, Roma 2023, 388 pp.
2	 Per il pasticcio editoriale internazionale intorno a questo testo, si veda J.N. Bergamo, Marx e la 

decrescita. Il caso Saito, in “Le parole e le cose2. Letteratura e realtà”, 28 marzo 2023, https://
www.leparoleelecose.it/?p=46483.

3	 La “Monthly Review”, alla quale Saito era inizialmente vicino, ha discusso il testo in una nota 
editoriale nel vol. 6, n. 2, 2024, pp. c2-71, tr. it. di A. Cocuzza, Due punti di vista (entrambi sba-
gliati) su Marx, decrescita e produttivismo, in “Antropocene. Rassegna internazionale di Ecologia 
e Socialismo”, 27 giugno 2024, https://www.antropocene.org/index.php/530-due-punti-di-vista-
entrambi-sbagliati-su-marx-decrescita-e-produttivismo.

4	 Feltrinelli, Milano 2024.
5	 Cfr. https://search.iisg.amsterdam/Record/ARCH00860/ArchiveContentList.



232	  Didier Contadini

teorico e l’originalità della propria proposta all’interno del dibattito accademico inter-
nazionale sull’ecomarxismo. 

In quest’opera, Saito è ancora sostanzialmente vicino alle teorie di John Bellamy Fo-
ster e Paul Burkett – i due rappresentanti principali della scuola della frattura metabolica 
(Metabolic rift) – pur presentando già alcuni lievi slittamenti, il principale dei quali ri-
guarda il concetto marxiano di Stoffwechsel, tradotto in italiano con “ricambio materia-
le”, “ricambio organico”, “ricambio materiale organico” o, ancora, con “metabolismo” 
– scelta adottata dalle traduttrici Emma Lenzi e Mariangela Pietrucci (cfr. p. 13 nota 18). 
A differenza di Burkett e Foster, Saito afferma che, come il concetto di ricambio meta-
bolico, così anche il concetto di frattura metabolica è “trans-storico”. Infatti, per Saito, 
al di là delle condizioni particolari di alcune classi sociali – come i servi della gleba del 
feudalesimo –, tutti i modi di produzione storici – feudalesimo compreso – hanno avuto 
un rapporto (più o meno) conflittuale con l’ambiente nel quale si sono sviluppati. Dun-
que, la frattura metabolica sarebbe una forma di inadeguata e sperequata relazione con 
l’ambiente sempre esistita, solo successivamente sussunta all’interno delle dinamiche 
di produzione e riproduzione capitaliste per portare avanti gli scopi intrinseci di questa 
forma sociale. Senza che sia dichiarato, ci sembra di poter riconoscere un duplice intento 
di Saito nell’estendere all’indietro la temporalità dei fenomeni registrati sotto questo 
concetto. Anzitutto, evitare di cadere in un qualsiasi tipo di richiamo nostalgico a un idil-
lico e inesistente passato di fusione delle (piccole) società umane con la natura (cfr. per 
esempio pp. 45-46). In secondo luogo, permettere a Saito stesso di identificare sin nelle 
prime riflessioni di Marx un’attenzione per il tema del disequilibrio ecologico, derivan-
tegli da una certa sensibilità a lui affine che è ravvisabile già in quella Sinistra hegeliana 
a cui Marx era legato in gioventù, affinità che è identificabile nei ragionamenti intorno al 
processo di alienazione nella trasformazione materiale del mondo.

Come enunciato nel titolo e nel sottotitolo, che è caduto nella traduzione italiana (Ca-
pital, Nature, and the Unfinished Critique of Political Economy), Saito vuole dimostrare 
la validità di tre tesi: primo, che la teoria marxiana è indispensabile al fine di pensare le 
dinamiche della crisi climatica e la soluzione per uscirvi; secondo, che le cose stanno 
così perché l’ecologia ha un “carattere sistematico” (pp. 13-15) nel pensiero di Marx o, 
ancora, che la riflessione ecologica è immanente alla sua critica dell’economia politica; 
terzo, che “non è possibile comprendere tutta la portata della critica” marxiana “dell’e-
conomia politica se si ignora la sua dimensione ecologica” (p. 15; cfr. anche p. 128). 

Da un punto di vista marxiano, a nostro avviso è senz’altro condivisibile la prima tesi 
e si può accogliere anche la seconda con qualche distinguo, mentre è difficile aderire 
immediatamente alla terza, che di fatto rovescia la prospettiva affermando che la critica 
dell’economia politica necessita della riflessione ecologica per potersi reggere in piedi. 
La domanda che sorge è allora la seguente: è necessario dimostrare che Marx è stato 
consapevolmente sensibile al carattere intrinsecamente anti-ecologico dei processi capi-
talistici per poter sostenere anche le altre due tesi? Per Saito, la risposta è: sì. Si tratta ora 
di comprendere se la sua è una proposta convincente.

In questa sede possiamo solo passare a volo di uccello sopra quelli che ci sembrano 
i quattro nodi fondamentali per la tenuta di tutta l’architettura del testo di Saito: a) la 
rivendicazione dell’esistenza sia del piano formale che di quello materiale nell’analisi 
del Capitale; b) la distinzione tra lavoro astratto e valore; c) l’implicita separazione tra 
processi socio-economici, analizzati dalle scienze sociali, e processi materiali, analizzati 
dalle scienze naturali; d) la questione della rendita fondiaria. Vediamoli separatamente.



L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito	 233

a) Nelle pagine centrali dell’opera, Saito prende le distanze dall’impostazione inter-
pretativa del Capitale avanzata da una certa tradizione marxista italiana e non solo (si 
veda ad es. la Neue Marx-Lektüre). La questione epistemologica è la seguente: dobbia-
mo leggere il Capitale come un movimento formale di categorie, per cui l’esigenza che 
spingerebbe Marx è conoscere il capitale “come concetto […] per il tramite di un’espo-
sizione sistematica”6, oppure l’analisi marxiana contiene sia una dimensione formale che 
una dimensione materiale, per cui le categorie economiche sono strettamente legate alle 
possibilità materiali di ciò a cui si riferiscono? Saito opta per la seconda impostazione 
individuando nell’articolo A Ghost Turning into a Vampire di Riccardo Bellofiore il mo-
dello di lettura da cui prendere le distanze. Qui si dichiara che il capitale è “pura forma”7, 
cioè che vi è una “irriducibilità dell’oggetto ‘reale’ all’oggetto di analisi”8 poiché “la de-
terminazione di forma rende la materia un contenuto adeguato alla forma”9. In tal modo, 
il contenuto (del Capitale e dei processi capitalistici) è già sempre determinato dalla for-
ma secondo cui si dispiegano i processi capitalistici (e la loro esposizione nel Capitale). 
Questa interpretazione oblitera, per Saito, la dimensione storico-materiale della (nascita 
della) società capitalistica e, dunque, del contenuto del Capitale. Attraverso una lettura 
puramente formale non si colgono né il fatto che vi sono delle determinazioni materiali 
concrete che decidono del modo in cui i processi capitalistici hanno preso forma e si 
sono poi fissati riproducendosi, né il fatto che l’astrazione, anzitutto quella del lavoro, 
è un fenomeno al contempo trans-storico e determinato storicamente. Qui incontriamo 
uno snodo delicato.

b) Quando Saito distingue il lavoro concreto dal lavoro astratto, individua il caratte-
re astratto nel fatto che – per dirlo con le parole di Marx – “ogni lavoro è dispendio di 
forza-lavoro umana in senso fisiologico e in questa proprietà di lavoro umano uguale, 
ovvero di lavoro astrattamente umano, esso costituisce il valore delle merci”10, cosa che, 
secondo l’autore, ne determina il carattere trans-storico. Dunque, crediamo di interpreta-
re correttamente l’intenzione di Saito se affermiamo che per lui “astratto” vuol dire “mi-
nimo comun denominatore”, cioè l’insieme di aspetti che appartiene a tutte le forme di 
attività lavorativa (in riferimento a qualsiasi epoca). Si capisce allora perché Saito insista 
nel tenere distinti lavoro astratto e valore, che è qualcosa che viene determinato dal modo 
di produzione capitalista e che, per l’autore, si caratterizza come l’incontro caotico di 
produttori individuali che solo con la convalida del mercato capiranno se hanno o meno 
prodotto qualcosa di socialmente utile (cfr. p. 136)11. 

Saito non va oltre nell’approfondire questo aspetto, che presumibilmente troviamo 
articolato nei testi della scuola giapponese di Kuruma (cfr. p. 134), a cui egli rimanda. 
Non potendo qui approfondire tale influenza, ci limitiamo a constatare che egli pare qui 

6	 R. Bellofiore, A Ghost Turning into a Vampire: The Concept of Capital and Living Labour, in 
R. Bellofiore, R. Fineschi (eds.), Re-reading Marx. New Perspectives after the Critical Edition, 
Palgrave Macmillan, Basingstoke-New York 2009, p. 179.

7	 Ivi, p. 181.
8	 Ivi, p. 179.
9	 Ivi, p. 181.
10	 K. Marx, Il capitale. Critica dell’economia politica, a cura di R. Fineschi, in K. Marx, F. Engels, 

Opere complete, vol. XXXI, t. 1, La Città del Sole, Napoli 2009, p. 57.
11	 Anche in questo caso viene richiamato Marx con il famoso passo del Capitale sul carattere sociale 

dei singoli lavori privati: cfr. ivi, p. 84. Notiamo di passaggio che qui come altrove appare con 
evidenza la torsione interpretativa che Saito compie. Per un altro esempio si confrontino ivi, pp. 
84-85 e il presente libro di Saito a pp. 142-143.



234	  Didier Contadini

indirizzarsi verso quelle interpretazioni che fanno del lavoro astratto una forma depoten-
ziata del lavoro concreto – di cui la teoria sraffiana è la forma più estrema – e del valore 
un qualcosa che dipende fortemente dalla sfera della circolazione attraverso lo scambio 
che sancisce pubblicamente il valore della merce prodotta – di cui le teorie circolazioni-
ste sono l’espressione più radicale12. 

Sotto l’uno e l’altro aspetto, riteniamo la posizione di Marx ben diversa: il carattere 
astratto dipende in prima istanza dai rapporti di produzione e poi dalle forze produttive, 
e per questo genera (plus)valore nel processo di produzione; il valore, che è incorporato 
nella merce ma che è solo potenziale nella sua realizzazione, cioè dal punto di vista so-
ciale, diventa con la vendita valore realizzato socialmente13.

È opinione di Saito che questa sua interpretazione gli consenta, per un verso, di mo-
strare che l’ordine generato ex post dal mercato (mondiale) produce una quantità enor-
me di sprechi, perché parte dal principio che le risorse a disposizione (compresa quella 
umana della forza-lavoro) sono infinite; per un altro verso, che essa gli permetta di pun-
tare i riflettori sui processi di alienazione e reificazione che producono la “soggettività 
moderna che interiorizza la “razionalità” di questo mondo capovolto, così che” (p. 145) 
ognuno, facendosi portatore della merce e dei processi della sua produzione, si fa porta-
tore della riproduzione di essi e, in un caso come nell’altro, della distruzione ambientale. 
Questo spostamento interpretativo del focus della critica marxiana produce come effetto 
l’individuazione del cuore del problema nel rapporto diretto tra il lavoro e la trasforma-
zione materiale del mondo – in effetti annunciata da Saito già nel primo capitolo con la 
grande attenzione dedicata alla formula paratattica “umanesimo = naturalismo” (cfr. p. 
65) di cui dice, appunto, che sarà la base a cui Marx si atterrà anche nel Capitale. 

Colpisce allora nel segno la critica, che da varie parti è stata mossa a Saito, di essersi 
scordato o aver ricacciato dietro le quinte la conflittualità tra capitale e lavoro per sosti-
tuirvi la conflittualità tra capitale e natura. Piuttosto che il rapporto tra forze produttive e 
rapporti di produzione la contrapposizione, secondo l’autore, è tra l’essere umano alie-
nato attraverso i processi di reificazione di cui è portatore e le esigenze della materialità 
(organica e inorganica, vivente e non vivente, interna ed esterna al corpo umano) che 
tradisce riproducendo i processi di produzione capitalistici. Certo, la lotta di classe non è 
del tutto obliterata, può essere anche richiamata di principio come la sola possibilità per 
dar vita a società (socialiste) ecologiche post-capitaliste, ma Saito, con questa serie di 
passaggi teorici, si è privato di un elemento essenziale del pensiero marxiano che tiene 
legati a doppio filo la critica ai processi capitalistici e la costitutiva contrapposizione 
(di portata politica) tra quei processi e chi è costretto “dalla vita” a metterli in opera, il 
proletariato. A nostro avviso tali passaggi teorici non sono essenziali per riconoscere che 
nella critica marxiana ai processi capitalistici vi sia la possibilità di assumere pienamente 
una visione ecologica ma, evidentemente, sono essenziali per Saito al fine di evitare di 

12	 Le interpretazioni del modo in cui Saito intende il valore potrebbero moltiplicarsi date posizioni 
non chiare come quella del rovesciamento dell’accusa di Hans Immler ai testi marxiani di essere 
antropocentrici, come sarebbe dimostrato dalla definizione del valore “che assolutizza il lavoro 
umano come unica fonte di valore” (p. 9). 

13	 Cfr. la parte introduttiva del saggio di G. Carchedi, L’arte del fare confusione, in L. Vasapollo (a 
cura di), Un vecchio falso problema. La trasformazione dei valori in prezzi nel “Capitale” di Marx, 
Media Print, Napoli 2002, anche su http://www.proteo.rdbcub.it/article.php3?id_article=151. Non 
è l’intento di questo lavoro entrare nel dibattito che si sviluppa a partire dalla concezione marxiana 
come definita qui sopra, che vede numerosi ricchi contributi, tra i quali ricordiamo, per esempio, 
quello di R. Bellofiore con la sua proposta dell’ante-validazione monetaria del valore.



L’ecosocialismo di Karl Marx, di Kohei Saito	 235

cadere nel produttivismo e nello sviluppismo di sinistra, pericoli che gli paiono forte-
mente attuali. 

c) Andiamo ancor più rapidamente sugli altri due punti che abbiamo segnalato più in 
alto. A nostro avviso, Saito procede con una implicita distinzione di ambiti. Il fatto che 
la critica dell’economia politica si inveri nella sua essenza ecologista attraverso l’abban-
dono della filosofia14 e lo studio approfondito delle diverse discipline scientifiche (fisica, 
chimica, biologia, agronomia…) porta – involontariamente? – Saito a riconoscere due 
campi separati: quello delle dinamiche socio-politico-economiche, in cui sono le scienze 
umane (e in particolare, negli ultimi anni di vita di Marx, l’antropologia) a servire da 
strumento di analisi e di critica e quello delle dinamiche economico-ecologiche in cui 
sono le scienze naturali a fornire la norma e il contenuto della critica. A nostro modo 
di vedere, la conseguenza di questa separazione è che le scienze naturali, a cui Saito 
assegna lo statuto di linguaggio neutro ed universale, determinano la critica dell’econo-
mia politica e, a cascata, la critica alla società capitalista. Torna qui l’arretramento della 
lotta di classe, che decide anche del come debba interpretarsi il suo affidarsi alle scienze 
naturali. Insomma, Saito rischia di fare un giro di 360° e, dopo essere partito dalla con-
futazione delle accuse che imputano a Marx di essere un fautore dello sviluppo tecnico 
illimitato e del dominio tecnologico della natura (cfr. pp. 7, 23), finire per affidarsi acri-
ticamente a questa stessa tecnica, come frutto pratico delle scienze, facendone l’arma 
da usare contro i processi capitalistici. L’unica differenza con i tecnocrati rischierebbe 
allora di ridursi alla scelta di sottolineare gli aspetti negativi che le scienze naturali per-
mettono di individuare piuttosto che di esaltare, come fanno quelli, gli aspetti “salvifici” 
a cui ugualmente tali scienze fanno segno. Una scelta in fin dei conti morale. E dove è 
alto il rischio, denunciato già da Dario Paccino più di cinque lustri fa, di scivolare verso 
una visione tecnocratica del governo delle formazioni sociali, nascondendo la dimensio-
ne politica dei rapporti sociali di produzione15. 

d) Infine, per quel che riguarda l’analisi del tema della rendita fondiaria, ci sembra 
che qui il contributo di Saito sia stimolante. In Marx, il tema della rendita fondiaria è 
legato principalmente alla questione della produzione agricola e, quindi, dei rendimenti 
produttivi e della crescita della popolazione. Anche in questo caso, Marx torna a più ri-
prese sul tema. Però, come sappiamo, non lo porta a conclusione visto che i Libri II e III 
del Capitale provengono dal lavoro postumo di sistematizzazione degli appunti lasciati 
all’amico Engels (e non è questo il problema) e, soprattutto, che si tratta di appunti for-
mulati da Marx prima dell’ultima versione del Libro I o mentre la sta ancora sistemando. 
La ricerca di Saito, che arriva ad analizzare la produzione marxiana fino al 1868, è dun-
que qui particolarmente fruttuosa anche se incompleta16. Identificando e descrivendo le 

14	 Saito chiama questo primo periodo “filosofico” e gli oppone quello scientifico maturo dove av-
viene “il rifiuto di Marx degli interrogativi filosofici” (p. 65). Nel periodo giovanile, considerato 
da Saito con riferimento ai Quaderni di Parigi, pur trovandosi il tema feuerbachiano del ritorno 
all’unità tra esseri umani e natura come compito della società comunista (p. 30), manca la com-
prensione del modo di produzione capitalistico e l’essenza umana a cui si riferisce è estratta e 
astorica (p. 31). Ciononostante, seguendo l’interpretazione di un altro filosofo marxista giappone-
se, Masami Fukutomi, Saito afferma che già all’altezza di questi scritti giovanili la parte economi-
ca dei Quaderni (la prima parte) è quella “che ci fornirà una solida base per comprendere in modo 
coerente l’intero progetto di Marx” (p. 43).

15	 D. Paccino, L’imbroglio ecologico. L’ideologia della natura, ombre corte, Verona 2021.
16	 Si veda per esempio il tentativo di “completamento” del tema proposto da David Harvey in The 

Limits to Capital, Verso, London-New York 2006.



236	  Didier Contadini

tappe degli anni ’40-’50, poi dei Manoscritti economici del ’61-’63 e quindi dei Mano-
scritti del ’64-’65, l’autore osserva che l’evoluzione del modo in cui Marx legge Ricardo 
è la cartina di tornasole della sua capacità matura di essere sensibile alle problematiche 
ambientali (crisi di fertilità, frattura metabolica città-campagna, deforestazione ecc.) che 
poi cerca di affrontare analizzando i trattati scientifici. È proprio a partire dal 1865 che 
Marx, leggendo la settima edizione della Chimica agraria di Liebig, si rende conto che 
ci sono “limiti naturali insormontabili” (p. 208) che non rendono più valida la precedente 
affermazione secondo la quale “le proporzioni di capitale investite successivamente nel-
lo stesso terreno restano ugualmente produttive”17 (cfr. p. 187). Dunque, mentre prima 
aveva rifiutato la teoria dei rendimenti decrescenti di Ricardo perché rischiava di dare 
ragione a Malthus e alla sua visione deterministico-razzista sull’esaurimento delle risor-
se a causa della sovrappopolazione, Marx ora ammette la limitatezza della materialità 
dell’ambiente nonché la necessità che essa sia considerata nell’analisi economico-poli-
tica attraverso un’autonomizzazione del concetto di rendita (cfr. p. 192 nota 18). E con 
ciò può articolare più approfonditamente il tema della rendita senza cedere al tranello 
(teorico e politico) malthusiano (cfr. p. 207). 

In conclusione, come suggerisce Francesco Saverio Oliverio18, anche per Saito si 
tratta di recuperare e costruire un immaginario e una pratica socialiste per affrontare 
la crisi ambientale (climatica, della biodiversità, dell’esaurimento delle risorse ecc.). Il 
suo tentativo merita dunque di essere ascoltato e interrogato nelle prospettive che apre, 
nelle questioni che pone e nei problemi che lascia inevasi. Il confronto con un punto di 
vista forte come questo e con il dibattito che innesca contribuisce senz’altro a chiarire i 
percorsi praticabili e quelli che non lo sono.

17	 K. Marx, Miseria della filosofia, a cura di F. Codino, in K. Marx, F. Engels, Opere complete, vol. 
VI, Editori Riuniti, Roma 1973, p. 218.

18	 Cfr. F.S. Oliverio, Su “L’ecosocialismo di Karl Marx” di Kohei Saito, in “Le parole e le cose2. 
Letteratura e realtà”, 22 luglio 2024, https://www.leparoleelecose.it/?p=49725.


