IL LAVORO DELLA FILOSOFIA.
SPINOZA, HEGEL E MACHEREY
SULLA PRATICA TEORICA

JASON READ

E possibile che ad Althusser e alla sua cerchia di collaboratori e studenti non sia mai
stato perdonato di aver elaborato il concetto di “pratica teorica”. Chi li ha criticati ha
sostenuto che questa concezione tentava di attribuire importanza alla filosofia, conside-
randola immediatamente pratica e produttiva, senza richiederle organizzazione o mate-
rialita. In questo modo, sovvertendo la tesi di Marx “I filosofi hanno solo interpretato
il mondo”, la filosofia diventava di per sé un atto pratico. Tuttavia, respingere questo
concetto significa fraintendere la posta in gioco nel tentativo althusseriano di pensare la
filosofia come una pratica particolare, cio¢ come qualcosa che ha sia dei limiti (al pari
di tutte le forme di prassi) sia degli effetti tangibili, anche se solo nella dimensione filo-
sofica. Uno dei fili conduttori del pensiero di Pierre Macherey ¢ il tentativo di riflettere
sia sulle implicazioni che sui presupposti della pratica teorica. Il problema della pratica
teorica, cio¢ di cosa la filosofia ¢ o fa, attraversa tutta la ricerca di Macherey, dagli scritti
su Spinoza ai lavori sulla letteratura e sulla storia della filosofia. Questo nodo centrale ¢
anche cio che da forma alla sua pratica individuale di insegnamento nei seminari di Phi-
losophie au sense large, ma anche ai suoi libri sull’utopia, sulla vita quotidiana, sull’u-
niversita e sul saggio, tutti definiti dal tentativo di pensare i presupposti e i limiti della
filosofia come prassi. Come accennato, questa riflessione sulla filosofia in quanto attivita
trasformativa si pud gia trovare in uno dei primi lavori filosofici di Macherey, Hegel o
Spinoza. Attraverso la lettura dei suoi scritti piu recenti, si pud continuare a vedere in
Hegel e Spinoza due idee diverse di pratica teorica, due prospettive divergenti su cosa
significa fare filosofia.

Strumenti intellettuali: Spinoza e la prassi

Al centro del ripensamento del concetto di prassi messo in atto da Macherey non c’¢
solo la differenza tra la filosofia spinoziana e quella hegeliana, ma anche il modo in cui
pensano la filosofia non solo come una sorta di prassi ma anche come una sorta di lavoro.
Sia Spinoza che Hegel sviluppano I’idea di prassi, o pratica teorica, considerando la fi-
losofia come una sorta di lavoro o di qualcosa ad esso analogo. Questa mia affermazione
puo venire accolta con facilita nel caso di Hegel, che fa del “lavoro del negativo” un
momento fondamentale per la comprensione di cosa significa pensare, connettendo cosi



96 Jason Read

il pensiero al lavoro, ma desta probabilmente sorpresa quando si pensa a Spinoza, il cui
more geometrico sembra allontanarsi da ogni dimensione del lavoro ai fini della pura
esposizione logica del pensiero. Tuttavia, in Hegel o Spinoza Macherey dimostra che il
metodo spinoziano ¢ piu simile a un processo di produzione che non a un atto puro del
pensiero astratto. Nel Trattato sull emendazione dell’intelletto, Spinoza stabilisce un’a-
nalogia diretta tra pensiero e lavoro. Cosi il testo:

come gli uomini all’inizio poterono fare con degli strumenti naturali delle cose faci-
lissime, sebbene faticosamente ¢ imperfettamente, ¢ fatte queste cose ne eseguirono altre
piu difficili con minore fatica e maggior perfezione, e cosi gradualmente procedendo dai
lavori piu semplici agli strumenti e dagli strumenti ad altri lavori e ad altri strumenti,
arrivarono a punto di eseguire tanti e tanto difficili lavori con poca fatica — cosi anche
I’intelletto con la sua forza innata si fa degli strumenti intellettuali con i quali si acquista
altre forze per altre opere intellettuali e da queste opere si forma altri strumenti, ossia il
potere d’indagare ulteriormente, e cosi avanza gradualmente, fino ad attingere il culmine
della sapienza.'

Come sostiene Macherey, i termini di quest’analogia pongono Spinoza in netto con-
trasto con Cartesio, che a un certo punto descrive anch’egli il pensiero come una sorta
di lavoro o di produzione. Secondo Cartesio il lavoro di un fabbro o di un altro artigiano
deve necessariamente seguire un metodo molto simile alla traiettoria filosofica seguita
da lui stesso, cominciando con strumenti modesti e rimandando il lavoro complesso a un
giorno lontano che potrebbe anche non arrivare mai. Come scrive Cartesio:

questo metodo imita infatti quelli delle arti meccaniche, che non hanno bisogno dell’a-
iuto di altre arti, ma indicano esse stesse le modalita di costruzione dei propri strumenti.
Se qualcuno dunque intendesse esercitarne una, per esempio, 1’arte del fabbro, e fosse
privo di ogni strumento, inizialmente sarebbe costretto a usare una pietra dura, o qual-
che blocco di ferro grezzo come incudine, a servirsi di un sasso in luogo del martello, a
adattare a forcipi dei pezzi di legno, e a raccogliere altre cose del genere per necessita;
infine, preparatele, non s’impegnera subito a martellare per fare spade o elmi, né altro che
si faccia con il ferro, ma, prima di tutto, fabbricherebbe martelli, incudini, forcipi e tutto
quanto di utile per lui rimanga. Con il quale esempio siamo edotti sul fatto che quando,
all’inizio, non abbiamo potuto trovare che alcuni precetti solo sbozzati, e che sembrano
innati alla nostra mente, piuttosto che preparati dall’arte, non si deve tentare per loro tra-
mite di dirimere le liti dei Filosofi, oppure di risolvere i problemi dei Matematici.?

Si tratta della stessa analogia, ma con risultati diversi, come si puo vedere nella traiet-
toria seguita in ciascun passaggio. Spinoza traccia una linea diretta che va dai modesti
inizi dell’uso di strumenti artigianali fino al culmine della sapienza umana, mentre Car-
tesio opta per un apologo che mette in guardia sull’inopportunita di cercare di risolvere
le dispute filosofiche con gli strumenti piu rudimentali a disposizione della mente. Cosi
come hanno idee diverse su dove la filosofia puo arrivare, i due filosofi divergono anche
nel tracciarne i primi passi. Per Spinoza cominciamo dagli strumenti che abbiamo na-
scendo, poiché, come sostiene, “siamo dotati di un’idea vera”; cosi il passo iniziale fa gia

1 B. Spinoza, Trattato sull’emendazione dell intelletto, Studio Editoriale, Roma 1990, p. 20.
2 R. Descartes, Regole per la guida dell’intelligenza, Bompiani, Milano 2000, Regola 8, punto 4,
p. 54.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 97

parte della ricerca del vero. L’idea da cui prendiamo le mosse ¢ sia un presupposto che
un limite. Come sostiene Macherey, “[l]e idee dalle quali bisogna pur ‘cominciare’ per
arrivare a conoscere non sono verita innate sulle quali si potrebbe fondare, una volta per
tutte e come su una base incrollabile, un ordine delle ragioni, ma sono un materiale da
lavorare, che deve essere profondamente modificato per poter servire poi alla produzione
delle verita™. Qui la differenza tra Cartesio ¢ Spinoza ¢ quella che marca la distanza tra
un metodo inteso come qualcosa di formale, imposto dall’esterno, e una forma di produ-
zione che si sviluppa durante e attraverso il processo del suo stesso dispiegarsi.

Ma al di 1a dell’analogia con il lavoro, I’idea di un metodo che ¢ contemporanea-
mente sia prodotto che produttivo puo essere rintracciata in tutto il pensiero di Spino-
za. Nel Tractatus theologico-politicus il metodo d’interpretazione delle Scritture non
esiste prima dell’interpretazione, ma viene prodotto in essa e attraverso di essa. Come
ci ricorda Macherey, il capitolo sul metodo fa la sua comparsa nel corso del processo
d’interpretazione: ¢ il settimo, non il primo. Cosi, ¢ nell’atto di leggere la Bibbia,
nell’avere a che fare con incongruenze e contraddizioni, che prende forma 1’idea di un
metodo che affronti la Scrittura cosi come si affronta lo studio della natura. Per arrivare
all’idea che “la conoscenza [della Scrittura] va ricavata esclusivamente dalla Scrittura
stessa, come la conoscenza della natura dalla sola natura”™, dobbiamo innanzitutto
affrontare le sue incongruenze, falle e contraddizioni. Il processo di trasformazione
produttiva, quindi, non riguarda solo la dimensione epistemologica, il come conoscia-
mo il mondo, ma anche quella ontologica, cio¢ il come questo mondo ¢ fatto. Come
sostiene Macherey nei suoi cinque volumi sull’Etica, 1l pensiero di Spinoza ¢ imper-
niato sulla priorita epistemologica e ontologica della causa; o meglio, per dirla proprio
con Macherey, riproducendo la formula Deus sive Natura, Causa seu ratio: la causa
e la ragion d’essere sono la stessa cosa. Conoscere, comprendere qualcosa significa
afferrare 1 suoi presupposti causali. Se questa formulazione sembra troppo lineare o
meccanica, presupponendo una causa per ogni effetto, & perd necessario ricordare che
per Spinoza solo la natura, cio¢ Dio, ha se stesso come causa unica; ogni altra cosa,
ogni essere finito che conosciamo esiste all’interno e per mezzo del modo in cui ¢ af-
fetto e trasformato da un altro. Cosi scrive Spinoza:

Si dice libera quella cosa che esiste in virtu della sola necessita della sua natura e che
¢ determinata ad agire soltanto da se stessa. Si dice, invece, necessaria, o piuttosto coatta,
quella cosa che ¢ determinata da altro a esistere ¢ a operare secondo una certa e determi-
nata ragione.’

Per la traduzione di questo passo ho seguito volentieri il suggerimento di Macherey,
il quale sottolinea che operandum deve essere tradotto collocandolo nell’area semantica
del compiere un’opera, ¢ non, come nella traduzione di Curley®, per descrivere sempli-
cemente una “produzione di effetti”. Mettersi all’opera significa compiere un’operazio-
ne all’interno e per mezzo delle altre cose, significa vivere, pensare ed esistere come

3 Cfr. P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 57.

4 B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di E. Giancotti Boscherini, Einaudi, Torino 1972,
p. 187.

5 B. Spinoza, Etica, a cura di E. Giancotti, Editori Riuniti, Roma 1988, Parte prima, def. 7, p. 88.

6  [L’autore fa riferimento all’edizione inglese curata da Edwin Curley, Princeton University Press,
Princeton 1994; N.d.T’]



98 Jason Read

modo, ciog¢ esistere solo all’interno e per mezzo delle relazioni con altri. L’essere finito,
il modo, non ¢ solo portato all’esistenza da altro, prodotto; esso si riproduce continua-
mente tramite le sue relazioni; ogni essere finito opera e agisce tramite le sue interazioni.
Ora, un testo filosofico € necessariamente una sorta di operazione, un modo di agire sui
propri presupposti e per mezzo di essi.

Quest’idea di filosofia come operazione non ¢ semplicemente una cosa che la filosofia
di Spinoza enuncia, ma ¢ cio che fa. L’ Etica ¢ un testo che opera all’interno e per mezzo
dei suoi presupposti. Questo modo di vedere ¢ certamente contrario alla rappresenta-
zione comune di Spinoza come pensatore che riflette sulla natura della realta sub specie
aeternitatis. Nella realta, la filosofia di Spinoza ¢ invece un tentativo di operare all’inter-
no e per mezzo dei suoi presupposti. Questi comprendono sia le forme di superstizione
che pongono ostacoli o limiti al pensiero, sia i progressi della matematica, delle scienze
in generale e persino della politica, i quali rendono possibile la produzione di nuovo
pensiero. Talvolta Spinoza presenta questi due presupposti come due forze in lotta, con-
trapponendo la superstizione al metodo matematico. Come scrive nell’Appendice alla
Parte prima dell’ Etica:

questa unica ragione sarebbe stata senza dubbio sufficiente a far rimanere in eterno
nascosta la verita al genere umano, se la matematica, che non si occupa dei fini, ma sol-
tanto delle essenze ¢ delle propricta delle figure, non avesse mostrato agli uomini un’altra
norma di verita, e oltre la matematica possono essere individuate anche altre cause (che
considero superfluo enumerare qui) per le quali ¢ potuto accadere che gli uomini [tuttavia
molto pochi rispetto all’intero genere umano] abbiano riconosciuto questi comuni pregiu-
dizi e siano stati guidati verso la vera conoscenza delle cose.”

In questo brano, superstizione e matematica sono presentati come due diversi tipi di
conoscenza; la prima ¢ orientata in base ai fini cui tendono i desideri umani da soddisfa-
re, mentre la seconda non contempla fini e produce cosi un’altra condizione di verita. La
conoscenza comporta I’abbandono di un criterio di verita in favore dell’altro.

In altri passaggi, tuttavia, I’ostacolo al pensiero razionale ¢ qualcosa che puo essere
trasformato, facendone un presupposto della conoscenza. Sempre nell’Appendice alla
Parte prima dell’Etica, infatti, Spinoza assume come fondamento provvisorio il fatto
che tutti gli uomini nascono “ignari delle cause delle cose” e “consapevoli delle proprie
volizioni e dei propri appetiti”®. Questa centralita dell’appetito o del desiderio come mo-
tore dell’azione umana ¢ condizione tanto dell’ignoranza che della conoscenza. Quando
la consapevolezza degli appetiti umani ¢ messa a fondamento della nostra conoscenza
diventa la base del pregiudizio, della fallace tendenza umana a vedere ogni cosa in natura
come orientata ai nostri scopi o contro di essi. Si tratta di un’idea inadeguata che puo

7  B. Spinoza, Etica, cit., Parte prima, Appendice, p. 118. Louis Althusser vede questa valutazione
dei principi del sapere come una formula che puo agire ad ampio spettro. Scrive infatti: “Possiamo
dire che la filosofia storicamente ¢ nata dalla religione, da cui ha ereditato i problemi fondamen-
tali, che si convertono in seguito nei grandi temi filosofici, per quanto con approcci e risposte
differenti: quelle per esempio riguardo all’origine, al fine o al destino dell’uomo, della storia e del
mondo. Nondimeno, sostengo che la filosofia si istituisce come tale, in senso rigoroso, quando si
costituisce la prima scienza: la matematica [...]. A partire da questo momento, si ¢ cominciato a
ragionare in un’altra maniera e su oggetti differenti: gli oggetti astratti” (L. Althusser, Sulla filoso-
fia, a cura di di A. Pardi, Unicopli, Millano 2001, p. 55).

8  B. Spinoza, Etica, cit., Parte prima, Appendice, p. 117.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 99

solo produrre altre idee inadeguate. Allo stesso tempo, pero, € possibile farsi un’idea
adeguata del desiderio, del ruolo dell’appetito nell’elaborazione della conoscenza. Come
sostiene Spinoza, il desiderio o 1’appetito “non ¢ altro che la stessa essenza dell’uomo,
dalla cui natura seguono necessariamente le cose che servono alla sua conservazione™.
Nello scarto tra queste due definizioni, tra la consapevolezza del fatto che I’appetire &
alla base della superstizione e la comprensione del desiderio come vera essenza dell’uo-
mo, si trova la differenza tra idee inadeguate e adeguate. Le prime sono necessariamente
inconsapevoli dei propri presupposti € assumono sé stesse come proprie cause, mentre
le seconde, collocando il desiderio all’interno di quello sforzo generale che definisce
I’esistenza, non solo comprendono la propria causa, ma ne colgono anche la molteplicita
costitutiva. Il desiderio, infatti, ¢ un’essenza fondamentalmente condizionata dalla sua
relazione con altri che operano su di esso e sui quali esso agisce a sua volta. In secondo
luogo, e cio che piu conta, la differenza tra questi due modi di comprendere il desiderio,
cio¢ tra idee adeguate e inadeguate, viene prodotto all’interno e per mezzo del metodo.
L’intera Etica puo essere vista come un lavoro di produzione, che parte dalle idee che
ne costituiscono i presupposti (I’'immagine di Dio, ma anche di noi stessi) e su queste
lavora per produrre conoscenza, trasformando la materia grezza in concetti. Tra questi, il
piu celebre ¢ quello che trasforma I’immagine di Dio, da soggetto antropomorfo simile a
un giudice legislatore, nel Deus sive natura che é causa immanente; ma possiamo anche
aggiungere la trasformazione del desiderio come causa finale, dell’appetito attraverso il
quale ci relazioniamo al mondo, in qualcosa che comprende se stesso in quanto prodotto
delle proprie interrelazioni.

L’intera filosofia di Spinoza pud essere compresa come una sorta di operazione, un
processo che si svolge all’interno di cio che ¢ dato e agisce su di esso per trasformarlo.
Macherey descrive il processo in questi termini, con una particolare attenzione per il
fondamentale lessico dell’ Etica:

Sostanza, attributi, modi, quali appaiono in questi principi preliminari, sono 1’esatto
equivalente di quella pietra mal digrossata di cui i primi fabbri hanno avuto bisogno
per “cominciare” il loro lavoro; si tratta di nozioni ancora astratte, semplici parole, idee
naturali che assumono un vero e proprio significato solo a partire dal momento in cui
funzionano nelle dimostrazioni e vi producono effetti reali, esprimendo cosi una potenza
di cui non dispongono all’inizio.!

A questa lista possiamo aggiungere il desiderio (e Dio), tutte parole che compaiono
nella mente come idee inadeguate, come limiti ma anche presupposti del sapere, venen-
do poi trasformate in nozioni del senso comune. Cosi I’ Etica propone e sviluppa un tipo
di pratica filosofica che agisce sulle proprie condizioni di partenza, sulle superstizioni e
il sapere del suo tempo, trasformandole per produrre un sapere nuovo.

Hegel: il lavoro del negativo

In Hegel o Spinoza, Macherey sostiene che uno degli aspetti poco riconosciuti che
accomunano i due pensatori ¢ 1’idea di un metodo immanente al suo oggetto. Si tratta

9  1vi, Parte terza, prop. 9, scolio, p. 180.
10 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 59.



100 Jason Read

di uno dei punti di prossimita che Hegel non vede, limitandosi a criticare Spinoza per
la sua definizione meramente formale di metodo geometrico. Parte di questo mancato
riconoscimento si deve al problema della dialettica, e a quello del fine ultimo, o felos.
Ecco lo snodo in cui Macherey vede la maggior distanza tra Spinoza ¢ Hegel. La que-
stione centrale ¢ quella della possibilita di una dialettica senza scopo finale, ossia di cio
che Nick Nesbitt chiama “dialettica positiva”, contrapposta a una dialettica definita dal
telos e dalla totalita''.

Questa contrapposizione, o distanza, passa attraverso il modo in cui il lavoro funge da
figura del pensiero. In un testo scritto anni dopo il suo importantissimo Hegel or Spinoza
e intitolato Petits Riens. Ornieres et derives du quotidien, dedicato al problema della
vita quotidiana, Macherey si rivolge a quella particolare rappresentazione del lavoro che
definisce I’idea hegeliana sia del travaglio del pensiero che del processo di realizzazio-
ne della storia'?. Questa riflessione prende le mosse da un passaggio impervio, il brano
della Piccola logica in cui la famosa espressione “astuzia della ragione” emerge da una
discussione su meccanicismo e chimismo. Come scrive Hegel:

La ragione ¢ tanto astuta, quanto potente. L’astuzia consiste in generale nell’attivita
mediatrice che, facendo in modo che gli oggetti operino 1’uno sull’altro in conformita alla
loro natura e si consumino nell’operare 1’uno sull’altro, tuttavia realizza soltanto il suo
fine, senza mischiarsi direttamente in questo processo. Si puo dire in questo senso che la
provvidenza divina si comporta come 1’astuzia assoluta rispetto al mondo. Dio lascia fare
gli uomini con le loro passioni e i loro interessi particolari, e cid che ne risulta ¢ 1’attua-
zione dei suoi intenti, che sono qualcosa di diverso da cio per cui si sono primariamente
adoperati quelli di cui Dio si serve.'

Anche la famosa astuzia della ragione, che da forma alla riflessione di Hegel sulla
storia, sulla ragione e sul progresso, puo essere vista come una figura del lavoro, della
trasformazione materiale. Questa rappresentazione descrive il lavoro come qualcosa che
ha a che fare non tanto con una certa padronanza della materia da assoggettare al volere,
quanto con la dimensione del mediare e dell’operare. Il lavoro ¢ di per s¢ mediazione.
Lavorare significa infatti interporre un oggetto o un processo, uno strumento o una mac-
china, tra me e ci0 che sto trasformando, e utilizzare le proprieta dell’oggetto anziché la
mia volonta. Si tratta di un’immagine del lavoro che ¢ prometeica non tanto nel senso
classico del mito di Prometeo, quanto in un senso piu limitato che tiene conto del fatto
che il dono di Prometeo, il fuoco, € pur sempre uno strumento che deve essere domato per
servire agli scopi umani. Il fuoco agisce esattamente come uno strumento, poiché pone un
processo chimico, la combustione, tra I’intento dell’uomo e I’oggetto su cui questo lavora.

Per non limitarsi a trasformare il mondo e realizzare il proprio desiderio ¢ necessa-
rio subordinarsi ad esso, ai suoi processi chimici e meccanici. Solo attraverso questa
negazione di sé la volonta riesce a dispiegarsi. Come scrive Macherey, “[n]el senso piu
proprio del termine, la ragione lavora insinuandosi nel mondo tramite uno stratagemma:
tutto il lavoro infatti, come abbiamo visto, prende la forma di una sorta di processo di

11 Cfr. N. Nesbitt, Reading Capital’s Materialist Dialectic: Marx, Spinoza, and the Althusserians,
Brill, Leiden 2024.

12 Cftr. P. Macherey, Petits Riens. Ornieres et derives du quotidien, Le Bord de L’Eau, Paris 2009.

13 G.W.E. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, a cura di V. Verra, UTET,
Torino 1981, §209, p. 434.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 101

détour, tramite il quale il soggetto mette in atto la propria liberta, sfruttando le forme che
necessariamente determinano la realta”'*. La liberta, le nostre libere intenzioni vengono
realizzate tramite la loro stessa negazione. Le immagini del lavoro offerte da Spinoza e
Hegel sono nettamente distinte, anche se attraversano lo stesso fondamentale complesso
di problemi e dinamiche. Cid su cui Spinoza si concentra ¢ I’inizio dell’azione, le sue
condizioni di partenza, e in questo modo chiarisce subito che il processo del lavoro ¢ gia
iniziato, che abbiamo gia gli strumenti e le capacita per cominciare a produrre, a trasfor-
mare il mondo. Viceversa, Hegel concentra la sua attenzione sul fine, sul zelos, piu che
sull’esordio del processo: ciod che fa del lavoro un esempio di astuzia della ragione ¢ il
fatto che noi dobbiamo in qualche modo allontanarci dal nostro scopo e rivolgere 1’at-
tenzione alle condizioni materiali del processo necessario a realizzarlo. In altre parole, &
il fine che organizza e porta avanti il processo.

A un primo sguardo potrebbe sembrare che, poiché quest’immagine illustra 1’astu-
zia della ragione all’opera nella storia, essa non sia applicabile alla filosofia, al lavoro
del pensiero. Le lezioni hegeliane sulla filosofia della storia mostrano come il processo
storico si serve delle passioni, degli interessi e persino delle idiosincrasie dei singoli
individui per realizzare i1 propri scopi. Giulio Cesare o Alessandro Magno potevano
ben aver in mente solo interessi e passioni personali, ma queste loro passioni hanno
portato di fatto al dispiegarsi dello spirito del mondo. In questo senso sono stati come
il fuoco che, bruciando, viene messo all’opera nella fusione dell’acciaio o nella cottura
del cibo. Ma il pensiero, la filosofia, sembra non avvalersi di una simile mediazione
tramite strumenti, risolvendosi nello sviluppo interno dell’idea. La filosofia non an-
drebbe mai a cercare se stessa al di fuori di sé. Tuttavia, come Macherey ribadisce, il
pensiero hegeliano cerca di trovare il fondamento della logica interna della razionalita
nella storia, nella politica e nella cultura. La filosofia ¢ costantemente proiettata fuori
di sé, allo scopo di trovare la logica e la razionalita immanente a tutto il pensiero. E
ancora una volta non si tratta di qualcosa che Hegel semplicemente afferma, ma di
un’operazione che il suo pensiero compie. Mentre infatti le diverse figure che illustra-
no il pensiero di Hegel possono apparire contingenti, giustapposte — i momenti storici
come quello di Antigone o della Rivoluzione francese che punteggiano la Fenomeno-
logia dello spirito, le istituzioni sociali come i ceti o la polizia che danno forma alla
Filosofia del diritto, e persino gli esempi che appaiono occasionalmente nella Logica
— il compito della filosofia ¢ proprio quello di rivelare la loro necessita interna, il loro
essere momenti del concetto. Cosi Macherey:

in questo modo liberta e necessita, trascendenza e immanenza non son piu alternative,
’una all’altra in contrapposizione, bensi il fronte e retro dello stesso foglio di testo, della
stessa trama, che puo essere letta sia dal punto di vista dell’oggetto, che da quello del
soggetto e che insieme, anche se con approcci diversi, convergono nello stesso luogo; un
processo che sta alla filosofia rendere esplicito.'

La filosofia, quindi, deve necessariamente uscire da sé, andare nel mondo, indugiare
nei dettagli della storia e della cultura, non per tornare semplicemente in s¢, ma per
trasformare questi eventi, per renderli razionali. A renderli tutti intellegibili, parte inte-
grante dello stesso processo, ¢ un’identica astuzia della ragione, un atto che si realizza

14 P. Macherey, Petits Riens, cit., p. 69.
15 Ivi, p. 70.



102 Jason Read

nel suo perdersi attraverso il lavoro, la storia e la filosofia.

E possibile che la differenza tra le idee di lavoro di Spinoza e di Hegel appaia piti mar-
cata di quella che intercorre tra la rappresentazione del lavoro in Spinoza e in Cartesio.
Spinoza e Cartesio illustrano idee fondamentalmente diverse sul metodo. Per Cartesio
€sso € necessario in quanto criterio e garante esterno del pensiero, mentre per Spinoza
si tratta sia di un presupposto che di un prodotto della conoscenza. Quanto a Spinoza e
Hegel, invece, il nodo ¢ la diversa concezione del lavoro stesso. Dobbiamo intenderlo
come un’operazione governata da condizioni e cause o come governato da un telos, da
un fine che giustifica e organizza intrinsecamente il processo? Cid non significa che
telos e fini siano assenti dalla concezione spinoziana del lavoro e del suo rapporto con
la conoscenza. Nella Prefazione alla Parte quarta dell’Etica, Spinoza torna a parlare del
lavoro per chiarire il valore e i limiti di termini come perfezione e imperfezione, bene e
male, concetti che nella Parte prima aveva gia liquidato come immaginativi e inadeguati.
Come sostiene Spinoza, sebbene questi termini non riflettano alcuna caratteristica del
mondo, il quale non ¢ né perfetto né imperfetto, né buono né cattivo, essi esprimono pur
sempre qualcosa che riguarda i nostri progetti e le nostre azioni sul mondo e nel mondo.

Chi ha deciso di fare qualcosa e I’ha portata a compimento, dira di averla condotta a
termine; e non egli soltanto, bensi chiunque abbia conosciuto esattamente 1’intenzione
dell’ Autore di quell’opera ¢ il suo scopo. Per esempio, se qualcuno abbia visto una certa
opera (che suppongo non sia stata ancora compiuta) e abbia appreso che lo scopo dell’ Au-
tore di quell’opera ¢ di costruire una casa, dira che la casa ¢ imperfetta e, al contrario,
tosto che abbia visto che la costruzione sia stata portata al termine che il suo Autore aveva
stabilito di darle, dira che ¢ perfetta. In realta se qualcuno vede una certa opera, della qua-
le non ne aveva vista mai una simile, e non conosce I’intenzione dell’artefice, egli senza
dubbio non potra sapere se quell’opera sia perfetta o imperfetta. Sembra anzi che questo
sia stato il primo significato di questi vocaboli.'¢

Tutti questi elementi portano Spinoza a una trasvalutazione etica del bene e del male,
termini che possono essere compresi solo in relazione a uno scopo specifico, desidera-
to, di un essere umano ideale. Quindi, mentre Hegel fa della teleologia il fondamento
della razionalita del lavoro, della storia e del pensiero, Spinoza relega il telos a un ruolo
limitato e ambivalente. La teleologia, lo scopo, puo fornire un criterio per valutare i
nostri progetti, ma si limita a questo; se applicata alla natura o al mondo, ¢ solo fonte di
fraintendimenti. Il suo ambito di applicazione ¢ fondamentalmente limitato, circoscritto
all’agire umano; e visto che come uomini siamo spesso all’oscuro dei fini altrui, questo
concetto ¢ fonte piu d’ignoranza che di conoscenza. Per Hegel, il telos ¢ il presupposto
per superare la natura finita e limitata di ogni singolo progetto: ¢ il fine che tiene insieme
ogni cosa. La teleologia ¢ la griglia che rende intellegibili non solo le nostre azioni, che
necessariamente passano per altri mezzi, ma anche 1’agire e il pensare.

Le differenti concezioni del lavoro in Spinoza e in Hegel mostrano anche la differenza
tra le due filosofie in generale. Il pensiero di Spinoza ¢ regolato e sorretto dall’idea di
causa, di relazione causale; quello di Hegel ¢ regolato e tenuto insieme dall’idea di fine.
In modi diversi, entrambi sottolineano il carattere fondamentalmente finito del pensiero
e dell’azione; rimarcano il fatto che sia il pensare che I’agire hanno luogo a partire da una
posizione precisa e sono condizionati dalle condizioni della loro possibilita. Per Spinoza

16  B. Spinoza, Etica, cit., Parte quarta, Prefazione, p. 231.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 103

queste condizioni sono sia dei vincoli che dei presupposti, mentre per Hegel i1 limiti sono
gia ricompresi nell’astuzia della ragione. In altre parole, il fuoco puo ben perseguire il
proprio operato secondo la chimica della combustione, ma cio non gli impedira di diven-
tare uno strumento nelle nostre mani, sottoposto ai nostri scopi.

Gli inizi e i fini della filosofia

Ora, in che modo queste due diverse immagini o rappresentazioni del lavoro ci pos-
sono riportare alla questione della pratica teorica, cio¢ al tipo di lavoro praticato dalla
filosofia? Da un certo punto di vista, trovare un vero e proprio contrasto tra Spinoza e
Hegel nelle loro idee di lavoro sembra un errore. Un altro dei punti di contatto tra i due
pensatori ¢ il loro insistere sulla necessita di andare oltre le rappresentazioni figurative
per giungere al concetto. In Spinoza, quest’operazione si concretizza nella necessita di
abbandonare il primo genere di conoscenza, gravata dall’immaginazione, per arrivare
alle nozioni comuni, che stanno nella parte e nel tutto. Nick Nesbitt ben tratteggia questo
passaggio nei seguenti termini:

Per Spinoza la differenza fondamentale tra le idee inadeguate, immaginarie (che neces-
sariamente ci vengono dalla percezione dei sensi) e le nozioni comuni ¢ che queste ulti-
me non riguardano alcuna cosa singolarmente data, realmente esistente, bensi esprimono
qualita comuni a tutte le cose in generale.!”

In modo del tutto simile, Hegel sostiene che la filosofia deve necessariamente spinger-
si oltre il pensiero rappresentativo e figurativo per arrivare al livello del concetto'®. Un
altro dei punti di sovrapposizione o d’intersezione tra Spinoza e Hegel ¢ il comune ten-
tativo di andare oltre la rappresentazione, alla ricerca invece della comprensione. Come
dice Althusser, “il concetto di cane non abbaia”'®. Sembra dunque che per Spinoza e per
Hegel una figura o un’analogia, anche quella che riguarda il lavoro, sia da intendersi
come una sorta di esempio pedagogico e non come un vero momento del pensiero. Allo
stesso tempo, pero, sia per Spinoza che per Hegel 1’atto di pensare ¢ cosi strettamente
legato all’idea di lavoro, alla produzione intesa come operazione e come fatica, che I'im-
magine sembra difficilmente separabile dal concetto, dalla pratica filosofica.

Ora, che cosa significa pensare la filosofia come operazione? Macherey affronta que-
sta domanda in un saggio intitolato proprio La philosophie comme opération®, un testo
che puo essere considerato sia un’ulteriore sviluppo dell’idea di operazione, maturato
attraverso la lettura di Spinoza, che una riflessione sulla pratica teorica. Quest’ultima
viene definita da Macherey in questo modo:

Con “pratica teorica” non s’intende una formula magica che garantisca a priori, sin
dall’inizio, I’identita di pensiero e prassi: essa indica piuttosto un processo in cui queste

17 N. Nesbitt, op. cit., p. 203.

18  Cfr. G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, a cura di E. De Negri, La Nuova Italia, Firenze
1984, vol. I, p. 25.

19  Cfr. L. Althusser, L oggetto del Capitale, in 1d. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, Milano 2006,
p. 191.

20  P. Macherey, La philosophie comme opération, in Histoires de dinosaure. Faire de la philosophie
(1965-1997), PUF, Paris 1999, pp. 139-151.



104 Jason Read

due stesse operazioni vengono prodotte, una trasformazione all’interno della quale sia
teoria che prassi prendono forma, opponendosi, differenziandosi 1’una dall’altra e I’una
con I’altra; nel senso che entrambe vengono messe al lavoro, in un processo in cui appare
chiaro che non esiste una teoria pura (che sarebbe limitata all’espressione di astratti prin-
cipi) né una pratica pura, che si pretenda innocente, o non giudicabile, nel paragone tra
intenzioni iniziali e risultati.”!

Questa ¢ una definizione che in qualche modo attraversa il pensiero di Hegel, mo-
strando, come effettivamente Macherey fa, che I’alternativa “Hegel o Spinoza” implica
anche un’interrelazione tra “Hegel e Spinoza” o, meglio ancora, “Hegel sive Spinoza”.
A questo punto ¢ chiaro che cio che Spinoza e Hegel hanno in comune ¢ il rifiuto dello
schema classico che giustappone praxis e poiesis, caratterizzate 1’una dalla liberta e 1’al-
tra dalla necessita. Ancora con le parole di Macherey:

Che cosa distingue I’operazione da un’azione in generale? Si tratta del fatto che la
prima ¢ inserita in un processo, procede a partire da un intervento iniziale, che in quanto
tale presuppone degli intermediari e un punto di vista: per produrre lavoro, ¢ necessario
assumere un punto di vista particolare, prendere una posizione, perché senza far questo ¢
impossibile entrare in una relazione reale con un contenuto determinato.?

Un’operazione implica sia un intervento, che ha necessariamente un focus e un obiet-
tivo, sia una mediazione: deve agire sulle proprie particolari condizioni di partenza e per
mezzo di esse. Come sottolinea Macherey, 1I’operazione agisce spesso su queste condi-
zioni allo scopo di trasformarle o comunque alterarle. Cio che determina il lavoro della
filosofia non ¢ il suo ipotetico telos, 1o scopo che darebbe una volta per tutte senso alle
altre attivita, bensi il fatto che essa esamina costantemente le proprie condizioni di pos-
sibilita in rapporto agli effetti, e viceversa. “In quanto operazione, la filosofia ¢ pratica in
sé, in ogni suo campo d’intervento, e per il fatto di mettere in discussione i presupposti
stessi con cui il processo viene portato avanti; in questo modo essa ¢ in grado di scoprire
I’estensione tendenzialmente infinita dei suoi processi”?. Il lavoro, incluso quello del
pensiero, non deve essere inteso come un’azione il cui felos o scopo deve smarrirsi per
potersi individuare, negarsi attraverso la mediazione della necessita per potersi realizza-
re; il lavoro si presenta piuttosto come un processo che produce degli effetti che eccedo-
no e trasformano la sua scaturigine.

La pratica filosofica, la filosofia intesa come operazione, ¢ filosofia che non si lascia
guidare né da un’origine, né da uno scopo finale. Il suo punto di partenza ¢ determinato
dalle circostanze storiche particolari, e si tratta allo stesso tempo di una condizione di
possibilita e di un limite. Stabilire o strutturare a priori il nostro punto di partenza non
¢ in nostro potere, giacché esso ¢ appunto cid da cui prendiamo avvio. D’altra parte la
filosofia non ¢ nemmeno mai interamente orientata a uno scopo, a un telos, a un oggetto.
Il fine cui giungiamo non ¢ mai quello esattamente previsto. L’atto del pensiero, cio¢,
trasforma necessariamente anche lo scopo finale. Come sostiene a ragione Althusser,
I’inizio e il fine del pensiero devono essere visti come problemi di natura interamente
teologica, ¢ in quanto tali affrontati dalla filosofia come sue condizioni d’esordio®. Si

21 Ivi, p. 143.
22 Ivi, p. 145.
23 Ivi, p. 149.

24  Cfr. L. Althusser, Filosofia per non filosofi, a cura di G.M. Goshgarian, Dedalo, Roma 2014, p. 78.



®

11 lavoro della filosofia. Spinoza, Hegel e Macherey sulla pratica teorica 105

tratta tuttavia di problemi non strettamente filosofici, o0 meglio di questioni che la filo-
sofia non ¢ in grado di risolvere. In altre parole, pensare la filosofia come operazione,
come pratica, significa poter fare a meno sia delle origini, intese come atto di fonda-
zione, che dello scopo finale, inteso come felos. Senza cause iniziali o finali, la pratica
teorica ci appare proprio come una sorta di operazione che agisce sul pensiero, insieme
al pensiero e tramite esso. Come ha sostenuto Jean Matthys a proposito del confronto
di Althusser con Spinoza, non si tratta tanto di trovare un fondamento filosofico, quanto
piuttosto di demolire ogni fondamento che voglia appoggiarsi al dato, al felos oppure
ancora all’identita del soggetto®. E proprio Spinoza, il pensatore spesso associato alla
contemplazione filosofica eterna, rende possibile pensare la filosofia come una pratica
mai definitivamente compiuta, perché sempre in corso.

[tr. it. di Aurelia Delfino]

25 Cfr. J. Matthys, Althusser lecteur de Spinoza. Genése et enjeux d’une éthico-politique de la théo-
rie, Editions Mimésis, Milano 2023, p. 25.



