VERUM INDEX SUI ET FALSI

ETIENNE BALIBAR

Per questa conferenza celebrativa di Hegel o Spinoza di Pierre Macherey, adattero in
inglese una presentazione orale che avevo offerto nel 2015 in occasione di una preceden-
te celebrazione dello stesso libro, organizzata congiuntamente da Filippo Del Lucchese,
Chantal Jaquet, Warren Montag, Pierre-Francois Moreau e Pascal Sévérac alla Sorbona.
I1 titolo ¢ rimasto invariato, nell’originale latino.

Hegel o Spinoza ¢ stato pubblicato per la prima volta in francese, nella collana cre-
ata e diretta da Louis Althusser, nel 1979. E ormai un classico, mai scomparso dalle
liste di lettura accademiche di tutto il mondo. La sua tesi provocatoria (che Spinoza in
realta “confutava” in anticipo I’interpretazione della sua filosofia proposta da Hegel) ¢
diventata un modello per tutta una serie di letture che affrontano le opere filosofiche sub
specie actualitatis. Certamente puo essere utilizzata a prescindere dalla congiuntura in
cui ¢ stata scritta, e tuttavia la conoscenza di questa pud contribuire alla comprensione
delle sue intenzioni e delle sue poste in gioco. Un’indicazione di questa dipendenza ¢
data dalla prefazione di Macherey alla nuova edizione del 1990, che “ribalta”, per cosi
dire, le conclusioni della prima.

Esaminero questa congiuntura attraverso la seguente lente: il legame che si puo stabi-
lire tra la celebre frase spinozista: verum index sui et falsi (a cui Macherey fa riferimento
nella sezione del suo libro su “Idea adeguata e idea inadeguata™), e quella che era
stata la “problematica” del “gruppo Spinoza” formato da Althusser e dai suoi studenti
tra la fine degli anni Sessanta e 1’inizio degli anni Settanta®. Nei suoi Elementi di au-
tocritica del 1974, Althusser scrive: “Se non siamo stati strutturalisti possiamo, adesso,
confessare perché: perché siamo sembrati esserlo, ma non lo siamo stati, perché dunque
¢ accaduto questo singolare malinteso, da cui sono stati tratti interi libri. Siamo stati
colpevoli di una passione ben altrimenti forte e compromettente: siamo stati spinoziani.
A modo nostro, naturalmente™. Ma chi ¢ esattamente questo “Noi”? Come minimo

P. Macherey, Hegel o Spinoza, a cura di E. Marra, ombre corte, Verona 2016, p. 75.

I due libri fondatori, Per Marx (del solo Althusser) e Leggere il Capitale (di Althusser e di alcu-
ni suoi discepoli), furono entrambi pubblicati nell’autunno del 1965. Per una teoria della pro-
duzione letteraria di Macherey, che per molti aspetti costituisce il “terzo volume” di Leggere
il Capitale e comunque un complemento essenziale della stessa ricerca, raccoglie i saggi scritti
nel ’65 e ’66 (cfr. P. Macherey, Per una teoria della produzione letteraria, PGreco, Milano
2024).

3 L. Althusser, Elementi di autocritica, Feltrinelli, Milano 1975, pp. 27-28. Piu avanti, nello
stesso testo, si legge quanto segue: “Mi accontenterd di un ultimo tema: quello del famoso

o —



48 Etienne Balibar

deve includere Macherey, e persino concedergli un posto centrale... infatti possiamo
tranquillamente sostenere che senza il contributo di Macherey, “Noi” non saremmo mai
stati spinozisti — o non allo stesso modo*. Sarebbe quindi troppo semplicistico vedere
nel libro di Macherey del 1979 la realizzazione posticipata della formula di Althusser
secondo cui “[n]ella ripetizione anticipata di Hegel da parte di Spinoza, abbiamo cercato
e creduto di discernere a quali condizioni una filosofia potrebbe produrre effetti a servire
al materialismo, sotto le proclamazioni e i silenzi, [...] grazie [...] al dispositivo teorico
delle sue tesi, in breve, grazie alle sue posizioni’. Si tratta piuttosto di rivelare la reci-
procita (ma anche, in parte, la tensione) tra le formulazioni di Althusser e Macherey nel
primo periodo. La loro posta in gioco riguarda il “materialismo”, certo, ma soprattutto la
“dialettica”. E mi sembra che siano ancora importanti per i nostri usi attuali di Spinoza,
Hegel, Marx — separatamente o insieme.

Mettiamo a confronto due testi. Il primo, che devo citare a lungo con alcuni tagli, pro-
viene da Hegel o Spinoza, nella sezione finale del capitolo sul more geometrico (“Idea
adeguata ¢ idea inadeguata”). A pagina 66, leggiamo:

Ne deriva una conseguenza importantissima: un’idea non pud essere pit 0 meno
adeguata alla maniera di una rappresentazione che imita pitt 0 meno bene il suo mo-
dello e che puo essere valutata secondo questo grado di conformita. La teoria dell’i-
dea adeguata elimina dall’ordine della conoscenza ogni normativita e nel contempo
impedisce il ritorno dell’illusione finalista che assilla le teorie classiche della cono-
scenza. L’idea ¢ completamente adeguata nella misura in cui € cosi necessariamente e
in assenza di ogni intervento di un libero arbitrio: ¢ questa la chiave della sua oggetti-
vita. Cio ¢ espresso da Spinoza in una formula provocatoria: “tutte le idee, in quanto
sono riferite a Dio, sono vere”. “In quanto sono riferite a Dio” significa nel loro
essere comprese secondo la necessita causale di quel processo che le ha generate. Da
questo punto di vista, tutte le idee sono adeguate; tutte le idee sono vere. Tutte le idee
comprese le idee inadeguate o confuse; anche le idee false sono a loro modo vere.
Per questo motivo Spinoza scrive: “verum index sui ef falsi”. Nella natura stessa del
vero ¢’¢ qualcosa che fa riferimento alla possibilita di errore e che la spiega [...] In

‘verum index sui et falsi’. Ho detto che esso ci era parso autorizzare una concezione ricorrente
della ‘rottura’. Ma non aveva solo questo senso. Affermando che ‘il vero si indica da sé e indica
il falso’, Spinoza scartava la problematica del ‘criterio di verita’. Se si pretende di giudicare
della verita che si possiede con un ‘criterio’ qualunque, ci si espone al problema del criterio,
giacché esso deve essere vero, e questo all’infinito. Che il criterio sia esterno (I’adeguamento
dello spirito e della cosa, come nella tradizione aristotelica) o interno (I’evidenza cartesiana),
in ogni caso il criterio ¢ da rifiutare: esso ¢ infatti la figura di una Giurisdizione o di un Giudice
che deve autenticare e garantire la validita del Vero. E con lo stesso movimento Spinoza scarta
la tentazione della Verita: da buon nominalista (il nominalismo poteva allora essere, per rico-
noscimento dello stesso Marx, I’anticamera del materialismo) Spinoza parla solo del ‘vero’. Di
fatto, la Verita e la Giurisdizione del Criterio vanno sempre di pari passo, poiché il criterio ha
la funzione di autenticare la Verita del vero. Scartate le istamze (idealiste) di una teoria della
conoscenza, Spinoza suggeriva allora che ‘il vero’ ‘si indica da sé’, non come Presenza ma
come Prodotto, nel doppio senso del termine ‘prodotto’ (risultato del lavoro di un processo che
lo ‘scopre’), come rivelantesi nella sua stessa produzione” (ivi, p. 32).

4 Alcune indicazioni che evidenziano questo fatto si possono trovare nel libro ormai classico di W.
Montag, T. Stolze (eds.) The New Spinoza, University of Minnesota Press, Minneapolis-London
1997. Cft. anche E. Delruelle, “Nous avons été spinozistes . Spinoza et le Marxisme en France, in
Q. Landenne, T. Storme (eds.), L 'Actualité du “Tractatus” de Spinoza et la question théologico-
politique, Editions de 1’Université de Bruxelles, Bruxelles 2014.

5 L. Althusser, Elementi di autocritica, cit., p. 30.



Verum index sui et falsi 49

Spinoza, invece [che in Cartesio], la teoria dell’errore ¢ subito inclusa in quella della
verita ed ¢ tutt’uno con essa: anche le idee false sono idee singolari e, in un caso come
nell’altro, il problema consiste nel sapere come siano prodotte necessariamente.®

E interessante notare che Macherey non avrebbe potuto scrivere che “la teoria dell’i-
dea adeguata elimina dall’ordine della conoscenza ogni normativita” se, invece della
frase verum index sui et falsi (che compare nella lettera 74 di Spinoza ad Albert Burgh
del 1675), avesse citato I’altrettanto famosa “variante” che compare nell’Etica 11.43:
veritas norma sui et falsi, spesso considerata come ‘“‘significante” la stessa cosa. Per-
ché Macherey privilegia il verum index sui... unendolo a un commento dettagliato delle
proposizioni dell’Etica 11 che riguardano le idee vere e false, e la dipendenza di questa
opposizione dalla piu fondamentale dottrina dell’adeguatezza? Per due motivi, presu-
mo: perché ¢ piu frequente nelle discussioni dell’idealismo tedesco, da Jacobi in poi’;
e perché ¢ quella scelta da Althusser quando, insieme all’habemus enim ideam veram
del Trattato sull’emendazione dell intelletto, vuole indicare I’opposizione tra la filosofia
della produzione della conoscenza di Spinoza e le “teorie classiche della conoscenza”,
che cercano una garanzia a priori per I’accesso alla verita, sia essa trascendentale, me-
tafisica o addirittura dialettica®.

Da qui I’importanza di un altro testo, che cronologicamente viene prima: nella Pre-
fazione a Leggere il Capitale (1965), Althusser aveva fatto due volte riferimento a un
importante articolo appena pubblicato da Macherey (probabilmente in accordo con lui),
A propos de la rupture, selezionando le seguenti frasi:

Una scienza progredisce, cio¢ vive, solo grazie all’estrema attenzione che presta ai
punti in cui ¢ teoricamente fragile. In base a questi criteri, essa dipende meno [...] da cid
che sa che da cio che non sa; il suo presupposto assoluto ¢ concentrarsi su questo ignoto,
e porlo in modo rigoroso come un problema. Ma I’ignoto di una scienza non ¢ cio che 1’i-
deologia empirista pensa [...] ma per eccellenza [...] tutto cid che in essa “suona vuoto”
a un orecchio attento, nonostante la sua pienezza.’

P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., pp. 74-75.

Si veda G. Stieg, Goethe et Spinoza, in “Revue germanique internationale”, vol. 12, 1999, pp.

63-75.

8 L. Althusser, Elementi di autocritica, cit., p. 20: “Dietro questo travestimento dell’errore in
ideologia restava un fatto: la dichiarazione d’opposizione tra la verita e 1’errore, e questo
¢ oggettivamente uno dei sintomi della nascita, del sorgere di una scienza (quando si tratta
veramente di una scienza). Senza dubbio, per quanto si dica, io non ero legato ad un’opposi-
zione ‘non dialettica’ della scienza e dell’ideologia: mostravo infatti che questa opposizione
era ricorrente, dunque storica e dialettica, poiché ¢ solo a condizione d’aver ‘scoperto’ e
‘acquisito’ la ‘verita’ che lo scienziato puo allora, e solo allora, da questa posizione con-
quistata, volgersi alla preistoria della scienza e qualificarla, in tutto o in parte, come errore,
come ‘tessuto di errori’ (Bachelard), anche se vi riconosce delle verita parziali da considerare
eccezioni o delle anticipazioni da raccogliere (ad esempio: I’Economia classica, il Socialismo
utopistico): ma anche queste eccezioni sono possibili solo perché le verita parziali e le antici-
pazioni della preistoria sono allora riconosciute e identificate come tali a partire dalla verita
infine scoperta e posseduta. ‘Habemus enim ideam veram...” (Spinoza). E in effetti in quanto
(enim) possediamo (habemus) un’idea vera che... Possiamo anche dire: ‘Verum index sui et
falsi’; il vero si indica da s¢ e indica il falso; dunque il riconoscimento dell’errore (come pure
delle verita parziali) ¢ la ricorrenza del vero”.

9 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, in 1d. et al., Leggere il Capitale, Mimesis, Mila-

no 2006, p. 28.

N



50 Etienne Balibar

E soprattutto:

11 fatto che questo ci costringa a porre il problema della “rottura epistemologica” [...]
anche per Marx accresce notevolmente il nostro compito [...] dobbiamo pensare (in
modo del tutto inedito) il rapporto tra una scienza e 1’ideologia che I’ha fatta nascere e
che continua ad accompagnarla silenziosamente pit 0 meno per tutta la sua storia [...]
una tale osservazione ci pone di fronte al problema di una scienza che non ¢ una scienza,
ma un’ideologia che non ¢ una scienza. Tale constatazione ci mette di fronte alla consta-
tazione che ogni scienza [...] puo essere pensata solo come una “scienza dell’ideologia”,
[questo fatto] ci sconcerterebbe, se non fossimo avvertiti della natura dell’oggetto della
conoscenza, che puo esistere sotto forma di ideologia solo nel momento della costituzione
della scienza che ne produrra la conoscenza nella modalita specifica che la definisce.'

Si puo subito notare che, laddove Althusser, citando Macherey in nota, utilizza il ter-
mine scienza, ed elabora il processo “epistemologico” della “costituzione della scienza”
e le tracce o la “continuazione” che esso comporta, Macherey utilizzava sistematica-
mente il termine teoria o subordinava il termine scienza alla categoria piu generale di
“teoria”:

Spinoza ¢ veramente il primo ad aver formulato teoricamente il rapporto tra teoria e
ideologia: il punto essenziale ¢ che si tratta di un rapporto vero. Se la teoria ¢ sempre te-
oria dell’ideologia, e se la conoscenza del terzo tipo ha sempre bisogno della conoscenza
del primo tipo, ¢ proprio perché un’idea ¢ tanto reale quanto intelligibile.!

Nel suo articolo originale, Macherey aveva scritto che “forse Althusser avrebbe do-
vuto sviluppare le allusioni che ha fatto due volte a Spinoza”; ma, nel suo commento
retrospettivo del 1999, che suona terribilmente autocritico (dichiarandolo un testo “teo-
reticista” e rimproverandogli un “tono da maestro di scuola”), si trovano alcuni chiari-
menti chiave:

Era quantomeno bizzarro presentare questa replica della “filosofia positiva” di Au-
guste Comte come il nec plus ultra di un marxismo “teorico” [...] Bachelard, Koyré,
Canguilhem, Foucault che diventano maestri di marxismo, fatemi il piacere. Ancora piu
incongruo, aver fatto di Spinoza un partner in questa operazione...'

E continua:

Questo ci permette di capire che tipo di uso facevamo allora della filosofia di Spinoza, e
perché ci interessava tanto: la usavamo come un’arma che rivolgevamo contro una rappre-
sentazione meccanica del rapporto tra il reale e il pensiero [...] e vedevamo nello spinozi-
smo uno strumento per introdurre una certa dose di dialettica interna nella comprensione
di questo rapporto. Puod sembrare strano, ma il gancio che coglievamo nella dottrina di

10 Ivi, p. 44. Cfr. anche P. Macherey, 4 propos de la rupture, in Histoires de dinosaure. Faire de la
philosophie (1965-1997), PUF, Paris 1999, pp. 9-34. L’articolo di Macherey ¢ stato pubblicato
originariamente su “La Nouvelle Critique” (n. 166) nel maggio 1965. Lo stesso Macherey 1’ha
inserita con un commento retrospettivo nell’antologia dei suoi saggi Histoires de dinosaure, dove
le due formule selezionate da Althusser si trovano alle pagine 16 e 18.

11 Ibidem.

12 Ivi, p. 23.



Verum index sui et falsi 51

Spinoza era una tendenza dialettica che credevamo di trovare in essa [...]. In altri termini,
non vi vedevamo tanto un’ontologia naturalista che produceva effetti etici specifici, quanto
un’epistemologia storica in potenza, il cui sviluppo avrebbe distrutto le strutture della teoria
classica della conoscenza basata sull’opposizione del soggetto e dell’oggetto [...]. Abbiamo
letto I’Etica [ ...] privilegiando la Parte II [ ...] perché speravamo di trovarvi una definizione
del pensiero immediatamente articolata con una certa pratica della filosofia.'?

Quale esattamente? E stato anche chiamato “il lavoro del (concetto)”, illustrando una
“concezione della filosofia come pratica”:

Che cos’¢ un confronto di idee? [...] Non ¢ forse un confronto interno che mette in evi-
denza la modalita con cui si propongono posizioni antitetiche, dove uno standard comune
esiste solo se si determinano certe precise condizioni, che non precedono il dibattito, ma ne
derivano? In un certo senso recuperiamo qui 1’idea di Spinoza, quando dichiara che “il vero
indica se stesso e il falso (verum index sui et falsi), allo stesso modo in cui una luce che illu-
mina se stessa illumina anche le tenebre”: il che significa che il rapporto tra vero e falso non
¢ simmetrico, poiché solo il vero ha il potere di rivelare la non verita del falso che ¢ anche,
paradossalmente, la sua verita in quanto falsita, poiché la negazione o la privazione non ¢
nulla “in s¢’, quindi non puo appropriarsi di sé. Alla fine, siamo portati a pensare che il falso
sia solo una forma o una modalita del vero, un avatar della sua espressione o esposizione,
che avviene in relazione all’ordine dell’esposizione e all’interno del suo quadro, dove viene
introdotto attraverso un’operazione retroattiva. Althusser diceva che, nella formula di Spinoza
verum index sui et falsi, ’elemento decisivo per il significato ¢ et falsi, perché elimina ogni
rappresentazione della verita come manifestazione solitaria e vittoriosa di se stessa, dimenti-
cando che la verita esiste solo sullo sfondo dell’errore [...]. In un certo senso, quindi, la teoria
¢ sempre “teoria dell’ideologia”, come avevo scritto, sia perché succede all’ideologia che era
il suo terreno originario [...] sia perché crea progressivamente una distanza tra I’ideologia e se
stessa, come risultato del suo lavoro, e assume 1’ideologia come proprio oggetto. Ho cercato
di renderlo comprensibile con una libera parafrasi di Spinoza sull’immaginazione del sole “di-
stante 200 piedi” [...] Questo era analogo all’idea althusseriana che [...] alla fine non c¢’¢ via
d’uscita dall’ideologia: piuttosto che tagliarci dall’ideologia, la rottura epistemologica sarebbe
un taglio all’interno dell’ideologia, manifestando una discrepanza che separa 1’ideologia da
se stessa [...] L’ideologico non ¢ mai adeguato a se stesso [...] e se la scienza non puo essere
paragonata all’ideologia, ¢ perché emerge come misura di questa inadeguatezza, dello sposta-
mento all’interno dell’ideologia rispetto all’ideologia..."

Infine, siamo portati a intendere che, sotto le spoglie di un’autocritica, Macherey sta
sostanzialmente riaffermando la sua posizione (“I’idea di fondo era giusta [je touchais
juste sur le fond]”), pur colmando implicitamente la distanza tra Hegel e Spinoza: il
processo di conoscenza viene descritto come “uno sviluppo dinamico che nasce dalle
sue contraddizioni interne”, mentre 1’idea di trovare in Spinoza una “tendenza dialettica
[disposition a la dialectique]”) ¢ collegata a un’interpretazione della “rottura epistemo-
logica” come “spostamento rispetto all’ideologia” reso possibile dalla valutazione della
sua “inadeguatezza interna”. Non ¢ forse questo, ci chiediamo, un equivalente di quello
che Althusser, nella sua Prefazione a Leggere il Capitale, aveva chiamato “effetto di
conoscenza [effet de connaissance]”"? Vale a dire non solo una produzione di conoscen-

13 Ivi, pp. 23-24.
14 1Ivi, pp. 25-29.
15 L. Althusser, Dal Capitale alla filosofia di Marx, cit., p. 57.



52 Etienne Balibar

ze (o di “oggetti di conoscenza’), ma una suddivisione nel campo della conoscenza tra
la conoscenza propriamente detta e 1’elemento ideologico con cui si rompe. Percio la
dottrina “spinozistica” secondo cui non ¢’¢ comunicazione tra il reale e I’idea di questo
reale si giustifica nei termini di un’altra idea attribuita a Spinoza come interpretazione di
verum index sui: la scienza ¢ una vera e propria trasformazione di idee false in idee vere
(o di idee inadeguate in idee adeguate); essa “produce” verita all’interno del sapere at-
traverso I’intendere e lo spostare la méconnaissance ideologica (1’ignoranza o, meglio, il
misconoscimento). Si arriva cosi a intendere la formula chiave (che in realta Althusser ha
preso in prestito da Macherey, anche se ha contribuito alla sua scoperta) “foute science
est science de l’idéologie” (“ogni scienza [teoria] ¢ una scienza [teoria] dell’ideologia’)
che deriva da una comprensione “dialettica” del verum index sui et falsi.

Ma questo approccio dialettico di Spinoza viene rivendicato contro Hegel. Rende
addirittura Spinoza “piu dialettico di Hegel”, almeno un altro tipo di dialettico'®. Non
siamo piu dell’idea che fosse arbitrario leggere Spinoza in questo modo. Forse trasfor-
mata internamente, questa interpretazione “dialettica” di Spinoza ¢ presente piu che mai.
E sopravvissuta all’autocritica di Macherey, che ha preso di mira il suo (“nostro”) teore-
ticismo e il rifiuto del tono dogmatico con cui era stata proposta.

In questa stabilita, tuttavia, vedo un problema piuttosto che una soluzione (e non dico
che Macherey non vedrebbe il problema a sua volta...) — un problema senza soluzione
semplice, né in termini spinozistici né in termini epistemologici, in cui Hegel continuera
a rendere piu difficile il nostro compito. Sbarazzarsi di Hegel non ¢ un compito facile.
Proviamo a indagare alcune delle sue dimensioni.

In primo luogo, € necessaria una deviazione attraverso I’interpretazione della variazione
della formula di Spinoza tra index sui e norma sui, sia usata che soppressa nei riferimenti
che abbiamo appena citato. Non si tratta di una differenza innocente. In effetti, alcuni
degli elementi del nostro problema potrebbero trovarsi li, dal momento che propone due
modelli per I’idea dell’effettivita o dell’efficacia della verita: da un lato, il modello della
manifestazione (rendere visibile, percepibile, il falso o I’errore in quanto tale), dall’altro
il modello della rettifica, quindi un conflitto di valori antitetici (rettificare o correggere
I’errore). Non sono a conoscenza di molti commenti su questo punto (forse mi ¢ sfuggito
qualcosa), ma in ogni caso credo che vada inscritto in una lunga catena significante che
parte da Aristotele (che nel De anima 1, 5, 411 a 5-7 scrive che il giusto/retto ¢ giudice di
se stesso e del curvo!” e ci rende possibile conoscere entrambi) e arriva ad Adorno (che
inverte la formula: “Se Spinoza proclamo la celebre proposizione ‘verum index sui et
falsi’, noi dichiareremo che ‘falsum index sui et veri’”'®). Grazie a diversi commentatori
delle giovani generazioni, possiamo identificare alcuni dei legami intermedi'. Secondo

16  “Autrement dit il serait nécessaire, pour y voir plus clair sur ce point, de revenir, sous controle,
a une certaine forme de dialectique hégélienne, épurée de sa dimension téléologique et ainsi en
quelque sorte rematérialisée” (P. Macherey, Histoires de dinosaure, cit., pp. 33-34).

17  “mediante il retto conosciamo il retto e il curvo. Il regolo ¢ giudice di entrambi mentre il curvo
non ¢ giudice né di se stesso né del retto” (Aristotele, De Anima, a cura di R. Laurenti, in Opere,
vol. 4, Laterza, Roma-Bari 1983, p. 124).

18  Th.W. Adorno, Introduzione alla dialettica, ETS, Pisa 2020, p. 185.

19  F. Manzini, “Verum index sui et falsi”: de Spinoza a Boyle (a Aristote), in “Archives de Philoso-
phie”, vol. 4, n. 73, Bulletin de bibliographie spinoziste XXXII, 2010, pp. 741-744; A. Klajnmann:
Althusser lecteur d’“habemus enim ideam veram”, in Méthode et art de penser chez Spinoza, Edi-
tions Kimé, Paris 2006, p. 62 ss.; L. Vinciguerra, Spinoza et le signe. La genése de l'imagination,
Librairie philosophique Vrin, Paris 2005, p. 283 ss.



Verum index sui et falsi 53

Diego Tatian®, essi devono includere la proposizione di Marx nel Manoscritto del 1843
sulla Critica del diritto statuale hegeliano: “la democrazia ¢ la verita della monarchia, ma
la monarchia non ¢ la verita della democrazia™'!, che la rende intelligibile... 1l cambia-
mento dei termini di supporto segnala che la proposizione “epistemologica” o “logica”
porta sempre con sé¢ anche un’implicazione “politica”. Se si legge la serie completa in
Spinoza stesso, sembra esserci allo stesso tempo un’equivalenza e uno scambio di funzio-
ni: la formula normativa (verum norma sui et falsi) si accompagna a un contesto in cui si
pone 1’accento sull’idea del falso come privazione (mancanza di adeguatezza dell’idea,
ed errore come conoscenza “confusa”, priva di chiarezza), mentre la formula descrittiva
o dimostrativa (verum index sui et falsi) si sposa con quello che Deleuze chiama lo stile
conflittuale (polemico, politico) di Spinoza (che caratterizza anche il Trattato teologico-
politico, 1a cui dottrina della democrazia si fonda sulla critica dell’immaginario teologi-
co). Cosi, norma punta a una rottura dell’intelletto con I’errore e il tipo di conoscenza che
produce la sua “falsita”, mentre index punta all’idea che I’immaginazione (come regime
di finzione) abbia la capacita di resistere alla razionalita, che non sia inesistente.

Se “traduciamo” I’opposizione nel linguaggio dell’“ideologia”, otteniamo un’oscil-
lazione tra il concetto di ideologia come /’altro della conoscenza scientifica o teorica,
quindi “vera”, e il concetto di ideologia come [’oggetto (o uno degli oggetti, ma neces-
sario) della conoscenza teorica. Da qui I’oscillazione tra quella che definirei un’interpre-
tazione “debole” della tesi di Macherey (quella adottata da Althusser quando cita Ma-
cherey) e un’interpretazione “forte” (quella dello stesso Macherey, poi riaffermata nella
sua autocritica), che spiega anche I’oscillazione tra le due categorie “scienza” e “teoria”.
Nella dottrina “teoretica” di Leggere il Capitale (e del gruppo althusseriano dell’epoca),
¢ “teoria” a portare il significato forte, mentre “scienza” porta solo quello debole. Nella
“teoria”, come sappiamo, si combinano le funzioni della scienza e della filosofia.

Possiamo ora tornare ai rapporti tra epistemologia e dialettica, concentrandoci sulla
questione dell’““errore”, con i suoi lati negativi ¢ affermativi. Dobbiamo dire (come ha
fatto Macherey) che I’“epistemologia francese” ha immaginato una “dialettica” della
produzione di conoscenza che nasce dalla continua correzione dell’errore? Mi sembra
che la risposta debba essere sfumata. I diversi autori della lista “canonica” devono es-
sere trattati separatamente. Ovviamente, nessuna idea del genere si trova in Koyré, che
ha certamente un atteggiamento favorevole rispetto alla dottrina spinozista del “meto-
do” come riflessivita immanente alla “norma dell’idea vera”?, ma vede la “rivoluzione

20 D. Tatian, La izquierda spinoziana, in Spinoza disidente, Tinta Limén, Buenos Aires 2019, p. 118.

21 K. Marx, Critica del diritto statuale hegeliano, in K. Marx, F. Engels, Opere, vol. 3, Editori Riu-
niti, Roma 1976, p. 33, come anche I’opposizione tra Leibniz ¢ Hegel per come ¢ stata interpretata
da Jean Hyppolite in Logica ed esistenza. Saggio sulla Logica di Hegel, Bompiani, Milano 2017,
p. 437 ss.

22 “Da cio si conclude che il metodo non ¢ altro che conoscenza riflessiva o idea di idea. E poiché
non si da I’idea d’idea se prima non si da idea, non si dara metodo se prima non si dia un’idea.
Percio sara un buon metodo quello che mostra in che modo la mente debba essere diretta secondo
la norma di un’idea vera data. Inoltre, poiché il rapporto che c¢’e tra due idee ¢ identico a quello
che c’é tra le essenze formali di quelle idee, da cio segue che la conoscenza riflessiva dell idea
dell’ente perfettissimo sara superiore alla conoscenza riflessiva delle restanti idee, ossia sara
perfettissimo quel modo che mostra come debba essere diretta la mente secondo la norma dell i-
dea data dell’ente perfettissimo” (B. Spinoza, Trattato sull 'emendazione dell intelletto, in Opere,
a cura di F. Mignini, Mondadori, Milano 2006, p. 38. Koyré¢ ha pubblicato una traduzione e un
commento del trattato. L’epistemologia e la storia della scienza di Koyré hanno forti radici in
Husserl, che fu il suo mentore dopo aver lasciato la Russia e prima di trasferirsi in Francia.



54 Etienne Balibar

scientifica” come il prodotto di una matematizzazione (quindi idealizzazione) del con-
cetto di movimento, resa possibile dalla distruzione dell’opposizione aristotelica tra fe-
nomeni terrestri ¢ celesti. Da parte sua, Canguilhem (nel suo omaggio alla memoria di
Jean Hyppolite) aveva scritto che I’intenzione e 1’errore sono i criteri del pensiero®,
sottolineando la stessa idea in un saggio successivo (// cervello e il pensiero, 1980) con
I’obiettivo di opporsi all’idea del pensiero come funzione vitale (o addirittura come se-
gno di finitudine nel pensiero di un essere vivente) e all’analogia tra i processi cerebrali
e il funzionamento di un computer®. Segue la definizione della funzione specifica della
filosofia come “rivendicazione della Prima Persona” (1’“i0”), indipendente dalla metafi-
sica del cogito cartesiano, la cui conseguenza etica ¢ la decisione personale di affrontare
la ferocia della folla: Ultimi barbarorum!* Infine ¢’¢ Cavaillés, che parla esplicitamente
di “dialettica del concetto” (invece che di “filosofia della coscienza”) nella sua filosofia
della conoscenza matematica, ma non lascia spazio all’*“errore” in questa definizione (il
“divenire” matematico procede dalla verita a una verita piu generale, non dal falso al
vero, ¢ sempre gia stabilito nel regno della certezza)?.

Solo nell’opera di Bachelard troviamo le chiare espressioni di un primato epistemo-
logico dell’errore, come era stato sostenuto nello stesso periodo da un altro studente di
Althusser, Dominique Lecourt?’. Di fatto, la nozione bachelardiana di conoscenza pre-
scientifica come “un tessuto di errori positivi, tenaci, solidali [un tissu d’erreurs tenaces
et solidaires]”* serviva agli althusseriani per indicare una delle dimensioni dell’ideolo-
gia (sia teorica che pratica) e, retroattivamente, la sua funzione di “ostacolo epistemolo-
gico”. Nella sua citazione di Macherey, Althusser si avvicina molto a questa “dialettica”
bachelardiana, in quanto spiega che la rottura epistemologica si distribuisce nel tempo,
nel processo di conoscenza scientifica in cui il superamento dell’errore forma il rovescio
del processo di conoscenza e lo costituisce. Questa ¢ gia una nozione di “rottura prolun-
gata” che sara definita piu tardi da Althusser (Elementi di autocritica): possiamo ben dire
che Macherey I’aveva anticipata e suggerita fin dall’inizio. Un altro punto importante &
il seguente: ribattezzando 1’““errore” come “ideologia”, Althusser si libera certamente

23 Cfr. G. Canguilhem, Sulla scienza e la contro-scienza, in Scritti filosofici, a cura di A. Cavazzini,
Mimesis, Milano 2004, pp. 29-34.

24 “Propositi, errori, I’abbiamo detto, sono segni distintivi del pensiero [dessein, erreur: marques de
la pensée]” (1d., Il cervello e il pensiero, in Scritti filosofici, cit., p. 53). Si deve adesso paragonare
la “filosofia segreta” di Canguilhem rivelata da Michele Cammelli, dove i riferimenti non sono
a Spinoza o Hegel, ma a Cartesio e Nietzsche in una lettura molto originale (cfr. M. Cammelli,
Canguilhem philosophe. Le sujet et [ 'erreur, PUF, Paris 2022).

25 Lapresunta reazione di Spinoza all’assassinio dei fratelli De Witt nel 1672. La scena e la formula
colmano anche la distanza con I’impegno di Jean Cavailles (che affermo di agire come “spinozi-
sta”, per necessita, nell’aderire alla lotta di Resistenza antinazista).

26 Recentemente, Hourya Benis Sinaceur ha sostenuto che nell’epistemologia di Cavaillés c¢’¢ anche
un’ispirazione hegeliana (Jean Cavailles philosophie mathématique, PUF, Paris 1994). Una ver-
sione modificata e tronca del verum index sui ¢ presente nell’ultimo paragrafo di Sulla logica e
la teoria della scienza (postumo), dove le ispirazioni spinoziste e hegeliane sembrano contribuire
a una critica congiunta delle “filosofie della coscienza” (Husserl e Brunschvicg): “Cio che viene
dopo ¢ piu di cio che era prima [...] perché emerge necessariamente da esso e porta ogni volta nel
suo contenuto il segno singolare della sua superiorita [...]” (J. Cavailles, Sulla logica e la teoria
della scienza, Mimesis, Milano 2006, p. 76).

27  D. Lecourt, L epistemologia storica di Gaston Bachelard, in G. Canguilhem, D. Lecourt, L epi-
stemologia di Gaston Bachelard, a cura di F. Bonicalzi, Jaca Book, Milano 1997, pp. 95-176.

28  G. Bachelard, La filosofia del non. Saggio di una filosofia del nuovo spirito scientifico, a cura di
G. Quarta, Armando, Roma 1998, p. 39.



Verum index sui et falsi 55

dello psicologismo, ma le cose sono meno chiare per quanto riguarda il pedagogismo di
Bachelard, o la sua insistenza sulla funzione educativa della conoscenza scientifica per
la mente. Sarebbe forse possibile affermare che il “teoreticismo” (rapidamente rinnegato
da Althusser e dai suoi stretti discepoli) ¢ una copertura per un piu profondo e proble-
matico “pedagogismo” o “dogmatismo”. Lungi dall’essere eliminato quando la funzione
della “teoria” viene provvisoriamente spogliata dalle sue sfumature positivistiche (I’idea
della teoria come “scienza delle scienze”) e sottoposta a una nozione politica di “lotta di
classe nella teoria” volta a correggere le “deviazioni” dal materialismo nel campo della
conoscenza, questo pedagogismo diventa ancora pit forte. E solo nella costellazione di
brevi saggi del 1976 (in particolare la Prefazione al libro di Lecourt /I caso Lysenko), che
Althusser arrivera all’idea di un “primato euristico” dell’errore sulla verita (allora attri-
buito a Lenin...) che ci costringerebbe, paradossalmente, a “parlare di errore senza verita
e di deviazioni senza norma”?. Un’idea che deve piu a certi passaggi di Pascal nelle sue
dispute teologiche che a Spinoza o a Hegel. Parlare di pedagogia e di pedagogismo signi-
fica perd che sono in gioco dei valori. E una categoria che Althusser ha cercato di evitare,
ma che ha un ruolo centrale in Bachelard (“les valeurs de la connaissance rationnelle”)
e anche in Canguilhem. Quando la conoscenza scientifica che stabilisce i “fatti” affron-
ta e corregge gli errori, diventa essa stessa un valore o un’attivita portatrice di valore.
Potremmo addirittura parlare, con Nietzsche, della “volonta di verita” immanente alla
distruzione degli errori e del suo rapporto problematico con la vita. Quindi, nonostante
le precauzioni da osservare per non identificare la “normativita” con la “normalita” o la
“normalizzazione”, le questioni epistemologiche sono sussunte nei giudizi morali.

A questo punto, prima di tornare infine a Spinoza, ¢ necessaria una seconda deviazio-
ne, questa volta verso alcuni aspetti dell’eredita hegeliana. Oggi piu che mai, una forte
attrazione verso la dialettica hegeliana della “potenza del negativo” (e, nella formula-
zione di Gérard Lebrun, della sua “pazienza”) ¢ in atto in questa rappresentazione della
conoscenza come un processo in cui il divenire della verita deve includere il “supera-
mento” (Aufhebung) dell’errore come “il negativo”. Si veda in particolare la prefazione
alla Fenomenologia dello spirito:

47. La filosofia, al contrario, non considera la determinazione inessenziale, ma la con-
sidera in quanto ¢ essenziale. Elemento ¢ contenuto della filosofia non ¢ I’astratto o il
non-effettuale, ma I’effettuale, 1’autoponentesi, cio che vive in sé, ’essere determinato
che ¢ nel proprio concetto. L’elemento della filosofia ¢ il processo che si crea e percorre
i suoi momenti; e questo intero movimento costituisce il positivo e la verita del positivo
medesimo. Cosi la verita racchiude in sé anche il negativo, ossia cio che si chiamerebbe il
falso qualora potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare astrazione.
Cio che sta dileguando deve anzi venir considerato esso stesso come essenziale; esso,
cio¢, non ¢ da considerare nella determinazione di un alcunché rigido, che, tagliato via
dal Vero, debba venir abbandonato, dove che sia, al di fuori di questo; né d’altronde il
vero ¢ da considerare come un alcunché positivizzato e morto, giacente inerte dall’altra

29 L. Althusser, Storia finita, storia senza fine, prefazione a D. Lecourt, I/ caso Lysenko, Editori
Riuniti, Roma 1977, p. XXXI. Da qui deriva una tesi sul rapporto tra politica e verita come “ale-
atorio” e continuamente “diviso” (scindé, schismatique nella traduzione tedesca), che mantiene
I’immanenza (“nessuna istanza puo giudicare e decidere dall’alto”) ma neutralizza anche la que-
stione dell’accumulazione e dell’appropriazione del sapere...

30  Cfr. il mio saggio su “Histoire de la vérité”, in E. Balibar, Passions du concept. Epistémologie,
théologie et politique. Ecrits II, La Découverte, Paris 2020, pp. 37-101.



56

(e

Etienne Balibar

parte. L’apparenza ¢ un sorgere e un passare che né sorge, né passa, ma che ¢ “in s¢” [cio¢
sussiste intrinsecamente], ¢ costituisce 1’effettualita e il movimento della vita della verita.
Per tal modo, il Vero ¢ il trionfo bacchico dove non ¢’¢ membro che non sia ebbro; e poi-
ché ogni membro nel mentre si isola altrettanto immediatamente si risolve, — il trionfo ¢
altrettanto la quiete trasparente e semplice. Nel tribunale di tal movimento non sussistono
né le singole figure dello Spirito né i pensieri determinati; ma essi, come sono momenti
negativi e dileguanti cosi anche sono positivi e necessari. — Nell’intiero del movimento,
concependo I’intiero come quiete, cio che nel movimento medesimo vien distinguendo,
e assumendo una particolare esistenza determinata, ¢ conservato come qualcosa che ha
reminiscenza di s¢; come qualcosa il cui essere determinato ¢ il sapere di se stesso, mentre
tale sapere ¢ altrettanto immediatamente un essere determinato.’!

58. Nello studio della scienza tutto sta quindi nel prendere su di sé la fatica del con-
cetto [Begriff]. La scienza richiede attenzione intorno al concetto come tale, e intorno
alle determinazioni semplici, come quelle, per es., dell’esser-in-sé, dell’esser-per-sé,
dell’eguaglianza con se stesso ecc.; esse sono infatti puri automovimenti che si potreb-
bero chiamare anime, se il loro concetto non designasse qualcosa di piu elevato che non
quelle. L’abitudine di dirigersi secondo rappresentazioni si adatta cosi male a sopportare
I’interruzione introdotta in queste dal concetto, come mal vi si adatta il pensiero formale
che, raziocinando, farfalleggia intorno a pensamenti irreali. Quell’abitudine ¢ da dirsi
un pensare materiale, una coscienza accidentale, cui rimane ostico, immersa com’essa ¢
nel contenuto, risollevare dalla materia il proprio Sé ed essere presso di sé. A sua volta il
raziocinare ¢ la liberta staccata dal contenuto, ¢ un fatuo aggirarsi al di sopra di esso; a
questa fatuita si addossa il compito di abbandonare cotale liberta; il compito non gia di
essere un arbitrario principio motore del contenuto, anzi di calare in esso quella liberta,
di farlo muover mediante la sua propria natura, ossia mediante il Sé in quanto gli appar-
tiene, — e di contemplare questo movimento. Rinunciare alle personali scorribande nel
ritmo immanente dei concetti, non intervenirvi con arbitrio o con una sapienza acquistata
purchessia: ecco la discrezione che costituisce essa stessa un momento essenziale dell’at-
tenzione rivolta al concetto.

59. Nell’atteggiamento raziocinante occorre far meglio risaltare i due lati, secondo i
quali ad esso ¢ opposto il pensare concettivo [begreifenden]. Da una parte quell’atteg-
giamento si comporta negativamente verso il contenuto da esso appreso: lo sa confutare
e annientare. L’intendere che il contenuto non sia cosi o cosi, ¢ il meramente negativo;
¢ il punto supremo che non va oltre s¢ verso un nuovo contenuto; anzi, per avere ancora
un contenuto, si deve raccattare qualche cos’altro, donde che sia. E la riflessione nell’To
vuoto, la fatuita del suo sapere. Ma tale fatuita non dice soltanto che ¢ futile quel con-
tenuto, ma che lo ¢ anche un tal modo d’intendere: esso ¢ infatti il negativo che non
scorge in sé il positivo.?

Nella Fenomenologia, nonostante 1’obiettivo di pensare la sostanza come soggetto
viceversa), Hegel non ontologizzava il movimento della verita, o lo ontologizzava

solo nella misura in cui identificava I’essere con il processo, il divenire, il metodo (as-
soluto) (cio che Althusser ha poi chiamato il “processo senza soggetto”); ma certamente
eliminava il moralismo che si associava all’isolamento del “falso” o di una “falsita”
che ¢ mera falsita, esistente come tale astrattamente. Rimane ovviamente un rapporto

31
32

G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, La Nuova Italia, Firenze 1963, p. 37.
Ivi, p. 49.



Verum index sui et falsi 57

costitutivo tra conoscenza e pedagogia, poiché la teoria ¢ una formazione, la formazione
del suo “soggetto” e I’emergere di una “forma”. Ma questa pedagogia viene per cosi
dire universalizzata (o assolutizzata), si trasferisce nella storia universale. Ovviamente,
¢ nell’idea che esista una intrinseca positivita del falso se considerato dall’angolo del
suo superamento nella conoscenza, derivante dalla sua negazione, che possiamo trovare
allo stesso tempo la maggiore vicinanza e la piu forte opposizione a Spinoza. Questo &
esattamente il punto di Macherey in Hegel o Spinoza:

Sembra quindi che sulla questione della verita, Spinoza e Hegel arrivino a conclusio-
ni analoghe. E vero che sono raggiunte in seguito a percorsi differenti ed espresse con
termini molto diversi. Ma, come riconoscono gli stessi due autori, che cos’¢ un risultato
considerato esteriormente al processo che lo determina? Cio vale anche per il nostro
obiettivo, che non consiste nel confrontare le due filosofie al fine di assimilarle; questo
sarebbe possibile solo al costo di una illecita semplificazione del loro contenuto, che con-
durrebbe a un vero rovesciamento di senso. Il nostro obiettivo ¢ semmai quello di mettere
in evidenza un fenomeno assai sconcertante, il fatto cio¢ che Hegel si dichiari quanto pit
distante dallo spinozismo proprio sul punto in cui le due dottrine sembrano avvicinarsi:
non avrebbe forse potuto prendere atto di questa convergenza momentanea anche a costo
di denunciarne in seguito il carattere superficiale, scoprendone altri motivi che gli permet-
tono di prendere le distanze?*

Ma la differenza irriducibile ¢ tra due “immagini del pensiero” (come direbbe De-
leuze): una (Hegel) fotalizza il reale per includerlo “dialetticamente” nella propria sfera;
I’altra (Spinoza), implicitamente materialista, evita di cadere in questo “delirio” o “bac-
canale” grazie alla tesi della separazione e dell’irriducibilita degli attributi (che Althusser
interpreta come tesi critica).

Permettetemi un’ultima considerazione. Cido che né Macherey nel suo articolo del
1965 né Althusser nella sua citazione hanno realmente spiegato, ¢ comprendere cosa sia
un errore quando si elimina la teleologia del “divenire soggetto della sostanza” come in-
teriorizzazione del reale al proprio concetto. Ma forse possiamo provare a chiarire questo
punto cruciale sulla base dello svolgimento dell’argomentazione di Macherey in Hegel
o Spinoza sull’*idea inadeguata e adeguata”, dove si invoca la formula verum index sui
et falsi. Si tratterebbe di una dottrina propriamente spinozista (o post-spinozista) della
funzione o dell’errore nella conoscenza, sia a livello di conoscenza (o apprendimento)
individuale sia, cosa piu interessante, a livello di “nozioni comuni”, cosa che comporta
un’interazione di errore e conoscenza nello sviluppo della scienza. Proviamo a proporre
una soluzione, anche per decidere se esiste un’aporia.

La prima cosa che potremmo dire ¢ che il costante rifiuto di Spinoza dell’idea di
negativita non presenta una sottrazione o una mancanza (posizione di Althusser nella
sua Soutenance d’Amiens del 1975: checché se ne dica, ci sara sempre in Spinoza una
“mancanza” o un’assenza: quella della categoria di contraddizione), ma corrisponde
all’introduzione di qualcos’altro, che potremmo chiamare assertivita o affermativita.
Naturalmente, cio diventa piu chiaro se leggiamo Spinoza dopo aver letto Hegel. L’af-
fermativita sta nel fatto che, per Spinoza, il passaggio dal primo al secondo ¢ al terzo tipo
di conoscenza non & né una negazione né un rifiuto di quelle idee che, alla luce del vero,
appaiono false, ma ¢ un modo per estrarre dall’idea falsa il suo contenuto affermativo e

33 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 81.



58 Etienne Balibar

affermarlo come tale (o renderlo percepibile). Chi legge Deleuze non puo sorprendersi
di questa interpretazione. Essa ¢ ovviamente legata all’idea che, se I’errore non ¢ cer-
tamente nulla di “positivo”, tuttavia tutte le idee (comprese quelle false) sono “vere”
nell’intelletto di Dio dove, sub specie aeternitatis, sono collegate alla loro causa prima®*.

Sappiamo che questo non significa che le idee esistono in un “cielo delle idee” (o,
come in Malebranche, sono oggetto di una “visione in Dio”): significa che le idee
false sono concatenate con la stessa necessita delle idee vere, che per questo motivo
forniscono ed esibiscono una “norma” di intelligibilita comune a tutte le idee. Le loro
essenze ed esistenze (cio¢ formazione e distruzione) possiedono una necessita che esse
stesse non intendono, ma che puo essere percepita e affermata come tale. Questa vera
comprensione della necessita delle idee false, o del loro “ordine di connessione” (ordo
et connexio) definisce il “metodo” che porta alla tesi dell’adeguatezza come carattere
intrinseco delle idee: la verita e la falsita sono qualita o proprieta delle idee e delle loro
connessioni che non sono mai “esterne”, una relazione a qualcosa di diverso da loro
stesse. Quindi, affermare le idee false come tali significa formarsi un’idea adeguata
dell’inadeguatezza stessa, o portare attivamente 1’adeguatezza — cio¢ la necessita — alle
idee inadeguate, all’interno dell’elemento del pensiero.

Ma questo porta a una domanda piu enigmatica. Spinoza segue davvero il suo “me-
todo”, o fa cio che dice di fare, cio che deve essere fatto seguendo la “normativita”
o Dorientamento dell’intelligenza adeguata dell’inadeguato (un conatus, appunto)?
Direi si e no, ancora una volta, perché ho la sensazione che nelle sue argomentazioni
rimarra un décalage tra il livello degli “affetti” e quello delle “idee” di primo tipo (im-
magini o finzioni). E chiaro che 1’obiettivo di tutta 1’argomentazione dell’Etica (rias-
sunta in Etica V.10) ¢ quello di dare alla vita affettiva un ordine intelligibile (ordinem
ad intellectum) che neutralizzi le sue continue oscillazioni (fluctuatio animi). In questo
processo, 1’interesse concettuale per il “contenuto-pensiero” delle idee sembra essere
perso o trascurato. Un modo per recuperarlo, tuttavia, sarebbe quello di applicare nuo-
vamente la suggestione deleuziana secondo cui nell’Etica vi sono in realta due diversi
“stili” o modalita di esposizione: uno che produce dimostrazioni, I’altro polemico o
“politico”, mirando a ideologie morali e teologiche, che esprimono in modo discorsivo
le necessarie illusioni derivanti dalla finitudine dell’individuo umano (o dalla spropor-
zione tra le forze umane e le loro condizioni esterne). Se conferiamo piena rilevanza
all’analogia tra le “illusioni teleologiche™, criticate e spiegate nell’Appendice alla pri-
ma parte dell’Etica (tipicamente un testo polemico-politico), e le finzioni teologiche
analizzate nel Trattato teologico-politico, sussumiamo esattamente queste finzioni
sotto il programma (o metodo) di intelligibilita che forma una teoria dell’errore come
affermazione del contenuto affermativo del falso. Possiamo anche suggerire che que-
sto sia il criterio normativo del “terzo tipo di conoscenza”, una conoscenza sintetica
(mai immediata) il cui contenuto dialettico (e anche attivo, offensivo) ¢ un’idea di
idea: non in senso statico, “rappresentazionale”, per cui un’idea sarebbe “oggetto” di
un’altra idea, ma in senso attivo, “performativo”**: un’idea fa una differenza in un’altra
idea (e sa o riflette che fa questa differenza). Di conseguenza, la norma (o index) sui et
falsi diventa una formula per intendere dialetticamente la nozione spinoziana di “idea

34 In un’accezione completamente dialettica, potremmo anche dire: questo vale soprattutto per le
idee false, perché sono sempre la grande maggioranza delle nostre idee.
35 P. Macherey, Hegel o Spinoza, cit., p. 88.



Verum index sui et falsi 59

dell’idea”, cosi come ¢ effettivamente praticata da Spinoza*®.

Tuttavia, questa rimane un’ipotesi (che ricavo da una lettura comparata delle succes-
sive formule di Macherey sul verum index/norma sui et falsi ¢ della sua interpretazione
della “differenza” tra I’idea adeguata e quella inadeguata). Forse ¢ destinato a rimanere
aporetico; perché Spinoza, nel suo scritto, ha scollegato la trattazione dei due tipi di
“concatenazioni” che Althusser chiamerebbe “ideologiche”, nonostante tutte le risonan-
ze che possiamo trovare tra loro. Su questo argomento, ha scritto due libri, non uno*’.
Da un lato (nell’Etica) le combinazioni di immagini e affetti (o passioni), dall’altro (nel
Trattato teologico-politico) le formazioni discorsive che emergono nel campo della sto-
ria, della politica e della teologia. Sorge cosi il sospetto che il “falso” sia solo un’appa-
renza che potrebbe essere dissolta dal confronto con il “vero”. Potremmo vedere questo
come un ripiegamento del problema genuinamente spinozista dell’effettivita o causalita
delle idee (che ¢ il nucleo della nozione di adeguatezza) (con affascinanti analogie con
la machiavelliana “verita effettuale della cosa’) in una dottrina piu classica del criterio di
verita e della sua “negazione” nel falso. In effetti, cio che rimane enigmatico ¢ che cosa
fa la differenza tra I’efficacia delle idee vere e ’efficacia delle idee false, dal momento
che entrambe sono “attive”? Passare dall’opposizione formale tra segni o nomi logici
(falso vs. vero) all’opposizione tra modi di pensare causali (inadeguato vs. adeguato)
non chiarisce del tutto la questione, perché la differenza potrebbe essere qualcosa di
reale, in particolare una differenza reale tra momenti successivi dell’acquisizione della
conoscenza (o del processo di intendere) con effetti o poteri ineguali nella vita, oppure
potrebbe essere una mera questione di punto di vista, una denominazione, quindi niente
di “reale”, ma essa stessa una finzione dell’immaginazione. Nel primo caso, come po-
tremmo dire che le idee false non sono nulla di positivo, dal momento che sono attive,
efficaci, in quanto false? Nel secondo, come potremmo intendere che ¢’¢ un processo
o un progresso della comprensione verso il proprio “miglioramento” (emendazione), se
solo guardiamo gli stessi contenuti da una diversa angolazione? Abbiamo trovato una
compensazione — anche dialettica: I’affermazione dell affermativo — per la dispensazio-
ne del negativo, ma non abbiamo trovato un argomento equivalente per quanto riguarda
I’articolazione dialettica di critica e apprendimento.

[tr. it. di Vittorio Morfino]

36 Come intendere questo suggerimento che 1’idea ideae ¢ una nozione dialettica? Non indica una
denominazione o una ripetizione: una seconda idea nomina o rappresenta una prima, che ¢ il suo
“oggetto”, come potrebbe nominare/rappresentare un cane che abbaia o una costellazione. Ma ¢
una conoscenza attiva dell’essenza di un’idea, o del modo in cui essa ¢ causata (prodotta) in un
processo, una serie di idee. Questo porta a suggerire che I’“oggetto” della seconda idea debba es-
sere una relazione, una “differenza” o “differenziazione” tra due idee, una delle quali ¢ vera, 1’altra
falsa. Tuttavia, poiché I’essere falso non € un carattere positivo delle idee, ma una mancanza o una
privazione, il caso tipico di tale relazione o differenza (forse addirittura 1'unico caso possibile)
sara la conoscenza della differenza che separa un’idea adeguata dalla “stessa” idea inadeguata, o
che la separa dalla sua stessa “inadeguatezza”, in altri termini se stessa come € pensata/percepita
per mezzo dell’immaginazione, il “primo tipo di conoscenza’ di una mente finita.

37  Cfr. il mio saggio “Sub specie universitatis”: dire [ 'universale in filosofia, in Gli universali. Equi-
voci, derive e strategie dell universalismo, Bollati Boringhieri, Torino 2018, pp. 82-112.



