SPINOZA, LA FINE DELLA STORIA
E L’ASTUZIA DELLA RAGIONE

PIERRE MACHEREY

11 titolo dell’articolo ne suggerisce chiaramente 1’argomento: si trattera qui, ancora
una volta, di un aspetto specifico del rapporto tra Spinoza e Hegel. Per cominciare, di-
ciamo rapidamente che cosa ci si puo attendere da un tale accostamento. Non si cerchera,
leggendo Spinoza in Hegel, o Hegel in Spinoza, di inseguire la chimera di un Hegel
spinoziano o di uno Spinoza hegeliano. Si trattera semplicemente di leggere Spinoza e
Hegel insieme, ossia I’uno con I’altro, ma anche I’uno contro 1’altro, in modo da indivi-
duare gli eventuali elementi di divergenza per come emergono attraverso la loro stessa
convergenza. Il carattere di questa relazione puo essere espresso, in modo estremamente
sommario, come segue: Spinoza e Hegel parlano senz’altro della stessa cosa — ragione
per la quale si stabilisce tra loro una comunanza reale — ma ne parlano in modo diverso,
e forse persino in modo opposto — ed ecco perché, sebbene non sia lecito sovrapporre in
modo puro e semplice le loro posizioni filosofiche, non ¢ nemmeno possibile separarle
in modo assoluto.

Questa ipotesi, molto generale, sara vagliata qui alla prova del confronto tra due testi
ben noti, il cui significato ¢ certamente cruciale per i loro autori: I’inizio del Trattato
politico e la Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto. In effetti, se si procede nella
lettura parallela di questi due testi, considerati secondo una prospettiva probabilmente
alquanto impertinente, vi si rintracciano tre temi, tra loro solidali, a proposito dei quali
ci si domanda se davvero Spinoza e Hegel li affrontano in modo simile: il richiamo al
realismo politico, la fine della storia e I’astuzia della ragione.

Cominciamo con il realismo politico. All’inizio della loro riflessione filosofica sul
diritto, Spinoza e Hegel ancorano la razionalita del loro procedimento al seguente pre-
supposto critico: occorre che sia scartata da questa riflessione ogni speculazione che
riguarda cio che deve essere, ossia il possibile, e che I’essenza del diritto sia ricondotta
alla sua realta effettiva. Si tratta quindi di sapere se, attraverso questo richiamo al reale,
Spinoza e Hegel facciano riferimento allo stesso concetto di realta: prendere lo Stato cosi
com’e, o gli Stati per come sono, per scoprirne la ragione specifica, significa adottare i
precetti di un positivismo ante litteram, oppure significa ammettere il presupposto di una
razionalita immanente, che mantiene ’idealita del suo oggetto? In altre parole: conosce-
re la realta del politico significa ricondurla ai suoi fenomeni oppure vuol dire svilupparne
la finalita che permette di comprenderla per quello che ¢ in sé?

Questo riferimento al realismo sfocia nell’affermazione di una fine della storia, che
ne costituisce, in effetti, il presupposto. In Hegel, questo tema ¢ annunciato, declamato



18 Pierre Macherey

in maniera eclatante: si filosofa solo su cio che ¢, quindi anche su cio6 che ¢ stato, cioé
sul compiuto; per questa ragione la razionalita effettiva ¢ quella che, impegnandosi a
dipingere esclusivamente grigio su grigio, si situa a sua volta alla fine del processo re-
ale che recupera nel pensiero liberandone, retrospettivamente, la logica interna. Desta
sorpresa ritrovare questo stesso orientamento, sebbene in forma attenuata, nel testo di
Spinoza: in effetti, quando costui si dichiara “pienamente convinto che 1’esperienza
abbia gia mostrato tutti i tipi possibili di governo, utili affinché gli uomini vivano in
concordia, e nello stesso tempo 1 mezzi con i quali la moltitudine deve essere diretta o
contenuta entro limiti precisi”' sembra sviluppare la stessa ipotesi, secondo la quale
I’esperienza, che puo essere qui assimilata alla storia reale degli uomini, ha dato tutto
cio che ci si puo attendere da essa. Non resta quindi che prenderne in considerazione i
risultati per estrarne i principali insegnamenti sommandoli tra loro. Il problema qui &
il seguente: i concetti di storia di cui si avvalgono Spinoza e Hegel sono paragonabili?
Tra rappresentare la storia come un processo orientato, che conduce alla rivelazione
finale di una razionalita entro la quale era custodita dall’inizio, e ridurla a una sequenza
di esperienze in cui sembrano intervenire esclusivamente 1’occasione e il caso, ¢’é una
evidente differenza. Notiamo che la questione qui posta si avvicina alla precedente:
la realta ¢ soggetta a fini che ne condizionano la comprensione? In quale senso si puo
allora parlare di una fine della storia?

Infine, Spinoza sostiene I’esigenza di misurare il diritto mediante il fatto, secondo gli
insegnamenti dell’esperienza, a partire dalla necessita di prendere gli uomini per come
sono (ut sunt), invece di sostituire una natura umana fittizia (humana natura quae nullibi
est) a quella che esiste, necessariamente, nei fatti (ea quae revera est)*. Qui il realismo
politico sembra trovare il suo doppio in un realismo antropologico; le societa sono come
I’esperienza ce le presenta, ed ¢ inutile cercare di immaginarle altrimenti, perché gli
individui che ne fanno parte non sono guidati nella loro condotta da un ideale dictamen
rationis — che risolverebbe tutti i problemi del potere politico, eliminando la necessita di
quello stesso potere, secondo la logica dell’utopia —, bensi dalla potenza dei loro affetti,
che coincide spontaneamente, quindi prima di ogni riflessione, con il loro conatus, cioé
con la tendenza originaria a perseverare nel proprio essere. In questo senso la razionalita
politica, se esiste, deve passare attraverso il meccanismo delle inclinazioni naturali istin-
tive, che costituiscono il contenuto della sua riflessione e delimitano il terreno del suo
intervento. Ora, questo tema incrocia un’idea che, sebbene non esplicitamente formulata
nella Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, sta al fondo di tutto il pensiero
politico di Hegel: quella dell’astuzia della ragione, secondo la quale la ragione si mani-
festa nella storia per intermediazione delle passioni umane, strumento del suo operare.
Cosi, cio che Hegel nella Prefazione della Fenomenologia chiama “il lavoro mostruoso
della storia mondiale” (das ungeheure Arbeit der Weltgeschichte) non sarebbe altro che
il dispiegarsi di quel riconoscimento che si effettua, in prima battuta, al livello delle
esperienze della coscienza.

Tutta la difficolta della teoria hegeliana sta nella metafora dell’““astuzia” (die List der
Vernunft), che sembra sovrapporre lo schema della finalita esterna, in cui la ragione si
adegua a elementi spontanei che volge a proprio profitto, a quello della finalita interna,

1 B. Spinoza, Trattato politico (d’ora in avanti TP), in Opere, a cura di F. Mignini, Mondadori,
Milano 2005, 1, 3, p. 1108.
2  Cfr. TPL 1.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 19

secondo la quale gli affetti umani non sono solo strumenti di cui la ragione si serve,
bensi le forme attuali della sua effettuazione. Ci si puo allora chiedere a quale di questi
due modelli di riferimento — il primo, che mantiene una discontinuita tra la ragione e
le passioni umane e che ne riflette il rapporto come un rapporto esterno, e il secondo,
che presuppone al contrario una identita essenziale, per lo meno a livello di contenuto,
tra cio che ¢ immediatamente dato alle coscienze e 1’ordine immanente che attrae i loro
movimenti — si avvicini di piu I’emendatio che Spinoza fa subire alla ragione giuridica:
fino a che punto, secondo questa emendatio, la ragione puo incarnarsi nella societa e
identificare in essa i propri fini?

Ma ¢ possibile, seguendo Spinoza, parlare di fini della ragione? Assoggettare il rigore
di un pensiero adeguato, che giunge a una completa comprensione del proprio oggetto,
al prerequisito di una teodicea razionale che fungesse da base a una filosofia della storia,
non significherebbe reintrodurre nella scienza un pregiudizio teleologico che ne confuta
il rigore dimostrativo, strettamente genetico e causale? A essere messo in questione qui
¢ il rapporto tra filosofia e politica, essendo quest’ultimo legato allo statuto stesso della
conoscenza vera: se comprendere 1’esistenza sociale degli uomini consiste nel ricondurla
alle sue condizioni necessarie, questo non significa forse che la riflessione sul diritto &
possibile solo all’interno di limiti rigorosi, al di fuori dei quali, se non addirittura con-
tro 1 quali, il progetto di liberazione del filosofo deve essere mantenuto? Ora, lo stesso
Hegel non afferma la necessita per il pensiero puro, una volta attraversati tutti gli stadi
del suo dispiegarsi, di ripiegarsi “nella figura di un regno intellettuale” (in Gestalt eines
intellektuellen Reichs)?

E chiaro che la relazione che sussiste tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel &
decisamente pit complessa di quella di una identita astratta o di una differenza irriduci-
bile: la si puo intendere solo come uno scambio, attraverso il quale le posizioni dell’uno
e dell’altro si corrispondono e si rispondono senza per questo mai confondersi. Ecco
perché una lettura parallela del loro discorso puo essere feconda.

Occorre adesso ritornare piu nel dettaglio sui tre temi superficialmente elencati poco
fa, per tentare di capire il contenuto di questo scambio, ossia per misurarne la posta in
gioco filosofica.

1l realismo politico

Su questo punto partiremo da Hegel, per poter in seguito, alla luce della sua rifles-
sione su cio che ¢ effettivamente reale (wirklich), rileggere il testo spinoziano. Secon-
do Hegel, la realta (Wirklichkeit) ¢ intrinsecamente razionale nella misura in cui essa
¢ opera (Werk) della ragione, cioé¢ il prodotto del suo lavoro: si puod percio dire che la
ragione si dispiega nel mondo, in forme che sono per altro diversissime e che vanno
dall’Erscheinung empirica all’ Offenbarung ideale, cioé dalla realizzazione in senso
stretto all’incarnazione. In quale misura la storia puo essere considerata come una tale
opera razionale? Nella misura in cui, considerata nel suo insieme come storia univer-
sale, e spogliata dal rivestimento fattuale derivante dalla pura contingenza dell’evento
che definisce la Realitdt in senso stretto, cio¢ il dettaglio di cio che & accaduto, essa
rivela il suo nucleo mistico in quanto contenuto sostanziale eternamente presente (das
Ewige, das gegenwidrtig ist) che ne costituisce la legge immanente. In questo senso, il
rifiuto di trasgredire i limiti del mondo quale ¢, in nome di una trascendenza illusoria



20 Pierre Macherey

perché necessariamente soggettiva, significa per Hegel riconoscere il fatto che la ra-
gione ¢ effettivamente presente in questo mondo (diesseits e non jenseits, secondo una
alternativa che percorrera il pensiero filosofico tedesco fino al giovane Marx), perché
il mondo ¢ il prodotto del lavoro che lo Spirito compie, come Spirito del mondo (Welt-
geist), per dispiegarsi a sua volta necessariamente.

In questo senso lo Stato, che ¢ la forma storica pit completa del diritto, secondo
Hegel rappresenta per eccellenza anche lo Spirito oggettivo (der objektive Geist), lo
Spirito che si & oggettivato nel mondo nella sua figura piu perfetta, al punto che non
ne sarebbe razionalmente pensabile un’altra che potesse idealmente, nel senso in cui
I’ideale si oppone al reale anziché dispiegarsi in esso, esserle sostituita. Questa ¢ la
ragione per la quale fare pace con la realta significa riconciliarsi con il presente, “co-
noscere la Ragione come la rosa nella croce della Presenza”, “riconciliazione che la
Filosofia garantisce a coloro nei quali a un certo punto ¢ emersa 1’intima esigenza sia
di mantenere la Liberta soggettiva entro cio che ¢ sostanziale, sia anche di permanere
nella Liberta soggettiva come entro qualcosa che € non particolare e accidentale, bensi
in sé e per s¢”. In altri termini — Hegel utilizza questa espressione nella Prefazione alle
sue Lezioni sulla filosofia della storia — la ragione ¢ “I’Ermes che guida effettivamente
i popoli” lungo la processione che li porta di volta in volta a raggiungere, ciascuno
secondo il proprio rango e il proprio tempo, la propria destinazione spirituale, ovve-
ro la rappresentazione adeguata, nei limiti impartiti alle loro rispettive situazioni, di
una sola e stessa realta che conferisce sostanza spirituale alla loro esistenza. L’intera
questione puo essere allora formulata come segue: la storia, ricondotta alla sua norma
razionale, & Vorstellung o Darstellung, rappresentazione del presente attraverso me-
diazioni che la mantengono in una certa misura separata, o presentazione effettiva, che
integra assolutamente la ragione nei limiti della storia universale, al punto da identifi-
care completamente i suoi fini con quelli di quest’ultima?

11 realismo politico rivendicato da Spinoza si inscrive in un contesto teorico appa-
rentemente molto diverso, perché si presenta sin dall’inizio come un realismo dell’e-
sperienza, che cerca i propri riferimenti primi nella pratica. In una simile prospettiva,
¢ inutile cercare fuori dall’esperienza un modello politico di cui ci si chiederebbe poi
come metterlo in pratica: il diritto, qualunque ne sia la forma, ¢ sempre stato elabo-
rato nell’uso, in maniera completamente empirica, attraverso I’intervento dei Politici;
sono stati loro ad avere messo a punto le procedure piu adatte agli affetti degli uomini,
procedure la cui efficacia permette di misurarne il grado di adeguatezza; per questa
ragione, sebbene, a rigore, non conoscano la natura dello Stato, sono bensi coloro i
quali piu sanno in fatto di diritto, “poiché ebbero 1’esperienza come maestra, non inse-
gnarono nulla che fosse remoto dalla prassi” (TP I, 2). Ora, non ¢’¢ altra via in politica
rispetto a quella cosi mostrata nei fatti, e che porta, per comprendere la realta del dirit-
to, a considerare I’esperienza che ne ¢ derivata: tutta I’esperienza, ma nient’altro che
I’esperienza. In quale misura ¢ possibile parlare qui di empirismo? Spinoza invalida il
percorso che consiste nel valutare 1’esperienza in nome di principi esterni che ne squa-
lificherebbero i fenomeni riconducendoli al rango di semplici apparenze: i principi di
una conoscenza adeguata devono al contrario essere inerenti all’esperienza, nel senso
che sono dati in essa, o che vi si accordano. Questo non significa tuttavia che quei prin-
cipi, che sono dati nell’esperienza, siano dati attraverso 1’esperienza, perché se questa,

3 G.W.E. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, Bompiani, Milano 2006, p. 63.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 21

nei suoi limiti, rivela tutti gli effetti di cui la natura politica dell’uomo ¢ passibile, non
mostra direttamente le cause di quegli effetti. Si pud anche pensare che I’esperienza
sia organizzata in modo da dissimulare quelle cause, o da differirne la manifestazione.
Conoscere nei limiti dell’esperienza significa quindi ragionare sugli oggetti dell’e-
sperienza, in modo da comprenderne la vera natura. Ora, questa spiegazione proviene
dalla stessa esigenza dimostrativa di tutte le altre forme di conoscenza razionale, in-
dipendentemente dal fatto che il loro oggetto si dia immediatamente nell’esperienza o
meno. Sebbene nel Trattato politico gli argomenti non siano formalmente organizzati
secondo lo stringente modello deduttivo messo in opera nell’Etica, 1’obiettivo di Spi-
noza resta quello di una Politica more geometrico demonstrata, ovvero di una politica
necessaria.

Qual ¢ il punto di partenza di questa dimostrazione? E I'uomo reale, cio¢ la pratica
effettiva dei rapporti umani: queste espressioni possono apparire anacronistiche, eppure
I’idea che esse veicolano ¢ ben compresa nel concetto di natura umana per come ¢ for-
mulato da Spinoza. A partire da una considerazione degli affetti e del loro libero gioco
spontaneo, indipendentemente dalla presa di coscienza e del giudizio razionale di cui
possono in seguito diventare oggetto, si tratta quindi di individuare la logica delle azioni
umane, nella misura in cui derivano da una “natura” che ¢ la fonte reale di ogni diritto.
Tra antropologia e politica viene cosi a porsi un legame necessario: si tratta al contem-
po di dedurre dalle esperienze di vita in societa le leggi comuni che ne emergono, ¢ di
dimostrare la validita di queste esperienze a partire dalle leggi necessarie che le gover-
nano. Cosi gli uomini, che fanno politica senza saperlo, fanno altresi diritto, nel senso
che fanno il diritto e, con i loro atti, conferiscono a quest’ultimo il solo tipo di legittimita
di cui sia suscettibile. Se tuttavia il principio essenziale del naturalismo politico di Spi-
noza ¢ che la natura fonda il diritto, cio non significa che quest’ultimo derivi da quella
come da una base che gli preesisterebbe in maniera indipendente, e non significa quindi
nemmeno che I’antropologia condizionerebbe lo studio della politica come una forma di
conoscenza indipendente: al contrario, Spinoza vuole dire che la natura ¢ impregnata di
diritto, che essa ¢ gia il diritto stesso secondo la sua costituzione essenziale, costituzione
che pur mantenendo i caratteri specifici del diritto sociale, i ancora nel profondo del
diritto della natura circoscrivendone strettamente il campo di esercizio. La societa non &
tanquam imperium in imperio piu di quanto lo sia I’'uomo stesso ed ¢ a sua volta sogget-
ta, in quanto pars naturae, alle leggi comuni che governano I’intera realta. Anziché dire
che il diritto deriva dalla natura, bisogna quindi dire che ¢ completamente immerso in
essa, ed € per questa ragione che costituisce le sue figure proprie (species) solo nei limiti
imposti dall’esperienza.

La posizione di Spinoza non ¢ quindi riconducibile a un semplice pragmatismo, € non
puo essere sovrapposta a una sorta di positivismo ante litteram. Eppure, quest’ultimo
accostamento si impone quasi da sé alla lettura delle prime pagine del Trattato politico,
e il concetto di scienza al quale & legata la politica spinoziana sembra una premonizione
che evoca schemi del pensiero che saranno esplicitamente al centro della speculazione
filosofica nella prima meta del XIX secolo, se non di Hegel, con il suo tentativo di una
deduzione completamente razionale del diritto come effettuazione mediata dello Spirito.
Ma occorrera cercare in Comte, ossia in colui che pone anche la riduzione del diritto al
fatto e fa di questa riduzione la condizione di un rigore teorico autentico, I’indice di una
tale comunita. Comte, per esempio, nel primo testo in cui ha definito i concetti fonda-
mentali della politica positiva, scrive:



22 Pierre Macherey

L’ammirazione e la disapprovazione dei fenomeni devono essere bandite con la stessa
severita da ogni scienza positiva, perché ogni preoccupazione di questo tipo ha 1’effetto
diretto e inevitabile di impedire o alterare 1’esasme. Gli astronomi, i fisici, i chimici e i
fisiologi non ammirano né biasimano i rispettivi fenomeni; li osservano, anche se questi
fenomeni possono fornire ampio materiale per considerazioni dell’uno o dell’altro tipo,
come molti esempi hanno messo in luce. Gli scienziati lasciano giustamente tali effetti
agli artisti, al cui ambito invero appartengono.

Lo stesso deve valere in politica come nelle altre scienze. Tuttavia, questa riserva ¢
molto pit necessaria in questo caso, proprio perché ¢ piu difficile e perché altera piu pro-
fondamente I’esame, dato che, in questa scienza, i fenomeni toccano le passioni molto piu
da vicino che in qualsiasi altra.*

A un primo sguardo, si potrebbe credere che questo testo tragga diretta ispirazione
dalla lettura di Spinoza. Eppure ¢ chiaro che se Comte fosse stato a conoscenza del
riferimento spinoziano 1’avrebbe energicamente respinto in nome del suo rifiuto radi-
cale dell’atteggiamento metafisico. Ed € proprio su questo punto che il confronto tra
Comte e Spinoza assume senso, nel momento in cui mette in evidenza I’irriducibile
divergenza che li oppone. Per Comte, la politica ¢ una scienza come le altre, dato che,
avendo preventivamente circoscritto il campo di indagine nel quale si pone, quello dei
fenomeni propriamente umani, giunge a formulare le leggi necessarie alle quali questi
obbediscono in maniera specifica, le leggi naturali della storia, soggette a un principio
di progressione razionale il cui sviluppo sembra dipendere piu da un “disegno della
natura”, nel senso di Kant, che da una “astuzia della ragione”, nel senso di Hegel. Ora,
per Comte, un tale studio presuppone che si sia rinunciato del tutto a cercare le cause di
questi concatenamenti per concentrarsi sulle relazioni necessarie che si stabiliscono sul
piano dei loro effetti.

Spinoza, al contrario, insiste nell’affermare che la scienza politica vera e propria, come
ogni conoscenza adeguata, si basa su una comprensione completa dei suoi fenomeni e li
fa conoscere per come sono in se stessi, ovvero per come sono prodotti realmente dalle
loro cause. Ed ¢ la ragione per cui tale conoscenza prende la forma di una “deduzione™:

Ho inteso solo dimostrare in modo certo e indubitato (certa et indubitata ratione de-
monstrare) ¢io che si accorda perfettamente con la prassi e dedurlo dalla condizione stes-
sa della natura umana (ex ipsa humanae naturae conditione deducere).’

Si ritrova qui I’idea di un fondamento antropologico del diritto: se le societa sono
cio che sono, cio¢ disciplinate da leggi che decidono del giusto e dell’ingiusto, cio ac-
cade perché in esse c¢’¢ qualcosa che appartiene in primo luogo alla natura degli uomi-
ni: ed ¢ la potenza. La potenza ¢ cio che determina tutte le cose della natura a esistere
e ad agire: la societa, che ¢ anche una cosa naturale, ha potenza pari a quanto espresso
dagli individui che la compongono, nei quali trova la propria fonte. Questo non vuol
dire che, secondo una prospettiva meccanicistica, Spinoza cerchi di costituire la re-
alta sociale complessa attraverso una costruzione astratta, concatenando gli elementi
semplici (gli uomini) nella totalita organizzata (1’ordine politico): in realta, le societa,
proprio come gli esseri che riuniscono al loro interno, sono individui; reciprocamente,

4 A. Comte, Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société, Les Editions
Aubier-Montaigne, Paris 1970 (1822), p. 129.
5 TPIL4,p.1108.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 23

gli agenti sociali, o se si vuole 1 soggetti politici, sono individui solo in quanto sono
organizzati a loro volta come sistemi complessi che riuniscono in sé altri elementi,
quasi fossero comunita corporee e mentali che di rimando ci si pud rappresentare come
altrettante specie di societa.

Tutto questo deriva dalla nozione particolarissima di individualita sviluppata dal-
la filosofia spinoziana, una nozione non sovrapponibile a quella di entita elementari,
atomi fisici o psichici, presunto termine assoluto dell’analisi della realta. Proprio su
questo punto la filosofia spinoziana si oppone significativamente al meccanicismo de-
gli antichi. Spinoza pensa sempre I’individuo sinteticamente, come risultato di un mo-
vimento di totalizzazione cominciato ben prima di lui e che prosegue oltre i suoi limiti.
La definizione di individuo come pars naturae significa precisamente questo. Defini-
zione che, va sottolineato, si applica altrettanto bene sia all’essere umano singolare che
al corpo sociale considerato nella sua specificita: pars, non nel senso di una parte in sé
non scomponibile, secondo la logica di un metodo strettamente analitico, ma nel senso
di una determinazione che trova a sua volta il proprio principio nell’esistenza del tutto
al quale effettivamente appartiene e dal quale puo essere solo provvisoriamente e re-
lativamente separata. Per questa ragione la forma per eccellenza di realizzazione della
potenza individuale ¢ il conatus, sforzo per perseverare nel proprio essere, che, lungi
dall’isolare le une dalle altre le cose finite, tanquam imperia in imperio, le riconduce
invece necessariamente, tramite 1’intermediazione dei loro rapporti reciproci, a quella
natura di cui altro non sono se non le “parti”. Poiché cio che definisce le cose finite &
che esse non sono in sé e per sé in quanto il conatus che delimita la potenza di tali cose
non trova il proprio principio nella loro sola essenza, non essendo deducibile dalla loro
definizione: “da cid consegue che la potenza delle cose naturali, per la quale esistono
e quindi agiscono, potra essere soltanto la stessa potenza eterna di Dio™. La potenza
della natura considerata nel suo insieme si da nell’esistenza delle cose individuali e
si trasmette in tutto cid che fanno; per questa ragione, esse possono anche trasmettere
la potenza a configurazioni altre in cui entrano a far parte come elementi costituenti,
continuando ad affermare la propria potenza anche nella dinamica della loro fusione.

In questo senso, si puo dire che il realismo politico di Spinoza ¢ in primo luogo un
naturalismo, a condizione di spogliare il termine da ogni riferimento pragmatista o em-
pirista. Naturalismo ¢ qui da intendersi nel senso della natura assoluta, o della sostanza
divina che, producendo tutti i suoi effetti in se stessa, costituisce anche il principio di
ogni esistenza e di ogni potenza. Se ci sono societa, e se gli uomini possono realizzare
la parte d’eternita che loro spetta nell’ordine da quelle definito, ovvero se giungono a
essere liberi, ¢ perché le societa incorporano o informano, ossia individualizzano (non
¢’¢ parola migliore) a modo loro la potenza globale che appartiene all’intera natura; ed
¢ questa potenza che costituisce la loro causa ultima, a partire dalla quale esse possono
essere spiegate adeguatamente. Giunti a questo punto, ci si puo chiedere se la diver-
genza che oppone Spinoza a Hegel non si smussi un po’: che le societa e gli uomini
che fanno vivere insieme siano i prodotti di una natura assolutamente prima, o che de-
rivino dal dispiegarsi di uno Spirito alla ricerca di se stesso attraverso 1’insieme delle
sue determinazioni, in entrambi i casi il diritto ¢ giustificabile a partire da una logica
il cui sviluppo coincide esattamente con quello di una ontologia; e da questo punto di
vista 1 “realismi” di Spinoza e di Hegel, che si tratti di un realismo dell’esperienza o

6 TPIL2,p. 1111.



24 Pierre Macherey

di un realismo dell’effettivita, possono sembrare molto vicini. Certo, il fatto che Spi-
noza pensi la natura come sostanza, mentre Hegel per contro definisce lo Spirito come
soggetto, fa si che si mantenga tra loro una differenza irriducibile, quella che separa
un ordine rigoroso delle cause da un ordine assoluto dei fini. Lo studio della questione
della fine della storia dovrebbe permettere di mettere in luce i presupposti che sono in
gioco in quest’ultima alternativa.

La Fine della Storia

Per cominciare, cerchiamo questa volta di mettere a fuoco la posizione di Spinoza.
In che modo la questione della fine della storia si inserisce nella sua opera? Prima della
deduzione del diritto, Spinoza afferma che tutte le sue forme sono effettivamente realiz-
zate nella pratica, ed

¢ dunque poco credibile che si possa concepire qualcosa di utile alla societa comune,
che I’occasione o il caso non abbia gia offerto, e che uomini intenti agli affari comuni e
preoccupati della propria sicurezza non abbiano gia visto.’

Possiamo quindi assumere che 1’esperienza abbia gia mostrato — Spinoza scrive chiara-
mente: ostendisse, e non: ostendere — tutto cio che ci si puo aspettare dal diritto in materia
di organizzazione sociale: non resta che ricapitolare gli elementi che si sono presentati al
suo interno in forma sparsa, quasi fossero occasionali o dettati dal caso, come se si trattas-
se solo di sommarli effettuandone la sintesi razionale. Una linea che si potrebbe definire
molto classica, che consiste nel sottrarre 1’oggetto in questione alle condizioni contingenti
della durata, per prenderne in considerazione solo 1’ordine immutabile, e quindi immodi-
ficabile, che ne costituisce la verita. In modo simile, nel capitolo del Trattato teologico-
politico dedicato ai miracoli, Spinoza conferma, facendo riferimento al testo stesso della
Bibbia, questa posizione razionale in virtu della quale I’ordine delle cose non puo essere
modificato nel suo fondamento, perché non puo entrare in contraddizione con se stesso:

Della natura in genere la Scrittura dice in alcuni passi che essa conserva un ordine
fisso e immutabile, come nel Salmo 148, 6 ¢ in Geremia 31, 35-6. 1l filosofo, inoltre, nel
suo Siracide 1, 10, insegna assai chiaramente che in natura non accade niente di nuovo; e
ai vv. 11-12, spiegando cio, aggiunge che, sebbene talvolta accada qualcosa che sembra
nuovo, tuttavia non lo ¢, ma ¢ gia accaduto nei secoli passati, dei quali non resta alcun
ricordo; infatti, come egli stesso dice, gli uomini d’oggi non ricordano nulla degli antichi,
e neppure i posteri, a loro volta, ricorderanno nulla degli uomini d’oggi. Al 3,11 dice che
Dio ha ordinato bene ogni cosa a suo tempo, e al v. 14 dice di riconoscere che quanto
Dio fa rimarra in eterno e che a esso niente puo essere aggiunto e niente puo essere tolto.

Tutte queste cose insegnano nella maniera piu chiara che la natura conserva un or-
dine fisso e immutabile, che Dio ¢ stato identico in tutti i secoli a noi noti e ignoti, che
le leggi della natura sono cosi perfette ¢ feconde che a esse non puod essere aggiunto né
tolto niente, e che i miracoli, infine, appaiono come qualcosa di nuovo soltanto a causa
dell’ignoranza degli uomini.?

7 TPL3,p. 1108.
8  B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di A. Dini, in Etica/Trattato teologico-politico,
Bompiani, Milano 2007, p. 543.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 25

Allo stesso modo, pretendere che I’ordine politico possa essere radicalmente cambia-
to, non significa forse affidarsi a miracoli impossibili, dato che in questo campo come in
ogni altro tutto ¢ gia accaduto?

Se Spinoza assume il punto di vista di una storia che ¢ finita — ricordiamo tra 1’altro
che, se ci atteniamo a quanto appena detto, essa sarebbe finita sin dall’inizio, e in effetti
non avrebbe mai avuto luogo, dato che il vero ordine ¢, per definizione, privo di storia
— sarebbe quindi per motivi apparentemente opposti a quelli che ispirano Hegel: il ragio-
namento di Spinoza non tiene affatto in considerazione una dialettica dell’innovazione,
fondata sul lavoro del negativo, ma per contro sviluppa tutte le conseguenze di quello
che abbiamo gia chiamato il suo realismo politico. Niente di nuovo sotto il sole: le forme
sociali, se sono davvero state inventate, lo sono state in un’epoca talmente remota che la
memoria se n’¢ sbarazzata, ed ¢ per questa ragione che non ci resta che ammetterle per
come si presentano oggi, senza pretendere di aggiungervi né di sottrarvi alcunché, come
se valessero per I’eternita. Tuttavia, si capisce abbastanza presto che tali formulazioni
non devono nemmeno esser prese alla lettera, perché non & piu possibile ricondurre la
teoria politica a semplice registrazione dello stato di fatto: I’esperienza offre veri e propri
insegnamenti solo se considerata sub specie aeternitatis, liberata cio¢ dalle circostan-
ze accidentali che le conferiscono la sua particolare situazione temporanea. Anche per
Spinoza, attraverso 1’analisi dei diversi tipi di strutture sociali, cio¢ di regimi politici, si
tratta di sostituire questi ultimi nell’ambito di questa deduzione generale che li fa deri-
vare da una natura comune. Ora, un simile modo di procedere puo essere adottato solo
prendendo in considerazione le forme ottimali nelle quali si effettua 1’organizzazione
essenziale del potere politico: “Pertanto, dopo aver trattato del diritto di una societa ci-
vile in generale, ¢ giunto il tempo di trattare della condizione ottima di ciascuno Stato™.
E chiaro che I’ordine politico, nelle condizioni in cui & cosi presentato, corrisponde a
qualcosa di perfettamente inedito rispetto all’esistenza attuale della societa, e lo stesso
Spinoza sottolinea che

nessuno Stato fu mai istituito, che io sappia, con tutte le condizioni che abbiamo sin qui
enunciato. Tuttavia, potremmo mostrare con la stessa esperienza che questo tipo di mo-
narchia ¢ ottimo, se volessimo considerare le cause del permanere ¢ del declinare di tutti
gli Stati non barbari.'

Sembra che sia sufficiente che il processo teorico non contraddica I’esperienza per
trovarsi al contempo in accordo con essa: ma questo significa anche che, per compren-
dere la ragione sostanziale dei fenomeni, in campo politico come in tutti gli altri, ci si
allontana dalla loro realta fattuale, applicando loro principi che, pur senza essere neces-
sariamente di un altro ordine, passano tuttavia inosservati.

Possiamo quindi dire che Spinoza non si arrende passivamente a uno stato di fatto,
quanto meno perché I’attualita nella quale esso si realizza ¢ per definizione precaria e
condannata presto o tardi a disfarsi: gli eventi che hanno agitato I’Olanda nel 1672 ne
hanno appena dato testimonianza eclatante, e di certo ¢ a partire da questi che la riflessio-
ne del Trattato politico trova lo slancio iniziale, se non il suo primo oggetto. Non si tratta
quindi di negare che la storia sia luogo di costanti cambiamenti e che sia tormentata da
una dinamica che tende in maniera quasi permanente a destabilizzarne le figure apparen-

9 TPV, I,p. 1135.
10 TP VIL 30, p. 1168.



26 Pierre Macherey

ti. L’obiettivo di un pensiero teorico fondato su dimostrazioni consiste in qualche modo
nel ripercorrere quel movimento in senso inverso, riportando la societa, ogni societa, al
suo principio, che non ha niente a che vedere con una origine storica. Ma sarebbe del
tutto inconseguente supporre che tale deduzione, che in certo modo si effettua a priori,
possa rinunciare a vedere i propri oggetti realizzati nella pratica e si accontenti di darne
una presentazione scientifica per il semplice piacere di comprendere (sebbene Spinoza
faccia esplicitamente riferimento a quest’ultimo argomento'!). Spinoza si ¢ impegnato
sin dall’inizio del suo trattato a stabilire I’identita necessaria di teoria e pratica, e non
potrebbe ammettere che questa stessa identita sia soltanto “teorica”: il fatto che la teoria
e la pratica non si contraddicano ¢ il segno, ma non il fondamento, del loro accordo. Non
¢ certo possibile leggere il Trattato politico come un discorso rivolto al Principe, o come
un manuale del militante, e nemmeno come un trattato di educazione civica a uso dei
buoni cittadini: in fin dei conti non ¢ altro che una riflessione filosofica sull’uso migliore,
0 meno cattivo, che il saggio puo fare dello stato sociale, dal quale a ogni modo non puo
districarsi, nella prospettiva di liberazione che lo definisce. Ma questa riflessione, per
quanto possa essere teorica e filosofica, non potrebbe chiaramente privarsi di ogni pro-
spettiva di realizzazione pratica, inteso che quest’ultima non dipenda, in ultima istanza,
dalle decisioni e dalle buone intenzioni della persona di turno: ammettere che la forma
ottimale che convenga a ogni tipo di regime politico potrebbe esistere solo nell’idea,
significherebbe accantonare in modo illogico il pensiero teorico nella considerazione
di un puro possibile, completamente separato dalle condizioni della sua effettuazione.
Al contrario, considerare come realizzabile, a condizione che le circostanze esterne lo
consentano, la struttura sociale che garantisca per quanto possibile la pace civile e assi-
curi al contempo le condizioni piu favorevoli alla liberta di pensiero, significa sottrarre a
questa struttura il carattere irrazionale di un possibile ideale, riservato alle fantasticherie
soggettive che costituiscono in maniera specifica I’universo della favola'2.,

Niente di nuovo sotto al sole: questa considerazione vale quindi per le cause che de-
terminano il diritto delle societa, la cui necessita ¢ eterna, ma in nessun caso per i loro
effetti, che sono invece in incessante trasformazione. Probabilmente gli uomini sono
sempre gli stessi, nel senso che, in tutti 1 luoghi e in tutti i tempi, sono necessariamente
mossi dai loro affetti, che pero li conducono a forme di associazione sempre nuove, le
quali non rispecchiano mai configurazioni esattamente identiche. Per questa ragione, se
di certo non tutto ¢ possibile nella storia — in cui € in ogni caso escluso che si produca
qualcosa di in sé contraddittorio, poiché non si puod far mangiare erba ai tavoli — resta
che tutto quello che si puo concludere dai principi fondamentali, cioé dalle cause reali
del diritto, un giorno o I’altro deve pur capitare: ed ¢ una eventualita che non puo essere
definitivamente scartata. La storia non ¢ quindi mai finita ma supera costantemente le sue
forme attuali, € un movimento di produzione che, pur non alterando in alcun modo le sue
condizioni essenziali, varia indefinitamente le forme nelle quali queste si realizzano. Il
“realismo” di Spinoza lo conduce a considerare la storia aperta, il cui momento presente,
qualunque esso sia, ha sempre il carattere relativo di una manifestazione occasionale e
non quello di una espressione assoluta. La storia ¢ senza fine e senza fini perché dipende
necessariamente da cause che vi agiscono costantemente, quali che siano le congiunture
che determinano il contesto del loro intervento; ed ¢ anche la ragione per la quale nei

11 Cfr. TPL 4.
12 Cfr. TPL, 5.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 27

momenti peggiori della storia, quelli in cui la potenza civile degenera in una costrizione
arbitraria che nega il diritto stesso, resta tuttavia possibile pensare di essere liberi, pen-
sare la liberta non solo come idea senza contenuto: a condizione che si torni alle cause
reali del diritto. Eterno ottimismo del saggio.

Se pensare il diritto non significa pensare la storia in quanto tale, non significa nem-
meno pensare senza la storia o contro la storia: ma vuol dire necessariamente pensare
nella storia, nell’orizzonte in cui le sue successive esperienze si susseguono, ad infini-
tum. E se la storia non ¢ assente dalla riflessione teorica di Spinoza, cio ¢ dovuto tuttavia
al suo essere pensata in rapporto con la potenza illimitata della natura, in assenza quindi
di ogni presupposto teleologico. E anche qui, tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel
emerge un motivo di divergenza all’apparenza radicale. Dal punto di vista di Spinoza,
la deduzione razionale del diritto non puo in nessun modo coincidere con la rivelazione
di una progressione razionale, che disporrebbe le forme storiche della sua realizzazione
lungo una linea continua, orientata dalla propria dinamica interna in un senso unico e
uniformemente ascendente. E certamente possibile classificare le forme dello Stato ma,
nel Trattato politico, questo ordine prende la forma di una tipologia, di un repertorio
delle strutture all’interno del quale sembra che non ci sia che da scegliere quella che,
di volta in volta, meglio si adatta alle sue esigenze specifiche, ovviamente a condizio-
ne che tale scelta non dipenda da decisioni individuali, le quali, per contro, sempre la
presuppongono. Se Spinoza si ¢ dedicato a una riflessione sulla logica della storia, si &
limitato a constatare la deriva monarchica che affligge tutte le forme di societa e che,
riducendo poco a poco le basi del potere sociale, rende sempre piu precarie le condizioni
del perpetuarsi delle societa stesse'®. E dunque possibile riflettere la storia universale ma
solo nella prospettiva di un ciclo che ritorna indefinitamente su se stesso, non in quella
di una tendenza progressiva orientata all’ideale di una societa di diritto intrinsecamente
razionale che verrebbe a realizzarsi alla fine del suo movimento.

Anche qui ¢ possibile trovare una occorrenza del realismo politico spinoziano: il fi-
losofo riconduce ogni tipo di societa a principi comuni, che sono quelli della natura,
ma rinuncia a privilegiare in maniera assoluta quella o quell’altra struttura di potere e
a costituirla a paradigma universale, alla forma unica verso la quale tenderebbe ogni
Stato, quali che siano le congiunture che ne governano la formazione. Se ¢’¢ un’essenza
del sociale, la cui esplicitazione puo essere completamente spiegata dalla conoscenza
adeguata del determinismo universale, non ¢’¢ un’essenza della societa che preesistereb-
be all’insieme delle sue manifestazioni per poi incarnarsi in esse in modo da giungere,
attraversando I’intera storia, alla sua piu perfetta realizzazione. La vera saggezza sta nel
non lasciarsi mai sorprendere dalle modificazioni alle quali la societa ¢ costantemente
esposta, e nel riuscire a identificare in ogni momento il tipo specifico di regime sociale
con cui si ha a che fare, in modo da comprendere in cosa si accorda con i fondamenti
naturali del diritto e da dedurre conseguentemente tutto cio che, nella pratica, ¢ possibile
attendersene, considerando gli eventuali miglioramenti che potrebbero esservi apportati
per assicurargli la massima stabilita garantendo cosi, per quanto possibile, la pace civile.
Questa valutazione comparata prende le mosse da quello che si potrebbe chiamare uno
scetticismo storico, nella misura in cui limita rigorosamente le speranze, ma allo stesso
tempo anche i timori, che si accompagnano alle varie situazioni: se queste si equivalgo-
no tutte ¢ perché, malgrado la loro eterogeneita, esprimono in maniera sempre diversa

13 Cfr. TP VIII, 12.



28 Pierre Macherey

quello stesso fondo comune dal quale dipendono, ¢ che non ¢ nemmeno il diritto — dato
che, in una prospettiva artificialista o formalista, la sua specificita sarebbe irriducibile —,
ma la natura e le sue leggi universali. Per Spinoza infatti, 1’orizzonte ultimo del diritto
non ¢ la storia, bensi la natura: e questo punto lo oppone in maniera chiara a Hegel, dato
che quest’ultimo riconduce per contro 1’organizzazione di ogni societa a un principio es-
senzialmente spirituale che, sebbene si effettui in figure storicamente diverse, obbedisce
ciononostante a una logica di sviluppo interno; ed € questa logica che genera le figure del
diritto come momenti successivi di un’unica serie che trova il proprio vero inizio nella
fine: lo Stato razionale.

Ma, anche qui, riconoscere 1’opposizione radicale che emerge tra i punti di vista di Spi-
noza e di Hegel, non puo significare solo confrontarli prendendo semplicemente atto del
loro disaccordo; il disaccordo ha senso infatti solo sulla base di una implicita intesa, ¢ pro-
prio questa intesa permette di identificare nei loro rispettivi discorsi I’esistenza di qualche
posta in gioco comune, se non addirittura di qualche oggetto comune. Se si riconsidera la
filosofia hegeliana della storia alla luce del ragionamento di Spinoza per come 1’abbiamo
a grandi linee ricostruito, ci si accorge che i suoi insegnamenti sono meno semplici, e so-
prattutto meno semplicistici, rispetto a quelli ai quali si € soliti ricondurla. Se Hegel avesse
davvero formulato 1’idea che la razionalita della storia puod essere colta solo a condizione
di avere effettivamente raggiunto il proprio termine assoluto — quello che coincide con il
momento in cui si situa la riflessione di Hegel — e istituendosi nella forma, presunta insupe-
rabile, dello Stato prussiano, ¢ chiaro che la sua dottrina dipenderebbe da un presupposto
ingiustificabile, smentirebbe il rigore della sua organizzazione interna e, al limite, portereb-
be il sistema stesso alla contraddizione. Hegel pero non ha mai detto questo: a eccezione di
alcune formule metaforiche, si cercherebbe invano in tutta la sua opera una riflessione sul
momento finale della storia. Lo si capisce se si riflette attentamente su cio che significa per
Hegel la nozione di “presente”, che egli riconduce all’eternita (das Ewige das gegenwdirtig
ist) del concetto e all’identita a sé dello spirito che dimora sempre presso di sé, e non all’at-
tualita empirica di questo o quel momento temporale (die Gegenwart als Jetzt), che non
¢ altro che la forma esteriore finita. Se la storia ¢ il luogo di una Aufhebung che la dirige
verso un massimo di razionalita, ¢ perché la verita infinita del concetto che costantemente
la abita non passa ma persiste attraverso tutte le trasformazioni della storia stessa. Percio la
filosofia considera sempre e solo il presente, che ¢ cio che da senso al passato, facendone
I’oggetto di una Erinnerung che letteralmente lo integra alla realta effettiva dello Spirito
per com’¢ ora, dal punto di vista della quale la prospettiva di un avvenire possibile provie-
ne da un dover-essere (sollen) irrazionale. Nelle sue Lezioni sulla filosofia della religione,
ritornando sulla necessaria riconciliazione dello spirito e della realta attraverso la famosa
formula della prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, “conoscere la Ragione come
la rosa nella croce della Presenza”', Hegel rifiuta le concezioni mistiche del diritto, secon-
do le quali il suo ideale si troverebbe in una origine perduta o in un futuro sperato, Paradiso
passato o futuro, in ogni caso assente (mentre il pensiero autentico si applica solo a cio che
¢ presente):

L’altro aspetto sotto questo riguardo ¢ che la rappresentazione determina un tale ideale
come passato o futuro. E necessario che essa proponga tale ideale ed esprima con cio
cosa ¢ il vero in sé e per sé¢; ma cio che qui ¢ manchevole sta nella determinazione che

14  G.W.F. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di V. Cicero, Bompiani,
Milano 2006, p. 63.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 29

essa da del passato o del futuro. Essa ne fa qualche cosa che non ¢ presente e gli da cosi
immediatamente la determinazione di un finito. Cio che ¢ in sé e per sé ¢ I’infinito; pero,
cosi riflesso, si trova per noi in uno stato di finitezza. La riflessione distingue giustamente
le due cose, ma il lato manchevole ¢ che essa si comporta in modo astratto, pur chiedendo
che quello che ¢ in sé e per sé debba farsi vedere ed essere presente anche nel mondo della
contingenza esteriori. La ragione assegna al puro caso, all’arbitrio, la loro sfera; essa sa
pero che in questo mondo, estremamente confuso, secondo 1’apparenza esteriore, si trova
tuttavia il vero. L’ideale di uno stato ¢ assolutamente giusto: solo non ¢ realizzato; se ci si
rappresenta per la sua realizzazione che le condizioni, le complicazioni del diritto, della
politica, delle circostanze che si presentano per la moltiplicazione dei bisogni degli uo-
mini, debbano tutte essere secondo 1’idea, in tal caso si da un terreno che non puo essere
adeguato all’ideale, ma anche deve tuttavia esistere e nel quale I’idea sostanziale ¢ reale
e presente. Le storture, le confusioni dell’esistenza, non costituiscono tutto il presente.
Questa esistenza presente € solo un lato; essa non comprende la totalita che appartiene al
presente. Cio per cui I’ideale si determina pud esistere, ma non si ¢ ancora riconosciuto
che I’idea ¢ realmente presente, perché la consideriamo solo con la coscienza finita. At-
traverso questa corteccia del sostanziale ¢ difficile riconoscere la realta e poiché 1’ideale
viene difficilmente trovato nella realta, esso viene spostato o nel passato o nel futuro. Si
puo riconoscere attraverso questa corteccia il nucleo sostanziale della realta, ma per arri-
vare a ¢io occorre anche un duro lavoro per cogliere la rosa nella croce del presente. Per
questo di deve prendere la croce su se stessi.'

Se per Hegel si da una filosofia della storia ¢ perché la ragione si ritrova ovunque “pre-
sente” nella storia, e non soltanto in questo o quell’altro dei suoi momenti finiti, impropria-
mente privilegiato rispetto a tutti gli altri e arbitrariamente identificato con il suo termine
assoluto. In questo senso, per la filosofia ¢’¢ sempre la fine della storia, perché la storia
deve, in ciascuno dei suoi momenti, essere pensata in maniera ricorrente a partire dal suo
stato attuale, al fine di rivelare le condizioni razionali che rendono quest’ultimo neces-
sario. E se Hegel rappresenta lo Stato come la forma compiuta dello Spirito oggettivo,
bisogna appunto capire che, al contempo, questa non coincide mai completamente con la
realizzazione dello Spirito assoluto, la quale proviene da tutt’altre condizioni. Lo Stato ¢
eterno precisamente perché 1’idea che ¢ in esso non si identifica mai completamente con
le sue realizzazioni circostanziali, ma si trova irresistibilmente portata a “superare” quelle
realizzazioni poiché la verita che la abita la spinge a cercare senza tregua, oltre i limiti di
una attualizzazione storica, le condizioni del proprio compimento. Cosi, per Hegel come
per Spinoza, se la ragione incontra la storia cio avviene nella misura in cui la prima non ¢
affatto dello stesso ordine della seconda e si mantiene, rispetto alle manifestazioni singole
di quest’ultima, in costante riserva. Proprio questo permette di dire che 1’astuta ragione
“inganna” la storia, giacché quest’ultima non ne ¢ che uno strumento occasionale.

L’astuzia della ragione
Lo studio di quest’ultimo tema ci permettera di ritornare ancora una volta sul rapporto

tra natura e ragione instaurato dal diritto. Si puo dire che il percorso di Hegel ¢ dialettico
nella misura in cui giunge a riconciliare i due termini mantenendo fino alla fine la loro

15 1d., Lezioni sulla filosofia della religione. Volume primo, Parte 11, Capitolo I, a cura di E. Oberti e
G. Borrusso, Zanichelli, Bologna 1973, pp. 369-370.



30 Pierre Macherey

contraddizione: la ragione si effettua nel diritto contro la natura, ma al contempo sfrutta
gli elementi che le sono forniti dalla natura per volgerli ai propri fini. “Le passioni si
appagano, si realizzano e attuano i loro scopi in base alla loro determinazione naturale;
cosi portano alla luce I’edificio della societa umana, nel quale hanno conferito al diritto,
all’ordine, il potere di agire contro di esse”'®. Spinoza vuole forse dire qualcosa di diver-
so quando riprende a sua volta la definizione dell’uomo come “animale sociale”!’? In-
contestabilmente, quest’ultima formula significa per lui che il diritto, fondato in natura,
¢, se non dello stesso ordine, almeno in rapporto di continuita con la natura: dopo tutto,
la societa non ¢ se non la continuazione della natura con altri mezzi. Ora, per Hegel, il
diritto si fonda bensi sulla natura ma nella misura in cui € anche in rottura con essa, ed €
proprio cio che la metafora dell’astuzia significa, facendo implicitamente riferimento a
una negativita di cui si cercherebbero invano le tracce nell’opera spinoziana.

Per Hegel, la genesi del diritto si fonda sullo sviluppo di una contraddizione che, in
ultima istanza, si riconduce a quella del singolare e dell’universale: nella loro condotta
empirica, gli uomini sono spinti dalla ricerca dei loro interessi particolari, ¢ occorre al
contempo che 1 loro atti si iscrivano nell’ambito definito dalla legge, che pone invece
il primato del bene generale comune. Affinché la ragione si effettui oggettivamente nel
mondo del diritto, occorre che assuma su di sé questa contraddizione e la sviluppi fino
in fondo, che cioé¢ si integri al rapporto naturale che si instaura spontaneamente tra gli
uomini attraverso il libero gioco di quelli che credono essere i loro interessi, in modo da
controllare questo rapporto ¢ governarlo; il che significa manipolare le passioni umane
alla stregua di un materiale in modo da assoggettarle ai propri fini. Ora, questo rovescia-
mento € possibile solo perché la ragione introduce, o fa apparire, tra i termini estremi che
riconcilia, delle mediazioni. Nel contesto della storia universale, queste mediazioni sono
i popoli che partecipano al contempo del singolare, per le caratteristiche specifiche che li
differenziano tra loro, e dell’universale, per lo spirito comune che elaborano e che li au-
torizza a rivendicare, quando il momento ¢ per loro giunto, la funzione di rappresentare
lo Spirito universale sulla scena della storia; per Hegel infatti la storia € come un teatro
sul quale la ragione si incarna nei personaggi, i popoli, che entrano ed escono dalla scena
secondo le esigenze del proprio ruolo. E i popoli sono gli “attori” della storia proprio per
la posizione intermedia che occupano tra la natura e la ragione: la vita di un popolo non
¢ altro che lo sviluppo di questa contraddizione, sviluppo fecondo perché porta in sé la
promessa di un oltrepassamento, fino al momento in cui un altro popolo non raccolga il
testimone verso il compimento della medesima missione, ovvero la realizzazione dello
Stato del diritto ¢ la razionalizzazione dei rapporti umani.

Questo significa che, per Hegel, la materia effettiva della storia ¢ data nell’esistenza
dei popoli, e non in quella degli individui, o meglio: I’esistenza degli individui vi & im-
plicata solo nella misura in cui ¢ gia informata dalla configurazione culturale collettiva
all’interno della quale si inscrive e che le preesiste necessariamente. Per questa ragione
Hegel non soltanto non da al diritto un fondamento antropologico, ma non sviluppa
nemmeno una visione umanista della storia. Egli pensa infatti che la storia, considerata
nel suo movimento oggettivo, non intrattenga un rapporto diretto con 1’esistenza degli
individui, e non possa essere spiegata a partire da essa. La storia ¢ dunque possibile

16 1d., Introduzione, in Lezioni sulla filosofia della storia, a cura di G. Bonacina e L. Sichirollo,
Laterza, Bari 2008, p. 25.
17 Cfr. TPII, 15.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 31

perché lavora non sugli uomini stessi, ma su rapporti umani gia costituiti che trasforma
progressivamente, giocando sui loro conflitti interni in maniera da conferire loro la strut-
tura razionale dello Stato. Questo punto ¢ essenziale in quanto permette di comprendere
perché Hegel si oppone radicalmente a Rousseau, cui imputa la concezione inversa, la
quale tende a dedurre lo spirito dal diritto, definito, a torto secondo lui, come “volonta
generale”, a partire da decisioni arbitrarie degli individui. Il rimprovero fondamentale
mosso da Hegel alle teorie del contratto sociale ¢ infatti che esse sostituiscono al fonda-
mento giuridico razionale dello Stato un fondamento psicologico irrazionale.

Ci si puo legittimamente domandare quale sia il posto di Spinoza in questa discus-
sione quando cerca di dedurre le forme dell’organizzazione sociale a partire dalla natura
umana: tende a ridurre il giuridico all’antropologico, oppure si basa su una concezione
della natura i cui requisiti razionali invalidano al contrario una tale riduzione? Abbiamo
cominciato a rispondere a questa domanda, all’inizio di questo lavoro, lasciando emer-
gere i caratteri originali del concetto di individualita per come ¢ utilizzato da Spinoza.
Nella misura in cui I’individuo € pars naturae, non c’¢ esistenza individuale in sé i cui
limiti siano fissati e definiti una volta per tutte, ma ci sono solo insiemi individualizzati,
che si formano e si diluiscono all’interno delle totalita piu vaste che li determinano. Ora,
questo ragionamento, che si applica dapprima ai singoli esseri umani, vale anche per i
popoli: la concezione spinoziana della storia non riconosce esistenza privilegiata ai po-
poli—a eccezione forse degli Ebrei; questi perd non sarebbero piuttosto, per il loro sogno
di elezione, un “anti-popolo”? — e in ogni caso non viene riconosciuta loro una funzione
necessaria di mediazione tra il singolare ¢ I’universale. La concezione spinoziana pre-
tende invece di spiegare direttamente le forme relative di organizzazione instaurate dal
diritto a partire dalla natura umana per come essa si incarna immediatamente negli affetti
individuali. Se si puo parlare di una astuzia della ragione in Spinoza ¢ proprio in virtu
di questo approccio, che consiste nel ritrovare, dietro tutte le motivazioni e le condotte
collettive, la determinazione necessaria, in quanto rigorosamente causale, delle passio-
ni, le quali esprimono la potenza della natura nell’'uomo, in ogni uomo, qualunque sia
la sua situazione storica. Ma nemmeno la natura che agisce nell’'uomo ¢ la sua natura,
nel senso in cui gli apparterrebbe in modo esclusivo e lo separerebbe artificialmente da
tutti gli altri esseri, umani e non, ai quali egli invece ¢ oggettivamente legato dal fatto di
appartenere alla loro stessa natura.

Quando Spinoza parla dell’'uomo come di un animale sociale, non intende quindi
affatto affermare il primato dell’antropologico sul politico, perché prende le mosse da
un concetto di natura umana che impedisce di pensare un tale primato. Che cos’¢ infatti
naturale negli uomini? Spinoza lo ripete instancabilmente: sono i loro affetti, nel loro
gioco spontaneo ¢ nel guidarli senza che ne abbiano coscienza. E si tratta dei medesimi
affetti che rispondono alle medesime leggi, sia negli individui secondo il jus naturae, sia
nelle relazioni collettive cui danno vita all’interno dell’organizzazione sociale secondo
lo jus civile: ¢ proprio I’identita di questi affetti a fondare la necessita del diritto, secondo
un ordine oggettivo naturale che non ¢ riducibile a nessuna convenzione artificiale. Ma
su cosa si fonda questa comunita degli affetti che condiziona la vita sociale degli uomini?
Sulla natura stessa degli affetti, che si presenta da subito come una natura comune e, di-
ciamo pure, comunitaria. Su questo punto non ¢ indispensabile riferirsi nel dettaglio alle
dimostrazioni che si susseguono nel libro III dell’Etica; basta rifarsi al breve riassunto
che Spinoza stesso ne offre all’inizio del Trattato politico da cui, malgrado il carattere
schematico, emerge assai bene lo spirito essenziale. Cio che € proprio ai desideri umani



32 Pierre Macherey

non consiste nello svilupparsi a partire dal singolo rapporto dell’individuo considerato
come una entita autonoma, come un “soggetto”, per la buona ragione che questo rappor-
to ¢ illusorio e non ha alcuna realta dal punto di vista della natura; essi invece si costitu-
iscono immediatamente attraverso il rapporto con I’altro in cui ¢ dato alla natura umana
il contesto oggettivo del suo sviluppo. Non soltanto gli uomini sono in balia di un certo
numero di passioni elementari, che li inducono alla ricerca di un modo di vita adatto
alle loro aspirazioni, commisurato ai loro timori ¢ alle loro speranze, ma sono spinti allo
stesso tempo a desiderare (appetere) che anche gli altri uomini vivano secondo la propria
idea: da qui lo spirito di competizione e i conflitti che coincidono necessariamente per
gli uomini con la libera realizzazione dei loro desideri, cioé con la manifestazione, con
I’espressione della potenza che ¢ in loro in quanto partes naturae.

In questo senso si pud parlare, secondo Spinoza, di una socializzazione spontanea
degli affetti umani, che fa si che gli individui esistano e prendano coscienza di se stessi
solo sulla base delle relazioni reciproche che si stabiliscono tra sé e gli altri e che li fa
immediatamente comunicare. Che tali relazioni siano immaginarie non altera in niente il
loro carattere di necessita, che ¢ invece rinforzato dal fatto che esse sono subite piuttosto
che volute in virtu di una decisione razionale. Questa teoria relazionale degli affetti pre-
senta il desiderio (appetitus), il quale deriva direttamente dalla tendenza naturale dell’in-
dividuo a perseverare nel proprio essere (conatus), come cio che possiede naturalmente
la forza del desiderio dell’altro, nei due sensi che questa espressione pud assumere: non
¢’¢ prima il mio desiderio e da un’altra parte il desiderio dell’altro, da cui risulterebbe in
seguito il loro confronto; ma 1’altro si trova immediatamente implicato nel mio deside-
rio, il quale ¢ anche al contempo mio e suo perché non ¢ proprieta di un soggetto parti-
colare, racchiuso nei limiti della sua singolarita. Ecco perché la dottrina di Spinoza non
rientra affatto nell’orizzonte di quelle che vengono chiamate teorie dell’individualismo
possessivo; secondo lui, infatti, I’individuo non puo voler per se stesso senza volere al
contempo anche per gli altri, ragione per cui 1 suoi atti si inscrivono all’interno di una
rete di rapporti prestabiliti che li legano necessariamente agli altri uomini; e sono questi
rapporti a costituire 1’orizzonte del suo ambiente, all’interno del quale dovra pur sempre
trovare le condizioni della propria liberazione. Agire secondo la propria idea (ex suo
ingenio) seguendo le indicazioni che sono guidate in tutto e per tutto da questo sistema
di relazioni immaginarie da cui provengono i conflitti degli uomini, non significa dunque
essere libero, ma significa invece esporsi ad assumere tutto il peso costrittivo che risulta
dalla concatenazione causale degli affetti e che trasforma il fatto di vivere secondo il
proprio diritto (esse sui iuris) in quello di essere assoggettato o, con formula altrettanto
efficace, di essere alienato al diritto altrui (esse alterius juris). Tutto questo fa inesorabil-
mente pensare alla dialettica dell’ Anerkennung che Hegel ha posto alla base del rapporto
tra le coscienze nella sua Fenomenologia dello spirito.

Si tratta di una analisi cruciale, in quanto stabilisce la continuita fondamentale tra
natura e diritto. Non soltanto gli uomini, per il fatto che si sottomettono a un diritto che
non ¢ piu soltanto quello della natura ma quello della societa, non abbandonano la natura
umana per assumerne un’altra differente'®, ma possiamo dire che le forme immediate
della loro esistenza, poiché completamente determinate dalle leggi della natura, sono gia
segnate dal diritto o, se cosi si puo dire, in potenza di diritto nella misura in cui, come
abbiamo appena visto, si collocano nel sistema delle relazioni immaginarie, che creano

18 Cfr. TPV, 4.



®

Spinoza, la fine della storia e I’astuzia della ragione 33

immediatamente tra gli individui una sorta di societa naturale, anche se nella forma sre-
golata di una societa selvaggia. Per questo entrare in societa non significa mai abbando-
nare definitivamente lo stato di natura; € infatti nello stato di natura che, in ultima istan-
za, sono dati gli elementi o i materiali a partire dai quali si costituisce la vita sociale degli
uomini. Su questo punto, Spinoza ¢ distante tanto dalla posizione di Rousseau quanto
da quella di Hobbes. Rousseau critica Hobbes per avere, senza nemmeno rendersene
conto, proiettato all’interno della sua descrizione dello stato di natura le condizioni della
societa sotto la forma della competizione permanente tra individui, motivo per il quale
egli definisce I"'uomo nello stato di natura come un essere solo e ozioso. Ma, al netto di
questa critica, & perfettamente d’accordo con Hobbes nello stabilire una discontinuita tra
lo stato di natura e lo stato di societa, e a Hobbes rimprovera soltanto di aver attenuato il
carattere radicale di tale discontinuita: lo stesso Rousseau interpreta questa rottura come
il passaggio da un modo di vita solitario a un modo di vita collettivo, mentre Hobbes
la rappresenta attraverso la conversione di una sociabilita istintuale e conflittuale, ossia
praticamente invivibile, in uno stato razionale fondato sul calcolo degli interessi, e pre-
supponendo uno stretto controllo, se non addirittura la messa tra parentesi, delle passioni
naturali. Cosi, malgrado le divergenze decisamente considerevoli che li contrappongono,
Hobbes e Rousseau sono tuttavia d’accordo nell’ammettere che 1'uomo sociale e I’'uomo
naturale non sono la stessa cosa. Ma ¢ proprio su questo punto che Spinoza adotta una
posizione differente: a suo avviso, non soltanto I’'uomo non cambia natura per il fatto di
vivere in societa, ma sono fondamentalmente le stesse cause a governare la sua condotta
sia nello stato di natura che nello stato di societa, in nessun caso separabili radicalmente.

Giunti a questo punto, scopriamo che la formula “I’'uvomo ¢ un animale sociale” si
arricchisce di nuovi sensi: significa che gli uomini sono naturalmente immersi nel di-
ritto, il quale quindi non ¢ frutto di una costruzione artificiale risultante da un calcolo
razionale o da un impegno volontario, come vorrebbero tutte le dottrine contrattualiste;
e si capisce allora perché, nel Trattato politico, Spinoza abbia completamente rinuncia-
to a far riferimento a un patto sociale. Quando Spinoza scrive: Homines... civiles non
nascuntur, sed fiunt (TP V, 2), & proprio per far capire che gli uomini sono modellati dal
diritto che ¢ loro imposto, esattamente come Hegel mostra che tutte le rappresentazioni
della coscienza individuale sono immediatamente informate da un condizionamento cul-
turale oggettivamente incarnato dallo spirito del tempo e che determina la loro esistenza
storica. Si potrebbe percio dire che nessun puo scavalcare il diritto del proprio tempo.
Per Spinoza, questo significa che la tentazione di uscire dallo stato di societa e di vivere
nella solitudine ¢ vana, perché nessun uomo, che sia libero o asservito, pud amare né
ricercare la solitudine:

Poiché pero la paura della solitudine ¢ in tutti gli uomini, dato che un uomo da solo
non ha forze sufficienti per difendersi e per procurarsi le cose necessarie per vivere, gli
uomini, dunque, desiderano per natura la condizione civile, né pud accadere giammai che
giungano a cancellarla del tutto."

Ripetiamolo: non si esce davvero dalla natura per vivere in societa. Per contro, non
possiamo mai lasciare del tutto la societa per ritornare alla natura, essendo la natura
stessa degli uomini, per come gioca tramite il libero concatenamento dei loro affetti, a

19 TPVL1,p. 1137.



34 Pierre Macherey

inclinarli spontaneamente gli uni verso gli altri o, se cosi si puo dire, a inclinarli gli uni
verso agli altri senza che possano mai sbarazzarsi di questa inclinazione, la quale non
solo puo mai essere ricondotta a una semplice rappresentazione della loro coscienza ma
si ritrova inscritta nel sistema della natura. Se, nel caso di Spinoza, ¢ possibile parlare
di un naturalismo politico, non lo ¢ tanto nel senso dello sforzo di mettere in relazione il
politico con il naturale, come una sovrastruttura con una infrastruttura, quanto invece nel
senso di un tentativo di pensare 1’uno e altro sullo stesso livello, come due determinazio-
ni simultanee e solidali che intrecciano inestricabilmente i propri effetti all’interno della
rete delle relazioni collettive che riunisce tendenzialmente tutti gli individui all’interno
della natura considerata nel suo insieme. Se quindi I’ordine politico dipende dalle condi-
zioni di una natura, cio ¢ dovuto anche al fatto che 1’ordine della natura ¢, nel senso piu
generale, politico.

[tr. it. di Emilia Marra]



