
SPINOZA, LA FINE DELLA STORIA  
E L’ASTUZIA DELLA RAGIONE

Pierre Macherey

Il titolo dell’articolo ne suggerisce chiaramente l’argomento: si tratterà qui, ancora 
una volta, di un aspetto specifico del rapporto tra Spinoza e Hegel. Per cominciare, di-
ciamo rapidamente che cosa ci si può attendere da un tale accostamento. Non si cercherà, 
leggendo Spinoza in Hegel, o Hegel in Spinoza, di inseguire la chimera di un Hegel 
spinoziano o di uno Spinoza hegeliano. Si tratterà semplicemente di leggere Spinoza e 
Hegel insieme, ossia l’uno con l’altro, ma anche l’uno contro l’altro, in modo da indivi-
duare gli eventuali elementi di divergenza per come emergono attraverso la loro stessa 
convergenza. Il carattere di questa relazione può essere espresso, in modo estremamente 
sommario, come segue: Spinoza e Hegel parlano senz’altro della stessa cosa – ragione 
per la quale si stabilisce tra loro una comunanza reale – ma ne parlano in modo diverso, 
e forse persino in modo opposto – ed ecco perché, sebbene non sia lecito sovrapporre in 
modo puro e semplice le loro posizioni filosofiche, non è nemmeno possibile separarle 
in modo assoluto.

Questa ipotesi, molto generale, sarà vagliata qui alla prova del confronto tra due testi 
ben noti, il cui significato è certamente cruciale per i loro autori: l’inizio del Trattato 
politico e la Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto. In effetti, se si procede nella 
lettura parallela di questi due testi, considerati secondo una prospettiva probabilmente 
alquanto impertinente, vi si rintracciano tre temi, tra loro solidali, a proposito dei quali 
ci si domanda se davvero Spinoza e Hegel li affrontano in modo simile: il richiamo al 
realismo politico, la fine della storia e l’astuzia della ragione.

Cominciamo con il realismo politico. All’inizio della loro riflessione filosofica sul 
diritto, Spinoza e Hegel ancorano la razionalità del loro procedimento al seguente pre-
supposto critico: occorre che sia scartata da questa riflessione ogni speculazione che 
riguarda ciò che deve essere, ossia il possibile, e che l’essenza del diritto sia ricondotta 
alla sua realtà effettiva. Si tratta quindi di sapere se, attraverso questo richiamo al reale, 
Spinoza e Hegel facciano riferimento allo stesso concetto di realtà: prendere lo Stato così 
com’è, o gli Stati per come sono, per scoprirne la ragione specifica, significa adottare i 
precetti di un positivismo ante litteram, oppure significa ammettere il presupposto di una 
razionalità immanente, che mantiene l’idealità del suo oggetto? In altre parole: conosce-
re la realtà del politico significa ricondurla ai suoi fenomeni oppure vuol dire svilupparne 
la finalità che permette di comprenderla per quello che è in sé?

Questo riferimento al realismo sfocia nell’affermazione di una fine della storia, che 
ne costituisce, in effetti, il presupposto. In Hegel, questo tema è annunciato, declamato 



18	  Pierre Macherey

in maniera eclatante: si filosofa solo su ciò che è, quindi anche su ciò che è stato, cioè 
sul compiuto; per questa ragione la razionalità effettiva è quella che, impegnandosi a 
dipingere esclusivamente grigio su grigio, si situa a sua volta alla fine del processo re-
ale che recupera nel pensiero liberandone, retrospettivamente, la logica interna. Desta 
sorpresa ritrovare questo stesso orientamento, sebbene in forma attenuata, nel testo di 
Spinoza: in effetti, quando costui si dichiara “pienamente convinto che l’esperienza 
abbia già mostrato tutti i tipi possibili di governo, utili affinché gli uomini vivano in 
concordia, e nello stesso tempo i mezzi con i quali la moltitudine deve essere diretta o 
contenuta entro limiti precisi”1 sembra sviluppare la stessa ipotesi, secondo la quale 
l’esperienza, che può essere qui assimilata alla storia reale degli uomini, ha dato tutto 
ciò che ci si può attendere da essa. Non resta quindi che prenderne in considerazione i 
risultati per estrarne i principali insegnamenti sommandoli tra loro. Il problema qui è 
il seguente: i concetti di storia di cui si avvalgono Spinoza e Hegel sono paragonabili? 
Tra rappresentare la storia come un processo orientato, che conduce alla rivelazione 
finale di una razionalità entro la quale era custodita dall’inizio, e ridurla a una sequenza 
di esperienze in cui sembrano intervenire esclusivamente l’occasione e il caso, c’è una 
evidente differenza. Notiamo che la questione qui posta si avvicina alla precedente: 
la realtà è soggetta a fini che ne condizionano la comprensione? In quale senso si può 
allora parlare di una fine della storia? 

Infine, Spinoza sostiene l’esigenza di misurare il diritto mediante il fatto, secondo gli 
insegnamenti dell’esperienza, a partire dalla necessità di prendere gli uomini per come 
sono (ut sunt), invece di sostituire una natura umana fittizia (humana natura quae nullibi 
est) a quella che esiste, necessariamente, nei fatti (ea quae revera est)2. Qui il realismo 
politico sembra trovare il suo doppio in un realismo antropologico; le società sono come 
l’esperienza ce le presenta, ed è inutile cercare di immaginarle altrimenti, perché gli 
individui che ne fanno parte non sono guidati nella loro condotta da un ideale dictamen 
rationis – che risolverebbe tutti i problemi del potere politico, eliminando la necessità di 
quello stesso potere, secondo la logica dell’utopia –, bensì dalla potenza dei loro affetti, 
che coincide spontaneamente, quindi prima di ogni riflessione, con il loro conatus, cioè 
con la tendenza originaria a perseverare nel proprio essere. In questo senso la razionalità 
politica, se esiste, deve passare attraverso il meccanismo delle inclinazioni naturali istin-
tive, che costituiscono il contenuto della sua riflessione e delimitano il terreno del suo 
intervento. Ora, questo tema incrocia un’idea che, sebbene non esplicitamente formulata 
nella Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, sta al fondo di tutto il pensiero 
politico di Hegel: quella dell’astuzia della ragione, secondo la quale la ragione si mani-
festa nella storia per intermediazione delle passioni umane, strumento del suo operare. 
Così, ciò che Hegel nella Prefazione della Fenomenologia chiama “il lavoro mostruoso 
della storia mondiale” (das ungeheure Arbeit der Weltgeschichte) non sarebbe altro che 
il dispiegarsi di quel riconoscimento che si effettua, in prima battuta, al livello delle 
esperienze della coscienza.

Tutta la difficoltà della teoria hegeliana sta nella metafora dell’“astuzia” (die List der 
Vernunft), che sembra sovrapporre lo schema della finalità esterna, in cui la ragione si 
adegua a elementi spontanei che volge a proprio profitto, a quello della finalità interna, 

1	 B. Spinoza, Trattato politico (d’ora in avanti TP), in Opere, a cura di F. Mignini, Mondadori, 
Milano 2005, I, 3, p. 1108.

2	 Cfr. TP I, 1.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 19

secondo la quale gli affetti umani non sono solo strumenti di cui la ragione si serve, 
bensì le forme attuali della sua effettuazione. Ci si può allora chiedere a quale di questi 
due modelli di riferimento – il primo, che mantiene una discontinuità tra la ragione e 
le passioni umane e che ne riflette il rapporto come un rapporto esterno, e il secondo, 
che presuppone al contrario una identità essenziale, per lo meno a livello di contenuto, 
tra ciò che è immediatamente dato alle coscienze e l’ordine immanente che attrae i loro 
movimenti – si avvicini di più l’emendatio che Spinoza fa subire alla ragione giuridica: 
fino a che punto, secondo questa emendatio, la ragione può incarnarsi nella società e 
identificare in essa i propri fini?

Ma è possibile, seguendo Spinoza, parlare di fini della ragione? Assoggettare il rigore 
di un pensiero adeguato, che giunge a una completa comprensione del proprio oggetto, 
al prerequisito di una teodicea razionale che fungesse da base a una filosofia della storia, 
non significherebbe reintrodurre nella scienza un pregiudizio teleologico che ne confuta 
il rigore dimostrativo, strettamente genetico e causale? A essere messo in questione qui 
è il rapporto tra filosofia e politica, essendo quest’ultimo legato allo statuto stesso della 
conoscenza vera: se comprendere l’esistenza sociale degli uomini consiste nel ricondurla 
alle sue condizioni necessarie, questo non significa forse che la riflessione sul diritto è 
possibile solo all’interno di limiti rigorosi, al di fuori dei quali, se non addirittura con-
tro i quali, il progetto di liberazione del filosofo deve essere mantenuto? Ora, lo stesso 
Hegel non afferma la necessità per il pensiero puro, una volta attraversati tutti gli stadi 
del suo dispiegarsi, di ripiegarsi “nella figura di un regno intellettuale” (in Gestalt eines 
intellektuellen Reichs)?

È chiaro che la relazione che sussiste tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel è 
decisamente più complessa di quella di una identità astratta o di una differenza irriduci-
bile: la si può intendere solo come uno scambio, attraverso il quale le posizioni dell’uno 
e dell’altro si corrispondono e si rispondono senza per questo mai confondersi. Ecco 
perché una lettura parallela del loro discorso può essere feconda.

Occorre adesso ritornare più nel dettaglio sui tre temi superficialmente elencati poco 
fa, per tentare di capire il contenuto di questo scambio, ossia per misurarne la posta in 
gioco filosofica.

Il realismo politico

Su questo punto partiremo da Hegel, per poter in seguito, alla luce della sua rifles-
sione su ciò che è effettivamente reale (wirklich), rileggere il testo spinoziano. Secon-
do Hegel, la realtà (Wirklichkeit) è intrinsecamente razionale nella misura in cui essa 
è opera (Werk) della ragione, cioè il prodotto del suo lavoro: si può perciò dire che la 
ragione si dispiega nel mondo, in forme che sono per altro diversissime e che vanno 
dall’Erscheinung empirica all’Offenbarung ideale, cioè dalla realizzazione in senso 
stretto all’incarnazione. In quale misura la storia può essere considerata come una tale 
opera razionale? Nella misura in cui, considerata nel suo insieme come storia univer-
sale, e spogliata dal rivestimento fattuale derivante dalla pura contingenza dell’evento 
che definisce la Realität in senso stretto, cioè il dettaglio di ciò che è accaduto, essa 
rivela il suo nucleo mistico in quanto contenuto sostanziale eternamente presente (das 
Ewige, das gegenwärtig ist) che ne costituisce la legge immanente. In questo senso, il 
rifiuto di trasgredire i limiti del mondo quale è, in nome di una trascendenza illusoria 



20	  Pierre Macherey

perché necessariamente soggettiva, significa per Hegel riconoscere il fatto che la ra-
gione è effettivamente presente in questo mondo (diesseits e non jenseits, secondo una 
alternativa che percorrerà il pensiero filosofico tedesco fino al giovane Marx), perché 
il mondo è il prodotto del lavoro che lo Spirito compie, come Spirito del mondo (Welt-
geist), per dispiegarsi a sua volta necessariamente.

In questo senso lo Stato, che è la forma storica più completa del diritto, secondo 
Hegel rappresenta per eccellenza anche lo Spirito oggettivo (der objektive Geist), lo 
Spirito che si è oggettivato nel mondo nella sua figura più perfetta, al punto che non 
ne sarebbe razionalmente pensabile un’altra che potesse idealmente, nel senso in cui 
l’ideale si oppone al reale anziché dispiegarsi in esso, esserle sostituita. Questa è la 
ragione per la quale fare pace con la realtà significa riconciliarsi con il presente, “co-
noscere la Ragione come la rosa nella croce della Presenza”, “riconciliazione che la 
Filosofia garantisce a coloro nei quali a un certo punto è emersa l’intima esigenza sia 
di mantenere la Libertà soggettiva entro ciò che è sostanziale, sia anche di permanere 
nella Libertà soggettiva come entro qualcosa che è non particolare e accidentale, bensì 
in sé e per sé”3. In altri termini – Hegel utilizza questa espressione nella Prefazione alle 
sue Lezioni sulla filosofia della storia – la ragione è “l’Ermes che guida effettivamente 
i popoli” lungo la processione che li porta di volta in volta a raggiungere, ciascuno 
secondo il proprio rango e il proprio tempo, la propria destinazione spirituale, ovve-
ro la rappresentazione adeguata, nei limiti impartiti alle loro rispettive situazioni, di 
una sola e stessa realtà che conferisce sostanza spirituale alla loro esistenza. L’intera 
questione può essere allora formulata come segue: la storia, ricondotta alla sua norma 
razionale, è Vorstellung o Darstellung, rappresentazione del presente attraverso me-
diazioni che la mantengono in una certa misura separata, o presentazione effettiva, che 
integra assolutamente la ragione nei limiti della storia universale, al punto da identifi-
care completamente i suoi fini con quelli di quest’ultima?

Il realismo politico rivendicato da Spinoza si inscrive in un contesto teorico appa-
rentemente molto diverso, perché si presenta sin dall’inizio come un realismo dell’e-
sperienza, che cerca i propri riferimenti primi nella pratica. In una simile prospettiva, 
è inutile cercare fuori dall’esperienza un modello politico di cui ci si chiederebbe poi 
come metterlo in pratica: il diritto, qualunque ne sia la forma, è sempre stato elabo-
rato nell’uso, in maniera completamente empirica, attraverso l’intervento dei Politici; 
sono stati loro ad avere messo a punto le procedure più adatte agli affetti degli uomini, 
procedure la cui efficacia permette di misurarne il grado di adeguatezza; per questa 
ragione, sebbene, a rigore, non conoscano la natura dello Stato, sono bensì coloro i 
quali più sanno in fatto di diritto, “poiché ebbero l’esperienza come maestra, non inse-
gnarono nulla che fosse remoto dalla prassi” (TP I, 2). Ora, non c’è altra via in politica 
rispetto a quella così mostrata nei fatti, e che porta, per comprendere la realtà del dirit-
to, a considerare l’esperienza che ne è derivata: tutta l’esperienza, ma nient’altro che 
l’esperienza. In quale misura è possibile parlare qui di empirismo? Spinoza invalida il 
percorso che consiste nel valutare l’esperienza in nome di principi esterni che ne squa-
lificherebbero i fenomeni riconducendoli al rango di semplici apparenze: i principi di 
una conoscenza adeguata devono al contrario essere inerenti all’esperienza, nel senso 
che sono dati in essa, o che vi si accordano. Questo non significa tuttavia che quei prin-
cipi, che sono dati nell’esperienza, siano dati attraverso l’esperienza, perché se questa, 

3	 G.W.F. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, Bompiani, Milano 2006, p. 63.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 21

nei suoi limiti, rivela tutti gli effetti di cui la natura politica dell’uomo è passibile, non 
mostra direttamente le cause di quegli effetti. Si può anche pensare che l’esperienza 
sia organizzata in modo da dissimulare quelle cause, o da differirne la manifestazione. 
Conoscere nei limiti dell’esperienza significa quindi ragionare sugli oggetti dell’e-
sperienza, in modo da comprenderne la vera natura. Ora, questa spiegazione proviene 
dalla stessa esigenza dimostrativa di tutte le altre forme di conoscenza razionale, in-
dipendentemente dal fatto che il loro oggetto si dia immediatamente nell’esperienza o 
meno. Sebbene nel Trattato politico gli argomenti non siano formalmente organizzati 
secondo lo stringente modello deduttivo messo in opera nell’Etica, l’obiettivo di Spi-
noza resta quello di una Politica more geometrico demonstrata, ovvero di una politica 
necessaria.

Qual è il punto di partenza di questa dimostrazione? È l’uomo reale, cioè la pratica 
effettiva dei rapporti umani: queste espressioni possono apparire anacronistiche, eppure 
l’idea che esse veicolano è ben compresa nel concetto di natura umana per come è for-
mulato da Spinoza. A partire da una considerazione degli affetti e del loro libero gioco 
spontaneo, indipendentemente dalla presa di coscienza e del giudizio razionale di cui 
possono in seguito diventare oggetto, si tratta quindi di individuare la logica delle azioni 
umane, nella misura in cui derivano da una “natura” che è la fonte reale di ogni diritto. 
Tra antropologia e politica viene così a porsi un legame necessario: si tratta al contem-
po di dedurre dalle esperienze di vita in società le leggi comuni che ne emergono, e di 
dimostrare la validità di queste esperienze a partire dalle leggi necessarie che le gover-
nano. Così gli uomini, che fanno politica senza saperlo, fanno altresì diritto, nel senso 
che fanno il diritto e, con i loro atti, conferiscono a quest’ultimo il solo tipo di legittimità 
di cui sia suscettibile. Se tuttavia il principio essenziale del naturalismo politico di Spi-
noza è che la natura fonda il diritto, ciò non significa che quest’ultimo derivi da quella 
come da una base che gli preesisterebbe in maniera indipendente, e non significa quindi 
nemmeno che l’antropologia condizionerebbe lo studio della politica come una forma di 
conoscenza indipendente: al contrario, Spinoza vuole dire che la natura è impregnata di 
diritto, che essa è già il diritto stesso secondo la sua costituzione essenziale, costituzione 
che pur mantenendo i caratteri specifici del diritto sociale, li ancora nel profondo del 
diritto della natura circoscrivendone strettamente il campo di esercizio. La società non è 
tanquam imperium in imperio più di quanto lo sia l’uomo stesso ed è a sua volta sogget-
ta, in quanto pars naturae, alle leggi comuni che governano l’intera realtà. Anziché dire 
che il diritto deriva dalla natura, bisogna quindi dire che è completamente immerso in 
essa, ed è per questa ragione che costituisce le sue figure proprie (species) solo nei limiti 
imposti dall’esperienza. 

La posizione di Spinoza non è quindi riconducibile a un semplice pragmatismo, e non 
può essere sovrapposta a una sorta di positivismo ante litteram. Eppure, quest’ultimo 
accostamento si impone quasi da sé alla lettura delle prime pagine del Trattato politico, 
e il concetto di scienza al quale è legata la politica spinoziana sembra una premonizione 
che evoca schemi del pensiero che saranno esplicitamente al centro della speculazione 
filosofica nella prima metà del XIX secolo, se non di Hegel, con il suo tentativo di una 
deduzione completamente razionale del diritto come effettuazione mediata dello Spirito. 
Ma occorrerà cercare in Comte, ossia in colui che pone anche la riduzione del diritto al 
fatto e fa di questa riduzione la condizione di un rigore teorico autentico, l’indice di una 
tale comunità. Comte, per esempio, nel primo testo in cui ha definito i concetti fonda-
mentali della politica positiva, scrive:



22	  Pierre Macherey

L’ammirazione e la disapprovazione dei fenomeni devono essere bandite con la stessa 
severità da ogni scienza positiva, perché ogni preoccupazione di questo tipo ha l’effetto 
diretto e inevitabile di impedire o alterare l’esasme. Gli astronomi, i fisici, i chimici e i 
fisiologi non ammirano né biasimano i rispettivi fenomeni; li osservano, anche se questi 
fenomeni possono fornire ampio materiale per considerazioni dell’uno o dell’altro tipo, 
come molti esempi hanno messo in luce. Gli scienziati lasciano giustamente tali effetti 
agli artisti, al cui ambito invero appartengono.

Lo stesso deve valere in politica come nelle altre scienze. Tuttavia, questa riserva è 
molto più necessaria in questo caso, proprio perché è più difficile e perché altera più pro-
fondamente l’esame, dato che, in questa scienza, i fenomeni toccano le passioni molto più 
da vicino che in qualsiasi altra.4

A un primo sguardo, si potrebbe credere che questo testo tragga diretta ispirazione 
dalla lettura di Spinoza. Eppure è chiaro che se Comte fosse stato a conoscenza del 
riferimento spinoziano l’avrebbe energicamente respinto in nome del suo rifiuto radi-
cale dell’atteggiamento metafisico. Ed è proprio su questo punto che il confronto tra 
Comte e Spinoza assume senso, nel momento in cui mette in evidenza l’irriducibile 
divergenza che li oppone. Per Comte, la politica è una scienza come le altre, dato che, 
avendo preventivamente circoscritto il campo di indagine nel quale si pone, quello dei 
fenomeni propriamente umani, giunge a formulare le leggi necessarie alle quali questi 
obbediscono in maniera specifica, le leggi naturali della storia, soggette a un principio 
di progressione razionale il cui sviluppo sembra dipendere più da un “disegno della 
natura”, nel senso di Kant, che da una “astuzia della ragione”, nel senso di Hegel. Ora, 
per Comte, un tale studio presuppone che si sia rinunciato del tutto a cercare le cause di 
questi concatenamenti per concentrarsi sulle relazioni necessarie che si stabiliscono sul 
piano dei loro effetti.

Spinoza, al contrario, insiste nell’affermare che la scienza politica vera e propria, come 
ogni conoscenza adeguata, si basa su una comprensione completa dei suoi fenomeni e li 
fa conoscere per come sono in se stessi, ovvero per come sono prodotti realmente dalle 
loro cause. Ed è la ragione per cui tale conoscenza prende la forma di una “deduzione”:

Ho inteso solo dimostrare in modo certo e indubitato (certa et indubitata ratione de-
monstrare) ciò che si accorda perfettamente con la prassi e dedurlo dalla condizione stes-
sa della natura umana (ex ipsa humanae naturae conditione deducere).5

Si ritrova qui l’idea di un fondamento antropologico del diritto: se le società sono 
ciò che sono, cioè disciplinate da leggi che decidono del giusto e dell’ingiusto, ciò ac-
cade perché in esse c’è qualcosa che appartiene in primo luogo alla natura degli uomi-
ni: ed è la potenza. La potenza è ciò che determina tutte le cose della natura a esistere 
e ad agire: la società, che è anche una cosa naturale, ha potenza pari a quanto espresso 
dagli individui che la compongono, nei quali trova la propria fonte. Questo non vuol 
dire che, secondo una prospettiva meccanicistica, Spinoza cerchi di costituire la re-
altà sociale complessa attraverso una costruzione astratta, concatenando gli elementi 
semplici (gli uomini) nella totalità organizzata (l’ordine politico): in realtà, le società, 
proprio come gli esseri che riuniscono al loro interno, sono individui; reciprocamente, 

4	 A. Comte, Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société, Les Éditions 
Aubier-Montaigne, Paris 1970 (1822), p. 129.

5	 TP I, 4, p. 1108.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 23

gli agenti sociali, o se si vuole i soggetti politici, sono individui solo in quanto sono 
organizzati a loro volta come sistemi complessi che riuniscono in sé altri elementi, 
quasi fossero comunità corporee e mentali che di rimando ci si può rappresentare come 
altrettante specie di società.

Tutto questo deriva dalla nozione particolarissima di individualità sviluppata dal-
la filosofia spinoziana, una nozione non sovrapponibile a quella di entità elementari, 
atomi fisici o psichici, presunto termine assoluto dell’analisi della realtà. Proprio su 
questo punto la filosofia spinoziana si oppone significativamente al meccanicismo de-
gli antichi. Spinoza pensa sempre l’individuo sinteticamente, come risultato di un mo-
vimento di totalizzazione cominciato ben prima di lui e che prosegue oltre i suoi limiti. 
La definizione di individuo come pars naturae significa precisamente questo. Defini-
zione che, va sottolineato, si applica altrettanto bene sia all’essere umano singolare che 
al corpo sociale considerato nella sua specificità: pars, non nel senso di una parte in sé 
non scomponibile, secondo la logica di un metodo strettamente analitico, ma nel senso 
di una determinazione che trova a sua volta il proprio principio nell’esistenza del tutto 
al quale effettivamente appartiene e dal quale può essere solo provvisoriamente e re-
lativamente separata. Per questa ragione la forma per eccellenza di realizzazione della 
potenza individuale è il conatus, sforzo per perseverare nel proprio essere, che, lungi 
dall’isolare le une dalle altre le cose finite, tanquam imperia in imperio, le riconduce 
invece necessariamente, tramite l’intermediazione dei loro rapporti reciproci, a quella 
natura di cui altro non sono se non le “parti”. Poiché ciò che definisce le cose finite è 
che esse non sono in sé e per sé in quanto il conatus che delimita la potenza di tali cose 
non trova il proprio principio nella loro sola essenza, non essendo deducibile dalla loro 
definizione: “da ciò consegue che la potenza delle cose naturali, per la quale esistono 
e quindi agiscono, potrà essere soltanto la stessa potenza eterna di Dio”6. La potenza 
della natura considerata nel suo insieme si dà nell’esistenza delle cose individuali e 
si trasmette in tutto ciò che fanno; per questa ragione, esse possono anche trasmettere 
la potenza a configurazioni altre in cui entrano a far parte come elementi costituenti, 
continuando ad affermare la propria potenza anche nella dinamica della loro fusione.

In questo senso, si può dire che il realismo politico di Spinoza è in primo luogo un 
naturalismo, a condizione di spogliare il termine da ogni riferimento pragmatista o em-
pirista. Naturalismo è qui da intendersi nel senso della natura assoluta, o della sostanza 
divina che, producendo tutti i suoi effetti in se stessa, costituisce anche il principio di 
ogni esistenza e di ogni potenza. Se ci sono società, e se gli uomini possono realizzare 
la parte d’eternità che loro spetta nell’ordine da quelle definito, ovvero se giungono a 
essere liberi, è perché le società incorporano o informano, ossia individualizzano (non 
c’è parola migliore) a modo loro la potenza globale che appartiene all’intera natura; ed 
è questa potenza che costituisce la loro causa ultima, a partire dalla quale esse possono 
essere spiegate adeguatamente. Giunti a questo punto, ci si può chiedere se la diver-
genza che oppone Spinoza a Hegel non si smussi un po’: che le società e gli uomini 
che fanno vivere insieme siano i prodotti di una natura assolutamente prima, o che de-
rivino dal dispiegarsi di uno Spirito alla ricerca di se stesso attraverso l’insieme delle 
sue determinazioni, in entrambi i casi il diritto è giustificabile a partire da una logica 
il cui sviluppo coincide esattamente con quello di una ontologia; e da questo punto di 
vista i “realismi” di Spinoza e di Hegel, che si tratti di un realismo dell’esperienza o 

6	 TP II, 2, p. 1111.



24	  Pierre Macherey

di un realismo dell’effettività, possono sembrare molto vicini. Certo, il fatto che Spi-
noza pensi la natura come sostanza, mentre Hegel per contro definisce lo Spirito come 
soggetto, fa sì che si mantenga tra loro una differenza irriducibile, quella che separa 
un ordine rigoroso delle cause da un ordine assoluto dei fini. Lo studio della questione 
della fine della storia dovrebbe permettere di mettere in luce i presupposti che sono in 
gioco in quest’ultima alternativa.

La Fine della Storia

Per cominciare, cerchiamo questa volta di mettere a fuoco la posizione di Spinoza. 
In che modo la questione della fine della storia si inserisce nella sua opera? Prima della 
deduzione del diritto, Spinoza afferma che tutte le sue forme sono effettivamente realiz-
zate nella pratica, ed

è dunque poco credibile che si possa concepire qualcosa di utile alla società comune, 
che l’occasione o il caso non abbia già offerto, e che uomini intenti agli affari comuni e 
preoccupati della propria sicurezza non abbiano già visto.7

Possiamo quindi assumere che l’esperienza abbia già mostrato – Spinoza scrive chiara-
mente: ostendisse, e non: ostendere – tutto ciò che ci si può aspettare dal diritto in materia 
di organizzazione sociale: non resta che ricapitolare gli elementi che si sono presentati al 
suo interno in forma sparsa, quasi fossero occasionali o dettati dal caso, come se si trattas-
se solo di sommarli effettuandone la sintesi razionale. Una linea che si potrebbe definire 
molto classica, che consiste nel sottrarre l’oggetto in questione alle condizioni contingenti 
della durata, per prenderne in considerazione solo l’ordine immutabile, e quindi immodi-
ficabile, che ne costituisce la verità. In modo simile, nel capitolo del Trattato teologico-
politico dedicato ai miracoli, Spinoza conferma, facendo riferimento al testo stesso della 
Bibbia, questa posizione razionale in virtù della quale l’ordine delle cose non può essere 
modificato nel suo fondamento, perché non può entrare in contraddizione con se stesso:

Della natura in genere la Scrittura dice in alcuni passi che essa conserva un ordine 
fisso e immutabile, come nel Salmo 148, 6 e in Geremia 31, 35-6. Il filosofo, inoltre, nel 
suo Siracide 1, 10, insegna assai chiaramente che in natura non accade niente di nuovo; e 
ai vv. 11-12, spiegando ciò, aggiunge che, sebbene talvolta accada qualcosa che sembra 
nuovo, tuttavia non lo è, ma è già accaduto nei secoli passati, dei quali non resta alcun 
ricordo; infatti, come egli stesso dice, gli uomini d’oggi non ricordano nulla degli antichi, 
e neppure i posteri, a loro volta, ricorderanno nulla degli uomini d’oggi. Al 3,11 dice che 
Dio ha ordinato bene ogni cosa a suo tempo, e al v. 14 dice di riconoscere che quanto 
Dio fa rimarrà in eterno e che a esso niente può essere aggiunto e niente può essere tolto.

Tutte queste cose insegnano nella maniera più chiara che la natura conserva un or-
dine fisso e immutabile, che Dio è stato identico in tutti i secoli a noi noti e ignoti, che 
le leggi della natura sono così perfette e feconde che a esse non può essere aggiunto né 
tolto niente, e che i miracoli, infine, appaiono come qualcosa di nuovo soltanto a causa 
dell’ignoranza degli uomini.8

7	 TP I, 3, p. 1108.
8	 B. Spinoza, Trattato teologico-politico, a cura di A. Dini, in Etica/Trattato teologico-politico, 

Bompiani, Milano 2007, p. 543.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 25

Allo stesso modo, pretendere che l’ordine politico possa essere radicalmente cambia-
to, non significa forse affidarsi a miracoli impossibili, dato che in questo campo come in 
ogni altro tutto è già accaduto?

Se Spinoza assume il punto di vista di una storia che è finita – ricordiamo tra l’altro 
che, se ci atteniamo a quanto appena detto, essa sarebbe finita sin dall’inizio, e in effetti 
non avrebbe mai avuto luogo, dato che il vero ordine è, per definizione, privo di storia 
– sarebbe quindi per motivi apparentemente opposti a quelli che ispirano Hegel: il ragio-
namento di Spinoza non tiene affatto in considerazione una dialettica dell’innovazione, 
fondata sul lavoro del negativo, ma per contro sviluppa tutte le conseguenze di quello 
che abbiamo già chiamato il suo realismo politico. Niente di nuovo sotto il sole: le forme 
sociali, se sono davvero state inventate, lo sono state in un’epoca talmente remota che la 
memoria se n’è sbarazzata, ed è per questa ragione che non ci resta che ammetterle per 
come si presentano oggi, senza pretendere di aggiungervi né di sottrarvi alcunché, come 
se valessero per l’eternità. Tuttavia, si capisce abbastanza presto che tali formulazioni 
non devono nemmeno esser prese alla lettera, perché non è più possibile ricondurre la 
teoria politica a semplice registrazione dello stato di fatto: l’esperienza offre veri e propri 
insegnamenti solo se considerata sub specie aeternitatis, liberata cioè dalle circostan-
ze accidentali che le conferiscono la sua particolare situazione temporanea. Anche per 
Spinoza, attraverso l’analisi dei diversi tipi di strutture sociali, cioè di regimi politici, si 
tratta di sostituire questi ultimi nell’ambito di questa deduzione generale che li fa deri-
vare da una natura comune. Ora, un simile modo di procedere può essere adottato solo 
prendendo in considerazione le forme ottimali nelle quali si effettua l’organizzazione 
essenziale del potere politico: “Pertanto, dopo aver trattato del diritto di una società ci-
vile in generale, è giunto il tempo di trattare della condizione ottima di ciascuno Stato”9. 
È chiaro che l’ordine politico, nelle condizioni in cui è così presentato, corrisponde a 
qualcosa di perfettamente inedito rispetto all’esistenza attuale della società, e lo stesso 
Spinoza sottolinea che

nessuno Stato fu mai istituito, che io sappia, con tutte le condizioni che abbiamo sin qui 
enunciato. Tuttavia, potremmo mostrare con la stessa esperienza che questo tipo di mo-
narchia è ottimo, se volessimo considerare le cause del permanere e del declinare di tutti 
gli Stati non barbari.10

Sembra che sia sufficiente che il processo teorico non contraddica l’esperienza per 
trovarsi al contempo in accordo con essa: ma questo significa anche che, per compren-
dere la ragione sostanziale dei fenomeni, in campo politico come in tutti gli altri, ci si 
allontana dalla loro realtà fattuale, applicando loro principi che, pur senza essere neces-
sariamente di un altro ordine, passano tuttavia inosservati.

Possiamo quindi dire che Spinoza non si arrende passivamente a uno stato di fatto, 
quanto meno perché l’attualità nella quale esso si realizza è per definizione precaria e 
condannata presto o tardi a disfarsi: gli eventi che hanno agitato l’Olanda nel 1672 ne 
hanno appena dato testimonianza eclatante, e di certo è a partire da questi che la riflessio-
ne del Trattato politico trova lo slancio iniziale, se non il suo primo oggetto. Non si tratta 
quindi di negare che la storia sia luogo di costanti cambiamenti e che sia tormentata da 
una dinamica che tende in maniera quasi permanente a destabilizzarne le figure apparen-

9	 TP V, 1, p. 1135.
10	 TP VII, 30, p. 1168.



26	  Pierre Macherey

ti. L’obiettivo di un pensiero teorico fondato su dimostrazioni consiste in qualche modo 
nel ripercorrere quel movimento in senso inverso, riportando la società, ogni società, al 
suo principio, che non ha niente a che vedere con una origine storica. Ma sarebbe del 
tutto inconseguente supporre che tale deduzione, che in certo modo si effettua a priori, 
possa rinunciare a vedere i propri oggetti realizzati nella pratica e si accontenti di darne 
una presentazione scientifica per il semplice piacere di comprendere (sebbene Spinoza 
faccia esplicitamente riferimento a quest’ultimo argomento11). Spinoza si è impegnato 
sin dall’inizio del suo trattato a stabilire l’identità necessaria di teoria e pratica, e non 
potrebbe ammettere che questa stessa identità sia soltanto “teorica”: il fatto che la teoria 
e la pratica non si contraddicano è il segno, ma non il fondamento, del loro accordo. Non 
è certo possibile leggere il Trattato politico come un discorso rivolto al Principe, o come 
un manuale del militante, e nemmeno come un trattato di educazione civica a uso dei 
buoni cittadini: in fin dei conti non è altro che una riflessione filosofica sull’uso migliore, 
o meno cattivo, che il saggio può fare dello stato sociale, dal quale a ogni modo non può 
districarsi, nella prospettiva di liberazione che lo definisce. Ma questa riflessione, per 
quanto possa essere teorica e filosofica, non potrebbe chiaramente privarsi di ogni pro-
spettiva di realizzazione pratica, inteso che quest’ultima non dipenda, in ultima istanza, 
dalle decisioni e dalle buone intenzioni della persona di turno: ammettere che la forma 
ottimale che convenga a ogni tipo di regime politico potrebbe esistere solo nell’idea, 
significherebbe accantonare in modo illogico il pensiero teorico nella considerazione 
di un puro possibile, completamente separato dalle condizioni della sua effettuazione. 
Al contrario, considerare come realizzabile, a condizione che le circostanze esterne lo 
consentano, la struttura sociale che garantisca per quanto possibile la pace civile e assi-
curi al contempo le condizioni più favorevoli alla libertà di pensiero, significa sottrarre a 
questa struttura il carattere irrazionale di un possibile ideale, riservato alle fantasticherie 
soggettive che costituiscono in maniera specifica l’universo della favola12.

Niente di nuovo sotto al sole: questa considerazione vale quindi per le cause che de-
terminano il diritto delle società, la cui necessità è eterna, ma in nessun caso per i loro 
effetti, che sono invece in incessante trasformazione. Probabilmente gli uomini sono 
sempre gli stessi, nel senso che, in tutti i luoghi e in tutti i tempi, sono necessariamente 
mossi dai loro affetti, che però li conducono a forme di associazione sempre nuove, le 
quali non rispecchiano mai configurazioni esattamente identiche. Per questa ragione, se 
di certo non tutto è possibile nella storia – in cui è in ogni caso escluso che si produca 
qualcosa di in sé contraddittorio, poiché non si può far mangiare erba ai tavoli – resta 
che tutto quello che si può concludere dai principi fondamentali, cioè dalle cause reali 
del diritto, un giorno o l’altro deve pur capitare: ed è una eventualità che non può essere 
definitivamente scartata. La storia non è quindi mai finita ma supera costantemente le sue 
forme attuali, è un movimento di produzione che, pur non alterando in alcun modo le sue 
condizioni essenziali, varia indefinitamente le forme nelle quali queste si realizzano. Il 
“realismo” di Spinoza lo conduce a considerare la storia aperta, il cui momento presente, 
qualunque esso sia, ha sempre il carattere relativo di una manifestazione occasionale e 
non quello di una espressione assoluta. La storia è senza fine e senza fini perché dipende 
necessariamente da cause che vi agiscono costantemente, quali che siano le congiunture 
che determinano il contesto del loro intervento; ed è anche la ragione per la quale nei 

11	 Cfr. TP I, 4.
12	 Cfr. TP I, 5.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 27

momenti peggiori della storia, quelli in cui la potenza civile degenera in una costrizione 
arbitraria che nega il diritto stesso, resta tuttavia possibile pensare di essere liberi, pen-
sare la libertà non solo come idea senza contenuto: a condizione che si torni alle cause 
reali del diritto. Eterno ottimismo del saggio.

Se pensare il diritto non significa pensare la storia in quanto tale, non significa nem-
meno pensare senza la storia o contro la storia: ma vuol dire necessariamente pensare 
nella storia, nell’orizzonte in cui le sue successive esperienze si susseguono, ad infini-
tum. E se la storia non è assente dalla riflessione teorica di Spinoza, ciò è dovuto tuttavia 
al suo essere pensata in rapporto con la potenza illimitata della natura, in assenza quindi 
di ogni presupposto teleologico. E anche qui, tra il pensiero di Spinoza e quello di Hegel 
emerge un motivo di divergenza all’apparenza radicale. Dal punto di vista di Spinoza, 
la deduzione razionale del diritto non può in nessun modo coincidere con la rivelazione 
di una progressione razionale, che disporrebbe le forme storiche della sua realizzazione 
lungo una linea continua, orientata dalla propria dinamica interna in un senso unico e 
uniformemente ascendente. È certamente possibile classificare le forme dello Stato ma, 
nel Trattato politico, questo ordine prende la forma di una tipologia, di un repertorio 
delle strutture all’interno del quale sembra che non ci sia che da scegliere quella che, 
di volta in volta, meglio si adatta alle sue esigenze specifiche, ovviamente a condizio-
ne che tale scelta non dipenda da decisioni individuali, le quali, per contro, sempre la 
presuppongono. Se Spinoza si è dedicato a una riflessione sulla logica della storia, si è 
limitato a constatare la deriva monarchica che affligge tutte le forme di società e che, 
riducendo poco a poco le basi del potere sociale, rende sempre più precarie le condizioni 
del perpetuarsi delle società stesse13. È dunque possibile riflettere la storia universale ma 
solo nella prospettiva di un ciclo che ritorna indefinitamente su se stesso, non in quella 
di una tendenza progressiva orientata all’ideale di una società di diritto intrinsecamente 
razionale che verrebbe a realizzarsi alla fine del suo movimento.

Anche qui è possibile trovare una occorrenza del realismo politico spinoziano: il fi-
losofo riconduce ogni tipo di società a principi comuni, che sono quelli della natura, 
ma rinuncia a privilegiare in maniera assoluta quella o quell’altra struttura di potere e 
a costituirla a paradigma universale, alla forma unica verso la quale tenderebbe ogni 
Stato, quali che siano le congiunture che ne governano la formazione. Se c’è un’essenza 
del sociale, la cui esplicitazione può essere completamente spiegata dalla conoscenza 
adeguata del determinismo universale, non c’è un’essenza della società che preesistereb-
be all’insieme delle sue manifestazioni per poi incarnarsi in esse in modo da giungere, 
attraversando l’intera storia, alla sua più perfetta realizzazione. La vera saggezza sta nel 
non lasciarsi mai sorprendere dalle modificazioni alle quali la società è costantemente 
esposta, e nel riuscire a identificare in ogni momento il tipo specifico di regime sociale 
con cui si ha a che fare, in modo da comprendere in cosa si accorda con i fondamenti 
naturali del diritto e da dedurre conseguentemente tutto ciò che, nella pratica, è possibile 
attendersene, considerando gli eventuali miglioramenti che potrebbero esservi apportati 
per assicurargli la massima stabilità garantendo così, per quanto possibile, la pace civile. 
Questa valutazione comparata prende le mosse da quello che si potrebbe chiamare uno 
scetticismo storico, nella misura in cui limita rigorosamente le speranze, ma allo stesso 
tempo anche i timori, che si accompagnano alle varie situazioni: se queste si equivalgo-
no tutte è perché, malgrado la loro eterogeneità, esprimono in maniera sempre diversa 

13 Cfr. TP VIII, 12.



28	  Pierre Macherey

quello stesso fondo comune dal quale dipendono, e che non è nemmeno il diritto – dato 
che, in una prospettiva artificialista o formalista, la sua specificità sarebbe irriducibile –, 
ma la natura e le sue leggi universali. Per Spinoza infatti, l’orizzonte ultimo del diritto 
non è la storia, bensì la natura: e questo punto lo oppone in maniera chiara a Hegel, dato 
che quest’ultimo riconduce per contro l’organizzazione di ogni società a un principio es-
senzialmente spirituale che, sebbene si effettui in figure storicamente diverse, obbedisce 
ciononostante a una logica di sviluppo interno; ed è questa logica che genera le figure del 
diritto come momenti successivi di un’unica serie che trova il proprio vero inizio nella 
fine: lo Stato razionale.

Ma, anche qui, riconoscere l’opposizione radicale che emerge tra i punti di vista di Spi-
noza e di Hegel, non può significare solo confrontarli prendendo semplicemente atto del 
loro disaccordo; il disaccordo ha senso infatti solo sulla base di una implicita intesa, e pro-
prio questa intesa permette di identificare nei loro rispettivi discorsi l’esistenza di qualche 
posta in gioco comune, se non addirittura di qualche oggetto comune. Se si riconsidera la 
filosofia hegeliana della storia alla luce del ragionamento di Spinoza per come l’abbiamo 
a grandi linee ricostruito, ci si accorge che i suoi insegnamenti sono meno semplici, e so-
prattutto meno semplicistici, rispetto a quelli ai quali si è soliti ricondurla. Se Hegel avesse 
davvero formulato l’idea che la razionalità della storia può essere colta solo a condizione 
di avere effettivamente raggiunto il proprio termine assoluto – quello che coincide con il 
momento in cui si situa la riflessione di Hegel – e istituendosi nella forma, presunta insupe-
rabile, dello Stato prussiano, è chiaro che la sua dottrina dipenderebbe da un presupposto 
ingiustificabile, smentirebbe il rigore della sua organizzazione interna e, al limite, portereb-
be il sistema stesso alla contraddizione. Hegel però non ha mai detto questo: a eccezione di 
alcune formule metaforiche, si cercherebbe invano in tutta la sua opera una riflessione sul 
momento finale della storia. Lo si capisce se si riflette attentamente su ciò che significa per 
Hegel la nozione di “presente”, che egli riconduce all’eternità (das Ewige das gegenwärtig 
ist) del concetto e all’identità a sé dello spirito che dimora sempre presso di sé, e non all’at-
tualità empirica di questo o quel momento temporale (die Gegenwart als Jetzt), che non 
è altro che la forma esteriore finita. Se la storia è il luogo di una Aufhebung che la dirige 
verso un massimo di razionalità, è perché la verità infinita del concetto che costantemente 
la abita non passa ma persiste attraverso tutte le trasformazioni della storia stessa. Perciò la 
filosofia considera sempre e solo il presente, che è ciò che dà senso al passato, facendone 
l’oggetto di una Erinnerung che letteralmente lo integra alla realtà effettiva dello Spirito 
per com’è ora, dal punto di vista della quale la prospettiva di un avvenire possibile provie-
ne da un dover-essere (sollen) irrazionale. Nelle sue Lezioni sulla filosofia della religione, 
ritornando sulla necessaria riconciliazione dello spirito e della realtà attraverso la famosa 
formula della prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, “conoscere la Ragione come 
la rosa nella croce della Presenza”14, Hegel rifiuta le concezioni mistiche del diritto, secon-
do le quali il suo ideale si troverebbe in una origine perduta o in un futuro sperato, Paradiso 
passato o futuro, in ogni caso assente (mentre il pensiero autentico si applica solo a ciò che 
è presente):

L’altro aspetto sotto questo riguardo è che la rappresentazione determina un tale ideale 
come passato o futuro. È necessario che essa proponga tale ideale ed esprima con ciò 
cosa è il vero in sé e per sé; ma ciò che qui è manchevole sta nella determinazione che 

14	 G.W.F. Hegel, Prefazione, in Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di V. Cicero, Bompiani, 
Milano 2006, p. 63.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 29

essa dà del passato o del futuro. Essa ne fa qualche cosa che non è presente e gli dà così 
immediatamente la determinazione di un finito. Ciò che è in sé e per sé è l’infinito; però, 
così riflesso, si trova per noi in uno stato di finitezza. La riflessione distingue giustamente 
le due cose, ma il lato manchevole è che essa si comporta in modo astratto, pur chiedendo 
che quello che è in sé e per sé debba farsi vedere ed essere presente anche nel mondo della 
contingenza esteriori. La ragione assegna al puro caso, all’arbitrio, la loro sfera; essa sa 
però che in questo mondo, estremamente confuso, secondo l’apparenza esteriore, si trova 
tuttavia il vero. L’ideale di uno stato è assolutamente giusto: solo non è realizzato; se ci si 
rappresenta per la sua realizzazione che le condizioni, le complicazioni del diritto, della 
politica, delle circostanze che si presentano per la moltiplicazione dei bisogni degli uo-
mini, debbano tutte essere secondo l’idea, in tal caso si dà un terreno che non può essere 
adeguato all’ideale, ma anche deve tuttavia esistere e nel quale l’idea sostanziale è reale 
e presente. Le storture, le confusioni dell’esistenza, non costituiscono tutto il presente. 
Questa esistenza presente è solo un lato; essa non comprende la totalità che appartiene al 
presente. Ciò per cui l’ideale si determina può esistere, ma non si è ancora riconosciuto 
che l’idea è realmente presente, perché la consideriamo solo con la coscienza finita. At-
traverso questa corteccia del sostanziale è difficile riconoscere la realtà e poiché l’ideale 
viene difficilmente trovato nella realtà, esso viene spostato o nel passato o nel futuro. Si 
può riconoscere attraverso questa corteccia il nucleo sostanziale della realtà, ma per arri-
vare a ciò occorre anche un duro lavoro per cogliere la rosa nella croce del presente. Per 
questo di deve prendere la croce su se stessi.15

Se per Hegel si dà una filosofia della storia è perché la ragione si ritrova ovunque “pre-
sente” nella storia, e non soltanto in questo o quell’altro dei suoi momenti finiti, impropria-
mente privilegiato rispetto a tutti gli altri e arbitrariamente identificato con il suo termine 
assoluto. In questo senso, per la filosofia c’è sempre la fine della storia, perché la storia 
deve, in ciascuno dei suoi momenti, essere pensata in maniera ricorrente a partire dal suo 
stato attuale, al fine di rivelare le condizioni razionali che rendono quest’ultimo neces-
sario. E se Hegel rappresenta lo Stato come la forma compiuta dello Spirito oggettivo, 
bisogna appunto capire che, al contempo, questa non coincide mai completamente con la 
realizzazione dello Spirito assoluto, la quale proviene da tutt’altre condizioni. Lo Stato è 
eterno precisamente perché l’idea che è in esso non si identifica mai completamente con 
le sue realizzazioni circostanziali, ma si trova irresistibilmente portata a “superare” quelle 
realizzazioni poiché la verità che la abita la spinge a cercare senza tregua, oltre i limiti di 
una attualizzazione storica, le condizioni del proprio compimento. Così, per Hegel come 
per Spinoza, se la ragione incontra la storia ciò avviene nella misura in cui la prima non è 
affatto dello stesso ordine della seconda e si mantiene, rispetto alle manifestazioni singole 
di quest’ultima, in costante riserva. Proprio questo permette di dire che l’astuta ragione 
“inganna” la storia, giacché quest’ultima non ne è che uno strumento occasionale.

L’astuzia della ragione

Lo studio di quest’ultimo tema ci permetterà di ritornare ancora una volta sul rapporto 
tra natura e ragione instaurato dal diritto. Si può dire che il percorso di Hegel è dialettico 
nella misura in cui giunge a riconciliare i due termini mantenendo fino alla fine la loro 

15	 Id., Lezioni sulla filosofia della religione. Volume primo, Parte II, Capitolo I, a cura di E. Oberti e 
G. Borrusso, Zanichelli, Bologna 1973, pp. 369-370.



30	  Pierre Macherey

contraddizione: la ragione si effettua nel diritto contro la natura, ma al contempo sfrutta 
gli elementi che le sono forniti dalla natura per volgerli ai propri fini. “Le passioni si 
appagano, si realizzano e attuano i loro scopi in base alla loro determinazione naturale; 
così portano alla luce l’edificio della società umana, nel quale hanno conferito al diritto, 
all’ordine, il potere di agire contro di esse”16. Spinoza vuole forse dire qualcosa di diver-
so quando riprende a sua volta la definizione dell’uomo come “animale sociale”17? In-
contestabilmente, quest’ultima formula significa per lui che il diritto, fondato in natura, 
è, se non dello stesso ordine, almeno in rapporto di continuità con la natura: dopo tutto, 
la società non è se non la continuazione della natura con altri mezzi. Ora, per Hegel, il 
diritto si fonda bensì sulla natura ma nella misura in cui è anche in rottura con essa, ed è 
proprio ciò che la metafora dell’astuzia significa, facendo implicitamente riferimento a 
una negatività di cui si cercherebbero invano le tracce nell’opera spinoziana.

Per Hegel, la genesi del diritto si fonda sullo sviluppo di una contraddizione che, in 
ultima istanza, si riconduce a quella del singolare e dell’universale: nella loro condotta 
empirica, gli uomini sono spinti dalla ricerca dei loro interessi particolari, e occorre al 
contempo che i loro atti si iscrivano nell’ambito definito dalla legge, che pone invece 
il primato del bene generale comune. Affinché la ragione si effettui oggettivamente nel 
mondo del diritto, occorre che assuma su di sé questa contraddizione e la sviluppi fino 
in fondo, che cioè si integri al rapporto naturale che si instaura spontaneamente tra gli 
uomini attraverso il libero gioco di quelli che credono essere i loro interessi, in modo da 
controllare questo rapporto e governarlo; il che significa manipolare le passioni umane 
alla stregua di un materiale in modo da assoggettarle ai propri fini. Ora, questo rovescia-
mento è possibile solo perché la ragione introduce, o fa apparire, tra i termini estremi che 
riconcilia, delle mediazioni. Nel contesto della storia universale, queste mediazioni sono 
i popoli che partecipano al contempo del singolare, per le caratteristiche specifiche che li 
differenziano tra loro, e dell’universale, per lo spirito comune che elaborano e che li au-
torizza a rivendicare, quando il momento è per loro giunto, la funzione di rappresentare 
lo Spirito universale sulla scena della storia; per Hegel infatti la storia è come un teatro 
sul quale la ragione si incarna nei personaggi, i popoli, che entrano ed escono dalla scena 
secondo le esigenze del proprio ruolo. E i popoli sono gli “attori” della storia proprio per 
la posizione intermedia che occupano tra la natura e la ragione: la vita di un popolo non 
è altro che lo sviluppo di questa contraddizione, sviluppo fecondo perché porta in sé la 
promessa di un oltrepassamento, fino al momento in cui un altro popolo non raccolga il 
testimone verso il compimento della medesima missione, ovvero la realizzazione dello 
Stato del diritto e la razionalizzazione dei rapporti umani.

Questo significa che, per Hegel, la materia effettiva della storia è data nell’esistenza 
dei popoli, e non in quella degli individui, o meglio: l’esistenza degli individui vi è im-
plicata solo nella misura in cui è già informata dalla configurazione culturale collettiva 
all’interno della quale si inscrive e che le preesiste necessariamente. Per questa ragione 
Hegel non soltanto non dà al diritto un fondamento antropologico, ma non sviluppa 
nemmeno una visione umanista della storia. Egli pensa infatti che la storia, considerata 
nel suo movimento oggettivo, non intrattenga un rapporto diretto con l’esistenza degli 
individui, e non possa essere spiegata a partire da essa. La storia è dunque possibile 

16	 Id., Introduzione, in Lezioni sulla filosofia della storia, a cura di G. Bonacina e L. Sichirollo, 
Laterza, Bari 2008, p. 25.

17	 Cfr. TP II, 15.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 31

perché lavora non sugli uomini stessi, ma su rapporti umani già costituiti che trasforma 
progressivamente, giocando sui loro conflitti interni in maniera da conferire loro la strut-
tura razionale dello Stato. Questo punto è essenziale in quanto permette di comprendere 
perché Hegel si oppone radicalmente a Rousseau, cui imputa la concezione inversa, la 
quale tende a dedurre lo spirito dal diritto, definito, a torto secondo lui, come “volontà 
generale”, a partire da decisioni arbitrarie degli individui. Il rimprovero fondamentale 
mosso da Hegel alle teorie del contratto sociale è infatti che esse sostituiscono al fonda-
mento giuridico razionale dello Stato un fondamento psicologico irrazionale. 

Ci si può legittimamente domandare quale sia il posto di Spinoza in questa discus-
sione quando cerca di dedurre le forme dell’organizzazione sociale a partire dalla natura 
umana: tende a ridurre il giuridico all’antropologico, oppure si basa su una concezione 
della natura i cui requisiti razionali invalidano al contrario una tale riduzione? Abbiamo 
cominciato a rispondere a questa domanda, all’inizio di questo lavoro, lasciando emer-
gere i caratteri originali del concetto di individualità per come è utilizzato da Spinoza. 
Nella misura in cui l’individuo è pars naturae, non c’è esistenza individuale in sé i cui 
limiti siano fissati e definiti una volta per tutte, ma ci sono solo insiemi individualizzati, 
che si formano e si diluiscono all’interno delle totalità più vaste che li determinano. Ora, 
questo ragionamento, che si applica dapprima ai singoli esseri umani, vale anche per i 
popoli: la concezione spinoziana della storia non riconosce esistenza privilegiata ai po-
poli – a eccezione forse degli Ebrei; questi però non sarebbero piuttosto, per il loro sogno 
di elezione, un “anti-popolo”? – e in ogni caso non viene riconosciuta loro una funzione 
necessaria di mediazione tra il singolare e l’universale. La concezione spinoziana pre-
tende invece di spiegare direttamente le forme relative di organizzazione instaurate dal 
diritto a partire dalla natura umana per come essa si incarna immediatamente negli affetti 
individuali. Se si può parlare di una astuzia della ragione in Spinoza è proprio in virtù 
di questo approccio, che consiste nel ritrovare, dietro tutte le motivazioni e le condotte 
collettive, la determinazione necessaria, in quanto rigorosamente causale, delle passio-
ni, le quali esprimono la potenza della natura nell’uomo, in ogni uomo, qualunque sia 
la sua situazione storica. Ma nemmeno la natura che agisce nell’uomo è la sua natura, 
nel senso in cui gli apparterrebbe in modo esclusivo e lo separerebbe artificialmente da 
tutti gli altri esseri, umani e non, ai quali egli invece è oggettivamente legato dal fatto di 
appartenere alla loro stessa natura.

Quando Spinoza parla dell’uomo come di un animale sociale, non intende quindi 
affatto affermare il primato dell’antropologico sul politico, perché prende le mosse da 
un concetto di natura umana che impedisce di pensare un tale primato. Che cos’è infatti 
naturale negli uomini? Spinoza lo ripete instancabilmente: sono i loro affetti, nel loro 
gioco spontaneo e nel guidarli senza che ne abbiano coscienza. E si tratta dei medesimi 
affetti che rispondono alle medesime leggi, sia negli individui secondo il jus naturae, sia 
nelle relazioni collettive cui danno vita all’interno dell’organizzazione sociale secondo 
lo jus civile: è proprio l’identità di questi affetti a fondare la necessità del diritto, secondo 
un ordine oggettivo naturale che non è riducibile a nessuna convenzione artificiale. Ma 
su cosa si fonda questa comunità degli affetti che condiziona la vita sociale degli uomini? 
Sulla natura stessa degli affetti, che si presenta da subito come una natura comune e, di-
ciamo pure, comunitaria. Su questo punto non è indispensabile riferirsi nel dettaglio alle 
dimostrazioni che si susseguono nel libro III dell’Etica; basta rifarsi al breve riassunto 
che Spinoza stesso ne offre all’inizio del Trattato politico da cui, malgrado il carattere 
schematico, emerge assai bene lo spirito essenziale. Ciò che è proprio ai desideri umani 



32	  Pierre Macherey

non consiste nello svilupparsi a partire dal singolo rapporto dell’individuo considerato 
come una entità autonoma, come un “soggetto”, per la buona ragione che questo rappor-
to è illusorio e non ha alcuna realtà dal punto di vista della natura; essi invece si costitu-
iscono immediatamente attraverso il rapporto con l’altro in cui è dato alla natura umana 
il contesto oggettivo del suo sviluppo. Non soltanto gli uomini sono in balia di un certo 
numero di passioni elementari, che li inducono alla ricerca di un modo di vita adatto 
alle loro aspirazioni, commisurato ai loro timori e alle loro speranze, ma sono spinti allo 
stesso tempo a desiderare (appetere) che anche gli altri uomini vivano secondo la propria 
idea: da qui lo spirito di competizione e i conflitti che coincidono necessariamente per 
gli uomini con la libera realizzazione dei loro desideri, cioè con la manifestazione, con 
l’espressione della potenza che è in loro in quanto partes naturae.

In questo senso si può parlare, secondo Spinoza, di una socializzazione spontanea 
degli affetti umani, che fa sì che gli individui esistano e prendano coscienza di se stessi 
solo sulla base delle relazioni reciproche che si stabiliscono tra sé e gli altri e che li fa 
immediatamente comunicare. Che tali relazioni siano immaginarie non altera in niente il 
loro carattere di necessità, che è invece rinforzato dal fatto che esse sono subite piuttosto 
che volute in virtù di una decisione razionale. Questa teoria relazionale degli affetti pre-
senta il desiderio (appetitus), il quale deriva direttamente dalla tendenza naturale dell’in-
dividuo a perseverare nel proprio essere (conatus), come ciò che possiede naturalmente 
la forza del desiderio dell’altro, nei due sensi che questa espressione può assumere: non 
c’è prima il mio desiderio e da un’altra parte il desiderio dell’altro, da cui risulterebbe in 
seguito il loro confronto; ma l’altro si trova immediatamente implicato nel mio deside-
rio, il quale è anche al contempo mio e suo perché non è proprietà di un soggetto parti-
colare, racchiuso nei limiti della sua singolarità. Ecco perché la dottrina di Spinoza non 
rientra affatto nell’orizzonte di quelle che vengono chiamate teorie dell’individualismo 
possessivo; secondo lui, infatti, l’individuo non può voler per se stesso senza volere al 
contempo anche per gli altri, ragione per cui i suoi atti si inscrivono all’interno di una 
rete di rapporti prestabiliti che li legano necessariamente agli altri uomini; e sono questi 
rapporti a costituire l’orizzonte del suo ambiente, all’interno del quale dovrà pur sempre 
trovare le condizioni della propria liberazione. Agire secondo la propria idea (ex suo 
ingenio) seguendo le indicazioni che sono guidate in tutto e per tutto da questo sistema 
di relazioni immaginarie da cui provengono i conflitti degli uomini, non significa dunque 
essere libero, ma significa invece esporsi ad assumere tutto il peso costrittivo che risulta 
dalla concatenazione causale degli affetti e che trasforma il fatto di vivere secondo il 
proprio diritto (esse sui iuris) in quello di essere assoggettato o, con formula altrettanto 
efficace, di essere alienato al diritto altrui (esse alterius juris). Tutto questo fa inesorabil-
mente pensare alla dialettica dell’Anerkennung che Hegel ha posto alla base del rapporto 
tra le coscienze nella sua Fenomenologia dello spirito.

Si tratta di una analisi cruciale, in quanto stabilisce la continuità fondamentale tra 
natura e diritto. Non soltanto gli uomini, per il fatto che si sottomettono a un diritto che 
non è più soltanto quello della natura ma quello della società, non abbandonano la natura 
umana per assumerne un’altra differente18, ma possiamo dire che le forme immediate 
della loro esistenza, poiché completamente determinate dalle leggi della natura, sono già 
segnate dal diritto o, se così si può dire, in potenza di diritto nella misura in cui, come 
abbiamo appena visto, si collocano nel sistema delle relazioni immaginarie, che creano 

18	 Cfr. TP IV, 4.



Spinoza, la fine della storia e l’astuzia della ragione	 33

immediatamente tra gli individui una sorta di società naturale, anche se nella forma sre-
golata di una società selvaggia. Per questo entrare in società non significa mai abbando-
nare definitivamente lo stato di natura; è infatti nello stato di natura che, in ultima istan-
za, sono dati gli elementi o i materiali a partire dai quali si costituisce la vita sociale degli 
uomini. Su questo punto, Spinoza è distante tanto dalla posizione di Rousseau quanto 
da quella di Hobbes. Rousseau critica Hobbes per avere, senza nemmeno rendersene 
conto, proiettato all’interno della sua descrizione dello stato di natura le condizioni della 
società sotto la forma della competizione permanente tra individui, motivo per il quale 
egli definisce l’uomo nello stato di natura come un essere solo e ozioso. Ma, al netto di 
questa critica, è perfettamente d’accordo con Hobbes nello stabilire una discontinuità tra 
lo stato di natura e lo stato di società, e a Hobbes rimprovera soltanto di aver attenuato il 
carattere radicale di tale discontinuità: lo stesso Rousseau interpreta questa rottura come 
il passaggio da un modo di vita solitario a un modo di vita collettivo, mentre Hobbes 
la rappresenta attraverso la conversione di una sociabilità istintuale e conflittuale, ossia 
praticamente invivibile, in uno stato razionale fondato sul calcolo degli interessi, e pre-
supponendo uno stretto controllo, se non addirittura la messa tra parentesi, delle passioni 
naturali. Così, malgrado le divergenze decisamente considerevoli che li contrappongono, 
Hobbes e Rousseau sono tuttavia d’accordo nell’ammettere che l’uomo sociale e l’uomo 
naturale non sono la stessa cosa. Ma è proprio su questo punto che Spinoza adotta una 
posizione differente: a suo avviso, non soltanto l’uomo non cambia natura per il fatto di 
vivere in società, ma sono fondamentalmente le stesse cause a governare la sua condotta 
sia nello stato di natura che nello stato di società, in nessun caso separabili radicalmente. 

Giunti a questo punto, scopriamo che la formula “l’uomo è un animale sociale” si 
arricchisce di nuovi sensi: significa che gli uomini sono naturalmente immersi nel di-
ritto, il quale quindi non è frutto di una costruzione artificiale risultante da un calcolo 
razionale o da un impegno volontario, come vorrebbero tutte le dottrine contrattualiste; 
e si capisce allora perché, nel Trattato politico, Spinoza abbia completamente rinuncia-
to a far riferimento a un patto sociale. Quando Spinoza scrive: Homines… civiles non 
nascuntur, sed fiunt (TP V, 2), è proprio per far capire che gli uomini sono modellati dal 
diritto che è loro imposto, esattamente come Hegel mostra che tutte le rappresentazioni 
della coscienza individuale sono immediatamente informate da un condizionamento cul-
turale oggettivamente incarnato dallo spirito del tempo e che determina la loro esistenza 
storica. Si potrebbe perciò dire che nessun può scavalcare il diritto del proprio tempo. 
Per Spinoza, questo significa che la tentazione di uscire dallo stato di società e di vivere 
nella solitudine è vana, perché nessun uomo, che sia libero o asservito, può amare né 
ricercare la solitudine:

Poiché però la paura della solitudine è in tutti gli uomini, dato che un uomo da solo 
non ha forze sufficienti per difendersi e per procurarsi le cose necessarie per vivere, gli 
uomini, dunque, desiderano per natura la condizione civile, né può accadere giammai che 
giungano a cancellarla del tutto.19

Ripetiamolo: non si esce davvero dalla natura per vivere in società. Per contro, non 
possiamo mai lasciare del tutto la società per ritornare alla natura, essendo la natura 
stessa degli uomini, per come gioca tramite il libero concatenamento dei loro affetti, a 

19	 TP VI, 1, p. 1137.



34	  Pierre Macherey

inclinarli spontaneamente gli uni verso gli altri o, se così si può dire, a inclinarli gli uni 
verso agli altri senza che possano mai sbarazzarsi di questa inclinazione, la quale non 
solo può mai essere ricondotta a una semplice rappresentazione della loro coscienza ma 
si ritrova inscritta nel sistema della natura. Se, nel caso di Spinoza, è possibile parlare 
di un naturalismo politico, non lo è tanto nel senso dello sforzo di mettere in relazione il 
politico con il naturale, come una sovrastruttura con una infrastruttura, quanto invece nel 
senso di un tentativo di pensare l’uno e altro sullo stesso livello, come due determinazio-
ni simultanee e solidali che intrecciano inestricabilmente i propri effetti all’interno della 
rete delle relazioni collettive che riunisce tendenzialmente tutti gli individui all’interno 
della natura considerata nel suo insieme. Se quindi l’ordine politico dipende dalle condi-
zioni di una natura, ciò è dovuto anche al fatto che l’ordine della natura è, nel senso più 
generale, politico.

[tr. it. di Emilia Marra]


