Recensioni 389

useful tools not only for understanding this form of interaction, but also for
“having a guide” within the universe of screens which seamless affect our
virtual and real lives.

The latter intention is particularly apparent in the conclusions, which
are structured in a manner analogous to the premises, and encompass ten
potential outcomes for the future research on screens in a theoretical pas-
sage from anthropology to ethics. In the second point of this ‘manifesto’, it
is emphasized that “screens show us daily what they are capable of doing
and enable us to do, while also revealing their growing independence in re-
lation to our interactions with images” and it is exactly for this reason that
“the need for a pragmatics of screen experiences [is] increasingly urgent
and complex” (p. 166). In a Foucauldian sense, it can be argued that the
only way to protect ourselves from the dynamics of power and control is
by describing and individuating them. In the case of screens, as Carbone
and Lingua frequently illustrate in their publication, it is also important to
avoid stigmatising screens as such. Instead, it is necessary to consider the
ways in which we ourselves use screens in order to re-learn not only how
to see (through) screens, but also to re-learn how to consciously protect and
hide what we unconsciously show and expose.

Rosa Maria Marafioti, Heidegger und die Gottesfrage, Bautz, Nordhau-
sen 2024 [Francesco Terenzio]

La monografia di Rosa Maria Marafioti, Heidegger und die Gottesfra-
ge, affronta in maniera sistematica il rapporto del pensiero di Martin Hei-
degger con la questione di Dio e, piu in generale, con la teologia. Si tratta
di un aspetto della filosofia di Heidegger che, gia dalla pubblicazione di
Sein und Zeit nel 1927, ha suscitato un ampio dibattito: Erich Przywara,
teologo gesuita tra le figure piu rilevanti del cattolicesimo del XX secolo,
interlocutore di Karl Barth e mentore di Edith Stein, sottolined sin da
subito le radici cristiane dell’analitica esistenziale heideggeriana. Ana-
logamente, anche Rudolf Bultmann e Karl Lowith lessero 1’opera come
una secolarizzazione della concezione cristiana dell’esistenza (p. 11).
Numerosi altri studiosi hanno successivamente insistito sull’ambiguita
della posizione di Heidegger, apparentemente in bilico tra il distacco cri-
tico da ogni riferimento religioso e un importante debito nei confronti
dell’eredita teologica (p. 11n). Nonostante le molteplici ricerche dedicate
all’influenza di Heidegger sulla teologia del *900 e, viceversa, agli in-
flussi che gli studi teologici e il clima religioso dell’epoca ebbero sul suo



390 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

pensiero, fino a oggi mancava una monografia che indagasse tali aspetti
alla luce delle fonti primarie pubblicate solo in tempi piuttosto recenti:
la corrispondenza, i trattati inediti, gli scritti preparatori delle lezioni e i
suoi appunti, i cosiddetti Quaderni neri. E precisamente a questa lacuna
che la monografia intende dare risposta.

Il compito che 1’autrice si propone ha dunque un duplice rilievo. Da un
lato, ha un intento filologico: la quantita di materiale edito nella Gesam-
tausgabe consente di gettare nuova luce anche sugli scritti pubblicati pre-
cedentemente, permettendo una piu precisa comprensione dei rapporti tra
I’analitica esistenziale e la teologia e delle articolazioni di questo rapporto
nella successiva filosofia dell’essere. Dall’altro, la ricerca ha un obiettivo
squisitamente teoretico: chiarire la relazione che il pensiero di Heidegger
intesse con la questione del divino significa infatti rendere disponibili stru-
menti concettuali capaci di contribuire a un nuovo e fecondo rapporto tra
filosofia e teologia (p. 12). Per perseguire entrambi questi scopi, 1’autrice
combina sapientemente analisi storico-filologica e interpretazione teoreti-
ca, collocando la riflessione heideggeriana in rapporto tanto alla tradizione
cristiana quanto al pensiero moderno.

La tesi principale che guida il volume, e che risulta argomentata con
coerenza nei sei paragrafi che compongono I’opera, ¢ che la questione di
Dio non costituisca tanto un aspetto marginale o una semplice derivazio-
ne biografica del pensiero di Heidegger, quanto piuttosto rappresenti una
componente che agisce tacitamente, ma in maniera decisiva, lungo 1’intero
cammino della filosofia heideggeriana.

La struttura dell’opera rappresenta percio le fasi di questo percorso. La
monografia si divide in due parti introdotte da un primo paragrafo all’in-
terno del quale I"autrice evidenzia la christliches Erbe, I’eredita cristiana
della filosofia di Heidegger, e offre una spiegazione dei motivi gia richia-
mati per cui si rende necessario un nuovo studio che ne indaghi il rappor-
to con la teologia. Questa prima parte analizza 1’evoluzione del pensiero
di Heidegger in relazione alla sua teologia filosofica sin dalla giovinezza
trascorsa nella cattolica MeBkirch, passando per i semestri di lezione dei
primi anni del XX secolo fino ad arrivare a Essere e tempo ¢ all’ontologia
fondamentale.

In questa parte sono contenuti i successivi tre paragrafi: il secon-
do paragrafo, Von der Neuscholastik zur Philosophie des lebendigen
Geistes, mette in rilievo come la decisione di abbandonare la facolta
teologica non segno 1’abbandono della questione religiosa, ma piutto-
sto ’urgenza di esprimerla in un nuovo linguaggio filosofico. Secondo
Marafioti, sussisterebbe una continuita di fondo tra il giovane Heideg-



Recensioni 391

ger, studente di teologia a Friburgo tra il 1909 e il 1911, e il successivo
Heidegger filosofo: cio che cambia non ¢ 1’esigenza, sempre presente,
di fornire una risposta filosofica al nichilismo che stringe ’'uomo mo-
derno, ma il distacco dalle forme dogmatiche della neoscolastica e dalle
posizioni della Chiesa cattolica sorte in seguito al Concilio Vaticano I
e al pontificato di Pio X.

1l terzo paragrafo, Die “christliche Theologie” und die Hermeneutik der
Faktizitdt, ricostruisce la fase successiva in cui Heidegger attingendo dalla
fenomenologia, elabora un’ermeneutica della fatticita capace di interpreta-
re I’esperienza religiosa come modalita originaria del darsi dell’esistenza.
In questo contesto assumono importanza decisiva i riferimenti a Paolo, ad
Agostino e a Meister Eckhart, che permettono di rielaborare attraverso I’in-
terpretazione fenomenologica categorie tradizionalmente teologiche. L’er-
meneutica della fatticita rappresenta il passaggio da una religione concepi-
ta come dottrina ad una religiosita intesa fenomenologicamente in quanto
struttura della vita fattizia.

Nel quarto paragrafo Marafioti mostra come I’*“ateismo metodologico”
dell’ontologia fondamentale nasca dall’intenso confronto di Heidegger
con Aristotele, sottolineando come si tratti in realta di un compito che il
filosofo intraprese per confutare la tradizionale interpretazione neoscola-
stica del pensiero dello Stagirita. Questa direttiva di ricerca trova il pro-
prio esito in Essere e tempo dove Heidegger pone la domanda sull’essere
in generale non a partire da Dio, ma a partire dal Dasein, I’unico ente in
grado di comprendere I’essere. A suo avviso, per elaborare la domanda
sull’essere, ¢ necessario portare a termine un doppio compito: 1’anali-
tica dell’esserci e la distruzione della metafisica tradizionale. L’anali-
tica dell’esserci si distingue dalle altre modalita di accesso all’'umano,
sottolineando che ad esempio I’antropologia ha adottato la definizione
cristiano-teologica dell’umano (p. 45).

La seconda parte del volume, che occupa i due paragrafi successivi,
prende in esame il pensiero dell’“altro inizio” e dell’ Ereignis. Qui la que-
stione del divino riemerge con particolare forza. Marafioti mostra come i
temi del “kommenden Gottes™ dell’ultimo Dio, della re-ligio e del rapporto
tra mortali e divini all’interno del Geviert non costituiscano affatto un ritor-
no alla teologia, bensi I’esito coerente del percorso filosofico di Heidegger.
La riflessione sull’ultimo Dio, né il Dio creatore del cristianesimo, né il
nous plotiniano, ma piuttosto un segno della possibilita di un nuovo inizio,
viene letta dall’autrice come la testimonianza del carattere escatologico
della storia del Seyn, ossia come il compimento che rende possibile un
salto verso “I’altro inizio”.



392 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Il paragrafo conclusivo, che tratta della re-ligio im Denken des Ereignis-
ses, € sicuramente il piu significativo del volume. Qui Marafioti evidenzia
come la nozione di re-ligio debba essere compresa non sul piano della teo-
logia positiva, bensi come forma propria del pensare: non una confessione,
ma un atteggiamento di raccoglimento, di silenzio e di custodia della verita
dell’essere. E “das schweigende Gebet des Denkens” (p. 81) che permette
di accogliere I’evento nel suo manifestarsi e sottrarsi, rendendo possibile
I’ Augenblick del passaggio dell’ultimo Dio (p. 75). La re-ligio, intesa in
questo senso, rappresenta la fedelta del pensiero alla sua origine, al suo
radicarsi nella presenza e nell’assenza del divino. Tuttavia, i passaggi che
sono stati qui menzionati sono ampiamente parziali e la densita concettuale
della seconda parte della monografia ¢ tale che vi si trovera un’ampia trat-
tazione della relazione di Heidegger con la teologia negli anni che vanno
dalla seconda meta degli anni 30 alla fine degli anni *50. Ad esempio, di
particolare interesse ¢ la sezione dedicata all’analisi di una nota dei Qua-
derni neri del 1950 in cui Heidegger afferma “die fernste Géttin als der
einstige Gott” (p. 78) in relazione alla quale Marafioti individua come sia
presente una concezione della divinita alternativa a quella delineata tanto
nella fase giovanile del suo pensiero quanto nel ciclo dei Beitrédge. Qui
Heidegger fa corrispondere al Geviert la metafora del banchetto nuziale di
Holderlin per determinare la relazione dell’essere con la dea o con il divino
che gli corrisponde (p. 80).

In ultima analisi, Heidegger und die Gottesfrage si presenta come un
contributo solido e originale agli studi heideggeriani. L’ampiezza delle
fonti utilizzate, I’attenzione teoretica ai materiali recentemente pubblicati
nella Gesamtausgabe e la profondita dell’analisi consentono all’autrice di
restituire la complessita del rapporto tra Heidegger e la questione del divi-
no, evitando semplificazioni riduttive e mantenendo un equilibrio costante
tra contestualizzazione storica e interpretazione teoretica. La tesi secondo
cui la Gottesfrage costituisce un nodo problematico centrale dell’itinerario
heideggeriano ¢ argomentata ampiamente ¢ mostra come i motivi religio-
si e teologici non siano meri residui del clima cattolico in cui Heidegger
era cresciuto, ma elementi costitutivi rielaborati lungo tutto il percorso del
pensatore. Si tratta certamente di una monografia rivolta a un pubblico
specialistico di studiosi e dunque caratterizzata da una profonda densita
concettuale, nonostante cio lo studio ¢ chiaro dal punto di vista espositivo.
Questa opera, dunque, non solo raggiunge il proprio intento, ma si presenta
come uno strumento imprescindibile per chiunque voglia comprendere la
relazione tra il pensiero di Heidegger e la teologia alla luce del piu recente
materiale a disposizione.





