
Recensioni� 389

useful tools not only for understanding this form of interaction, but also for 
“having a guide” within the universe of screens which seamless affect our 
virtual and real lives. 

The latter intention is particularly apparent in the conclusions, which 
are structured in a manner analogous to the premises, and encompass ten 
potential outcomes for the future research on screens in a theoretical pas-
sage from anthropology to ethics. In the second point of this ‘manifesto’, it 
is emphasized that “screens show us daily what they are capable of doing 
and enable us to do, while also revealing their growing independence in re-
lation to our interactions with images” and it is exactly for this reason that 
“the need for a pragmatics of screen experiences [is] increasingly urgent 
and complex” (p. 166). In a Foucauldian sense, it can be argued that the 
only way to protect ourselves from the dynamics of power and control is 
by describing and individuating them. In the case of screens, as Carbone 
and Lingua frequently illustrate in their publication, it is also important to 
avoid stigmatising screens as such. Instead, it is necessary to consider the 
ways in which we ourselves use screens in order to re-learn not only how 
to see (through) screens, but also to re-learn how to consciously protect and 
hide what we unconsciously show and expose. 

Rosa Maria Marafioti, Heidegger und die Gottesfrage, Bautz, Nordhau-
sen 2024 [Francesco Terenzio]

La monografia di Rosa Maria Marafioti, Heidegger und die Gottesfra-
ge, affronta in maniera sistematica il rapporto del pensiero di Martin Hei-
degger con la questione di Dio e, più in generale, con la teologia. Si tratta 
di un aspetto della filosofia di Heidegger che, già dalla pubblicazione di 
Sein und Zeit nel 1927, ha suscitato un ampio dibattito: Erich Przywara, 
teologo gesuita tra le figure più rilevanti del cattolicesimo del XX secolo, 
interlocutore di Karl Barth e mentore di Edith Stein, sottolineò sin da 
subito le radici cristiane dell’analitica esistenziale heideggeriana. Ana-
logamente, anche Rudolf Bultmann e Karl Löwith lessero l’opera come 
una secolarizzazione della concezione cristiana dell’esistenza (p. 11). 
Numerosi altri studiosi hanno successivamente insistito sull’ambiguità 
della posizione di Heidegger, apparentemente in bilico tra il distacco cri-
tico da ogni riferimento religioso e un importante debito nei confronti 
dell’eredità teologica (p. 11n). Nonostante le molteplici ricerche dedicate 
all’influenza di Heidegger sulla teologia del ’900 e, viceversa, agli in-
flussi che gli studi teologici e il clima religioso dell’epoca ebbero sul suo 



390� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

pensiero, fino a oggi mancava una monografia che indagasse tali aspetti 
alla luce delle fonti primarie pubblicate solo in tempi piuttosto recenti: 
la corrispondenza, i trattati inediti, gli scritti preparatori delle lezioni e i 
suoi appunti, i cosiddetti Quaderni neri. È precisamente a questa lacuna 
che la monografia intende dare risposta.

Il compito che l’autrice si propone ha dunque un duplice rilievo. Da un 
lato, ha un intento filologico: la quantità di materiale edito nella Gesam-
tausgabe consente di gettare nuova luce anche sugli scritti pubblicati pre-
cedentemente, permettendo una più precisa comprensione dei rapporti tra 
l’analitica esistenziale e la teologia e delle articolazioni di questo rapporto 
nella successiva filosofia dell’essere. Dall’altro, la ricerca ha un obiettivo 
squisitamente teoretico: chiarire la relazione che il pensiero di Heidegger 
intesse con la questione del divino significa infatti rendere disponibili stru-
menti concettuali capaci di contribuire a un nuovo e fecondo rapporto tra 
filosofia e teologia (p. 12). Per perseguire entrambi questi scopi, l’autrice 
combina sapientemente analisi storico-filologica e interpretazione teoreti-
ca, collocando la riflessione heideggeriana in rapporto tanto alla tradizione 
cristiana quanto al pensiero moderno. 

La tesi principale che guida il volume, e che risulta argomentata con 
coerenza nei sei paragrafi che compongono l’opera, è che la questione di 
Dio non costituisca tanto un aspetto marginale o una semplice derivazio-
ne biografica del pensiero di Heidegger, quanto piuttosto rappresenti una 
componente che agisce tacitamente, ma in maniera decisiva, lungo l’intero 
cammino della filosofia heideggeriana. 

La struttura dell’opera rappresenta perciò le fasi di questo percorso. La 
monografia si divide in due parti introdotte da un primo paragrafo all’in-
terno del quale l’autrice evidenzia la christliches Erbe, l’eredità cristiana 
della filosofia di Heidegger, e offre una spiegazione dei motivi già richia-
mati per cui si rende necessario un nuovo studio che ne indaghi il rappor-
to con la teologia. Questa prima parte analizza l’evoluzione del pensiero 
di Heidegger in relazione alla sua teologia filosofica sin dalla giovinezza 
trascorsa nella cattolica Meßkirch, passando per i semestri di lezione dei 
primi anni del XX secolo fino ad arrivare a Essere e tempo e all’ontologia 
fondamentale. 

In questa parte sono contenuti i successivi tre paragrafi: il secon-
do paragrafo, Von der Neuscholastik zur Philosophie des lebendigen 
Geistes, mette in rilievo come la decisione di abbandonare la facoltà 
teologica non segnò l’abbandono della questione religiosa, ma piutto-
sto l’urgenza di esprimerla in un nuovo linguaggio filosofico. Secondo 
Marafioti, sussisterebbe una continuità di fondo tra il giovane Heideg-



Recensioni� 391

ger, studente di teologia a Friburgo tra il 1909 e il 1911, e il successivo 
Heidegger filosofo: ciò che cambia non è l’esigenza, sempre presente, 
di fornire una risposta filosofica al nichilismo che stringe l’uomo mo-
derno, ma il distacco dalle forme dogmatiche della neoscolastica e dalle 
posizioni della Chiesa cattolica sorte in seguito al Concilio Vaticano I 
e al pontificato di Pio X. 

Il terzo paragrafo, Die “christliche Theologie” und die Hermeneutik der 
Faktizität, ricostruisce la fase successiva in cui Heidegger attingendo dalla 
fenomenologia, elabora un’ermeneutica della fatticità capace di interpreta-
re l’esperienza religiosa come modalità originaria del darsi dell’esistenza. 
In questo contesto assumono importanza decisiva i riferimenti a Paolo, ad 
Agostino e a Meister Eckhart, che permettono di rielaborare attraverso l’in-
terpretazione fenomenologica categorie tradizionalmente teologiche. L’er-
meneutica della fatticità rappresenta il passaggio da una religione concepi-
ta come dottrina ad una religiosità intesa fenomenologicamente in quanto 
struttura della vita fattizia. 

Nel quarto paragrafo Marafioti mostra come l’“ateismo metodologico” 
dell’ontologia fondamentale nasca dall’intenso confronto di Heidegger 
con Aristotele, sottolineando come si tratti in realtà di un compito che il 
filosofo intraprese per confutare la tradizionale interpretazione neoscola-
stica del pensiero dello Stagirita. Questa direttiva di ricerca trova il pro-
prio esito in Essere e tempo dove Heidegger pone la domanda sull’essere 
in generale non a partire da Dio, ma a partire dal Dasein, l’unico ente in 
grado di comprendere l’essere. A suo avviso, per elaborare la domanda 
sull’essere, è necessario portare a termine un doppio compito: l’anali-
tica dell’esserci e la distruzione della metafisica tradizionale. L’anali-
tica dell’esserci si distingue dalle altre modalità di accesso all’umano, 
sottolineando che ad esempio l’antropologia ha adottato la definizione 
cristiano-teologica dell’umano (p. 45). 

La seconda parte del volume, che occupa i due paragrafi successivi, 
prende in esame il pensiero dell’“altro inizio” e dell’Ereignis. Qui la que-
stione del divino riemerge con particolare forza. Marafioti mostra come i 
temi del “kommenden Gottes” dell’ultimo Dio, della re-ligio e del rapporto 
tra mortali e divini all’interno del Geviert non costituiscano affatto un ritor-
no alla teologia, bensì l’esito coerente del percorso filosofico di Heidegger. 
La riflessione sull’ultimo Dio, né il Dio creatore del cristianesimo, né il 
nous plotiniano, ma piuttosto un segno della possibilità di un nuovo inizio, 
viene letta dall’autrice come la testimonianza del carattere escatologico 
della storia del Seyn, ossia come il compimento che rende possibile un 
salto verso “l’altro inizio”. 



392� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Il paragrafo conclusivo, che tratta della re-ligio im Denken des Ereignis-
ses, è sicuramente il più significativo del volume. Qui Marafioti evidenzia 
come la nozione di re-ligio debba essere compresa non sul piano della teo-
logia positiva, bensì come forma propria del pensare: non una confessione, 
ma un atteggiamento di raccoglimento, di silenzio e di custodia della verità 
dell’essere. È “das schweigende Gebet des Denkens” (p. 81) che permette 
di accogliere l’evento nel suo manifestarsi e sottrarsi, rendendo possibile 
l’Augenblick del passaggio dell’ultimo Dio (p. 75). La re-ligio, intesa in 
questo senso, rappresenta la fedeltà del pensiero alla sua origine, al suo 
radicarsi nella presenza e nell’assenza del divino. Tuttavia, i passaggi che 
sono stati qui menzionati sono ampiamente parziali e la densità concettuale 
della seconda parte della monografia è tale che vi si troverà un’ampia trat-
tazione della relazione di Heidegger con la teologia negli anni che vanno 
dalla seconda metà degli anni ’30 alla fine degli anni ’50. Ad esempio, di 
particolare interesse è la sezione dedicata all’analisi di una nota dei Qua-
derni neri del 1950 in cui Heidegger afferma “die fernste Göttin als der 
einstige Gott” (p. 78) in relazione alla quale Marafioti individua come sia 
presente una concezione della divinità alternativa a quella delineata tanto 
nella fase giovanile del suo pensiero quanto nel ciclo dei Beiträge. Qui 
Heidegger fa corrispondere al Geviert la metafora del banchetto nuziale di 
Hölderlin per determinare la relazione dell’essere con la dea o con il divino 
che gli corrisponde (p. 80). 

In ultima analisi, Heidegger und die Gottesfrage si presenta come un 
contributo solido e originale agli studi heideggeriani. L’ampiezza delle 
fonti utilizzate, l’attenzione teoretica ai materiali recentemente pubblicati 
nella Gesamtausgabe e la profondità dell’analisi consentono all’autrice di 
restituire la complessità del rapporto tra Heidegger e la questione del divi-
no, evitando semplificazioni riduttive e mantenendo un equilibrio costante 
tra contestualizzazione storica e interpretazione teoretica. La tesi secondo 
cui la Gottesfrage costituisce un nodo problematico centrale dell’itinerario 
heideggeriano è argomentata ampiamente e mostra come i motivi religio-
si e teologici non siano meri residui del clima cattolico in cui Heidegger 
era cresciuto, ma elementi costitutivi rielaborati lungo tutto il percorso del 
pensatore. Si tratta certamente di una monografia rivolta a un pubblico 
specialistico di studiosi e dunque caratterizzata da una profonda densità 
concettuale, nonostante ciò lo studio è chiaro dal punto di vista espositivo. 
Questa opera, dunque, non solo raggiunge il proprio intento, ma si presenta 
come uno strumento imprescindibile per chiunque voglia comprendere la 
relazione tra il pensiero di Heidegger e la teologia alla luce del più recente 
materiale a disposizione.




