HEIDEGGER, HOLDERLIN, IL GEDICHT

Adriano Ardovino, Giampiero Moretti

Abstract

The Authors question the relationship between Heidegger and Holderlin and the cruciali-
ty of the role assigned by Heidegger to the Dichtung and Gedicht. By engaging in a synthesis
between a reconstructive approach and first-person theoretical commitment, the Authors try
to outline the most significant junctions of this topics, which still make Heidegger and the
exercise of translation and interpretation of his thought an essential reference in order to
think our condition.

Keywords: Heidegger; Holderlin; Dichtung; Gedicht; Poetical Thinking.

Dichten, Dichtung, dichterisch: un verbo, un sostantivo, un aggettivo
(anche con funzione avverbiale) di difficile traduzione in lingua italiana.
In Heidegger questi tre orizzonti si configurano, al contempo, come un’e-
sperienza, una pratica di discorso e uno stile di pensiero, sempre all’inse-
gna di una possibile ambivalenza. Se da un lato, come accade nella storia
della filosofia da Platone a Nietzsche, i tre termini possono ben costituire
un ambito o un segmento della riflessione speculativa, dall’altro, a certe
condizioni, possono identificarsi in tutto e per tutto con la cosa stessa del
pensiero, ovvero rappresentare la posta in gioco, oltreché I’origine imme-
moriale e forse persino 1’avvenire, del pensiero in quanto tale.

Se si tiene ferma la distinzione, esplicitata dallo stesso Heidegger, non
gia tra una Dichtung intesa lato sensu e una Dichtung intesa stricto sensu,
bensi tra il senso pizt ampio ed esteso (weiterer) e quello invece piu angusto
e ristretto (engerer) dell’unica Dichtung, e se si prende nota del fatto che
quest’ultimo senso equivale, per Heidegger, alla poesia (Poesie)', si pone

1 Cfr. GA'S, pp. 61, 62, 329. Si avverte che le opere di Heidegger (qui di seguito elen-
cate) verranno citate sempre con 1’abbreviazione GA (Heideggers Gesamtausgabe,
Klostermann, Frankfurt a.M. 1975 sgg.), seguita dal numero del corrispondente

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 353-381
DOI: 10.7413/2036-9484101



354 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

non soltanto il problema di cercare una resa italiana che risulti autono-
ma, ovvero si smarchi, dalla costellazione lessicale che diremmo in grosso
‘poetologica’, ma anche di proiettare la proclamata, irriducibile ampiezza
della Dichtung sul Dichten e sul dichterisch, e di conseguenza sull’intera
costellazione che include momenti cruciali come il participio presente (an-
che con funzione aggettivale) dichtend e naturalmente sostantivi quali Ge-
dicht, Dichtertum, Dichtart, -gattung, -kunst, -weise e via dicendo. Unica
alternativa a tale ricerca di una resa italiana per cosi dire autonoma, appare
quella di lasciare intradotta la suddetta costellazione.

In altra occasione, sulla base di una disanima piu puntuale?, ho ipotizza-
to che termini italiani come dettare, dettatura, dettame, dettante e persino
(ricorrendo a un neologismo) dettatico (nel senso di dichtungshaft: con-
forme alla dettatura, alla sua esperienza, alla sua lingua e al suo orizzonte
di ‘pensiero’) rappresentassero, se non le uniche, le migliori alternative
possibili all’ipotesi di continuare a ricorrere (pur in un lodevole sforzo di
rinnovato ascolto e per cosi dire di purificazione e amplificazione delle loro
risonanze) a termini come poetare, poesia, poema, poetico, poetante e simi-
li, e soprattutto all’idea di adottare una soluzione particolarmente insoddi-
sfacente, quale quella proposta da Pietro Chiodi, che intraprese com’¢ noto
la via della capitalizzazione, rendendo rispettivamente Dichtung e Poesie
con ‘Poesia’ e ‘poesia’. Nondimeno, al fine di intavolare una discussione e
un esame autenticamente condivisi, al termine dei quali, auspicabilmente,
valutare in modo dialogico se esista e quale sia la resa migliore, possiamo
a tutta prima adottare I’alternativa richiamata piu sopra, ossia evitare di
volgere fin da subito in italiano i termini della costellazione, lasciandoli
brillare dunque nell’originale tedesco.

volume e dalla rispettiva paginazione: 2. Sein und Zeit (1927); 4. Erlduterungen zu
Hoélderlins Dichtung (1936-1968); 5. Holzwege (1935-1946); 12. Unterwegs zur
Sprache (1950-1959); 14. Zur Sache des Denkens (1962-1964); 24. Die Grundpro-
bleme der Phdnomenologie (1927); 33: Aristoteles, Metaphysik 1X, 1-3. Von Wesen
und Wirklichkeit der Kraft (1931); 39. Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der
Rhein” (1934/35); 40. Einfiihrung in die Metaphysik (1935).

2 Cfr., piu di recente, A. Ardovino, Esperire, nominare, pensare, Carabba, Lancia-
no 2022; Id., 1l quadrato dell’arte. Considerazioni di struttura su Der Ursprung
des Kunstewerkes di Martin Heidegger, “Logoi.ph”, 21 (2023), pp. 123-146; 1d.,
Bemerkungen iiber das Verhdltnis von Dichten und Denken bei Heidegger, in ...
was bleibet aber...”. Neue Beitrdge zu Heideggers Kunstphilosophie, hrsg.v. H.
Seubert, K. Schippling, Exaiphnes, Niirnberg 2023, pp. 248-285; 1d., Trasposizio-
ni. Appunti sul Dichten, in Fenomenologia della realta. Studi in onore di Stefano
Besoli, a cura di V. Costa et al., Mimesis, Milano 2024, pp. 383-408; Id., La
Dichtung tra filosofia e poesia, in La filosofia e I'altro. Scritti in onore di France-
sco Paolo Ciglia, a cura di G. Caponigro, Mimesis, Milano 2025, pp. 47-66.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 355

Premesso questo, osserverei anzitutto che il decennio che separa Esse-
re e tempo (1927) dalla versione definitiva delle conferenze su L origine
dell’opera d’arte (1936) — decennio al quale fanno seguito la stagione dei
cosiddetti trattati inediti (1936-1944) e poi, grosso modo, il cruciale decen-
nio 1949-1959, segnato dalle conferenze sul Geviert e sulla Sprache — ¢
quello in cui la questione della Dichtung si intensifica e infine si impone
in modo definitivo (in particolare nel triennio 1934-1936) all’interno del
celebre colloquio con Holderlin®, grazie al quale le ‘primitive’ definizio-
ni fenomenologiche — o meglio ontologico-fondamentali ed ermeneutico-
esistenziali — della Dichtung vengono fortemente radicalizzate e in certa
misura superate, sebbene, stante la loro ampiezza formal anzeigend, non
divengano mai del tutto obsolete.

Quali sono queste definizioni? Essenzialmente due, direi. Se nel §34
di Essere e tempo viene evocata la possibilita di una “dichtende” Rede, il
cui scopo o obiettivo proprio e precipuo puo diventare qualcosa come una
“Mitteilung der existenzialen Moglichkeiten der Befindlichkeit, das heif3t
das Erschlieflen von Existenz™, nel corso del semestre estivo del 1927 inti-
tolato I problemi fondamentali della fenomenologia — nel quale Heidegger
fa riferimento essenzialmente al Malte di Rilke —, la Dichtung ¢& “nichts
anderes als das elementare ZumWort-kommen, d.h. Entdecktwerden der
Existenz als des Inder-Welt-seins™.

Senza scendere nel dettaglio di tutti i testi disponibili, va osservato
che gia nel corso del semestre estivo del 1931 dedicato ad Aristotele, la
Dichtung viene definita, in modo tanto isolato e decontestualizzato, quanto
intenso e lapidario, come “Ausruf von Welt im Anruf des Gottes”. Dove
appare evidente che I’esistenza e I’essere-nel-mondo hanno ceduto ora il
passo al mondo ‘in quanto tale’ e alla ‘controparte’ non mortale dell’uma-

3 B. Alleman, Hélderlin und Heidegger, Atlantis, Ziirich 1954; J.-F. Mattéi, Heide-
gger et Holderlin. Le Quadriparti (2001); P. Lacoue-Labarthe, Heidegger. La
politique du poeme, Galilée, Paris 2002; “Was heifst Stiften?” Heidegger inter-
prete di Hélderin, a cura di M. Casu, Istituto Italiano di Studi Germanici, Roma
2021 e soprattutto G. Moretti, Il poeta ferito. Holderlin, Heidegger e la storia
dell’essere, La Mandragora, Bologna 1999, di cui cft. anche Id., Per immagini.
Esercizi di ermeneutica sensibile, Bergamo, Moretti& Vitali, 2012; Id., Hélderlin
e Heidegger. Dasein poetico, Dasein ermeneutico, in Was heifgt Stiften?, cit., pp.
105-113, nonché Id.,  “venturi” e “l’'ultimo Dio”. Poesia e sacro nei Beitrige, in
Heidegger e la teologia. Atti del convegno tenuto a Trento 1’8-9 febbraio 1990, a
cura di Hugo Ott, Giorgio Penzo, Brescia, Morcelliana, 1995, pp. 429-434.

4  GA2,p.2l6.

GA 24, p. 244.

6  GA33,pp. 128-129.

[}



356 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

no, oggetto, rispettivamente, di un evocare e di un invocare, che accadono
I’uno all’interno dell’altro, in una sorta di immorsatura o di chiasmo: il
mondo ¢ annunciato, proclamato e chiamato-fuori (ossia portato a sorgere
e reso manifesto) solo mentre e nella misura in cui ¢ il dio ad essere (ri)
chiamato, ossia atteso nel suo avvento e chiamato-dentro il mondo stesso.
Che tale definizione risulti gia tributaria di Holderlin e della sua esperienza
dei Greci, non occorre puntualizzare ulteriormente. Né occorre segnalare
la risonanza ultradecennale e la straordinaria continuita che tale formu-
la esibisce rispetto ad altre celebri ‘definizioni’, prima fra tutte quella del
1936, che identifica la Dichtung come “die Sage [sc. il mythos, se si vuole]
der Welt und der Erde, die Sage vom Spielraum ihres Streites und damit
von der Stitte aller Ndhe und Ferne der Gotter” e, per questa via, come
“die Sage der Unverborgenheit des Seienden™’, in attesa (ci torneremo)
che sia la Sprache, ossia la lingua stessa nella sua autenticita e origina-
rieta, ad essere definita, all’incirca vent’anni piu tardi, come “die Sage
des Weltgeviertes™, segnalando cosi il nodo madornale dei rapporti tra la
Dichtung (anche nel senso della poesia) e ’articolazione del linguaggio
come lingua e come parola.

E perd solo con i corsi del semestre invernale 1934/35 e del semestre
estivo 1935, intitolati rispettivamente Gli inni di Holderlin ‘Germania’
e ‘Il Reno’ e Introduzione alla metafisica, che Heidegger articola con
pienezza 1’autonomia e 1’estensione della Dichtung e soprattutto mette
a fuoco espressamente il problema della sua essenza o meglio del suo
dispiegamento essenziante (Wesen), poi definitivamente preso in carico
dalla conferenza del 1936 intitolata per I’appunto Hélderlin e [’essenza
della Dichtung e infine dalle gia richiamate conferenze sull’opera d’arte,
che si concludono non a caso con la trattazione di tale problema. Va ag-
giunto, peraltro, che nel triennio 1934-1936 emerge non soltanto I’irridu-
cibilita della Dichtung all’arte (di cui pure, come vedremo tra un istante,
essa rappresenta in tutto e per tutto I’essenza), ma viene sancita in modo
definitivo (nel senso che permarra fino alla fine del Denkweg) una distin-
zione radicale e non negoziabile tra la Dichtung da un lato e la letteratura
(Literatur) — ovvero I’attivita degli scrittori (Schrifistellerei) — dall’altro,
laddove in effetti la poesia, il poetare, 1 poeti e la poeticita in genera-
le vengono fatalmente ricondotti da Heidegger proprio al mondo della
letteratura e della cosiddetta arte verbale (Sprachkunst) in contrapposi-
zione all’arte architettonica, plastico-figurativa, musicale (Bau-, Bild-,

7 GAS,p.6l.
8 GA12,p.203.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 357

Tonkunst). Detto grossolanamente: se una poesia puo essere anche (una)
Dichtung, non ogni Dichtung ¢ necessariamente (una) poesia, ovvero non
c’¢ alcuna garanzia che la seconda rientri nella prima, se non a titolo di
senso ristretto e, come detto, pit angusto. Questo, peraltro, lascia spazio
non solo al fatto che in Holderlin ci sia ben piu che poesia o poeticita, ma
anche che (e dagli anni ‘40 soprattutto) il pensiero, lungi dal contrappor-
visi, sia pur esso (un’)autentica Dichtung’®.

Il riferimento a Holderlin, allora, presenta un problema di fondo, che
riassumerei come una messa in parentesi della ben nota articolazione (e
conseguente oscillazione) tra un piano categoriale generale (e in senso tec-
nico: generico) e il piano della determinatezza individuale, o se si vuole tra
il trascendentale e I’empirico. Dai testi in cui Heidegger si confronta con
Holderlin, infatti, possiamo trarre tanto enunciati generali, quanto enun-
ciati che non hanno corso (o addirittura perdono di senso) se applicati al
di fuori del rapporto tra la vicenda del pensiero esperiente-nominante di
Heidegger e il “dichterisches Dasein des Dichters”!?. L obiezione piu facile
che si potrebbe sollevare ¢ la seguente: per comprendere e interpretare tali
enunciati pur all’interno del ristretto ambito del rapporto tra i due, bisogna
comunque disporre di una loro pre-comprensione generale, grazie alla qua-
le, anzi, valutare come e perché si applichino solo a quel rapporto storico.
A prescindere dalla liberta, del tutto legittima, di tentare un’applicazione
di tali enunciati anche ad ambiti diversi (ovvero, per esempio, al rapporto
di Heidegger e soprattutto di altri pensatori con altri Dichter, magari ravvi-
sando un’eredita di posizioni precedenti), resta il fatto che nel momento in
cui discutiamo di tali enunciati e li analizziamo, ci muoviamo a un livello
fenomenologicamente intermedio tra la generalita di cio che vale ovunque
e per chiunque e I’assoluta idiosincraticita di un legame unico e temporal-
mente situato.

La proposta che faccio ¢ la seguente: tenendo sempre ben presente che
ci muoviamo nell’ambito dell’ascolto heideggeriano di Holderlin, ossia
che non ¢’¢ una sola parola sulla costellazione della Dichtung che non
discenda in tutto e per tutto da tale ascolto (naturalmente mediato anche da
una tradizione e da figure molto specifiche) e che, per molti versi, “della

9  GA S, p. 328: “Das Denken jedoch ist Dichten und zwar nicht nur eine Art der
Dichtung im Sinne der Poesie und des Gesanges. Das Denken des Seins ist die
urspriingliche Weise des Dichtens. In ihm kommt allem zuvor erst die Sprache zur
Sprache, d.h. in ihr Wesen. Das Denken sagt das Diktat der Wahrheit des Seins.
Das Denken ist das urspriingliche dictare. Das Denken ist die Urdichtung [c.n.],
die aller Poesie voraufgeht, aber auch dem Dichterischen der Kunst [...]”.

10 GA39,p.7.



358 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Dichtung si puo parlare solamente dichterisch”", & opportuno, in prima
battuta, semplificare il discorso e trattare tutto cio che si puo esperire, no-
minare e pensare circa la Dichtung come una sorta di formale Anzeige, che
puo essere poi deformalizzata in direzione tanto di un livello di enunciazio-
ne generale, quanto di enunciati specifici e circostanziati (ovvero ristretti a
una cornice definita).

Premesso anche questo, la raccolta degli eventuali tratti ‘definitori’ della
Dichtung e della sua costellazione terminologica si presenta come un pri-
mo compito cui assolvere, non necessariamente all’interno di una sequenza
prestabilita e anche se il corpus degli scritti da esaminare — e quindi da
attraversare, per poi tentare di passare all’esterno di esso — ¢ ultradecenna-
le. Il secondo e il terzo dei possibili compiti che intravedo, si puo invece
concretizzare nel tentativo di dare risposta a due domande, che (ammesso
siano ben poste) richiamerod piu avanti.

Circa il primo punto, in grossolana sintesi e anche qui senza riper-
correre in dettaglio le differenti discussioni etimologico-terminologiche
messe in campo da Heidegger, direi che il dichten rileva certamente 1’e-
redita del greco poiein, dal momento che ¢ schaffen, ossia fare, creare,
inventare, attingere, comporre e ancora produrre, far sorgere, manife-
stare. Esso ¢ inoltre, ovviamente, un dire, nominare, chiamare, evocare,
invocare, accennare, presagire e persino tacere. La Dichtung, al tempo
stesso, € un essere e un operare (tema sul quale dovremo tornare): canta
essendo un canto, celebra essendo una celebrazione, e in questo senso €
inno, saluto, consacrazione e via dicendo. Infine, dichten significa piu
ampiamente progettare, stabilire misure, dare leggi e persino rendere
grazie e soprattutto (secondo la tesi centrale sulla sua essenza) istituire
(stiften), ossia donare, fondare, iniziare. Alla Dichtung sono poi da met-
tere in strettissimo rapporto, rischiando a tratti la sinonimia, il dimorare
e ’abitare. Nessuno spazio, invece, Heidegger riserva a nozioni pur cosi
cruciali come il metro e il verso (diversamente per il ritmo), cosi come
alle Dichtungsgattungen, a riprova che tutti questi ambiti rischiano di re-
stringere I’ampiezza (e con essa I’originarieta istitutiva-istituente) della
Dichtung, che gia nel citato corso su Holderlin viene sollecitata e ampli-
ficata fino a farsi niente meno che “I’accadimento fondamentale dell’es-
sere in quanto tale”'?. La Dichtung non ¢ soltanto (in quanto Stiftung) un
ambito in cui si fa ingresso o meno, e al quale ci si rapporta (0 meno)
al modo di un’assunzione storica, ossia uno spazio di gioco e uno spa-

11 Ivi,p. 5.
12 Ivi, p. 257.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 359

zio-tempo, ma ¢ anche, come das Gestiftete, I’effettivamente reale (das
Wirkliche), che trasforma persino in non reale (das Unwirkliche) cio che
quotidianamente e mediamente intendiamo come il tangibilmente reale!'?.
Molti anni piu tardi, sara su questa stessa linea che Heidegger recuperera
I’identita (su cui pure dovremo tornare) non solo tra cosa ¢ mondo, ma tra
cosa e parola e tra mondo e lingua. La lingua ¢ mondo e la parola ¢ cosa,
senza che cio suoni come un paradosso.

Infine, nei testi del triennio 1934-1936 risuona un’altra sovrapposi-
zione, ovvero un’unitd d’essenza (Wesenseinheit) in cui sono dasselbe
Grundgefiige'*: quella tra la lingua e la Dichtung, che Heidegger affida
volentieri alla semantica dell’originarieta. Se nel corso del 1934/35 Ia
Dichtung ¢ la “Ursprache di un popolo”'®, nel corso del 1935 il rinvio ¢ ai
Greci — la cui vicenda storica fu un complessivo dichterisch-denkerisch-
staatliches Werden'® —, per i quale la Dichtung fu “Sprache als Wortwer-
den des Seins”, posto che “Die Sprache ist die Urdichtung [c.n.], in der
ein Volk das Sein dichtet. Umgekehrt beginnt die grof3e Dichtung, durch
die ein Volk in die Geschichte tritt, die Gestaltung seiner Sprache. Die
Griechen haben diese Dichtung durch Homer geschaffen und erfahren”!’.
La conferenza su Holderlin del 1936 fara eco a queste affermazioni ri-
cordando che la Dichtung (a differenza della poesia in senso corrente
e soprattutto della letteratura) non si limita mai ad assumere la lingua
come Werkstoff, “sondern die Dichtung selbst ermoglicht erst die Spra-

13 Cfr. ivi, p. 217.

14 Cfrivi, pp. 68, 76.

15 1Ivi, p. 64.

16 Ivi, p. 173. E d’altro canto, ancora nel 1934/35, Heidegger esperisce, nomina e
pensa il presente in termini di ‘tripartizione funzionale’, assumendo che i tre eigen-
tliche Schaffenden del popolo tedesco siano i Dichter, Denker und Staatsschopfer
(ivi, p. 52) — ossia Holderlin, Heidegger, Hitler —, posto che il Dasein storico del
popolo tedesco e la sua terra intesa come Vaterland (cio¢ Land der Viiter) rientri
in un essere che ¢ (1) dichterisch gestiftet, (2) denkerisch gefiigt und ins Wissen
gestellt, (3) in der Tdterschaft des Staatsgriinders der Erde und dem geschicht-
lichen Raum verwurzelt (ivi, 120), ossia che la Grundstimmung ¢ la verita del
Dasein di tale popolo sia (1) urspriinglich gestiftet durch den Dichter, (2) als
Seyn begriffen und gefiigt und damit erst erdffnet durch den Denker e che infine
(3) das so begriffene Seyn wird in den letzten und ersten Ernst des Seienden, d.h.
in die be-stimmte geschichtliche Wahrheit gestellt dadurch, dafs das Volk zu sich
selbst als Volk gebracht wird, il che avviene precisamente durch die Schaffung
des seinem Wesen zu-bestimmten Staates durch den Staatsschopfer (ivi, p. 144),
secondo quella che di volta in volta ¢ la specifica Machtentfaltung des Dichtens,
Denkens und staatlichen Handelns (ibid.).

17 GA 40, p. 180.



360 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

che. Dichtung ist die Ursprache [c.n.] eines geschichtlichen Volkes. Also
mufl umgekehrt das Wesen der Sprache aus dem Wesen der Dichtung ver-
standen werden. / Der Grund des menschlichen Daseins ist das Gesprich
[sc. tra mortali e immortali, uomini e déi] als eigentliches Geschehen
der Sprache. Die Ursprache [c.n.] aber ist die Dichtung als Stiftung des
Seins”'8. Dal canto loro, le coeve conferenze sull’opera d’arte affermano
che “Die Sprache selbst ist Dichtung im wesentlichen Sinne”, ma non
nel senso che la lingua sia Urpoesie: al contrario, la poesia puo essere
Dichtung e finanche “die urspriinglichste Dichtung im wesentlichen Sin-
ne” perché (e se) ereignet sich (in senso autentico e originario) in una
lingua che dal canto suo ¢ cio che custodisce e invera (verwahrt) “das
urspriingliche Wesen der Dichtung”'.

Per avviare allora la nostra discussione, isolerei almeno tre questioni
fondamentali:

1) ¢ sostenibile la ricostruzione del significato della Dichtung, come qui
sopra si ¢ grossolanamente e sinteticamente tentato di fare, sulla scorta dei
testi della meta degli anni ‘30? Oppure ¢ opportuno e addirittura necessario
integrarla con i testi dei decenni successivi?

2) Puo avere senso, riprendendo il titolo dell’ultimo grande testo dedica-
to da Heidegger a Holderlin (ossia la conferenza del 25 agosto 1968), met-
tere in tensione i termini Dichtung e Gedicht, profilando addirittura un’e-
voluzione ‘dalla Dichtung al Gedicht’, con tutto cio che questo comporta in
riferimento all’accentuazione del prefisso che per Heidegger (si vedano ad
esempio Gestell e Geviert) denota la forma raccolta ed essenziale di cio di
cui il pensiero fa esperienza e che pertanto, in tale forma, nomina?

3) Riprendendo infine I’espressione (salvo errore, un autentico hapax)
del saggio intitolato Andenken, ossia dichterische Sprache®, quale spazio
di riflessione ci consegna il pensiero di Heidegger rispetto alla tradizionale
tripartizione, fatta propria dalla nuova filologia comparata e dall’indoeuro-
peistica, le quali sottolineano (anche in relazione al passaggio dall’oralita
alla scrittura) le importantissime differenze tra lingua poetica, lingua della
poesia e lingua letteraria?

AA.

Per avviare il dialogo senza rischiare di perdere troppe indicazioni
tra quelle, preziosissime, che raccogli in questo tuo intervento, mi de-

18 GA4,p.43.
19 GAS, p.62.
20 GA4,p. 126.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 361

cido a procedere per blocchi, citandoti. Sono d’accordo quando scrivi,
all’inizio, che “Dichten, Dichtung, dichterisch: un verbo, un sostantivo,
un aggettivo (anche con funzione avverbiale), di difficile traduzione in
lingua italiana”, e poco oltre suggerisci (te ne sono grato, concordo) di
“lasciare intradotta la suddetta costellazione”. Altre volte mi ¢ capitato di
riflettere sulla costitutiva impossibilita di una resa italiana (non parliamo
poi di quella inglese) che possa essere all’altezza di quanto Heidegger
racchiude in quei termini. Non sempre, in realta; ma in momenti fonda-
mentali del suo scrivere, si, anzi per essere piul precisi: sono intimamente
convinto che sotto molti aspetti egli volesse rendersi intraducibile, ri-
manere dunque intradotto. Non ha qui credo molto senso intavolare una
discussione sul perché, se la mia ipotesi ¢ fondata, Heidegger volesse
restare intradotto. Personalmente, pitu che un atteggiamento di ostilita nei
confronti di altre lingue, sono portato a immaginare da parte sua un gesto
quasi artistico, una sorta di performance linguistica, che metta il lettore
dinanzi al dato di fatto insormontabile dell’intraducibilita. Mi interessa
allora molto di piu riprendere quanto tu dici: “Dichten, Dichtung, dichte-
risch: [...] In Heidegger si configurano, al contempo, come un’esperien-
za, una pratica di discorso e uno stile di pensiero, ma sempre all’insegna
di una possibile ambivalenza”. Mi sento di evidenziare soprattutto il pri-
mo termine che usi, esperienza, poiché si tratta di uno di quei termini
che (dal tedesco Erfahrung) ¢ ben traducibile appunto con esperienza e
che ¢ centrale, probabilmente, quanto Dichtung stessa. Proviamo allora
a chiederci: quando Heidegger dice Dichten, Dichtung, dichterisch e noi
decidiamo di lasciare queste parole intradotte in quanto riteniamo ogni
traduzione insufficiente, potremmo, in virtu di quell’ambivalenza che
tu sottolinei giustamente, ricorrere almeno per Dichtung a esperienza?
Con ‘ambivalenza’ credo possiamo intendere un trascorrere del signifi-
cato-senso da un termine all’altro, considerandoli come una sorta di vasi
comunicanti esperienziali, non dunque contenitori di contenuti (se cosi
fosse ci troveremmo ‘ancora’ nel campo dell’Erlebnis piu che dell’Er-
fahrung) ma spazi-tempo esistenziali in senso forte, che comunicano gra-
zie alla Stimmung di quel che soggetto non ¢ piu, in quanto ¢ gestimmt
all’essere e dall’essere. In altre parole, e uscendo da quello che ¢ sempre
il rischio di chi cerca di riflettere con Heidegger, mi chiedo: la Dichtung
in senso forte, non ¢ (si da) sempre e comunque (come) esperienza? Non
ha sempre e comunque bisogno di una voce (Stimme) che la pronunci
(animi)? Tu scrivi (e non si pud non concordare) che nel periodo del
confronto accademico con Holderlin “la questione della Dichtung si in-
tensifica e infine si impone in modo definitivo (in particolare nel triennio



362 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

1934-1936) all’interno di un colloquio con Hélderlin, grazie al quale le
prime definizioni fenomenologiche — o meglio ontologico-fondamentali
ed ermeneutico-esistenziali — della Dichtung vengono fortemente radica-
lizzate e in certa misura superate, sebbene, stante la loro ampiezza formal
anzeigend, non divengano mai del tutto obsolete”. Ebbene, poiché quel-
lo ¢ il periodo sul quale maggiormente ho cercato di focalizzare la mia
attenzione, vale a dire il momento dell’incontro tra i due H, I’idea che
mi sono fatto ¢ la seguente: la radicalizzazione-oltrepassamento di quel-
le ‘prime definizioni’ cui fai riferimento ¢ il racconto di un’esperienza
essenziale della Dichtung, che trasforma 1’esistenza heideggeriana. Tale
esperienza non ha origine in una diversa comprensione dell’opera poetica
di Holderlin ma in un incontro di esistenze che ha il senso di quella che
Fichte e Novalis hanno chiamato Wechselbestimmung o Wechselwirkung,
un effetto di scambio in senso esistenzialmente letterale: un’esperienza,
che non puo che essere poetica. La voce di Heidegger e quella di Holder-
lin si confondono, necessariamente, anche se certo non sempre ma in rari
attimi significativi, ad esempio nell’interpretazione che Heidegger da di
alcuni suoi versi. Arrivo a dire, proprio per cercare di ottenere su questo
punto la massima chiarezza possibile, che Holderlin non ¢ per Heideg-
ger un modello di scrittura/versificazione o ispirazione o altro. Non ¢ un
modello, poiché se ¢ vero che Heidegger lo commenta e lo richiama di
frequente o comunque in momenti fondamentali dei suoi discorsi, egli
non lo prende a modello e neppure lo evoca come una sorta di nume o di
fantasma poetico; Heidegger mira a fare esperienza della Stimmung che
intona Holderlin all’essere. Non va considerata dichterisch tale esperien-
za, nel senso di cid che abbiamo riconosciuto intraducibile? Propenderei,
con ogni prudenza, per il si. Se ¢ cosi, e non ne sono completamente
sicuro benché mi sembra si sia fatto un passo avanti nel nostro dialogo,
siamo allora un po’ piu attrezzati per ‘liberare’ lo Heidegger che ha fatto
esperienza con Holderlin della Dichtung dallo stesso Hélderlin. E un po’
questo il senso di quanto ho cercato di fare negli ultimi anni: individuare
in Holderlin la ‘voce’ di Heidegger ma liberare al contempo quest’ulti-
mo da un’ipoteca eccessivamente ‘meccanica’ del primo su tutto il suo
pensiero. Credo poi che queste mie parole possano offrire un iniziale ten-
tativo di risposta a quanto tu scrivevi sopra, e cio¢ che il “riferimento a
Holderlin presenta, mi pare, un problema di fondo, che riassumerei come
una messa in parentesi della ben nota articolazione (e oscillazione) tra un
piano categoriale generale (e in senso tecnico: generico) e il piano della
determinatezza individuale, o se si vuole tra il trascendentale e I’empiri-
co”. La posizione che ho cercato di esporre consente senz’altro (mi sem-



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 363

bra) di differenziare in Heidegger il piano della Dichtung e del dichte-
risch dal generico-generale discorso ‘artistico’ e, anche in conseguenza
di cio, dal pericolo di farlo cadere o comunque di ‘calarlo’ sul piano del
letterario-poetico inteso nel ricorso ai generi e alla storiografia. Se nel
primo caso ora menzionato la questione ¢ in realta abbastanza complicata
dal fatto che per Heidegger il discorso ‘su’ arte ¢ pur sempre un discorso
che coinvolge la Dichtung (non voglio qui tornare inutilmente su quanto
tu hai gia molto bene messo in luce nel tuo intervento), nel secondo ¢
tutto molto piu chiaro.

Vengo adesso al rapporto Denken-Dichten, che non pud certamente
essere lasciato fuori. Molto opportunamente tu riporti una citazione cui
anch’io desidero ritornare: “Das Denken jedoch ist Dichten und zwar
nicht nur eine Art der Dichtung im Sinne der Poesie und des Gesanges.
Das Denken des Seins ist die urspriingliche Weise des Dichtens. In ihm
kommt allem zuvor erst die Sprache zur Sprache, d.h. in ihr Wesen.
Das Denken sagt das Diktat der Wahrheit des Seins. Das Denken ist das
urspriingliche dictare. Das Denken ist die Urdichtung [c.n.], die aller Po-
esie voraufgeht, aber auch dem Dichterischen der Kunst [...]”. Ne emer-
ge che per questo Heidegger (torno tra poco su cio) la modalita originaria
del Dichten sia il Denken des Seins; un’affermazione che mi interroga
maggiormente della precedente affermazione, che sfocia nel famoso dic-
tare. Inizio allora col suggerire che forse non dobbiamo ipotizzare uno
Heidegger che negli anni sviluppa gradualmente una nozione unitaria di
Denken e di Dichten. In tal senso parlavo di ‘questo’ Heidegger, ossia di
un tentativo di esperienza che egli compie. Credo che dobbiamo prende-
re sul serio la questione che Dichten ¢ Denken come li pensa Heidegger
siano esperienze, incontri. Ne consegue, a mio avviso, che non possano
né debbano costitutivamente raggiungere una ‘solidita’ che li trasforma
in qualcosa di saldo come siamo abituati ad attribuire al pensiero, una sua
ripetibilita che prelude (senza raggiungerla) la ripetibilita della scienza
sperimentale. Siamo a questo punto ancora cosi sicuri che Denken possa
ancora tradursi (ed essere pensato) come pensiero mentre Dichten non
possa essere tradotto (e pensato) come poesia? Se ‘venga prima’ Dichten
0 Denken in assoluto mi sembra problema, per cosi dire, relativo. Nell’e-
sperienza del Dasein accadono insieme, credo di poter dire. Arrivo al
punto, per me: il pensiero dell’essere é la modalita originaria del poeta-
re, leggo 10 in quella frase. La frase mira all’essere e 1’essere si manifesta
nel Da, cio¢ nell’esperienza. Ma qui entra in gioco quella parola che ¢
stata tanto messa sotto accusa e obliata da decenni, autenticita. Intravedo
una linea retta che congiunge pensiero della storia dell’essere e auten-



364 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ticita. Il tentativo di mettere fuori gioco, nelle letture piu frequenti di
Heidegger, sia la questione della storia dell’essere sia la problematica del
pensiero poetante (mi esprimo alla buona) mi appare fortemente rischio-
so, se non perfino ‘sospetto’. Si tratta infatti dei due punti che, se messi
appunto fuori gioco, presentano Heidegger come un filosofo che ascrive
all’arte, e alla poesia in particolare, un’importanza certo essenziale ma
tuttavia non infrequente nell’ambito della storia della filosofia. Pensiamo
ai tentativi di accostarlo a Schelling e a Schopenhauer, ad esempio. Ma
Heidegger mi sembra indicare altro, ad esempio: ‘la’ esperienza non ¢
mai identica e nondimeno ¢ vera in quanto autentica. Questa posizione
trova una salvaguardia soltanto se non solo la Dichtung e il dichterisch
ma anche il dichten e il denken lasciano dietro di sé poesia e pensiero. Si
insiste moltissimo, e a ragione, sul fatto che in Heidegger Denken non ¢
certo filosofia, in quanto filosofia ¢ metafisica (anche in questo caso mi
esprimo grossolanamente). Ma esso ¢ gia per questo pensiero in senso
non metafisico? Perché ‘poetare’ non ci soddisfa come traduzione mentre
‘pensare’ sembra essere almeno piu vicino al senso che Heidegger da
a Denken? Non sto cercando di confondere acque gia di per sé piutto-
sto oscure. Sto cercando di riflettere su una questione: pensare la storia
dell’essere ¢ qualcosa di diverso da un’esperienza autentica e dunque
percio ‘poetica’? Tale pensiero ¢ sempre frammento, e i versi sono fram-
menti. Rarissimi frammenti di pensiero e poesia inquadrano il bersaglio
o per meglio dire lo captano per un istante. Di piu tenta di fare la filo-
sofia, o anche la letteratura. Entrambe hanno dentro di sé un frammento
che tende a sganciarsi e a non far loro ritorno. Quel frammento ¢ stato
il Dasein di Hélderlin ma non sempre e non comunque. Heidegger lo ha
‘chiarito e capito’, questa ¢ ’interpretazione, che ha spinto il Dasein di
Holderlin trasformando se stesso. Ma non sempre e probabilmente non
per sempre. Come frammento. Heidegger non tanto sviluppa un pensiero
da A a B lungo tappe tra loro sistematicamente connesse quanto piuttosto
apre finestre prospetticamente in una linea di incontro, atte a guardarsi
per un frammento di tempo, su qualcosa che ¢ la storia dell’essere. Quelle
aperture (interpretazioni) sono frammenti destinati a richiudersi. /nsom-
ma non possono (credo di poter dire) costituire acquisizioni.

G.M.

“Daher kann man sagen, dall die Poesie ganz auf Erfahrung beruht”,
per lasciar risuonare nell’orecchio, ancora una volta, quel che ausculta-
va I’“orecchio sonoro’ del Klingsohr novalisiano, indefessamente rivolto
a “das echt absolut Reelle”. La difficolta, con Heidegger, sta forse nel



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 365

fatto che questa nostra conversazione, e in generale ogni attuale presa
di parola sulle parole che Heidegger ci ha lasciato in eredita, consiste, a
sua volta, nel dar voce all’esperienza che di tale eredita si ¢ fatta, si va
facendo e forse si puo o si deve ancora fare. Ma questa nostra esperienza
di un’esperienza (Heidegger) di un’ulteriore esperienza (Holderlin), ci
mette in una situazione pericolosa, nel senso che ¢ difficile, per chiun-
que la riprenda, custodisca, esponga, commenti, assumere in proprio la
dimensione del frammento da te evocata. Direi, se sei d’accordo, che la
frammentarieta viene fatta brillare — ossia messa in luce, ma anche fatta
saltare — solo e proprio dal commento e nel commento. Con la speran-
za, magari, che accada qualcosa di simile a quanto avviene nel pensiero
classico dell’India, dove il luogo del nuovo, cio¢ il luogo in cui qualcuno
trova finalmente la propria voce, € per I’appunto il commento e non il filo
(sitra) del testo-tessuto, che ¢ li solo perché lo si possa, ogni volta, svol-
gere e ricucire: filo da tessere, cio¢, se non da torcere. Nondimeno, di-
panando i fili dell’esperienza che Heidegger fa con e grazie a Holderlin,
dobbiamo pur confezionare un nostro abito, per transeunte che sia. E in
questo senso le nostre parole (o per lo meno le mie) sono meno autentiche
e piu infelici, perché non possono concedersi interamente all’autenticita
esperienziale del frammento, ma devono cercare, arrischiando accomo-
damenti, traslazioni e persino traduzioni, di prendere in carico quello che
tu ottimamente definisci I’intraducibile, cio che chiede di restare intra-
dotto. Non lo vedremmo, I’intraducibile, se non cercassimo appunto di
tradurlo e persino di sistematizzarne I’intraducibilita. La ‘cattiva’ infinita
¢ dietro I’angolo, ma forse non deve turbarci troppo. Se il Denken e il
Dichten si lasciano alle spalle non soltanto la filosofia e la poesia, la
metafisica e la letteratura, ma anche il pensiero e la dizione, allora questa
rincorsa vertiginosa verso 1’originario, destinata a non avere fine, puo
nondimeno essere esperita, nominata e pensata in quanto tale, senza che
vi sia inimicizia tra il suo carattere strutturale e il suo carattere dinamico.
Movimento e struttura sono 1’uno il rovescio dell’altro, se un’indicazione
formale di cio cerchiamo di sperimentare, di dire e di pensare, ossia di
cogliere in un’esperienza, raccogliere nella parola e accogliere nell’atten-
zione pensante, deve potersi dare ed essere comunicabile.

Tutti i punti che tu sottolinei sono a dir poco essenziali e credo che
varrebbe la pena esplicitare in che senso lo eigentlich e 1’ereignishaft
rendono necessario — come Heidegger accenna espressamente in piu luo-
ghi — non gia la ‘rottamazione’ di un tema filosofico classico (appunto
I’autenticita dello sperimentare in proprio), bensi, anche al di 1a della let-
tera di Essere e tempo e di tutti i suoi prodromi non solo kierkegaardiani,



366 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

una sua ripresa radicalizzante alla luce della storia dell’essere, a questa
immensa selva all’interno della quale si aprono radure che subito si ri-
chiudono (per riprendere la tua suggestione) e nascono sentieri che, pre-
sto o tardi, si interrompono. Posto che anche questa conversione pud non
portare da nessuna parte e consapevoli del fatto che restera un tentativo,
personalmente avverto 1’esigenza di provare a precisare, se non il compi-
to generale, almeno il senso attuale dell’affaccendarsi, oggi, su Heideg-
ger e il suo ascolto di Holderlin, senza mai dimenticare, ovviamente, che
I’enfasi sull’esperienza non va mai disgiunta dalla parola e dal pensiero,
come non ¢ mai possibile disgiungere sentimento, linguaggio, attenzione,
ovvero il corpo, la voce, la mente.

Mi pare che i1 due temi principali che metti sul tappeto siano inestricabil-
mente legati tra loro, ma siano forse formulabili distintamente. Da un lato,
la ricerca della propria voce. Dall altro, la strutturale Wechselbestimmung
che, al contempo, presiede a tale ricerca (rendendola possibile in un senso
né banalmente empirico, né sterilmente trascendentale), ma ne ¢ anche il
vero, autentico esito esperienziale.

Nel primo caso, se capisco bene, il punto piu avanzato della ricerca
heideggeriana consiste nell’esperienza — cito le tue parole — di una ‘mo-
dalita originaria’ del Dichten. Questa modalita ¢ il pensare, nella forma
di un pensiero dell’essere. E 1’accesso a tale esperienza ¢ impensabile,
come diceva Heidegger e come noi abbiamo ripetuto in una preceden-
te occasione?!, senza passare attraverso 1’incontro con Holderlin. Non
perché I’esperienza di Holderlin sia formulabile tout court in questi
termini, che pure non sono impropri — ad esempio: quando si pratica
davvero il Dichten, ossia una certa ‘dizione’ del Geviert, non si fa altro
che pensare, ma pensare in modo autentico e originario, non in senso
filosofico-metafisico —, bensi perché solo ed esclusivamente mediante
quell’incontro, una tale esperienza, portata alla parola e al pensiero in
tempi e contesti diversi da Heidegger, ¢ stata possibile. Cosi come la
formulazione stessa del Geviert ¢ giunta al termine di un attraversa-
mento ultradecennale della storia del pensiero — condotto, per lo piu,
senza mai esporre il proprio pensiero, ma facendolo affiorare in modo
obliquo e indiretto schermandosi dietro i pensatori essenziali, dunque
facendo emergere il proprio solo attraverso I’im-proprio —, cosi Hei-
degger trova la ‘propria’ voce in una zona intermedia e equidistante tra
I’imitazione pedissequa della voce di uno Holderlin modello-esempio

21 A.Ardovino, G. Moretti, Heidegger, Holderlin, la Dichtung, in “Archivio di filo-
sofia”, 2-3 (2024), pp. 149-163.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 367

e il ventriloquio di chi semplicemente maschera la propria voce demol-
tiplicandola, ossia finge di prestare voce a chi non ha voce, costringen-
dolo in realta a parlare con una voce che non sara mai la sua. Su questo,
I’unico rilievo che mi viene ¢ in mente ¢ il seguente: si pud, come forse
suggerisci, declinare la ricerca e il conseguimento di una propria voce
al singolare? Oppure ci sono tante esperienze, tanti incontri e tante voci
(conseguite), quanti sono i momenti e i frammenti (o le finestre) in cui
si ¢ articolato il rapporto con Holderlin? Personalmente, non vedrei
male un’assunzione di responsabilita, sulla scia di quanto hai gia pro-
posto: riconoscere onestamente che non c’¢ né progresso lineare, né
accrescimento nella determinazione della Dichtung dagli anni ‘30 agli
anni ‘70, non vieta, anzi richiede di dire quale delle tante finestre aper-
te sulla questione ¢ quella che oggi ci parla di piu e risuona ancora al
nostro orecchio. Personalmente sono sempre preoccupato dell’arresto
dell’oscillazione, ossia della cristallizzazione dell’endiadi. Dire che po-
etare (in senso originario) ‘¢’ pensare (in un senso parimenti originario)
non significa che, all’inverso, pensare sia poetare. Ma se il poetare non
sirisolve o dissolve nel pensare, allora cid che ¢ veramente da pensare ¢
il rapporto del pensiero a qualcosa che, insieme, ¢ e non ¢ altro dal pen-
siero. Questa mi pare la questione teoreticamente piu complessa, che
pero € anche quella che apre a una comparazione feconda con 1’oscil-
lazione o il gioco dell’immaginazione al quale non si pud non pensare
chiamando in causa la seconda pista notevole che indichi, quella della
Wechselbestimmung che dopo Fichte ha stimolato non soltanto Schiller,
Holderlin e Novalis.

Qualche battuta, allora, anche su questo secondo versante, sempre per
rilanciare le questioni formidabili pitt 0 meno implicite nelle tue indica-
zioni e osservazioni. Questo rapporto di mutua, reciproca, scambievole
definizione o determinazione, in che senso (e entro quali limiti) possiamo
applicarlo al Bezug Heidegger-Holderlin? Si tratta infatti di un vincolo
per certi versi ben piu asimmetrico di quello che lega infinito e finito, io
e non-io, materia e forma, mortali e immortali, e via dicendo. Altrove ho
proposto di parlare, piu che di un Gesprdch, di un colloquio dialogico,
di una Zwiesprache, di un’interlocuzione in cui la Sprache vive nella
dualita e persino nel dissidio, piuttosto che raccogliersi in se stessa senza
dispersione, per quanto anche I’entre-deux rinvii a due istanze che in
qualche modo sono simmetriche. Ma qui si tratta dello ‘scambio’ e della
‘reciprocita’ non tra mortali e immortali, bensi tra vivi e morti. Propria-
mente, Holderlin non puo dialogare e interloquire con Heidegger, e vice-
versa. Tutto cio che ¢ possibile, ¢ il porsi in rapporto a se stesso (da parte



368 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

di Heidegger) tramite una parola altra, che non ¢ lui stesso a produrre,
bensi ad ascoltare. Ancorché questo ascolto della Dizione del dictator
implichi poi un dire in proprio (nella forma di un Nach- e Vor-sagen,
ridire assecondando e predire anticipando) e ancorché quella Dizione (la
parola di Holderlin, il frammento inoperante, perché privo d’opera, senza
la voce che lo mette in opera) viva della e nella voce di Heidegger (come
in quella di chiunque di presti al suo annuncio e alla sua pronuncia),
nondimeno resta il fatto che il rapporto tra Heidegger e Holderlin, sia
fondamentalmente un rapporto di Heidegger con se stesso attraverso Hol-
derlin, ma non un rapporto di Holderlin con se stesso attraverso Heideg-
ger. Nei due casi, cio che si pone in rapporto a s¢, ¢ differente: da un lato
I’accesso del vivente alla propria voce attraverso il dipartito, dall’altro il
continuare a risuonare del dipartito nella voce del vivente, ma senza che
tale risuonare possa essere, da chi non ¢ piu un vivente, sperimentato in
proprio. Di qui, credo, la cautela, o per lo meno la necessita di precisare
sempre meglio la strana natura di questo ‘dispositivo’ o di questo gioco
di testo e commento, voce prima e voce seconda, morto e vivo, passato
e presente (e per tal via, futuro), che chiama di nuovo in causa, credo,
quello che cercavo di sottolineare interpretando il ‘rapporto’ tra Denken
e Dichten come un rapporto del Denken con se stesso, ma solo mediante
e grazie al Dichten. Forse dobbiamo addentrarci di piu nello scambio
delle voci dei vivi con 1 morti, per fare ritorno a una qualche ‘definizione’
della posta in gioco nell’esperienza, nella nominazione e nel pensiero che
Heidegger ci lascia in eredita?

In ogni caso, per provare a imitare la probita con cui ti sei arrischiato
ad arrivare ‘al punto’, direi questo: il pensiero (che forse, pero, non ¢
piu pensiero dell’essere o della differenza, bensi dell’Ereignis)** ¢ la
modalita originaria non gia del poetare, bensi del dire (o, piu intensiva-
mente, del dictare). Ma questo, forse, non basta, se non si aggiunge che
questo Dichten, la sua dizione (Dichtung), non si vincola a un’esperien-
za 0 a un sentimento quali che siano, per frammentari o autentici che
possano essere, bensi, molto precisamente, alla cosa-mondo, ossia al
Geviert. Pensa autenticamente chi, dall’interno del Gestell, esperisce,
nomina e pensa il Geviert, ossia il mondo che non ¢ mai stato e forse
mai sara, ma che non ha mai cessato di accadere, per quanto nella sot-
trazione di sé o in forma celata. Nel che ¢ presente non solo 1’apertura
dell’inizio a se stesso (I’altro inizio del pensiero), ma anche quella sorta

22 Cfr. su questo A. Ardovino, “Vom Ereigneten, vom Geviert”. Note sul quadrato
dell Ereignis, in “Quaestio. Annuario di storia della metafisica”, 24 (2024), pp. 3-20.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 369

di mitologia senza contesto che il pensiero continua ad essere, proprio
perché si riallaccia a cio che la lingua poetica ¢ stata all’origine di ogni
cultura umana.

AA.

Parto anche in questo caso dalle tue parole: la “nostra esperienza di
un’esperienza (Heidegger) di un’ulteriore esperienza (Holderlin)”. Sono
portato a pensare che 1’esperienza della finitezza sia il legame, la radice
del Dasein nel Seyn. Ora, se pensiamo e sperimentiamo la finitezza come
frammento, ecco che la poeticita di tale esperimento deve mostrarcisi
comune all’umanita tutta, purché autentica (la finitezza sperimentata). La
grandezza di Kant sta in quel ‘deve’, ovvero: € necessario che, sebbene la
controprova non si dia (a noi), poiché la finitezza/frammento ¢ invalica-
bile (per noi). Ma qui debbo tornare a un fatto personale, che non interes-
sa certo come tale bensi per il rapporto con Heidegger. Fin dall’inizio del
mio piccolo percorso (1980) sono stato animato dalla convinzione che
‘in’ Heidegger vi fossero echi romantici essenziali; Heidegger aveva pro-
babilmente ritenuto di aver fatto i conti con quegli echi riconducendo la
Romantik tedesca all’orizzonte dell’idealismo, senza dunque distinguere
essenzialmente (come invece ormai ¢ noto debba farsi e come, sempre
nel mio piccolissimo, ho fin dall’inizio fatto) tra idealismo e romantici-
smo in Germania, e, in particolare, tra idealismo, romanticismo ¢ Novalis
e Holderlin. Se ci chiediamo seriamente il motivo per cui Heidegger ab-
bia legato se stesso al secondo e non al primo (se dunque prescindiamo
da quelle note considerazioni sul Monologo di Novalis contenute in una
conferenza raccolta in Unterwegs zur Sprache), dare una risposta non ¢
affatto semplice. Holderlin deve essergli apparso piu ‘rivoluzionario’, il
senso del destino e della natura presenti nelle sue opere lo hanno mosso a
frammentarsi in lui, con lui e per lui. E tuttavia i cosi detti scritti teorici di
Holderlin appaiono, rispetto alle Fichte Studien di Novalis, meno ‘erei-
gnishaft’, nel senso che davvero, commentando Fichte, Novalis delinea
un orizzonte d’essere-in-relazione tra Seyn e Dasein rispetto al quale la
posizione di Holderlin si staglia meno limpidamente. E perd vero che la
concezione novalisiana (ricavata da Fichte) dell’essere come relazione
e non piu come sostanza, e della poesia come ‘espressione’ manifesta-
tiva di tale relazione (Novalis la delinea soprattutto nel suo romanzo),
non poteva, agli occhi di Heidegger e dopo Sein und Zeit, costituire un
viatico per una configurazione antropologica nuova della soggettivita e
dell’umanita, novita che egli auspicava invece emergesse da un rivolgi-
mento poetico autentico. ‘Autentico’ qui vuol dire: in cui I’essere umano



370 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

da soggetto tradizionale e metafisico diviene frammento di tempo finito
relato (non: relativo) all’essere. Questo — se cosi posso esprimermi — lo
‘fa’ Holderlin interpretato da Heidegger. Ma che ‘la nostra esperienza
di un’esperienza (Heidegger) di un’ulteriore esperienza (Holderlin)” non
perda di autenticita lo ‘garantisce’ Novalis (mi esprimo cosi per brevita),
e questo ci mostra quanto la posizione heideggeriana debba all’eredita
romantica depurata da ogni temperie idealista.

Tra Heidegger e Holderlin ha percio luogo una Wechselwirkung in sen-
so novalisiano piuttosto che una Wechselbestimmung. Nello scambio che
si fa efficace e reale (wirkt), come ho cercato gia altre volte di eviden-
ziare, osserviamo Heidegger spingere (interpretare) il poeta verso qual-
cosa che né il pensatore né il poeta ‘erano’ e neppure infine ‘diventano’
(percio non si tratta di una determinazione di scambio), ma: trascorrono
autenticamente. E il tempo della finitezza come temporalita autentica (mi
scuserai ma devo rifarmi qui ad un contributo letto tempo addietro all’U-
niversita di Napoli Federico II). Se cio ha un senso, conviene ritornare al
tuo seguente passaggio: “Tutto cio che ¢ possibile, ¢ il porsi in rapporto
a se stesso (da parte di Heidegger) tramite una parola altra, che non ¢ lui
stesso a produrre, bensi ad ascoltare”. Heidegger non solo ascolta ma
opera, wirkt, rende efficace e reale il frammento temporale che “noi” pos-
siamo essere nell’istante poetico dell’autenticita. Tu possiedi in ampiezza
e profondita ben maggiori di me la capacita di un movimento interno alle
opere di Heidegger che io non so se mai ho avuto, ma di certo ora il tutto
si ¢ come asciugato, rarefatto, e le cose intorno a cui stiamo qui dialo-
gando mi appaiono per molti aspetti piu lievi e limpide. Concludo affer-
mando che non ho la sensazione (ma ¢ solo una sensazione personale,
occorrerebbe sentire il parere di chi dovesse avere la ventura di leggerci)
che noi si stia facendo discorsi molto discosti, ma variazioni su un tema,
I’unico, e ti cito: “Nel che (! 'unico tema?) ¢ presente non solo I’apertura
dell’inizio a se stesso (I’altro inizio del pensiero), ma anche quella sorta
di mitologia senza contesto che il pensiero continua ad essere, proprio
perché si riallaccia a cio che la lingua poetica ¢ stata all’origine di ogni
cultura umana”.

G.M.

Reale e autentico, ossia, ancora, finito e relato, frammentario e istan-
taneo, esperienziale ed efficace. Non c’¢ molto da aggiungere, in termini
di formale Anzeige, a questo ‘ottetto’ o ‘ottaedro’, che perimetra in modo
esaustivo il carattere radicalmente daseinsmdfig di quella che mi spingerei
a definire la Verwechselung (nel senso del reciproco trascorrere, come tu



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 371

dici, ma anche del reciproco indeterminarsi) di Heidegger e Holderlin. 11
quale avanza pero, come ben sottolinei, uno Anspruch, cio¢ un appello e
una pretesa, nei riguardi di noi stessi e forse dell’'umano in quanto tale,
ovvero di quello che ancora ne resta o ne resiste. La domanda cruciale che
poni, tuttavia, ¢ ancora una volta di carattere non generico e per cosi dire
non universale, ossia: perché¢ Holderlin?

Non si puo non essere d’accordo sulla segnalazione, tra gli altri, di
temi cruciali come natura e destino. Che forse, pero, rischiano di resta-
re dell’ordine del contenuto, cioé del ‘che-cosa’, e non del ‘che’ e del
‘come’, cio¢ della dimensione ereignishaft che richiamavi poc’anzi. Ho
infatti I’impressione che qui intervenga di nuovo uno dei punti di do-
manda su cui mi soffermavo in avvio, ossia la dichterische Sprache. A
mio avviso, ma non dico nulla di nuovo, I’esperienza che Heidegger fa
di Holderlin — senza che questo sminuisca la centralita reciprocante del
Dasein, che hai avuto modo di indicare spesso, anche su un piano schiet-
tamente esistenziale (il poetico e I’ermeneutico) — ¢ esperienza di una no-
minazione, cio¢ di una parola e soprattutto della lingua che essa, lungi dal
presupporre, genera. In Holderlin, la lingua non ¢ un codice preesistente
da convertire in un atto verbale pit 0 meno reiterabile, bensi ¢ tutta con-
tenuta in atti per certi versi irripetibili e tutt’al piu oggetto — ¢ una delle
‘operazioni’, mi pare, che compie Heidegger — di ripresa, che non signifi-
ca ripetizione, ma rilancio, giacché ¢ possibile riprendere cio che precede
soltanto se si guarda gia a cio che segue: il presente e soprattutto il pas-
sato, lo sappiamo bene dalla temporalita ekstatisch, che ¢ radicalmente
non-lineare, scaturiscono dal futuro, cosi come il primo inizio ¢ tale solo
in relazione all’altro inizio. E in questa lingua, come dici magistralmen-
te, che Heidegger comincia a frammentarsi, nella Nachzeit di Essere e
tempo, proseguendo poi fino al termine del suo Denkweg. Per dirla con
Blanchot e Foucault, eredi di Mallarmé, Heidegger trova in Holderlin
un’esperienza dell’”essere grezzo” del linguaggio, di un linguaggio ra-
dicalmente intransitivo e incomunicativo al quale ci si puo riferire come
a un enigma gravido di pensiero e bisognoso di attraversamento, che al
contempo ne fa la straordinaria modernita, che pochi hanno vagamente
potuto ereditare (Celan su tutti, credo, ma certamente meno George, Ril-
ke, Trakl). La poesia o, meglio, il poema, ¢ dell’ordine dell’essere prima
ancora che del significare. La parola poetica ¢ anziché stare per, ossia
rappresentare. Tutto il carattere desoeuvré del linguaggio di Holderlin,
quel suo non essere e non configurare alcun opus, quel suo non parlare
piu a nome di qualcosa o in nome di qualcuno, deriva dal suo bilinguismo
originario (greco-tedesco) — ossia da quella Verwechselung in cui, nella



372 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

reciproca tracimazione di umano e divino, esperio e orientale, viene rein-
ventata la lingua di Pindaro e Sofocle, non meno che la lingua del popolo
a venire (della comunita assente ‘in vece’ della quale si leva il canto
del Dichter, privato nel modo piu assoluto di qualsiasi contesto, ascolto,
risonanza) —, ma anche dal suo carattere istantaneo e frammentario: “Po-
trei essere una cometa? / Questo io credo. Hanno infatti la rapidita degli
uccelli; fioriscono in fuochi, / e purezza possiedono come i fanciulli”. Da
questo punto di vista, e posto, come tu insegni, che non ¢’¢ il Romantici-
smo, ma i romanticismi (non meno che gli idealismi e le fenomenologie),
ho I’impressione che 1’elezione della linea Holderlin-Mallarmé, anziché
di quella Novalis-Rilke (mi perdonerai I’incresciosa semplificazione), sia
dettata proprio da quell’esperienza radicale del linguaggio, che si riflette
peraltro nell’assoluta diffidenza di Heidegger nei confronti dei cosiddetti
‘scritti teorici’, tanto di Holderlin, guanto di Novalis. Sono persuaso che
Heidegger abbia sempre temuto i rischi della poetologia romantica e del-
la figura del poeta-filosofo (un’eredita in qualche modo schilleriana, che,
correggimi se sbaglio, Novalis non schiva mai del tutto, benché non ci
sia paragone con gli eccessi schlegeliani), laddove cio che gli interessa ¢
semmai il filosofo-poeta (quale indubbiamente Novalis ¢ stato), ragione
per la quale, non a caso, ¢ cosi solerte nel recuperare 1’aurora presocra-
tica all’insegna di un Denken che fu insieme dichtend e dichterisch. Cid
detto, I’altra mia persuasione ¢ che in fondo sia Novalis che Holderlin ci
parlano oggi piu di Schiller e Goethe — via Heidegger o meno — non solo
a causa della loro ‘modernita’, ma per il fatto che lasciano risuonare, in
modo molto piu radicale, quella lingua poetica indoeuropea che da ogni
punto di vista (contenuto, forma e compimento o esecuzione) costitui-
sce I’eredita con cui fare i conti (e non insisto oltre sulla centralita del
Geviert, ossia del ripensamento della differenza di ente ed essere in base
all’inter-sezione di cosa e mondo, non meno che della coappartenenza
di mortali e immortali e del ruolo, in tutto cio, di una parola che insieme
nomina e tace, manifesta e cela, che ¢ essa stessa una cosa e pertanto un
mondo: una parola che non ¢ cid che racconta la nascita degli déi, ma cio
in cui tale nascita avviene e per cosi dire si opera).

A questo punto vengo al tema che sollevi circa la diversita (pur in vista
dello Stesso) dei nostri approcci a Heidegger, il che ci consentira, spero,
di fare insieme una sosta o una messa a punto ‘metodologica’ e di rilan-
ciare il dialogo. Non c¢’¢ dubbio che vi sia un elemento generazionale,
data la diversa temperie culturale e soprattutto data la diversa disponibili-
ta ‘“documentale’ in cui le due esperienze di lettura hanno preso avvio. Da
un lato, uno Heidegger spesso utilizzato come puntello o pezza d’appog-



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 373

gio per posizioni non a caso molto distanti (progressiste o conservatrici,
libertarie o cattoliche, laiche o religiose, e via dicendo), dall’altro uno
Heidegger forse reso asettico (privato cio¢ di una carica propositiva e di
una funzione apertamente critica), al quale non ¢ stata estranea la cen-
tratura sulla tecnica o una certa deriva sociologistica. Al contempo, uno
Heidegger il cui pensiero era ‘utilizzabile’ proprio perché consegnato alle
sole opere edite (molto complesse anche da un punto di vista redazionale,
ci tornero fra un istante), dall’altro uno Heidegger ormai squadernato
dalla Gesamtausgabe, il cui pensiero — e personalmente mi sono rico-
nosciuto a pieno in questa prassi — si poteva, per dirla con Gadamer,
buchstabieren, ossia sillabare e seguire di anno in anno, di semestre in
semestre, con precisione sismografica, cogliendo le grandi dorsali, i fili
rossi, le continuita, ma anche le svolte, le sterzate, le contraddizioni. In
questo approccio, per riprendere I’ascolto che Heidegger fa di Archilo-
co, cogliere il viythmos della sua lingua non vuol dire tanto coglierne il
flusso, quanto la Fiigung, ossia il compaginarsi di una struttura. Il ritmo
¢ precisamente cio che da struttura al movimento (della danza, del canto,
del pensiero) e in questo senso solo la sua individuazione ci fa compren-
dere che cosa le parole e il testo mostrano e insieme nascondono, il loro
brillare in una massa di discorsi, ma anche il loro segreto. Qui la filologia
nietzscheana ¢ al servizio di una contemplazione dell’architettura verbale
e del principio di composizione testuale: come Heidegger stesso indica
nei Beitrdge, I’essere ¢ una fuga, ovvero si articola in fughe, rispetto alle
quali la lettura, I’ascolto e il pensiero sono gefiigt, chiamati in causa nella
loro ricomposta disposizione.

C’¢ perd un punto di contatto, secondo me, tra i due diversi approcci,
riguardante la questione ‘cronologica’. A doverci ‘muovere’ all’interno
dei suoi Wege, ¢ Heidegger stesso che ci costringe. A ben guardare,
infatti, egli ha messo in atto, attraverso tutte le grandi pubblicazioni
successive a Essere e tempo, un movimento radicalmente non-lineare,
che implica da parte nostra la necessita di mettere da parte (come tu
stesso hai sottolineato) la pia illusione di stabilire un unico centro di
gravita permanente (cio¢ di inchiodare Heidegger a ‘uno’ Heidegger
tra gli altri), ma per cio stesso di aver a che fare, nel nostro artigianato
scientifico-accademico (quello nel quale commentiamo, cerchiamo di
chiarire e spiegare, ¢ cosi porgiamo, trasmettiamo, tramandiamo), con
formati o stili discorsivi tutt’affatto differenti (conferenze, corsi, trat-
tati, appunti etc.), ma soprattutto con costellazioni linguistiche e con-
cettuali molteplici, rispetto alle quali (a mio parere) non ha il minimo
senso contrapporre un primo ¢ un secondo Heidegger, oppure dire che



374 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

‘quello’ Heidegger 1i ¢ caduco e ‘quell’altro’ 1a ¢ gravido di futuro.
Tutto Heidegger, mi pare, ¢ caduco (anzitutto ai suoi stessi occhi) e
insieme colmo di stimoli per noi, fossero anche stimoli massimamente
(o forse proprio perché) inattuali. Guarda ad esempio quanti linguaggi
e quante cronologie (e dunque quanti Heidegger) ci sono in Holzwege
(pubblicato nel 1950 e contenente scritti risalenti addirittura al 1936),
nelle Erlduterungen (comprendenti testi dal 1936 al 1968), nei Vor-
trdige (apparsi nel 1954, con testi scritti al piu tardi nel 1938), in Un-
terwegs del 1959 (che copre I’intero decennio del ‘50), in Wegmarken
del 1967 (che include addirittura uno scritto del 1919), per non parlare
del Nietzsche (uscito nel 1961, riproponendo i corsi dal 1936) e infi-
ne dell’ Einfiihrung in die Metaphysik, che ripropone, nel 1953, I’omo-
nimo corso del 1935. Mentre dunque il Denkweg ‘progredisce’, ossia
compie un movimento in avanti, rinnovando o sostituendo determinate
soluzioni linguistiche, esso ‘regredisce’, ossia compie un movimento
complementare all’indietro, che non ¢ solo a fini di documentazione
retrospettiva di un cammino gia percorso (e dei suoi sentieri interrottisi
nel bosco, alla ricerca di una radura mai pienamente rintracciata), ma
anche a mo’ di ammonimento prospettico, come a dire: I’identita e la
continuita di un pensiero non ¢ che la differenza dei suoi tempi e dei
suoi linguaggi, che a noi spetta di raccogliere, confrontare, rimettere in
comunicazione.

Alla luce di queste considerazioni di grana grossa, mi sentirei di ri-
lanciare di nuovo una delle domande che ti proponevo in apertura, 0s-
sia se non si debba cominciare a mettere in tensione tra loro i termini
fondamentali della costellazione della Dichtung in Heidegger lettore,
interprete, frammentatore, riscrittore di Holderlin e, per tal via, lettore,
interprete, frammentatore, riscrittore di se stesso. Per semplificare, e po-
sto che non si tratta soltanto di una ricerca filologica o di un ascolto del
movimento ‘musicale’ del pensiero heideggeriano, bensi della necessita
di muovere noi stessi, cio¢ di muoverci entro la struttura di tale pensiero,
nella misura in cui tale pensiero non ¢ altro, per noi, che un movente,
cio¢ qualcosa ci mette in moto, ti chiedo se, secondo te (non importa se
all’interno di tutto Heidegger o anche solo nella parabola 1934-1968,
ossia dai grandi corsi su Germania e Il Reno fino alla piccola ma cruciale
conferenza che chiude le Erlduterungen, ma se vuoi fino ancor agli scritti
dei primi anni ‘70), non si possa dar voce all’esperienza heideggeriana
di Holderlin (e per tal via allo strutturarsi di un pensiero che ancora oggi
ci interpella) in base a tre segnavia, che sono altrettante parole fonda-
mentali: Dichtung, Dichten, Gedicht. Posto che esse si coappartengo-



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 375

no strettamente e che sono dunque inseparabili, se non inestricabili, ha
senso, secondo te, affermare che gli anni ‘30 compiono un’esperienza
all’insegna della Dichtung, mentre dai tardi ‘40 ai ‘50 domina il Dichten
e, infine, che la parabola si chiude su un ascolto piu intimo e raccolto
all’insegna del Gedicht, termine che non a caso da il titolo alla tardissima
conferenza che tu stesso hai tradotto, per primo, in italiano?? Poesia, po-
etare, poema, ovvero la dizione, il dire e la forma raccolta del detto, che
forse si possono rendere anche come la dettatura, il dettare, il dettame.
La posta in gioco, lo ribadisco un’ultima volta, ¢ meno quella di cercare
scansioni precise o punti di transizione, che quella di sottolineare, con
altri strumenti, I’articolata molteplicita dell’esperienza (di s¢, dell’essere,
del mondo integralmente tecnicizzato) che Heidegger ha compiuto speri-
mentando (con) la lingua di Holderlin.

AA.

Tu dici (a proposito di Holderlin, e io sottoscrivo) “...esperienza di una
nominazione, cio¢ di una parola e soprattutto della lingua che essa, lungi
dal presupporre, genera’; poche righe oltre, sempre nel tuo ultimo inter-
vento, scrivi (a proposito di Heidegger ovviamente, e io condivido anche
questo): ““...cosi come il primo inizio ¢ tale solo in relazione all’altro ini-
zi0”. Ebbene, se colleghiamo le due espressioni otteniamo in semplicita
e stringatezza estreme quel che credo talvolta di aver capito e che, pur
non essendo certamente ‘molto’, ¢ forse quel qualcosa che puod aiutarci
un po’: Heidegger, inserendosi ermeneuticamente (ma non in senso gada-
meriano, ¢ ovvio) nella nominazione hdlderliniana, e dunque trasmetten-
dosi e trasmettendo la propria estaticita storica, ha inteso creare il varco
linguistico-esistenziale tra cid che egli chiama il primo e I’altro inizio.
Tale trasmissione, benché possa apparire mossa da un atteggiamento ‘vo-
lontaristico’, filosoficamente motivato cio¢, dall’interpretazione del dire
del poeta, ¢ meramente un disporsi della Stimmung di entrambi nell’am-
bito sospeso della storia dell’essere. Tale disposizione ¢ frammentaria
nel senso che non avviene mai sempre e comunque, nell’opera del poeta
e nell’interpretazione filosofica di essa, non puo dunque né deve essere
effetto o frutto del percorso dell’opera, quasi si trattasse di una sfera piu
o meno compiuta. Da un lato, come credo di aver indicato, cio sconsiglia
di parlare di ‘opera’, sia dell’uno sia dell’altro, e dunque di avvicinarla
per intero o suddividendola in fasi: cio fanno invece precisamente, come
compito, la storia della filosofia e della letteratura, compito ovviamente

23 M. Heidegger, La poesia, in “Itinerari”, 1-2 (1980), pp. 1-16.



376 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

degnissimo ma non in questione per noi, qui. Quell’opera, insomma, sul
piano in cui cerchiamo di porci e nella misura in cui seguiamo Heideg-
ger, non ¢ ’é, ma si da, e solo per frammenti intermittenti. Dall’altro, ti da
ragione nel momento in cui tu evidenzi la diffidenza heideggeriana per la
poetologia, proprio perché essa riguarda la teoria dell’opera. Su questo
aspetto credo non ci si soffermi mai abbastanza. Mi sembra invece che tu
indichi tale questione quando, poco sopra, scrivi: “la parola poetica ¢ an-
ziché stare per, ossia rappresentare”. Non ‘stando per’, ma essendo, essa
si da, e non necessariamente in una composizione poetica ‘accreditata’,
aggiungerei, il che ci porta a quell’attimo della Geistesgeschichte tedesca
in cui la filosofia inizia a trasformarsi in pensiero e la poesia inizia ad
abbandonare la letteratura. L’incontro tra loro ¢ la parola in frammento,
il sistema che si sgretola in parti ora libere (non ‘emancipate’ come si €
poi teso a dirne), la composizione che si scioglie in versi anch’essi or-
mai liberi. Non va forse dunque neppure sottovalutato che Heidegger si
ritrova in questo moto di generale liberazione, di cui la fenomenologia ¢
probabilmente parte minima... Ma vengo alla questione che tu poni — ¢
ti ringrazio davvero — in conclusione del tuo intervento, un intervento
cosi denso da meritare, credo, piu di una rilettura: “tre segnavia, che sono
altrettante parole fondamentali: Dichtung, Dichten, Gedicht”. Gedicht ¢
effettivamente la parola che piu mi ha negli anni colpito, anche perché
‘frammento’ mi appare il suo altro nome, e mi fa individuare in Gedicht
quel balenio improvviso (e intermittente) che ¢ 1’essere liberato si dal
fondamento metafisico ma potenziato nel suo senso-significato, tutto da
umanamente sperimentare. E legata ad un gesto la sperimentazione, un
gesto che non sappiamo se voluto e cercato, o meno, e tuttavia compiuto,
anche se inconsapevolmente. Chi lo compie siamo ‘noi’? Non sto armeg-
giando con frasi a (ormai, peraltro, non piu) effetto; credo pero che non
sia fuori luogo in conclusione provvisoria affermare che, se non siamo
‘noi’, allora abbiamo forse almeno la chance per inserirci nel dialogo tra
le due H intorno alle quali qui dialoghiamo.

G.M.

Sono i0 a ringraziarti per questa tua autentica (e pertanto provvisoria
e frammentaria) conclusione, che dirime ancora una volta con chiarezza
il divergente accordo di due possibili ‘posture’. Da parte mia, sono for-
se piu fiducioso circa il fatto che la storia — come in fondo ci insegna il
dispositivo insieme denkerisch e dichterisch della Seinsgeschichte da te
spesso richiamata — non sia necessariamente una totalizzazione, nemica
del frammento e dell’intermittenza. Anche la frammentazione, infatti, ha



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 377

una storia. Ma ¢ una storia di frammentazioni (al plurale), ossia un movi-
mento (non lineare e persino non causale) di eventi e di esperienze, qual-
cosa come un affioramento e una scomparsa di cifre, orizzonti, strutture,
che certo ci si puo ben astenere dal ‘visualizzare’ o dal raccogliere entro
un quadro piu ampio delle loro singole emergenze storiche (e soprattutto
dal ricondurne i singoli ‘episodi’ a un opus, ma tutt’al piu a un arcipe-
lago di di momenti di discontinuita e di punti di intensita). Ma al tempo
stesso mi pare altrettanto indubbio che, nell’istante in cui la morte riduce
al silenzio la voce di chi pensa, e le tracce scritte di quella voce e del
suo pensiero entrano in una tra-dizione (che ¢ insieme risonanza postu-
ma, trasmissione, traspropriazione), ‘noi’ siamo precisamente di fronte
all’alternativa che magistralmente richiami e che — credo di poter parlare
anche a tuo nome — non punta minimamente a mettere in primo piano i
‘nostri’ percorsi all’interno del ‘corpo’ superstite di discorsi (o di sentie-
ri interrotti) heideggeriani, bensi cerca, attraverso uno sforzo dialogico
che mira a chiarire e a rendere ragione, per cosi dire wechselwirklich, di
presupposti e approdi di due itinerari possibili (e a loro volta dipendenti
da aperture storiche contingenti), di ‘puntare’ in direzione della cosa stes-
sa. Un’alternativa, dicevo, tra due modalita (tra le tante) di rapportarsi a
quello che adesso, grazie alla “semplicita e stringatezza” della tua An-
zeige, possiamo forse esplicitare come il motore o il movente del nostro
Gesprdch. Ossia, piu ancora che il (e forse persino al di 1a del) Wesen der
Dichtung, la questione del Ge-dicht. Da un lato, assumendone la natura
indubbiamente frammentaria e frammentante, si puo entrare (o scoprirsi
gia sempre) in un rapporto diretto con I’esperienza, la nominazione e il
pensiero heideggeriano del Gedicht (non solo holderliniano) attraverso
una esperienza (la ‘nostra’), che si riconosce essa stessa (ma forse, anche,
vuol essere, in base a un suo ethos e a una sua ‘fedelta alla terra’, ovvero
al mondo degli déi fuggiti) frammentaria e frammentante. Dall’altro, re-
sta possibile rapportarsi al carattere ereignishaft di tale frammentazione
in un modo piu indiretto, che assuma la complessita dell’articolazione tra
frammento e sistema, Stimmung e Begriff, immediato ¢ mediato. Siamo
ovviamente in paraggi hegeliani, che forse Heidegger non supera mai
del tutto. Ma anche in questo caso sarei piu fiducioso nel fatto che lo
Zusehen, lo stare a vedere del fenomenologo (dello spirito) che osserva,
anticipando lo spettatore impartecipe husserliano, il farsi fenomenologia,
e in essa il trascorrere, il comporsi e finanche il movimento ‘musicale’
(per chi sappia udire tale ‘musica’) delle diverse Gestalten in cui I’espe-
rienza della coscienza si desta al sentire e si incammina verso la ragione,
non sia 1’unico esito possibile. Non c’¢ soltanto, cio¢, la riconduzione



378 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

della “unmittelbare Anschauung und ihrer Poesie”* a una forma unica,

necessaria, assoluta, identica a se stessa (ossia a una logica filosofica che
sancisce il carattere irrimediabilmente ‘passato’ dell’arte e della religio-
ne), ma anche il movimento reciproco e contrario, nel quale, mi pare, tu
riconosci una delle tante eredita ‘romantiche’ di Heidegger, ossia: ricon-
durre il pensiero precisamente a una forma di poiesis dell’intuire e del
sentire, nel duplice senso di una ‘messa in forma’ o di un’esposizione
(Darstellung), ancorché storicamente frammentaria e contingente, della
nostra esperienza, ma anche di un ‘fare’, ossia di un effettuare, attuare e
compiere tale esperienza (donde il suo carattere sempre situato, intermit-
tente, frammentario, ovvero, secondo la tua indicazione, autentico, reale,
gravido di effetti su di ‘noi”). Tra queste due esperienze o stili di pensiero
— ammesso e non concesso che tale tentativo di articolazione colga nel
segno —, il pensiero di Heidegger non opera mai (e forse nessuno puo
farlo, oggi) una scelta del tutto dirimente: fino alla fine, mi pare, egli resta
piu filosofo che poeta. Ma al tempo stesso, proprio perché frequenta il
versante in ombra dell’esperienza e continua a rapportarsi in modo indi-
retto (e persino obliquo) all’esperienza della (e come) frammentazione,
ha la pretesa di situarla, indicarla, custodirla, portarla alla parola, in un
modo che a mio avviso non pud concedersi di essere frammentario e
intermittente alla stessa stregua del modus existendi vissuto e sperimen-
tato Holderlin. Detto in altri termini, altro ¢ il modo in cui Holderlin si
frammenta nella sua ‘altra’ Grecia, altro il modo in cui Heidegger prende
rapporto con la parola-lingua, ossia con la dichterische Sprache di Hol-
derlin, in vista del suo ‘altro’ inizio, col rischio ognora evidente, credo,
di riassorbirla, normalizzarla, teoreticizzarla (vedi I’idea stessa di un’es-
senza della Dichtung)®.

24 Enzyklopddie, §573.

25  Continuo peraltro a chiedermi, ammesso che (pascalianamente) “se moquer de
la philosophie, c’est vraiment philosopher”, fino a che punto il nostro stesso
esperire, nominare, pensare la fragilitas e il fragmentum possa prescindere dalla
presupposizione, ovvero dall’implicazione e poi anche dall’esplicitazione della
loro ‘controparte’, ossia del systema del quale il frammento non pud o non in-
tende far parte, nel quale cio¢ rifiuta di rientrare e al quale esclude di dover ap-
partenere, ma dal quale, proprio per questo, si distacca e si differenzia e contro il
quale, soprattutto, frangit(ur): prima di essere qualcosa di (inter)rotto, spezzato,
fratturato o frantumato in quanto pezzo, coccio, scheggia, lacerto, il frammento
¢ qualcosa che rompe e interrompe, infrangendosi e infrangendo, cosicché ogni
‘infrazione’, mi pare, vive sempre di questo rapporto di correlazione o in ogni
caso di una certa necessaria articolazione tra continuita e discontinuita, integrita
¢ disintegrazione, costanza e intermittenza. Naufragium feci, bene navigavi: si



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Holderlin, il Gedicht 379

Una volta indicate le due posture, si apre forse la possibilita di fare ri-
torno, in modo piu consapevole, a quello che ha finito per rivelarsi il tema
unico (e unicamente aggregante) del ‘nostro’ tentativo: das Gedicht. E for-
se tale ritorno ¢ a sua volta duplice. Potrebbe infatti, da un lato, imboccare
la strada di una riflessione pit ampia sul Gedicht in quanto tale, in termini
sia prospettici (I’esperienza contemporanea del poetico e delle sue forme
non necessariamente letterarie) che retrospettivi (quanto e in che termini la
‘nostra’ esperienza sia Spiegel-Spiel di un elemento assai piu arcaico, che
ci riporterebbe, come accennavo, alle origini della lingua poetica indoeu-
ropea). Dall’altro, permanere all’interno del Bezug Heidegger-Holderlin
e della sua singolare Wechselwirkung per continuare a dissodare il campo
che qui abbiamo cercato di rintracciare. In questo ‘dissodamento’, credo,
rimarra sempre essenziale I’indicazione di luoghi testuali capitali, ma an-
che Desplicita e come possibile ‘spregiudicata’ presa in carico della tua
ultima indicazione (ben piu densa delle mie, se non addirittura autenti-
camente enigmatica e pertanto occasione di autentico pensiero), ossia il
tema della deissi par excellence che ha sempre preoccupato Heidegger: dal
Dasein come essente che ‘noi’ — di volta in volta, via via, rispettivamente
— siamo, al popolo o alla comunita a venire di cui ‘noi’ testimoniamo qui e
ora I’assenza, e oltre.

Ritorno dunque, conclusivamente, alle tue parole, che sono insieme una
nominazione ¢ un punto di domanda: parlando del Gedicht come nesso di
liberazione e potenziamento affidato alla sperimentazione e al gesto — come
tale sempre correlato a un effettivo compimento (consapevole o inconsape-
vole, voluto/cercato o meno), ti chiedi: “Chi lo compie siamo ‘noi’?” Ecco,
mi piacerebbe che questa ‘domanda’ risuonasse, per un tempo, in tutta la
sua apertura e possibile in-decisione, ma anche nella sua intonazione di
fondo, che a me pare letteralmente sintonica con la Stimmung linguistica
della tarda conferenza di Heidegger Das Gedicht, che gia avemmo occa-
sione di porre in esergo®® a una nostra precedente conversazione. L’ unico
modo di far coesistere o coabitare la prossimita di quel che vogliamo evo-
care (cio¢ di quello che sembra chiederci la parola) e la distanza di quel
che viene poi da noi effettivamente evocato (e che per definizione non puo
mai soddisfarci fino in fondo), ¢ di ricorrere a una nominazione peculiar-
mente indicante-oscillante, all’interno della quale il nome (e in questo caso
il ‘noi’ dell’esperienza pensante, non storico-letteraria né filosofico-dida-

puo accedere alla condizione di naufraghi senza aver mai ipotizzato o presentito
una rotta possibile?

26 GA 4, p. 188: “Wenn aber das zu Rufende zu nahe ist, muf, damit das Gerufene
in seine Ferne gewahrt bleibt, als Genanntes seines Namens ‘dunkel’ sein”.



380 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

scalica, del Gedicht) ¢ bensi del tutto chiaro e manifesto, ma il nominato di
questo nome resta a suo modo oscuro, ossia dimora velato ed enigmatico,
ma anche aperto e indeterminato e persino recalcitrante e opaco. E proprio
per questo, forse, ci da da pensare?’.

AA.

27  E insieme ci chiede di ‘misurare’, sempre di nuovo, il passo compiuto da Heidegger
nel pensare 1’essere come poema ¢ 1’ Ereignis come Gedicht (e come Geviert), ossia
di chiederci cosa accade allorché, nella remissione della metafisica a se stessa, 1’es-
sere, anziché in guisa di sostanza o soggetto, si ‘flette’ in forma di parola (poetica),
rifugianosi per cosi dire in essa (“Rein Gesprochenes ist das Gedicht”, GA 12, p. 14,
se ¢ vero che im Gedicht nennen significa zum Gedicht versammeln), posto che, ogni
volta, ’essere assume un volto che lo determina, lo restringe e in ultima analisi lo
oscura, ma proprio in tale dinamica assume la pienezza storica che gli ¢ propria. Cosa
accade se il ritrarsi dell’essere ¢ insieme ’apparire del Gedicht der Welt (GA 79, p.
56), all’interno del quale soltanto si da il Gebirg (occultante-custodente-raccogliente)
della “verita dell’essere”, posto che il Welten von Welt non ¢ che “das Ereignen in
einem noch unerfahrenen Sinn dieses Wortes” (ivi, p. 49)? E come si rapporta nel suo
genitivo equivoco il Gedicht-Geviert ‘del’ mondo — cio¢ il poema che appartiene al
mondo come sua essenza e che ha come contenuto (meta e avvio) il quadrato del mon-
do — alle altre ‘figure’ che I’Ereignis conduce a termine? Forse occorre ripensare la
stessa Seinsgeschichte seguendo alcune tracce dei Beitrdge, che ne fanno qualcosa di
ancora nascosto, nel quale propriamente non abbiamo mai davvero fatto ingresso? Ci
sarebbe un poema nascosto della e nella Seinsgeschichte, che si rapporta occultamente
al poema del mondo in senso presocratico? Domande che forse meritano un’ulteriore
riflessione, proprio a partire dalla Wandlungsfiille des Anwesens, su cui cfr. GA 14, p.
16: “Anwesen zeigt [sich] als das Hen, das einigende einzig Eine, als der Logos, die
das All verwahrende Versammlung, als die Idea, ousia, energeia, substantia, actua-
litas, perceptio, Monade, als Gegensténdlichkeit, als Gesetztheit des Sichsetzens im
Sinne des Willens der Vernunft, der Liebe, des Geistes, der Macht, als Wille zum Wil-
len in der ewigen Wiederkehr des Gleichen”. Cft. infine GA 13, p. 76 (“Fiir die Gétter
kommen wir zu spat und / zu friih fiir das Seyn. Dessen angefangenes Gedicht / ist der
Mensch.”), in cui I"'umano si presenta non tanto o non solo come un poema (appena)
iniziato, ossia non (ancora) concluso o compiuto, non (ancora) chiaro o pienamente
compreso, bensi anche (e forse soprattutto) come an-gefangen, nel senso di catturato
¢ (com)preso nella custodia della distanza e della lontananza in cui si coappartengono
prossimita e vicinanza (ossia la dimensione dello An-, su cui cfr. A. Ardovino, Espe-
rire, nominare, pensare, cit.), ovvero, ancora, nella cura del mondo come quadrato di
terra e cielo, uomo e dio, in cui la lingua che apre I'umano a se stesso e letteralmente
lo incanta, ¢ pensata come Sage des Weltgeviertes (cfr. GA 12, p. 203), alla quale
tuttavia, in quanto lingua-mondo, I’uomo non semplicemente si rapporta, giacché essa
¢ proprio cio che consente all’uomo di rapportarsi a se stesso, cooptandolo all’interno
del mondo in quanto rapporto di rapporti: “Die Sprache ist als die Welt-bewégende
Sage das Verhltnis aller Verhdltnisse” (ibid.), ossia I’Ereignis grazie al quale ed entro
il qual “Die Be-wégung des Gegen-einander-iiber im Welt-Geviert ereignet Néhe, ist
die Nihe als die Nahnis” (ivi, p. 201).





