
HEIDEGGER, HÖLDERLIN, IL GEDICHT
Adriano Ardovino, Giampiero Moretti

Abstract 

The Authors question the relationship between Heidegger and Hölderlin and the cruciali-
ty of the role assigned by Heidegger to the Dichtung and Gedicht. By engaging in a synthesis 
between a reconstructive approach and first-person theoretical commitment, the Authors try 
to outline the most significant junctions of this topics, which still make Heidegger and the 
exercise of translation and interpretation of his thought an essential reference in order to 
think our condition.

Keywords: Heidegger; Hölderlin; Dichtung; Gedicht; Poetical Thinking.

Dichten, Dichtung, dichterisch: un verbo, un sostantivo, un aggettivo 
(anche con funzione avverbiale) di difficile traduzione in lingua italiana. 
In Heidegger questi tre orizzonti si configurano, al contempo, come un’e-
sperienza, una pratica di discorso e uno stile di pensiero, sempre all’inse-
gna di una possibile ambivalenza. Se da un lato, come accade nella storia 
della filosofia da Platone a Nietzsche, i tre termini possono ben costituire 
un ambito o un segmento della riflessione speculativa, dall’altro, a certe 
condizioni, possono identificarsi in tutto e per tutto con la cosa stessa del 
pensiero, ovvero rappresentare la posta in gioco, oltreché l’origine imme-
moriale e forse persino l’avvenire, del pensiero in quanto tale. 

Se si tiene ferma la distinzione, esplicitata dallo stesso Heidegger, non 
già tra una Dichtung intesa lato sensu e una Dichtung intesa stricto sensu, 
bensì tra il senso più ampio ed esteso (weiterer) e quello invece più angusto 
e ristretto (engerer) dell’unica Dichtung, e se si prende nota del fatto che 
quest’ultimo senso equivale, per Heidegger, alla poesia (Poesie)1, si pone 

1	 Cfr. GA 5, pp. 61, 62, 329. Si avverte che le opere di Heidegger (qui di seguito elen-
cate) verranno citate sempre con l’abbreviazione GA (Heideggers Gesamtausgabe, 
Klostermann, Frankfurt a.M. 1975 sgg.), seguita dal numero del corrispondente 

“Itinerari” • LXIV • 2025 • ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 • pp. 353-381 •  
DOI: 10.7413/2036-9484101



354� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

non soltanto il problema di cercare una resa italiana che risulti autono-
ma, ovvero si smarchi, dalla costellazione lessicale che diremmo in grosso 
‘poetologica’, ma anche di proiettare la proclamata, irriducibile ampiezza 
della Dichtung sul Dichten e sul dichterisch, e di conseguenza sull’intera 
costellazione che include momenti cruciali come il participio presente (an-
che con funzione aggettivale) dichtend e naturalmente sostantivi quali Ge-
dicht, Dichtertum, Dichtart, -gattung, -kunst, -weise e via dicendo. Unica 
alternativa a tale ricerca di una resa italiana per così dire autonoma, appare 
quella di lasciare intradotta la suddetta costellazione.

In altra occasione, sulla base di una disanima più puntuale2, ho ipotizza-
to che termini italiani come dettare, dettatura, dettame, dettante e persino 
(ricorrendo a un neologismo) dettatico (nel senso di dichtungshaft: con-
forme alla dettatura, alla sua esperienza, alla sua lingua e al suo orizzonte 
di ‘pensiero’) rappresentassero, se non le uniche, le migliori alternative 
possibili all’ipotesi di continuare a ricorrere (pur in un lodevole sforzo di 
rinnovato ascolto e per così dire di purificazione e amplificazione delle loro 
risonanze) a termini come poetare, poesia, poema, poetico, poetante e simi-
li, e soprattutto all’idea di adottare una soluzione particolarmente insoddi-
sfacente, quale quella proposta da Pietro Chiodi, che intraprese com’è noto 
la via della capitalizzazione, rendendo rispettivamente Dichtung e Poesie 
con ‘Poesia’ e ‘poesia’. Nondimeno, al fine di intavolare una discussione e 
un esame autenticamente condivisi, al termine dei quali, auspicabilmente, 
valutare in modo dialogico se esista e quale sia la resa migliore, possiamo 
a tutta prima adottare l’alternativa richiamata più sopra, ossia evitare di 
volgere fin da subito in italiano i termini della costellazione, lasciandoli 
brillare dunque nell’originale tedesco.

volume e dalla rispettiva paginazione: 2. Sein und Zeit (1927); 4. Erläuterungen zu 
Hölderlins Dichtung (1936-1968); 5. Holzwege (1935-1946); 12. Unterwegs zur 
Sprache (1950-1959); 14. Zur Sache des Denkens (1962-1964); 24. Die Grundpro-
bleme der Phänomenologie (1927); 33: Aristoteles, Metaphysik IX, 1-3. Von Wesen 
und Wirklichkeit der Kraft (1931); 39. Hölderlins Hymnen “Germanien” und “Der 
Rhein” (1934/35); 40. Einführung in die Metaphysik (1935).

2	 Cfr., più di recente, A. Ardovino, Esperire, nominare, pensare, Carabba, Lancia-
no 2022; Id., Il quadrato dell’arte. Considerazioni di struttura su Der Ursprung 
des Kunstewerkes di Martin Heidegger, “Logoi.ph”, 21 (2023), pp. 123-146; Id., 
Bemerkungen über das Verhältnis von Dichten und Denken bei Heidegger, in “…
was bleibet aber…”. Neue Beiträge zu Heideggers Kunstphilosophie, hrsg.v. H. 
Seubert, K. Schippling, Exaiphnes, Nürnberg 2023, pp. 248-285; Id., Trasposizio-
ni. Appunti sul Dichten, in Fenomenologia della realtà. Studi in onore di Stefano 
Besoli, a cura di V. Costa et al., Mimesis, Milano 2024, pp. 383-408; Id., La 
Dichtung tra filosofia e poesia, in La filosofia e l’altro. Scritti in onore di France-
sco Paolo Ciglia, a cura di G. Caponigro, Mimesis, Milano 2025, pp. 47-66.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 355

Premesso questo, osserverei anzitutto che il decennio che separa Esse-
re e tempo (1927) dalla versione definitiva delle conferenze su L’origine 
dell’opera d’arte (1936) – decennio al quale fanno seguito la stagione dei 
cosiddetti trattati inediti (1936-1944) e poi, grosso modo, il cruciale decen-
nio 1949-1959, segnato dalle conferenze sul Geviert e sulla Sprache – è 
quello in cui la questione della Dichtung si intensifica e infine si impone 
in modo definitivo (in particolare nel triennio 1934-1936) all’interno del 
celebre colloquio con Hölderlin3, grazie al quale le ‘primitive’ definizio-
ni fenomenologiche – o meglio ontologico-fondamentali ed ermeneutico-
esistenziali – della Dichtung vengono fortemente radicalizzate e in certa 
misura superate, sebbene, stante la loro ampiezza formal anzeigend, non 
divengano mai del tutto obsolete. 

Quali sono queste definizioni? Essenzialmente due, direi. Se nel §34 
di Essere e tempo viene evocata la possibilità di una “dichtende” Rede, il 
cui scopo o obiettivo proprio e precipuo può diventare qualcosa come una 
“Mitteilung der existenzialen Möglichkeiten der Befindlichkeit, das heißt 
das Erschließen von Existenz”4, nel corso del semestre estivo del 1927 inti-
tolato I problemi fondamentali della fenomenologia – nel quale Heidegger 
fa riferimento essenzialmente al Malte di Rilke –, la Dichtung è “nichts 
anderes als das elementare ZumWort-kommen, d.h. Entdecktwerden der 
Existenz als des Inder-Welt-seins”5.

Senza scendere nel dettaglio di tutti i testi disponibili, va osservato 
che già nel corso del semestre estivo del 1931 dedicato ad Aristotele, la 
Dichtung viene definita, in modo tanto isolato e decontestualizzato, quanto 
intenso e lapidario, come “Ausruf von Welt im Anruf des Gottes”6. Dove 
appare evidente che l’esistenza e l’essere-nel-mondo hanno ceduto ora il 
passo al mondo ‘in quanto tale’ e alla ‘controparte’ non mortale dell’uma-

3	 B. Alleman, Hölderlin und Heidegger, Atlantis, Zürich 1954; J.-F. Mattéi, Heide-
gger et Hölderlin. Le Quadriparti (2001); P. Lacoue-Labarthe, Heidegger. La 
politique du poème, Galilée, Paris 2002; “Was heißt Stiften?” Heidegger inter-
prete di Hölderin, a cura di M. Casu, Istituto Italiano di Studi Germanici, Roma 
2021 e soprattutto G. Moretti, Il poeta ferito. Hölderlin, Heidegger e la storia 
dell’essere, La Mandragora, Bologna 1999, di cui cfr. anche Id., Per immagini. 
Esercizi di ermeneutica sensibile, Bergamo, Moretti&Vitali, 2012; Id., Hölderlin 
e Heidegger. Dasein poetico, Dasein ermeneutico, in Was heißt Stiften?, cit., pp. 
105-113, nonché Id., I “venturi” e “l’ultimo Dio”. Poesia e sacro nei Beiträge, in 
Heidegger e la teologia. Atti del convegno tenuto a Trento l’8-9 febbraio 1990, a 
cura di Hugo Ott, Giorgio Penzo, Brescia, Morcelliana, 1995, pp. 429-434.

4	 GA 2, p. 216.
5	 GA 24, p. 244.
6	 GA 33, pp. 128-129.



356� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

no, oggetto, rispettivamente, di un evocare e di un invocare, che accadono 
l’uno all’interno dell’altro, in una sorta di immorsatura o di chiasmo: il 
mondo è annunciato, proclamato e chiamato-fuori (ossia portato a sorgere 
e reso manifesto) solo mentre e nella misura in cui è il dio ad essere (ri)
chiamato, ossia atteso nel suo avvento e chiamato-dentro il mondo stesso. 
Che tale definizione risulti già tributaria di Hölderlin e della sua esperienza 
dei Greci, non occorre puntualizzare ulteriormente. Né occorre segnalare 
la risonanza ultradecennale e la straordinaria continuità che tale formu-
la esibisce rispetto ad altre celebri ‘definizioni’, prima fra tutte quella del 
1936, che identifica la Dichtung come “die Sage [sc. il mythos, se si vuole] 
der Welt und der Erde, die Sage vom Spielraum ihres Streites und damit 
von der Stätte aller Nähe und Ferne der Götter” e, per questa via, come 
“die Sage der Unverborgenheit des Seienden”7, in attesa (ci torneremo) 
che sia la Sprache, ossia la lingua stessa nella sua autenticità e origina-
rietà, ad essere definita, all’incirca vent’anni più tardi, come “die Sage 
des Weltgeviertes”8, segnalando così il nodo madornale dei rapporti tra la 
Dichtung (anche nel senso della poesia) e l’articolazione del linguaggio 
come lingua e come parola.

È però solo con i corsi del semestre invernale 1934/35 e del semestre 
estivo 1935, intitolati rispettivamente Gli inni di Hölderlin ‘Germania’ 
e ‘Il Reno’ e Introduzione alla metafisica, che Heidegger articola con 
pienezza l’autonomia e l’estensione della Dichtung e soprattutto mette 
a fuoco espressamente il problema della sua essenza o meglio del suo 
dispiegamento essenziante (Wesen), poi definitivamente preso in carico 
dalla conferenza del 1936 intitolata per l’appunto Hölderlin e l’essenza 
della Dichtung e infine dalle già richiamate conferenze sull’opera d’arte, 
che si concludono non a caso con la trattazione di tale problema. Va ag-
giunto, peraltro, che nel triennio 1934-1936 emerge non soltanto l’irridu-
cibilità della Dichtung all’arte (di cui pure, come vedremo tra un istante, 
essa rappresenta in tutto e per tutto l’essenza), ma viene sancita in modo 
definitivo (nel senso che permarrà fino alla fine del Denkweg) una distin-
zione radicale e non negoziabile tra la Dichtung da un lato e la letteratura 
(Literatur) – ovvero l’attività degli scrittori (Schriftstellerei) – dall’altro, 
laddove in effetti la poesia, il poetare, i poeti e la poeticità in genera-
le vengono fatalmente ricondotti da Heidegger proprio al mondo della 
letteratura e della cosiddetta arte verbale (Sprachkunst) in contrapposi-
zione all’arte architettonica, plastico-figurativa, musicale (Bau-, Bild-, 

7	 GA 5, p. 61.
8	 GA 12, p. 203.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 357

Tonkunst). Detto grossolanamente: se una poesia può essere anche (una) 
Dichtung, non ogni Dichtung è necessariamente (una) poesia, ovvero non 
c’è alcuna garanzia che la seconda rientri nella prima, se non a titolo di 
senso ristretto e, come detto, più angusto. Questo, peraltro, lascia spazio 
non solo al fatto che in Hölderlin ci sia ben più che poesia o poeticità, ma 
anche che (e dagli anni ‘40 soprattutto) il pensiero, lungi dal contrappor-
visi, sia pur esso (un’)autentica Dichtung9.

Il riferimento a Hölderlin, allora, presenta un problema di fondo, che 
riassumerei come una messa in parentesi della ben nota articolazione (e 
conseguente oscillazione) tra un piano categoriale generale (e in senso tec-
nico: generico) e il piano della determinatezza individuale, o se si vuole tra 
il trascendentale e l’empirico. Dai testi in cui Heidegger si confronta con 
Hölderlin, infatti, possiamo trarre tanto enunciati generali, quanto enun-
ciati che non hanno corso (o addirittura perdono di senso) se applicati al 
di fuori del rapporto tra la vicenda del pensiero esperiente-nominante di 
Heidegger e il “dichterisches Dasein des Dichters”10. L’obiezione più facile 
che si potrebbe sollevare è la seguente: per comprendere e interpretare tali 
enunciati pur all’interno del ristretto ambito del rapporto tra i due, bisogna 
comunque disporre di una loro pre-comprensione generale, grazie alla qua-
le, anzi, valutare come e perché si applichino solo a quel rapporto storico. 
A prescindere dalla libertà, del tutto legittima, di tentare un’applicazione 
di tali enunciati anche ad ambiti diversi (ovvero, per esempio, al rapporto 
di Heidegger e soprattutto di altri pensatori con altri Dichter, magari ravvi-
sando un’eredità di posizioni precedenti), resta il fatto che nel momento in 
cui discutiamo di tali enunciati e li analizziamo, ci muoviamo a un livello 
fenomenologicamente intermedio tra la generalità di ciò che vale ovunque 
e per chiunque e l’assoluta idiosincraticità di un legame unico e temporal-
mente situato. 

La proposta che faccio è la seguente: tenendo sempre ben presente che 
ci muoviamo nell’ambito dell’ascolto heideggeriano di Hölderlin, ossia 
che non c’è una sola parola sulla costellazione della Dichtung che non 
discenda in tutto e per tutto da tale ascolto (naturalmente mediato anche da 
una tradizione e da figure molto specifiche) e che, per molti versi, “della 

9	 GA 5, p. 328: “Das Denken jedoch ist Dichten und zwar nicht nur eine Art der 
Dichtung im Sinne der Poesie und des Gesanges. Das Denken des Seins ist die 
ursprüngliche Weise des Dichtens. In ihm kommt allem zuvor erst die Sprache zur 
Sprache, d.h. in ihr Wesen. Das Denken sagt das Diktat der Wahrheit des Seins. 
Das Denken ist das ursprüngliche dictare. Das Denken ist die Urdichtung [c.n.], 
die aller Poesie voraufgeht, aber auch dem Dichterischen der Kunst […]”.

10	 GA 39, p. 7.



358� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Dichtung si può parlare solamente dichterisch”11, è opportuno, in prima 
battuta, semplificare il discorso e trattare tutto ciò che si può esperire, no-
minare e pensare circa la Dichtung come una sorta di formale Anzeige, che 
può essere poi deformalizzata in direzione tanto di un livello di enunciazio-
ne generale, quanto di enunciati specifici e circostanziati (ovvero ristretti a 
una cornice definita).

Premesso anche questo, la raccolta degli eventuali tratti ‘definitori’ della 
Dichtung e della sua costellazione terminologica si presenta come un pri-
mo compito cui assolvere, non necessariamente all’interno di una sequenza 
prestabilita e anche se il corpus degli scritti da esaminare – e quindi da 
attraversare, per poi tentare di passare all’esterno di esso – è ultradecenna-
le. Il secondo e il terzo dei possibili compiti che intravedo, si può invece 
concretizzare nel tentativo di dare risposta a due domande, che (ammesso 
siano ben poste) richiamerò più avanti.

Circa il primo punto, in grossolana sintesi e anche qui senza riper-
correre in dettaglio le differenti discussioni etimologico-terminologiche 
messe in campo da Heidegger, direi che il dichten rileva certamente l’e-
redità del greco poiein, dal momento che è schaffen, ossia fare, creare, 
inventare, attingere, comporre e ancora produrre, far sorgere, manife-
stare. Esso è inoltre, ovviamente, un dire, nominare, chiamare, evocare, 
invocare, accennare, presagire e persino tacere. La Dichtung, al tempo 
stesso, è un essere e un operare (tema sul quale dovremo tornare): canta 
essendo un canto, celebra essendo una celebrazione, e in questo senso è 
inno, saluto, consacrazione e via dicendo. Infine, dichten significa più 
ampiamente progettare, stabilire misure, dare leggi e persino rendere 
grazie e soprattutto (secondo la tesi centrale sulla sua essenza) istituire 
(stiften), ossia donare, fondare, iniziare. Alla Dichtung sono poi da met-
tere in strettissimo rapporto, rischiando a tratti la sinonimia, il dimorare 
e l’abitare. Nessuno spazio, invece, Heidegger riserva a nozioni pur così 
cruciali come il metro e il verso (diversamente per il ritmo), così come 
alle Dichtungsgattungen, a riprova che tutti questi ambiti rischiano di re-
stringere l’ampiezza (e con essa l’originarietà istitutiva-istituente) della 
Dichtung, che già nel citato corso su Hölderlin viene sollecitata e ampli-
ficata fino a farsi niente meno che “l’accadimento fondamentale dell’es-
sere in quanto tale”12. La Dichtung non è soltanto (in quanto Stiftung) un 
ambito in cui si fa ingresso o meno, e al quale ci si rapporta (o meno) 
al modo di un’assunzione storica, ossia uno spazio di gioco e uno spa-

11	 Ivi, p. 5.
12	 Ivi, p. 257.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 359

zio-tempo, ma è anche, come das Gestiftete, l’effettivamente reale (das 
Wirkliche), che trasforma persino in non reale (das Unwirkliche) ciò che 
quotidianamente e mediamente intendiamo come il tangibilmente reale13. 
Molti anni più tardi, sarà su questa stessa linea che Heidegger recupererà 
l’identità (su cui pure dovremo tornare) non solo tra cosa e mondo, ma tra 
cosa e parola e tra mondo e lingua. La lingua è mondo e la parola è cosa, 
senza che ciò suoni come un paradosso.

Infine, nei testi del triennio 1934-1936 risuona un’altra sovrapposi-
zione, ovvero un’unità d’essenza (Wesenseinheit) in cui sono dasselbe 
Grundgefüge14: quella tra la lingua e la Dichtung, che Heidegger affida 
volentieri alla semantica dell’originarietà. Se nel corso del 1934/35 la 
Dichtung è la “Ursprache di un popolo”15, nel corso del 1935 il rinvio è ai 
Greci – la cui vicenda storica fu un complessivo dichterisch-denkerisch-
staatliches Werden16 –, per i quale la Dichtung fu “Sprache als Wortwer-
den des Seins”, posto che “Die Sprache ist die Urdichtung [c.n.], in der 
ein Volk das Sein dichtet. Umgekehrt beginnt die große Dichtung, durch 
die ein Volk in die Geschichte tritt, die Gestaltung seiner Sprache. Die 
Griechen haben diese Dichtung durch Homer geschaffen und erfahren”17. 
La conferenza su Hölderlin del 1936 farà eco a queste affermazioni ri-
cordando che la Dichtung (a differenza della poesia in senso corrente 
e soprattutto della letteratura) non si limita mai ad assumere la lingua 
come Werkstoff, “sondern die Dichtung selbst ermöglicht erst die Spra-

13	 Cfr. ivi, p. 217.
14	 Cfr ivi, pp. 68, 76.
15	 Ivi, p. 64.
16	 Ivi, p. 173. E d’altro canto, ancora nel 1934/35, Heidegger esperisce, nomina e 

pensa il presente in termini di ‘tripartizione funzionale’, assumendo che i tre eigen-
tliche Schaffenden del popolo tedesco siano i Dichter, Denker und Staatsschöpfer 
(ivi, p. 52) – ossia Hölderlin, Heidegger, Hitler –, posto che il Dasein storico del 
popolo tedesco e la sua terra intesa come Vaterland (cioè Land der Väter) rientri 
in un essere che è (1) dichterisch gestiftet, (2) denkerisch gefügt und ins Wissen 
gestellt, (3) in der Täterschaft des Staatsgründers der Erde und dem geschicht-
lichen Raum verwurzelt (ivi, 120), ossia che la Grundstimmung e la verità del 
Dasein di tale popolo sia (1) ursprünglich gestiftet durch den Dichter, (2) als 
Seyn begriffen und gefügt und damit erst eröffnet durch den Denker e che infine 
(3) das so begriffene Seyn wird in den letzten und ersten Ernst des Seienden, d.h. 
in die be-stimmte geschichtliche Wahrheit gestellt dadurch, daß das Volk zu sich 
selbst als Volk gebracht wird, il che avviene precisamente durch die Schaffung 
des seinem Wesen zu-bestimmten Staates durch den Staatsschöpfer (ivi, p. 144), 
secondo quella che di volta in volta è la specifica Machtentfaltung des Dichtens, 
Denkens und staatlichen Handelns (ibid.).

17	 GA 40, p. 180.



360� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

che. Dichtung ist die Ursprache [c.n.] eines geschichtlichen Volkes. Also 
muß umgekehrt das Wesen der Sprache aus dem Wesen der Dichtung ver-
standen werden. / Der Grund des menschlichen Daseins ist das Gespräch 
[sc. tra mortali e immortali, uomini e dèi] als eigentliches Geschehen 
der Sprache. Die Ursprache [c.n.] aber ist die Dichtung als Stiftung des 
Seins”18. Dal canto loro, le coeve conferenze sull’opera d’arte affermano 
che “Die Sprache selbst ist Dichtung im wesentlichen Sinne”, ma non 
nel senso che la lingua sia Urpoesie: al contrario, la poesia può essere 
Dichtung e finanche “die ursprünglichste Dichtung im wesentlichen Sin-
ne” perché (e se) ereignet sich (in senso autentico e originario) in una 
lingua che dal canto suo è ciò che custodisce e invera (verwahrt) “das 
ursprüngliche Wesen der Dichtung”19. 

Per avviare allora la nostra discussione, isolerei almeno tre questioni 
fondamentali: 

1) è sostenibile la ricostruzione del significato della Dichtung, come qui 
sopra si è grossolanamente e sinteticamente tentato di fare, sulla scorta dei 
testi della metà degli anni ‘30? Oppure è opportuno e addirittura necessario 
integrarla con i testi dei decenni successivi? 

2) Può avere senso, riprendendo il titolo dell’ultimo grande testo dedica-
to da Heidegger a Hölderlin (ossia la conferenza del 25 agosto 1968), met-
tere in tensione i termini Dichtung e Gedicht, profilando addirittura un’e-
voluzione ‘dalla Dichtung al Gedicht’, con tutto ciò che questo comporta in 
riferimento all’accentuazione del prefisso che per Heidegger (si vedano ad 
esempio Gestell e Geviert) denota la forma raccolta ed essenziale di ciò di 
cui il pensiero fa esperienza e che pertanto, in tale forma, nomina? 

3) Riprendendo infine l’espressione (salvo errore, un autentico hapax) 
del saggio intitolato Andenken, ossia dichterische Sprache20, quale spazio 
di riflessione ci consegna il pensiero di Heidegger rispetto alla tradizionale 
tripartizione, fatta propria dalla nuova filologia comparata e dall’indoeuro-
peistica, le quali sottolineano (anche in relazione al passaggio dall’oralità 
alla scrittura) le importantissime differenze tra lingua poetica, lingua della 
poesia e lingua letteraria?

A.A.

Per avviare il dialogo senza rischiare di perdere troppe indicazioni 
tra quelle, preziosissime, che raccogli in questo tuo intervento, mi de-

18	 GA 4, p. 43.
19	 GA 5, p. 62.
20	 GA 4, p. 126.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 361

cido a procedere per blocchi, citandoti. Sono d’accordo quando scrivi, 
all’inizio, che “Dichten, Dichtung, dichterisch: un verbo, un sostantivo, 
un aggettivo (anche con funzione avverbiale), di difficile traduzione in 
lingua italiana”, e poco oltre suggerisci (te ne sono grato, concordo) di 
“lasciare intradotta la suddetta costellazione”. Altre volte mi è capitato di 
riflettere sulla costitutiva impossibilità di una resa italiana (non parliamo 
poi di quella inglese) che possa essere all’altezza di quanto Heidegger 
racchiude in quei termini. Non sempre, in realtà; ma in momenti fonda-
mentali del suo scrivere, sì, anzi per essere più precisi: sono intimamente 
convinto che sotto molti aspetti egli volesse rendersi intraducibile, ri-
manere dunque intradotto. Non ha qui credo molto senso intavolare una 
discussione sul perché, se la mia ipotesi è fondata, Heidegger volesse 
restare intradotto. Personalmente, più che un atteggiamento di ostilità nei 
confronti di altre lingue, sono portato a immaginare da parte sua un gesto 
quasi artistico, una sorta di performance linguistica, che metta il lettore 
dinanzi al dato di fatto insormontabile dell’intraducibilità. Mi interessa 
allora molto di più riprendere quanto tu dici: “Dichten, Dichtung, dichte-
risch: […] In Heidegger si configurano, al contempo, come un’esperien-
za, una pratica di discorso e uno stile di pensiero, ma sempre all’insegna 
di una possibile ambivalenza”. Mi sento di evidenziare soprattutto il pri-
mo termine che usi, esperienza, poiché si tratta di uno di quei termini 
che (dal tedesco Erfahrung) è ben traducibile appunto con esperienza e 
che è centrale, probabilmente, quanto Dichtung stessa. Proviamo allora 
a chiederci: quando Heidegger dice Dichten, Dichtung, dichterisch e noi 
decidiamo di lasciare queste parole intradotte in quanto riteniamo ogni 
traduzione insufficiente, potremmo, in virtù di quell’ambivalenza che 
tu sottolinei giustamente, ricorrere almeno per Dichtung a esperienza? 
Con ‘ambivalenza’ credo possiamo intendere un trascorrere del signifi-
cato-senso da un termine all’altro, considerandoli come una sorta di vasi 
comunicanti esperienziali, non dunque contenitori di contenuti (se così 
fosse ci troveremmo ‘ancora’ nel campo dell’Erlebnis più che dell’Er-
fahrung) ma spazi-tempo esistenziali in senso forte, che comunicano gra-
zie alla Stimmung di quel che soggetto non è più, in quanto è gestimmt 
all’essere e dall’essere. In altre parole, e uscendo da quello che è sempre 
il rischio di chi cerca di riflettere con Heidegger, mi chiedo: la Dichtung 
in senso forte, non è (si dà) sempre e comunque (come) esperienza? Non 
ha sempre e comunque bisogno di una voce (Stimme) che la pronunci 
(animi)? Tu scrivi (e non si può non concordare) che nel periodo del 
confronto accademico con Hölderlin “la questione della Dichtung si in-
tensifica e infine si impone in modo definitivo (in particolare nel triennio 



362� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

1934-1936) all’interno di un colloquio con Hölderlin, grazie al quale le 
prime definizioni fenomenologiche – o meglio ontologico-fondamentali 
ed ermeneutico-esistenziali – della Dichtung vengono fortemente radica-
lizzate e in certa misura superate, sebbene, stante la loro ampiezza formal 
anzeigend, non divengano mai del tutto obsolete”. Ebbene, poiché quel-
lo è il periodo sul quale maggiormente ho cercato di focalizzare la mia 
attenzione, vale a dire il momento dell’incontro tra i due H, l’idea che 
mi sono fatto è la seguente: la radicalizzazione-oltrepassamento di quel-
le ‘prime definizioni’ cui fai riferimento è il racconto di un’esperienza 
essenziale della Dichtung, che trasforma l’esistenza heideggeriana. Tale 
esperienza non ha origine in una diversa comprensione dell’opera poetica 
di Hölderlin ma in un incontro di esistenze che ha il senso di quella che 
Fichte e Novalis hanno chiamato Wechselbestimmung o Wechselwirkung, 
un effetto di scambio in senso esistenzialmente letterale: un’esperienza, 
che non può che essere poetica. La voce di Heidegger e quella di Hölder-
lin si confondono, necessariamente, anche se certo non sempre ma in rari 
attimi significativi, ad esempio nell’interpretazione che Heidegger dà di 
alcuni suoi versi. Arrivo a dire, proprio per cercare di ottenere su questo 
punto la massima chiarezza possibile, che Hölderlin non è per Heideg-
ger un modello di scrittura/versificazione o ispirazione o altro. Non è un 
modello, poiché se è vero che Heidegger lo commenta e lo richiama di 
frequente o comunque in momenti fondamentali dei suoi discorsi, egli 
non lo prende a modello e neppure lo evoca come una sorta di nume o di 
fantasma poetico; Heidegger mira a fare esperienza della Stimmung che 
intona Hölderlin all’essere. Non va considerata dichterisch tale esperien-
za, nel senso di ciò che abbiamo riconosciuto intraducibile? Propenderei, 
con ogni prudenza, per il sì. Se è così, e non ne sono completamente 
sicuro benché mi sembra si sia fatto un passo avanti nel nostro dialogo, 
siamo allora un po’ più attrezzati per ‘liberare’ lo Heidegger che ha fatto 
esperienza con Hölderlin della Dichtung dallo stesso Hölderlin. È un po’ 
questo il senso di quanto ho cercato di fare negli ultimi anni: individuare 
in Hölderlin la ‘voce’ di Heidegger ma liberare al contempo quest’ulti-
mo da un’ipoteca eccessivamente ‘meccanica’ del primo su tutto il suo 
pensiero. Credo poi che queste mie parole possano offrire un iniziale ten-
tativo di risposta a quanto tu scrivevi sopra, e cioè che il “riferimento a 
Hölderlin presenta, mi pare, un problema di fondo, che riassumerei come 
una messa in parentesi della ben nota articolazione (e oscillazione) tra un 
piano categoriale generale (e in senso tecnico: generico) e il piano della 
determinatezza individuale, o se si vuole tra il trascendentale e l’empiri-
co”. La posizione che ho cercato di esporre consente senz’altro (mi sem-



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 363

bra) di differenziare in Heidegger il piano della Dichtung e del dichte-
risch dal generico-generale discorso ‘artistico’ e, anche in conseguenza 
di ciò, dal pericolo di farlo cadere o comunque di ‘calarlo’ sul piano del 
letterario-poetico inteso nel ricorso ai generi e alla storiografia. Se nel 
primo caso ora menzionato la questione è in realtà abbastanza complicata 
dal fatto che per Heidegger il discorso ‘su’ arte è pur sempre un discorso 
che coinvolge la Dichtung (non voglio qui tornare inutilmente su quanto 
tu hai già molto bene messo in luce nel tuo intervento), nel secondo è 
tutto molto più chiaro.

Vengo adesso al rapporto Denken-Dichten, che non può certamente 
essere lasciato fuori. Molto opportunamente tu riporti una citazione cui 
anch’io desidero ritornare: “Das Denken jedoch ist Dichten und zwar 
nicht nur eine Art der Dichtung im Sinne der Poesie und des Gesanges. 
Das Denken des Seins ist die ursprüngliche Weise des Dichtens. In ihm 
kommt allem zuvor erst die Sprache zur Sprache, d.h. in ihr Wesen. 
Das Denken sagt das Diktat der Wahrheit des Seins. Das Denken ist das 
ursprüngliche dictare. Das Denken ist die Urdichtung [c.n.], die aller Po-
esie voraufgeht, aber auch dem Dichterischen der Kunst […]”. Ne emer-
ge che per questo Heidegger (torno tra poco su ciò) la modalità originaria 
del Dichten sia il Denken des Seins; un’affermazione che mi interroga 
maggiormente della precedente affermazione, che sfocia nel famoso dic-
tare. Inizio allora col suggerire che forse non dobbiamo ipotizzare uno 
Heidegger che negli anni sviluppa gradualmente una nozione unitaria di 
Denken e di Dichten. In tal senso parlavo di ‘questo’ Heidegger, ossia di 
un tentativo di esperienza che egli compie. Credo che dobbiamo prende-
re sul serio la questione che Dichten e Denken come li pensa Heidegger 
siano esperienze, incontri. Ne consegue, a mio avviso, che non possano 
né debbano costitutivamente raggiungere una ‘solidità’ che li trasforma 
in qualcosa di saldo come siamo abituati ad attribuire al pensiero, una sua 
ripetibilità che prelude (senza raggiungerla) la ripetibilità della scienza 
sperimentale. Siamo a questo punto ancora così sicuri che Denken possa 
ancora tradursi (ed essere pensato) come pensiero mentre Dichten non 
possa essere tradotto (e pensato) come poesia? Se ‘venga prima’ Dichten 
o Denken in assoluto mi sembra problema, per così dire, relativo. Nell’e-
sperienza del Dasein accadono insieme, credo di poter dire. Arrivo al 
punto, per me: il pensiero dell’essere è la modalità originaria del poeta-
re, leggo io in quella frase. La frase mira all’essere e l’essere si manifesta 
nel Da, cioè nell’esperienza. Ma qui entra in gioco quella parola che è 
stata tanto messa sotto accusa e obliata da decenni, autenticità. Intravedo 
una linea retta che congiunge pensiero della storia dell’essere e auten-



364� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ticità. Il tentativo di mettere fuori gioco, nelle letture più frequenti di 
Heidegger, sia la questione della storia dell’essere sia la problematica del 
pensiero poetante (mi esprimo alla buona) mi appare fortemente rischio-
so, se non perfino ‘sospetto’. Si tratta infatti dei due punti che, se messi 
appunto fuori gioco, presentano Heidegger come un filosofo che ascrive 
all’arte, e alla poesia in particolare, un’importanza certo essenziale ma 
tuttavia non infrequente nell’ambito della storia della filosofia. Pensiamo 
ai tentativi di accostarlo a Schelling e a Schopenhauer, ad esempio. Ma 
Heidegger mi sembra indicare altro, ad esempio: ‘la’ esperienza non è 
mai identica e nondimeno è vera in quanto autentica. Questa posizione 
trova una salvaguardia soltanto se non solo la Dichtung e il dichterisch 
ma anche il dichten e il denken lasciano dietro di sé poesia e pensiero. Si 
insiste moltissimo, e a ragione, sul fatto che in Heidegger Denken non è 
certo filosofia, in quanto filosofia è metafisica (anche in questo caso mi 
esprimo grossolanamente). Ma esso è già per questo pensiero in senso 
non metafisico? Perché ‘poetare’ non ci soddisfa come traduzione mentre 
‘pensare’ sembra essere almeno più vicino al senso che Heidegger dà 
a Denken? Non sto cercando di confondere acque già di per sé piutto-
sto oscure. Sto cercando di riflettere su una questione: pensare la storia 
dell’essere è qualcosa di diverso da un’esperienza autentica e dunque 
perciò ‘poetica’? Tale pensiero è sempre frammento, e i versi sono fram-
menti. Rarissimi frammenti di pensiero e poesia inquadrano il bersaglio 
o per meglio dire lo captano per un istante. Di più tenta di fare la filo-
sofia, o anche la letteratura. Entrambe hanno dentro di sé un frammento 
che tende a sganciarsi e a non far loro ritorno. Quel frammento è stato 
il Dasein di Hölderlin ma non sempre e non comunque. Heidegger lo ha 
‘chiarito e capito’, questa è l’interpretazione, che ha spinto il Dasein di 
Hölderlin trasformando se stesso. Ma non sempre e probabilmente non 
per sempre. Come frammento. Heidegger non tanto sviluppa un pensiero 
da A a B lungo tappe tra loro sistematicamente connesse quanto piuttosto 
apre finestre prospetticamente in una linea di incontro, atte a guardarsi 
per un frammento di tempo, su qualcosa che è la storia dell’essere. Quelle 
aperture (interpretazioni) sono frammenti destinati a richiudersi. Insom-
ma non possono (credo di poter dire) costituire acquisizioni. 

G.M.

“Daher kann man sagen, daß die Poesie ganz auf Erfahrung beruht”, 
per lasciar risuonare nell’orecchio, ancora una volta, quel che ausculta-
va l’‘orecchio sonoro’ del Klingsohr novalisiano, indefessamente rivolto 
a “das echt absolut Reelle”. La difficoltà, con Heidegger, sta forse nel 



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 365

fatto che questa nostra conversazione, e in generale ogni attuale presa 
di parola sulle parole che Heidegger ci ha lasciato in eredità, consiste, a 
sua volta, nel dar voce all’esperienza che di tale eredità si è fatta, si va 
facendo e forse si può o si deve ancora fare. Ma questa nostra esperienza 
di un’esperienza (Heidegger) di un’ulteriore esperienza (Hölderlin), ci 
mette in una situazione pericolosa, nel senso che è difficile, per chiun-
que la riprenda, custodisca, esponga, commenti, assumere in proprio la 
dimensione del frammento da te evocata. Direi, se sei d’accordo, che la 
frammentarietà viene fatta brillare – ossia messa in luce, ma anche fatta 
saltare – solo e proprio dal commento e nel commento. Con la speran-
za, magari, che accada qualcosa di simile a quanto avviene nel pensiero 
classico dell’India, dove il luogo del nuovo, cioè il luogo in cui qualcuno 
trova finalmente la propria voce, è per l’appunto il commento e non il filo 
(sūtra) del testo-tessuto, che è lì solo perché lo si possa, ogni volta, svol-
gere e ricucire: filo da tessere, cioè, se non da torcere. Nondimeno, di-
panando i fili dell’esperienza che Heidegger fa con e grazie a Hölderlin, 
dobbiamo pur confezionare un nostro abito, per transeunte che sia. E in 
questo senso le nostre parole (o per lo meno le mie) sono meno autentiche 
e più infelici, perché non possono concedersi interamente all’autenticità 
esperienziale del frammento, ma devono cercare, arrischiando accomo-
damenti, traslazioni e persino traduzioni, di prendere in carico quello che 
tu ottimamente definisci l’intraducibile, ciò che chiede di restare intra-
dotto. Non lo vedremmo, l’intraducibile, se non cercassimo appunto di 
tradurlo e persino di sistematizzarne l’intraducibilità. La ‘cattiva’ infinità 
è dietro l’angolo, ma forse non deve turbarci troppo. Se il Denken e il 
Dichten si lasciano alle spalle non soltanto la filosofia e la poesia, la 
metafisica e la letteratura, ma anche il pensiero e la dizione, allora questa 
rincorsa vertiginosa verso l’originario, destinata a non avere fine, può 
nondimeno essere esperita, nominata e pensata in quanto tale, senza che 
vi sia inimicizia tra il suo carattere strutturale e il suo carattere dinamico. 
Movimento e struttura sono l’uno il rovescio dell’altro, se un’indicazione 
formale di ciò cerchiamo di sperimentare, di dire e di pensare, ossia di 
cogliere in un’esperienza, raccogliere nella parola e accogliere nell’atten-
zione pensante, deve potersi dare ed essere comunicabile.

Tutti i punti che tu sottolinei sono a dir poco essenziali e credo che 
varrebbe la pena esplicitare in che senso lo eigentlich e l’ereignishaft 
rendono necessario – come Heidegger accenna espressamente in più luo-
ghi – non già la ‘rottamazione’ di un tema filosofico classico (appunto 
l’autenticità dello sperimentare in proprio), bensì, anche al di là della let-
tera di Essere e tempo e di tutti i suoi prodromi non solo kierkegaardiani, 



366� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

una sua ripresa radicalizzante alla luce della storia dell’essere, a questa 
immensa selva all’interno della quale si aprono radure che subito si ri-
chiudono (per riprendere la tua suggestione) e nascono sentieri che, pre-
sto o tardi, si interrompono. Posto che anche questa conversione può non 
portare da nessuna parte e consapevoli del fatto che resterà un tentativo, 
personalmente avverto l’esigenza di provare a precisare, se non il compi-
to generale, almeno il senso attuale dell’affaccendarsi, oggi, su Heideg-
ger e il suo ascolto di Hölderlin, senza mai dimenticare, ovviamente, che 
l’enfasi sull’esperienza non va mai disgiunta dalla parola e dal pensiero, 
come non è mai possibile disgiungere sentimento, linguaggio, attenzione, 
ovvero il corpo, la voce, la mente.

Mi pare che i due temi principali che metti sul tappeto siano inestricabil-
mente legati tra loro, ma siano forse formulabili distintamente. Da un lato, 
la ricerca della propria voce. Dall’altro, la strutturale Wechselbestimmung 
che, al contempo, presiede a tale ricerca (rendendola possibile in un senso 
né banalmente empirico, né sterilmente trascendentale), ma ne è anche il 
vero, autentico esito esperienziale. 

Nel primo caso, se capisco bene, il punto più avanzato della ricerca 
heideggeriana consiste nell’esperienza – cito le tue parole – di una ‘mo-
dalità originaria’ del Dichten. Questa modalità è il pensare, nella forma 
di un pensiero dell’essere. E l’accesso a tale esperienza è impensabile, 
come diceva Heidegger e come noi abbiamo ripetuto in una preceden-
te occasione21, senza passare attraverso l’incontro con Hölderlin. Non 
perché l’esperienza di Hölderlin sia formulabile tout court in questi 
termini, che pure non sono impropri – ad esempio: quando si pratica 
davvero il Dichten, ossia una certa ‘dizione’ del Geviert, non si fa altro 
che pensare, ma pensare in modo autentico e originario, non in senso 
filosofico-metafisico –, bensì perché solo ed esclusivamente mediante 
quell’incontro, una tale esperienza, portata alla parola e al pensiero in 
tempi e contesti diversi da Heidegger, è stata possibile. Così come la 
formulazione stessa del Geviert è giunta al termine di un attraversa-
mento ultradecennale della storia del pensiero – condotto, per lo più, 
senza mai esporre il proprio pensiero, ma facendolo affiorare in modo 
obliquo e indiretto schermandosi dietro i pensatori essenziali, dunque 
facendo emergere il proprio solo attraverso l’im-proprio –, così Hei-
degger trova la ‘propria’ voce in una zona intermedia e equidistante tra 
l’imitazione pedissequa della voce di uno Hölderlin modello-esempio 

21	 A. Ardovino, G. Moretti, Heidegger, Hölderlin, la Dichtung, in “Archivio di filo-
sofia”, 2-3 (2024), pp. 149-163.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 367

e il ventriloquio di chi semplicemente maschera la propria voce demol-
tiplicandola, ossia finge di prestare voce a chi non ha voce, costringen-
dolo in realtà a parlare con una voce che non sarà mai la sua. Su questo, 
l’unico rilievo che mi viene è in mente è il seguente: si può, come forse 
suggerisci, declinare la ricerca e il conseguimento di una propria voce 
al singolare? Oppure ci sono tante esperienze, tanti incontri e tante voci 
(conseguite), quanti sono i momenti e i frammenti (o le finestre) in cui 
si è articolato il rapporto con Hölderlin? Personalmente, non vedrei 
male un’assunzione di responsabilità, sulla scia di quanto hai già pro-
posto: riconoscere onestamente che non c’è né progresso lineare, né 
accrescimento nella determinazione della Dichtung dagli anni ‘30 agli 
anni ‘70, non vieta, anzi richiede di dire quale delle tante finestre aper-
te sulla questione è quella che oggi ci parla di più e risuona ancora al 
nostro orecchio. Personalmente sono sempre preoccupato dell’arresto 
dell’oscillazione, ossia della cristallizzazione dell’endiadi. Dire che po-
etare (in senso originario) ‘è’ pensare (in un senso parimenti originario) 
non significa che, all’inverso, pensare sia poetare. Ma se il poetare non 
si risolve o dissolve nel pensare, allora ciò che è veramente da pensare è 
il rapporto del pensiero a qualcosa che, insieme, è e non è altro dal pen-
siero. Questa mi pare la questione teoreticamente più complessa, che 
però è anche quella che apre a una comparazione feconda con l’oscil-
lazione o il gioco dell’immaginazione al quale non si può non pensare 
chiamando in causa la seconda pista notevole che indichi, quella della 
Wechselbestimmung che dopo Fichte ha stimolato non soltanto Schiller, 
Hölderlin e Novalis.

Qualche battuta, allora, anche su questo secondo versante, sempre per 
rilanciare le questioni formidabili più o meno implicite nelle tue indica-
zioni e osservazioni. Questo rapporto di mutua, reciproca, scambievole 
definizione o determinazione, in che senso (e entro quali limiti) possiamo 
applicarlo al Bezug Heidegger-Hölderlin? Si tratta infatti di un vincolo 
per certi versi ben più asimmetrico di quello che lega infinito e finito, io 
e non-io, materia e forma, mortali e immortali, e via dicendo. Altrove ho 
proposto di parlare, più che di un Gespräch, di un colloquio dialogico, 
di una Zwiesprache, di un’interlocuzione in cui la Sprache vive nella 
dualità e persino nel dissidio, piuttosto che raccogliersi in se stessa senza 
dispersione, per quanto anche l’entre-deux rinvii a due istanze che in 
qualche modo sono simmetriche. Ma qui si tratta dello ‘scambio’ e della 
‘reciprocità’ non tra mortali e immortali, bensì tra vivi e morti. Propria-
mente, Hölderlin non può dialogare e interloquire con Heidegger, e vice-
versa. Tutto ciò che è possibile, è il porsi in rapporto a se stesso (da parte 



368� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

di Heidegger) tramite una parola altra, che non è lui stesso a produrre, 
bensì ad ascoltare. Ancorché questo ascolto della Dizione del dictator 
implichi poi un dire in proprio (nella forma di un Nach- e Vor-sagen, 
ridire assecondando e predire anticipando) e ancorché quella Dizione (la 
parola di Hölderlin, il frammento inoperante, perché privo d’opera, senza 
la voce che lo mette in opera) viva della e nella voce di Heidegger (come 
in quella di chiunque di presti al suo annuncio e alla sua pronuncia), 
nondimeno resta il fatto che il rapporto tra Heidegger e Hölderlin, sia 
fondamentalmente un rapporto di Heidegger con se stesso attraverso Höl-
derlin, ma non un rapporto di Hölderlin con se stesso attraverso Heideg-
ger. Nei due casi, ciò che si pone in rapporto a sé, è differente: da un lato 
l’accesso del vivente alla propria voce attraverso il dipartito, dall’altro il 
continuare a risuonare del dipartito nella voce del vivente, ma senza che 
tale risuonare possa essere, da chi non è più un vivente, sperimentato in 
proprio. Di qui, credo, la cautela, o per lo meno la necessità di precisare 
sempre meglio la strana natura di questo ‘dispositivo’ o di questo gioco 
di testo e commento, voce prima e voce seconda, morto e vivo, passato 
e presente (e per tal via, futuro), che chiama di nuovo in causa, credo, 
quello che cercavo di sottolineare interpretando il ‘rapporto’ tra Denken 
e Dichten come un rapporto del Denken con se stesso, ma solo mediante 
e grazie al Dichten. Forse dobbiamo addentrarci di più nello scambio 
delle voci dei vivi con i morti, per fare ritorno a una qualche ‘definizione’ 
della posta in gioco nell’esperienza, nella nominazione e nel pensiero che 
Heidegger ci lascia in eredità? 

In ogni caso, per provare a imitare la probità con cui ti sei arrischiato 
ad arrivare ‘al punto’, direi questo: il pensiero (che forse, però, non è 
più pensiero dell’essere o della differenza, bensì dell’Ereignis)22 è la 
modalità originaria non già del poetare, bensì del dire (o, più intensiva-
mente, del dictare). Ma questo, forse, non basta, se non si aggiunge che 
questo Dichten, la sua dizione (Dichtung), non si vincola a un’esperien-
za o a un sentimento quali che siano, per frammentari o autentici che 
possano essere, bensì, molto precisamente, alla cosa-mondo, ossia al 
Geviert. Pensa autenticamente chi, dall’interno del Gestell, esperisce, 
nomina e pensa il Geviert, ossia il mondo che non è mai stato e forse 
mai sarà, ma che non ha mai cessato di accadere, per quanto nella sot-
trazione di sé o in forma celata. Nel che è presente non solo l’apertura 
dell’inizio a se stesso (l’altro inizio del pensiero), ma anche quella sorta 

22	 Cfr. su questo A. Ardovino, “Vom Ereigneten, vom Geviert”. Note sul quadrato 
dell’Ereignis, in “Quaestio. Annuario di storia della metafisica”, 24 (2024), pp. 3-20.



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 369

di mitologia senza contesto che il pensiero continua ad essere, proprio 
perché si riallaccia a ciò che la lingua poetica è stata all’origine di ogni 
cultura umana.

A.A.

Parto anche in questo caso dalle tue parole: la “nostra esperienza di 
un’esperienza (Heidegger) di un’ulteriore esperienza (Hölderlin)”. Sono 
portato a pensare che l’esperienza della finitezza sia il legame, la radice 
del Dasein nel Seyn. Ora, se pensiamo e sperimentiamo la finitezza come 
frammento, ecco che la poeticità di tale esperimento deve mostrarcisi 
comune all’umanità tutta, purché autentica (la finitezza sperimentata). La 
grandezza di Kant sta in quel ‘deve’, ovvero: è necessario che, sebbene la 
controprova non si dia (a noi), poiché la finitezza/frammento è invalica-
bile (per noi). Ma qui debbo tornare a un fatto personale, che non interes-
sa certo come tale bensì per il rapporto con Heidegger. Fin dall’inizio del 
mio piccolo percorso (1980) sono stato animato dalla convinzione che 
‘in’ Heidegger vi fossero echi romantici essenziali; Heidegger aveva pro-
babilmente ritenuto di aver fatto i conti con quegli echi riconducendo la 
Romantik tedesca all’orizzonte dell’idealismo, senza dunque distinguere 
essenzialmente (come invece ormai è noto debba farsi e come, sempre 
nel mio piccolissimo, ho fin dall’inizio fatto) tra idealismo e romantici-
smo in Germania, e, in particolare, tra idealismo, romanticismo e Novalis 
e Hölderlin. Se ci chiediamo seriamente il motivo per cui Heidegger ab-
bia legato se stesso al secondo e non al primo (se dunque prescindiamo 
da quelle note considerazioni sul Monologo di Novalis contenute in una 
conferenza raccolta in Unterwegs zur Sprache), dare una risposta non è 
affatto semplice. Hölderlin deve essergli apparso più ‘rivoluzionario’, il 
senso del destino e della natura presenti nelle sue opere lo hanno mosso a 
frammentarsi in lui, con lui e per lui. E tuttavia i così detti scritti teorici di 
Hölderlin appaiono, rispetto alle Fichte Studien di Novalis, meno ‘erei-
gnishaft’, nel senso che davvero, commentando Fichte, Novalis delinea 
un orizzonte d’essere-in-relazione tra Seyn e Dasein rispetto al quale la 
posizione di Hölderlin si staglia meno limpidamente. È però vero che la 
concezione novalisiana (ricavata da Fichte) dell’essere come relazione 
e non più come sostanza, e della poesia come ‘espressione’ manifesta-
tiva di tale relazione (Novalis la delinea soprattutto nel suo romanzo), 
non poteva, agli occhi di Heidegger e dopo Sein und Zeit, costituire un 
viatico per una configurazione antropologica nuova della soggettività e 
dell’umanità, novità che egli auspicava invece emergesse da un rivolgi-
mento poetico autentico. ‘Autentico’ qui vuol dire: in cui l’essere umano 



370� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

da soggetto tradizionale e metafisico diviene frammento di tempo finito 
relato (non: relativo) all’essere. Questo – se così posso esprimermi – lo 
‘fa’ Hölderlin interpretato da Heidegger. Ma che ‘la nostra esperienza 
di un’esperienza (Heidegger) di un’ulteriore esperienza (Hölderlin)’ non 
perda di autenticità lo ‘garantisce’ Novalis (mi esprimo così per brevità), 
e questo ci mostra quanto la posizione heideggeriana debba all’eredità 
romantica depurata da ogni temperie idealista. 

Tra Heidegger e Hölderlin ha perciò luogo una Wechselwirkung in sen-
so novalisiano piuttosto che una Wechselbestimmung. Nello scambio che 
si fa efficace e reale (wirkt), come ho cercato già altre volte di eviden-
ziare, osserviamo Heidegger spingere (interpretare) il poeta verso qual-
cosa che né il pensatore né il poeta ‘erano’ e neppure infine ‘diventano’ 
(perciò non si tratta di una determinazione di scambio), ma: trascorrono 
autenticamente. È il tempo della finitezza come temporalità autentica (mi 
scuserai ma devo rifarmi qui ad un contributo letto tempo addietro all’U-
niversità di Napoli Federico II). Se ciò ha un senso, conviene ritornare al 
tuo seguente passaggio: “Tutto ciò che è possibile, è il porsi in rapporto 
a se stesso (da parte di Heidegger) tramite una parola altra, che non è lui 
stesso a produrre, bensì ad ascoltare”. Heidegger non solo ascolta ma 
opera, wirkt, rende efficace e reale il frammento temporale che “noi” pos-
siamo essere nell’istante poetico dell’autenticità. Tu possiedi in ampiezza 
e profondità ben maggiori di me la capacità di un movimento interno alle 
opere di Heidegger che io non so se mai ho avuto, ma di certo ora il tutto 
si è come asciugato, rarefatto, e le cose intorno a cui stiamo qui dialo-
gando mi appaiono per molti aspetti più lievi e limpide. Concludo affer-
mando che non ho la sensazione (ma è solo una sensazione personale, 
occorrerebbe sentire il parere di chi dovesse avere la ventura di leggerci) 
che noi si stia facendo discorsi molto discosti, ma variazioni su un tema, 
l’unico, e ti cito: “Nel che (l’unico tema?) è presente non solo l’apertura 
dell’inizio a se stesso (l’altro inizio del pensiero), ma anche quella sorta 
di mitologia senza contesto che il pensiero continua ad essere, proprio 
perché si riallaccia a ciò che la lingua poetica è stata all’origine di ogni 
cultura umana”.

G.M.

Reale e autentico, ossia, ancora, finito e relato, frammentario e istan-
taneo, esperienziale ed efficace. Non c’è molto da aggiungere, in termini 
di formale Anzeige, a questo ‘ottetto’ o ‘ottaedro’, che perimetra in modo 
esaustivo il carattere radicalmente daseinsmäßig di quella che mi spingerei 
a definire la Verwechselung (nel senso del reciproco trascorrere, come tu 



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 371

dici, ma anche del reciproco indeterminarsi) di Heidegger e Hölderlin. Il 
quale avanza però, come ben sottolinei, uno Anspruch, cioè un appello e 
una pretesa, nei riguardi di noi stessi e forse dell’umano in quanto tale, 
ovvero di quello che ancora ne resta o ne resiste. La domanda cruciale che 
poni, tuttavia, è ancora una volta di carattere non generico e per così dire 
non universale, ossia: perché Hölderlin? 

Non si può non essere d’accordo sulla segnalazione, tra gli altri, di 
temi cruciali come natura e destino. Che forse, però, rischiano di resta-
re dell’ordine del contenuto, cioè del ‘che-cosa’, e non del ‘che’ e del 
‘come’, cioè della dimensione ereignishaft che richiamavi poc’anzi. Ho 
infatti l’impressione che qui intervenga di nuovo uno dei punti di do-
manda su cui mi soffermavo in avvio, ossia la dichterische Sprache. A 
mio avviso, ma non dico nulla di nuovo, l’esperienza che Heidegger fa 
di Hölderlin – senza che questo sminuisca la centralità reciprocante del 
Dasein, che hai avuto modo di indicare spesso, anche su un piano schiet-
tamente esistenziale (il poetico e l’ermeneutico) – è esperienza di una no-
minazione, cioè di una parola e soprattutto della lingua che essa, lungi dal 
presupporre, genera. In Hölderlin, la lingua non è un codice preesistente 
da convertire in un atto verbale più o meno reiterabile, bensì è tutta con-
tenuta in atti per certi versi irripetibili e tutt’al più oggetto – è una delle 
‘operazioni’, mi pare, che compie Heidegger – di ripresa, che non signifi-
ca ripetizione, ma rilancio, giacché è possibile riprendere ciò che precede 
soltanto se si guarda già a ciò che segue: il presente e soprattutto il pas-
sato, lo sappiamo bene dalla temporalità ekstatisch, che è radicalmente 
non-lineare, scaturiscono dal futuro, così come il primo inizio è tale solo 
in relazione all’altro inizio. È in questa lingua, come dici magistralmen-
te, che Heidegger comincia a frammentarsi, nella Nachzeit di Essere e 
tempo, proseguendo poi fino al termine del suo Denkweg. Per dirla con 
Blanchot e Foucault, eredi di Mallarmé, Heidegger trova in Hölderlin 
un’esperienza dell’”essere grezzo” del linguaggio, di un linguaggio ra-
dicalmente intransitivo e incomunicativo al quale ci si può riferire come 
a un enigma gravido di pensiero e bisognoso di attraversamento, che al 
contempo ne fa la straordinaria modernità, che pochi hanno vagamente 
potuto ereditare (Celan su tutti, credo, ma certamente meno George, Ril-
ke, Trakl). La poesia o, meglio, il poema, è dell’ordine dell’essere prima 
ancora che del significare. La parola poetica è anziché stare per, ossia 
rappresentare. Tutto il carattere desoeuvré del linguaggio di Hölderlin, 
quel suo non essere e non configurare alcun opus, quel suo non parlare 
più a nome di qualcosa o in nome di qualcuno, deriva dal suo bilinguismo 
originario (greco-tedesco) – ossia da quella Verwechselung in cui, nella 



372� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

reciproca tracimazione di umano e divino, esperio e orientale, viene rein-
ventata la lingua di Pindaro e Sofocle, non meno che la lingua del popolo 
a venire (della comunità assente ‘in vece’ della quale si leva il canto 
del Dichter, privato nel modo più assoluto di qualsiasi contesto, ascolto, 
risonanza) –, ma anche dal suo carattere istantaneo e frammentario: “Po-
trei essere una cometa? / Questo io credo. Hanno infatti la rapidità degli 
uccelli; fioriscono in fuochi, / e purezza possiedono come i fanciulli”. Da 
questo punto di vista, e posto, come tu insegni, che non c’è il Romantici-
smo, ma i romanticismi (non meno che gli idealismi e le fenomenologie), 
ho l’impressione che l’elezione della linea Hölderlin-Mallarmé, anziché 
di quella Novalis-Rilke (mi perdonerai l’incresciosa semplificazione), sia 
dettata proprio da quell’esperienza radicale del linguaggio, che si riflette 
peraltro nell’assoluta diffidenza di Heidegger nei confronti dei cosiddetti 
‘scritti teorici’, tanto di Hölderlin, quanto di Novalis. Sono persuaso che 
Heidegger abbia sempre temuto i rischi della poetologia romantica e del-
la figura del poeta-filosofo (un’eredità in qualche modo schilleriana, che, 
correggimi se sbaglio, Novalis non schiva mai del tutto, benché non ci 
sia paragone con gli eccessi schlegeliani), laddove ciò che gli interessa è 
semmai il filosofo-poeta (quale indubbiamente Novalis è stato), ragione 
per la quale, non a caso, è così solerte nel recuperare l’aurora presocra-
tica all’insegna di un Denken che fu insieme dichtend e dichterisch. Ciò 
detto, l’altra mia persuasione è che in fondo sia Novalis che Hölderlin ci 
parlano oggi più di Schiller e Goethe – via Heidegger o meno – non solo 
a causa della loro ‘modernità’, ma per il fatto che lasciano risuonare, in 
modo molto più radicale, quella lingua poetica indoeuropea che da ogni 
punto di vista (contenuto, forma e compimento o esecuzione) costitui-
sce l’eredità con cui fare i conti (e non insisto oltre sulla centralità del 
Geviert, ossia del ripensamento della differenza di ente ed essere in base 
all’inter-sezione di cosa e mondo, non meno che della coappartenenza 
di mortali e immortali e del ruolo, in tutto ciò, di una parola che insieme 
nomina e tace, manifesta e cela, che è essa stessa una cosa e pertanto un 
mondo: una parola che non è ciò che racconta la nascita degli dèi, ma ciò 
in cui tale nascita avviene e per così dire si opera).

A questo punto vengo al tema che sollevi circa la diversità (pur in vista 
dello Stesso) dei nostri approcci a Heidegger, il che ci consentirà, spero, 
di fare insieme una sosta o una messa a punto ‘metodologica’ e di rilan-
ciare il dialogo. Non c’è dubbio che vi sia un elemento generazionale, 
data la diversa temperie culturale e soprattutto data la diversa disponibili-
tà ‘documentale’ in cui le due esperienze di lettura hanno preso avvio. Da 
un lato, uno Heidegger spesso utilizzato come puntello o pezza d’appog-



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 373

gio per posizioni non a caso molto distanti (progressiste o conservatrici, 
libertarie o cattoliche, laiche o religiose, e via dicendo), dall’altro uno 
Heidegger forse reso asettico (privato cioè di una carica propositiva e di 
una funzione apertamente critica), al quale non è stata estranea la cen-
tratura sulla tecnica o una certa deriva sociologistica. Al contempo, uno 
Heidegger il cui pensiero era ‘utilizzabile’ proprio perché consegnato alle 
sole opere edite (molto complesse anche da un punto di vista redazionale, 
ci tornerò fra un istante), dall’altro uno Heidegger ormai squadernato 
dalla Gesamtausgabe, il cui pensiero – e personalmente mi sono rico-
nosciuto a pieno in questa prassi – si poteva, per dirla con Gadamer, 
buchstabieren, ossia sillabare e seguire di anno in anno, di semestre in 
semestre, con precisione sismografica, cogliendo le grandi dorsali, i fili 
rossi, le continuità, ma anche le svolte, le sterzate, le contraddizioni. In 
questo approccio, per riprendere l’ascolto che Heidegger fa di Archilo-
co, cogliere il rhythmos della sua lingua non vuol dire tanto coglierne il 
flusso, quanto la Fügung, ossia il compaginarsi di una struttura. Il ritmo 
è precisamente ciò che dà struttura al movimento (della danza, del canto, 
del pensiero) e in questo senso solo la sua individuazione ci fa compren-
dere che cosa le parole e il testo mostrano e insieme nascondono, il loro 
brillare in una massa di discorsi, ma anche il loro segreto. Qui la filologia 
nietzscheana è al servizio di una contemplazione dell’architettura verbale 
e del principio di composizione testuale: come Heidegger stesso indica 
nei Beiträge, l’essere è una fuga, ovvero si articola in fughe, rispetto alle 
quali la lettura, l’ascolto e il pensiero sono gefügt, chiamati in causa nella 
loro ricomposta disposizione. 

C’è però un punto di contatto, secondo me, tra i due diversi approcci, 
riguardante la questione ‘cronologica’. A doverci ‘muovere’ all’interno 
dei suoi Wege, è Heidegger stesso che ci costringe. A ben guardare, 
infatti, egli ha messo in atto, attraverso tutte le grandi pubblicazioni 
successive a Essere e tempo, un movimento radicalmente non-lineare, 
che implica da parte nostra la necessità di mettere da parte (come tu 
stesso hai sottolineato) la pia illusione di stabilire un unico centro di 
gravità permanente (cioè di inchiodare Heidegger a ‘uno’ Heidegger 
tra gli altri), ma per ciò stesso di aver a che fare, nel nostro artigianato 
scientifico-accademico (quello nel quale commentiamo, cerchiamo di 
chiarire e spiegare, e così porgiamo, trasmettiamo, tramandiamo), con 
formati o stili discorsivi tutt’affatto differenti (conferenze, corsi, trat-
tati, appunti etc.), ma soprattutto con costellazioni linguistiche e con-
cettuali molteplici, rispetto alle quali (a mio parere) non ha il minimo 
senso contrapporre un primo e un secondo Heidegger, oppure dire che 



374� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

‘quello’ Heidegger lì è caduco e ‘quell’altro’ là è gravido di futuro. 
Tutto Heidegger, mi pare, è caduco (anzitutto ai suoi stessi occhi) e 
insieme colmo di stimoli per noi, fossero anche stimoli massimamente 
(o forse proprio perché) inattuali. Guarda ad esempio quanti linguaggi 
e quante cronologie (e dunque quanti Heidegger) ci sono in Holzwege 
(pubblicato nel 1950 e contenente scritti risalenti addirittura al 1936), 
nelle Erläuterungen (comprendenti testi dal 1936 al 1968), nei Vor-
träge (apparsi nel 1954, con testi scritti al più tardi nel 1938), in Un-
terwegs del 1959 (che copre l’intero decennio del ‘50), in Wegmarken 
del 1967 (che include addirittura uno scritto del 1919), per non parlare 
del Nietzsche (uscito nel 1961, riproponendo i corsi dal 1936) e infi-
ne dell’Einführung in die Metaphysik, che ripropone, nel 1953, l’omo-
nimo corso del 1935. Mentre dunque il Denkweg ‘progredisce’, ossia 
compie un movimento in avanti, rinnovando o sostituendo determinate 
soluzioni linguistiche, esso ‘regredisce’, ossia compie un movimento 
complementare all’indietro, che non è solo a fini di documentazione 
retrospettiva di un cammino già percorso (e dei suoi sentieri interrottisi 
nel bosco, alla ricerca di una radura mai pienamente rintracciata), ma 
anche a mo’ di ammonimento prospettico, come a dire: l’identità e la 
continuità di un pensiero non è che la differenza dei suoi tempi e dei 
suoi linguaggi, che a noi spetta di raccogliere, confrontare, rimettere in 
comunicazione.

Alla luce di queste considerazioni di grana grossa, mi sentirei di ri-
lanciare di nuovo una delle domande che ti proponevo in apertura, os-
sia se non si debba cominciare a mettere in tensione tra loro i termini 
fondamentali della costellazione della Dichtung in Heidegger lettore, 
interprete, frammentatore, riscrittore di Hölderlin e, per tal via, lettore, 
interprete, frammentatore, riscrittore di se stesso. Per semplificare, e po-
sto che non si tratta soltanto di una ricerca filologica o di un ascolto del 
movimento ‘musicale’ del pensiero heideggeriano, bensì della necessità 
di muovere noi stessi, cioè di muoverci entro la struttura di tale pensiero, 
nella misura in cui tale pensiero non è altro, per noi, che un movente, 
cioè qualcosa ci mette in moto, ti chiedo se, secondo te (non importa se 
all’interno di tutto Heidegger o anche solo nella parabola 1934-1968, 
ossia dai grandi corsi su Germania e Il Reno fino alla piccola ma cruciale 
conferenza che chiude le Erläuterungen, ma se vuoi fino ancor agli scritti 
dei primi anni ‘70), non si possa dar voce all’esperienza heideggeriana 
di Hölderlin (e per tal via allo strutturarsi di un pensiero che ancora oggi 
ci interpella) in base a tre segnavia, che sono altrettante parole fonda-
mentali: Dichtung, Dichten, Gedicht. Posto che esse si coappartengo-



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 375

no strettamente e che sono dunque inseparabili, se non inestricabili, ha 
senso, secondo te, affermare che gli anni ‘30 compiono un’esperienza 
all’insegna della Dichtung, mentre dai tardi ‘40 ai ‘50 domina il Dichten 
e, infine, che la parabola si chiude su un ascolto più intimo e raccolto 
all’insegna del Gedicht, termine che non a caso dà il titolo alla tardissima 
conferenza che tu stesso hai tradotto, per primo, in italiano?23 Poesia, po-
etare, poema, ovvero la dizione, il dire e la forma raccolta del detto, che 
forse si possono rendere anche come la dettatura, il dettare, il dettame. 
La posta in gioco, lo ribadisco un’ultima volta, è meno quella di cercare 
scansioni precise o punti di transizione, che quella di sottolineare, con 
altri strumenti, l’articolata molteplicità dell’esperienza (di sé, dell’essere, 
del mondo integralmente tecnicizzato) che Heidegger ha compiuto speri-
mentando (con) la lingua di Hölderlin.

A.A.

Tu dici (a proposito di Hölderlin, e io sottoscrivo) “…esperienza di una 
nominazione, cioè di una parola e soprattutto della lingua che essa, lungi 
dal presupporre, genera”; poche righe oltre, sempre nel tuo ultimo inter-
vento, scrivi (a proposito di Heidegger ovviamente, e io condivido anche 
questo): “…così come il primo inizio è tale solo in relazione all’altro ini-
zio”. Ebbene, se colleghiamo le due espressioni otteniamo in semplicità 
e stringatezza estreme quel che credo talvolta di aver capito e che, pur 
non essendo certamente ‘molto’, è forse quel qualcosa che può aiutarci 
un po’: Heidegger, inserendosi ermeneuticamente (ma non in senso gada-
meriano, è ovvio) nella nominazione hölderliniana, e dunque trasmetten-
dosi e trasmettendo la propria estaticità storica, ha inteso creare il varco 
linguistico-esistenziale tra ciò che egli chiama il primo e l’altro inizio. 
Tale trasmissione, benché possa apparire mossa da un atteggiamento ‘vo-
lontaristico’, filosoficamente motivato cioè, dall’interpretazione del dire 
del poeta, è meramente un disporsi della Stimmung di entrambi nell’am-
bito sospeso della storia dell’essere. Tale disposizione è frammentaria 
nel senso che non avviene mai sempre e comunque, nell’opera del poeta 
e nell’interpretazione filosofica di essa, non può dunque né deve essere 
effetto o frutto del percorso dell’opera, quasi si trattasse di una sfera più 
o meno compiuta. Da un lato, come credo di aver indicato, ciò sconsiglia 
di parlare di ‘opera’, sia dell’uno sia dell’altro, e dunque di avvicinarla 
per intero o suddividendola in fasi: ciò fanno invece precisamente, come 
compito, la storia della filosofia e della letteratura, compito ovviamente 

23	 M. Heidegger, La poesia, in “Itinerari”, 1-2 (1980), pp. 1-16.



376� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

degnissimo ma non in questione per noi, qui. Quell’opera, insomma, sul 
piano in cui cerchiamo di porci e nella misura in cui seguiamo Heideg-
ger, non c’è, ma si dà, e solo per frammenti intermittenti. Dall’altro, ti dà 
ragione nel momento in cui tu evidenzi la diffidenza heideggeriana per la 
poetologia, proprio perché essa riguarda la teoria dell’opera. Su questo 
aspetto credo non ci si soffermi mai abbastanza. Mi sembra invece che tu 
indichi tale questione quando, poco sopra, scrivi: “la parola poetica è an-
ziché stare per, ossia rappresentare”. Non ‘stando per’, ma essendo, essa 
si dà, e non necessariamente in una composizione poetica ‘accreditata’, 
aggiungerei, il che ci porta a quell’attimo della Geistesgeschichte tedesca 
in cui la filosofia inizia a trasformarsi in pensiero e la poesia inizia ad 
abbandonare la letteratura. L’incontro tra loro è la parola in frammento, 
il sistema che si sgretola in parti ora libere (non ‘emancipate’ come si è 
poi teso a dirne), la composizione che si scioglie in versi anch’essi or-
mai liberi. Non va forse dunque neppure sottovalutato che Heidegger si 
ritrova in questo moto di generale liberazione, di cui la fenomenologia è 
probabilmente parte minima… Ma vengo alla questione che tu poni – e 
ti ringrazio davvero – in conclusione del tuo intervento, un intervento 
così denso da meritare, credo, più di una rilettura: “tre segnavia, che sono 
altrettante parole fondamentali: Dichtung, Dichten, Gedicht”. Gedicht è 
effettivamente la parola che più mi ha negli anni colpito, anche perché 
‘frammento’ mi appare il suo altro nome, e mi fa individuare in Gedicht 
quel balenìo improvviso (e intermittente) che è l’essere liberato sì dal 
fondamento metafisico ma potenziato nel suo senso-significato, tutto da 
umanamente sperimentare. È legata ad un gesto la sperimentazione, un 
gesto che non sappiamo se voluto e cercato, o meno, e tuttavia compiuto, 
anche se inconsapevolmente. Chi lo compie siamo ‘noi’? Non sto armeg-
giando con frasi a (ormai, peraltro, non più) effetto; credo però che non 
sia fuori luogo in conclusione provvisoria affermare che, se non siamo 
‘noi’, allora abbiamo forse almeno la chance per inserirci nel dialogo tra 
le due H intorno alle quali qui dialoghiamo.

G.M.

Sono io a ringraziarti per questa tua autentica (e pertanto provvisoria 
e frammentaria) conclusione, che dirime ancora una volta con chiarezza 
il divergente accordo di due possibili ‘posture’. Da parte mia, sono for-
se più fiducioso circa il fatto che la storia – come in fondo ci insegna il 
dispositivo insieme denkerisch e dichterisch della Seinsgeschichte da te 
spesso richiamata – non sia necessariamente una totalizzazione, nemica 
del frammento e dell’intermittenza. Anche la frammentazione, infatti, ha 



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 377

una storia. Ma è una storia di frammentazioni (al plurale), ossia un movi-
mento (non lineare e persino non causale) di eventi e di esperienze, qual-
cosa come un affioramento e una scomparsa di cifre, orizzonti, strutture, 
che certo ci si può ben astenere dal ‘visualizzare’ o dal raccogliere entro 
un quadro più ampio delle loro singole emergenze storiche (e soprattutto 
dal ricondurne i singoli ‘episodi’ a un opus, ma tutt’al più a un arcipe-
lago di di momenti di discontinuità e di punti di intensità). Ma al tempo 
stesso mi pare altrettanto indubbio che, nell’istante in cui la morte riduce 
al silenzio la voce di chi pensa, e le tracce scritte di quella voce e del 
suo pensiero entrano in una tra-dizione (che è insieme risonanza postu-
ma, trasmissione, traspropriazione), ‘noi’ siamo precisamente di fronte 
all’alternativa che magistralmente richiami e che – credo di poter parlare 
anche a tuo nome – non punta minimamente a mettere in primo piano i 
‘nostri’ percorsi all’interno del ‘corpo’ superstite di discorsi (o di sentie-
ri interrotti) heideggeriani, bensì cerca, attraverso uno sforzo dialogico 
che mira a chiarire e a rendere ragione, per così dire wechselwirklich, di 
presupposti e approdi di due itinerari possibili (e a loro volta dipendenti 
da aperture storiche contingenti), di ‘puntare’ in direzione della cosa stes-
sa. Un’alternativa, dicevo, tra due modalità (tra le tante) di rapportarsi a 
quello che adesso, grazie alla “semplicità e stringatezza” della tua An-
zeige, possiamo forse esplicitare come il motore o il movente del nostro 
Gespräch. Ossia, più ancora che il (e forse persino al di là del) Wesen der 
Dichtung, la questione del Ge-dicht. Da un lato, assumendone la natura 
indubbiamente frammentaria e frammentante, si può entrare (o scoprirsi 
già sempre) in un rapporto diretto con l’esperienza, la nominazione e il 
pensiero heideggeriano del Gedicht (non solo hölderliniano) attraverso 
una esperienza (la ‘nostra’), che si riconosce essa stessa (ma forse, anche, 
vuol essere, in base a un suo ethos e a una sua ‘fedeltà alla terra’, ovvero 
al mondo degli dèi fuggiti) frammentaria e frammentante. Dall’altro, re-
sta possibile rapportarsi al carattere ereignishaft di tale frammentazione 
in un modo più indiretto, che assuma la complessità dell’articolazione tra 
frammento e sistema, Stimmung e Begriff, immediato e mediato. Siamo 
ovviamente in paraggi hegeliani, che forse Heidegger non supera mai 
del tutto. Ma anche in questo caso sarei più fiducioso nel fatto che lo 
Zusehen, lo stare a vedere del fenomenologo (dello spirito) che osserva, 
anticipando lo spettatore impartecipe husserliano, il farsi fenomenologia, 
e in essa il trascorrere, il comporsi e finanche il movimento ‘musicale’ 
(per chi sappia udire tale ‘musica’) delle diverse Gestalten in cui l’espe-
rienza della coscienza si desta al sentire e si incammina verso la ragione, 
non sia l’unico esito possibile. Non c’è soltanto, cioè, la riconduzione 



378� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

della “unmittelbare Anschauung und ihrer Poesie”24 a una forma unica, 
necessaria, assoluta, identica a se stessa (ossia a una logica filosofica che 
sancisce il carattere irrimediabilmente ‘passato’ dell’arte e della religio-
ne), ma anche il movimento reciproco e contrario, nel quale, mi pare, tu 
riconosci una delle tante eredità ‘romantiche’ di Heidegger, ossia: ricon-
durre il pensiero precisamente a una forma di poiesis dell’intuire e del 
sentire, nel duplice senso di una ‘messa in forma’ o di un’esposizione 
(Darstellung), ancorché storicamente frammentaria e contingente, della 
nostra esperienza, ma anche di un ‘fare’, ossia di un effettuare, attuare e 
compiere tale esperienza (donde il suo carattere sempre situato, intermit-
tente, frammentario, ovvero, secondo la tua indicazione, autentico, reale, 
gravido di effetti su di ‘noi’). Tra queste due esperienze o stili di pensiero 
– ammesso e non concesso che tale tentativo di articolazione colga nel 
segno –, il pensiero di Heidegger non opera mai (e forse nessuno può 
farlo, oggi) una scelta del tutto dirimente: fino alla fine, mi pare, egli resta 
più filosofo che poeta. Ma al tempo stesso, proprio perché frequenta il 
versante in ombra dell’esperienza e continua a rapportarsi in modo indi-
retto (e persino obliquo) all’esperienza della (e come) frammentazione, 
ha la pretesa di situarla, indicarla, custodirla, portarla alla parola, in un 
modo che a mio avviso non può concedersi di essere frammentario e 
intermittente alla stessa stregua del modus existendi vissuto e sperimen-
tato Hölderlin. Detto in altri termini, altro è il modo in cui Hölderlin si 
frammenta nella sua ‘altra’ Grecia, altro il modo in cui Heidegger prende 
rapporto con la parola-lingua, ossia con la dichterische Sprache di Höl-
derlin, in vista del suo ‘altro’ inizio, col rischio ognora evidente, credo, 
di riassorbirla, normalizzarla, teoreticizzarla (vedi l’idea stessa di un’es-
senza della Dichtung)25.

24	 Enzyklopädie, §573.
25	 Continuo peraltro a chiedermi, ammesso che (pascalianamente) “se moquer de 

la philosophie, c’est vraiment philosopher”, fino a che punto il nostro stesso 
esperire, nominare, pensare la fragilitas e il fragmentum possa prescindere dalla 
presupposizione, ovvero dall’implicazione e poi anche dall’esplicitazione della 
loro ‘controparte’, ossia del systema del quale il frammento non può o non in-
tende far parte, nel quale cioè rifiuta di rientrare e al quale esclude di dover ap-
partenere, ma dal quale, proprio per questo, si distacca e si differenzia e contro il 
quale, soprattutto, frangit(ur): prima di essere qualcosa di (inter)rotto, spezzato, 
fratturato o frantumato in quanto pezzo, coccio, scheggia, lacerto, il frammento 
è qualcosa che rompe e interrompe, infrangendosi e infrangendo, cosicché ogni 
‘infrazione’, mi pare, vive sempre di questo rapporto di correlazione o in ogni 
caso di una certa necessaria articolazione tra continuità e discontinuità, integrità 
e disintegrazione, costanza e intermittenza. Naufragium feci, bene navigavi: si 



A. Ardovino, G. Moretti - Heidegger, Hölderlin, il Gedicht� 379

Una volta indicate le due posture, si apre forse la possibilità di fare ri-
torno, in modo più consapevole, a quello che ha finito per rivelarsi il tema 
unico (e unicamente aggregante) del ‘nostro’ tentativo: das Gedicht. E for-
se tale ritorno è a sua volta duplice. Potrebbe infatti, da un lato, imboccare 
la strada di una riflessione più ampia sul Gedicht in quanto tale, in termini 
sia prospettici (l’esperienza contemporanea del poetico e delle sue forme 
non necessariamente letterarie) che retrospettivi (quanto e in che termini la 
‘nostra’ esperienza sia Spiegel-Spiel di un elemento assai più arcaico, che 
ci riporterebbe, come accennavo, alle origini della lingua poetica indoeu-
ropea). Dall’altro, permanere all’interno del Bezug Heidegger-Hölderlin 
e della sua singolare Wechselwirkung per continuare a dissodare il campo 
che qui abbiamo cercato di rintracciare. In questo ‘dissodamento’, credo, 
rimarrà sempre essenziale l’indicazione di luoghi testuali capitali, ma an-
che l’esplicita e come possibile ‘spregiudicata’ presa in carico della tua 
ultima indicazione (ben più densa delle mie, se non addirittura autenti-
camente enigmatica e pertanto occasione di autentico pensiero), ossia il 
tema della deissi par excellence che ha sempre preoccupato Heidegger: dal 
Dasein come essente che ‘noi’ – di volta in volta, via via, rispettivamente 
– siamo, al popolo o alla comunità a venire di cui ‘noi’ testimoniamo qui e 
ora l’assenza, e oltre. 

Ritorno dunque, conclusivamente, alle tue parole, che sono insieme una 
nominazione e un punto di domanda: parlando del Gedicht come nesso di 
liberazione e potenziamento affidato alla sperimentazione e al gesto – come 
tale sempre correlato a un effettivo compimento (consapevole o inconsape-
vole, voluto/cercato o meno), ti chiedi: “Chi lo compie siamo ‘noi’?” Ecco, 
mi piacerebbe che questa ‘domanda’ risuonasse, per un tempo, in tutta la 
sua apertura e possibile in-decisione, ma anche nella sua intonazione di 
fondo, che a me pare letteralmente sintonica con la Stimmung linguistica 
della tarda conferenza di Heidegger Das Gedicht, che già avemmo occa-
sione di porre in esergo26 a una nostra precedente conversazione. L’unico 
modo di far coesistere o coabitare la prossimità di quel che vogliamo evo-
care (cioè di quello che sembra chiederci la parola) e la distanza di quel 
che viene poi da noi effettivamente evocato (e che per definizione non può 
mai soddisfarci fino in fondo), è di ricorrere a una nominazione peculiar-
mente indicante-oscillante, all’interno della quale il nome (e in questo caso 
il ‘noi’ dell’esperienza pensante, non storico-letteraria né filosofico-dida-

può accedere alla condizione di naufraghi senza aver mai ipotizzato o presentito 
una rotta possibile?

26	 GA 4, p. 188: “Wenn aber das zu Rufende zu nahe ist, muß, damit das Gerufene 
in seine Ferne gewahrt bleibt, als Genanntes seines Namens ‘dunkel’ sein”.



380� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

scalica, del Gedicht) è bensì del tutto chiaro e manifesto, ma il nominato di 
questo nome resta a suo modo oscuro, ossia dimora velato ed enigmatico, 
ma anche aperto e indeterminato e persino recalcitrante e opaco. E proprio 
per questo, forse, ci dà da pensare27.

A.A.

27	 E insieme ci chiede di ‘misurare’, sempre di nuovo, il passo compiuto da Heidegger 
nel pensare l’essere come poema e l’Ereignis come Gedicht (e come Geviert), ossia 
di chiederci cosa accade allorché, nella remissione della metafisica a se stessa, l’es-
sere, anziché in guisa di sostanza o soggetto, si ‘flette’ in forma di parola (poetica), 
rifugianosi per così dire in essa (“Rein Gesprochenes ist das Gedicht”, GA 12, p. 14, 
se è vero che im Gedicht nennen significa zum Gedicht versammeln), posto che, ogni 
volta, l’essere assume un volto che lo determina, lo restringe e in ultima analisi lo 
oscura, ma proprio in tale dinamica assume la pienezza storica che gli è propria. Cosa 
accade se il ritrarsi dell’essere è insieme l’apparire del Gedicht der Welt (GA 79, p. 
56), all’interno del quale soltanto si dà il Gebirg (occultante-custodente-raccogliente) 
della “verità dell’essere”, posto che il Welten von Welt non è che “das Ereignen in 
einem noch unerfahrenen Sinn dieses Wortes” (ivi, p. 49)? E come si rapporta nel suo 
genitivo equivoco il Gedicht-Geviert ‘del’ mondo – cioè il poema che appartiene al 
mondo come sua essenza e che ha come contenuto (meta e avvio) il quadrato del mon-
do – alle altre ‘figure’ che l’Ereignis conduce a termine? Forse occorre ripensare la 
stessa Seinsgeschichte seguendo alcune tracce dei Beiträge, che ne fanno qualcosa di 
ancora nascosto, nel quale propriamente non abbiamo mai davvero fatto ingresso? Ci 
sarebbe un poema nascosto della e nella Seinsgeschichte, che si rapporta occultamente 
al poema del mondo in senso presocratico? Domande che forse meritano un’ulteriore 
riflessione, proprio a partire dalla Wandlungsfülle des Anwesens, su cui cfr. GA 14, p. 
16: “Anwesen zeigt [sich] als das Hen, das einigende einzig Eine, als der Logos, die 
das All verwahrende Versammlung, als die Idea, ousia, energeia, substantia, actua-
litas, perceptio, Monade, als Gegenständlichkeit, als Gesetztheit des Sichsetzens im 
Sinne des Willens der Vernunft, der Liebe, des Geistes, der Macht, als Wille zum Wil-
len in der ewigen Wiederkehr des Gleichen”. Cfr. infine GA 13, p. 76 (“Für die Götter 
kommen wir zu spät und / zu früh für das Seyn. Dessen angefangenes Gedicht / ist der 
Mensch.”), in cui l’umano si presenta non tanto o non solo come un poema (appena) 
iniziato, ossia non (ancora) concluso o compiuto, non (ancora) chiaro o pienamente 
compreso, bensì anche (e forse soprattutto) come an-gefangen, nel senso di catturato 
e (com)preso nella custodia della distanza e della lontananza in cui si coappartengono 
prossimità e vicinanza (ossia la dimensione dello An-, su cui cfr. A. Ardovino, Espe-
rire, nominare, pensare, cit.), ovvero, ancora, nella cura del mondo come quadrato di 
terra e cielo, uomo e dio, in cui la lingua che apre l’umano a se stesso e letteralmente 
lo incanta, è pensata come Sage des Weltgeviertes (cfr. GA 12, p. 203), alla quale 
tuttavia, in quanto lingua-mondo, l’uomo non semplicemente si rapporta, giacché essa 
è proprio ciò che consente all’uomo di rapportarsi a se stesso, cooptandolo all’interno 
del mondo in quanto rapporto di rapporti: “Die Sprache ist als die Welt-bewëgende 
Sage das Verhältnis aller Verhältnisse” (ibid.), ossia l’Ereignis grazie al quale ed entro 
il qual “Die Be-wëgung des Gegen-einander-über im Welt-Geviert ereignet Nähe, ist 
die Nähe als die Nahnis” (ivi, p. 201).




