
DA PHYSIS A NATURA
Filologia, storia della filosofia ed “effetto Heidegger”

Andrea Le Moli

Abstract

The essay retraces the salient features of Heidegger’s interpretation of the concept of 
“nature”, from the valorisation of the Greek sense of physis to the thesis of its decay in the 
transition into the Latin natura. This in order to deny the thesis of an impoverishment that 
would characterize the aforementioned passage and instead to make the richness of the term 
both in Greek and Latin a way to reread our relationship with the living, in particular vegetal, 
in the perspective of a new valorisation of the senses of birth, growth and recomposition that 
characterize the unity of natural life.

Keywords: Heidegger; Nature; Physis; Roman Philosophy; History of Philosophy.

1. Tra filologia e storia della filosofia

Possiamo definire “effetto Heidegger” quel moto di reazione interno alla 
filologia causato dalle provocazioni interpretative che il filosofo conduce sul 
repertorio della tradizione, in particolare greca. All’interno di questo movi-
mento, la critica riaccende di volta in volta un interesse per le tematiche ap-
propriate da Heidegger per verificare o smentire la fondatezza di un’impo-
stazione o lanciarsi nel varco aperto da un’ermeneutica innovativa. Un caso 
esemplare è la contesa (Auseinandersetzung) su aletheia che coinvolge Martin 
Heidegger, Paul Friedlaender e Marcel Detienne tra il 1928 e il 1967 e si con-
clude con forme di negoziazione reciproca da parte dei filologi nel corso di 
successive edizioni delle loro opere1 e di Heidegger nel 1964 nella conferenza 

1	 È il caso di P. Friedlaender, Aletheia. Un confronto critico dell’autore con se stesso 
e con Martin Heidegger, in Id., Platone (ed. or. 1928 rivista nel 1958 e nel 1964), 
a cura di A. Le Moli, Bompiani, Milano 2004, pp. 251-261, in particolare p. 261: 
“Nella mia discussione con Martin Heidegger, mi sono reso conto che la mia 
prima opposizione alla interpretazione di aletheia come non-nascondimento era 
ingiustificata”. Per quanto riguarda la relazione tra le tesi heideggeriane e quelle 

“Itinerari” • LXIV • 2025 • ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 • pp. 333-350 •  
DOI: 10.7413/2036-9484100



334� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

La fine della filosofia e il compito del pensiero2.
Su questa base possiamo chiederci cosa abbia prodotto nel caso del 

rapporto tra physis e natura l’effetto-Heidegger; in quali atteggiamenti si 
sia tradotto e come abbia arricchito o fuorviato la nostra comprensione 
dell’idea di natura, in particolare nel riferimento a quel mondo vegetale 
da cui l’idea di physis sembrerebbe originata3. Per capirlo analizziamo i 
tratti della lettura di Heidegger del concetto di natura, così come sono stati 
sintetizzati recentemente4. Ricordiamo che la critica di Heidegger alle pa-
role della romanitas è formulata come contraltare rispetto all’impostazione 
ellenizzante che cominciava a svilupparsi negli anni Venti in Germania in 
chiave pangermanica5 e come polemica verso l’Humanitas latina in quanto 
impronta della modernità culturale e filosofica. È nell’Humanismus-Brief 
(scritto nel 1946 e pubblicato nel 1947) che tale critica raggiunge il suo 
compimento6. All’interno di questo percorso, che copre un ampio ventaglio 
di testi tra gli anni ’30 e ’40, l’interpretazione del concetto di natura rive-

di Detienne sull’aletheia come non-occultamento legato al significato originario 
di “memoria” cfr. M. Detienne, Les maîtres de vérité dans la Grèce archaïque, 
Pocket, Paris 19943; tr. it. di A. Fraschetti, I maestri di verità nella Grecia arcaica, 
Laterza, Roma-Bari 1977, soprattutto le pagine dedicate alla lettura heideggeria-
na nell’introduzione all’edizione inglese: Id., The Masters of Truth in Archaic 
Greece, Zone Books, New York 1996, pp. 26 ss. Sulle implicazioni critiche di 
questo rapporto cfr. G. Nagy, About Greek alētheia ‘truth’: Marcel Detienne 
Challenges Martin Heidegger, “Classical Inquiries”, 2018, consultabile online al 
link: http://nrs.harvard.edu/urn-3:HUL.InstRepos:41364275. Un’interpretazione 
sin da subito favorevole a quella heideggeriana è quella di W. Schadewaldt, Die 
Anfaenge der Philosophie bei den Griechen: Die Vorsokratiker und ihre Voraus-
setzungen. Tübinger Vorlesungen, vol. I, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1978.

2	 M. Heidegger, Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens, in Id., 
Zur Sache des Denkens, in Gesamtausgabe, vol. 14, Klostermann, Frankfurt am 
Main 2007, p. 87.

3	 Cfr. su questo A. Le Moli, Pensare in radice. Per una storia della filosofia vege-
tale, in “Shift”, 2, 2022, pp. 85-98 e Id., Technophysis. Le tecniche della natura, 
Palermo University Press, Palermo 20232, il particolare il cap. 2.

4	 V. Cesarone, Heidegger e il pensiero ecologico, in A. Fabris (a cura di), Heideg-
ger. Una guida, Carocci, Roma 2023, pp. 204-241.

5	 Cfr. su questo e in generale sull’appropriazione heideggeriana della Romanitas 
con riferimenti alla letteratura critica e ai luoghi testuali principali A. Le Moli, 
Da Atene a Roma. Heidegger, l’Italia e la tradizione greco-latina, in “Archivio di 
Filosofia”, 2-3, 2024, pp. 139-147.

6	 M. Heidegger, Brief über den «Humanismus», in Id., Wegmarken, in Gesam-
tausgabe, vol. 9, Klostermann, Frankfurt am Main 2004, pp. 320 ss.; tr. it. di 
F. Volpi, Lettera sull’«umanismo», in M. Heidegger, Segnavia, Adelphi, Milano 
1987, pp. 273 ss.



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 335

ste un’importanza particolare accanto alla critica condotta su altri elementi 
della transizione latina come religio, actus, verum, imperium ecc.

Il primo tratto critico dell’idea di natura è individuato da Heidegger 
già in Essere e tempo e riguarda il fatto che con natura dalla romani-
tas fino all’età moderna e contemporanea si sarebbe intesa, di volta in 
volta 1. una particolare regione dell’essere, caratterizzata da un insieme 
di processi (di generazione o trasformazione) riconoscibili alla luce di 
leggi, meccanismi e strutture; o 2. la totalità dell’ente (Seiendheit) come 
estensione di quella modalità processuale, legale e meccanica all’intero 
delle cose che sono7.

Il secondo tratto è frutto della discussione che dal libro del 1927 prose-
gue nei corsi successivi e trova un punto importante nella Vorlesung del 
1929/30 sui Concetti fondamentali della metafisica. Mondo – finitezza – 
solitudine. In questo corso viene avanzata un’altra istanza critica al mo-
derno concetto di natura a partire dalla derivazione della parola latina dal 
verbo nascor:

Iniziamo il chiarimento di questa connessione terminologica con l’ultima 
parola: physika. In essa è presente il termine physis, che abitualmente tradu-
ciamo con natura. Questa parola, a sua volta, viene dal latino natura – nasci: 
nascere, sorgere, svilupparsi [geboren werden, entstehen, wachsen]. Questo 
è anche il significato fondamentale del greco physis, phyein. Physis significa 
ciò che cresce, la crescita, ciò che è cresciuto nella crescita [das Wachsende, 
das Wachstum, das in solchem Wachstum Gewachsene selbst]. Intendiamo 
qui per crescita il crescere nel suo significato più ampio ed elementare che 
viene alla luce nell’esperienza originaria dell’uomo: non solo la crescita delle 
piante e degli animali, il loro nascere e perire come mero processo isolato, 
bensì la crescita come accadere del mutare delle stagioni, compenetrato e do-
minato da esso, dell’alternarsi di giorno e notte, del corso delle costellazioni, 
di uragani e tempeste e dell’infuriare degli elementi. Tutto questo insieme è 
il crescere.8

La questione è dunque legata al fatto di intendere il movimento espresso 
dal phyein e dal nasci nel senso del Wachstum, della crescita. A questo si-
gnificato Heidegger oppone quello fondato sul cosiddetto Walten:

7	 M. Heidegger, Sein und Zeit, in Id., Gesamtausgabe, vol. 2, Klostermann, Frank-
furt am Main 1977, pp. 85-86 e p. 95; tr. it. Essere e tempo, a cura di P. Chiodi, 
rivista da F. Volpi, Longanesi, Milano 2005, pp. 88 e 97.

8	 M. Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – Endlichkeit – Ein-
samkeit, in Id., Gesamtausgabe, vol. 29/30, Klostermann, Frankfurt am Main 
1983, p. 38; tr. it. di C. Angelino, Concetti fondamentali della metafisica: mondo 
– finitezza – solitudine, il Melangolo, Genova 2005, p. 38.



336� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Con più chiarezza e avvicinandoci al senso inteso in origine, traduciamo ora 
physis non più con crescita, quanto piuttosto con il “prevalere dell’ente nella 
sua totalità che dà forma a se stesso [sich selbst bildenden Walten des Seienden 
im Ganzen]”.9

Qui l’opposizione che Heidegger inizia a delineare tra il Wachsen (cre-
scere) e il Walten, il prevalere, il vigere o il perdurante imporsi (tutte tradu-
zioni possibili)10. Il tratto successivo è condotto nel corso su Introduzione 
alla metafisica del 1935. Qui, alla critica al senso di nascor come svilup-
parsi e crescere, viene affiancata quella relativa al “nascere”:

All’epoca del primo e decisivo fiorire della filosofia occidentale presso i 
Greci, dal quale ha tratto veramente origine la domanda sull’essente come 
tale nella sua totalità, l’essente era denominato physis. Questa espressione 
chiave che vale a designare, presso i Greci, l’essente, si usa tradurla con 
“natura”. Non si fa che utilizzare, in questo modo, la traduzione latina “na-
tura” che significa propriamente “nascere” e “nascita” (»geboren werden«, 
»Geburt«). Ma con questa traduzione latina viene già eliminato l’originario 
contenuto della parola greca physis: l’autentica forza evocativa della parola 
greca risulta distrutta.11

A questa coppia di significati (nascere/crescere) viene contrapposta 
un’altra coppia di significati aderenti a una supposta esperienza originaria 
di physis: il già citato Walten in connessione con Aufgehen:

Ora, che cosa significa la parola physis? Essa indica ciò che si schiude 
da se stesso [das von sich aus Aufgehende] (come ad esempio lo sboc-
ciare di una rosa), l’aprentesi dispiegarsi e in tale dispiegamento l’entrare 
nell’apparire e il rimanere e il mantenersi in esso [das sich eroeffnende 
Entfalten, das in solcher Entfaltung in die Erscheinung Treten und in ihr 
sich Halten und Verbleiben); in breve, lo schiudentesi-permanente imporsi 
(das aufgehend verweilende Walten].12

9	 Ivi, pp. 38-39; tr. it. p. 38.
10	 Il Dizionario tedesco dei fratelli Grimm, principale strumento di consultazione 

etimologica di Heidegger, è abbastanza chiaro in questo senso: Walten signifi-
ca “macht über etwas haben, regieren, besitzen, sich einer sache annehmen”. Il 
riferimento è a J.L.K. Grimm e W.K. Grimm, Deutsches Wörterbuch, vol. 27, 
Leipzig, Hirzel 1955, col. 1370. 

11	 M. Heidegger, Einführung in die Metaphysik, in Id., Gesamtausgabe, vol. 40, 
Klostermann, Frankfurt am Main 1983, p. 15; tr. it. di G. Vattimo, Introduzione 
alla metafisica, Mursia, Milano 1986, pp. 24-25.

12	 Ivi, p. 16; tr. it. p. 25.



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 337

Il tratto successivo appartiene ancora agli anni ’30 ed è contenuto 
nel testo Vom Wesen und Begriff der Physis, redatto nel 1939 per un 
seminario tenuto nel 1940, in cui si dice: “I Romani tradussero physis 
con natura; natura viene da nasci, nascere, scaturire [geboren wer-
den, entstammen], in greco -gen; natura è dunque ciò fa scaturire da 
sé [was aus sich entstammen läßt]”13. Dove, come si vede, si perde 
l’associazione con la crescita per recuperare un senso di natura come 
insieme di processi generativi, trasformativi e riproduttivi che rispetto 
alla physis arcaica sconterebbero ancora le due colpe annunciate in 
Essere e tempo: nella nostra (di noi romani e moderni) idea di natura 
dominerebbe la dimensione processuale nel senso di una visione rego-
lamentata dall’ancoraggio a principi certi e definibili di inizio, fine e 
scopo dei processi (le cause-principi/aitia-archai). Nascita, crescita (e, 
si potrebbe aggiungere, riproduzione) costituirebbero l’ossatura di una 
realtà pensata a partire da una serie di fondamenti stabili, rintracciabili 
nell’ordine del tempo e nella funzione che svolgono rispetto ai proces-
si che da essi si dipartono e che governano, rendendoli disponibili e 
riproducibili.

L’ultimo tratto critico (ancora una volta ripreso da Essere e tempo) ri-
guarda l’estensione di tale modello processuale all’intero dell’ente, laddo-
ve la physis arcaica rappresenta un equivalente dell’essere come ciò che 
non può essere ridotto alla totalità di ciò che è, sottraendosi dal suo cerchio 
e permanendo anticipatamente come ciò che ne permette la costituzione al 
modo del ritraentesi e del velato. In questo modo, nell’equivalenza all’es-
sere, la physis arcaica riprodurrebbe la struttura dell’aletheia costituendone 
un duplicato concettuale. È questo il senso della conclusione del 1939: 
“Essere è lo svelarsi che si vela [das sich verbergende Entbergen] – physis 
nel senso iniziale. Svelarsi è venir fuori nella svelatezza [Hervorkommen in 
die Unverborgenheit], e ciò significa salvare la svelatezza come tale nella 
sua essenza. Svelatezza significa a-letheia”14. Quest’ultimo tratto si ritrova 
nel seminario di Le Thor del 1969, in cui a proposito della physis del fr. 123 
DK di Eraclito si dice:

Assai più che in direzione della natura – in cui, nonostante l’accento posto 
con tutta evidenza sul nasci, la velatezza viene completamente a mancare, – la 
physis indica in direzione dell’a-letheia stessa. In questa parola di Eraclito tra-

13	 M. Heidegger, Vom Wesen und Begriff der Physis, in Id., Wegmarken, cit., p. 239; 
tr. it. di F. Volpi, Sull’essenza e sul concetto della φύσις, in M. Heidegger, Segna-
via, cit., p. 193.

14	 Ivi, p. 301; tr. it. p. 255.



338� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

spare ancora pienamente il senso del tutto positivo della “dimenticanza”, diviene 
visibile che l’essere non è “soggetto a cadere-in-oblio” [dem Außer-Acht-geraten 
unterworfen], ma in tanto vela se stesso in quanto diviene manifesto [sondern 
sich selbst so weit und in dem Maß verbirgt, als es offenkundig wird].15

Che chiude il cerchio con quanto annunciato nel corso del 1935 su In-
troduzione alla metafisica:

La physis nel senso dello schiudersi [das Aufgehen] la si può riscontrare 
dappertutto, per esempio nei fenomeni celesti (il levar del sole), nell’ondosi-
tà marina, nel crescere delle piante, nell’uscire dell’animale e dell’uomo dal 
grembo materno. Ma la physis come schiudentesi imporsi [aufgehende Walten] 
non designa semplicemente quei fenomeni che usiamo ancor oggi attribuire 
alla “natura”. Questo schiudersi, questo consistere in sé di fronte al resto, non 
può considerarsi un processo come gli altri che noi osserviamo nell’ambito 
dell’essente. La physis è lo stesso essere, in forza del quale soltanto l’essente 
diventa osservabile e tale rimane.16

Nella natura come unione di processi di nascita, crescita e riproduzione 
andrebbe dunque perso il senso dell’essere come “venire all’essere” (An-
wesen o Anwesung), autoimposizione a partire da un velamento; andrebbe 
cioè velato il velamento stesso. Questo l’ultimo – decisivo – messaggio che 
Heidegger consegna alla riflessione successiva.

2. Effetto Heidegger

Questa, dunque, l’interpretazione. Vediamo adesso le reazioni.
L’effetto-Heidegger ha avuto certamente il merito di aver rinfocolato 

un dibattito che alla metà del secolo scorso pareva avviato alla stagnazio-
ne, non mancando posizioni che ritenevano più fruttuoso rinunciare del 
tutto all’impiego di physis e natura a motivo della loro vaghezza, ambi-
guità e appesantimento di significati17. Tra le conseguenze dell’ingresso 
di Heidegger nell’area di interesse della filosofia francese troviamo una 
presa di posizione del 1954 di Jean Wahl (uno dei principali importato-

15	 M. Heidegger, Seminare, in Id., Gesamtausgabe, vol. 15, Klostermann, Frankfurt 
am Main 1986, p. 344; tr. it. di M. Bonola, Seminari, Adelphi, Milano 1992, p. 111.

16	 M. Heidegger, Einführung in die Metaphysik, cit., pp. 16-17; tr. it., Introduzione 
alla metafisica, cit., pp. 25-26.

17	 Cfr. su questo A. Pellicer, Natura. Étude sémantique et historique du mot latin, 
PUF, Paris 1966, p. 480.



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 339

ri di Heidegger in Francia), il quale in un testo intitolato Vers la fin de 
l’ontologie aveva raccontato di un colloquio con un latinista che riteneva 
ingiustificata l’opposizione heideggeriana tra physis e natura, affermando 
che per quanto riguarda i significati principali di natura non ci sarebbe al-
cuna déchéance rispetto a physis18. Dall’anno successivo (1955) il filologo 
André Pellicer inizia a riaffrontare il tema in una serie di saggi e articoli19 
per pubblicare nel 1966 Natura. Étude sémantique et historique du mot 
latin, nel quale si affermano tesi decisive anche rispetto all’interpretazione 
heideggeriana (che tuttavia non viene citata)20. La ripresa più recente delle 
argomentazioni di Pellicer si trova in un volume del 1996 dal titolo Le 
concept de nature a Rome a cura di Carlos Levy, il quale nella Prefazione 
parte proprio dal contestare le dichiarazioni di quello che viene chiamato 
l’adversaire: Heidegger21.

Ma quali sono, in generale, i tratti della ripresa filologica del tema 
physis-natura successivamente a Heidegger? Possiamo distinguere tra 
prove documentali che arricchiscono l’ordine della nostra comprensione 
dei termini e congetture che scontano a volte un eccesso di reazione di 
fronte alla provocazione della lettura heideggeriana. Le prove documen-
tali (re)illuminano alcuni dati di fatto difficilmente contestabili. Il più 
importante dei quali è che il destino di physis e natura sconta una doppia, 
importantissima, dissimmetria. Il primo elemento di dissimmetria è il fat-
to che la loro storia non può essere considerata parallela. L’incontro tra 
i due termini avviene infatti a partire da una asincronia di base, sovrap-
ponendosi la seconda alla prima quando questa possiede già un signifi-
cato strutturato in un senso specifico e distante da quello nativo. Physis 
e Natura si incontrano infatti quando il senso della prima è stabilizzato 
sull’uso del termine nelle filosofie di età ellenistica (in particolare stoi-
cismo ed epicureismo), nella trattatistica tecnica in particolare medica, 
in misura inferiore sull’accezione platonica e in tono ancor minore sul 
senso dell’espressione nel corpus aristotelicum, la cui circolazione era al 
tempo assai più limitata.

Il secondo elemento di dissimmetria è il fatto che le due parole non 
vengono da una radice comune, proveniendo physis (attraverso phyo e 

18	 J. Wahl, Vers la fin de l’ontologie. Étude sur l’Introduction dans la Métaphysique 
par Heidegger, SEDES, Paris 1956, p. 26.

19	 A. Pellicer, Natura et le sentiment de la nature, in “Pallas”, 3, 1955. pp. 21-28; Id., 
La traduction latine de φύσις: «dons naturels», in “Pallas”, 8, 1959, pp. 15-21.

20	 A. Pellicer, Natura. Étude sémantique et historique du mot latin, cit.
21	 C. Levy, Philosopher à Rome, in C. Levy (a cura di), Le concept de nature à 

Rome. La physique, Presses de l’École Normale Supérieure, Paris 1996, pp. 7-20.



340� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

phyomai dalla radice *-bhu) mentre natura dalla radice *-gna, etimolo-
gicamente l’equivalente di quella *-gen da cui derivano tanto la genesis 
greca (attraverso gignomai) quanto il latino gigno, di cui nascor costituisce 
un raddoppiamento.

Questa doppia dissimmetria si trova in parte ricomposta da un impor-
tante punto di comunione: nessuno dei termini sembra possedere un si-
gnificato ordinario o materiale-concreto prima del suo uso nelle opere in 
prosa o letteratura. Le due parole sembrano cioè creazioni a uso colto, di 
volta in volta astratto, tecnico o poetico. Ciò a differenza della storia che ha 
invece accomunato altri lemmi della tradizione filosofica, come le parole 
latine materia e silva che a un certo punto diventano calchi del greco hyle 
perché tutte e tre tratte dal lessico della vita contadina, dove materia indica 
il “legno/legname” ad usum facendi e silva il legno come bosco sia ceduo 
che fitto22; mentre il greco hyle (che i due termini latini concorreranno a 
tradurre) tiene da solo già in Omero in equilibrio i due significati di legno 
come materiale da costruzione e di legno/bosco, e il cui uso è diffuso tanto 
nell’Iliade quanto nell’Odissea23. Al contrario, non abbiamo alcuna prova 
di un uso rurale o rustico di natura prima del suo intervenire come polo di 
analogia con physis, in particolare nei documenti più antichi, databili attor-
no al III-II secolo a.C. e corrispondenti alle opere di autori come Plauto (al 
quale si devono le primissime testimonianze), Catone, Pacuvio e Terenzio.

Caratteristica dell’uso di natura in questi testi è di intervenire in due 
sensi fondamentali: 1. come duplicato colto di un’altra parola derivata dal-
la radice *-gen e precisamente ingenium, già presente nel più antico (e per-
duto) Licurgo di Nevio, in cui si dice: “Andate nei luoghi frondosi, lì dove 
gli arbusti nascono spontaneamente (ingenio), non dalla semina (obsitu)” 
(ite actulum in frondiferos locos. Ingenio arbusta ubi nata sunt, non obsi-
tu). Nello stesso ordine di significato contrastivo, come variante letteraria 
di ingenium, natura sembra indicare il termine di un’opposizione di volta 
in volta articolabile in quella con fortuna, industria, ars, lex, curatura, ecc. 
Numerosi gli esempi di quest’uso in Plauto e Terenzio24.

22	 Cfr. su questo A. Le Moli, Primary Matter. The Technical Nature of Wood, in M. 
Di Paola (a cura di), The Vegetal Turn, Springer, Dordrecht 2024, pp. 35-45.

23	 Cfr. su questo A. Le Moli, Technophysis. Le tecniche della natura, cit., in partico-
lare l’Excursus alle pp. 211-224.

24	 Quest’ultimo tratto costituisce una ripresa della celebre (e problematica) distinzione 
che troviamo già nelle Leggi di Platone e nel Protreptico di Aristotele (ove) sulla 
distinzione tra physis (natura), techne (arte, tecnica) e tyche (sorte, caso) come cause 
della generazione degli enti. Cfr. su questo Aristotele, Protreptico. Esortazione alla 
filosofia, a cura di E. Berti, UTET, Torino 2000, p. 9 (fr. XI) e note.



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 341

Il percorso che a partire da questo senso di spontaneità/natività opposto ad 
artificialità, uso o convenzione, conduce natura a sovrapporsi a physis fino 
al compiersi di una una vera e propria fusione, finisce per rendere i due ter-
mini indistinguibili nella triade dei grandi canonizzatori di età imperiale, le 
cui opere ne portano il segno: dal De Natura Deorum di Cicerone attraverso 
il De Rerum Natura di Lucrezio fino alle Naturales Quaestiones di Seneca. 
In questi testi, com’è noto, le componenti principali della filosofia greca del 
tempo sono tutte presenti, anche se in proporzione diversa. Caratteristico del 
modo in cui physis-natura agisce in questi scritti è, al netto delle differenze, il 
suo significato più tardo e astratto (perché risalente alle prime sperimentazio-
ni filosofiche e alla riflessione trattatistico-tecnica greca tra VI e IV secolo): 
quello di ordine o costituzione (universale) delle cose; principio/potenza di 
origine e sviluppo (universale): contemporaneamente aition, arche, dyna-
mis, systasis e kosmos. Il modo in cui physis-natura come principio di svi-
luppo e costituzione d’ordine in termini di sequenza di momenti di genesi, 
trasformazione e decadimento è presente in queste opere è ovviamente molto 
diverso (un abisso separa le intenzioni concettuali di Cicerone dalla duplex 
natura di Lucrezio o dalla natura sentiens et provida degli Stoici), ma un 
senso unitario appare condivisibile. E se i due termini continuano a mantene-
re delle ambiguità di fondo (basti pensare al rapporto problematico tra eventi 
kata physin o para physin e i corrispondenti secundum naturam e praeter 
naturam, della distinzione tra physis/natura come “modo d’essere” indivi-
duale [idia] o universale [universa] o alla collocazione dell’uomo tra physis/
natura e techne/artificium), anche quelle sembrano perfettamente condivise.

3. Primi risultati

Sulla base di questa ricostruzione (qui per forza di cose sommaria), i 
filologi hanno ritenuto di poter sconfessare la lettura di Heidegger sulla 
base di alcune, decisive, considerazioni. La prima è che nessuna testimo-
nianza permette di fissare una distanza tra il greco physis e il latino natura 
in termini di riduzione di significato nel passaggio dal primo al secondo. 
Neppure pare consentito affermare che natura rappresenti una deviazione 
da physis in termini di sovrapposizione di accezioni aggiunte e dunque una 
deriva in termini di ambiguità e vaghezza. Le due parole sembrano invece 
confluire verso la fusione tipica dell’età imperiale in forza di una virtualità 
comune di significati e di una ricchezza di senso che in natura, casomai 
(vista anche la storia che intercorre), si potenzia e non si riduce, giungendo 
natura a veicolare anche altre espressioni greche che si riferiscono di volta 



342� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

in volta all’unità del tutto (to pan), all’eternità dei cicli del tempo/processo 
(to aidion) o all’autosufficienza del divino (to theion). In ogni caso, non 
c’è alcun dubbio che natura, per come la storia asincronica dei due termini 
si sviluppa, costituisca per quanto riguarda l’essenziale “se non un calco 
perfetto un equivalente soddisfacente di physis”, per cui “giudicare natura 
significa giudicare al tempo stesso physis”25.

Ma è sui tratti specifici della lettura heideggeriana che la critica filo-
logica avanza le sue tesi più forti. La prima è il fatto che quando natura 
arriva a incorporare (come in Cicerone) i significati di parole greche 
come on-ousia-onta, hypostasis o stoicheion è perché le corrisponden-
ti parole latine essentia, substantia ed elementum non si sono ancora 
potute formare. Per cui affermare che natura assuma sin dall’inizio e 
stabilmente il significato “metafisico” di enticità (Seiendheit) non sem-
bra giustificabile.

La seconda tesi più rilevante è il fatto che ancora Pellicer sia tra i pri-
mi a dubitare della possibilità di includere nascita tra i sensi originari di 
natura. La sua conclusione è: “Aucun exemple archaïque ne nous permet 
donc d’établir de façon absolument certaine un ‘sens premier’ ou même un 
emploi ancien de natura: ‘naissance’”26. Nel condividere questa posizione, 
trent’anni più tardi Levy si spinge a un’ipotesi ancor più forte:

Si l’on tient absolument à raisonner à partir de l’étymologie, ou plus 
exactement à partir des virtualités étymologiques, la seule conclusion que l’on 
puisse tirer est celle-ci : physis et natura désignent tous les deux un surgissement 
et le résultat de celui-ci, l’unique différence étant que l’un se réfère au monde 
de la végétation, tandis que l’autre s’applique au monde animal.27

La prospettiva che reagisce a Heidegger contesta dunque i punti di par-
tenza “filologici” della lettura, in particolare l’appartenenza dell’“enticità” 
e della nascita al senso primario di natura. Il prezzo da pagare per conte-
stare Heidegger è quindi, da un lato, quello di smentire l’idea che natu-
ra significhi già metafisicamente “enticità o totalità dell’ente”, dall’altro 
quello di rinunciare alla nascita come intenzione di significato alla base 
dell’incontro tra i due termini.

Riguardo quest’ultimo punto, tuttavia, possiamo chiederci se si tratti di 
un prezzo giustificato e, soprattutto, utile. La questione è interessante, per-
ché testimone di un’altra conseguenza di come l’effetto-Heidegger si sia 

25	 A. Pellicer, Natura. Étude sémantique et historique du mot latin, cit., pp. 485 e 482.
26	 Ivi, p. 45.
27	 C. Levy, op. cit., p. 19.



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 343

propagato su più fronti. Se è vero, infatti, che per Levy lo scarto è quello 
tra una physis greca ricavata dalla spontaneità del mondo vegetale come 
“scaturigine” (surgissement) e uno di natura legato al modo animale di 
generarsi (la “procreazione”), tale idea risulta alla base anche di un’altra 
lettura condizionata dall’impostazione heideggeriana. Si tratta di quella 
che Luce Irigaray ha espresso in un testo del 2017 intitolato To be born. 
Genesis of a New Human Being28 in cui rintraccia la linea di demarcazione 
tra gli uomini e le piante nella nostra “origine sfuggente”:

Svelare il mistero della nostra origine è ciò che probabilmente muove 
le nostre ricerche e i nostri progetti. La questione ci preoccupa a tal punto 
che, forse, non abbiamo ancora cominciato a vivere, sia in noi stessi sia 
nel mondo. Vorremmo sapere da dove proveniamo, da che cosa e da chi 
esistiamo, per poter vivere lì e crescere in continuità con quello – si tratti 
di un luogo o di una persona – da cui veniamo. Il nostro sogno più intimo 
potrebbe consistere nell’essere un albero, la cui esistenza è determinata dal 
luogo in cui affonda le radici. Da lì prende avvio la nostra incessante ricer-
ca delle origini: nella nostra genealogia, nel luogo in cui siamo nati, nella 
nostra cultura, nella nostra religione o nella nostra lingua, e anche in ciò 
che progettiamo per un lontano futuro, ma che, in realtà, corrisponde alla 
ricerca della più indiscernibile prossimità.29

A differenza delle piante, che tecnicamente si “generano” e “rigenerano” 
in ciò in cui rimangono radicate, il nostro senso di nascere è quello di una 
scissione:

Ora, questa comprensione si dimostra impossibile. Diventiamo esistenti re-
cidendo il legame con la nostra origine – ex-sistendo. Infatti siamo nati uno(a) 
da un’unione tra due. Siamo il frutto di una relazione copulativa tra due esseri 
differenti. Il nostro stesso essere è l’incarnazione che sussiste in virtù del con-
giungersi di due esseri umani. La nostra esistenza è un’attualizzazione dello 
sfuggente evento di un incontro tra due esseri umani – un essere maschile e 
un essere femminile – che hanno messo al mondo un bambino o una bambina. 
Così, noi siamo privati per sempre della nostra origine – non siamo né piante 
né Dio. E resteremo per sempre lacerati tra l’esistenza e il mondo che un essere 
vegetale è capace di procurarsi per se stesso e l’autosufficienza, senza inizio 
né fine, di Dio. Siamo l’ek-stasi di un’unione, l’imprevedibile avvento di un 
inappropriabile evento.30

28	 L. Irigaray, To Be Born. Genesis of a New Human Being, Palgrave Macmillan, 
London 2017; tr. it. di A. Lo Sardo, Nascere. Genesi di un nuovo essere umano, 
Bollati Boringhieri, Torino 2019.

29	 Ivi, tr. it. p. 9.
30	 Ibidem.



344� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Un passo successivo è quello di marcare tale soluzione di continuità 
anche rispetto al mondo animale:

Il destino dell’uomo ci richiede di esistere a partire da un ex-sistere, cioè 
mantenendo il nostro essere ek-statico. L’essere umano non può svilupparsi 
dalle radici come un albero, o a partire dall’ambiente come un animale. L’es-
sere umano deve assumersi la responsabilità dell’esistenza, al di fuori di una 
continuità con le radici e il contesto. […] L’essere umano esiste solo se accetta 
il non-essere di un continuum – una frattura, un vuoto, un nulla – riguardo alla 
sua provenienza e al suo ambiente.31

Diversamente da un albero, infatti,

un essere umano non vive immediatamente nello spazio e nel tempo che gli si 
confanno; viene al mondo separandosi dalle sue prime radici vitali e, a poco 
a poco, dovrà trovare, predisporre e costruire un luogo che tenga conto delle 
sue naturali potenzialità e che gli consenta di coltivarle in vista di una fioritura 
umana che sia conforme a esse.32

Ancora una volta, l’effetto-Heidegger. Che qui si traduce in un’oppo-
sizione che sacrifica il senso di nascita di physis-natura o, all’opposto, 
nell’idea di una cesura tra il modo umano di esistere e il resto del vivente, 
ritenendo non più solo il morire33 ma anche il nascere come modo unica-
mente umano di essere “natura”. Questi i due estremi di una vicenda che 
non sembra a tutt’oggi aver prodotto risultati negoziali.

4. Un’altra strada possibile?

Vorrei allora provare a declinare questa storia diversamente, mostrando 
come forse non ci serva e neppure abbia fondamento dal punto di vista 
storico-filologico rinunciare non solo alla nascita, ma anche alla crescita 
nel pensare la coppia physis-natura come relazione d’ordine universale che 
lega il vivente. Per farlo vorrei tornare ai primordi, e precisamente alla 
prima (e unica) occorrenza documentata di physis nei poemi omerici: il 

31	 Ivi, p. 11.
32	 Ivi, pp. 30-31.
33	 Le celebri tesi sull’uomo come unico vivente capace di “morire” laddove gli 

animali “cesserebbero semplicemente di vivere” si trovano, com’è noto, in M. 
Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, cit., pp. 389 ss.; tr. it., Concetti fonda-
mentali della metafisica, cit. pp. 342 ss. 



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 345

celebre passo di Odissea X in cui Ermes illustra a Odisseo le proprietà e le 
caratteristiche dell’erba-pharmakon in grado di proteggerlo dai pharmaka 
venefici di Circe:

Così disse l’Argheifonte e mi diede il farmaco,
strappatolo dal suolo, e me ne mostrò la physis
(kai moi physin autou edeixe).
La radice era nera, ma il fiore in sé era simile al latte.
Gli dei lo chiamano moly, e per gli uomini mortali
è difficile estrarlo da terra; invece gli dèi possono tutto.34

Ora, di questo passo esistono un’interpretazione facile e una difficile. 
Quella facile si appoggia su un’altra evidenza documentaria, e precisa-
mente sul fatto che nei poemi omerici, tanto nei testi principali quanto 
negli inni, è frequente un termine simile che indica in modo più ordinario 
e colloquiale quanto sembrerebbe dirsi nel passo. Tale termine è phye, 
derivato dalla stessa radice e corrispondente alla medesima funzione di 
nomen actionis di phyo in quanto indica il risultato visibile di un processo 
di sviluppo, una dotazione (habitus) corporea come l’“aspetto”, la “di-
mensione”, la “taglia” e la “statura”35. In Omero physis come hapax lego-
menon potrebbe allora essere (come natura rispetto a ingenium) l’equiva-
lente colto e più astratto di un termine appartenente al lessico ordinario e 
codificato nell’epica tramite stilemi precisi, nei quali qualcuno può non 
esser inferiore a qualcun altro ou demas oude phyen (in corpo e aspetto), 
phyen kai eidos (in aspetto e bellezza), eidos te megetos te phyen (per 
bellezza, grandezza e figura)36. Nei poemi maggiori phye potrebbe allora 

34	 Omero, Odissea, X, vv. 302-306; tr. it. di V. Di Benedetto, Rizzoli, Milano 2010, 
p. 571 (modificata).

35	 Cfr. P. Chantraine, La formation des noms en grec ancien, Klincksieck, Paris 
1933, rist. 1979, p. 22. 

36	 Phye compare già nel primo libro/canto dell’Iliade (115) in cui Agamennone, 
riferendosi a Criseide, dice: “Ma io voglio tenerla in casa mia, mi è più cara 
di Clitennestra, mia sposa legittima, a lei non è inferiore né per aspetto [ou 
demas oude phyen], né per intelletto [phrenas] né per opere [ergas]”. In II 
58 il Sogno Divino appare nel racconto di Agamennone “somigliantissimo 
al nobile Nestore eidos te phyen, per aspetto e figura”; a III 208 Antenore 
racconta di aver accolto in casa propria Odisseo e Menelao di aver cono-
sciuto “di entrambi […] la persona e la mente sottile [amphoteron de phyen 
edaen kai medea pykna]”; in Il. XXII 370 gli Achei si riuniscono attorno al 
corpo di Ettore morto per ammirarne phyen kai eidos (aspetto e bellezza). In 
Od. V 212 Calipso, mentre assiste Odisseo nella costruzione della zattera, si 
proclama migliore della sposa perduta “in quanto a corpo e figura [ou demas 



346� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

essere il nome riservato alla costituzione fisico/corporea visibile umana e 
physis la prima (e unica volta) in cui si sperimenta l’estensione di questo 
nomen actionis a un’altra specie oltre la nostra. Physis sarebbe in questo 
senso una sperimentazione successiva su phye, un tentativo (rimasto iso-
lato e limitato a Od. X) di costruire un duplicato più astratto, applicabile 
alla costituzione di tutti i corpi che crescono e si sviluppano raggiungen-
do forma compiuta e riconoscibile. Non è opzione da poco, perché in 
qualche modo avvita in un singolare circolo l’esperienza primaria della 
nascita/crescita/fioritura vegetale e quella del corpo umano, che incarna 
a tal punto un termine tratto da quell’esperienza (phye) al punto da dover 
sviluppare un altro termine (physis) per riferirsi alla costituzione esterio-
re di una pianta37.

Questa l’interpretazione facile: nella physis niente nascita, ma solo un 
insieme di proprietà intrinseche o caratteri esteriori, un “modo di essere 

oude phyen]”; a VI 16 reincontriamo lo stilema phyen kai eidos a proposito 
di Nausicaa che dorme “alle immortali simile per aspetto e bellezza [koimat’ 
athanatesi phyen kai eidos homoie]”; e ancora a lei rivolgendosi Odisseo dice 
(II, 152): “Io m’inchino, signora: sei dea o mortale? Se dea tu sei, di quelli 
che il vasto cielo possiedono, Artemide, certo, la figlia del massimo Zeus per 
bellezza e grandezza e figura mi sembri [eidos te megetos te phyen]”; in VII 
210 Odisseo rispondendo ad Alcinoo dice: “io non somiglio agli immortali 
che il vasto cielo possiedono, non per statura non per figura [ou demas oude 
phyen]”; in VIII, 134 troviamo phyen ge men ou kakos esti riferito alla costi-
tuzione fisica di Odisseo: “di corpo non è certo gracile”. Ancora in VIII 168 
Odisseo dice: “Certo non agli uomini tutti fanno bei doni i numi, bellezza 
[phyen], senno [phrenas], parola eloquente [agoretyn]”; Ou demas oude phyen 
assieme a phyen kai eidos e ogni tanto a eidos te megetos te phyen sembrano 
dunque stilemi codificati.

37	 Solo nell’Inno a Ermes (31) troviamo una phyen animale applicata oltre l’uo-
mo ed è in occasione del celebre incontro tra Ermes e la tartaruga destinato 
a concludersi nell’eviscerazione dell’animale e nella produzione della cetra 
con conseguente invenzione dell’arte collegata. Imbattendosi in essa Ermes 
la appella così: “Salve compagna della mensa, amabile d’aspetto [phyen 
eroessa] che batti il ritmo della danza e gradita appari”. Più avanti (331) 
si recupera l’uso standard con Zeus che chiede ad Apollo che accompagna 
Ermes al consesso degli dei: “Febo da dove conduci questa lauta preda, un 
bimbo appena nato che ha l’aspetto [phyen kerykos echonta] di un messo?”. 
Anche nell’Inno ad Afrodite (201) si mantiene il senso standard quando si 
proclamano “simili agli dei tra gli uomini mortali per bellezza e figura [eidos 
te phyen] […] i nati dalla vostra stirpe”. Identico uso nell’Inno ad Apollo 
465: “Straniero, poiché non assomigli per niente ai mortali nel corpo e nell’a-
spetto [ou demas oude phyen] ma assomigli agli dei immortali, salute a te e 
sii molto felice”. Cfr. su questo Omero minore, Inni, a cura di E. Romagnoli, 
Zanichelli, Bologna 1925.



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 347

o apparire”38. Al limite, il risultato finale di un processo di crescita. Ma è 
davvero tutto qui?

Veniamo all’altra interpretazione possibile. Tra i molti aspetti rilevabili 
partiamo ancora da quello per cui physis sembrerebbe indicare il senso cor-
rispondente alla nostra “natura di una cosa” nel senso di “come una cosa è 
fatta”. Ciò che viene mostrato, si dice nel verso, è la physis di qualcosa. E 
tuttavia, cosa appare in questa “mostrazione”? E soprattutto: cosa appare, 
di ciò che viene mostrato nell’ostensione privilegiata del divino, che non 
appare allo sguardo dell’umano?

Facciamoci caso: il divino non illustra le proprietà salvifiche della 
pianta (lo ha fatto nei versi precedenti a quelli citati) né la sua costi-
tuzione immediatamente visibile (come farebbe phye). Il divino, per 
la prima volta e secondo un punto di vista che all’uomo è precluso, 
mostra la pianta “tutta intera”, eliminando l’opposizione tra quanto si 
vede e quanto rimane sepolto nella terra. Ciò vuol dire che all’atto della 
sua prima apparizione physis significa “natura di una cosa” nel senso 
dell’interezza esibita in forza di un gesto che per la prima volta rende 
evidenti entrambi i lati di una opposizione, la totalità di quanto concor-
re alla determinazione di un fenomeno. In questo caso specifico di una 
pianta estratta dalla sua matrice nel terreno, physis indica l’unità di una 
manifestazione nel senso dell’esibizione di tutte le fasi della crescita 
di un organismo. Un “intero della nascita e della crescita” l’accesso al 
quale è precluso ai mortali o, quantomeno, arduo a realizzarsi da soli. 
Il senso di questa interpretazione si rafforza con lo svelamento di una 
physis che avviene come pratica farmaceutica legata al ripristino di un 
intero minacciato.

E qui arriviamo alla crescita. Nelle fisiologie antiche, tanto greche 
quanto latine, la crescita/accrescimento di una physis non è un moto 
indiscriminato (approdando infatti sempre a una qualche forma di de-
cadenza) e tuttavia nei suoi due estremi (le piante e l’uomo) la parabola 
generazione-decadenza che ha luogo nell’accrescimento (auxesis) non 
è lineare. In tutti i viventi tale parabola si fonda sulla possibilità di 
rompere un equilibrio tra elementi che appartiene a una fase specifi-
ca dello sviluppo di un corpo organico per ricostituirlo a un livello 
più alto. Questo dislivello continuo tra rottura e ricomposizione fa del 
moto della crescita una successione non di semplici cicli bensì di anel-
li aperti. La crescita della physis è cioè un processo di rigenerazione 

38	 Questi, due dei sensi-base riconosciuti da A. Pellicer, Natura. Étude sémantique 
et historique du mot latin, cit., pp. 18-20. 



348� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

continua interpretabile in termini di rotture e ricomposizioni scandite 
dalla successione di fasi, cicli e periodi. Nelle piante – oggi lo sappia-
mo – essa pare destinata a concludersi solo per accidente. Molte piante 
non incorrono infatti nella morte come conclusione di un processo di 
decadimento ma come interruzione accidentale di un moto di crescita 
che potrebbe continuare indefinitamente39. 

Per quanto riguarda gli esseri umani le cose sono diversamente compli-
cate, essendo riconosciuto dalla trattatistica medica come le fasi di crescita/
decadimento del nostro corpo siano tra di loro disallineate, costitutivamen-
te “sfasate” per il fatto che anche dopo che la nostra dotazione corporea ha 
raggiunto la sua akme (con il raggiungimento della fase riproduttiva), le 
nostre funzioni noetiche (l’apprendimento e la capacità di memoria) conti-
nuano a crescere o nella loro inevitabile decadenza non sembrano seguire 
il ritmo di decadimento del corpo. Alla natura di piante e uomini appartie-
ne dunque un singolare dissidio tra la crescita come processo di rottura e 
ricomposizione e la cadenza con cui l’istanza di rigenerazione contenuta 
nella crescita si propaga nell’indeterminatezza delle piante e nel disalline-
amento che caratterizza l’uomo.

In ultimo, il nascondersi. Secondo quanto detto anche il nascondersi 
appartiene alla physis arcaica, a quella delle fisiologie classiche ma anche 
e soprattutto alla natura della cosmologia e della trattatistica medico-
fisiologica latina, foss’anche solo nel rilevare come la crescita sia, negli 
organismi viventi, il ricoprire uno strato da parte del successivo40. Ma 
più essenzialmente, se il nascondersi è l’occultare nel senso del perdere 

39	 Cfr. su questo F. Hallé, Éloge de la plante. Pour una nouvelle biologie, Éditions 
du Seuil, Paris 1999; tr. it. di A. Spadolini, In difesa dell’albero, Nottetempo, 
Roma 2022.

40	 Questo senso della crescita è ben espresso in latino in un passo del De beneficiis 
di Seneca (3.29.4-6): “In principio, alcune cose traggono inizio da altre, e tuttavia 
sono più grandi dei loro inizi; né qualcosa non è più grande del suo inizio perché 
non avrebbe potuto diventare tanto grande, se non avesse avuto inizio. Non esiste 
cosa che non oltrepassi i propri inizi di un grande passo. I semi sono cause di 
tutte le cose e tuttavia sono minime parti di quelle che generano. […] Elimina la 
radice: non sorgeranno boschi né saranno rivestiti di questi tanti monti. Osserva i 
tronchi altissimi, se guardi all’elevatezza, o diffusi per larghissima estensione, se 
guardi la robustezza e l’ampiezza dei rami: quanto è piccola cosa comparata con 
queste il fatto che la radice li abbraccia con la sua piccola fibra? Templi e città si 
appoggiano sulle proprie fondamenta; tuttavia esse, che sono gettate per sostenere 
tutta l’opera, restano nascoste. La stessa cosa capita altrove: la grandezza che tie-
ne sempre seguito ai propri principi li coprirà” (tr. it. di F. Giorgianni, P. Li Causi, 
M.C. Maggio, R.R. Marchese, Introduzione, in F. Giorgianni, P. Li Causi, M.C. 
Maggio, R.R. Marchese (a cura di), Crescere/Svilupparsi. Teorie e rappresenta-



A. Le Moli - Da Physis a Natura� 349

di vista l’origine, del non poter più ricongiungersi a essa, questo è lo 
stile della natura tutta, del nascere vegetale come dei successivi sviluppi 
dell’evoluzione. Nessuno può dire quando si nasce perché si nasce lette-
ralmente ogni volta che si attraversa una fase, si rompe un equilibrio e lo 
si ricostituisce oltre quello di partenza. E ciò riguarda tanto gli individui 
quanto le specie che, letteralmente, transitano le une alle altre in serie 
spiraliformi di anelli senza fine41.

In quest’ottica, anche e soprattutto lo schiudersi vegetale è il ritornare 
a se stessa di una physis che cresce avvolgendosi senza poter chiudere il 
cerchio del suo ritorno neppure una volta. Esattamente secondo quel movi-
mento che Darwin avrebbe chiamato circunmutazione e che la biologia cel-
lulare avrebbe riconosciuto come lo stile generale di crescita della pianta a 
tutti i suoi livelli (dalle cellule ai tessuti) secondo la struttura della fibra42.

Il senso vegetale di physis/natura come nascita/crescita è dunque più 
ampio sia di quello heideggeriano che di quello dei suoi critici e dei 
suoi epigoni, in quanto è sempre quel “riavvolgimento mancato” che 
può, nella malattia, far deviare l’organismo dalle vie standard rispet-
to al compimento ma anche, nel risanamento della guarigione e della 
crescita, proiettarlo avanti attraverso altro43. La rottura dell’equilibrio 
di cellule e tessuti per la composizione sempre di qualcosa di più alto 
segna infatti ogni tappa dell’individuazione vivente. In questo movi-
mento ogni nascere è un ri-nascere; ogni natura tensione al proprio ri-
congiungimento (la genesis come “via della natura verso la natura” in 
Aristotele44) ed evento dell’aggancio ad altro assieme al quale la nasci-
ta/crescita dell’intero si esercita.

Se noi, dunque, siamo piante e anche insieme a loro physis/natura, non 
è forse perché, come dice ancora Omero, “le generazioni degli uomini sono 

zioni fra mondo antico e scienze della vita contemporanee, Palermo University 
Press, Palermo 2020, p. 31). 

41	 Cfr. su questo A. Minelli, Individuo, sviluppo, evoluzione: i fatti della natura e le 
domande aperte della biologia, in F. Giorgianni, P. Li Causi, M.C. Maggio, R.R. 
Marchese (a cura di), op. cit., pp. 39-58.

42	 Cfr. F. Hallé, op. cit., in particolare il cap. 2 Voyage au pays de la forme, e A. Le 
Moli, Technophysis. Le tecniche della natura, cit., pp. 26-27. 

43	 Cfr. G. Canguilhem, Le normale et le patologique, PUF, Paris 1996, p. 49; tr. it. 
di D. Buzzolan, Il normale e il patologico, Einaudi, Torino 1998, p. 62: “Essere 
malato significa a tutti gli effetti vivere un’altra vita, anche nel senso biologico del 
termine”. 

44	 Aristotele, Fisica, 193 b 12: eti d’ he physis he legomene hos genesis hodos estin 
eis physin. Tr. it. a cura di L. Ruggiu, Rusconi, Milano 1995, p. 64: “Inoltre la 
natura, così chiamata in quanto generazione, è via verso la natura”.



350� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

come le foglie”45, ossia perché entrambi destinati a staccarci e ripiomba-
re nell’indeterminato, ma perché ogni volta capaci di ricomporci a livelli 
sempre diversi in forza di una capacità ingovernabile, di una potenza ri-
generatrice che non controlliamo e che ci aggancia l’uno all’altro, in una 
pharmakeia potenzialmente reciproca e universale.

45	 Omero, Iliade, VI, vv. 146 e ss. Tr. it. a cura di M.G. Ciani, E. Avezzù, UTET, 
Torino 1998, p. 337. Che così continua: “le fa cadere il vento ma altre ne spuntano 
sugli alberi in fiore quando viene la primavera. Così le stirpi degli uomini, una 
nasce, l’altra svanisce”.




