
DALLA PECULIARITÀ DELLA PIANTA  
ALLA FILOSOFIA DEL GIARDINO

Per una lettura critica del pensiero vegetale  
di Nietzsche

Carlo Chiurco

Abstract 

A re-appreciation of plants can be definitely found in Nietzsche’s philosophy, as the 
works of Michael Marder and Vanessa Lemm point out. He positively evaluates their pe-
culiar way of nourishing and their perception of the world, as his recognition of their 
belonging to the sphere of the will to power clearly shows. However, to state that plants’ 
marked egalitarianism constitutes an alternative – indeed, the correct – path to the self-ex-
pression of a will to power finally deprived of subjugation and dominion, goes against 
Nietzsche’s intentions, both overall and concerning what he says about plants. Such egal-
itarianism indeed exists, but in fact simply marks the very beginning of the long march of 
the will to power towards self-affirmation, its initial and primitive phase, whereas the way 
Nietzsche employs plants in his philosophy of garden, as well as the meaning of the art of 
gardening, restates the central position enjoyed by value distinction from the point of view 
of inequality and imposition. Therefore, while in Nietzsche plants take definitely part in 
the broader process of “breeding” the superior human nature, it is precisely for this reason 
that they can be employed and sacrificed along the path leading the latter to achieve full 
identification with the infinite creativity of the Dionysian.

Keywords: Nietzsche; Plants; Will to Power; Equality; Inequality; Polarity.

1. Introduzione 

Sin dal principio, la riscoperta e rivalutazione del mondo vegetale come 
soggettività a sé stante ha manifestato un carattere potentemente antime-
tafisico: ad esempio, il secondo capitolo dell’importante testo di Micha-
el Marder1 si intitola The Body of the Plant; or, The Destruction of the 

1	 Cfr. M. Marder, Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life, Columbia Univer-
sity Press, New York 2013.

“Itinerari” • LXIV • 2025 • ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 • pp. 297-312  
• DOI: 10.7413/2036-9484098



298� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Metaphysical Paradigm2. Non deve perciò sorprendere che alcuni autori 
– come lo stesso Marder e Vanessa Lemm3 – abbiano chiamato in causa 
Nietzsche come precursore della plant philosophy. Sebbene quantitativa-
mente marginali rispetto al prolifico ambito degli studi nicciani, queste 
rivendicazioni sono interessanti sia per l’interpretazione complessiva che 
offrono di Nietzsche come precursore del radicalismo contemporaneo, sia 
perché sottolineano come la sua rivalutazione delle piante non sia affatto 
antropocentrica (volta cioè a riconoscere anche nelle piante la presenza 
di quelle facoltà, come conoscenza o memoria, tradizionalmente attribuite 
all’umano), bensì le valorizzi a partire dalle loro peculiarità distintive. Esse 
inoltre fanno parte, assieme al mondo animale, del suo progetto di rinatu-
ralizzazione dell’uomo4, in un naturalismo sui generis5 che rigetta ogni de-
terminismo e meccanicismo alla luce di una concezione del vivente come 
soggettività essenzialmente creativa. La pianta, in altre parole, diviene un 
modello per ripensare l’umano.

Tuttavia, se è indubbio che tale concezione costituisca uno dei pilastri 
del pensiero di Nietzsche, rileggerlo nell’ottica dell’egualitarismo del no-
stro tempo (e delle molte forme di radicalismo che lo abitano), in chiave 
anarco-comunista o di democrazia radicale nel solco di un percorso te-
orico il cui indubbio capostipite è Deleuze6, come appunto fanno le due 
interpretazioni citate, presenta aspetti problematici, che si riflettono ine-
vitabilmente anche sul significato della filosofia delle piante di Nietzsche 
e sul ruolo che il mondo vegetale svolge in essa. Riprendendo una di-
stinzione chiave di Crepuscolo degli idoli, se Marder e Lemm vedono la 
pianta in positivo, come esempio di un possibile allevamento dell’umano 
verso tipi spiritualmente superiori, e non di addomesticamento7, è anche 

2	 Ivi, pp. 54-66.
3	 V. Lemm, Is Nietzsche a Naturalist? Or How to Become a Responsible Plant, in 

“Journal of Nietzsche Studies”, 47, n. 1, 2016, pp. 61-80.
4	 ABM 230, 6/2, p. 157: “Ritradurre l’uomo nella natura”.
5	 Il problema del naturalismo di Nietzsche è molto dibattuto dalla critica. Oltre 

al citato saggio della Lemm, che verrà discusso in questo articolo, possiamo ri-
cordare almeno B. Leiter, Nietzsche’s Naturalism Reconsidered, in K. Gemes, J. 
Richardson (a cura di), The Oxford Handbook on Nietzsche, Oxford University 
Press, Oxford 2013, pp. 576-598 (questo testo è il bersaglio polemico del saggio 
della Lemm); Ch.J. Emden, Nietzsche’s Naturalism. Philosophy and the Life Sci-
ences in the Nineteenth Century, Cambridge University Press, Cambridge 2014; 
H. Heit, Naturalizing Perspectives. On the Epistemology of Nietzsche’s Experi-
mental Naturalizations, in “Nietzsche-Studien”, 45, n. 1, 2016, pp. 56-80.

6	 Per una critica a tale interpretazione cfr. C. Chiurco, Europa trasfigurata. Per una 
filosofia della potenza tra Nietzsche e Guardini, ETS, Pisa 2002, pp. 60-67.

7	 Cfr. CI, Quelli che ‘migliorano’, 2, 6/3, pp. 89-90.



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 299

possibile mostrare come, agli occhi di Nietzsche, essa costituisca piut-
tosto un esempio da non seguire. Dopo aver presentato il senso positivo 
che la pianta assume in Nietzsche nell’ottica dell’egualitarismo radicale 
di Marder e Lemm, proseguirò (utilizzando anche la sua filosofia del-
le piante) mostrando come tale lettura fraintenda il radicalismo aristo-
cratico, dunque fatalmente anti-egualitario, di Nietzsche8, incentrato su 
una logica polare che rispecchia la ritmica fondamentale dionisiaca del 
distruggere e del creare, e ridimensionando ruolo e significato del mon-
do vegetale, che non può essere un modello per gli umani. Concluderò 
l’analisi con dei cenni alla filosofia nicciana del giardino, dove, accanto 
ad una natura indubbiamente ‘liberata’, si giustifica anche una natura as-
servita proprio nel dar forma al mondo vegetale come espressione della 
superiore capacità creativa dell’umano.

2. La filosofia delle piante di Nietzsche come ‘egualitarismo della forza’ 
nella lettura ‘emancipatoria’ di Marder e Lemm

Nella loro interpretazione, Marder e Lemm fanno combaciare la riva-
lutazione del mondo vegetale e la filosofia delle piante, che sono indub-
biamente presenti in Nietzsche, con un progetto emancipatorio radicale. 
Le piante sembrano presentare alcuni vantaggi rispetto all’essere umano, 
come il possesso di memoria senza coscienza (Nietzsche cita l’esempio 
della mimosa)9, il che impedisce loro di sviluppare l’illusione di un’in-

8	 Questo non toglie che Nietzsche sviluppi una ferocissima polemica antiborghese 
lungo l’intero arco del suo pensiero – né, tuttavia, implica che egli sia un autore 
reazionario: su questo tema, cfr. B. Detweiler, Nietzsche and the Politics of Ari-
stocratic Radicalism, University of Chicago Press, Chicago 1990. Sulla lettura di 
Detweiler cfr. le osservazioni critiche di Th. Fossen, Nietzsche’s Aristocratism Re-
visited, in H.W. Siemens, V. Roodt (a cura di), Nietzsche, Power and Politics: Re-
thinking Nietzsche’s Legacy for Political Thought, De Gruyter, Berlin-New York 
2008, pp. 299-318, p. 300; V. Lemm, Nietzsche, Aristocratism, and Non-Domina-
tion, in J. Casas Klausen, J. Martel (a cura di), How Not to Be Governed. Readings 
and Interpretations from a Critical Anarchist Left, Lexington, Plymouth 2011, 
pp. 83-102, pp. 83-86 (con bibliografia a p. 83 nota 6). Sul Nietzsche politico, si 
veda il fondamentale H. Drochon, Nietzsche’s Great Politics, Princeton Universi-
ty Press, Princeton 2016.

9	 FP 1869-1874, 19 [161], 3/3/2, p. 55: “La coscienza prende inizio con il senso di 
causalità, in alter parole, la memoria è più antica della coscienza. Nella mimosa, 
per esempio, noi troviamo memoria, ma non coscienza. Nella pianta si ha memo-
ria, naturalmente senza immagine”.



300� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

dividualità separata dallo sfondo originario dell’essere (la natura)10. La 
stessa nozione di identità avrebbe avuto un’origine biologica nelle pian-
te, a partire dalla capacità di “riconoscere l’uguale” in quanto utile alla 
sopravvivenza11, e solo molto più tardi gli animali avrebbero sviluppato 
la sensibilità verso il divenire e il movimento, rivelando così l’identità 
e l’unità del soggetto – nella loro fissità atemporale, ‘platonica’ – come 
eredità di quel lontano tempo in cui eravamo organismi inferiori: “Dal 
periodo degli organismi inferiori [niederen Organismen] in poi, l’uomo 
ha ereditato la credenza che ci siano cose uguali [gleiche Dinge] (solo 
l’esperienza foggiata attraverso la più alta scienza contraddice questa 
opinione)”12. Ciò è all’origine di quella “legge originaria del soggetto” 
che “consiste nell’intima necessità di conoscere ogni oggetto in sé, nel 
proprio essere, come un oggetto identico a se stesso, che esiste quindi di 
per sé e rimane in fondo uguale e immutabile, insomma una sostanza”13. 
Oltre all’identità con sé, l’altro errore dell’intelletto umano da cui le 
piante sono esenti è il supporre ogni cosa come unità. Molti anni più tar-
di, in una polemica risposta alla domanda se l’uomo aspiri alla felicità (la 
classica posizione aristotelica), Nietzsche rilancerà provocatoriamente 
chiedendosi quali siano le aspirazioni di piante e animali:

Per capire che cosa sia la vita, che specie di aspirazione e di tensione [Streben 
und Spannung] sia la vita, la formula deve valere per l’albero e per la pianta, oltre 
che per l’animale. ‘A che cosa aspira la pianta?’ – ma qui abbiamo già inventato 
una falsa unità, che non esiste: il fatto di una crescita infinitamente molteplice [ei-
nes millionenfachen Wachsthums] con iniziative proprie, e proprie a metà, viene 
nascosto e negato, se vi poniamo davanti la grossolana unità ‘pianta’.14

Marder prontamente sottolinea il valore eversivo di tale posizione, in cui 
Nietzsche “de-idealizza la pianta e pertanto libera la differenza imprigio-

10	 FP 1885-1887, 7 [2], 8/1, p. 240: “L’uomo non è solo un individuo, ma anche la 
vita organica tutta che continua in una linea determinata”; GS 54, 5/2, p. 87: “Ho 
scoperto per me che l’antica umanità e animalità, perfino tutto il tempo dei pri-
mordi e l’intero passato di ogni essere sensibile, continua dentro di me a meditare, 
a poetare, ad amare, a odiare, a trarre le sue conclusioni”.

11	 Cfr. GS 111, p. 121: “Chi, per esempio, non riusciva a trovare abbastanza spesso 
l’‘uguale’, relativamente alla nutrizione o agli animali a lui ostili, colui che quindi 
procedeva troppo lento, troppo cauto nell’assunzione, aveva più scarsa proba-
bilità di sopravvivere di chi invece, in tutto quanto era simile, azzeccava subito 
l’uguaglianza”. 

12	 Cfr. UTU I, 18, 4/2, pp. 28-29. 
13	 Ivi, p. 28. Cfr. anche FP 1881-1882, 11 [268], 5/2, p. 429.
14	 FP 1887-1888, 11 [111], p. 261.



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 301

nata dentro tale unità concettuale”, cent’anni prima che Derrida faccia lo 
stesso in relazione all’animale15.

Ma non è tutto: per Nietzsche, infatti, “Anche la pianta è un essere che 
misura”16, un’affermazione dalle notevoli conseguenze, perché ogni essere 
che abbia una sua ‘prospettiva’ sul mondo (ed è appunto il caso delle pian-
te, come lo è degli animali e ovviamente degli umani17) giudica (“misura”, 
valuta) il mondo a partire da sé, ossia afferma se stesso e la propria volontà 
di potenza. Il misurare la realtà attraverso giudizi di valore è, nel peculia-
re naturalismo nicciano, un’esigenza connaturata alla vita stessa: “Quando 
parliamo di valori, parliamo sotto l’ispirazione, sotto l’ottica della vita: la 
vita stessa, ci costringe a stabilire dei valori, la vita stessa valuta per nostro 
tramite, quando noi stabiliamo valori”18. Secondo la Lemm, l’affermazione 
di Umano, troppo umano per la quale “Per la pianta tutte le cose sono di so-
lito ferme, eterne, ogni cosa è uguale a se stessa”19 condurrebbe all’afferma-
zione dell’egualitarismo nicciano, che potremmo definire un “egualitarismo 
della forza”. A partire dalla consapevolezza che “Nelle piante, il nutrirsi si 
basa sulla capacità di vedere le cose come uguali”20, dovremmo abituarci a 
leggere la volontà di potenza non in termini di sopraffazione, o addirittura 
distruzione, dell’altro, ma come l’affermazione di un originario rispetto ver-
so di lui, ciò che sostanzia ancora di più l’affermazione di Marder, secondo 
cui Nietzsche è un liberatore delle differenze. Per la Lemm, infatti, se è vero 
che la volontà di potenza, per esprimersi (e non può non esprimersi21), ha 
bisogno di una potenza che le resista, opponendosi ad essa22, allora la no-
zione di volontà di potenza è in sé “il riconoscimento del valore di tutti gli 
impulsi della vita, dell’alterità e della differenza”. È qui che la pianta offre un 

15	 M. Marder, op. cit., p. 43: “[Nietzsche] de-idealizes the plant and thereby liber-
ates the difference imprisoned in this conceptual unity, just as roughly a century 
after him Jacques Derrida would release packs of heterogeneous animals from the 
constraints of ‘the animal’ and multiple things from the identitarian stricture of the 
‘thing itself’”.

16	 FP 1869-1874, 19 [156], 3/3/2, p. 53.
17	 FP 1869-1874, 19 [158], 3/3/2, pp. 53-54: “Per la pianta il mondo è costituito in 

un certo modo – per noi in un altro. […] Per la pianta, il mondo intero è pianta; 
per noi, è uomo”.

18	 CI, Morale come contronatura, 5, 6/3, p. 77.
19	 UTU I, 18, 4/2, p. 28.
20	 V. Lemm, Is Nietzsche a Naturalist?, cit., p. 67: “Nutrition in the plant is based on 

its capacity to see things as equal”.
21	 Cfr. ABM 13, 6/2, p. 20: “Un’entità vivente vuole soprattutto scaricare [non seguo 

l’errata traduzione italiana “scatenare”] la sua forza [seine Kraft auslassen]”.
22	 FP 1887-888, 9 [151], p. 77: “La volontà di potenza può manifestarsi solo contro 

delle resistenze”.



302� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

paradigma per ripensare l’umano: se infatti “L’assimilazione”, così tipica del 
mondo vegetale, diviene “una strategia di autoconservazione” e “di crescita 
che procede attraverso la pluralizzazione e la differenza”23, e non per domi-
nio e imposizione violenta, allora tale procedere diviene “la caratteristica 
distintiva del più alto tipo uomo”, che, pertanto, potremmo tranquillamente 
chiamare anche “il più alto tipo di pianta uomo”24; parimenti, come afferma 
Marder riassumendo la posizione di Nietzsche, ogni nostra elevazione e spi-
ritualizzazione non è che la sublimazione del nostro sostrato vegetale, sì che, 
“Anche nelle nostre imprese più elevate, restiamo piante sublimate”25.

3. Osservazioni critiche preliminari: radicalismo aristocratico e oppo-
sizione polare

In realtà, è dubbio che Nietzsche intenda tale “liberazione delle differen-
ze” nel senso di un’emancipazione votata ad una giustizia da realizzarsi con 
l’abbattimento di millenari dogmatismi fonte di ataviche oppressioni, come 
dimostrano numerosi testi in cui si scaglia contro le “idee moderne”26 e i 
loro corollari, quali “‘libera società’, ‘basta con i padroni e con gli schia-
vi’”, la “fondazione sulla terra del regno della giustizia e della concordia”27, 

23	 V. Lemm, Is Nietzsche a Naturalist?, cit., p. 69: “On the one hand, we have as-
similation as a strategy of self-preservation which proceeds by means of the con-
stitution of the identity; on the other, we have assimilation as a strategy of growth 
which proceeds by means of pluralization and difference”.

24	 Ibidem: “Acknowledging the value of all drives of life, of otherness and differ-
ence, becomes the distinguishing feature of the higher type of human plant”. A 
conferma delle sue tesi, l’autrice cita anche questo passaggio dai FP 1884, 27 [59], 
p. 268: “L’uomo superiore avrebbe la massima pluralità degli istinti, e li avrebbe 
anche nell’intensità relativamente maggiore che può essere sopportata. In realtà: 
dove la pianta uomo si dimostra forte, si trovano potenti istinti contraddittori (per 
esempio Shakespeare), ma repressi”.

25	 M. Marder, op. cit., p. 40: “In an ironic amplification of Aristotelianism and Hege-
lianism, the vegetal capacity for nourishment, or more generally for the assim-
ilation of alterity to the same, is gradually sublimated into ideas and thoughts 
that finesse and spiritualize the strategies of incorporating the other, of feeding 
themselves on difference, and of harnessing desire for dematerialized ends. […] 
Philosophy itself becomes but the most refined and sublimated version of to 
threptikon, where the act of thinking embodies the living legacy of vegetal soul’s 
signature capacity. Even in our highest endeavors, we remain sublimated plants”.

26	 Cfr. GS 377, 5/2, pp. 300-303; ABM 44, 6/2, p. 53; AC 57, 6/3, p. 233.
27	 GS 377, 5/2, p. 300: “Non consideriamo in alcun modo auspicabile che il regno 

della giustizia e della concordia sia fondato sulla terra (perché in tutti i casi sareb-
be il regno dell’estremo livellamento e cineseria)”.



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 303

“‘parità di diritti’ e ‘compassione per ogni sofferente’”28 – tutti prodotti della 
“tendenza fondamentale a vedere nelle forme della vecchia società sino ad 
oggi esistente la causa di ogni umana miseria e fallimento; per cui la verità 
si trova felicemente capovolta!”29. Egli rifiuta la logica eminentemente rivo-
luzionaria del “capovolgimento” in quanto logica dell’aut-aut tra il dovere 
di cancellare le consolatorie ma ormai insostenibili venerazioni metafisiche, 
oppure noi stessi: entrambi gli atteggiamenti, ai suoi occhi, sono autentica-
mente nichilisti30 e, in quanto tali, esclusi dall’orizzonte del suo pensiero. 
Il quale è invece sotteso da una logica dell’opposizione polare (Gegensatz) 
fondata sull’et-et: ‘liberazione’, per Nietzsche, significa sempre recuperare 
(e difendere) la relazione, perduta o alterata, dell’umano con lo sfondo dioni-
siaco della realtà, con la “natura” e l’“Uno originario (Ur-Ein)”31. Il recupero 
consapevole di questa relazione (che in realtà non può mai recidersi) assume 
in Nietzsche molte maschere, quali appunto la rivalutazione del vivente non-
umano (pianta e animale32), del corpo, della sessualità come trama del reale 
che si rinnova nel tempo33. Ciascuna di esse ha valore solo nella sua relazione 
allo sfondo originario, al dionisiaco: una relazione tesa e dinamica, quale 
del resto è il dionisiaco stesso, come è descritto nel fondamentale Tentativo 
di autocritica premesso alla seconda edizione della Nascita della tragedia: 
“[Dioniso è il] Dio-artista (…) che, creando mondi, si libera dall’oppressione 
della pienezza e della sovrabbondanza, dalla sofferenza dei contrasti in lui 
compressi” in quanto è l’“essere più sofferente, più contrastato, più ricco 
di contraddizioni, che sa liberarsi solo nell’illusione” di una “metafisica da 
artisti”34. Creare e distruggere, vita e morte, salute e malattia, verità ed erro-
re, individuo e specie (o natura): Dioniso, l’unica emancipazione possibile, 
è questo insieme di indispensabili relazioni polari, tra le quali, inevitabil-
mente, vi sarà quella tra gioia/ebbrezza e sofferenza. Di contro alle tenden-
ze tanto democratiche quanto radicali del nostro tempo, che, nel loro voler 
raddrizzare i torti e spazzar via i dogmatismi del passato, ricercano sempre 
“il benessere” come “eliminazione della sofferenza”, Nietzsche riafferma in-

28	 ABM 44, 6/2, p. 53.
29	 Ibidem.
30	 GS 346, 5/2, pp. 247-248: “‘O cancellate le vostre venerazioni oppure – voi stes-

si!’ Quest’ultima cosa sarebbe il nichilismo, ma non sarebbe anche la prima – il 
nichilismo?”.

31	 NT 1, 3/1, p. 23.
32	 Cfr. V. Lemm, Nietzsche’s Animal Philosophy. Culture, Politics, and the Animality 

of the Human Being, Fordham University Press, New York 2009.
33	 CI, Antichi, 4, 6/3, pp. 151-152.
34	 NT, Tentativo, 5, 3/1, p. 9.



304� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

vece “la disciplina formativa del grande dolore” come unica Bildung capace 
d’impartire all’umanità lezioni sulla vera grandezza:

La disciplina formativa del dolore, del grande dolore – non sapete voi che 
soltanto questa disciplina ha creato fino ad oggi ogni eccellenza umana? Quel 
tendersi dell’anima nella sventura, per cui si educa la sua forza, il suo brivido 
allo spettacolo della grande rovina, la sua ingegnosità e valentia nel sopportare, 
nel perseverare, nell’interpretare, nell’utilizzare la sventura, e tutto quanto in 
profondità, mistero, maschera, spirito, astuzia, grandezza a essa toccò in dono 
– non lo ricevette forse in mezzo ai dolori e alla disciplina plasmatrice del 
grande dolore?35

4. Osservazioni critiche circa l’‘egualitarismo della forza’: una diversa 
interpretazione della filosofia delle piante di Nietzsche

Alla luce di ciò, ad una lettura più approfondita molti dei passaggi citati 
in Marder e Lemm appaiono veicolare un significato diverso. Anzitutto, 
quando Nietzsche sottolinea il legame tra le piante e l’uguaglianza perfet-
ta36, lo fa in modo negativo: come sottolinea subito dopo il testo, “solo l’e-
sperienza foggiata attraverso la più alta scienza contraddice questa opinio-
ne [=“che ci siano cose uguali”]”. La positività della pianta, qui, riecheggia 
le “lodi” fatte da Nietzsche alla Legge di Manu come codice morale di 
invenzione aristocratica capace di fissare norme comportamentali e sociali 
dalla durata millenaria, ciò che però in realtà è una forma di scadimen-
to della volontà di potenza, proprio perché conduce alla fossilizzazione 
della natura di incessante sperimentalismo propria alla realtà in generale, 
dunque anche alla storia37. Tale fissità, anziché innalzare la volontà di po-

35	 ABM 225, 6/2, p. 149. A conferma della presente rilettura critica in chiave inattua-
le-aristocratica del radicalismo e del significato dell’emancipazione in Nietzsche, 
così prosegue il testo (ibidem): “Nell’uomo creatura e creatore sono congiunti 
[…] comprendete voi questa antitesi [Gegensatz]? E che la vostra pietà è per la 
‘creatura nell’uomo’, per ciò che deve essere modellato, infranto, fucinato, puri-
ficato, smembrato, riarso, arroventato, per ciò che necessariamente non può non 
soffrire, che deve soffrire? E la nostra pietà […] a chi è rivolta la nostra opposta 
pietà, quando essa si difende dalla pietà vostra come dal peggiore di tutti gl’infrol-
limenti e debolezze?” 

36	 Cfr. supra, la nota 19.
37	 Cfr. il duro e lungo testo di FP 1888-1889, 14[203], 8/3, pp. 174-175: “Critica di 

Manu: Riduzione della natura alla morale: uno stato di punizione dell’uomo; non 
ci sono effetti naturali – la causa è il brahman. Riduzione dei moventi umani alla 
paura del castigo e alla speranza del premio: cioè alla paura della legge che tiene 



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 305

tenza, la fa disseccare, ed è sorprendente come né la Lemm né Marder si 
avvedano della contraddizione intrinseca tra l’aspetto fisso ed egualitario, 
proprio alla pianta secondo Nietzsche, ed un paradigma che si vorrebbe 
emancipatorio e liberatorio nei confronti della potenza. Anche nell’afo-
risma 111 di Gaia scienza la capacità dei viventi di cogliere rapidamente 
l’elemento di uguaglianza è un’astuzia legata alla sopravvivenza, non certo 
una vera qualità (tantomeno di carattere aristocratico)38. Soprattutto, se è 
vero che, come afferma il citato frammento 9 [151], “La volontà di po-
tenza può manifestarsi solo contro delle resistenze”, ciò che compare sin 
dai livelli più bassi ed elementari del vivente (Nietzsche fa l’esempio del 
“protoplasma”)39, è anche vero che l’assimilazione non sembra essere quel 
processo pacifico, e tantomeno egualitario, che invece emerge dall’analisi 
di Lemm e Marder, ma qualcosa volto a “voler sopraffare […], un model-
lare e un rimodellare, finché il vinto sia passato interamente sotto il potere 
dell’aggressore, accrescendolo”40. Se nelle piante si ha effettivamente as-
similazione dell’uguale, risalendo la gerarchia di valore (dalla pianta all’a-

in pugno le due cose […]. Si deve vivere in assoluta conformità alla legge: ciò che 
è ragionevole viene fatto perché è comandato; l’istinto conforme a natura viene 
soddisfatto perché lo ha prescritto la legge. È questa una scuola d’istupidimento: 
in un tale istituto d’incubazione per teologi […], i ciandala [=membri delle caste 
inferiori] devono avere avuto per sé l’intelligenza e anche una natura interessante. 
Essi erano gli unici che avessero accesso alla vera fonte del sapere, l’empiria 
[…]. Manca la natura, la tecnica, la storia, l’arte, la scienza”. Si noti la vicinanza 
del brano (specie l’ultima frase) e quanto affermato in UTU I, 18 (cfr. supra, la 
nota 19), per cui “l’esperienza foggiata attraverso la più alta scienza contraddi-
ce” l’“opinione” dell’uguaglianza assoluta incarnata dalla pianta. Per la critica a 
Manu, cfr. anche GM III, 17, 6/2, p. 372; C. Chiurco, Il risentimento in Nietzsche: 
malattia cura emozione, in L.M. Napolitano Valditara (a cura di), Curare le emo-
zioni, curare con le emozioni, Mimesis, Milano-Udine 2020, pp. 135-166.

38	 Cfr. supra, la nota 11.
39	 FP 1887-1888, 9 [151], 8/2, p. 77: “La volontà di potenza può manifestarsi solo 

contro delle resistenze [Wiederständen]; cerca quel che le si contrappone – questa 
la tendenza originaria del protoplasma, quando mette fuori pseudopodi e si tasta 
intorno”.

40	 Ibidem: “L’appropriazione [Aneignung] e l’assimilazione [Einverleibung] è an-
zitutto un voler sopraffare [Überweltigen-wollen], un formare, un modellare e 
un rimodellare [ein Formen u<nd> An- und Umbilden], finché il vinto sia pas-
sato interamente sotto il potere dell’aggressore, accrescendolo [bis endlich das 
Überwältigte ganz in die Macht des Angreifers übergegangen ist u<nd> densel-
ben vermehrt hat]. – Se quest’assimilazione [Einverleibung: la traduzione italiana 
riporta “aggressione”] non riesce, la struttura si sfascia; e la dualità [Zweiheit] 
appare come conseguenza della volontà di potenza”. Si noti l’assonanza col testo 
di ABM 225 (cfr. supra, la nota 35).



306� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nimale, dall’animale all’uomo) l’espandersi della potenza implica sempre 
più un’assimilazione del diverso; un’alterità che, al massimo grado della 
complessità della potenza, ossia l’umano, non è più solo esterna, ma anche 
(anzi, soprattutto) interna. Questa differenza tra pianta e umano corrispon-
de ad una “differenziazione di valore”, dunque di possibilità di esprimere 
potenza, tra i due, limitata nella prima, sempre accrescentesi nel secondo. 
All’internalizzazione della differenza (costitutiva in noi umani) corrispon-
de la progressiva interiorizzazione della lotta, come dimostra, tra gli altri, 
il testo integrale del citato41 frammento 27 [59] del 1884: 

L’uomo, al contrario dell’animale [im Gegensatz zum Thier], ha allevato 
dentro di sé una massa di istinti e impulsi antagonistici [gegensätzlicher]: me-
diante questa sintesi [Synthesis] è signore della terra [Herr der Erde]. Le mo-
rali sono l’espressione di gerarchie [Rangordnungen], localmente delimitate, 
in questo molteplice mondo degli istinti: sicché l’uomo non va in rovina per 
le loro contraddizioni. Dunque, un istinto come padrone, il suo contrario inde-
bolito, raffinato, come impulso che fornisce lo stimolo per l’attività dell’istinto 
principale. L’uomo superiore avrebbe la massima pluralità degli istinti, e li 
avrebbe anche nell’intensità relativamente maggiore che può essere sopportata. 
In realtà: dove la pianta uomo si dimostra forte, si trovano potenti istinti con-
traddittori (per esempio Shakespeare), ma repressi.42

Tanto più il processo di assimilazione del diverso sarà riuscito, tanto 
migliore sarà la gerarchia di valori risultante, e tanto più intensa sarà la 
manifestazione della volontà di potenza. Nel passaggio da forme sem-
pre anche socialmente esteriorizzate di tale gerarchia (manifestantesi 
cioè anche come gerarchie sociali e forme di oppressione dell’uomo 
sull’uomo, l’animale e la natura) a forme sempre più, o esclusivamente, 
interiorizzate della stessa (vale a dire, come pura “differenziazione di 
valore” di tipo culturale, cioè della capacità dell’essere umano di creare 
nuovi sistemi di valori)43, ciò che deve permanere, tuttavia, è appunto 

41	 Cfr. supra, la nota 24.
42	 FP 1884, 27 [59], 7/2, pp. 267-268.
43	 È questo, in estrema sintesi, il senso del complesso e celebre aforisma 257 di Al di 

là del bene e del male, 6/2, p. 195: “Ogni elevazione del tipo “uomo” è stata, fino 
a oggi, opera di una società aristocratica – e così continuerà sempre ad essere: di 
una società, cioè, che crede in una lunga scala gerarchica e in una differenziazione 
di valore [Werthverschiedenheit] tra uomo e uomo, e che in un certo senso ha biso-
gno della schiavitù. Senza il pathos della distanza, così come nasce dalla incarnata 
diversità delle classi, dalla costante ampiezza e altezza di sguardo con cui la casta 
dominante considera sudditi e strumenti, nonché dal suo altrettanto costante eser-
cizio nell’obbedire e nel comandare, nel tenere in basso e a distanza, senza questo 



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 307

tale “differenziazione”, giacché non è sufficiente creare il proprio siste-
ma di valori o modo di essere (com’è per le odierne forme di autodeter-
minazione dell’identità), ma occorre anche imporlo con successo nella 
contrapposizione agonale. L’uomo, che già possiede tale contrapposi-
zione dentro di sé come “massa di istinti e impulsi antagonistici”, è an-
che l’essere che, più di ogni altro, la ricerca: il rispetto della pluralità, 
della diversità e dell’alterità – la logica dell’et-et – è dunque finalizzato 
a che possa svilupparsi l’antagonismo spiritualizzato secondo un ideale 
di paidèia agonale, in cui la lotta interiore ha certamente il primato su 
quella esteriore44. È l’idea dell’opposizione polare, fondamentale per la 
volontà di potenza, dunque alla vita stessa, senza la quale “la struttura 
si sfascia”. Affinché ciò non accada, nell’umano – esattamente al con-
trario del mondo vegetale – la potenza deve seguire una logica di accre-
scimento: l’uomo è chiamato a spingere all’estremo la “massa di istinti 
e impulsi antagonistici” che egli è, divenendo “un campo di battaglia 
per quelle antitesi [ein Kampfplatz für jene Gegensätze]”45 in una sorta 
di imitatio Dionysii46, giacché Dioniso è appunto l’“essere più sofferen-
te, più contrastato, più ricco di contraddizioni [Gegensätzlichsten]”47: 
solo così, imitando il divino artefice, insieme “creatore” e “creatura” 
in opposizione polare48, l’uomo potrà davvero farsi creatore di mondi. 
Questo non rende l’uomo ‘migliore’ degli animali (e delle piante), ma 

pathos non potrebbe neppure nascere quel desiderio di un sempre nuovo accrescersi 
della distanza all’interno dell’anima stessa, l’elaborazione di condizioni [Zustände] 
sempre più elevate, più rare, più lontane, più cariche di tensione, più vaste, insomma 
l’innalzamento appunto del tipo ‘uomo’, l’assiduo ‘autosuperamento dell’uomo’, 
per prendere una formola morale in senso sopramorale”.

44	 Th. Fossen, op. cit., p. 305: “Internalization of the struggle for power”. Cfr. anche 
infra, la nota seguente.

45	 GM I, 16, 6/2, p. 276: “I due valori antitetici [entgegengesetzen] ‘buono e cat-
tivo’, ‘buono e malvagio’ hanno sostenuto sulla terra una terribile lotta durata 
millenni; e per quanto possa essere certo che da un pezzo il secondo valore 
è prevalso sul primo, ancor oggi non mancano luoghi in cui si continua con 
esito incerto a combattere questa battaglia. Si potrebbe persino dire che nel 
frattempo essa si è portata sempre più in alto e che appunto è divenuta sempre 
più profonda, sempre più spirituale: sicché oggi non esiste forse alcun segno 
più determinante della ‘natura superiore’, della natura più spirituale, che essere 
scissi nel senso che si è detto ed essere ancora realmente un campo di battaglia 
per quelle antitesi”.

46	 Cfr. ABM 295, 6/2, pp. 227-228.
47	 Cfr. supra, la nota 34.
48	 Cfr. supra, la nota 35: “Nell’uomo creatura e creatore sono congiunti […] com-

prendete voi questa antitesi [Gegensatz]?”



308� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

diverso sì, o meglio, per usare le parole dello stesso Nietzsche, “un ani-
male” – ed una pianta, potremmo aggiungere – “interessante”49. È chia-
ro tuttavia come, in questo processo di “differenziazione di valore” che 
coinvolge la totalità del vivente – di cui la pianta fa certamente parte, e 
questo è sicuramente un merito da ascrivere a Nietzsche (che peraltro 
lo condivide con Goethe)50 –, e che vede indubbiamente l’umano alla 
sua sommità, la pianta si trovi fatalmente abbastanza in basso, fornendo 
un contributo modesto al compito fondamentale dell’allevamento di un 
tipo superiore. Si può anzi definirlo un compito più strumentale che al-
tro, in cui il senso della pianta risiede nel farsi superare: come l’umano 
deve superare la modalità di manifestazione della potenza che è l’ani-
male51, a fortiori dovrà prima aver superato la debole manifestazione 
della potenza che è propria al vegetale, la cui incapacità di assimilare 
il diverso, ma solo l’uguale, non può dunque essergli ascritta a merito, 
come erroneamente fa Lemm, e non può rappresentare un modello per 
ripensare l’umano.

49	 GM I, 6, 6/2, p. 256.
50	 Non vi è, purtroppo, lo spazio per discutere delle similitudini tra la riflessione 

sulle piante di Goethe e quella nicciana; mi limito ad osservare come la prima 
si fondi sui due concetti fondamentali di “polarità” e “accrescimento”. Cfr. 
J.W. Goethe, Erläuterung zu dem aphoristischen Aufsatz “Die Natur”, in Id., 
Die Schriften zur Naturwissenschaft, a cura di D. Kuhn, I, 9, Hermann Bölaus, 
Weimar 1954; tr. it. di B. Maffi, Spiegazione del frammento “La natura”, in 
La metamorfosi delle piante e altri scritti sulla scienza della natura, tr. it. di 
B. Groff, B. Maffi, S. Zecchi, a cura di S. Zecchi, Guanda, Milano 2017, p. 
155: “L’intuizione delle grandi ruote motrici della storia: i concetti di polari-
tà [Polarität] e di graduale accrescimento [Steigerung], quella inerente alla 
materia in quanto materialmente pensata, questo invece alla materia in quan-
to la pensiamo spiritualmente; quella in un incessante attirarsi e respingersi, 
questo in un’irrefrenabile spinta ascensionale. Ma, poiché la materia non può 
esistere e operare senza lo spirito, o lo spirito senza la materia, ne segue che 
anche la materia potrà superarsi e, a sua volta, lo spirito non si precluderà mai 
l’attrazione e repulsione, come solo è in grado di concepire chi abbia separato 
abbastanza per poter ricongiungere, e abbastanza ricongiunto per poter di nuo-
vo separare”. Eccezioni alla scarsa letteratura critica sull’influenza della Na-
turwissenschaft goethiana su Nietzsche sono F. Ulfers, M. Cohen, Nietzsche’s 
Ontological Roots in Goethe’s Classicism, in P. Bishop (a cura di), Nietzsche 
and Antiquity: His Reaction and Response to the Classical Tradition, Camden 
House, Rochester (NY) 2004, pp. 425-440; A.K. Jensen, Goethe’s Steigerung, 
Nietzsche’s Agon, and Contemporary Public Health Assumptions, in “Esteti-
ca. Studi e ricerche”, 13, n. 3, 2023, pp. 589-604. 

51	 Nel brano riportato supra, alla nota 42, l’espressione (a mio avviso volutamente 
ambigua) “al contrario dell’animale [im Gegensatz zum Thier]”, può infatti essere 
intesa nel senso dell’antagonismo tra l’umano e l’animale.



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 309

5. Ancora intorno alla disuguaglianza: la filosofia del giardino di Nietzsche

Come nel caso della pianta, il tema del giardino nel pensiero di Nietzsche 
ha ricevuto una scarsa attenzione dagli studiosi, con l’eccezione di un no-
tevole studio di Gary Shapiro, recentemente tradotto anche in italiano52. La 
riflessione di Nietzsche sul giardino storicamente determinato (non, cioè, 
sul giardino come metafora, sebbene anch’esso sia presente nella sua ope-
ra53) conferma, ancora una volta, la logica impositiva e disuguale sottesa 
alla “differenziazione di valore”, quale si mostra stavolta nell’attività for-
matrice dell’uomo sulla natura.

Si è visto come Nietzsche affermi la necessità della “disciplina forma-
tiva del grande dolore” come l’unica in grado “fino ad oggi” di “creare 
ogni eccellenza umana”54. Tematicamente, si tratta di un passo affine al 
celebre aforisma 290 della Gaia scienza, in cui si tratta dell’“arte grande 
e rara” del “‘Dare uno stile’ al proprio carattere [Seinem Charakter ‘Stil 
Geben’]”55. Non solo, come nota giustamente Shapiro56, le sole ‘arti’ ad 
essere nominate in questo famoso testo sono di carattere architettonico (di 
edifici o paesaggi: “costruire palazzi e sistemare giardini”)57, ma anche, 
nell’aforisma immediatamente successivo, intitolato e dedicato a Genova 
– città in cui Nietzsche notoriamente risiedette e che fu per lui teatro di pro-
fonde riflessioni, oltre che il luogo di inizio della stesura dello Zarathustra 
– si indugia a lungo nella descrizione delle “case edificate e abbellite per 
i secoli”58 (di contro al “modo in cui sono costruite le città del Nord”, os-
sequioso verso “la legge e il piacere della legalità universalmente diffuso, 
nonché l’obbedienza”59). Un altro elemento di raccordo tra i due aforismi 
è il senso di indeterminatezza e lontananza, che nell’aforisma 290 si ma-
nifesta in forma nebulosa come una “funzione prospettica”, un “accennare 
ad altro, a qualcosa di lontano e di incommensurabile”60, per poi chiarirsi 

52	 Cfr. G. Shapiro, Earth’s Garden-Happiness: Nietzsche’s Geoaesthetics of the 
Anthropocene, in “Nietzsche-Studien”, 42, n. 1, 2013, pp. 67-84; tr. it. di A. Ma-
grone, La gioia del giardino terrestre. Nietzsche e la geoestetica dell’antropoce-
ne, in “Logoi.ph”, 10, 2024, pp. 28-42.

53	 Ivi, pp. 31-32, nota 10. La metafora del giardino nello Zarathustra è indagata ivi, 
pp. 31-34.

54	 Cfr. supra, la nota 35.
55	 GS 290, 5/2, pp. 195.
56	 G. Shapiro, op. cit., p. 38.
57	 GS 290, 5/2, p. 196 (corsivo mio).
58	 GS 291, 5/2, p. 196.
59	 Ivi, p. 197.
60	 GS 290, 5/2, p. 195.



310� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nel successivo, il 291, dominato da “una complessa dinamica tra il delimi-
tato e l’illimitato”61. Qui la visione dall’alto della città, che degrada dalle 
ripide colline al mare – già di per sé un riunire il molteplice in unità sotto 
un vivente, compiaciuto dominio esercitato con lo sguardo62 – culmina in 
un’affermazione trionfale della volontà di potenza:

Questa intera contrada trabocca di questo magnifico, insaziabile egoismo 
che gode del possesso e della preda; e come questi uomini non riconoscevano 
nessun confine nella lontananza [in der Ferne keine Grenze anerkannten] e, 
nella loro sete di cose nuove, instaurarono un mondo nuovo accanto all’antico, 
così anche in patria ognuno continuava a ribellarsi contro l’altro ed escogitava 
un modo per esprimere la sua superiorità e per interporre tra sé e il suo vicino la 
sua personale infinitudine [Unendlichkeit]. Ognuno riconquistava ancora una 
volta per sé la sua patria, soggiogandola con i suoi pensieri architettonici e 
trasformandola, per così dire, nella delizia della sua casa.63

Se mai è presente in Nietzsche un ‘egualitarismo della forza’, esso, in questa 
sua paradigmatica descrizione, mostra tratti ben diversi da quelli visti in pre-
cedenza: non solo è valido rigorosamente solo tra i forti, e per essi, ma appare 
manifesto come l’assolutamente libero fluire degli opposti antagonismi tra le 
forze – le diverse volontà di potenza – non costituisca un fine e un valore in 
sé, in quanto esso è sempre finalizzato alla costruzione di gerarchie di valori, 
cioè di una cultura. Certo, ciascuno di questi “uomini arditi e signori di sé 
[selbstherrlicher]” fa di se stesso un’opera d’arte (si autodetermina, diremmo 
oggi, conquistando una patria dello spirito che possa davvero chiamare sua) at-
traverso “la disciplina vincolante dello stile”64: ma l’antagonismo tra le singole 
forme della volontà di potenza – tra ognuno di questi “uomini arditi e signori 
di sé” e “il suo vicino” (seinen Nachbar: non sfugga la citazione ad uso voluta-
mente anti-evangelico del termine) – non si esaurisce in se stesso, bensì porta 
alla “costruzione di palazzi e alla sistemazione di giardini” (aforisma 290), a 
“case edificate e abbellite per i secoli e non per l’ora fuggitiva” (aforisma 291), 
si volge insomma ad un’opera di eternizzazione per e attraverso la forma.

61	 G. Shapiro, op. cit., p. 35.
62	 GS 291, 5/2, pp. 196-197: “Mi sono guardato per un bel pezzo questa città, le sue 

villette e i parchi e la vasta cerchia delle sue colline e i declivi abitati; e devo dire 
infine che vedo volti di generazioni scomparse – questa contrada è disseminata di 
simulacri di uomini arditi e signori di sé. […] Vedo sempre l’uomo che costruisce 
far riposare il suo sguardo su tutto quanto gli è stato edificato intorno, lontano e 
vicino, e così pure sulla città, sul mare e sui contorni delle montagne, ed esercitare 
con questo sguardo il suo potere e il suo dominio”.

63	 Ivi, p. 197 (corsivo mio).
64	 GS 290, 5/2, p. 196.



C. Chiurco - Dalla peculiarità della pianta alla filosofia del giardino� 311

Tutto questo ci riporta, ancora una volta, all’opposizione polare, di cui 
stavolta protagonista è il giardino. Nel 1880, durante il soggiorno genovese, 
Nietzsche lesse il Cicerone di Burkchardt, in cui si “contrappone il debole, 
moderno gusto inglese per i ‘viali storti, le mitrie, le cineserie, le capanne di 
paglia, i castelli in rovina, le cappelle gotiche e così via’ alla ‘grande, sinotti-
ca, simmetrica divisione degli spazi con carattere determinato’ del giardino 
all’italiana”65, esaltando il secondo e condannando il primo come “esempio 
eclatante di sentimentalismo moderno, intendendo il sentimentalismo come 
il progetto di confondere i confini tra natura e arte”66. Il sentimentalismo è 
appunto una deliberata “confusione dei confini”, ossia un negare la “differen-
ziazione di valore” (proprio come l’“egualitarismo della forza” sostiene che 
Nietzsche rifiuti ogni tipo di imposizione e di dominio), è “l’illusione della 
continuità e della fusione”67 analoga al pensare che “la capacità delle piante 
di vedere le cose come uguali” costituisca il vero senso dello Streben della 
volontà di potenza, laddove ne è propriamente solo l’inizio temporale. L’au-
tentica cultura come risultato di tale Streben, invece, è analoga al giardino 
all’italiana, i cui autori “riconoscono apertamente la loro attività formativa e 
costruttiva, benché si protendano verso orizzonti lontani”68. Questa lettura è 
avallata dalla presenza, nel testo, dell’opposizione polare vicino-lontano (e an-
che noto-ignoto, patrio-straniero), che si manifesta nel “non riconoscere”, da 
parte dell’uomo che è “signore di sé”, “nessun confine nella lontananza” (al 
punto da considerarsi “infinitudine”!) – ma tale non-riconoscimento avviene 
solo nella propria attività auto-formativa e auto-costruttiva, ossia auto-delimi-
tativa, e si incarna nei suoi “pensieri architettonici”, cioè in edifici e giardini, 
per loro natura definiti nello spazio e nel tempo. È solo nella relazione e nella 
tensione tra i due poli – vicino e lontano, limitato e immane, finito e infinito, 
“il mare, l’avventura e l’Oriente”69 e gli spazi delimitati (verdi e no) – che il 
senso e lo ‘scopo’ stesso del mondo si riassume e insieme si esprime. Identico 
senso (e la medesima opposizione) manifesta la ‘natura’ (!) stessa del giardino 
all’italiana, in quanto l’effetto complessivo di questa straordinaria invenzione 
– afferma Burckhardt, pedissequamente seguito da Nietzsche – non è dato solo 
dalla “grande, sinottica, simmetrica divisione degli spazi con carattere deter-
minato”, ma dalla relazione tra essa e la natura spontanea (quella vera, non 
quella addomesticata del giardino all’inglese): “Burckhardt riconosce, come si 

65	 G. Shapiro, op. cit., p. 36. Cfr. J. Burckhardt, Der Cicerone, Kröner, Stuttgart 
1964, pp. 379-380; FP 1879-1881, 6 [22], 5/1, p. 475.

66	 G. Shapiro, op. cit., p. 37.
67	 Ibidem.
68	 Ibidem.
69	 GS 291, 5/2, p. 197.



312� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

evince nella citazione di Nietzsche, che l’effetto del giardino italiano è accre-
sciuto dalla vista della natura libera al di là dei suoi confini”70. Analogamente, 
nell’aforisma 291 l’effetto delle “case edificate e abbellite per i secoli e non per 
l’ora fuggitiva”, delle “villette e dei parchi” – cioè degli spazi e della natura 
(umana e no) auto-delimitati dall’autentica volontà di potenza – di Genova è 
amplificato dalla vista degli spazi e della natura via via più illimitati e sponta-
nei, in un crescendo che inizia con “le colline” per proseguire con i “contorni 
delle montagne intorno” e si conclude col “mare”, manifestazione del lontano 
e dell’illimitato per eccellenza.

6. Conclusione: la pianta come paradigma dell’addomesticamento o 
dell’allevamento?

In conclusione, si può affermare che in Nietzsche sia senza dubbio pre-
sente una rivalutazione del mondo delle piante nella sua specificità e concre-
tezza. Egli valuta in positivo il loro diverso modo di nutrirsi e di percepire 
il mondo: ne è segno il loro accoglimento all’interno dell’universo di ac-
crescimento della volontà di potenza. Tuttavia, vedere in ciò addirittura un 
percorso alternativo (e il solo realmente corretto) nella lettura del significato 
dell’autoaffermazione della volontà di potenza medesima, in senso radical-
mente egualitario e assolutamente non impositivo, sì che la pianta diviene 
un punto di partenza per ripensare l’umano, va contro il testo nicciano, non 
solo in generale, ma anche in relazione a ciò che afferma sul mondo vege-
tale. Non solo, infatti, la pianta viene vista come un modo ancora iniziale 
dell’autoaffermarsi della volontà di potenza, in quanto pura assimilazione 
dell’uguale, ma sia il suo utilizzo nella filosofia del giardino (dove essa è 
certamente piegata alla creazione artistica umana), sia il significato del giar-
dino stesso, ribadiscono la “differenziazione di valore” in chiave disuguale 
e impositiva. È quindi, la pianta, certamente parte dell’allevamento del tipo 
umano superiore, ma proprio per questo costui può servirsene (e sacrificarla) 
nel suo agone interiorizzato lungo il percorso della propria imitatio Dionysii.

70	 G. Shapiro, op. cit., pp. 36-37. Anche l’aforisma 290 si conclude con la medesi-
ma opposizione polare, tra le “nature forti e dominatrici”, che si autodelimitano 
imponendosi “la disciplina vincolante dello stile”, e la cui attività creatrice risulta 
in una “natura [sia interna che esterna ad essi] stilizzata” e “vinta e ridotta in 
servitù”, e i “caratteri deboli”, i quali “mirano sempre a plasmare o interpretare – 
selvaggiamente, arbitrariamente, fantasticamente, disordinatamente, sorprenden-
temente – se stessi e quanto li circonda come libera natura” (GS 290, 5/2, p. 196). 




