DALLA PECULIARITA DELLA PIANTA
ALLA FILOSOFIA DEL GIARDINO

Per una lettura critica del pensiero vegetale
di Nietzsche

Carlo Chiurco

Abstract

A re-appreciation of plants can be definitely found in Nietzsche’s philosophy, as the
works of Michael Marder and Vanessa Lemm point out. He positively evaluates their pe-
culiar way of nourishing and their perception of the world, as his recognition of their
belonging to the sphere of the will to power clearly shows. However, to state that plants’
marked egalitarianism constitutes an alternative — indeed, the correct — path to the self-ex-
pression of a will to power finally deprived of subjugation and dominion, goes against
Nietzsche’s intentions, both overall and concerning what he says about plants. Such egal-
itarianism indeed exists, but in fact simply marks the very beginning of the long march of
the will to power towards self-affirmation, its initial and primitive phase, whereas the way
Nietzsche employs plants in his philosophy of garden, as well as the meaning of the art of
gardening, restates the central position enjoyed by value distinction from the point of view
of inequality and imposition. Therefore, while in Nietzsche plants take definitely part in
the broader process of “breeding” the superior human nature, it is precisely for this reason
that they can be employed and sacrificed along the path leading the latter to achieve full
identification with the infinite creativity of the Dionysian.

Keywords: Nietzsche; Plants; Will to Power; Equality; Inequality; Polarity.

1. Introduzione

Sin dal principio, la riscoperta e rivalutazione del mondo vegetale come
soggettivita a sé stante ha manifestato un carattere potentemente antime-
tafisico: ad esempio, il secondo capitolo dell’importante testo di Micha-
el Marder' si intitola The Body of the Plant; or, The Destruction of the

1 Cfr. M. Marder, Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life, Columbia Univer-
sity Press, New York 2013.

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 297-312
* DOI: 10.7413/2036-9484098



298 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Metaphysical Paradigm®. Non deve percio sorprendere che alcuni autori
— come lo stesso Marder e Vanessa Lemm?® — abbiano chiamato in causa
Nietzsche come precursore della plant philosophy. Sebbene quantitativa-
mente marginali rispetto al prolifico ambito degli studi nicciani, queste
rivendicazioni sono interessanti sia per 1’interpretazione complessiva che
offrono di Nietzsche come precursore del radicalismo contemporaneo, sia
perché sottolineano come la sua rivalutazione delle piante non sia affatto
antropocentrica (volta cio¢ a riconoscere anche nelle piante la presenza
di quelle facolta, come conoscenza o memoria, tradizionalmente attribuite
all’umano), bensi le valorizzi a partire dalle loro peculiarita distintive. Esse
inoltre fanno parte, assieme al mondo animale, del suo progetto di rinatu-
ralizzazione dell’uomo?, in un naturalismo sui generis® che rigetta ogni de-
terminismo e meccanicismo alla luce di una concezione del vivente come
soggettivita essenzialmente creativa. La pianta, in altre parole, diviene un
modello per ripensare "'umano.

Tuttavia, se ¢ indubbio che tale concezione costituisca uno dei pilastri
del pensiero di Nietzsche, rileggerlo nell’ottica dell’egualitarismo del no-
stro tempo (e delle molte forme di radicalismo che lo abitano), in chiave
anarco-comunista o di democrazia radicale nel solco di un percorso te-
orico il cui indubbio capostipite ¢ Deleuze®, come appunto fanno le due
interpretazioni citate, presenta aspetti problematici, che si riflettono ine-
vitabilmente anche sul significato della filosofia delle piante di Nietzsche
e sul ruolo che il mondo vegetale svolge in essa. Riprendendo una di-
stinzione chiave di Crepuscolo degli idoli, se Marder e Lemm vedono la
pianta in positivo, come esempio di un possibile allevamento dell’'umano
verso tipi spiritualmente superiori, e non di addomesticamento’, & anche

2 Ivi, pp. 54-66.

3 V. Lemm, Is Nietzsche a Naturalist? Or How to Become a Responsible Plant, in
“Journal of Nietzsche Studies”, 47, n. 1, 2016, pp. 61-80.

4 ABM 230, 6/2, p. 157: “Ritradurre I’uomo nella natura”.

5 1l problema del naturalismo di Nietzsche ¢ molto dibattuto dalla critica. Oltre
al citato saggio della Lemm, che verra discusso in questo articolo, possiamo ri-
cordare almeno B. Leiter, Nietzsche's Naturalism Reconsidered, in K. Gemes, J.
Richardson (a cura di), The Oxford Handbook on Nietzsche, Oxford University
Press, Oxford 2013, pp. 576-598 (questo testo ¢ il bersaglio polemico del saggio
della Lemm); Ch.J. Emden, Nietzsche's Naturalism. Philosophy and the Life Sci-
ences in the Nineteenth Century, Cambridge University Press, Cambridge 2014;
H. Heit, Naturalizing Perspectives. On the Epistemology of Nietzsche's Experi-
mental Naturalizations, in “Nietzsche-Studien”, 45, n. 1, 2016, pp. 56-80.

6  Peruna critica a tale interpretazione cfr. C. Chiurco, Europa trasfigurata. Per una
filosofia della potenza tra Nietzsche e Guardini, ETS, Pisa 2002, pp. 60-67.

7 Cfr. CI, Quelli che ‘migliorano’, 2, 6/3, pp. 89-90.



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 299

possibile mostrare come, agli occhi di Nietzsche, essa costituisca piut-
tosto un esempio da non seguire. Dopo aver presentato il senso positivo
che la pianta assume in Nietzsche nell’ottica dell’egualitarismo radicale
di Marder e Lemm, proseguird (utilizzando anche la sua filosofia del-
le piante) mostrando come tale lettura fraintenda il radicalismo aristo-
cratico, dunque fatalmente anti-egualitario, di Nietzsche?®, incentrato su
una logica polare che rispecchia la ritmica fondamentale dionisiaca del
distruggere e del creare, e ridimensionando ruolo e significato del mon-
do vegetale, che non puo essere un modello per gli umani. Concludero
I’analisi con dei cenni alla filosofia nicciana del giardino, dove, accanto
ad una natura indubbiamente ‘liberata’, si giustifica anche una natura as-
servita proprio nel dar forma al mondo vegetale come espressione della
superiore capacita creativa dell’umano.

2. La filosofia delle piante di Nietzsche come ‘egualitarismo della forza’
nella lettura ‘emancipatoria’di Marder e Lemm

Nella loro interpretazione, Marder e Lemm fanno combaciare la riva-
lutazione del mondo vegetale ¢ la filosofia delle piante, che sono indub-
biamente presenti in Nietzsche, con un progetto emancipatorio radicale.
Le piante sembrano presentare alcuni vantaggi rispetto all’essere umano,
come il possesso di memoria senza coscienza (Nietzsche cita I’esempio
della mimosa)’, il che impedisce loro di sviluppare I’illusione di un’in-

8  Questo non toglie che Nietzsche sviluppi una ferocissima polemica antiborghese
lungo I’intero arco del suo pensiero — né, tuttavia, implica che egli sia un autore
reazionario: su questo tema, cfr. B. Detweiler, Nietzsche and the Politics of Ari-
stocratic Radicalism, University of Chicago Press, Chicago 1990. Sulla lettura di
Detweiler cfr. le osservazioni critiche di Th. Fossen, Nietzsche s Aristocratism Re-
visited, in H.W. Siemens, V. Roodt (a cura di), Nietzsche, Power and Politics: Re-
thinking Nietzsche s Legacy for Political Thought, De Gruyter, Berlin-New York
2008, pp. 299-318, p. 300; V. Lemm, Nietzsche, Aristocratism, and Non-Domina-
tion, in J. Casas Klausen, J. Martel (a cura di), How Not to Be Governed. Readings
and Interpretations from a Critical Anarchist Left, Lexington, Plymouth 2011,
pp. 83-102, pp. 83-86 (con bibliografia a p. 83 nota 6). Sul Nietzsche politico, si
veda il fondamentale H. Drochon, Nietzsche s Great Politics, Princeton Universi-
ty Press, Princeton 2016.

9  FP 1869-1874, 19 [161], 3/3/2, p. 55: “La coscienza prende inizio con il senso di
causalita, in alter parole, la memoria ¢ piu antica della coscienza. Nella mimosa,
per esempio, noi troviamo memoria, ma non coscienza. Nella pianta si ha memo-
ria, naturalmente senza immagine”.



300 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

dividualita separata dallo sfondo originario dell’essere (la natura)!®. La
stessa nozione di identita avrebbe avuto un’origine biologica nelle pian-
te, a partire dalla capacita di “riconoscere 1’uguale” in quanto utile alla
sopravvivenza'!, e solo molto piu tardi gli animali avrebbero sviluppato
la sensibilita verso il divenire e il movimento, rivelando cosi 1’identita
e I'unita del soggetto — nella loro fissita atemporale, ‘platonica’ — come
eredita di quel lontano tempo in cui eravamo organismi inferiori: “Dal
periodo degli organismi inferiori [niederen Organismen] in poi, ’'uomo
ha ereditato la credenza che ci siano cose uguali [gleiche Dinge] (solo
I’esperienza foggiata attraverso la piu alta scienza contraddice questa
opinione)”!?. Cio ¢ all’origine di quella “legge originaria del soggetto”
che “consiste nell’intima necessita di conoscere ogni oggetto in sé, nel
proprio essere, come un oggetto identico a se stesso, che esiste quindi di
per sé e rimane in fondo uguale e immutabile, insomma una sostanza”'>.
Oltre all’identita con sé, ’altro errore dell’intelletto umano da cui le
piante sono esenti ¢ il supporre ogni cosa come unita. Molti anni piu tar-
di, in una polemica risposta alla domanda se 1’uomo aspiri alla felicita (la
classica posizione aristotelica), Nietzsche rilancera provocatoriamente
chiedendosi quali siano le aspirazioni di piante e animali:

Per capire che cosa sia la vita, che specie di aspirazione e di tensione [Streben
und Spannung] sia la vita, la formula deve valere per I’albero e per la pianta, oltre
che per ’animale. ‘A che cosa aspira la pianta?’ — ma qui abbiamo gia inventato
una falsa unita, che non esiste: il fatto di una crescita infinitamente molteplice [ei-
nes millionenfachen Wachsthums] con iniziative proprie, € proprie a meta, viene

nascosto e negato, se vi poniamo davanti la grossolana unita ‘pianta’.
Y t d ti 1 1 ta ‘pianta’.'*

Marder prontamente sottolinea il valore eversivo di tale posizione, in cui
Nietzsche “de-idealizza la pianta e pertanto libera la differenza imprigio-

10 FP 1885-1887, 7 [2], 8/1, p. 240: “L’uomo non ¢ solo un individuo, ma anche la
vita organica tutta che continua in una linea determinata”; GS 54, 5/2, p. 87: “Ho
scoperto per me che I’antica umanita e animalita, perfino tutto il tempo dei pri-
mordi e I’intero passato di ogni essere sensibile, continua dentro di me a meditare,
a poetare, ad amare, a odiare, a trarre le sue conclusioni”.

11 Cfr. GS 111, p. 121: “Chi, per esempio, non riusciva a trovare abbastanza spesso
I’‘uguale’, relativamente alla nutrizione o agli animali a lui ostili, colui che quindi
procedeva troppo lento, troppo cauto nell’assunzione, aveva piu scarsa proba-
bilita di sopravvivere di chi invece, in tutto quanto era simile, azzeccava subito
I’uguaglianza”.

12 Cfr. UTU, 18, 4/2, pp. 28-29.

13 Ivi, p. 28. Cfr. anche FP 1881-1882, 11 [268], 5/2, p. 429.

14 FP 1887-1888, 11 [111], p. 261.



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 301

nata dentro tale unita concettuale”, cent’anni prima che Derrida faccia lo
stesso in relazione all’animale'.

Ma non ¢ tutto: per Nietzsche, infatti, “Anche la pianta ¢ un essere che
misura”'®, un’affermazione dalle notevoli conseguenze, perché ogni essere
che abbia una sua ‘prospettiva’ sul mondo (ed ¢ appunto il caso delle pian-
te, come lo ¢ degli animali e ovviamente degli umani'’) giudica (“misura”,
valuta) il mondo a partire da sé, ossia afferma se stesso e la propria volonta
di potenza. 1l misurare la realta attraverso giudizi di valore ¢, nel peculia-
re naturalismo nicciano, un’esigenza connaturata alla vita stessa: “Quando
parliamo di valori, parliamo sotto I’ispirazione, sotto I’ottica della vita: la
vita stessa, ci costringe a stabilire dei valori, la vita stessa valuta per nostro
tramite, quando noi stabiliamo valori”'®, Secondo la Lemm, ’affermazione
di Umano, troppo umano per la quale “Per la pianta tutte le cose sono di so-
lito ferme, eterne, ogni cosa ¢ uguale a se stessa”!’ condurrebbe all’afferma-
zione dell’egualitarismo nicciano, che potremmo definire un “egualitarismo
della forza”. A partire dalla consapevolezza che “Nelle piante, il nutrirsi si
basa sulla capacita di vedere le cose come uguali”®, dovremmo abituarci a
leggere la volonta di potenza non in termini di sopraffazione, o addirittura
distruzione, dell’altro, ma come I’affermazione di un originario rispetto ver-
so di lui, cio che sostanzia ancora di piu I’affermazione di Marder, secondo
cui Nietzsche ¢ un liberatore delle differenze. Per la Lemm, infatti, se € vero
che la volonta di potenza, per esprimersi (e non pud non esprimersi*'), ha
bisogno di una potenza che le resista, opponendosi ad essa®?, allora la no-
zione di volonta di potenza ¢ in sé “il riconoscimento del valore di tutti gli
impulsi della vita, dell’alterita e della differenza”. E qui che la pianta offre un

15 M. Marder, op. cit., p. 43: “[Nietzsche] de-idealizes the plant and thereby liber-
ates the difference imprisoned in this conceptual unity, just as roughly a century
after him Jacques Derrida would release packs of heterogeneous animals from the
constraints of ‘the animal’ and multiple things from the identitarian stricture of the
‘thing itself”.

16 FP 1869-1874, 19 [156], 3/3/2, p. 53.

17 FP 1869-1874, 19 [158], 3/3/2, pp. 53-54: “Per la pianta il mondo ¢ costituito in
un certo modo — per noi in un altro. [...] Per la pianta, il mondo intero é pianta;
per noi, ¢ uomo”.

18 CI, Morale come contronatura, 5, 6/3, p. 77.

19 UTUI, 18, 4/2, p. 28.

20 V. Lemm, Is Nietzsche a Naturalist?, cit., p. 67: “Nutrition in the plant is based on
its capacity to see things as equal”.

21 Cfr. ABM 13, 6/2, p. 20: “Un’entita vivente vuole soprattutto scaricare [non seguo
I’errata traduzione italiana “scatenare™] la sua forza [seine Kraft auslassen]”.

22 FP 1887-888, 9 [151], p. 77: “La volonta di potenza puo manifestarsi solo contro
delle resistenze”.



302 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

paradigma per ripensare I’'umano: se infatti “L’assimilazione”, cosi tipica del
mondo vegetale, diviene “una strategia di autoconservazione” e “di crescita
che procede attraverso la pluralizzazione e la differenza™, e non per domi-
nio e imposizione violenta, allora tale procedere diviene “la caratteristica
distintiva del piu alto tipo uomo”, che, pertanto, potremmo tranquillamente
chiamare anche “il piu alto tipo di pianta uomo™**; parimenti, come afferma
Marder riassumendo la posizione di Nietzsche, ogni nostra elevazione e spi-
ritualizzazione non ¢ che la sublimazione del nostro sostrato vegetale, si che,
“Anche nelle nostre imprese piu elevate, restiamo piante sublimate™?.

3. Osservazioni critiche preliminari: radicalismo aristocratico e oppo-
sizione polare

In realta, & dubbio che Nietzsche intenda tale “liberazione delle differen-
ze” nel senso di un’emancipazione votata ad una giustizia da realizzarsi con
I’abbattimento di millenari dogmatismi fonte di ataviche oppressioni, come
dimostrano numerosi testi in cui si scaglia contro le “idee moderne” e i
loro corollari, quali “‘libera societa’, ‘basta con i padroni e con gli schia-
vi’”, la “fondazione sulla terra del regno della giustizia e della concordia™?’,

23 V. Lemm, Is Nietzsche a Naturalist?, cit., p. 69: “On the one hand, we have as-
similation as a strategy of self-preservation which proceeds by means of the con-
stitution of the identity; on the other, we have assimilation as a strategy of growth
which proceeds by means of pluralization and difference”.

24 Ibidem: “Acknowledging the value of all drives of life, of otherness and differ-
ence, becomes the distinguishing feature of the higher type of human plant”. A
conferma delle sue tesi, 1’autrice cita anche questo passaggio dai FP 1884, 27 [59],
p. 268: “L'uomo superiore avrebbe la massima pluralita degli istinti, e li avrebbe
anche nell’intensita relativamente maggiore che puo essere sopportata. In realta:
dove la pianta uomo si dimostra forte, si trovano potenti istinti contraddittori (per
esempio Shakespeare), ma repressi”.

25 M. Marder, op. cit., p. 40: “In an ironic amplification of Aristotelianism and Hege-
lianism, the vegetal capacity for nourishment, or more generally for the assim-
ilation of alterity to the same, is gradually sublimated into ideas and thoughts
that finesse and spiritualize the strategies of incorporating the other, of feeding
themselves on difference, and of harnessing desire for dematerialized ends. [...]
Philosophy itself becomes but the most refined and sublimated version of o
threptikon, where the act of thinking embodies the living legacy of vegetal soul’s
signature capacity. Even in our highest endeavors, we remain sublimated plants”.

26 Cfr. GS 377, 5/2, pp. 300-303; ABM 44, 6/2, p. 53; AC 57, 6/3, p. 233.

27 GS 377, 5/2, p. 300: “Non consideriamo in alcun modo auspicabile che il regno
della giustizia e della concordia sia fondato sulla terra (perché in tutti i casi sareb-
be il regno dell’estremo livellamento e cineseria)”.



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 303

““parita di diritti’ e ‘compassione per ogni sofferente’”?® — tutti prodotti della
“tendenza fondamentale a vedere nelle forme della vecchia societa sino ad
oggi esistente la causa di ogni umana miseria e fallimento; per cui la verita
si trova felicemente capovolta!”?. Egli rifiuta la logica eminentemente rivo-
luzionaria del “capovolgimento” in quanto logica dell’aut-aut tra il dovere
di cancellare le consolatorie ma ormai insostenibili venerazioni metafisiche,
oppure noi stessi: entrambi gli atteggiamenti, ai suoi occhi, sono autentica-
mente nichilisti*® e, in quanto tali, esclusi dall’orizzonte del suo pensiero.
I1 quale ¢ invece sotteso da una logica dell’opposizione polare (Gegensatz)
fondata sull’et-et: ‘liberazione’, per Nietzsche, significa sempre recuperare
(e difendere) la relazione, perduta o alterata, dell’'umano con lo sfondo dioni-
siaco della realta, con la “natura” e I’“Uno originario (Ur-Ein)". Il recupero
consapevole di questa relazione (che in realta non puo mai recidersi) assume
in Nietzsche molte maschere, quali appunto la rivalutazione del vivente non-
umano (pianta e animale®), del corpo, della sessualita come trama del reale
che si rinnova nel tempo?. Ciascuna di esse ha valore solo nella sua relazione
allo sfondo originario, al dionisiaco: una relazione tesa e dinamica, quale
del resto ¢ il dionisiaco stesso, come € descritto nel fondamentale Tentativo
di autocritica premesso alla seconda edizione della Nascita della tragedia:
“[Dioniso ¢ il] Dio-artista (...) che, creando mondi, si libera dall’oppressione
della pienezza e della sovrabbondanza, dalla sofferenza dei contrasti in lui
compressi” in quanto ¢ 1’*“essere piu sofferente, piu contrastato, piu ricco
di contraddizioni, che sa liberarsi solo nell’il/lusione” di una “metafisica da
artisti”**. Creare e distruggere, vita e morte, salute e malattia, verita ed erro-
re, individuo e specie (o natura): Dioniso, I’unica emancipazione possibile,
¢ questo insieme di indispensabili relazioni polari, tra le quali, inevitabil-
mente, vi sara quella tra gioia/ebbrezza e sofferenza. Di contro alle tenden-
ze tanto democratiche quanto radicali del nostro tempo, che, nel loro voler
raddrizzare i torti e spazzar via i dogmatismi del passato, ricercano sempre
“il benessere” come “‘eliminazione della sofferenza”, Nietzsche riafferma in-

28 ABM 44, 6/2,p. 53.

29  Ibidem.

30 GS 346, 5/2, pp. 247-248: ““O cancellate le vostre venerazioni oppure — voi stes-
si!” Quest’ultima cosa sarebbe il nichilismo, ma non sarebbe anche la prima — il
nichilismo?”.

31 NT1,3/1,p.23.

32 Cfr. V. Lemm, Nietzsche s Animal Philosophy. Culture, Politics, and the Animality
of the Human Being, Fordham University Press, New York 2009.

33 CI, Antichi, 4, 6/3, pp. 151-152.

34 NT, Tentativo, 5, 3/1, p. 9.



304 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

vece “la disciplina formativa del grande dolore” come unica Bildung capace
d’impartire all’'umanita lezioni sulla vera grandezza:

La disciplina formativa del dolore, del grande dolore — non sapete voi che
soltanto questa disciplina ha creato fino ad oggi ogni eccellenza umana? Quel
tendersi dell’anima nella sventura, per cui si educa la sua forza, il suo brivido
allo spettacolo della grande rovina, la sua ingegnosita e valentia nel sopportare,
nel perseverare, nell’interpretare, nell’utilizzare la sventura, e tutto quanto in
profondita, mistero, maschera, spirito, astuzia, grandezza a essa tocco in dono
— non lo ricevette forse in mezzo ai dolori e alla disciplina plasmatrice del
grande dolore?®

4. Osservazioni critiche circa |’ ‘egualitarismo della forza’: una diversa
interpretazione della filosofia delle piante di Nietzsche

Alla luce di ci0, ad una lettura piu approfondita molti dei passaggi citati
in Marder e Lemm appaiono veicolare un significato diverso. Anzitutto,
quando Nietzsche sottolinea il legame tra le piante e ['uguaglianza perfet-
ta*®, lo fa in modo negativo: come sottolinea subito dopo il testo, “solo 1’e-
sperienza foggiata attraverso la piu alta scienza contraddice questa opinio-
ne [=“che ci siano cose uguali”’]”. La positivita della pianta, qui, riecheggia
le “lodi” fatte da Nietzsche alla Legge di Manu come codice morale di
invenzione aristocratica capace di fissare norme comportamentali e sociali
dalla durata millenaria, cid che pero in realta ¢ una forma di scadimen-
to della volonta di potenza, proprio perché conduce alla fossilizzazione
della natura di incessante sperimentalismo propria alla realta in generale,
dunque anche alla storia’’. Tale fissita, anziché innalzare la volonta di po-

35 ABM225,6/2,p. 149. A conferma della presente rilettura critica in chiave inattua-
le-aristocratica del radicalismo e del significato dell’emancipazione in Nietzsche,
cosi prosegue il testo (ibidem): “Nell’uomo creatura e creatore sono congiunti
[...] comprendete voi questa antitesi [Gegensatz]? E che la vostra pieta ¢ per la
‘creatura nell’'uomo’, per cio che deve essere modellato, infranto, fucinato, puri-
ficato, smembrato, riarso, arroventato, per cio che necessariamente non puo non
soffrire, che deve soffrire? E la nostra pieta [...] a chi ¢ rivolta la nostra opposta
pieta, quando essa si difende dalla pieta vostra come dal peggiore di tutti gl’infrol-
limenti e debolezze?”

36 Cfr. supra,lanota 19.

37  Cfr. il duro e lungo testo di FP 1888-1889, 14[203], 8/3, pp. 174-175: “Critica di
Manu: Riduzione della natura alla morale: uno stato di punizione dell’uomo; non
ci sono effetti naturali — la causa ¢ il brahman. Riduzione dei moventi umani alla
paura del castigo e alla speranza del premio: cio¢ alla paura della legge che tiene



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 305

tenza, la fa disseccare, ed ¢ sorprendente come né la Lemm né Marder si
avvedano della contraddizione intrinseca tra 1’aspetto fisso ed egualitario,
proprio alla pianta secondo Nietzsche, ed un paradigma che si vorrebbe
emancipatorio e liberatorio nei confronti della potenza. Anche nell’afo-
risma 111 di Gaia scienza la capacita dei viventi di cogliere rapidamente
I’elemento di uguaglianza ¢ un’astuzia legata alla sopravvivenza, non certo
una vera qualita (tantomeno di carattere aristocratico)®. Soprattutto, se €
vero che, come afferma il citato frammento 9 [151], “La volonta di po-
tenza pud manifestarsi solo contro delle resistenze”, cid che compare sin
dai livelli piu bassi ed elementari del vivente (Nietzsche fa I’esempio del
“protoplasma”)®’, ¢ anche vero che I’assimilazione non sembra essere quel
processo pacifico, e tantomeno egualitario, che invece emerge dall’analisi
di Lemm e Marder, ma qualcosa volto a “voler sopraffare [...], un model-
lare e un rimodellare, finché il vinto sia passato interamente sotto il potere
dell’aggressore, accrescendolo™. Se nelle piante si ha effettivamente as-
similazione dell’uguale, risalendo la gerarchia di valore (dalla pianta all’a-

in pugno le due cose [ ...]. Sideve vivere in assoluta conformita alla legge: cio che
¢ ragionevole viene fatto perché ¢ comandato; 1’istinto conforme a natura viene
soddisfatto perché lo ha prescritto la legge. E questa una scuola d’istupidimento:
in un tale istituto d’incubazione per teologi [...], i ciandala [=membri delle caste
inferiori] devono avere avuto per sé I’intelligenza e anche una natura interessante.
Essi erano gli unici che avessero accesso alla vera fonte del sapere, 1’empiria
[...]. Manca la natura, la tecnica, la storia, I’arte, la scienza”. Si noti la vicinanza
del brano (specie I'ultima frase) e quanto affermato in UTU I, 18 (cfr. supra, la
nota 19), per cui “I’esperienza foggiata attraverso la piu alta scienza contraddi-
ce” I’“opinione” dell’uguaglianza assoluta incarnata dalla pianta. Per la critica a
Manu, cfr. anche GM 111, 17, 6/2, p. 372; C. Chiurco, /I risentimento in Nietzsche:
malattia cura emozione, in L.M. Napolitano Valditara (a cura di), Curare le emo-
zioni, curare con le emozioni, Mimesis, Milano-Udine 2020, pp. 135-166.

38 Cfr. supra,lanota 11.

39 FP 1887-1888, 9 [151], 8/2, p. 77: “La volonta di potenza pud manifestarsi solo
contro delle resistenze [ Wiederstdnden]; cerca quel che le si contrappone — questa
la tendenza originaria del protoplasma, quando mette fuori pseudopodi e si tasta
intorno”.

40  Ibidem: “L’appropriazione [Aneignung] e 1’assimilazione [Einverleibung] ¢ an-
zitutto un voler sopraffare [Uberweltigen-wollen], un formare, un modellare e
un rimodellare [ein Formen u<nd> An- und Umbilden], finché il vinto sia pas-
sato interamente sotto il potere dell’aggressore, accrescendolo [bis endlich das
Uberwiiltigte ganz in die Macht des Angreifers iibergegangen ist u<nd> densel-
ben vermehrt hat]. — Se quest’assimilazione [Einverleibung: la traduzione italiana
riporta “aggressione”] non riesce, la struttura si sfascia; e la dualita [Zweiheit]
appare come conseguenza della volonta di potenza”. Si noti I’assonanza col testo
di ABM 225 (cfr. supra, la nota 35).



306 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nimale, dall’animale all’uomo) I’espandersi della potenza implica sempre
piu un’assimilazione del diverso; un’alterita che, al massimo grado della
complessita della potenza, ossia I’umano, non ¢ piu solo esterna, ma anche
(anzi, soprattutto) interna. Questa differenza tra pianta e umano corrispon-
de ad una “differenziazione di valore”, dunque di possibilita di esprimere
potenza, tra i due, limitata nella prima, sempre accrescentesi nel secondo.
All’internalizzazione della differenza (costitutiva in noi umani) corrispon-
de la progressiva interiorizzazione della lotta, come dimostra, tra gli altri,
il testo integrale del citato*' frammento 27 [59] del 1884:

L’uomo, al contrario dell’animale [im Gegensatz zum Thier], ha allevato
dentro di sé una massa di istinti e impulsi antagonistici [gegensdtzlicher]: me-
diante questa sintesi [Synthesis] ¢ signore della terra [Herr der Erde]. Le mo-
rali sono ’espressione di gerarchie [Rangordnungen], localmente delimitate,
in questo molteplice mondo degli istinti: sicché I’'uvomo non va in rovina per
le loro contraddizioni. Dunque, un istinto come padrone, il suo contrario inde-
bolito, raffinato, come impulso che fornisce lo stimolo per 1’attivita dell’istinto
principale. L’'uomo superiore avrebbe la massima pluralita degli istinti, e 1i
avrebbe anche nell’intensita relativamente maggiore che puo essere sopportata.
In realta: dove la pianta uomo si dimostra forte, si trovano potenti istinti con-
traddittori (per esempio Shakespeare), ma repressi.*?

Tanto piu il processo di assimilazione del diverso sara riuscito, tanto
migliore sara la gerarchia di valori risultante, e tanto piu intensa sara la
manifestazione della volonta di potenza. Nel passaggio da forme sem-
pre anche socialmente esteriorizzate di tale gerarchia (manifestantesi
cio¢ anche come gerarchie sociali e forme di oppressione dell’'uomo
sull’uomo, I’animale e la natura) a forme sempre piu, o esclusivamente,
interiorizzate della stessa (vale a dire, come pura “differenziazione di
valore” di tipo culturale, cioé¢ della capacita dell’essere umano di creare
nuovi sistemi di valori)*, cio che deve permanere, tuttavia, € appunto

41  Cfr. supra, la nota 24.

42 FP 1884,27[59], 7/2, pp. 267-268.

43 E questo, in estrema sintesi, il senso del complesso ¢ celebre aforisma 257 di Al di
la del bene e del male, 6/2, p. 195: “Ogni elevazione del tipo “uomo” ¢ stata, fino
a oggi, opera di una societa aristocratica — e cosi continuera sempre ad essere: di
una societa, cio¢, che crede in una lunga scala gerarchica e in una differenziazione
di valore [ Werthverschiedenheit] tra uomo ¢ uomo, e che in un certo senso ha biso-
gno della schiavitu. Senza il pathos della distanza, cosi come nasce dalla incarnata
diversita delle classi, dalla costante ampiezza e altezza di sguardo con cui la casta
dominante considera sudditi e strumenti, nonché dal suo altrettanto costante eser-
cizio nell’obbedire e nel comandare, nel tenere in basso e a distanza, senza questo



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 307

tale “differenziazione”, giacché non ¢ sufficiente creare il proprio siste-
ma di valori o modo di essere (com’¢ per le odierne forme di autodeter-
minazione dell’identita), ma occorre anche imporlo con successo nella
contrapposizione agonale. L’uomo, che gia possiede tale contrapposi-
zione dentro di sé¢ come “massa di istinti e impulsi antagonistici”, ¢ an-
che I’essere che, piu di ogni altro, la ricerca: il rispetto della pluralita,
della diversita e dell’alterita — la logica dell’et-et — ¢ dunque finalizzato
a che possa svilupparsi I’antagonismo spiritualizzato secondo un ideale
di paidéia agonale, in cui la lotta interiore ha certamente il primato su
quella esteriore®. E I’idea dell’opposizione polare, fondamentale per la
volonta di potenza, dunque alla vita stessa, senza la quale “la struttura
si sfascia”. Affinché cio non accada, nell’umano — esattamente al con-
trario del mondo vegetale — la potenza deve seguire una logica di accre-
scimento: I’'uomo ¢ chiamato a spingere all’estremo la “massa di istinti
e impulsi antagonistici” che egli ¢, divenendo “un campo di battaglia
per quelle antitesi [ein Kampfplatz fiir jene Gegensdtze]”* in una sorta
di imitatio Dionysii*®, giacché Dioniso ¢ appunto 1’“essere piu sofferen-
te, piu contrastato, piu ricco di contraddizioni [Gegensdtzlichsten]™*:
solo cosi, imitando il divino artefice, insieme “creatore” e “creatura”
in opposizione polare*®, I’uomo potra davvero farsi creatore di mondi.
Questo non rende I'uomo ‘migliore’ degli animali (e delle piante), ma

pathos non potrebbe neppure nascere quel desiderio di un sempre nuovo accrescersi
della distanza all’interno dell’anima stessa, 1’elaborazione di condizioni [Zustdinde]
sempre piu elevate, piu rare, piu lontane, piu cariche di tensione, piu vaste, insomma
I’innalzamento appunto del tipo ‘vomo’, I’assiduo ‘autosuperamento dell’uomo’,
per prendere una formola morale in senso sopramorale”.

44 Th. Fossen, op. cit., p. 305: “Internalization of the struggle for power”. Cftr. anche
infra, la nota seguente.

45 GM1, 16, 6/2, p. 276: “I due valori antitetici [entgegengesetzen] ‘buono e cat-
tivo’, ‘buono e malvagio’ hanno sostenuto sulla terra una terribile lotta durata
millenni; e per quanto possa essere certo che da un pezzo il secondo valore
¢ prevalso sul primo, ancor oggi non mancano luoghi in cui si continua con
esito incerto a combattere questa battaglia. Si potrebbe persino dire che nel
frattempo essa si ¢ portata sempre piu in alto e che appunto ¢ divenuta sempre
piu profonda, sempre piu spirituale: sicché oggi non esiste forse alcun segno
piu determinante della ‘natura superiore’, della natura piu spirituale, che essere
scissi nel senso che si ¢ detto ed essere ancora realmente un campo di battaglia
per quelle antitesi”.

46  Cfr. ABM 295, 6/2, pp. 227-228.

47  Cftr. supra, la nota 34.

48  Cfr. supra, la nota 35: “Nell’uomo creatura e creatore sono congiunti [...] com-
prendete voi questa antitesi [ Gegensatz]?”



308 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

diverso si, o meglio, per usare le parole dello stesso Nietzsche, “un ani-
male” — ed una pianta, potremmo aggiungere — “interessante”. E chia-
ro tuttavia come, in questo processo di “differenziazione di valore” che
coinvolge la totalita del vivente — di cui la pianta fa certamente parte, e
questo ¢ sicuramente un merito da ascrivere a Nietzsche (che peraltro
lo condivide con Goethe)*® —, e che vede indubbiamente 1’umano alla
sua sommita, la pianta si trovi fatalmente abbastanza in basso, fornendo
un contributo modesto al compito fondamentale dell’allevamento di un
tipo superiore. Si pud anzi definirlo un compito piu strumentale che al-
tro, in cui il senso della pianta risiede nel farsi superare: come I’umano
deve superare la modalita di manifestazione della potenza che ¢ 1’ani-
male’!, a fortiori dovra prima aver superato la debole manifestazione
della potenza che ¢ propria al vegetale, la cui incapacita di assimilare
il diverso, ma solo 1’uguale, non puo dunque essergli ascritta a merito,
come erroneamente fa Lemm, e non puo rappresentare un modello per
ripensare [’umano.

49 GMIL, 6, 6/2, p. 256.

50 Non vi ¢, purtroppo, lo spazio per discutere delle similitudini tra la riflessione
sulle piante di Goethe e quella nicciana; mi limito ad osservare come la prima
si fondi sui due concetti fondamentali di “polarita” e “accrescimento”. Cfr.
J.W. Goethe, Erlduterung zu dem aphoristischen Aufsatz “Die Natur”, in Id.,
Die Schriften zur Naturwissenschaft, a cura di D. Kuhn, I, 9, Hermann Bélaus,
Weimar 1954; tr. it. di B. Maffi, Spiegazione del frammento “La natura”, in
La metamorfosi delle piante e altri scritti sulla scienza della natura, tr. it. di
B. Groff, B. Maffi, S. Zecchi, a cura di S. Zecchi, Guanda, Milano 2017, p.
155: “L’intuizione delle grandi ruote motrici della storia: i concetti di polari-
ta [Polaritdit] e di graduale accrescimento [Steigerung], quella inerente alla
materia in quanto materialmente pensata, questo invece alla materia in quan-
to la pensiamo spiritualmente; quella in un incessante attirarsi e respingersi,
questo in un’irrefrenabile spinta ascensionale. Ma, poiché la materia non puo
esistere e operare senza lo spirito, o lo spirito senza la materia, ne segue che
anche la materia potra superarsi e, a sua volta, lo spirito non si precludera mai
I’attrazione e repulsione, come solo ¢ in grado di concepire chi abbia separato
abbastanza per poter ricongiungere, e abbastanza ricongiunto per poter di nuo-
vo separare”. Eccezioni alla scarsa letteratura critica sull’influenza della Na-
turwissenschaft goethiana su Nietzsche sono F. Ulfers, M. Cohen, Nietzsche's
Ontological Roots in Goethe's Classicism, in P. Bishop (a cura di), Nietzsche
and Antiquity: His Reaction and Response to the Classical Tradition, Camden
House, Rochester (NY) 2004, pp. 425-440; A.K. Jensen, Goethe s Steigerung,
Nietzsche'’s Agon, and Contemporary Public Health Assumptions, in “Esteti-
ca. Studi e ricerche”, 13, n. 3, 2023, pp. 589-604.

51  Nel brano riportato supra, alla nota 42, ’espressione (a mio avviso volutamente
ambigua) “al contrario dell’animale [im Gegensatz zum Thier]”, puo infatti essere
intesa nel senso dell’antagonismo tra ’'umano e I’animale.



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 309

5. Ancora intorno alla disuguaglianza: la filosofia del giardino di Nietzsche

Come nel caso della pianta, il tema del giardino nel pensiero di Nietzsche
ha ricevuto una scarsa attenzione dagli studiosi, con I’eccezione di un no-
tevole studio di Gary Shapiro, recentemente tradotto anche in italiano®>. La
riflessione di Nietzsche sul giardino storicamente determinato (non, cio¢,
sul giardino come metafora, sebbene anch’esso sia presente nella sua ope-
ra*) conferma, ancora una volta, la logica impositiva e disuguale sottesa
alla “differenziazione di valore”, quale si mostra stavolta nell’attivita for-
matrice dell’uomo sulla natura.

Si ¢ visto come Nietzsche affermi la necessita della “disciplina forma-
tiva del grande dolore” come I'unica in grado “fino ad oggi” di “creare
ogni eccellenza umana”™*. Tematicamente, si tratta di un passo affine al
celebre aforisma 290 della Gaia scienza, in cui si tratta dell’“arte grande
e rara” del “‘Dare uno stile’ al proprio carattere [Seinem Charakter ‘Stil
Geben’]”%. Non solo, come nota giustamente Shapiro®, le sole ‘arti’ ad
essere nominate in questo famoso testo sono di carattere architettonico (di
edifici o paesaggi: “costruire palazzi e sistemare giardini”’)’’, ma anche,
nell’aforisma immediatamente successivo, intitolato e dedicato a Genova
— citta in cui Nietzsche notoriamente risiedette e che fu per lui teatro di pro-
fonde riflessioni, oltre che il luogo di inizio della stesura dello Zarathustra
— si indugia a lungo nella descrizione delle “case edificate e abbellite per
i secoli”?® (di contro al “modo in cui sono costruite le citta del Nord”, os-
sequioso verso “la legge e il piacere della legalita universalmente diffuso,
nonché I’obbedienza”). Un altro elemento di raccordo tra i due aforismi
¢ il senso di indeterminatezza e lontananza, che nell’aforisma 290 si ma-
nifesta in forma nebulosa come una “funzione prospettica”, un “accennare
ad altro, a qualcosa di lontano e di incommensurabile”®, per poi chiarirsi

52 Cfr. G. Shapiro, Earth’s Garden-Happiness: Nietzsche's Geoaesthetics of the
Anthropocene, in “Nietzsche-Studien”, 42, n. 1, 2013, pp. 67-84; tr. it. di A. Ma-
grone, La gioia del giardino terrestre. Nietzsche e la geoestetica dell antropoce-
ne, in “Logoi.ph”, 10, 2024, pp. 28-42.

53 Ivi, pp. 31-32, nota 10. La metafora del giardino nello Zarathustra ¢ indagata ivi,
pp. 31-34.

54 Cfr. supra, la nota 35.

55 @GS 290, 5/2, pp. 195.

56  G. Shapiro, op. cit., p. 38.

57  GS 290, 5/2, p. 196 (corsivo mio).

58 GS 291, 5/2, p. 196.

59 Ivi,p. 197.

60 GS 290, 5/2, p. 195.



310 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nel successivo, il 291, dominato da “una complessa dinamica tra il delimi-
tato e I’illimitato”®'. Qui la visione dall’alto della citta, che degrada dalle
ripide colline al mare — gia di per sé un riunire il molteplice in unita sotto
un vivente, compiaciuto dominio esercitato con lo sguardo® — culmina in
un’affermazione trionfale della volonta di potenza:

Questa intera contrada trabocca di questo magnifico, insaziabile egoismo
che gode del possesso e della preda; e come questi uomini non riconoscevano
nessun confine nella lontananza [in der Ferne keine Grenze anerkannten] e,
nella loro sete di cose nuove, instaurarono un mondo nuovo accanto all’antico,
cosi anche in patria ognuno continuava a ribellarsi contro 1’altro ed escogitava
un modo per esprimere la sua superiorita e per interporre tra sé e il suo vicino la
sua personale infinitudine [Unendlichkeit]. Ognuno riconquistava ancora una
volta per sé la sua patria, soggiogandola con i suoi pensieri architettonici e
trasformandola, per cosi dire, nella delizia della sua casa.®

Se mai ¢ presente in Nietzsche un ‘egualitarismo della forza’, esso, in questa
sua paradigmatica descrizione, mostra tratti ben diversi da quelli visti in pre-
cedenza: non solo ¢ valido rigorosamente solo tra i forti, € per essi, ma appare
manifesto come I’assolutamente libero fluire degli opposti antagonismi tra le
forze — le diverse volonta di potenza — non costituisca un fine e un valore in
sé, in quanto esso ¢ sempre finalizzato alla costruzione di gerarchie di valori,
cio¢ di una cultura. Certo, ciascuno di questi “uvomini arditi e signori di sé
[selbstherrlicher]” fa di se stesso un’opera d’arte (si autodetermina, diremmo
oggi, conquistando una patria dello spirito che possa davvero chiamare sua) at-
traverso “la disciplina vincolante dello stile”*: ma I’antagonismo tra le singole
forme della volonta di potenza — tra ognuno di questi “uomini arditi e signori
di s¢” e “il suo vicino” (seinen Nachbar: non sfugga la citazione ad uso voluta-
mente anti-evangelico del termine) — non si esaurisce in se stesso, bensi porta
alla “costruzione di palazzi e alla sistemazione di giardini” (aforisma 290), a
“case edificate e abbellite per i secoli e non per I’ora fuggitiva” (aforisma 291),
si volge insomma ad un’opera di eternizzazione per ¢ attraverso la forma.

61  G. Shapiro, op. cit., p. 35.

62  GS 291, 5/2, pp. 196-197: “Mi sono guardato per un bel pezzo questa citta, le sue
villette e i parchi e la vasta cerchia delle sue colline e i declivi abitati; e devo dire
infine che vedo volti di generazioni scomparse — questa contrada ¢ disseminata di
simulacri di uomini arditi e signori di sé. [...] Vedo sempre I’uomo che costruisce
far riposare il suo sguardo su tutto quanto gli ¢ stato edificato intorno, lontano e
vicino, e cosi pure sulla citta, sul mare e sui contorni delle montagne, ed esercitare
con questo sguardo il suo potere e il suo dominio”.

63 Ivi, p. 197 (corsivo mio).

64 GS 290, 5/2, p. 196.



C. Chiurco - Dalla peculiarita della pianta alla filosofia del giardino 311

Tutto questo ci riporta, ancora una volta, all’opposizione polare, di cui
stavolta protagonista ¢ il giardino. Nel 1880, durante il soggiorno genovese,
Nietzsche lesse il Cicerone di Burkchardt, in cui si “contrappone il debole,
moderno gusto inglese per i ‘viali storti, le mitrie, le cineserie, le capanne di
paglia, 1 castelli in rovina, le cappelle gotiche e cosi via’ alla ‘grande, sinotti-
ca, simmetrica divisione degli spazi con carattere determinato’ del giardino
all’italiana”®, esaltando il secondo ¢ condannando il primo come “esempio
eclatante di sentimentalismo moderno, intendendo il sentimentalismo come
il progetto di confondere i confini tra natura e arte”®. Il sentimentalismo ¢
appunto una deliberata “confusione dei confini”, ossia un negare la “differen-
ziazione di valore” (proprio come 1’“egualitarismo della forza” sostiene che
Nietzsche rifiuti ogni tipo di imposizione ¢ di dominio), ¢ “I’illusione della
continuita e della fusione’ analoga al pensare che “la capacita delle piante
di vedere le cose come uguali” costituisca il vero senso dello Streben della
volonta di potenza, laddove ne € propriamente solo / inizio temporale. L au-
tentica cultura come risultato di tale Streben, invece, ¢ analoga al giardino
all’italiana, i cui autori “riconoscono apertamente la loro attivita formativa e
costruttiva, benché si protendano verso orizzonti lontani”®®. Questa lettura ¢
avallata dalla presenza, nel testo, dell’opposizione polare vicino-lontano (e an-
che noto-ignoto, patrio-straniero), che si manifesta nel “non riconoscere”, da
parte dell’uomo che ¢ “signore di sé¢”, “nessun confine nella lontananza” (al
punto da considerarsi “infinitudine”!) — ma tale non-riconoscimento avviene
solo nella propria attivita auto-formativa e auto-costruttiva, ossia auto-delimi-
tativa, e si incarna nei suoi “pensieri architettonici”, cio¢ in edifici e giardini,
per loro natura definiti nello spazio e nel tempo. E solo nella relazione e nella
tensione tra i due poli — vicino e lontano, limitato e immane, finito e infinito,
“il mare, I’avventura e 1’Oriente” e gli spazi delimitati (verdi e no) — che il
senso e lo ‘scopo’stesso del mondo si riassume e insieme si esprime. Identico
senso (e la medesima opposizione) manifesta la ‘natura’ () stessa del giardino
all’italiana, in quanto I’effetto complessivo di questa straordinaria invenzione
— afferma Burckhardt, pedissequamente seguito da Nietzsche —non ¢ dato solo
dalla “grande, sinottica, simmetrica divisione degli spazi con carattere deter-
minato”, ma dalla relazione tra essa e la natura spontanea (quella vera, non
quella addomesticata del giardino all’inglese): “Burckhardt riconosce, come si

65  G. Shapiro, op. cit., p. 36. Cfr. J. Burckhardt, Der Cicerone, Kroner, Stuttgart
1964, pp. 379-380; FP 1879-1881, 6 [22], 5/1, p. 475.

66  G. Shapiro, op. cit., p. 37.

67  Ibidem.

68  Ibidem.

69 GS291,5/2,p.197.



312 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

evince nella citazione di Nietzsche, che I’effetto del giardino italiano ¢ accre-
sciuto dalla vista della natura libera al di 1a dei suoi confini””. Analogamente,
nell’aforisma 291 I’effetto delle “case edificate e abbellite per i secoli e non per
I’ora fuggitiva”, delle “villette e dei parchi” — cio¢ degli spazi e della natura
(umana e no) auto-delimitati dall’autentica volonta di potenza — di Genova ¢
amplificato dalla vista degli spazi e della natura via via piu illimitati e sponta-
nei, in un crescendo che inizia con “le colline” per proseguire con i “contorni
delle montagne intorno” e si conclude col “mare”, manifestazione del lontano
e dell’illimitato per eccellenza.

6. Conclusione: la pianta come paradigma dell’addomesticamento o
dell’allevamento?

In conclusione, si puo affermare che in Nietzsche sia senza dubbio pre-
sente una rivalutazione del mondo delle piante nella sua specificita e concre-
tezza. Egli valuta in positivo il loro diverso modo di nutrirsi e di percepire
il mondo: ne ¢ segno il loro accoglimento all’interno dell’universo di ac-
crescimento della volonta di potenza. Tuttavia, vedere in cid addirittura un
percorso alternativo (e il solo realmente corretto) nella lettura del significato
dell’autoaffermazione della volonta di potenza medesima, in senso radical-
mente egualitario e assolutamente non impositivo, si che la pianta diviene
un punto di partenza per ripensare 1’'umano, va contro il testo nicciano, non
solo in generale, ma anche in relazione a cio che afferma sul mondo vege-
tale. Non solo, infatti, la pianta viene vista come un modo ancora iniziale
dell’autoaffermarsi della volonta di potenza, in quanto pura assimilazione
dell’uguale, ma sia il suo utilizzo nella filosofia del giardino (dove essa ¢
certamente piegata alla creazione artistica umana), sia il significato del giar-
dino stesso, ribadiscono la “differenziazione di valore” in chiave disuguale
e impositiva. E quindi, la pianta, certamente parte dell’allevamento del tipo
umano superiore, ma proprio per questo costui puo servirsene (e sacrificarla)
nel suo agone interiorizzato lungo il percorso della propria imitatio Dionysii.

70  G. Shapiro, op. cit., pp. 36-37. Anche 1’aforisma 290 si conclude con la medesi-
ma opposizione polare, tra le “nature forti ¢ dominatrici”, che si autodelimitano
imponendosi “la disciplina vincolante dello stile”, e la cui attivita creatrice risulta
in una “natura [sia interna che esterna ad essi] stilizzata” e “vinta e ridotta in
servitu”, e i “caratteri deboli”, i quali “mirano sempre a plasmare o interpretare —
selvaggiamente, arbitrariamente, fantasticamente, disordinatamente, sorprenden-
temente — se stessi e quanto li circonda come /ibera natura” (GS 290, 5/2, p. 196).





