
DAL LIGNUM VITAE  
ALL’ARBOR SCIENTIARUM

Note per una simbolica vegetale nel pensiero 
medievale protesa all’enciclopedismo moderno

Alberto Peratoner

Abstract

If the mysticism of the Lignum Vitae relates the heart of Christian faith to the vegetal 
world in the salient fact of the Cross experience, the early life of the religious orders leads to 
modulate the relationship to the natural environment in the double register of active (cultiva-
tion and care) and passive-receptive (contemplation in letting-be) forms. The metaphorical 
vegetal elaboration of the inner life proceeds in parallel with the experiments in conceptual 
systematisation, where plant physiology itself in its capacity for structural (arbor) and as-
sociative (hortus) organisation is spent as a theoretical locus for rethinking experience as a 
vitally dynamic organism and for the elaboration of the great encyclopaedic taxonomies of 
the modern age.

Keywords: Trees; Forest; Cross; Monasticism; Encyclopaedism.

Nel solco di alcune suggestioni dell’età classica e delle culture arcaiche 
nordeuropee, tra le quali il motivo dell’albero cosmico, asse del mondo e 
sostegno della volta celeste, è variamente attestato1 e grazie alla mediazio-
ne della riflessione patristica, che pone in reciproca interazione il deposito 
scritturale biblico con la filosofia, il pensiero medievale sviluppa una ricca 
simbolica intorno al regno vegetale, che denota un singolare spirito di ar-
monizzazione con l’orizzonte antropologico2.

1	 Si veda, al riguardo, J. Brosse, Mitologia degli alberi. Dal giardino dell’Eden al 
legno della Croce, Rizzoli, Milano 1991.

2	 Sulla simbolica vegetale in età medievale e le sue diverse implicazioni, si vedano, 
tra gli studi più recenti, A. Paravicini Bagliani (a cura di), Le monde végétal. 
Médecine, botanique, symbolique, Sismel Edizioni del Galluzzo, Firenze 2009; V. 
Fasseur, D. James-Raoul, J.-R. Valette (a cura di), L’arbre au Moyen Âge, Presses 
Universitaires de Paris-Sorbonne (Culture et civilisations médiévales, 49), Paris 
2010; F. Baldassarri, A. Blank (a cura di), Vegetative Powers: the Roots of life in 
Ancient, Medieval and Early Modern Natural Philosophy, Springer, Cham 2021; 
M.D.J. Bintley, P. Salonius (a cura di), Trees as Symbol and Metaphor in the 

“Itinerari” • LXIV • 2025 • ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 • pp. 277-296  
• DOI: 10.7413/2036-9484097



278� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

1. La vegetazione arborea nella Sacra Scrittura e il simbolismo del Li-
gnum Crucis

La ricca simbolica dell’albero nella Sacra Scrittura, dagli alberi edenici, 
tra cui “l’albero della vita in mezzo al giardino e l’albero della conoscenza 
del bene e del male” (Gen 2,9) sino al nuovo “albero della vita” della Ge-
rusalemme celeste, che “dà dodici raccolti all’anno, porta il suo frutto ogni 
mese e le foglie dell’albero sono per la guarigione delle nazioni” (Ap 22,2), 
attraverso quello che presto sarà riconosciuto in analogia figurale come il 
Lignum Crucis, meriterebbe da sola uno studio monografico. Tra i molte-
plici e ricchi riferimenti, ci limiteremo qui a ricordare, a titolo esemplare, 
come i Salmi descrivano l’uomo giusto, annunciando che “sarà come un al-
bero piantato lungo i corsi d’acqua, che dà il suo frutto nella sua stagione e 
le cui foglie non appassiscono” (Sal 1,3), o come il salmista stesso dichiari: 
“io, come olivo verdeggiante nella casa di Dio, confido nella fedeltà di Dio 
in eterno e per sempre” (Sal 52,10), e similmente, quando Dio annuncia, a 
riguardo della propria benedizione sui posteri, che “cresceranno come erba 
in mezzo all’acqua, come salici lungo acque correnti” (Is 44,4). O ancor 
più estesamente, il seguente passaggio di Ezechiele:

Così dice il Signore, Dio: “Ma io prenderò l’alta vetta del cedro e la por-
rò in terra; dai più alti dei suoi giovani rami strapperò un tenero ramoscello 
e lo pianterò sopra un monte alto, elevato. Lo pianterò sull’alto monte d’I-
sraele; esso metterà rami, porterà frutto, e diventerà un cedro magnifico. 
Gli uccelli di ogni specie si rifugeranno sotto di lui; troveranno rifugio 
all’ombra dei suoi rami. Tutti gli alberi della campagna sapranno che io, 
il Signore, ho abbassato l’albero che era su in alto, ho innalzato l’albero 
che era giù in basso, ho fatto seccare l’albero verde, e ho fatto germogliare 
l’albero secco” (Ez 17,22-24).

E tra i molteplici riferimenti agli alberi presenti nel Nuovo Testamento, 
sembra rievocare quest’ultimo passo la nota parabola del granello di senapa:

Il regno dei cieli si può paragonare a un granellino di senapa, che un uomo 
prende e semina nel suo campo. Esso è il più piccolo di tutti i semi ma, una 
volta cresciuto, è più grande degli altri legumi e diventa un albero, tanto che 
vengono gli uccelli del cielo e si annidano fra i suoi rami (Mt 13,31s).

Middle Ages. Comparative Contexts, Boydell & Brewer, Woodbridge-Rochester 
(NY) 2024. In prospettiva filosofica, in proiezione moderna, cfr. J. Dross, Les 
métamorphoses de l’arbre de la philosophie, de l’ancien stoïcisme à Descartes, 
“Revue de philosophie ancienne”, 29, 2011, pp. 75-96.



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 279

L’albero è in entrambi i casi rappresentato come un volume materiale 
complesso e ramificato, un organismo fecondo ed espanso nella realtà dello 
spazio circostante, e come tale capace di ospitare la vita.

Diverse immagini, inizialmente riprese dalla Sacra Scrittura, si adden-
sano così intorno al simbolo, potentemente catalizzatore, del Lignum Vi-
tae, che rapporta al mondo vegetale il cuore della fede cristiana nel fatto 
saliente dell’esperienza della Crux Christi, facendo della sua metafora 
arborea – che nondimeno attinge a profonde radici di un immaginario 
simbolico arcaico – il principio generativo di una vasta e diversificata 
produzione poetico-letteraria e artistico-figurativa3. “Ecce lignum Cru-
cis, in quo salus mundi pependit”, recita il canto all’ostensione della Cro-
ce nella celebrazione vespertina del Venerdì Santo4.

In ambito bizantino e del vicino Oriente si sviluppa la tipologia della 
Croce fogliata, che prende forma in alcuni bassorilievi e si riscontra più 
tardi nella tradizione scultorea armena nelle stele lapidee dei khatchkar, 
che a partire dagli esemplari più antichi, del IX secolo e via via, nelle cre-
scenti complessificazioni figurative del XIII e XIV secolo, rappresentano 
la Croce cristiana nella simbolica dell’albero della vita, il contorno scan-
dito, alle punte dei bracci, da gemme primaverili, e sovente con fogliame 
sorgente dalla sua base, dove pure in molti casi poggia su un disco solare 
finemente intagliato5. E il Lignum vitae, in rapporto all’omonimo opusco-
lo di san Bonaventura di Bagnoregio, composto intorno al 12606, diviene 
un complesso soggetto iconografico che si diffonde in ambito francescano 
e trova alta espressione in alcune opere pittoriche del Trecento italiano, 
quali la tavola di Pacino da Buonaguida (1305-10 ca.), con al centro il 
Cristo crocifisso da cui si dipartono 12 rami lungo i quali 47 medaglioni 
raffigurano altrettanti episodi della vita di Cristo7, e l’affresco di Taddeo 

3	 Sul simbolismo figurativo dell’albero in età medievale si veda M. Pastoureau, 
Introduction à la symbolique médiévale du bois, in Id. (a cura di), L’arbre. His-
toire naturelle et symbolique de l’arbre, du bois et du fruit au Moyen Âge, Le 
Léopard d’Or, Paris 1993, pp. 25-40.

4	 Cfr. Liber Usualis, Desclée, Tournai 1961, p. 735.
5	 Cfr. L. Azarian, A. Manoukian, Khatchkar, Ares, Milano 1969 (Documenti di ar-

chitettura armena, 2); H. Petrosyan, Khachkar, Zangak, Yerevan 2015.
6	 Bonaventura, L’albero della vita, in Id. Opuscoli spirituali, Città Nuova, Roma 

1992 (Opere di San Bonaventura, 13); cfr. L. Chiarinelli, Il Lignum vitae di san 
Bonaventura, in “Doctor Seraphicus”, 62, 2014, pp. 65-72.

7	 Cfr. A. Giovanardi, San Bonaventura e la concezione dell’arte medievale. 
Note sul Lignum vitae di Pacino da Buonaguida, “Doctor Seraphicus”, 63, 
2015, pp. 159-180.



280� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Gaddi (1355-60 ca.)8, e tende a sovrapporsi a un altro soggetto rilevante 
di carattere biblico-genealogico e pure di ascendenza medievale: quello 
dell’Albero di Jesse, come nell’affresco di Arcimboldo e Meda nel duomo 
di Monza (1566).

2. Prospettive complementari e paradigmi alternativi del rapporto uomo-
natura nelle forme ed esperienze della vita consacrata del Medioevo cristiano

Con lo sviluppo delle forme di vita monastica, nelle due varianti ere-
mitica e cenobitica, e delle comunità religiose di vita consacrata, nella 
diversa modulazione offerta dalle espressioni di vita contemplativa e atti-
va, prendono forma nel Medioevo cristiano visioni alternative e comple-
mentari della relazione uomo-natura, con particolare riguardo al mondo 
vegetale come figurazione pervasiva di una physys vitale e avvolgente 
l’esistenza umana. Il monachesimo d’impronta benedettina, innanzitutto, 
si rapporta alla vegetazione nella forma della cura e della coltivazione, 
per cui la stessa foresta – che assumerà nei secoli più avanzati dell’e-
tà medievale una ricchezza simbolica polivalente e complessa – diviene 
oggetto di cura, pur se lasciata essere nella sua costituzione spontanea-
mente sylvatica, come nella sensibilità che viene a svilupparsi nell’ordi-
ne camaldolese, dove la foresta attornia e avvolge l’eremo come risorsa 
e spazio fisico nel quale esso viene a trovarsi contemplativamente im-
merso9. Più tardi, la spiritualità francescana svilupperà un rapporto di 
carattere prevalentemente contemplativo della natura, osservata nel suo 
libero esprimersi come non interamente riducibile all’intervento del pur 
necessario colere umano.

8	 Le due opere sono entrambe a Firenze, rispettivamente alla Galleria dell’Accade-
mia e al Museo dell’Opera di Santa Croce. A queste si aggiunga, tra i più cono-
sciuti, l’affresco, di autore ignoto, in Santa Maria Maggiore a Bergamo, ultimato 
nel 1347. Sul soggetto del Lignum vitae, cfr. R. Cook, The Tree of Life. Image for 
the Cosmos, Thames and Hudson, London 1974.

9	 Sul rapporto tra monachesimo e ambiente naturale, cfr. R. Grégoire, La foresta 
come esperienza religiosa, in L’ambiente vegetale nell’Alto Medioevo, vol. II, 
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 1990, pp. 663-707; L. Ermi-
ni Pani (a cura di), Le valli dei monaci, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medio-
evo, Spoleto 2012 (De re monastica, 3).



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 281

Nel variegato spettro delle diverse esperienze di vita consacrata, si de-
terminano quindi, gradualmente, paradigmi alternativi e al tempo stesso, 
in quanto non necessariamente escludentisi a vicenda, complementari del 
rapporto uomo-natura, il cui sfondo comune è l’acquisizione dello statuto 
creaturale del mondo e, perciò, la sua dipendenza da Dio, insieme all’idea 
di ordine cosmico, che lungo tutto il Medioevo viene ad approfondirsi e ad 
infittirsi di corrispondenze categoriali e simboliche tra le parti dell’univer-
so – i cieli –, le virtù, i sacramenti, le stesse scienze e attività dell’uomo.

2.1. Il monachesimo benedettino

Un primo modello è quello che viene a svilupparsi nell’ambito del 
monachesimo, dove la natura è concepita quale spazio di immersione 
contemplativa in rapporto all’uomo e al suo lavoro. Nella sua bellezza 
e pluralità di forme, in cui ha tanta parte il regno vegetale, anche per il 
suo porgersi quale risorsa vitale all’esistenza umana, l’ambiente naturale 
diviene il primo termine simbolico di mediazione dell’esperienza con-
templativa e, di qui, naturale ambientazione della vita di preghiera10, in 
rapporto alla dilatazione del significato di “deserto” agli ambienti selva-
tici quali montagne e, soprattutto, foreste, e si può ricordare al riguardo 
quanto la vista delle selve ispirasse il desiderio del giovane Romualdo, 
a quanto riferito da Pier Damiani, che tra sé e sé considerava: “Quanto 
bene potrebbero abitare gli eremiti in queste boscose solitudini [in his 
nemorum recessibus], quanto adeguatamente potrebbero qui riposare sot-
tratti da ogni perturbante strepito del secolo”11. Inoltre, il principio del 
lavoro come componente essenziale dell’antropologia tripolare di anima, 
spirito e corpo – che trova corrispondenza nell’imperativo nel quale la 
tradizione rapprende una sorta di sintesi della Regola benedettina: ora, 

10	 Scrive in proposito Divo Barsotti: “Se vogliamo determinare meglio in che con-
siste questa esperienza di Dio, noi dobbiamo prima di tutto considerare in che 
modo il monaco vive un suo rapporto con Dio e meglio ancora come Dio entra 
in rapporto con l’uomo. […] Il monaco vive prima di tutto in costante contatto 
con la natura. È la natura che gli rivela Dio. Il voto di stabilità non lo sottrae al 
fascino della creazione che, nello splendore della sua bellezza, è come il primo 
sacramento di Dio. Le valli ombrose, le sorgenti delle acque, la musica del vento 
nella foresta, le cime innevate dei monti: tutta la natura è sempre presente al mo-
naco; egli vive lo stupore di questa bellezza che porta un riflesso, sia pure lontano, 
della bellezza di Dio. Non potrebbe farne a meno, così come l’uomo non può fare 
a meno, per vivere, di respirare” (D. Barsotti, Monachesimo e Mistica, Abbazia 
San Benedetto, Seregno 2009, p. 27).

11	 Pier Damiani, Vita Sancti Romualdi, I (PL 144, 955).



282� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

lege et labora12 – si esprime innanzitutto come lavoro in riferimento alla 
terra e ai beni di natura. Il lavoro dell’uomo diventa così espressione di 
una relazione uomo/mondo che si traduce in un dinamico e aperto com-
pito di continuo portamento all’ordine della natura altrimenti selvaggia. 
L’analogia è quella della natura come giardino, alimentata dal concetto 
medievale di ordine, del quale l’uomo si fa in qualche modo carico quale 
compito nel quale traduce il mandato di coltivare e custodire la terra 
di Gen 2,15. Si afferma con ciò l’idea di una partecipazione dell’uomo 
all’opera creatrice di Dio: in continuità, e non in antagonismo ad essa, 
l’intervento dell’uomo nella natura tende a portare all’ordine ciò che an-
cora non vi appare espresso in tal senso, sino al riconoscimento di un 
significato mistico. Non si tratta di un’artificiale introduzione di un or-
dine estrinseco, nel quale forzare il corso della natura, ma piuttosto, per 
dir così, di una maieutica dell’ordine della natura, giacché essa stessa è 
costitutivamente orientata all’ordine13.

12	 Cfr. J. Leclercq, L’otium monastico come ambito di creazione artistica, in Id., 
Umanesimo e cultura monastica, Jaca Book, Milano 1989, p. 143.

13	 Significative in tal senso le parole pronunciate da papa Benedetto XVI, acu-
to interprete della cultura filosofica e teologica del monachesimo, nel 2006: 
“Proprio chi, come cristiano, crede nello Spirito Creatore, prende coscienza 
del fatto che non possiamo usare ed abusare del mondo e della materia come 
di semplice materiale del nostro fare e volere; che dobbiamo considerare la 
creazione come un dono affidatoci non per la distruzione, ma perché diventi 
il giardino di Dio e così un giardino dell’uomo. […] Se guardiamo la storia, 
vediamo come intorno ai monasteri la creazione ha potuto prosperare, come 
con il ridestarsi dello Spirito di Dio nei cuori degli uomini è tornato il fulgore 
dello Spirito creatore anche sulla terra – uno splendore che dalla barbarie 
dell’umana smania di potere era stato oscurato e a volte addirittura quasi 
spento” (Benedetto XVI, Omelia per i Primi Vespri di Pentecoste, Piazza San 
Pietro, 3 giugno 2006, ripr. in: Id., Per una ecologia dell’uomo. Antologia di 
testi, a cura di M.M. Morciano, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 
2012, pp. 11-12). Lungo questa linea sono altresì interessanti alcune parole 
dell’enciclica Caritas in Veritate: “La tecnica ‒ è bene sottolinearlo ‒ è un fat-
to profondamente umano, legato all’autonomia e alla libertà dell’uomo. Nella 
tecnica si esprime e si conferma la signoria dello spirito sulla materia. Lo spi-
rito, ‘reso così meno schiavo delle cose, può facilmente elevarsi all’adorazio-
ne e alla contemplazione del Creatore’ [Paolo VI, Populorum progressio, 41]. 
La tecnica permette di dominare la materia, di ridurre i rischi, di risparmiare 
fatica, di migliorare le condizioni di vita. Essa risponde alla stessa vocazione 
del lavoro umano: nella tecnica, vista come opera del proprio genio, l’uomo 
riconosce se stesso e realizza la propria umanità. La tecnica è l’aspetto og-
gettivo dell’agire umano, la cui origine e ragion d’essere sta nell’elemento 
soggettivo: l’uomo che opera. Per questo la tecnica non è mai solo tecnica. 
Essa manifesta l’uomo e le sue aspirazioni allo sviluppo, esprime la tensione 



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 283

In altri termini, l’antica tradizione monastica, in particolare benedet-
tina, sembra esprimere un rapporto proattivo nei confronti della natura 
quale dimensione che va continuamente elaborata e riordinata, nell’idea 
che l’uomo in qualche modo concorra al piano della creazione e porti una 
sua quota d’ordine nel creato. Ora, il simbolo privilegiato di tale relazio-
ne è quello del “giardino”, o dei campi coltivati, e l’idea è quella di una 
relazione di cura, dove né l’uomo basta a sé stesso, senza la natura, né 
la natura basta a sé stessa, senza l’opera dell’uomo14. L’uomo partecipa 
all’opera del creato e se ne rende in qualche modo corresponsabile; lo 
custodisce e vi interviene, con l’idea che la natura, portata, nel lavoro, 
da selva scomposta a giardino, esprima il meglio di sé. Di qui l’idea del 
“lavoro” propriamente monastico, che è parte integrante della tridimen-
sionalità dell’esperienza, e il costituirsi di un dialogo vitale con la realtà 
data, che porta poi, storicamente, all’elaborazione di prodotti artigianali, 
alimentari, farmaceutici, igienici e cosmetici naturali che costituiscono 
oggi, popolarmente, uno degli aspetti più noti delle realtà monastiche. La 
stessa collocazione dei monasteri, sovente immersi in un contesto natu-
rale, è significativa: prevalentemente in pianura e a ridosso di rilievi per 
i monasteri benedettini, sulla cima di rilievi collinari, in selve boscose o 
addossati a costoni di montagne in gole rocciose impervie per gli eremi 
camaldolesi. La tradizione camaldolese, poi, ha un tratto di originalità 
nella cura della foresta quale zona “media” tra il giardino coltivato e 
la caoticità scomposta della flora selvatica: pur non essendo piantumata 
e coltivata nella sua organizzazione vegetale primaria, la foresta circo-
stante l’eremo è luogo di approvvigionamento di risorse, a partire dal 
legname per il riscaldamento invernale, ed è perciò, a modo suo, cura-
ta: tenuta pulita dalle ramaglie, drenata dove le acque stagnanti formano 
aree malsane, trattata là dove crescono arbusti di frutti selvatici e funghi 

dell’animo umano al graduale superamento di certi condizionamenti materia-
li. La tecnica, pertanto, si inserisce nel mandato di ‘coltivare e custodire la 
terra’ (cfr. Gen 2,15), che Dio ha affidato all’uomo e va orientata a rafforzare 
quell’alleanza tra essere umano e ambiente che deve essere specchio dell’a-
more creatore di Dio” (Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in Veritate, 69).

14	 Si veda, al riguardo, B. Beck, Jardin monastique, jardin mystique. Ordonnance 
et signification des jardins monastiques médiévaux, in “Revue d’histoire de la 
pharmacie”, 85, 2000, pp. 377-394. Tra i testi prodotti da questa cultura botanico-
orticola del monachesimo, pratica e simbolico-spirituale al tempo stesso, ricordia-
mo il De cultura hortorum di Walahfrid, abate di Reichenau (808-849). Cfr. W. 
Strabone, Hortulus, a cura di C. Roccaro, Herbita, Palermo 1979; W. von Reiche-
nau, Hortulus. Coltura e cultura del giardino, a cura di M. Gennari, Il melangolo, 
Genova 2017.



284� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

o in quelle radure nelle quali si può tentare qualche piccola coltivazione 
o piantumazione. Pur lasciata essere nella sua forma generale, la foresta 
viene comunque in una certa misura trattata ed è oggetto di cura. Nasce, 
nella sua prima forma embrionale, la “selvicoltura”.

La Regola della vita eremitica, fissata nel 1080 da Rodolfo, quarto 
priore dell’Eremo di Camaldoli15, documenta lo speciale interesse, sim-
bolico-mistico quanto pratico-esistenziale, nei confronti della foresta. 
Merita in particolare di essere considerato un brano del capitolo XLIX, 
intitolato De significatione septenarum arborum, che evoca i sette alberi 
menzionati nel libro di Isaia (41,19) in rapporto alle virtù monastiche, 
spingendo la similitudine sino all’identificazione personale del monaco 
con le specie arboree:

“Pianterò, Egli dice, nel deserto, il cedro e il biancospino, il mirto, l’olivo, 
l’abete, l’olmo e il bosso”.

Se dunque desideri possedere di questi alberi in abbondanza o se brami di 
essere tra loro annoverato, tu, chiunque sia, studiati di entrare nella quiete della 
solitudine [in solitudine quiescere]. Quivi infatti potrai possedere, o diventare 
tu stesso un cedro del Libano, che è pianta di frutto nobile, di legno incor-
ruttibile, di odore soave: potrai diventare, cioè, fecondo di opere, insigne per 
limpidezza di cuore, fragrante per nome e fama; e come cedro che si innalza sul 
Libano, fiorire di mirabile letizia.

Potrai essere anche l’utile biancospino, arbusto salutarmene pungente, atto 
a far siepi, e varrà per te la parola del profeta: “sarai chiamato ricostruttore di 
mura, restauratore di strade sicure”. Con queste spine si cinge la vigna del Si-
gnore, “affinché non vendemmi la tua vigna ogni passante e non vi faccia strage 
il cinghiale del bosco né la devasti l’animale selvatico”.

Verdeggerai altresì come mirto, pianta dalle proprietà sedative e mode-
ranti; farai cioè ogni cosa con modestia e discrezione, senza voler apparire 
né troppo giusto né troppo arrendevole, così che il bene appaia nel moderato 
decoro delle cose.

Meriterai pure di essere olivo, l’albero della pietà e della pace, della gioia e 
della consolazione. Con l’olio della tua letizia illuminerai il tuo volto e quello 
del tuo prossimo e con le opere di misericordia consolerai i piangenti di Sion. 
Così darai frutti soavi e profumati “come olivo verdeggiante nella casa del 
Signore e come virgulto d’olivo intorno alla sua mensa”.

Potrai essere abete slanciato nell’alto, denso di ombre e turgido di fronde, se 
mediterai le altissime verità, e contemplerai le cose celesti; se penetrerai, con 
l’alta cima, nella divina bontà: “sapiente delle cose dell’alto”.

E neppure ti sembri vile il diventare olmo, perché quantunque questo non 
sia albero nobile per altezza e per frutto, è tuttavia utile per servire di sostegno: 

15	 Liber Eremiticae Regulae aditae a Rodulpho eximio Doctore, Biblioteca Città di 
Arezzo, ms. 333 (Eremo di Camaldoli, f. XII – in. XIII sec.), ff. 1r-23r.



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 285

non fruttifica, ma sostiene la vite carica di frutti. Adempirai così quanto sta 
scritto: “Portate gli uni i pesi degli altri e così adempirete la legge di Cristo”.

Finalmente non tralasciare di essere bosso, pianticella che non sale molto in 
alto, ma che non perde il suo verde, così che tu impari a non pretendere d’es-
sere molto sapiente, ma a contenerti nel timore e nell’umiltà e, abbracciato alla 
terra, mantenerti verde. Dice il profeta: “Non alzate la testa contro il cielo”, e 
Gesù: “chi si umilia sarà esaltato”. Nessuno dunque disprezzi o tenga in poco 
conto i ministeri esteriori e le opere umili, perché per lo più le cose che esterior-
mente appaiono più modeste, sono interiormente le più preziose.

Tu dunque sarai Cedro per la nobiltà della tua sincerità e della tua dignità; 
Biancospino per lo stimolo alla correzione e alla conversione; Mirto per la di-
screta sobrietà e temperanza; Olivo per la fecondità di opere di letizia, di pace 
e di misericordia; Abete per elevata meditazione e sapienza; Olmo per le opere 
di sostegno e pazienza; Bosso perché informato di umiltà e perseveranza16.

Una tale simbolizzazione, iperbolicamente spinta sino all’identifi-
cazione del monaco con gli alberi via via menzionati, ben esprime la 
potente catalizzazione semantica assunta dal regno vegetale e dalle sue 
espressioni arboree in particolare, in cui vanno a stratificarsi diversi li-
velli ermeneutici in rapporto alla loro più complessa struttura e alla ca-
pacità evocativa che esprimono, dall’elevazione al cielo alla spiritualità 
del Lignum Vitae, dall’espansivo ramificarsi alla fecondità frugifera. 
La simbolica arborea e forestale sarà condivisa tra camaldolesi e val-
lombrosiani, non senza sensibili differenze, che spingeranno i secondi 
a privilegiarne la prospettiva funzionale alle esigenze vitali del sosten-
tamento delle comunità17.

16	 Liber Eremiticae Regulae, cit., c. XLIX.
17	 F. Salvestrini osserva al riguardo che “a Camaldoli e a Vallombrosa, comunità 

circondate da rigogliose foreste d’altura, gli alberi apparivano quali semiofori 
elementi di una realtà spirituale da interpretare allegoricamente e come soste-
gni benefici di un’economia rurale perfettamente integrata con l’ambiente na-
turale. L’immagine che delle varie essenze vegetali era connessa al ricordo dei 
padri fondatori si proiettò idealmente sui loro figli spirituali in quanto coloniz-
zatori di una realtà selvaggia che veniva santificata dalla loro stessa presenza. 
Vi fu, però, una sostanziale differenza tra il significato che la selva assunse 
per Camaldoli, in quanto simbolo e scrigno dell’isolamento eremitico, e nella 
percezione dei monaci vallombrosani, che conservarono un rapporto stretto 
con la città e avvicinarono il complesso dell’ecosistema silvestre in forma 
spesso strumentale più che trascendente” (F. Salvestrini, Recipiantur in choro 
[…] qualiter benigne et caritative tractantur”. Per una storia delle relazioni 
fra Camaldolesi e Vallombrosani (XI-XV secolo), in C. Caby, P. Licciardello 
(a cura di), Camaldoli e l’Ordine Camaldolese dalle origini alla fine del XV 
secolo, Badia di S. Maria del Monte, Cesena 2014 (Italia Benedettina, 39), p. 
85; cfr. G. Cherubini, Monachesimo e ambiente nel Medioevo occidentale, in 



286� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Con la sistematizzazione della regola ad opera del beato Paolo Giusti-
niani18, la regolamentazione della cura della foresta quale attività rilevante 
nell’organizzazione della vita dell’eremo assumerà un volume e un’ana-
liticità tali da meritare a questo documento, ancorché impropriamente, il 
nome di Codice forestale di Camaldoli19, sino a rappresentare di fatto un’e-
semplare formulazione ante litteram della pratica di sostenibilità ambien-
tale, nella regolazione di un consapevole bilanciamento tra tagli e nuove 
piantumazioni20.

2.2. La prospettiva francescana

Più tardi, la tradizione francescana sviluppa, a partire da san France-
sco stesso, una diversa sensibilità, che nel considerare la natura soprattutto 
come espressione della potenza creatrice e dell’amore di Dio, si traduce in 
una relazione confidenziale con il complesso della natura creata, dagli ele-
menti primari – si pensi al noto Cantico delle creature – sino agli animali 
più complessi, con i quali il Santo d’Assisi si pone addirittura in atteggia-
mento di dialogo. Prevale l’aspetto contemplativo di una natura apprezzata 
nella lussureggiante pluralità delle sue forme, oggetto di mediazione per 
la contemplazione della bellezza di Dio, nelle cui creature si ammira l’im-

G. Remondi (a cura di), Religioni e ambiente, Ed. Camaldoli, Camaldoli 1996, 
pp. 119-125; F. Salvestrini, Disciplina caritatis. Il monachesimo vallombrosa-
no tra medioevo e prima età moderna, Viella, Roma 2008 (in particolare il c. 
2: La gestione del bosco, pp. 65-80).

18	 Eremiticae vitae regula a beato Romualdo Camaldulensibus Eremitis tradita: 
seu Camal. Eremi Istitutiones, Eremo di Camaldoli, 1520, successivamente 
tradotta: Regola della vita eremitica stata data dal beato Romualdo à i suoi 
Camaldolensi eremiti. Overo le Costituzioni Camaldolensi tradotte nuovamente 
dalla lingua latina nella toscana dal padre don Silvano Razzi, Bartolomeo Ser-
martelli, Firenze 1575.

19	 Cfr. R. Romano (a cura di), Codice forestale camaldolese. Le radici della 
sostenibilità, INEA, Roma 2010; R. Romano (a cura di), La regola della vita 
eremitica, ovvero le Constitutiones Camaldulenses, INEA, Roma 2011; C. Ur-
binati, R. Romano (a cura di), Codice forestale camaldolese. Foresta e monaci 
di Camaldoli. Un rapporto millenario tra gestione e conservazione, INEA, 
Roma 2012. Cfr. S. Frigerio, Storie antiche di monaci e alberi. Il “Codice 
Forestale Camaldolese”, in “SLM – Sopra il Livello del Mare. La Rivista 
dell’Istituto Nazionale per la Ricerca Scientifica e Tecnologica sulla Monta-
gna”, 11, 2003, pp. 24-30.

20	 Cfr. S. Borchi, La gestion des forêts par les Ordres religieux: Camaldoli, Vallom-
breuse et La Verne, in P. Poupard, B. Ardura (a cura di), Abbayes et monastères 
aux racines de l’Europe. Identité et créativité : un dynamisme pour le IIIe millé-
naire, Cerf, Paris 2004, pp. 129-159.



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 287

pronta. L’idea di fondo è quella della sufficiente bellezza della natura nella 
sua spontanea espressione selvatica, cosicché, se pure lo stesso ordine fran-
cescano si dà alle opere di coltivazione della terra agli effetti di ricavarne 
i necessari mezzi di sostentamento, non manca l’esplicita indicazione, da 
parte dello stesso san Francesco, di lasciare nel contempo opportuni spazi 
e margini di azione nei quali la natura possa esprimersi come tale.

Assai espressivo della comprensione francescana della natura è il c. 
CXXIV della Vita seconda di Tommaso da Celano:

Desiderando questo felice viandante uscire presto dal mondo, come da un 
esilio di passaggio, trovava non piccolo aiuto nelle cose che sono nel mondo 
stesso. Infatti, si serviva di esso come di un campo di battaglia contro le po-
tenze delle tenebre, e nei riguardi di Dio come di uno specchio tersissimo della 
sua bontà.

In ogni opera loda l’Artefice; tutto ciò che trova nelle creature lo riferisce al 
Creatore. Esulta di gioia in tutte le opere delle mani del Signore, e attraverso 
questa visione letificante intuisce la causa e la ragione che le vivifica. Nelle 
cose belle riconosce la Bellezza Somma, e da tutto ciò che per lui è buono sale 
un grido: “Chi ci ha creati è infinitamente buono”. Attraverso le orme impresse 
nella natura, segue ovunque il Diletto e si fa scala di ogni cosa per giungere al 
suo trono.

Abbraccia tutti gli esseri creati con un amore e una devozione quale non si 
è mai udita, parlando loro del Signore ed esortandoli alla sua lode. Ha riguar-
do per le lucerne, lampade e candele, e non vuole spegnerne di sua mano lo 
splendore, simbolo della Luce eterna. Cammina con riverenza sulle pietre, per 
riguardo a colui, che è detto Pietra. E dovendo recitare il versetto, che dice: 
Sulla pietra mi hai innalzato, muta così le parole per maggiore rispetto: “Sotto 
i piedi della Pietra tu mi hai innalzato”.

Quando i frati tagliano legna, proibisce loro di recidere del tutto l’albero, 
perché possa gettare nuovi germogli. E ordina che l’ortolano lasci incolti i con-
fini attorno all’orto, affinché a suo tempo il verde delle erbe e lo splendore dei 
fiori cantino quanto è bello il Padre di tutto il creato. Vuole pure che nell’orto 
un’aiuola sia riservata alle erbe odorose e che producono fiori, perché richiami-
no a chi li osserva il ricordo della soavità eterna. […]

Ma chi potrebbe esporre ogni cosa? Quella Bontà “fontale”, che un giorno 
sarà tutto in tutti, a questo Santo appariva chiaramente fin d’allora come il tutto 
in tutte le cose.21

Nel Cantico delle creature la natura è contemplata, dai corpi celesti sino 
alle più piccole cose della terra, attraverso i suoi elementi costitutivi essen-

21	 Tommaso da Celano, Memoriale nel desiderio dell’anima [Vita seconda], in 
E. Caroli (a cura di), Fonti Francescane, Editrici Francescane, Padova 20042, 
pp. 470-471.



288� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ziali (aria, acqua, fuoco e terra), dove la meraviglia per la bellezza si unisce 
alla considerazione del Creato quale spazio ordinato vitale per l’esistenza 
umana: “Laudato si’, mi’ Signore, per sora nostra matre terra, la quale ne 
sustenta et governa, et produce diversi fructi con coloriti flori et herba”. 
Nell’ideale della povertà francescana – ideale ascetico di essenzializzazio-
ne massima dei “bisogni” e delle relative dipendenze dalle cose, la natura 
nella sua stessa espressione spontanea è vista quale risorsa, in sé sufficien-
te, per le fondamentali necessità della vita fisica. Il rapporto con gli enti 
di natura e con gli stessi animali, poi, sembra già gravido di un carattere 
profetico-escatologico sul destino dell’essere della Creazione come tutto 
ricomposto e rappacificato in Dio.

Forte, in san Francesco, è infatti il senso di una creaturalità quale tratto 
ontico comune alla natura fisica e all’uomo stesso, senza che ciò, natu-
ralmente, annulli la specificità di quest’ultimo quale centro del piano di 
creazione e salvezza. Così, san Bonaventura attesta che il Santo d’Assisi, 
“considerando che tutte le cose hanno un’origine comune, si sentiva ricol-
mo di pietà ancora maggiore e chiamava le creature per quanto piccole col 
nome di fratello o sorella: sapeva bene che tutte provenivano, come lui, da 
un unico Principio”22.

E lo stesso san Bonaventura svilupperà questa prospettiva approfonden-
do il valore della mediazione contemplativa della natura e facendone così 
la base della scala dell’Itinerarium mentis in Deum23.

22	 Bonaventura, Leggenda maggiore, 6, in E. Caroli (a cura di), op. cit., p. 657.
23	 “Infatti, poiché nella condizione del nostro stato attuale la stessa totalità delle cose è 

scala per salire a Dio, e fra gli esseri creati, alcuni hanno rapporto a Dio di vestigio, 
altri di immagine, alcuni sono corporei, altri spirituali, alcuni temporali, altri immor-
tali, e quindi alcuni fuori di noi, altri in noi; perché sia possibile pervenire alla consi-
derazione del primo principio, spiritualissimo, eterno e sopra di noi, è necessario che 
prima consideriamo gli oggetti corporei, temporali e fuori di noi, nei quali è il vestigio 
e l’orma di Dio, e questo significa incamminarsi per la via di Dio” (Bonaventura, Iti-
nerarium mentis in Deum, I, 2, in Id., Opuscoli teologici, I, Città Nuova, Roma 1993, 
p. 503). E ancora: “Questa considerazione si dilata alla settiforme condizione delle 
creature, che è una settiforme testimonianza della divina potenza, sapienza e bontà, se 
di tutte le cose si studia l’origine, la grandezza, la moltitudine, la bellezza, la pienezza, 
l’operazione e l’ordine. – L’origine delle cose, rapportata all’opera dei sei giorni dal 
triplice punto di vista della creazione, della distinzione e della bellezza, manifesta la 
potenza divina che ha prodotto tutte le cose dal nulla, la sua sapienza che le ha così ben 
distinte, la sua bontà che le ha così abbondantemente abbellite. […] La moltitudine 
poi delle cose nella varietà dei generi, delle specie e degli individui in rapporto alla 
loro sostanza, forma o figura ed efficacia, che superano ogni umana valutazione, ma-
nifestamente allude e dimostra l’immensità in Dio dei tre predetti attributi. La bellezza 
delle cose secondo la varietà delle luci, delle figure e dei colori nei corpi semplici, 



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 289

La tradizione francescana, la cui peculiare sensibilità ritroveremo in 
Raimondo Lullo, sviluppa un’idea di complessità della proliferazione 
delle forme di vita, che ritrova facilmente nell’albero un simbolo esem-
plare – e come tale spendibile in diverse applicazioni – dell’entificazio-
ne plurale della natura creata, per questo celebrata nella lussureggiante 
variegazione delle sue forme, che dà la particolare coloritura al “giar-
dino” di Francesco24.

L’effetto della complementare attivazione del doppio registro di una 
relazione attiva (coltivazione come relazione di cura) e passivo-ricetti-
va (contemplazione nel lasciar-essere), che si compongono e bilancia-
no variamente in sintesi originali nelle diverse esperienze carismatiche 
dei movimenti e ordini religiosi, dà luogo, con l’avvento della teologia 
sistematica (in un sempre più solidale rapporto con la filosofia), all’e-
laborazione dell’articolazione metaforica vegetale della vita interiore 
nella simbologia, ad esempio, dell’Hortus conclusus25, e delle forme 
di sistematizzazione concettuale, a partire dall’Arbor Virtutum, anche 
figurativamente rappresentato come tale in diversi trattati teologici 
(con i corrispettivi e speculari alberi dei vizi)26, sino alla sistematica 
dell’Arbor Scientiarum dell’ardita concezione enciclopedica lulliana. 
Nel primo Quattrocento veneziano, sarà san Lorenzo Giustiniani a 
scrivere un proprio Lignum vitae in chiave aretalogica, quale esege-
si allegorico-morale del citato passo dell’Apocalisse, identificando le 
radici dell’albero nella fede, il tronco nel timore di Dio e i frutti nelle 
virtù: “Ecco, in breve, i frutti dell’Albero della vita: i vari gradi delle 

misti e organici, come nei corpi celesti e nei minerali, come nelle pietre e nei metalli, 
nelle piante e negli animali, depone chiaramente a favore dei tre predetti attributi” (ivi, 
14-15, ed. cit., pp. 509-511).

24	 Cfr. J.D. Hughes, Francis of Assisi and the Diversity of Creation, “Environmental 
Ethics”, 18, 1996, pp. 111-120; L.J. Kiser, The Garden of St. Francis. Plants, 
Landscape, and Economy in Thirteenth-Century Italy, in “Environmental Histo-
ry”, 8, 2003, pp. 229-245.

25	 Si veda, al riguardo, R. Aben, S. de Wit, The enclosed garden. History and 
development of the Hortus Conclusus and its Reintroduction into the pres-
ent-day urban landscape, 010 publishers, Rotterdam 2001, in particolare alle 
pp. 22-60.

26	 Pensiamo, ad esempio, allo Speculum Virginum, del 1200 ca. (Walters Art Mu-
seum, ms. W.72, ff. 25v, 26r), e allo Speculum Theologiae, databile tra l’ultimo 
decennio del XIII e il primo decennio del XIV secolo (Yale University, ms. Bei-
necke 416, f. 3v).



290� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

virtù, di cui devono arricchirsi tutte le anime che ambiscono vivamente 
a piacere a Dio”27.

3. L’albero delle scienze quale principio di organizzazione del sapere 
nell’Ars lulliana

Il ricorso alla figura dell’albero nell’ambito logico-epistemologico 
risale all’età tardoantica, con il noto albero di Porfirio, che, rappresen-
tando originariamente una sequenza di suddivisioni logiche dicotomi-
che a struttura deduttiva finalizzata alla definizione, viene progressi-
vamente ad ispirare una figurazione articolata dell’organizzazione del 
sapere o di determinate classi e famiglie di enti, che prenderà forma più 
tardi nelle classificazioni delle realtà naturali e morali, come per il ci-
tato caso delle virtù28, e si diffonderà nell’arte a rappresentazione della 
complessità dello sviluppo di alcune esperienze storiche, come la pro-
liferazione ramificata degli ordini religiosi e dei santi in essi vissuti29 o 
delle stesse genealogie familiari.

L’ars combinatoria concepita da Raimondo Lullo si proponeva come 
comprensiva sia dell’ente logico che dell’ente reale, riconoscendo in en-
trambi l’unico ordinamento della struttura gerarchizzata dell’universo im-
pressa con la creazione mediante le rationes aeternae di Dio, e si veniva 
così a collocare in un punto intermedio, quasi un piano di contatto tra ‘lo-
gica’ e ‘metafisica’ tradizionalmente intese, che coinvolge contemporanea-
mente senza tuttavia identificarsi pienamente con esse. Detta ars si concre-
tizzava nella combinatoria di un numero limitato di principi generali onde 
ottenerne, con l’ausilio di figure geometriche di valore simbolico, tutte le 
derivazioni particolari30. L’Ars magna stabilisce a tale scopo una serie di 
tavole dei concetti fondamentali, di cui quelli che Lullo ritiene i diciotto 

27	 Lorenzo Giustiniani, L’albero della vita, Marcianum Press, Venezia 2007, Pref., 
7, p. 4.

28	 Sull’albero di Porfirio e la sua influenza nel pensiero medievale, cfr. A. Verbo-
on, Einen alten Baum verpflanzt man nicht. Die Metapher des Porphyrianischen 
Baums im Mittelalter, in I. Reichle, S. Siegel, A. Spelten (a cura di), Visuelle 
Modelle, Wilhelm Fink, München 2008, pp. 251-268.

29	 A titolo di esempio menzioniamo qui la grande incisione di Federico Agnelli, 
Arbore dell’origine delle più celebri famiglie della Religione di S. Francesco, 
Milano, Agnelli, III quarto del XVII sec., cm 126x81.

30	 Si veda, in proposito, E.-W. Platzeck, Die Lullsche Kombinatorik. Ein erneuter 
Deutungs-und Darstellungsversuch mit Bezug auf die West-europäische Philo-
sophie, in “Franziskanische Studien”, 1952, pp. 32-60, pp. 377-407; Id., La com-



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 291

princìpi generali comuni a tutte le scienze si raccolgono al vertice, nella ta-
vola generale. Di questi, nove corrispondono agli attributi divini (Princìpi 
Assoluti o Dignità Divine), tratti per analogia dalle perfezioni degli esseri 
finiti – bontà, grandezza, eternità (o durata), potenza, sapienza, volontà, 
virtù, verità e gloria – e nove ai predicati di relazione tra gli enti finiti (Prin-
cìpi Relativi): differenza, concordanza, contrarietà, principio, mezzo, fine, 
maggiore, eguaglianza, minore. Altre quattro serie contemplano nove tipi 
di Questioni, nove Soggetti, nove Virtù e nove Vizi.

Nel Liber de gentili et tribus sapientibus, composto negli anni 1274-
1276, le condizioni epistemologiche della discussione teologica che si 
innesca tra il gentile erudito in filosofia e i tre rappresentanti delle fedi 
monoteistiche, incontrati in un bosco “abundans in multis formosis fonti-
bus et multis arboribus diversos fructus ferentibus copiosum, per quarum 
recreationem humani corporis vita poterat elongari”31, sono simbolizzate 
da cinque alberi e dai loro frutti, che rappresentano i princìpi dell’Arte, 
sulla cui applicazione i tre sapienti saranno edotti da una “domina mirabilis 
pulchritudinis atque formae, praetiosissimis induta vestibus”32, personifi-
cazione dell’Intelligenza – “… ipsa erat Intelligentia …”33 –, e sulla base 
dei quali si sviluppa il dialogo tra i protagonisti34.

Va del resto notato che il bosco in cui il pagano cerca rifugio dalle proprie 
angosce esistenziali è dallo stesso denominato eremo, e allude chiaramente 
all’esperienza dell’eremitismo cristiano immersivo nell’ambiente naturale, 
di cui si è precedentemente trattato, e ad esso idealmente si ricongiunge35.

Sembra, inoltre, che la simbolica dell’albero attraversi, con motivi simi-
li, la teologia delle tre fedi abramitiche nella penisola iberica della fine del 

binatoria lulliana, in “Revista de Filosofía”, 12, 1953, pp. 575-609; 13, 1954, pp. 
125-166.

31	 R. Lullus, Liber de gentili et tribus sapientibus, a cura di O. de la Cruz, Brepols, 
Turnhout 2015, p. 234.

32	 Ivi, p. 239.
33	 Ivi, p. 240.
34	 Raggiunti nel cammino dai protagonisti, i cinque alberi sono irrigati dall’acqua 

di un’unica fonte: “devenerunt in quodam pratum pulcherrimum, ubi erat quidam 
fons valde decorus, cuius aqua rigabat quinque arbores”. Sull’interpretazione del 
dialogo lulliano e la sua simbolica arborea, si veda C. Colomba, “Ad umbram 
cuiusdam arboris speciosae”: alcune riflessioni sulla “natura bella” nel Liber 
de gentili et de tribus sapientibus e nel Liber amici et amati di Raimondo Lullo, 
“Studi Medievali”, 59, 2018, pp. 65-68.

35	 Osserva C. Colomba, al riguardo: “Il deserto monastico è il luogo di tutti i crismi, 
in quest’assimilazione all’eremo il bosco diventa luogo di un nuovo battesimo, di 
una nuova iniziazione. Il bosco-giardino, come l’eremo, è allegoria della ricerca 
interiore” (ivi, p. 67).



292� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Duecento36, e che la riflessione di Lullo sia in parte da ascrivere a questo 
interesse condiviso37.

Di poco posteriore, il Liber amici et amati, che descrive con accenti mi-
stici l’itinerario spirituale dell’anima verso Dio, riprende una ricca simbo-
lizzazione naturalistica e ambientale, ripensata come trasparente la realtà 
di Dio stesso, dove ritroviamo la metafora arborea in una funzione apicale: 
“Nella creatura l’amore è l’albero, l’amare è il suo frutto, le pene e gli 
struggimenti sono i suoi fiori e le sue foglie. In Dio l’amore e l’amare sono 
una sola identica cosa senza travaglio e tormento”38.

L’Arbor scientiae, composto da Lullo ben più tardi, nel 1295-96, espri-
me sin nel titolo la concezione gerarchizzata e ad un tempo unificatrice 
del sapere perseguita dal pensatore catalano e consacra un’immagine che 
godrà di una vasta diffusione nella cultura occidentale. In base alle com-
binazioni delle nove dignità e delle nove relazioni, che costituiscono le 
radici dell’albero, esso si divide in sedici rami, a ciascuno dei quali cor-
risponde a sua volta un albero particolare39.

Nel prologo dell’opera leggiamo:

Liber iste in sedecim partes dividitur:
Prima pars est de Arbore elementali,
Secunda de Arbore vegetali,
Tertia de Arbore sensuali,
Quarta de Arbore imaginali,
Quinta de Arbore humanali,
Sexta de Arbore morali,
Septima de Arbore imperiali
Octava de Arbore apostolicali
Nona de Arbore caelestiali
Decima de Arbore angelicali
Undecima de Arbore aeviternali,
Duodecima de Arbore maternali,
Decima tertia de Arbore divinali et humanali,

36	 Si veda, al riguardo, C. Robinson, Trees of Love, Trees of Knowledge: Toward the 
Definition of a Cross-Confessional Current in Late Medieval Iberian Spirituality, 
in “Medieval Encounters”, 12, 2006, pp. 233-248.

37	 Cfr. C. Colomba, “Ad umbram …, cit., pp. 69-70.
38	 R. Lullo, Liber amici et amati, in Letteratura Francescana, V. La mistica, a cura 

di F. Santi, Milano, Mondadori, 2016, p. 275. Su quest’opera, cfr. C. Colomba, op. 
cit., pp. 71-76.

39	 Cfr. A. Llinarès, L’Arbre de science, de Raymond Lulle, in Ruedi Imbach (a cura 
di), Raymond Lulle: Christianisme, Judaïsme, Islam. Actes du Colloque sur R. 
Lulle, Université de Fribourg, 1984, Editions universitaires, Fribourg 1986.



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 293

Decima quarta de Arbore divinali,
Decima quinta de Arbore exemplificali,
Decima sexta de Arbore quaestionali.
Per has sedecim arbores de omnibus scientiis tractari potest.40

Ogni albero si suddivide in sette parti ed è strutturato similmente all’Ar-
bor elementalis, il quale ha per radici le nove dignità e le nove relazioni, 
per tronco la congiunzione di tali principi, mentre le branche principali 
rappresentano i quattro elementi e si diramano nelle quattro masse da essi 
stessi composte (es. i mari e le terre), le foglie rappresentano gli accidenti, 
i fiori gli strumenti e i frutti gli enti individuali41. Ma l’analitica enciclope-
dica dell’Arbor scientiae si ricompone in Lullo necessariamente nella sa-
pienzialità del pensiero, che unifica profondamente amore e scienza, come 
si è reso evidente nel Liber amici et amati, e troviamo ancora chiaramente 
sostenuto nell’ancor più tardivo Arbor philosophiae amoris (1298)42.

4. Linee di sviluppo della metafora arborea nelle sistematiche enciclo-
pediche dell’età moderna

Ampiamente percorsa nelle opere lulliane, la metafora dell’albero tro-
va particolare sviluppo a partire dal Rinascimento, soprattutto nell’ambi-
to delle aspirazioni sistematiche dell’enciclopedismo postcartesiano. Ci 
limiteremo qui a indicare alcuni tratteggi o linee di fuga di percorsi che 
permetterebbero di considerare la fecondità di tale immaginario simbolico 
in proiezione moderna, sino all’abbozzo di un’ipotesi interpretativa la cui 
esplorazione potrebbe restituirne, almeno in parte, la ragione di continuità.

In un anonimo Tractatus solemnis artis memorativae di metà Quattro-
cento viene proposta una “topica” di finalità mnemonica, e tra la multiplex 

40	 R. Lulle, Arbre de ciència [Arbor scientiae], Prologus, in Id., Obres essencials, 
vol. I, Editorial Selecta, Barcelona 1957, p. 556.

41	 Come ha osservato P. Rossi, gli alberi lulliani “rimandano, attraverso un com-
plicato simbolismo, alla realtà profonda delle cose, quella realtà che al filosofo 
spetta appunto di scoprire individuando i ‘significati’ delle varie parti degli alberi” 
(P. Rossi, Clavis universalis. Arti mnemoniche e logica combinatoria da Lullo a 
Leibniz, Riccardo Ricciardi Editore, Milano-Napoli 1960, p. 47).

42	 Si veda al riguardo M. Pereira, La sapienza dell’amore: motivi comuni e svilup-
pi diversi nell’Ars amativa boni e nell’Arbor philosophiae amoris, in A. Musco, 
M.M. Romano (a cura di), Il mediterraneo del ’300: Raimondo Lullo e Federico 
III d’Aragona, re di Sicilia. Omaggio a Fernando Dominguez Reboiras. Atti del 
Seminario internazionale di Palermo, Castelvetrano-Selinunte (TP), 17-19 no-
vembre 2005, Brepols, Turnhout 2008, pp. 389-409.



294� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

proprietas locorum troviamo quella dell’ordinatio43. Nello stesso breve 
trattato troviamo pure un abbozzo di suddivisione piramidale, procedente 
per progressive specificazioni a partire dalla considerazione della res ipsa 
universa quale immagine semplice, capace di raccogliere (ex pluribus ag-
gregata) la molteplicità degli elementi particolari, oggetto delle suddivisio-
ni negli ulteriori livelli. Tale articolazione pare assai significativa agli effet-
ti di quanto rappresenteranno nell’età moderna ormai nascente gli “alberi” 
delle scienze, tra l’Arbor scientiae lulliano e i quali il presente Tractatus 
sembra fare, come altri testi, da ponte.

Al filone classico, ma con il tentativo di risalire oltre le Retoriche cice-
roniane e di attingere direttamente alla fonte aristotelica mediata da Tom-
maso, appartiene il trattato De nutrienda memoria (1476) di Domenico De 
Carpanis, che propone la metafora di una sylva maxima prodotta dall’accu-
mulo e concentrazione delle immagini generate dai singoli sensi, sulle qua-
li l’intelletto opera in tre fasi prendendone dapprima coscienza, stabilen-
dovi un ordine, giacché bonus ordo memoriam facit habilem, e associando 
infine gli oggetti simili per riporli in archa memoriae44.

Quella che si profila con questi tentativi è un’armonizzazione organica 
dell’universo morale dell’uomo e, con l’avvento del loro sviluppo in età 
tardomedievale, delle scienze, dove è la stessa fisiologia vegetale nella sua 
capacità di organizzazione strutturale (arbor) e associativa (hortus) ad es-
sere spesa come luogo teorico di ripensamento dell’intero dell’esperienza 
come organismo vitalmente dinamico e a preparare alle grandi tassonomie 
enciclopediche e parenciclopediche dell’età moderna, che ne approfondi-
ranno le direttrici45.

Gli orientamenti della prima età moderna verso una concezione sistema-
tica del sapere sono espressi in Francesco Bacone nell’immagine per cui 
“le partizioni del conoscere non sono come linee diverse che si incontrino 
[…], bensì come i rami di un albero”46, e fanno pronunciare a Cartesio la 
celebre metafora dell’albero delle scienze, per cui “tutta la filosofia è come 
un albero, le cui radici sono la metafisica, il tronco è la fisica e i rami che 
escono da questo tronco sono tutte le altre scienze, che si riducono a tre 

43	 Codice lat. ambrosiano T.78 sup., f. 23r. Il trattato è riprodotto in: P. Rossi, op. 
cit., Appendice III, pp. 277-280.

44	 Cfr. Dominicus de Carpanis, De nutrienda memoria, Napoli 1476.
45	 Si veda al riguardo W. Tega, Arbor scientiarum. Enciclopedia e sistemi in Francia 

da Diderot a Comte, il Mulino, Bologna 1984.
46	 F. Bacon, La dignità e il progresso del sapere divino e umano, in Id., Scritti filo-

sofici, a cura di P. Rossi, UTET, Torino 1975, pp. 219-220.



A. Peratoner - Dal lignum vitae all’arbor scientiarum� 295

principali, cioè la medicina, la meccanica e la morale”47. Più tardi, la stes-
sa Encyclopédie di Diderot e d’Alembert presenterà il “primo passo” del 
lavoro enciclopedico come il “tracciare un albero genealogico di tutte le 
scienze ed arti che ponga in evidenza l’origine di ogni branca delle nostre 
conoscenze e i nessi che intercorrono fra esse e il tronco comune”48.

La figura dell’albero sarà assimilata nell’ambito delle scienze naturali, a 
descrizione della complessità delle specie viventi e in rapporto allo svilup-
po delle grandi tassonomie49, nell’intuizione, ancora precedentemente alla 
formulazione delle teorie evoluzioniste, dell’apparentamento delle specie 
viventi. Così, Adrien-Henri-Laurent de Jussieu afferma, nel Cours d’histoi-
re naturelle, che “le famiglie sono come i rami di un grande albero, nati 
dallo stesso tronco, ciascuno dei quali ne tocca, sviluppandosi, svariati altri 
contemporaneamente, potendo addirittura incrociarsi con essi”, e nel di-
stinguere tra famiglie “seriali” e “aggruppate”, si figura ramificazioni com-
poste rispettivamente “da ramoscelli che nascono l’uno dopo l’altro sullo 
stesso ramo” e “da ramoscelli che arrivano alla stessa altezza nascendo da 
un ramo a sua volta ramificato”50.

La trasposizione enciclopedica e naturalistica della figura dell’albero e 
della sua simbolica non pare, in fondo, così estranea a quella della metafora 
vitale e soteriologica – sublimata nell’ordine staurologico del Lignum Vi-
tae, che la riferisce all’esperienza, nella sfera della percezione della sacra-
lità della vita, della sua stessa rigenerazione in rapporto a una prospettiva di 
trascendenza –, né alla comprensione dell’ambiente naturale sylvatico qua-
le spazio vitale particolarmente congeniale all’esperienza contemplativa e 
risorsa per la vita umana nelle sue stesse necessità fisiche. E ci sembra che 
l’elemento comune sia ravvisabile nella simbolizzazione offerta da un or-

47	 R. Descartes, I principi della filosofia – Lettera all’abate Picot, in Id., Opere 
1637-1649, a cura di G. Belgioioso, Bompiani, Milano 2009, p. 2231. Poco oltre 
Cartesio aggiunge: “Ora, come non è dalle radici, né dal tronco degli alberi, che si 
colgono i frutti, ma soltanto dalle estremità dei loro rami, così la principale utilità 
della filosofia dipende da quelle sue parti che non si possono apprendere che per 
ultime” (ibid.).

48	 D. Diderot, J. Le Rond D’Alembert, Enciclopedia, o Dizionario ragionato delle 
scienze, delle arti e dei mestieri, vol. I, a cura di A. Pons, Feltrinelli, Milano 
1966, p. 8.

49	 Sulla fortuna dell’immagine dell’albero nello sviluppo delle scienze naturali 
nell’età moderna, cfr. G. Barsanti, La scala, la mappa, l’albero. Immagini e clas-
sificazioni della natura fra Sei e Ottocento, Sansoni, Firenze 1992, in particolare 
pp. 75-127.

50	 A.H.L. de Jussieu, Cours élémentaire d’histoire naturelle: Botanique, Langlois et 
Leclercq, Fortin, Masson & Cie, Paris 1843, p. 538.



296� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ganismo vitale e dinamico che è figura di complessità e che nell’espansione 
nello spazio aereo che, come viene occupato, è reso al tempo stesso abita-
bile e ospitale (come nell’immagine evangelica degli uccelli che vengono 
ad abitarne i rami), esprime una capillare significazione dell’esperienza, 
che si tratti dell’ordine sapienziale dei significati profondamente esisten-
ziali della vita, o dell’ordine della cosalità naturale esplorato attraverso la 
ricognizione della lussureggiante pluriformità degli enti del mondo fisico. 
L’albero si presenta dunque come una vitale figura di espansione e “com-
prensione” e, con ciò, di significazione del reale, e se Lattanzio, agli inizi 
del IV secolo, afferma che “Dio aprì le braccia, abbracciando il cerchio 
della terra”51, e similmente, qualche decennio dopo, san Cirillo di Gerusa-
lemme, che “Dio ha disteso le braccia sulla Croce per abbracciare i confini 
dell’universo”52, esprimendo una significazione esistenziale di valore sal-
vifico, gli alberi delle scienze della modernità filosofica rispondono all’a-
spirazione di una descrizione integrale della realtà, di una comprensione 
rappresentata come occupazione ramificata e capillarmente analitica dei 
suoi spazi naturali, esprimendone una significazione descrittiva generativa 
di cultura, e di una cultura, anche nel suo darsi quale ricognizione e tasso-
nomia scientifica degli enti di natura, vitale della vitalità di un organismo 
quale la vegetazione arborea nella sua complessità è in grado di figurare 
e come di fatto è stata significata sin dall’immaginario medievale in una 
singolare unità di sapere ed esperienza.

51	 Lattanzio, Divinae Institutiones, 4, 26, 36 (CSEL 19, 383).
52	 Cirillo di Gerusalemme, Catechesi, 13, 28 (PG 33, 805B).




