DAL LIGNUM VITAE
ALL’ARBOR SCIENTIARUM

Note per una simbolica vegetale nel pensiero

medievale protesa all’enciclopedismo moderno
Alberto Peratoner

Abstract

If the mysticism of the Lignum Vitae relates the heart of Christian faith to the vegetal
world in the salient fact of the Cross experience, the early life of the religious orders leads to
modulate the relationship to the natural environment in the double register of active (cultiva-
tion and care) and passive-receptive (contemplation in letting-be) forms. The metaphorical
vegetal elaboration of the inner life proceeds in parallel with the experiments in conceptual
systematisation, where plant physiology itself in its capacity for structural (arbor) and as-
sociative (hortus) organisation is spent as a theoretical locus for rethinking experience as a
vitally dynamic organism and for the elaboration of the great encyclopaedic taxonomies of
the modern age.

Keywords: Trees; Forest; Cross; Monasticism; Encyclopaedism.

Nel solco di alcune suggestioni dell’eta classica e delle culture arcaiche
nordeuropee, tra le quali il motivo dell’albero cosmico, asse del mondo e
sostegno della volta celeste, ¢ variamente attestato' e grazie alla mediazio-
ne della riflessione patristica, che pone in reciproca interazione il deposito
scritturale biblico con la filosofia, il pensiero medievale sviluppa una ricca
simbolica intorno al regno vegetale, che denota un singolare spirito di ar-
monizzazione con 1’orizzonte antropologico?.

1 Si veda, al riguardo, J. Brosse, Mitologia degli alberi. Dal giardino dell Eden al
legno della Croce, Rizzoli, Milano 1991.

2 Sulla simbolica vegetale in eta medievale e le sue diverse implicazioni, si vedano,
tra gli studi piu recenti, A. Paravicini Bagliani (a cura di), Le monde végétal.
Meédecine, botanique, symbolique, Sismel Edizioni del Galluzzo, Firenze 2009; V.
Fasseur, D. James-Raoul, J.-R. Valette (a cura di), L arbre au Moyen Age, Presses
Universitaires de Paris-Sorbonne (Culture et civilisations médiévales, 49), Paris
2010; F. Baldassarri, A. Blank (a cura di), Vegetative Powers: the Roots of life in
Ancient, Medieval and Early Modern Natural Philosophy, Springer, Cham 2021;
M.D.J. Bintley, P. Salonius (a cura di), Trees as Symbol and Metaphor in the

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 277-296
* DOI: 10.7413/2036-9484097



278 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

1. La vegetazione arborea nella Sacra Scrittura e il simbolismo del Li-
gnum Crucis

La ricca simbolica dell’albero nella Sacra Scrittura, dagli alberi edenici,
tra cui “I’albero della vita in mezzo al giardino e I’albero della conoscenza
del bene e del male” (Gen 2,9) sino al nuovo “albero della vita” della Ge-
rusalemme celeste, che “da dodici raccolti all’anno, porta il suo frutto ogni
mese ¢ le foglie dell’albero sono per la guarigione delle nazioni” (Ap 22,2),
attraverso quello che presto sara riconosciuto in analogia figurale come il
Lignum Crucis, meriterebbe da sola uno studio monografico. Tra i molte-
plici e ricchi riferimenti, ci limiteremo qui a ricordare, a titolo esemplare,
come i Salmi descrivano 1’uomo giusto, annunciando che “sara come un al-
bero piantato lungo i corsi d’acqua, che da il suo frutto nella sua stagione e
le cui foglie non appassiscono” (Sal 1,3), o come il salmista stesso dichiari:
“io, come olivo verdeggiante nella casa di Dio, confido nella fedelta di Dio
in eterno e per sempre” (Sal 52,10), e similmente, quando Dio annuncia, a
riguardo della propria benedizione sui posteri, che “cresceranno come erba
in mezzo all’acqua, come salici lungo acque correnti” (Is 44,4). O ancor
piu estesamente, il seguente passaggio di Ezechiele:

Cosi dice il Signore, Dio: “Ma io prendero 1’alta vetta del cedro e la por-
ro in terra; dai piu alti dei suoi giovani rami strappero un tenero ramoscello
e lo piantero sopra un monte alto, elevato. Lo piantero sull’alto monte d’I-
sraele; esso mettera rami, portera frutto, e diventera un cedro magnifico.
Gli uccelli di ogni specie si rifugeranno sotto di lui; troveranno rifugio
all’ombra dei suoi rami. Tutti gli alberi della campagna sapranno che io,
il Signore, ho abbassato 1’albero che era su in alto, ho innalzato 1’albero
che era giu in basso, ho fatto seccare I’albero verde, e ho fatto germogliare
I’albero secco” (Ez 17,22-24).

E tra i molteplici riferimenti agli alberi presenti nel Nuovo Testamento,
sembra rievocare quest’ultimo passo la nota parabola del granello di senapa:

I1 regno dei cieli si puo paragonare a un granellino di senapa, che un uomo
prende e semina nel suo campo. Esso ¢ il piu piccolo di tutti i semi ma, una
volta cresciuto, ¢ piu grande degli altri legumi e diventa un albero, tanto che
vengono gli uccelli del cielo e si annidano fra i suoi rami (Mt 13,315s).

Middle Ages. Comparative Contexts, Boydell & Brewer, Woodbridge-Rochester
(NY) 2024. In prospettiva filosofica, in proiezione moderna, cfr. J. Dross, Les
métamorphoses de I’arbre de la philosophie, de I’ancien stoicisme a Descartes,
“Revue de philosophie ancienne”, 29, 2011, pp. 75-96.



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 279

L’albero ¢ in entrambi i casi rappresentato come un volume materiale
complesso e ramificato, un organismo fecondo ed espanso nella realta dello
spazio circostante, e come tale capace di ospitare la vita.

Diverse immagini, inizialmente riprese dalla Sacra Scrittura, si adden-
sano cosi intorno al simbolo, potentemente catalizzatore, del Lignum Vi-
tae, che rapporta al mondo vegetale il cuore della fede cristiana nel fatto
saliente dell’esperienza della Crux Christi, facendo della sua metafora
arborea — che nondimeno attinge a profonde radici di un immaginario
simbolico arcaico — il principio generativo di una vasta e diversificata
produzione poetico-letteraria e artistico-figurativa®. “Ecce lignum Cru-
cis, in quo salus mundi pependit”, recita il canto all’ostensione della Cro-
ce nella celebrazione vespertina del Venerdi Santo*.

In ambito bizantino e del vicino Oriente si sviluppa la tipologia della
Croce fogliata, che prende forma in alcuni bassorilievi e si riscontra piu
tardi nella tradizione scultorea armena nelle stele lapidee dei khatchkar,
che a partire dagli esemplari piu antichi, del IX secolo e via via, nelle cre-
scenti complessificazioni figurative del XIII e XIV secolo, rappresentano
la Croce cristiana nella simbolica dell’albero della vita, il contorno scan-
dito, alle punte dei bracci, da gemme primaverili, e sovente con fogliame
sorgente dalla sua base, dove pure in molti casi poggia su un disco solare
finemente intagliato®. E il Lignum vitae, in rapporto all’omonimo opusco-
lo di san Bonaventura di Bagnoregio, composto intorno al 1260, diviene
un complesso soggetto iconografico che si diffonde in ambito francescano
e trova alta espressione in alcune opere pittoriche del Trecento italiano,
quali la tavola di Pacino da Buonaguida (1305-10 ca.), con al centro il
Cristo crocifisso da cui si dipartono 12 rami lungo i quali 47 medaglioni
raffigurano altrettanti episodi della vita di Cristo’, e ’affresco di Taddeo

3 Sul simbolismo figurativo dell’albero in eta medievale si veda M. Pastoureau,
Introduction a la symbolique médiévale du bois, in 1d. (a cura di), L arbre. His-
toire naturelle et symbolique de I'arbre, du bois et du fruit au Moyen Age, Le
Léopard d’Or, Paris 1993, pp. 25-40.

4 Cfr. Liber Usualis, Desclée, Tournai 1961, p. 735.

5 Cfr. L. Azarian, A. Manoukian, Khatchkar, Ares, Milano 1969 (Documenti di ar-
chitettura armena, 2); H. Petrosyan, Khachkar, Zangak, Yerevan 2015.

6 Bonaventura, L albero della vita, in 1d. Opuscoli spirituali, Citta Nuova, Roma
1992 (Opere di San Bonaventura, 13); cfr. L. Chiarinelli, // Lignum vitae di san
Bonaventura, in “Doctor Seraphicus”, 62, 2014, pp. 65-72.

7 Cfr. A. Giovanardi, San Bonaventura e la concezione dell’arte medievale.
Note sul Lignum vitae di Pacino da Buonaguida, “Doctor Seraphicus”, 63,
2015, pp. 159-180.



280 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Gaddi (1355-60 ca.)?, e tende a sovrapporsi a un altro soggetto rilevante
di carattere biblico-genealogico e pure di ascendenza medievale: quello
dell’Albero di Jesse, come nell’affresco di Arcimboldo e Meda nel duomo
di Monza (1566).

2. Prospettive complementari e paradigmi alternativi del rapporto uomo-
natura nelle forme ed esperienze della vita consacrata del Medioevo cristiano

Con lo sviluppo delle forme di vita monastica, nelle due varianti ere-
mitica e cenobitica, ¢ delle comunita religiose di vita consacrata, nella
diversa modulazione offerta dalle espressioni di vita contemplativa e atti-
va, prendono forma nel Medioevo cristiano visioni alternative e comple-
mentari della relazione uomo-natura, con particolare riguardo al mondo
vegetale come figurazione pervasiva di una physys vitale e avvolgente
I’esistenza umana. Il monachesimo d’impronta benedettina, innanzitutto,
si rapporta alla vegetazione nella forma della cura e della coltivazione,
per cui la stessa foresta — che assumera nei secoli piu avanzati dell’e-
ta medievale una ricchezza simbolica polivalente e complessa — diviene
oggetto di cura, pur se lasciata essere nella sua costituzione spontanea-
mente sylvatica, come nella sensibilita che viene a svilupparsi nell’ordi-
ne camaldolese, dove la foresta attornia e avvolge I’eremo come risorsa
e spazio fisico nel quale esso viene a trovarsi contemplativamente im-
merso’. Piu tardi, la spiritualita francescana sviluppera un rapporto di
carattere prevalentemente contemplativo della natura, osservata nel suo
libero esprimersi come non interamente riducibile all’intervento del pur
necessario colere umano.

8  Le due opere sono entrambe a Firenze, rispettivamente alla Galleria dell’Accade-
mia e al Museo dell’Opera di Santa Croce. A queste si aggiunga, tra i pitl cono-
sciuti, I’affresco, di autore ignoto, in Santa Maria Maggiore a Bergamo, ultimato
nel 1347. Sul soggetto del Lignum vitae, cfr. R. Cook, The Tree of Life. Image for
the Cosmos, Thames and Hudson, London 1974.

9  Sul rapporto tra monachesimo e ambiente naturale, cfr. R. Grégoire, La foresta
come esperienza religiosa, in L’ambiente vegetale nell’Alto Medioevo, vol. 11,
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 1990, pp. 663-707; L. Ermi-
ni Pani (a cura di), Le valli dei monaci, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medio-
evo, Spoleto 2012 (De re monastica, 3).



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 281

Nel variegato spettro delle diverse esperienze di vita consacrata, si de-
terminano quindi, gradualmente, paradigmi alternativi e al tempo stesso,
in quanto non necessariamente escludentisi a vicenda, complementari del
rapporto uomo-natura, il cui sfondo comune ¢ I’acquisizione dello statuto
creaturale del mondo e, percio, la sua dipendenza da Dio, insieme all’idea
di ordine cosmico, che lungo tutto il Medioevo viene ad approfondirsi e ad
infittirsi di corrispondenze categoriali e simboliche tra le parti dell’univer-
so — i cieli —, le virtu, 1 sacramenti, le stesse scienze e attivita dell’uomo.

2.1. Il monachesimo benedettino

Un primo modello ¢ quello che viene a svilupparsi nell’ambito del
monachesimo, dove la natura ¢ concepita quale spazio di immersione
contemplativa in rapporto all’'uomo e al suo lavoro. Nella sua bellezza
e pluralita di forme, in cui ha tanta parte il regno vegetale, anche per il
suo porgersi quale risorsa vitale all’esistenza umana, I’ambiente naturale
diviene il primo termine simbolico di mediazione dell’esperienza con-
templativa e, di qui, naturale ambientazione della vita di preghiera', in
rapporto alla dilatazione del significato di “deserto” agli ambienti selva-
tici quali montagne e, soprattutto, foreste, e si puo ricordare al riguardo
quanto la vista delle selve ispirasse il desiderio del giovane Romualdo,
a quanto riferito da Pier Damiani, che tra sé e sé considerava: “Quanto
bene potrebbero abitare gli eremiti in queste boscose solitudini [in Ais
nemorum recessibus], quanto adeguatamente potrebbero qui riposare sot-
tratti da ogni perturbante strepito del secolo”!!. Inoltre, il principio del
lavoro come componente essenziale dell’antropologia tripolare di anima,
spirito e corpo — che trova corrispondenza nell’imperativo nel quale la
tradizione rapprende una sorta di sintesi della Regola benedettina: ora,

10 Scrive in proposito Divo Barsotti: “Se vogliamo determinare meglio in che con-
siste questa esperienza di Dio, noi dobbiamo prima di tutto considerare in che
modo il monaco vive un suo rapporto con Dio e meglio ancora come Dio entra
in rapporto con I’'uomo. [...] Il monaco vive prima di tutto in costante contatto
con la natura. E la natura che gli rivela Dio. Il voto di stabilita non lo sottrac al
fascino della creazione che, nello splendore della sua bellezza, ¢ come il primo
sacramento di Dio. Le valli ombrose, le sorgenti delle acque, la musica del vento
nella foresta, le cime innevate dei monti: tutta la natura ¢ sempre presente al mo-
naco; egli vive lo stupore di questa bellezza che porta un riflesso, sia pure lontano,
della bellezza di Dio. Non potrebbe farne a meno, cosi come 1’'uomo non puo fare
a meno, per vivere, di respirare” (D. Barsotti, Monachesimo e Mistica, Abbazia
San Benedetto, Seregno 2009, p. 27).

11 Pier Damiani, Vita Sancti Romualdi, 1 (PL 144, 955).



282 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

lege et labora' — si esprime innanzitutto come lavoro in riferimento alla
terra e ai beni di natura. Il lavoro dell’'uomo diventa cosi espressione di
una relazione uvomo/mondo che si traduce in un dinamico e aperto com-
pito di continuo portamento all ordine della natura altrimenti selvaggia.
L’analogia ¢ quella della natura come giardino, alimentata dal concetto
medievale di ordine, del quale I’uomo si fa in qualche modo carico quale
compito nel quale traduce il mandato di coltivare e custodire la terra
di Gen 2,15. Si afferma con cio 1’idea di una partecipazione dell’uomo
all’opera creatrice di Dio: in continuita, e non in antagonismo ad essa,
I’intervento dell’uomo nella natura tende a portare all’ordine cio che an-
cora non vi appare espresso in tal senso, sino al riconoscimento di un
significato mistico. Non si tratta di un’artificiale introduzione di un or-
dine estrinseco, nel quale forzare il corso della natura, ma piuttosto, per
dir cosi, di una maieutica dell ordine della natura, giacché essa stessa ¢
costitutivamente orientata all’ordine'.

12 Cfr. J. Leclercq, L otium monastico come ambito di creazione artistica, in 1d.,
Umanesimo e cultura monastica, Jaca Book, Milano 1989, p. 143.

13 Significative in tal senso le parole pronunciate da papa Benedetto XVI, acu-
to interprete della cultura filosofica e teologica del monachesimo, nel 2006:
“Proprio chi, come cristiano, crede nello Spirito Creatore, prende coscienza
del fatto che non possiamo usare ed abusare del mondo e della materia come
di semplice materiale del nostro fare e volere; che dobbiamo considerare la
creazione come un dono affidatoci non per la distruzione, ma perché diventi
il giardino di Dio e cosi un giardino dell’uomo. [...] Se guardiamo la storia,
vediamo come intorno ai monasteri la creazione ha potuto prosperare, come
con il ridestarsi dello Spirito di Dio nei cuori degli uomini ¢ tornato il fulgore
dello Spirito creatore anche sulla terra — uno splendore che dalla barbarie
dell’umana smania di potere era stato oscurato e a volte addirittura quasi
spento” (Benedetto X VI, Omelia per i Primi Vespri di Pentecoste, Piazza San
Pietro, 3 giugno 2006, ripr. in: Id., Per una ecologia dell uomo. Antologia di
testi, a cura di M.M. Morciano, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
2012, pp. 11-12). Lungo questa linea sono altresi interessanti alcune parole
dell’enciclica Caritas in Veritate: “La tecnica — ¢ bene sottolinearlo — ¢ un fat-
to profondamente umano, legato all’autonomia e alla liberta dell’uomo. Nella
tecnica si esprime e si conferma la signoria dello spirito sulla materia. Lo spi-
rito, ‘reso cosi meno schiavo delle cose, puo facilmente elevarsi all’adorazio-
ne e alla contemplazione del Creatore’ [Paolo VI, Populorum progressio, 41].
La tecnica permette di dominare la materia, di ridurre i rischi, di risparmiare
fatica, di migliorare le condizioni di vita. Essa risponde alla stessa vocazione
del lavoro umano: nella tecnica, vista come opera del proprio genio, I’'uomo
riconosce se stesso e realizza la propria umanita. La tecnica ¢ 1’aspetto og-
gettivo dell’agire umano, la cui origine e ragion d’essere sta nell’elemento
soggettivo: ’'uomo che opera. Per questo la tecnica non ¢ mai solo tecnica.
Essa manifesta I’uomo e le sue aspirazioni allo sviluppo, esprime la tensione



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 283

In altri termini, 1’antica tradizione monastica, in particolare benedet-
tina, sembra esprimere un rapporto proattivo nei confronti della natura
quale dimensione che va continuamente elaborata e riordinata, nell’idea
che I’uomo in qualche modo concorra al piano della creazione e porti una
sua quota d’ordine nel creato. Ora, il simbolo privilegiato di tale relazio-
ne ¢ quello del “giardino”, o dei campi coltivati, e I’idea ¢ quella di una
relazione di cura, dove né 1’'uomo basta a sé stesso, senza la natura, né
la natura basta a sé stessa, senza 1’opera dell’'uvomo'*. L’uomo partecipa
all’opera del creato e se ne rende in qualche modo corresponsabile; lo
custodisce e vi interviene, con 1’idea che la natura, portata, nel lavoro,
da selva scomposta a giardino, esprima il meglio di s¢. Di qui I’idea del
“lavoro” propriamente monastico, che ¢ parte integrante della tridimen-
sionalita dell’esperienza, e il costituirsi di un dialogo vitale con la realta
data, che porta poi, storicamente, all’elaborazione di prodotti artigianali,
alimentari, farmaceutici, igienici e cosmetici naturali che costituiscono
oggi, popolarmente, uno degli aspetti pit noti delle realta monastiche. La
stessa collocazione dei monasteri, sovente immersi in un contesto natu-
rale, ¢ significativa: prevalentemente in pianura e a ridosso di rilievi per
1 monasteri benedettini, sulla cima di rilievi collinari, in selve boscose o
addossati a costoni di montagne in gole rocciose impervie per gli eremi
camaldolesi. La tradizione camaldolese, poi, ha un tratto di originalita
nella cura della foresta quale zona “media” tra il giardino coltivato e
la caoticita scomposta della flora selvatica: pur non essendo piantumata
e coltivata nella sua organizzazione vegetale primaria, la foresta circo-
stante 1’eremo ¢ luogo di approvvigionamento di risorse, a partire dal
legname per il riscaldamento invernale, ed ¢ percio, a modo suo, cura-
ta: tenuta pulita dalle ramaglie, drenata dove le acque stagnanti formano
aree malsane, trattata 1a dove crescono arbusti di frutti selvatici e funghi

dell’animo umano al graduale superamento di certi condizionamenti materia-
li. La tecnica, pertanto, si inserisce nel mandato di ‘coltivare e custodire la
terra’ (cfr. Gen 2,15), che Dio ha affidato all’uomo e va orientata a rafforzare
quell’alleanza tra essere umano e ambiente che deve essere specchio dell’a-
more creatore di Dio” (Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in Veritate, 69).

14 Si veda, al riguardo, B. Beck, Jardin monastique, jardin mystique. Ordonnance
et signification des jardins monastiques médiévaux, in “Revue d’histoire de la
pharmacie”, 85, 2000, pp. 377-394. Tra i testi prodotti da questa cultura botanico-
orticola del monachesimo, pratica e simbolico-spirituale al tempo stesso, ricordia-
mo il De cultura hortorum di Walahfrid, abate di Reichenau (808-849). Cfr. W.
Strabone, Hortulus, a cura di C. Roccaro, Herbita, Palermo 1979; W. von Reiche-
nau, Hortulus. Coltura e cultura del giardino, a cura di M. Gennari, Il melangolo,
Genova 2017.



284 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

o in quelle radure nelle quali si puo tentare qualche piccola coltivazione
o piantumazione. Pur lasciata essere nella sua forma generale, la foresta
viene comunque in una certa misura trattata ed ¢ oggetto di cura. Nasce,
nella sua prima forma embrionale, la “selvicoltura”.

La Regola della vita eremitica, fissata nel 1080 da Rodolfo, quarto
priore dell’Eremo di Camaldoli'®, documenta lo speciale interesse, sim-
bolico-mistico quanto pratico-esistenziale, nei confronti della foresta.
Merita in particolare di essere considerato un brano del capitolo XLIX,
intitolato De significatione septenarum arborum, che evoca i sette alberi
menzionati nel libro di Isaia (41,19) in rapporto alle virtu monastiche,
spingendo la similitudine sino all’identificazione personale del monaco
con le specie arboree:

“Piantero, Egli dice, nel deserto, il cedro e il biancospino, il mirto, 1’olivo,
I’abete, 1’0lmo ¢ il bosso”.

Se dunque desideri possedere di questi alberi in abbondanza o se brami di
essere tra loro annoverato, tu, chiunque sia, studiati di entrare nella quiete della
solitudine [in solitudine quiescere]. Quivi infatti potrai possedere, o diventare
tu stesso un cedro del Libano, che ¢ pianta di frutto nobile, di legno incor-
ruttibile, di odore soave: potrai diventare, cio¢, fecondo di opere, insigne per
limpidezza di cuore, fragrante per nome e fama; e come cedro che si innalza sul
Libano, fiorire di mirabile letizia.

Potrai essere anche 1’utile biancospino, arbusto salutarmene pungente, atto
a far siepi, e varra per te la parola del profeta: “sarai chiamato ricostruttore di
mura, restauratore di strade sicure”. Con queste spine si cinge la vigna del Si-
gnore, “affinché non vendemmi la tua vigna ogni passante e non vi faccia strage
il cinghiale del bosco né la devasti I’animale selvatico”.

Verdeggerai altresi come mirto, pianta dalle proprieta sedative e mode-
ranti; farai cio¢ ogni cosa con modestia e discrezione, senza voler apparire
né troppo giusto né troppo arrendevole, cosi che il bene appaia nel moderato
decoro delle cose.

Meriterai pure di essere olivo, I’albero della pieta e della pace, della gioia e
della consolazione. Con I’olio della tua letizia illuminerai il tuo volto e quello
del tuo prossimo e con le opere di misericordia consolerai i piangenti di Sion.
Cosi darai frutti soavi e profumati “come olivo verdeggiante nella casa del
Signore e come virgulto d’olivo intorno alla sua mensa”.

Potrai essere abete slanciato nell’alto, denso di ombre e turgido di fronde, se
mediterai le altissime verita, e contemplerai le cose celesti; se penetrerai, con
I’alta cima, nella divina bonta: “sapiente delle cose dell’alto”.

E neppure ti sembri vile il diventare olmo, perché quantunque questo non
sia albero nobile per altezza e per frutto, ¢ tuttavia utile per servire di sostegno:

15 Liber Eremiticae Regulae aditae a Rodulpho eximio Doctore, Biblioteca Citta di
Arezzo, ms. 333 (Eremo di Camaldoli, f. XII — in. XIII sec.), ff. 1r-23r.



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 285

non fruttifica, ma sostiene la vite carica di frutti. Adempirai cosi quanto sta
scritto: “Portate gli uni i pesi degli altri e cosi adempirete la legge di Cristo”.

Finalmente non tralasciare di essere bosso, pianticella che non sale molto in
alto, ma che non perde il suo verde, cosi che tu impari a non pretendere d’es-
sere molto sapiente, ma a contenerti nel timore e nell’'umilta e, abbracciato alla
terra, mantenerti verde. Dice il profeta: “Non alzate la testa contro il cielo”, e
Gesu: “chi si umilia sara esaltato”. Nessuno dunque disprezzi o tenga in poco
conto i ministeri esteriori e le opere umili, perché per lo piu le cose che esterior-
mente appaiono pit modeste, sono interiormente le piu preziose.

Tu dunque sarai Cedro per la nobilta della tua sincerita e della tua dignita;
Biancospino per lo stimolo alla correzione e alla conversione; Mirto per la di-
screta sobrieta e temperanza; Olivo per la fecondita di opere di letizia, di pace
e di misericordia; Abete per elevata meditazione e sapienza; Olmo per le opere
di sostegno e pazienza; Bosso perché informato di umilta e perseveranza's.

Una tale simbolizzazione, iperbolicamente spinta sino all’identifi-
cazione del monaco con gli alberi via via menzionati, ben esprime la
potente catalizzazione semantica assunta dal regno vegetale e dalle sue
espressioni arboree in particolare, in cui vanno a stratificarsi diversi li-
velli ermeneutici in rapporto alla loro piu complessa struttura e alla ca-
pacita evocativa che esprimono, dall’elevazione al cielo alla spiritualita
del Lignum Vitae, dall’espansivo ramificarsi alla fecondita frugifera.
La simbolica arborea e forestale sara condivisa tra camaldolesi e val-
lombrosiani, non senza sensibili differenze, che spingeranno i secondi
a privilegiarne la prospettiva funzionale alle esigenze vitali del sosten-
tamento delle comunita'”.

16  Liber Eremiticae Regulae, cit., c. XLIX.

17 F. Salvestrini osserva al riguardo che “a Camaldoli e a Vallombrosa, comunita
circondate da rigogliose foreste d’altura, gli alberi apparivano quali semiofori
elementi di una realta spirituale da interpretare allegoricamente e come soste-
gni benefici di un’economia rurale perfettamente integrata con 1’ambiente na-
turale. L’immagine che delle varie essenze vegetali era connessa al ricordo dei
padri fondatori si proietto idealmente sui loro figli spirituali in quanto coloniz-
zatori di una realta selvaggia che veniva santificata dalla loro stessa presenza.
Vi fu, pero, una sostanziale differenza tra il significato che la selva assunse
per Camaldoli, in quanto simbolo e scrigno dell’isolamento eremitico, e nella
percezione dei monaci vallombrosani, che conservarono un rapporto stretto
con la citta e avvicinarono il complesso dell’ecosistema silvestre in forma
spesso strumentale piu che trascendente” (F. Salvestrini, Recipiantur in choro
[...] qualiter benigne et caritative tractantur”. Per una storia delle relazioni
fra Camaldolesi e Vallombrosani (XI-XV secolo), in C. Caby, P. Licciardello
(a cura di), Camaldoli e I’Ordine Camaldolese dalle origini alla fine del XV
secolo, Badia di S. Maria del Monte, Cesena 2014 (Italia Benedettina, 39), p.
85; cfr. G. Cherubini, Monachesimo e ambiente nel Medioevo occidentale, in



286 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Con la sistematizzazione della regola ad opera del beato Paolo Giusti-
niani'®, la regolamentazione della cura della foresta quale attivita rilevante
nell’organizzazione della vita dell’eremo assumera un volume e un’ana-
liticita tali da meritare a questo documento, ancorché impropriamente, il
nome di Codice forestale di Camaldoli', sino a rappresentare di fatto un’e-
semplare formulazione ante litteram della pratica di sostenibilita ambien-
tale, nella regolazione di un consapevole bilanciamento tra tagli e nuove
piantumazioni®.

2.2. La prospettiva francescana

Piu tardi, la tradizione francescana sviluppa, a partire da san France-
sco stesso, una diversa sensibilita, che nel considerare la natura soprattutto
come espressione della potenza creatrice e dell’amore di Dio, si traduce in
una relazione confidenziale con il complesso della natura creata, dagli ele-
menti primari — si pensi al noto Cantico delle creature — sino agli animali
piu complessi, con i quali il Santo d’Assisi si pone addirittura in atteggia-
mento di dialogo. Prevale I’aspetto contemplativo di una natura apprezzata
nella lussureggiante pluralita delle sue forme, oggetto di mediazione per
la contemplazione della bellezza di Dio, nelle cui creature si ammira I’im-

G. Remondi (a cura di), Religioni e ambiente, Ed. Camaldoli, Camaldoli 1996,
pp- 119-125; F. Salvestrini, Disciplina caritatis. Il monachesimo vallombrosa-
no tra medioevo e prima eta moderna, Viella, Roma 2008 (in particolare il c.
2: La gestione del bosco, pp. 65-80).

18  Eremiticae vitae regula a beato Romualdo Camaldulensibus Eremitis tradita:
seu Camal. Ervemi Istitutiones, Eremo di Camaldoli, 1520, successivamente
tradotta: Regola della vita eremitica stata data dal beato Romualdo a i suoi
Camaldolensi eremiti. Overo le Costituzioni Camaldolensi tradotte nuovamente
dalla lingua latina nella toscana dal padre don Silvano Razzi, Bartolomeo Ser-
martelli, Firenze 1575.

19 Cfr. R. Romano (a cura di), Codice forestale camaldolese. Le radici della
sostenibilita, INEA, Roma 2010; R. Romano (a cura di), La regola della vita
eremitica, ovvero le Constitutiones Camaldulenses, INEA, Roma 2011; C. Ur-
binati, R. Romano (a cura di), Codice forestale camaldolese. Foresta e monaci
di Camaldoli. Un rapporto millenario tra gestione e conservazione, INEA,
Roma 2012. Cfr. S. Frigerio, Storie antiche di monaci e alberi. Il “Codice
Forestale Camaldolese”, in “SLM — Sopra il Livello del Mare. La Rivista
dell’Istituto Nazionale per la Ricerca Scientifica e Tecnologica sulla Monta-
gna”, 11, 2003, pp. 24-30.

20 Cfr. S. Borchi, La gestion des foréts par les Ordres religieux: Camaldoli, Vallom-
breuse et La Verne, in P. Poupard, B. Ardura (a cura di), Abbayes et monasteres
aux racines de |’Europe. Identité et créativité : un dynamisme pour le Ille millé-
naire, Cerf, Paris 2004, pp. 129-159.



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 287

pronta. L’idea di fondo ¢ quella della sufficiente bellezza della natura nella
sua spontanea espressione selvatica, cosicché, se pure lo stesso ordine fran-
cescano si da alle opere di coltivazione della terra agli effetti di ricavarne
1 necessari mezzi di sostentamento, non manca 1’esplicita indicazione, da
parte dello stesso san Francesco, di lasciare nel contempo opportuni spazi
e margini di azione nei quali la natura possa esprimersi come tale.

Assai espressivo della comprensione francescana della natura ¢ il c.
CXXI1V della Vita seconda di Tommaso da Celano:

Desiderando questo felice viandante uscire presto dal mondo, come da un
esilio di passaggio, trovava non piccolo aiuto nelle cose che sono nel mondo
stesso. Infatti, si serviva di esso come di un campo di battaglia contro le po-
tenze delle tenebre, e nei riguardi di Dio come di uno specchio tersissimo della
sua bonta.

In ogni opera loda I’ Artefice; tutto cio che trova nelle creature lo riferisce al
Creatore. Esulta di gioia in tutte le opere delle mani del Signore, ¢ attraverso
questa visione letificante intuisce la causa e la ragione che le vivifica. Nelle
cose belle riconosce la Bellezza Somma, e da tutto cio che per lui ¢ buono sale
un grido: “Chi ci ha creati ¢ infinitamente buono”. Attraverso le orme impresse
nella natura, segue ovunque il Diletto e si fa scala di ogni cosa per giungere al
suo trono.

Abbraccia tutti gli esseri creati con un amore e una devozione quale non si
¢ mai udita, parlando loro del Signore ed esortandoli alla sua lode. Ha riguar-
do per le lucerne, lampade e candele, e non vuole spegnerne di sua mano lo
splendore, simbolo della Luce eterna. Cammina con riverenza sulle pietre, per
riguardo a colui, che ¢ detto Pietra. E dovendo recitare il versetto, che dice:
Sulla pietra mi hai innalzato, muta cosi le parole per maggiore rispetto: “Sotto
i piedi della Pietra tu mi hai innalzato”.

Quando 1 frati tagliano legna, proibisce loro di recidere del tutto 1’albero,
perché possa gettare nuovi germogli. E ordina che I’ortolano lasci incolti i con-
fini attorno all’orto, affinché a suo tempo il verde delle erbe e lo splendore dei
fiori cantino quanto ¢ bello il Padre di tutto il creato. Vuole pure che nell’orto
un’aiuola sia riservata alle erbe odorose e che producono fiori, perché richiami-
no a chi li osserva il ricordo della soavita eterna. [...]

Ma chi potrebbe esporre ogni cosa? Quella Bonta “fontale”, che un giorno
sara tutto in tutti, a questo Santo appariva chiaramente fin d’allora come i/ tutto
in tutte le cose.”!

Nel Cantico delle creature la natura ¢ contemplata, dai corpi celesti sino
alle piu piccole cose della terra, attraverso i suoi elementi costitutivi essen-

21 Tommaso da Celano, Memoriale nel desiderio dell’anima [Vita seconda], in
E. Caroli (a cura di), Fonti Francescane, Editrici Francescane, Padova 20042,
pp. 470-471.



288 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ziali (aria, acqua, fuoco e terra), dove la meraviglia per la bellezza si unisce
alla considerazione del Creato quale spazio ordinato vitale per 1’esistenza
umana: “Laudato si’, mi’ Signore, per sora nostra matre terra, la quale ne
sustenta et governa, et produce diversi fructi con coloriti flori et herba”.
Nell’ideale della poverta francescana — ideale ascetico di essenzializzazio-
ne massima dei “bisogni” e delle relative dipendenze dalle cose, la natura
nella sua stessa espressione spontanea ¢ vista quale risorsa, in sé sufficien-
te, per le fondamentali necessita della vita fisica. Il rapporto con gli enti
di natura e con gli stessi animali, poi, sembra gia gravido di un carattere
profetico-escatologico sul destino dell’essere della Creazione come tutto
ricomposto e rappacificato in Dio.

Forte, in san Francesco, ¢ infatti il senso di una creaturalita quale tratto
ontico comune alla natura fisica e all’'uomo stesso, senza che cio, natu-
ralmente, annulli la specificita di quest’ultimo quale centro del piano di
creazione e salvezza. Cosi, san Bonaventura attesta che il Santo d’Assisi,
“considerando che tutte le cose hanno un’origine comune, si sentiva ricol-
mo di pieta ancora maggiore e chiamava le creature per quanto piccole col
nome di fratello o sorella: sapeva bene che tutte provenivano, come lui, da
un unico Principio”?.

E lo stesso san Bonaventura sviluppera questa prospettiva approfonden-
do il valore della mediazione contemplativa della natura e facendone cosi
la base della scala dell’ Itinerarium mentis in Deum®™.

22 Bonaventura, Leggenda maggiore, 6, in E. Caroli (a cura di), op. cit., p. 657.

23 “Infatti, poiché nella condizione del nostro stato attuale la stessa totalita delle cose ¢
scala per salire a Dio, e fra gli esseri creati, alcuni hanno rapporto a Dio di vestigio,
altri di immagine, alcuni sono corporei, altri spirituali, alcuni temporali, altri immor-
tali, e quindi alcuni fuori di noi, altri in noi; perché sia possibile pervenire alla consi-
derazione del primo principio, spiritualissimo, eterno e sopra di noi, ¢ necessario che
prima consideriamo gli oggetti corporei, temporali e fuori di noi, nei quali ¢ il vestigio
e I’orma di Dio, e questo significa incamminarsi per la via di Dio” (Bonaventura, /#i-
nerarium mentis in Deum, 1, 2, in 1d., Opuscoli teologici, 1, Citta Nuova, Roma 1993,
p- 503). E ancora: “Questa considerazione si dilata alla settiforme condizione delle
creature, che ¢ una settiforme testimonianza della divina potenza, sapienza e bonta, se
di tutte le cose si studia I’origine, la grandezza, la moltitudine, la bellezza, la pienezza,
I’operazione e I’ordine. — L’origine delle cose, rapportata all’opera dei sei giorni dal
triplice punto di vista della creazione, della distinzione e della bellezza, manifesta la
potenza divina che ha prodotto tutte le cose dal nulla, la sua sapienza che le ha cosi ben
distinte, la sua bonta che le ha cosi abbondantemente abbellite. [...] La moltitudine
poi delle cose nella varieta dei generi, delle specie e degli individui in rapporto alla
loro sostanza, forma o figura ed efficacia, che superano ogni umana valutazione, ma-
nifestamente allude e dimostra I’'immensita in Dio dei tre predetti attributi. La bellezza
delle cose secondo la varieta delle luci, delle figure e dei colori nei corpi semplici,



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 289

La tradizione francescana, la cui peculiare sensibilita ritroveremo in
Raimondo Lullo, sviluppa un’idea di complessita della proliferazione
delle forme di vita, che ritrova facilmente nell’albero un simbolo esem-
plare — e come tale spendibile in diverse applicazioni — dell’entificazio-
ne plurale della natura creata, per questo celebrata nella lussureggiante
variegazione delle sue forme, che da la particolare coloritura al “giar-
dino” di Francesco®.

L’effetto della complementare attivazione del doppio registro di una
relazione attiva (coltivazione come relazione di cura) e passivo-ricetti-
va (contemplazione nel lasciar-essere), che si compongono e bilancia-
no variamente in sintesi originali nelle diverse esperienze carismatiche
dei movimenti e ordini religiosi, da luogo, con I’avvento della teologia
sistematica (in un sempre piu solidale rapporto con la filosofia), all’e-
laborazione dell’articolazione metaforica vegetale della vita interiore
nella simbologia, ad esempio, dell’Hortus conclusus®, ¢ delle forme
di sistematizzazione concettuale, a partire dall’Arbor Virtutum, anche
figurativamente rappresentato come tale in diversi trattati teologici
(con i corrispettivi ¢ speculari alberi dei vizi)?, sino alla sistematica
dell’Arbor Scientiarum dell’ardita concezione enciclopedica lulliana.
Nel primo Quattrocento veneziano, sard san Lorenzo Giustiniani a
scrivere un proprio Lignum vitae in chiave aretalogica, quale esege-
si allegorico-morale del citato passo dell’Apocalisse, identificando le
radici dell’albero nella fede, il tronco nel timore di Dio e i frutti nelle
virtu: “Ecco, in breve, i frutti dell’ Albero della vita: i vari gradi delle

misti e organici, come nei corpi celesti e nei minerali, come nelle pietre e nei metalli,
nelle piante e negli animali, depone chiaramente a favore dei tre predetti attributi” (ivi,
14-15, ed. cit., pp. 509-511).

24 Cfr. J.D. Hughes, Francis of Assisi and the Diversity of Creation, “Environmental
Ethics”, 18, 1996, pp. 111-120; L.J. Kiser, The Garden of St. Francis. Plants,
Landscape, and Economy in Thirteenth-Century Italy, in “Environmental Histo-
ry”, 8,2003, pp. 229-245.

25 Si veda, al riguardo, R. Aben, S. de Wit, The enclosed garden. History and
development of the Hortus Conclusus and its Reintroduction into the pres-
ent-day urban landscape, 010 publishers, Rotterdam 2001, in particolare alle
pp- 22-60.

26  Pensiamo, ad esempio, allo Speculum Virginum, del 1200 ca. (Walters Art Mu-
seum, ms. W.72, ff. 25v, 26r), e allo Speculum Theologiae, databile tra I’ultimo
decennio del XIII e il primo decennio del XIV secolo (Yale University, ms. Bei-
necke 416, f. 3v).



290 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

virtu, di cui devono arricchirsi tutte le anime che ambiscono vivamente
a piacere a Dio”?’.

3. L’albero delle scienze quale principio di organizzazione del sapere
nell’Ars lulliana

Il ricorso alla figura dell’albero nell’ambito logico-epistemologico
risale all’eta tardoantica, con il noto albero di Porfirio, che, rappresen-
tando originariamente una sequenza di suddivisioni logiche dicotomi-
che a struttura deduttiva finalizzata alla definizione, viene progressi-
vamente ad ispirare una figurazione articolata dell’organizzazione del
sapere o di determinate classi e famiglie di enti, che prendera forma piu
tardi nelle classificazioni delle realta naturali e morali, come per il ci-
tato caso delle virtu®, e si diffondera nell’arte a rappresentazione della
complessita dello sviluppo di alcune esperienze storiche, come la pro-
liferazione ramificata degli ordini religiosi ¢ dei santi in essi vissuti® o
delle stesse genealogie familiari.

L’ars combinatoria concepita da Raimondo Lullo si proponeva come
comprensiva sia dell’ente logico che dell’ente reale, riconoscendo in en-
trambi I’unico ordinamento della struttura gerarchizzata dell’universo im-
pressa con la creazione mediante le rationes aeternae di Dio, e si veniva
cosi a collocare in un punto intermedio, quasi un piano di contatto tra ‘lo-
gica’ e ‘metafisica’ tradizionalmente intese, che coinvolge contemporanea-
mente senza tuttavia identificarsi pienamente con esse. Detta ars si concre-
tizzava nella combinatoria di un numero limitato di principi generali onde
ottenerne, con 1’ausilio di figure geometriche di valore simbolico, tutte le
derivazioni particolari*’. L’Ars magna stabilisce a tale scopo una serie di
tavole dei concetti fondamentali, di cui quelli che Lullo ritiene i diciotto

27 Lorenzo Giustiniani, L albero della vita, Marcianum Press, Venezia 2007, Pref.,
7,p. 4.

28  Sull’albero di Porfirio e la sua influenza nel pensiero medievale, cfr. A. Verbo-
on, Einen alten Baum verpflanzt man nicht. Die Metapher des Porphyrianischen
Baums im Mittelalter, in 1. Reichle, S. Siegel, A. Spelten (a cura di), Visuelle
Modelle, Wilhelm Fink, Miinchen 2008, pp. 251-268.

29 A titolo di esempio menzioniamo qui la grande incisione di Federico Agnelli,
Arbore dell’origine delle piu celebri famiglie della Religione di S. Francesco,
Milano, Agnelli, III quarto del XVII sec., cm 126x81.

30 Si veda, in proposito, E.-W. Platzeck, Die Lullsche Kombinatorik. Ein erneuter
Deutungs-und Darstellungsversuch mit Bezug auf die West-europdische Philo-
sophie, in “Franziskanische Studien”, 1952, pp. 32-60, pp. 377-407; 1d., La com-



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 291

principi generali comuni a tutte le scienze si raccolgono al vertice, nella ta-
vola generale. Di questi, nove corrispondono agli attributi divini (Principi
Assoluti o Dignita Divine), tratti per analogia dalle perfezioni degli esseri
finiti — bonta, grandezza, eternita (o durata), potenza, sapienza, volonta,
virtu, verita e gloria — e nove ai predicati di relazione tra gli enti finiti (Prin-
cipi Relativi): differenza, concordanza, contrarieta, principio, mezzo, fine,
maggiore, eguaglianza, minore. Altre quattro serie contemplano nove tipi
di Questioni, nove Soggetti, nove Virtu e nove Vizi.

Nel Liber de gentili et tribus sapientibus, composto negli anni 1274-
1276, le condizioni epistemologiche della discussione teologica che si
innesca tra il gentile erudito in filosofia e i tre rappresentanti delle fedi
monoteistiche, incontrati in un bosco “abundans in multis formosis fonti-
bus et multis arboribus diversos fructus ferentibus copiosum, per quarum
recreationem humani corporis vita poterat elongari’!, sono simbolizzate
da cinque alberi e dai loro frutti, che rappresentano i principi dell’Arte,
sulla cui applicazione i tre sapienti saranno edotti da una “domina mirabilis
pulchritudinis atque formae, praetiosissimis induta vestibus™**, personifi-
cazione dell’Intelligenza — “... ipsa erat Intelligentia ...”** —, e sulla base
dei quali si sviluppa il dialogo tra i protagonisti**.

Va del resto notato che il bosco in cui il pagano cerca rifugio dalle proprie
angosce esistenziali ¢ dallo stesso denominato eremo, e allude chiaramente
all’esperienza dell’eremitismo cristiano immersivo nell’ambiente naturale,
di cui si ¢ precedentemente trattato, e ad esso idealmente si ricongiunge®.

Sembra, inoltre, che la simbolica dell’albero attraversi, con motivi simi-
li, la teologia delle tre fedi abramitiche nella penisola iberica della fine del

binatoria lulliana, in “Revista de Filosofia”, 12, 1953, pp. 575-609; 13, 1954, pp.
125-166.

31 R. Lullus, Liber de gentili et tribus sapientibus, a cura di O. de la Cruz, Brepols,
Turnhout 2015, p. 234.

32 Ivi, p. 239.

33 Ivi, p. 240.

34 Raggiunti nel cammino dai protagonisti, i cinque alberi sono irrigati dall’acqua
di un’unica fonte: “devenerunt in quodam pratum pulcherrimum, ubi erat quidam
fons valde decorus, cuius aqua rigabat quinque arbores”. Sull’interpretazione del
dialogo lulliano e la sua simbolica arborea, si veda C. Colomba, “Ad umbram
cuiusdam arboris speciosae”: alcune riflessioni sulla “natura bella” nel Liber
de gentili et de tribus sapientibus e nel Liber amici et amati di Raimondo Lullo,
“Studi Medievali”, 59, 2018, pp. 65-68.

35 Osserva C. Colomba, al riguardo: “Il deserto monastico ¢ il luogo di tutti i crismi,
in quest’assimilazione all’eremo il bosco diventa luogo di un nuovo battesimo, di
una nuova iniziazione. Il bosco-giardino, come I’eremo, ¢ allegoria della ricerca
interiore” (ivi, p. 67).



292 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Duecento®, e che la riflessione di Lullo sia in parte da ascrivere a questo
interesse condiviso®.

Di poco posteriore, il Liber amici et amati, che descrive con accenti mi-
stici I’itinerario spirituale dell’anima verso Dio, riprende una ricca simbo-
lizzazione naturalistica e ambientale, ripensata come trasparente la realta
di Dio stesso, dove ritroviamo la metafora arborea in una funzione apicale:
“Nella creatura I’amore ¢ I’albero, I’amare ¢ il suo frutto, le pene e gli
struggimenti sono i suoi fiori e le sue foglie. In Dio I’amore e [’amare sono
una sola identica cosa senza travaglio e tormento”®,

L’ Arbor scientiae, composto da Lullo ben piu tardi, nel 1295-96, espri-
me sin nel titolo la concezione gerarchizzata e ad un tempo unificatrice
del sapere perseguita dal pensatore catalano e consacra un’immagine che
godra di una vasta diffusione nella cultura occidentale. In base alle com-
binazioni delle nove dignita e delle nove relazioni, che costituiscono le
radici dell’albero, esso si divide in sedici rami, a ciascuno dei quali cor-
risponde a sua volta un albero particolare®.

Nel prologo dell’opera leggiamo:

Liber iste in sedecim partes dividitur:
Prima pars est de Arbore elementali,
Secunda de Arbore vegetali,

Tertia de Arbore sensuali,

Quarta de Arbore imaginali,

Quinta de Arbore humanali,

Sexta de Arbore morali,

Septima de Arbore imperiali

Octava de Arbore apostolicali

Nona de Arbore caelestiali

Decima de Arbore angelicali
Undecima de Arbore aeviternali,
Duodecima de Arbore maternali,
Decima tertia de Arbore divinali et humanali,

36  Siveda, al riguardo, C. Robinson, Trees of Love, Trees of Knowledge: Toward the
Definition of a Cross-Confessional Current in Late Medieval Iberian Spirituality,
in “Medieval Encounters”, 12, 2006, pp. 233-248.

37 Cfr. C. Colomba, “Ad umbram ..., cit., pp. 69-70.

38 R. Lullo, Liber amici et amati, in Letteratura Francescana, V. La mistica, a cura
di F. Santi, Milano, Mondadori, 2016, p. 275. Su quest’opera, cft. C. Colomba, op.
cit., pp. 71-76.

39 Cfr. A. Llinares, L’ Arbre de science, de Raymond Lulle, in Ruedi Imbach (a cura
di), Raymond Lulle: Christianisme, Judaisme, Islam. Actes du Colloque sur R.
Lulle, Université de Fribourg, 1984, Editions universitaires, Fribourg 1986.



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 293

Decima quarta de Arbore divinali,

Decima quinta de Arbore exemplificali,

Decima sexta de Arbore quaestionali.

Per has sedecim arbores de omnibus scientiis tractari potest.*

Ogni albero si suddivide in sette parti ed ¢ strutturato similmente all’ Ar-
bor elementalis, 1l quale ha per radici le nove dignita e le nove relazioni,
per tronco la congiunzione di tali principi, mentre le branche principali
rappresentano i quattro elementi e si diramano nelle quattro masse da essi
stessi composte (es. i mari ¢ le terre), le foglie rappresentano gli accidenti,
i fiori gli strumenti e i frutti gli enti individuali*'. Ma I’analitica enciclope-
dica dell’Arbor scientiae si ricompone in Lullo necessariamente nella sa-
pienzialita del pensiero, che unifica profondamente amore e scienza, come
si € reso evidente nel Liber amici et amati, e troviamo ancora chiaramente
sostenuto nell’ancor piu tardivo Arbor philosophiae amoris (1298)*.

4. Linee di sviluppo della metafora arborea nelle sistematiche enciclo-
pediche dell’eta moderna

Ampiamente percorsa nelle opere lulliane, la metafora dell’albero tro-
va particolare sviluppo a partire dal Rinascimento, soprattutto nell’ambi-
to delle aspirazioni sistematiche dell’enciclopedismo postcartesiano. Ci
limiteremo qui a indicare alcuni tratteggi o linee di fuga di percorsi che
permetterebbero di considerare la fecondita di tale immaginario simbolico
in proiezione moderna, sino all’abbozzo di un’ipotesi interpretativa la cui
esplorazione potrebbe restituirne, almeno in parte, la ragione di continuita.

In un anonimo Tractatus solemnis artis memorativae di meta Quattro-
cento viene proposta una “topica” di finalita mnemonica, e tra la multiplex

40 R. Lulle, Arbre de ciencia [Arbor scientiae], Prologus, in 1d., Obres essencials,
vol. I, Editorial Selecta, Barcelona 1957, p. 556.

41 Come ha osservato P. Rossi, gli alberi lulliani “rimandano, attraverso un com-
plicato simbolismo, alla realta profonda delle cose, quella realta che al filosofo
spetta appunto di scoprire individuando i ‘significati’ delle varie parti degli alberi”
(P. Rossi, Clavis universalis. Arti mnemoniche e logica combinatoria da Lullo a
Leibniz, Riccardo Ricciardi Editore, Milano-Napoli 1960, p. 47).

42 Siveda al riguardo M. Pereira, La sapienza dell amore: motivi comuni e svilup-
pi diversi nell’Ars amativa boni e nell’Arbor philosophiae amoris, in A. Musco,
M.M. Romano (a cura di), /I mediterraneo del *300: Raimondo Lullo e Federico
111 d’Aragona, re di Sicilia. Omaggio a Fernando Dominguez Reboiras. Atti del
Seminario internazionale di Palermo, Castelvetrano-Selinunte (TP), 17-19 no-
vembre 2005, Brepols, Turnhout 2008, pp. 389-409.



294 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

proprietas locorum troviamo quella dell’ordinatio®. Nello stesso breve
trattato troviamo pure un abbozzo di suddivisione piramidale, procedente
per progressive specificazioni a partire dalla considerazione della res ipsa
universa quale immagine semplice, capace di raccogliere (ex pluribus ag-
gregata) la molteplicita degli elementi particolari, oggetto delle suddivisio-
ni negli ulteriori livelli. Tale articolazione pare assai significativa agli effet-
ti di quanto rappresenteranno nell’eta moderna ormai nascente gli “alberi”
delle scienze, tra I’Arbor scientiae lulliano e i quali il presente Tractatus
sembra fare, come altri testi, da ponte.

Al filone classico, ma con il tentativo di risalire oltre le Retoriche cice-
roniane e di attingere direttamente alla fonte aristotelica mediata da Tom-
maso, appartiene il trattato De nutrienda memoria (1476) di Domenico De
Carpanis, che propone la metafora di una sylva maxima prodotta dall’accu-
mulo e concentrazione delle immagini generate dai singoli sensi, sulle qua-
li ’intelletto opera in tre fasi prendendone dapprima coscienza, stabilen-
dovi un ordine, giacché bonus ordo memoriam facit habilem, e associando
infine gli oggetti simili per riporli in archa memoriae*.

Quella che si profila con questi tentativi ¢ un’armonizzazione organica
dell’universo morale dell’uomo e, con I’avvento del loro sviluppo in eta
tardomedievale, delle scienze, dove ¢ la stessa fisiologia vegetale nella sua
capacita di organizzazione strutturale (arbor) e associativa (hortus) ad es-
sere spesa come luogo teorico di ripensamento dell’intero dell’esperienza
come organismo vitalmente dinamico e a preparare alle grandi tassonomie
enciclopediche e parenciclopediche dell’eta moderna, che ne approfondi-
ranno le direttrici®.

Gli orientamenti della prima eta moderna verso una concezione sistema-
tica del sapere sono espressi in Francesco Bacone nell’immagine per cui
“le partizioni del conoscere non sono come linee diverse che si incontrino
[...], bensi come i rami di un albero™®, e fanno pronunciare a Cartesio la
celebre metafora dell’albero delle scienze, per cui “tutta la filosofia ¢ come
un albero, le cui radici sono la metafisica, il tronco ¢ la fisica e i rami che
escono da questo tronco sono tutte le altre scienze, che si riducono a tre

43 Codice lat. ambrosiano T.78 sup., f. 23r. 1l trattato € riprodotto in: P. Rossi, op.
cit., Appendice 111, pp. 277-280.

44 Cfr. Dominicus de Carpanis, De nutrienda memoria, Napoli 1476.

45  Sivedaal riguardo W. Tega, Arbor scientiarum. Enciclopedia e sistemi in Francia
da Diderot a Comte, il Mulino, Bologna 1984.

46  F. Bacon, La dignita e il progresso del sapere divino e umano, in 1d., Scritti filo-
sofici, a cura di P. Rossi, UTET, Torino 1975, pp. 219-220.



A. Peratoner - Dal lignum vitae a/l ’arbor scientiarum 295

principali, cio¢ la medicina, la meccanica e la morale”. Piu tardi, la stes-
sa Encyclopédie di Diderot e d’Alembert presentera il “primo passo” del
lavoro enciclopedico come il “tracciare un albero genealogico di tutte le
scienze ed arti che ponga in evidenza I’origine di ogni branca delle nostre
conoscenze e i nessi che intercorrono fra esse e il tronco comune™*.

La figura dell’albero sara assimilata nell’ambito delle scienze naturali, a
descrizione della complessita delle specie viventi e in rapporto allo svilup-
po delle grandi tassonomie®, nell’intuizione, ancora precedentemente alla
formulazione delle teorie evoluzioniste, dell’apparentamento delle specie
viventi. Cosi, Adrien-Henri-Laurent de Jussieu afferma, nel Cours d’histoi-
re naturelle, che “le famiglie sono come i rami di un grande albero, nati
dallo stesso tronco, ciascuno dei quali ne tocca, sviluppandosi, svariati altri
contemporaneamente, potendo addirittura incrociarsi con essi”, e nel di-
stinguere tra famiglie “seriali” e “aggruppate”, si figura ramificazioni com-
poste rispettivamente “da ramoscelli che nascono 1’'uno dopo I’altro sullo
stesso ramo” e “da ramoscelli che arrivano alla stessa altezza nascendo da
un ramo a sua volta ramificato”.

La trasposizione enciclopedica e naturalistica della figura dell’albero e
della sua simbolica non pare, in fondo, cosi estranea a quella della metafora
vitale e soteriologica — sublimata nell’ordine staurologico del Lignum Vi-
tae, che la riferisce all’esperienza, nella sfera della percezione della sacra-
lita della vita, della sua stessa rigenerazione in rapporto a una prospettiva di
trascendenza —, né alla comprensione dell’ambiente naturale sylvatico qua-
le spazio vitale particolarmente congeniale all’esperienza contemplativa e
risorsa per la vita umana nelle sue stesse necessita fisiche. E ci sembra che
I’elemento comune sia ravvisabile nella simbolizzazione offerta da un or-

47 R. Descartes, I principi della filosofia — Lettera all’abate Picot, in 1d., Opere
1637-1649, a cura di G. Belgioioso, Bompiani, Milano 2009, p. 2231. Poco oltre
Cartesio aggiunge: “Ora, come non ¢ dalle radici, né dal tronco degli alberi, che si
colgono i frutti, ma soltanto dalle estremita dei loro rami, cosi la principale utilita
della filosofia dipende da quelle sue parti che non si possono apprendere che per
ultime” (ibid.).

48 D. Diderot, J. Le Rond D’Alembert, Enciclopedia, o Dizionario ragionato delle
scienze, delle arti e dei mestieri, vol. 1, a cura di A. Pons, Feltrinelli, Milano
1966, p. 8.

49  Sulla fortuna dell’immagine dell’albero nello sviluppo delle scienze naturali
nell’eta moderna, cfr. G. Barsanti, La scala, la mappa, I’albero. Immagini e clas-
sificazioni della natura fra Sei e Ottocento, Sansoni, Firenze 1992, in particolare
pp. 75-127.

50 A.H.L. de Jussieu, Cours élémentaire d’histoire naturelle: Botanique, Langlois et
Leclercq, Fortin, Masson & Cie, Paris 1843, p. 538.



296 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ganismo vitale e dinamico che ¢ figura di complessita e che nell’espansione
nello spazio aereo che, come viene occupato, € reso al tempo stesso abita-
bile e ospitale (come nell’immagine evangelica degli uccelli che vengono
ad abitarne i rami), esprime una capillare significazione dell’esperienza,
che si tratti dell’ordine sapienziale dei significati profondamente esisten-
ziali della vita, o dell’ordine della cosalita naturale esplorato attraverso la
ricognizione della lussureggiante pluriformita degli enti del mondo fisico.
L’albero si presenta dunque come una vitale figura di espansione e “com-
prensione” e, con cio, di significazione del reale, e se Lattanzio, agli inizi
del 1V secolo, afferma che “Dio apri le braccia, abbracciando il cerchio
della terra™!, e similmente, qualche decennio dopo, san Cirillo di Gerusa-
lemme, che “Dio ha disteso le braccia sulla Croce per abbracciare i confini
dell’universo”, esprimendo una significazione esistenziale di valore sal-
vifico, gli alberi delle scienze della modernita filosofica rispondono all’a-
spirazione di una descrizione integrale della realta, di una comprensione
rappresentata come occupazione ramificata e capillarmente analitica dei
suoi spazi naturali, esprimendone una significazione descrittiva generativa
di cultura, e di una cultura, anche nel suo darsi quale ricognizione e tasso-
nomia scientifica degli enti di natura, vitale della vitalita di un organismo
quale la vegetazione arborea nella sua complessita ¢ in grado di figurare
e come di fatto ¢ stata significata sin dall’immaginario medievale in una
singolare unita di sapere ed esperienza.

51 Lattanzio, Divinae Institutiones, 4, 26, 36 (CSEL 19, 383).
52 Cirillo di Gerusalemme, Catechesi, 13, 28 (PG 33, 805B).





