
ALCUNI ASPETTI DEL RAPPORTO  
UOMO-NATURA AMBIENTE  

NEL MONDO ANTICO
Luciana Repici

Abstract

This article examines how the relationship between humans, nature, and the envi-
ronment was conceptualized in ancient thought, with a particular focus on philosophical 
perspectives on nature, environmental constraints, the role of human techniques, and the 
status of plants and animals. Far from being purely anthropocentric, ancient philosophy 
reveals a plurality of views that acknowledge the autonomy and intrinsic finality of all 
living beings, even while upholding the privileged role of human reason. Through an anal-
ysis of thinkers such as Aristotle, Theophrastus, Seneca, Epicurus, and Lucretius, the study 
highlights how ancient authors critically addressed the limits and possibilities of human 
control over nature. These reflections anticipate contemporary environmental ethics by 
emphasizing human responsibility, the cosmic order, and the ambivalent role of technolo-
gy as a fallible imitation of nature.

Keywords: Ancient Philosophy; Nature; Environment; Anthropocentrism; Environmental 
Ethics.

1. Introduzione

Lo studio delle piante nell’antichità è prima di tutto un problema di fi-
losofia della natura. Gli antichi si muovono in una prospettiva in cui il rap-
porto degli uomini con le piante è da inquadrare nel più generale rapporto 
con l’ambiente naturale in cui essi si trovano a vivere e in un quadro di 
reciproche differenze poste dalla natura stessa, che tuttavia non costitui-
scono limiti di superiorità o inferiorità ma confini limitrofi di maggiore o 
minore complessità. Le piante non meno degli animali sono anzi viste più 
che altro come compagni di strada nella natura esterna e non solo parti ano-
nime ma veri e propri emblemi di essa, se è vero, com’è vero, che ‘pianta’, 
in greco phyton, e ‘natura’, in greco physis, hanno una comune radice nel 
verbo phyein, che significa crescere. Si potrebbe dire perciò che una pianta 

“Itinerari” • LXIV • 2025 • ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 • pp. 261-276 •  
DOI: 10.7413/2036-9484096



262� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

è natura che cresce e sono natura tutte quelle cose che, come le piante, 
hanno in sé il potere di crescita. Sarebbe quindi anacronistico applicare al 
mondo antico i parametri interpretativi delle moderne tendenze dell’etica 
ambientale o della botanica da laboratorio, in cui si guarda alle piante come 
a possibili controparti morali dell’uomo, dotate di soggettività propria, o 
come a esseri con capacità cognitive e comportamenti intelligenti. Ma sa-
rebbe anche riduttivo relegare questa diversità e inattualità degli antichi ad 
archeologia del sapere o erudizione, come sovente si fa, per di più valutan-
dola come erronea o ingenua. 

Come cercherò di mostrare senza eccessive pretese di esaustività e origi-
nalità, l’interesse degli antichi per quello che chiamiamo ambiente è parte 
integrante dell’interesse per l’andamento degli eventi e delle produzioni 
naturali, per le cause che li spiegano e per le conseguenze che possono ave-
re sul modo di vivere degli uomini e degli altri esseri, gli animali come le 
piante, che quello stesso ambiente condividono. Né l’antropocentrismo è, 
come oggi si sente spesso dire, la chiave di volta del pensiero antico nello 
studio del rapporto degli uomini con gli altri viventi. In realtà, non solo di 
recente la centralità dell’animale umano è discussa e revocata in dubbio; 
già nell’antichità il possesso di ragione nell’uomo non è sempre visto come 
garanzia della sua collocazione al centro dell’universo. Linee di tendenza 
sono dunque identificabili nel livello di attenzione dedicato dagli antichi 
al problema in questione; si tratta però di contestualizzarle nei tempi e nei 
modi in cui sono rilevabili. 

2. Limiti di campo

Un aspetto da considerare è la consapevolezza degli antichi che la na-
tura–ambiente oppone resistenza agli interventi degli uomini di modifi-
carlo. La nozione di ambiente – in greco periechon – indica ciò abbraccia, 
circonda o avvolge. Ma non si tratta solo di questo o quel ‘circondario’, 
più o meno vasto, situato a distanza ravvicinata; c’è invece il mondo inte-
ro là fuori ed è in questo scenario cosmico, comprensivo di cielo e terra, 
che devono essere inseriti i rapporti degli uomini con la natura esterna e 
gli enti che la popolano. Ciò significa che ci sono spazi di realtà naturali 
nei quali gli uomini non hanno alcun potere d’intervento, ma che posso-
no condizionare la loro vita e non solo. Nella realtà celeste il corso degli 
astri non può essere modificato, ma sulle loro congiunzioni e disposizioni 
si basavano sia i cultori della cosiddetta astrologia oroscopica, criticata e 
respinta come pseudo-tecnica dallo scettico Sesto Empirico nel suo Con-



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 263

tro gli astrologi, per fare previsioni sul futuro corso della vita dei singoli 
in base alla data di nascita; sia studiosi di astronomia come Eudosso e 
Ipparco per fare previsioni affidabili e utili, come quelle di agricoltori 
e piloti di navi, su eventi meteorologici importanti quali siccità, diluvi, 
pestilenze e terremoti1. Ma neppure sui fenomeni meteorologici dislocati 
nella fascia tra cielo e terra – cioè tuoni, fulmini, venti, piogge, grandine, 
neve e così via – gli uomini hanno potere d’intervento. Ed è evidente in 
questo caso, come già nel precedente di siccità, diluvi ecc., che si tratta 
di eventi che non incidono solo sulla vita degli uomini, ma allo stesso 
modo anche degli animali, siano essi selvatici o domestici, e delle piante, 
coltivate o non coltivate. Chi o che cosa allora governa queste realtà e 
questi fenomeni? 

Nello stoicismo si riconosce che tutti i fenomeni considerati – quelli 
dell’alto cielo, come comete e stelle cadenti, tanto quanto quelli tra cielo 
e terra, come tuoni, fulmini, venti o piogge, e quelli sopra o sotto la terra, 
come siccità, inondazioni o terremoti – accadono per cause necessarie (fa-
tali), indipendenti dalla volontà degli uomini, anche nel caso di eventi gravi 
e potenzialmente distruttivi. La meteorologia in quanto scienza è anche 
annoverata tra le virtù del sapiente nel quadro delle conoscenze di scienza 
della natura (physiologia)2. Ma la risposta alla domanda, che spiega tutti i 
risvolti della questione, anche quelli sfavorevoli e pericolosi, rinvia a una 
concezione cosmologica in cui il mondo intero, tutte le cose in esso con-
tenute e tutti i processi che avvengono al suo interno sono opera di un dio 
provvidente che, nella sua onniscienza e onnipotenza, ogni cosa ha pre-
disposto secondo un piano e un ordine razionale3. Il mondo che ne risulta 
è un’opera d’arte della natura artefice4, mirabilmente composta nel cielo 
e anche sulla terra, dove l’ambiente offre allo sguardo un meraviglioso 
spettacolo di bellezza e perfezione nella varietà di specie animali e vegetali 
che abbraccia5.

1	 Sext. Emp. Math. V 1-3, dove sono distinti tre tipi di astrologia: matematica e 
geometrica, astronomica e oroscopica. Sulla strategia confutatoria dello scritto 
cfr. Spinelli 2000, 20-49. Sul caso dal punto di vista divinatorio, Repici 2022, pp. 
332-339.

2	 Cfr. SVF II fr. 646-707, sui singoli fenomeni; III fr. 301, sulla meteorologia come 
scienza nel sapiente.

3	 Su questi diversi temi, SVF II fr. 1106-1126, II fr. 1168-1186. In Cic. Nat. deor. 
II 164 è riferito che per gli Stoici gli dèi si occupano dell’intero genere umano e 
dei singoli, non però delle questioni insignificanti/minori relative ai singoli. Cfr. 
anche Cic. Nat. deor. III 86 = SVF II fr. 1179.

4	 SVF II fr. 1132-1140.
5	 Cfr. Cic. Nat. deor. II 98-132. 



264� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Una tale opera però sarebbe stata compiuta invano se nessuno fosse stato in 
grado di comprenderne il senso e valorizzarla, come solo un essere dotato di 
ragione, l’uomo appunto, potrebbe fare6. Nasce di qui l’antropocentrismo degli 
Stoici, che tuttavia non fa dell’uomo il signore del mondo, come si vedrà più 
avanti, né lo deresponsabilizza rispetto a quella che oggi si chiamerebbe sen-
sibilità ambientale. Il possesso di ragione è certo un unicum che pone l’uomo 
in una posizione privilegiata e lo autorizza a servirsi per i suoi bisogni di tutto 
ciò che nel mondo è apprestato allo scopo, compresi animali e piante. È anche 
vero però che ad animali e piante l’uomo dedica una cura tale da permettere 
loro di sopravvivere, preservandoli così dall’estinzione7. E se è vero, inoltre, 
che l’uomo non può alterare per il meglio una realtà ambientale già perfetta 
di per sé, potrebbe invece alterarla nel senso del peggio, deteriorandola, per 
esempio abusando delle risorse. Se ciò accadesse, come Seneca tra gli Stoici 
romani non avrebbe mancato di notare, l’uomo porterebbe la sua responsabi-
lità, disconoscendo l’operato della divinità e operando contro ragione e virtù8. 

Nell’epicureismo al contrario si escludeva che i fenomeni considerati fos-
sero effetti della liturgia di un dio celebrante che li disponga o li abbia disposti 
in quel certo modo. Era infatti impossibile pensare le nature divine come beate 
e indistruttibili e tuttavia attribuire loro occupazioni, ire o benevolenze in con-
trasto con la loro imperturbabilità. E, per sottolineare l’indipendenza causale 
di questi fenomeni dall’unica causa divina, Epicuro mostrava che in realtà essi 
potevano essere spiegati con molte cause, tante quante la natura e l’evidenza 
osservativa sono in grado di fornirne, senza ricorrere ai miti o a forme di sapere 
che privilegiano una sola spiegazione e incrementano così il turbamento dell’a-
nima invece di risolverlo9. Dall’uomo, d’altra parte, non dipendono le cose che 
in natura hanno cause necessarie o accadono per caso, ma solo le cose che sono 
in suo potere fare o non fare, cioè azioni e comportamenti liberamente scelti10, 
la cui incidenza riguarda però solo il modo di vivere e la felicità. Come spiega 
Lucrezio, tutto ciò che di necessario o di fortuito accade nella natura-ambiente 
accade sotto il governo della natura stessa (natura gubernans), che procede 
in ragione del casuale intrecciarsi di atomi in movimento nel vuoto (fortuna 
gubernans), ma con capacità escogitative degne delle invenzioni di Dedalo 
(natura daedala rerum). Ma nel mondo – lamentava Lucrezio – ci sono anche 
luoghi inesplorati e inospitali dove l’uomo non è ancora arrivato: territori inte-
ramente percorsi da montagne scoscese, selve abitate da animali feroci, plaghe 

6	 Ivi, II 133.
7	 Ivi, II 130.
8	 Per studi su questi diversi aspetti del pensiero stoico, cfr. Inwood (a cura di) 2003.
9	 Epic. Hdt. 76-82; Pyth. 84-87, su cui cfr. Verde 2022, pp. 27-107.
10	 Epic. Moen. 133 e cfr. fr. 376 Usener.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 265

desertiche e zone torride o gelate, dove solo gli sforzi umani riescono a far 
crescere un minimo di vegetazione, spesso annientata da calore eccessivo o da 
venti e tempeste improvvise11. 

3. Strategie tecniche di controllo

In che misura le tecniche umane consentono di esercitare un certo do-
minio sulla natura? Anche su questo secondo aspetto da considerare le po-
sizioni degli antichi sono differenti e mostrano che la fiducia in questo 
tipico prodotto dell’ingegno umano non è illimitata. Uno dei modi in cui 
questa fiducia si manifesta è l’attribuzione al sapere dell’uomo della ca-
pacità di prevedere gli eventi naturali prima che si verifichino. Il caso ben 
noto di Talete, che fondandosi su osservazioni astronomiche era stato in 
grado di prevedere che vi sarebbe stato un abbondante raccolto di olive 
e si era perciò accaparrato tutti i frantoi disponibili, è istruttivo12. Siamo 
evidentemente di fronte alla predizione di un esperto, studioso della na-
tura, senza rapporto con l’arte divinatoria degli indovini di professione, i 
quali si dicevano ispirati direttamente dalla divinità13, e più vicina invece 
al carattere prognostico delle previsioni mediche in testi di autori ippocra-
tici come Arie, acque, luoghi e Prognostico. Qui, infatti, il decorso futuro 
della malattia è formulato sulla base di conoscenze preliminari ricavate da 
osservazioni relative all’andamento delle stagioni, quindi da competenze 
di astronomia applicata alle variazioni stagionali e al clima, nonché da in-
formazioni relative al regime alimentare, quindi da competenze in fatto di 
natura dei terreni e coltivazione14. 

11	 Per tutto ciò cfr. Lucr. DRN V 77, V 107, V 234, V 195-217. Per studi generali 
su Epicuro e l’epicureismo, rinvio a Bénatouïl et al. (a cura di) 2003; Warren (a 
cura di) 2009; Morel 2009, in part. pp.62-70; Verde 2013, in part. pp. 129-136, 
146-157. Su Lucrezio cfr. Sedley 1998; Beretta 2015.

12	 Diog. Laert. I 26 = Talete 11A1 Diels-Kranz. Un caso analogo è costituito dalla 
previsione di piogge dannose per il raccolto, attribuita a Democrito in Plinio il 
Vecchio NH XVIII 273 = Democrito 68A17 Diels-Kranz. Sul tema, cfr. anche 
Repici 2003, pp. 34-38.

13	 Questa differenza, attestata in Cic. Div. I 13-16; I 111-112; I 131; II 13-16; II 30-
32; II 47, è decisiva per comprendere la differenza che nello stoicismo intercorre 
tra predizioni fornite dalla “ragione umana” e basate sulla “natura” e predizioni 
fornite dai veri indovini, cioè da coloro che sanno interpretare i segni della divi-
nazione inviati dalla divinità perché da essa ispirati. Sulla questione, Repici 2022, 
pp. 248-255.

14	 Cfr. [Hipp.] Aër. 2 Joly; Progn. 1 e cfr. 23 Jouanna, e sul tema Lloyd 1982, in part. 
pp. 100-115, e 1987, in part. pp. 91-102. Per una riflessione recente sull’interazio-



266� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Seppure in modo diverso, anche la magia potrebbe essere vista come 
un tentativo di dominare la natura, non però nel senso di precorrere il ve-
rificarsi degli eventi, specie se svantaggiosi, bensì nel senso di alterarne il 
corso e manipolarli15. Le leggende fiorite intorno a Empedocle sciamano, 
mago e guaritore raccontano delle sue straordinarie capacità di fermare 
mali, pestilenze e carestie, stornare la vecchiaia con speciali medicamenti, 
far scaturire siccità e da piogge e pioggia da siccità, modificare il corso 
dei venti e far soffiare venti benefici16. Ma forse, più che compiere pro-
digi, Empedocle intendeva farsi portatore per gli uomini di un messaggio 
salvifico di verità, nella persuasione che la scoperta della vera natura delle 
cose gli avesse conferito poteri sovrumani. Oppure voleva mostrare che 
la conoscenza nel profondo delle quattro ‘radici’ di tutte le cose forniva la 
possibilità di manipolarle e ricavarne vantaggi. A suo avviso, in ogni caso, 
le tecniche, pur non dovendo far fronte a una natura-ambiente ostile agli 
uomini, data la sostanziale omogeneità della loro costituzione con i prin-
cipi di tutte le cose, non erano di per sé capaci di alleviare l’infelicità in 
cui gli uomini versavano per il fatto di vivere in un’attuale epica cosmica 
governata da Neikos e caratterizzata da guerre, lutti e uccisioni, senza ne-
anche disporre più di risorse abbondanti17.

L’esaltazione del potere delle tecniche non può, evidentemente, esser 
data per scontata, ma la loro utilità è riconosciuta come insostituibile 
quando si tratta di sanare situazioni di bisogno in cui gli uomini vengono 
a trovarsi in circostanze in cui la natura-ambiente risulta incurante delle 
loro necessità e della loro esistenza o direttamente ostile, svantaggiosa o 
anche pericolosa. Più che mai in queste circostanze le tecniche e i loro 
prodotti ci appaiono, come diceva Aristotele, strumenti di cui ci serviamo 
“come se ogni cosa esistesse per causa nostra” (Phys. II 2, 194 a34-36). 
Così, per Anassagora proprio il “saper fare” e l’uso della manualità, quin-
di le tecniche, colmavano negli uomini lo svantaggio di essere esposti 
ai pericoli costituiti dagli altri animali, riuscendo così a controllarli e 

ne nel mondo greco tra “natura” e “cultura”, tra l’uomo e il suo ambiente, a fronte 
delle moderne concezioni della genetica, cfr. Calame 2019.

15	 In Guidorizzi 2015, 10, la magia è presentata come una “visione obliqua e per-
turbante del mondo” e come una “possibile risposta al tentativo di indirizzare la 
realtà, affidandone la guida all’uomo”.

16	 Su queste notizie cfr. Diog. Laert. VIII 59-60 = Empedocle 31B1, B111, B156 
Diels-Kranz. 

17	 Sul principio dell’omogeneità di tutte le cose in base alla comune costituzione 
naturale, cfr. Theophr, Sens. 10-11 = Empedocle 31B107 Diels-Kranz. Sul tema 
dell’insufficienza delle tecniche per la felicità, cfr. Empedocle 31B77-78, B124, 
B128, B 130, B 145 Diels-Kranz.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 267

impiegarli in operazioni finalizzate alla propria sopravvivenza18. Per De-
mocrito invece, per il quale le tecniche non erano un dono divino, le dure 
condizioni di vita nella natura esterna creavano negli uomini necessità 
e bisogni. Ma era poi la natura stessa a indicare loro come provvedere: 
imparando cioè dagli altri animali per imitazione, almeno nelle tecniche 
“più importanti”, come dal ragno la tessitura. Ciò almeno in questo mon-
do qui; per Democrito, infatti, essendo illimitato il numero delle forme 
atomiche, poteva darsi che si generassero mondi di infinite forme, quindi 
anche mondi privi di viventi animali, di piante e di ogni tipo di umidità, 
cioè mondi in cui non c’è vita né generazione19. Riprendendo il tema, 
Lucrezio aggiungeva che, per effetto della natura creatrix, gli uomini 
avevano imparato anche dalle piante l’“esempio” e l’“origine” di opera-
zioni tecniche quali la semina e l’innesto, vedendo che sui rami nasceva-
no nuovi virgulti e che le bacche e i frutti caduti dagli alberi nel terreno a 
tempo debito germogliavano20. 

Né era certo minore il valore da riconoscere alle tecniche in caso di 
eventi estremi o catastrofici. Come Platone racconta nel Politico21, nel cor-
so della loro storia gli uomini si erano imbattuti nel passaggio, non certo 
indolore, da un’età dell’oro di felice abbondanza di risorse (la mitica età 
di Crono) all’età del lavoro e del disincanto (la mitica età di Zeus), quando 
avevano dovuto aiutarsi con le loro sole forze e la fatica. Sugli uomini poi 
si abbattevano periodicamente anche eventi catastrofici quali un diluvio, 
come ancora Platone racconta nelle Leggi22 e ancora Aristotele ricorda nei 
Meteorologici (I 14, 352a28-b3), seppure localizzando l’evento geografi-
camente e annoverandolo nell’ambito di quei mutamenti di lungo o lun-
ghissimo periodo che, a intervalli ciclici, interessano la morfologia della 
crosta terrestre e il clima. Ma questo è un altro aspetto del potere della 
natura, contro il quale gli uomini non erano in grado di opporsi. Sarebbe 
stato anche vano farlo, perché come diceva Seneca, gli eventi capaci di 
distruggere il mondo intero e l’umanità sono eventi ineluttabili, ma fanno 

18	 Cfr. Anassagora 59B21b Diels-Kranz. Come attesta Aristotele, Part. an. IV 10, 
687a7, Anassagora diceva perciò che l’uomo, proprio perché ha le mani, è il più 
intelligente degli animali.

19	 Su quest’ultimo punto cfr. Hipp. Ref. I 13, 3 = Democrito 68A40 Diel-Kranz e già 
Epic. Hdt. 74. Sul punto precedente, cfr. Democrito 68B154 Diels-Kranz. Sulla 
questione cfr. Cambiano 1991, pp. 47-49.

20	 Lucr. DRN V 1361-1366. Su Lucrezio e l’antropologia epicurea Morel 2009, 
pp. 75-78.

21	 Cfr. Plat. Pol. 271d1-274e1 e sul tema Cambiano 1991, pp. 209-215.
22	 Plat. Leg. III 677a-679d e cfr. Tim. 22d, 23a-c.



268� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

parte della strategia del dio “mente dell’universo” rivolta al fine buono che 
gli uomini possano nella nuova vita accedere a una rigenerazione morale23.

4. Un potere incondizionato

Gli uomini, tuttavia, non rinunciavano a cercare di piegare la natura 
alle loro insane passioni, ricorrendo a tecniche come quelle minerarie ed 
estrattive. Non era in discussione l’utilità dei metalli per la costruzione 
di strumenti adatti a coltivare la terra o tagliare boschi, che già Platone 
(Leg. III 678d1-e3) collegava alla necessità degli uomini di svolgere 
attività di sopravvivenza soprattutto dopo eventi catastrofici, magari a 
discapito della natura violata dallo scavo. Né si dubitava, come rileva-
vano gli Stoici24, che l’impiego dei metalli per costruire oggetti d’uso 
o anche ornamenti fosse una prova della bontà del dono delle mani che 
gli dei avevano fatto agli uomini. Quel che faceva problema era, come 
sottolineava Lucrezio, che l’impiego dei metalli via via scoperti dagli 
uomini nel corso della loro storia era un chiaro esempio dell’inversione 
dei valori che, a fasi alterne, caratterizza la vita umana. L’utilizzazione 
e la valorizzazione delle scoperte si erano succedute e, dall’iniziale pre-
ferenza accordata al ferro sotto la spinta del bisogno, gli uomini erano 
poi passati al rame, mentre ora era l’oro ad essere preferito al rame e 
più ricercato25. 

In Seneca stesso, come in Lucrezio, l’utilizzazione e valorizzazione dei 
metalli aveva prodotto una progressiva distorsione dei valori morali, che 
aveva finito per rendere gli uomini schiavi delle loro passioni. Scesi nelle 
viscere della terra per scavare il ferro in funzione delle loro necessità, gli 
uomini avevano poi cominciato a estrarre oro e argento e in loro avidità e 
lussuria si erano allora accresciute a dismisura. In tal modo essi si mostra-
vano incapaci di fare buon uso delle risorse che la natura poteva offrire. 
La divinità per Seneca, che per questo si discostava dagli antichi maestri 
stoici, non aveva conformato il mondo perché solo l’uomo potesse trarne 
beneficio. Ma in natura doni come l’acqua erano dispensati gratuitamente 
e gli uomini se ne sarebbero avvantaggiati, se solo avessero saputo usarli 
virtuosamente e saggiamente invece che in modo dissennato e per celebra-

23	 Sen. Nat. quaest. III 27, 1; 28, 4; 30, 1; 30, 8. Sulla distruzione del mondo nello 
stoicismo, Mansfeld 1989, pp. 129-188.

24	 La notizia è riportata in Cic, Nat. deor. II 150-152.
25	 Lucr. DRN V 821-836, 1007-1010, 1241-1296, 1379-1435. Sul problema, rinvio 

anche a Repici 2003, pp. 68-70 e Repici 2023.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 269

re i propri vizi26. Non era da meno Plinio il Vecchio che, come Lucrezio e 
Seneca, lamentava negli uomini perversioni e distorsioni nel reperimento 
e nell’uso delle risorse che la natura metteva a loro disposizione, a comin-
ciare dai medicamenti, facili e accessibili a tutti, che la madre prodiga di 
tutte le cose offriva gratuitamente. Ma lusso e avidità, fomentati dalle arti-
ficiosità e dai guasti delle tecniche, spingevano gli uomini a violazioni dei 
suoi doni, ivi comprese le estrazioni dei metalli dalle sue viscere. Per Plinio 
invece la natura poteva essere solo ammirata, rispettata e apprezzata, oltre 
che per il suo tendere in assoluto a soddisfare l’utilità degli uomini, per la 
prodigalità delle risorse offerte e anche per le sue meravigliose bellezze, 
che nessuna raffigurazione pittorica è in grado di riprodurre nella loro vi-
vezza e vivacità di colori27.

Altra cosa era la lavorazione della terra tramite la tecnica agricola per 
fini alimentativi e di sopravvivenza. Nell’agricoltura Aristotele (Pol. I 8) 
ravvisava una forma di vita tipicamente stanziale, più adatta quindi a una 
residenza stabile come quella della vita cittadina. Essa però non esclude-
va la convergenza con altre forme di vita come la caccia, perché l’uomo 
nasce come animale onnivoro, nel senso presumibile di poter usufruire di 
un ventaglio di alimenti più esteso di quello degli animali solo erbivori o 
carnivori. Proprio per questo la “natura che non fa nulla invano” lo legit-
timava nel cibarsi anche di carne, oltre che dei prodotti dell’agricoltura, 
subordinando animali e piante alla sua necessità di nutrirsi di alimenti va-
riati, quindi alla sua utilità e alla sua sopravvivenza. Sembrerebbe quindi 
che Aristotele non favorisse neppure, come invece sembrava fare Platone, 
una dieta esclusivamente vegetariana. Non per questo però gli si può attri-
buire un finalismo antropocentrico alla maniera stoica, come invece è stato 
sostenuto28, secondo il quale l’uomo sarebbe il fine per il quale e in vista 
del quale esistono animali e piante, in contrasto tra l’altro con il principio 
di autonomia e auto-finalizzazione delle specie viventi che sta alla base dei 
suoi studi di biologia. Si dovrebbe invece ricordare che nella sua teleolo-
gia i fini della natura richiedono per realizzarsi la presenza di condizioni 
concomitanti alla loro realizzazione. Si può quindi pensare che, a suo av-
viso, animali e piante come specie viventi fossero fini a se stessi, ma che 
la loro esistenza fosse la necessaria condizione concomitante in funzione 
dell’alimentazione di alcune di esse ad opera di altre, quindi delle piante 

26	 Sen. Nat. quaest. I 17, 6; III 15, 3; V 15, 1-4; V 18, 15. Sulla negazione dell’an-
tropocentrismo cfr. ivi,VII 30, 3 e sul problema Gavoille 2023.

27	 Per testi di riferimento e interpretazione rinvio a Repici 2003, pp. 61-62 e Repici 
2015, pp. 135-152.

28	 Così Sedley 1991, ma cfr. Repici 20202a, pp. 164-173.



270� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

in funzione dell’alimentazione degli animali e di piante e animali in vista 
dell’alimentazione degli uomini. L’alimentazione umana non sarebbe per-
tanto il fine proprio dell’esistenza di animali e piante, ma la loro esistenza 
sarebbe la condizione alla quale gli uomini possono alimentarsi e senza la 
quale non potrebbero sopravvivere29. 

Da questo punto di vista, l’aiuto di tecniche come agricoltura o alleva-
mento è quindi decisivo, ma non sempre e necessariamente è garantito che 
l’attività vada a buon fine. Le tecniche, in quanto imitazioni della natura, 
per Aristotele hanno con essa un rapporto di analogia e complementarità30. 
Tanto quanto le generazioni naturali, le produzioni tecniche richiedono una 
materia su cui operare ed entrambe nei rispettivi processi mirano a un fine: 
la realizzazione di un prodotto che sia il migliore possibile, compatibil-
mente con l’acquisizione da parte della materia della sua forma propria e 
completa. Ma entrambe, la natura e la tecnica, sono attività fallibili, nono-
stante l’andamento teleologico del loro modo di procedere. Come, infatti, 
le generazioni naturali possono accidentalmente non realizzarsi in modo 
completo o non realizzarsi affatto, così le tecniche non sempre riescono 
nell’intento di soddisfare interamente l’utilità umana, allo stesso modo in 
cui la natura si produce in processi ed eventi svantaggiosi per l’uomo. Tan-
to più che Aristotele, diversamente da Platone, non vedeva nell’operare 
della natura il dispiegarsi a livello sensibile dell’opera intelligente di un 
demiurgo divino. I fini nella natura di Aristotele coesistono con la neces-
sità e i condizionamenti della materia e si realizzano quando si diano le 
condizioni perché si realizzino, non sempre e necessariamente. Analoga-
mente, le tecniche possono andare incontro a insuccessi non solo per l’uso 
scorretto o non adeguato delle procedure, ma anche per l’accidentale inter-
ferire di eventi naturali, come quando – nell’esempio aristotelico (Phys. II 
8, 198b16-23) – cade giù acqua dal cielo che fa marcire il grano sull’aia, 
anche se non per questo fine era piovuto.

Come però sulla scorta di Aristotele mostrava Teofrasto nei suoi scritti 
botanici, l’utilità delle piante in funzione dell’alimentazione umana è solo 
uno dei fini che caratterizza la vita delle piante; l’altra consisteva, non di-
versamente che in animali e uomini, nella generazione di esseri simili a sé 
in vista della prosecuzione della specie. A questa duplice finalità, per sé e 
per l’uomo, Teofrasto vedeva corrispondere due diversi modi di nascere e 
crescere delle piante, a seconda che fosse una crescita assistita dalla tecnica 
agricola, oppure ‘naturale’ o ‘spontanea’, in quanto appunto non assistita. 

29	 Su ciò cfr. anche Repici 2003, pp. 52-53.
30	 Testi chiave sul tema sono Aristot. Phys. II e Part. an. I 1.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 271

In un certo senso anche la crescita assistita poteva dirsi naturale, almeno 
nel senso che anche con l’aiuto delle procedure tecniche la pianta poteva 
raggiungere la sua perfezione, ossia completa maturazione e fruttificazio-
ne. Per questo, ponendosi per così dire dalla parte delle piante, Teofrasto 
dedicava largo spazio della sua trattazione a dettare all’agricoltura le regole 
di una corretta applicazione delle procedure necessarie e opportune a rag-
giungere lo scopo. La tecnica però poteva anche operare in modo da intro-
durre modificazioni strutturali nella natura della pianta, con risultati magari 
stupefacenti ma in certa misura innaturali o contro natura. Per Teofrasto 
però come per Aristotele la natura restava il modello che la tecnica poteva 
solo imitare, anche nella realizzazione di effetti apparentemente stupefa-
centi: ciò che la tecnica realizzava per escogitazione, la natura realizzava 
da sé, con le sue sole forze, in un quadro tutto interno di mutamenti e modi-
ficazioni per il meglio o per il peggio, tenendo conto anche delle influenze 
incontrastabili dei fattori ambientali31.

5. Nella casa comune del mondo

Anche nella vita degli uomini i fattori ambientali avevano il loro peso. Il 
già ricordato scritto medico ippocratico Arie acque luoghi è un documento 
rilevante in chiave di determinismo ambientale nel mondo antico, cioè di 
una corrente di pensiero che dall’ambiente fa derivare le condizioni di sa-
lute e malattia di individui e popoli, ma anche delle loro caratteristiche psi-
chiche e delle loro organizzazioni sociopolitiche, collegate alla morfologia 
del territorio di residenza come in una sorta di fisiognomica ambientale32. 
In Platone (Tim. 24b7-d3) alle condizioni del luogo di nascita era associato 
il possesso di doti intellettive, oltre che di salute e malattia nel corpo. Così, 
il clima temperato dell’Attica era considerato il più adatto allo sviluppo 
dell’intelligenza e della saggezza, nonché un segno della benevolenza di-
vina verso gli abitanti della regione di Atene, disatteso ormai dall’Atene 
contemporanea. Ma altrove (Resp. VIII 544d6-e1) alla situazione climatica 
Platone innestava anche distinzioni etnografiche, individuando un collega-
mento tra natura dei luoghi, natura degli uomini e regimi politici. Anche 
Aristotele accoglieva l’esistenza di un collegamento tra nature dei luoghi, 
nature degli uomini e regimi politici (Pol. VII 7, 1327b 23-33). Ricono-

31	 Per testi di riferimento e interpretazione rinvio a Repici 2003, in part. 53-55, Re-
pici 20202a, 288-301 e Repici 2020b, in part. 80-93.

32	 [Hipp.] Aër. 12-24 Joly.



272� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

sceva però anche che i fattori ambientali hanno effetti necessitanti sugli 
altri animali e sulle piante, oltre che sugli uomini. Ma del determinismo 
ambientale Aristotele riesce a evitare una versione troppo rigida e anche 
una versione in chiave teologica come quella stoica. Negli Stoici, infatti, il 
potere delle situazioni geografiche e climatiche di condizionare costituzio-
ni fisiche e caratteri degli uomini, così come il potere degli astri nel deter-
minare il destino degli uomini, era visto come espressione della strategia di 
una mente divina, che dotava di senso e di scopo una necessità ambientale 
costrittiva33. Per Aristotele invece le necessità dell’ambiente erano bilan-
ciate dalle proprietà delle nature individuali – piante, animali e uomini allo 
stesso titolo – e dell’azione di contrasto o di collaborazione con l’esterno 
che le diverse nature erano in grado di svolgere. Così la lunghezza e la 
brevità della vita non sono uguali per tutti e le piante, la cui costituzione è 
più resistente e densa, quindi, meno facile a corrompersi ed essere attaccata 
da caldo e freddo esterni, sono perciò i viventi più longevi in assoluto34.

Senza questo contro-bilanciamento, la vita per le piante sarebbe molto 
più difficile, come anche Teofrasto notava quando esaminava gli effetti di 
arie acque e luoghi sulla loro esistenza35. Data infatti l’evidente assenza in 
esse di movimento di luogo, tipico invece di animali e uomini, sfuggire a 
eventuali condizioni avverse, cercando riparo, è praticamente impossibile. 
Per Teofrasto anzi neppure il fatto di vivere in un luogo ‘proprio’, ‘affine’ 
e ‘familiare’ (oikeios) alla loro natura, era per le piante una garanzia di 
salvaguardia, visto l’andamento sovente imprevedibile e non dominabile 
dei fattori ambientali. L’uso terminologico ha fatto pensare che Teofrasto 
potrebbe essere considerato il padre della moderna ecologia, vista la pa-
rentela linguistica tra oikeios, proprio o affine, e oikos, casa, da cui il nome 
stesso della moderna ecologia36. Ma anche senza commettere anacronismi 
e parlare a sproposito di ‘coscienza ecologica’, si può osservare che Teofra-
sto, come studioso di botanica, non era inconsapevole di che cosa potesse 
significare per la vita delle piante un ambiente naturale confacente, non 
ostile o nemico o inappropriato. 

33	 Su queste dottrine cfr. Cic. De fato 7-8 e Div. I 116-117; 127; 130; II 13-16; 47. 
34	 Aristot. Long. 6, su cui cfr. Repici 2017, in part. 119-120. Nello scritto la tratta-

zione della questione è inserita nella cornice delle condizioni che definiscono la 
corruttibilità delle cose e degli stessi viventi. Su ciò rinvio a Repici 2007.

35	 Alla trattazione di questo tipo di cause è dedicato l’intero secondo libro del trat-
tato De causis plantarum. Per un’analisi più particolareggiata della questione, 
nel quadro della posizione di Teofrasto e della scuola di Aristotele sul tema della 
causalità, cfr. Repici 2014. 

36	 Così Hughes 1988, ma cfr. Repici 20202a, 301-308.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 273

Al livello della composizione materiale, quindi, le differenze tra piante, 
animali e uomini rientrano tra quelle secondo il più e il meno. A livel-
lo psichico Aristotele rileva invece differenze di complessità. Mediando 
tra un rapporto di totale similarità, sostenuto da filosofi come Empedocle, 
Democrito e Anassagora, e di totale dissimilarità nella distribuzione delle 
funzioni psichiche tra tutti i viventi, Aristotele individua rapporti intreccia-
ti. Nella funzione nutritiva è ravvisata la linea di continuità naturale che 
unisce tra loro tutti i viventi; quindi, gli animali sono distinti dalle piante 
per il possesso di sensazione e dagli uomini per il possesso di ragione, e 
infine gli uomini sono distinti dalle piante per il possesso di sensazione e 
ragione e dagli animali per il solo possesso di ragione37. 

Ovviamente, funzioni psichiche più complesse richiedono organi so-
matici più specializzati, almeno quelle che si espletano attraverso organi 
corporei e da questo punto di vista, come all’evidenza dell’analisi (Repi-
ci 1985) Teofrasto mostrava ragionando sulla scia di Aristotele in termini 
analogici, le piante appaiono organismi molto meno specializzati rispetto 
ad animali e uomini. Ma, come si può vedere (Repici 20202a, 44-47), il 
principio che dall’interno le muove (l’anima ‘nutritiva’ in Aristotele) le fa 
crescere e riprodursi ugualmente in assenza di sensazione e di movimento 
nel luogo. Teofrasto per la verità, basandosi sull’osservazione e non su 
esperimenti da laboratorio, rilevava che nelle piante c’è una certa forma di 
‘sensitività’ e di movimento. Non spiegava però che i casi di piante che, 
quasi avvertendo cattivi odori di piante vicine, si ritraggono in una sorta 
di moto di repulsione, siano casi tali da implicare, al pari che in animali 
e uomini, la facoltà di percepire in atto oggetti esterni nelle loro proprietà 
formali attraverso speciali sensori, né che a ciò corrisponda un corteggio di 
sensazioni ed emozioni che in animali e uomini accompagnano le singole 
percezioni. Si poteva anche riconoscere che, fermo restando il loro radica-
mento nel terreno, le piante non fossero totalmente immobili; all’evidenza, 
infatti, si vedeva che alcune delle loro parti erano interessate da un movi-
mento, per esempio i fiori a seguito dei moti del sole. Ma si trattava di mo-
vimenti indotti, quindi irriflessi e meccanici, non certo guidati da un prin-
cipio di volontarietà o autodeterminazione come nel caso degli uomini38.

37	 Per testi di riferimento e interpretazioni rinvio a Repici 20202a, pp. 13-63, su 
Aristotele in particolare, e a Repici 2011 sulla sua concezione a confronto con 
le concezioni precedenti e successive. Cfr. anche Repici 2010. In Platone la di-
scontinuità è legata al possesso di ragione, mentre alle piante è riservata una sfera 
desiderativa, simile a quella degli animali, per cibi e bevande. Su ciò, cfr. Repici 
20202a, pp. 199-241.

38	 Per tutto ciò cfr. Theophr. Caus. plant. II 19, 1-6.



274� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Su queste basi, in ambito moderno si imputa spesso ad Aristotele in par-
ticolare, come anche agli Stoici, un approccio specista e antianimalista per 
aver negato agli animali l’intelligenza39 e un approccio errato e pregiudi-
ziale nei confronti delle piante per aver negato loro sensazione e intelligen-
za o, come gli Stoici, per averle considerate solo ‘natura senz’anima’40. Ciò 
ovviamente in nome di un malinteso antropocentrismo fondato sul sovra-
dimensionamento del potere della ragione. Occorrerebbe forse non dimen-
ticare che una delle maggiori intuizioni di Aristotele filosofo della natura 
è che la natura procede per gradi continui, senza salti, dal livello dell’i-
nanimato a quello dell’animato e, all’interno di questo, dalle piante, agli 
animali e agli uomini41. Nello stoicismo poi le piante sono considerate ‘ina-
nimate’ in quanto prive di un principio interno di movimento e incapaci di 
rappresentazioni, ma sono pur sempre ottimamente amministrate e guidate 
da una natura intelligente e da una mente divina. E se è vero, com’è vero, 
che per gli Stoici il possesso di ragione dischiude agli uomini la parentela 
con la divinità, elevandolo al di sopra di qualunque tipo di affinità con gli 
altri esseri viventi, è anche vero che nel mondo, ossia in quella realtà co-
smica che lo stoico Crisippo chiamava “città degli dei e degli uomini”42, i 
governanti e padroni sono gli dei, non gli uomini.

References

Bénatouil et al. = Bénatouil, T., Laurand, V., Macé, A. (a cura di)
2003	 L’Épicurisme antique. Cahiers Philosophiques de Strasbourg, 15.

Beretta, M. 
2015	 La rivoluzione culturale di Lucrezio. Filosofia e scienza nell’antica 

Roma, Carocci, Roma.

Calame, C.
2019	 Prometeo genetista? Per il superamento dell’opposizione natura/cultura, 

una prospettiva antropopoietica ed ecopoietica, in Capocci, M., Cilione, M., 

39	 Testi aristotelici e stoici a confronto con testi di autori antichi su posizioni antite-
tiche sono raccolti in Li Causi, Pomelli (a cura di) 2015.

40	 I riferimenti sono reperibili in SVF II 708-713 e cfr. III 372.
41	 Hist. an. VIII 1 e cfr. Part. an. IV 5, 681a12-15 sul caso delle ascidie che diffe-

riscono poco dalle piante e sono più prossime agli animali delle spugne. Sull’e-
sistenza di specie “a metà” (epamphoterizei) tra piante e animali – i cosiddetti 
zoofiti – cfr. ivi, 681 a36-b2.

42	 Sul punto, cfr. SVF II 1127-1131.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico� 275

Giorgianni, F. (a cura di), I nomi del male e i segni delleredità. Pensare, nominare 
e curare la malattia «genetica» dai Greci a noi, il Mulino, Bologna, pp. 21-41.

Cambiano, G.
1991	 Platone e le tecniche, Laterza, Bari.

Gavoille, É. 
2023	 L’idée de nature chez Seneca, in Mastrorosa, I.G., Gavoille, É. (a cura di), 

Enjeux eniromentaux et souci de la nature, Ausonius, Bordeaux, pp. 231-253.

Guidorizzi, G.
2015	 La trama segreta del mondo. La magia nell’antichità, il Mulino, Bologna.

Hughes, J.D.
1988	 Theophrastus as Ecologist, in Fortenbaugh, W.W., Sharples, R.W. (a cura 

di), Theophrastean Studies on Natural Science, Physics, Metaphysics, Ethics, 
Religion and Rhetoric, Transaction Books, New Brunswick–Oxford, pp. 67-75.

Inwood, B. (a cura di)
2003	 The Cambridge Companion to the Stoics, Cambridge University Press, 

Cambridge.

Li Causi, P., Pomelli, R. (a cura di)
2015	 L’anima degli animali. Aristotele, Frammenti stoici, Plutarco, Porfirio, 

Einaudi, Torino.

Lloyd, G.E.R.
1982	 Magia, ragione, esperienza, trad. it., Boringhieri, Torino.
1987	 Scienza, folclore, ideologia, trad. it., Boringhieri, Torino.

Mansfeld, J.
1989	 Providence and the Destruction of the Universe, in Id. Studies in Later 

Greek Philosophy and Gnosticism, Variorum Reprints, London, pp. 129-188.

Morel, P.-M.
2009	 Épicure. La nature et la raison, Vrin, Paris.

Repici, L.
1985	 Il paradigma animale nella botanica di Teofrasto. Rivista di Filosofia, 76, 

pp. 367-398.
2003	 Natura e comunità umane nella riflessione antica, in Ambiente e pae-

saggio nella Magna Grecia, “Atti del quarantaduesimo Convegno di studi sulla 
Magna Grecia”, 5-8 ottobre 2002, Istituto per la storia e l’archeologia della 
Magna Grecia, Taranto, 2003, pp. 33-89.



276� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

2007	 Aristotele, l’anima e l’incorruttibilità: note su De longitudine et brevitate 
vitae 1-3. Antiquorum philosophia, 1, pp. 283-305.

2010	 Le jardin des Parva naturalia: les plantes chez Aristote et après lui, in 
Grellard, C., Morel, P.-M. (a cura di), Les Parva naturalia d’Aristote. Fortune 
antique et médiévale, Publications de la Sorbonne, Paris, pp. 31-45.

2011	 Piante, animali e uomini nel mondo antico: analogie, discontinuità, ge-
rarchie, in Cavarra, B., Rasini, V. (a cura di), Passaggi. Pianta, animale, uomo, 
Mimesis, Milano-Udine, pp. 19-44.

2014	 Causes in Theophrastus and the Peripatos, in Natali, C., Viano, C. (a 
cura di). AITIA II. Avec ou sans Aristote. Le débat sur les causes à l’âge helléni-
stique et imperial, Peeters, Louvain-La-Neuve, pp. 11-36.

2015	 Nature silenziose. Le piante nel pensiero ellenistico e romano, il Mulino, 
Bologna.

2017	 (a cura di), Aristotele. La fiamma nel cuore. Lunghezza e brevità della 
vita, Gioventù e vecchiaia, La respirazione, Vita e morte, Edizioni della Norma-
le, Pisa.

20202a	 Uomini capovolti. Le piante nel pensiero dei Greci, Edizioni della Nor-
male, Pisa (2.a ediz.; 1.a ediz. Laterza, Bari).

2020b	 La botanica di Teofrasto e il mondo delle tecniche, in Ferrini, M.F., Gi-
glioni, G. (a cura di), PERI PHYTÔN. Trattati di botanica in Occidente e in 
Oriente, EUM, Macerata, pp. 75-106.

2022	 Predire il futuro. I filosofi antichi e la divinazione, Edizioni della Norma-
le, Pisa.

2023	 Natura e sensibilità ambientale in Lucrezio e in Ovidio, in Mastrorosa, 
I.G., Gavoille, É., Enjeux enviromentaux et souci de la nature, de la Rome an-
cienne à la Renaissance, ausonius, Bordeaux, pp. 217-230.

Sedley, D.
1991	 Is Aristotle’s Teleology anthropocentric?. Phronesis, 36, pp. 179-196.
1998	 Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom, Cambridge Univer-

sity Press, Cambridge.

Spinelli, E. (a cura di)
2000	 Sesto Empirico. Contro gli astrologi, Bibliopolis, Napoli.

Verde, F. 
2022	 La meteorologia epicurea, in Id. (a cura di), Epicuro. Epistola a Pitocle, 

in collaborazione con M. Tulli, D. De Santis, F. Masi, Academia Verlag, Baden-
Baden, pp. 27-107.

Warren, J. (a cura di)
2009	 The Cambridge Companion to Epicureanism, Cambridge University 

Press, Cambridge.




