ALCUNI ASPETTI DEL RAPPORTO
UOMO-NATURA AMBIENTE
NEL MONDO ANTICO

Luciana Repici

Abstract

This article examines how the relationship between humans, nature, and the envi-
ronment was conceptualized in ancient thought, with a particular focus on philosophical
perspectives on nature, environmental constraints, the role of human techniques, and the
status of plants and animals. Far from being purely anthropocentric, ancient philosophy
reveals a plurality of views that acknowledge the autonomy and intrinsic finality of all
living beings, even while upholding the privileged role of human reason. Through an anal-
ysis of thinkers such as Aristotle, Theophrastus, Seneca, Epicurus, and Lucretius, the study
highlights how ancient authors critically addressed the limits and possibilities of human
control over nature. These reflections anticipate contemporary environmental ethics by
emphasizing human responsibility, the cosmic order, and the ambivalent role of technolo-
gy as a fallible imitation of nature.

Keywords.: Ancient Philosophy; Nature; Environment; Anthropocentrism; Environmental
Ethics.

1. Introduzione

Lo studio delle piante nell’antichita ¢ prima di tutto un problema di fi-
losofia della natura. Gli antichi si muovono in una prospettiva in cui il rap-
porto degli uomini con le piante ¢ da inquadrare nel piu generale rapporto
con I’ambiente naturale in cui essi si trovano a vivere e in un quadro di
reciproche differenze poste dalla natura stessa, che tuttavia non costitui-
scono limiti di superiorita o inferiorita ma confini limitrofi di maggiore o
minore complessita. Le piante non meno degli animali sono anzi viste piu
che altro come compagni di strada nella natura esterna e non solo parti ano-
nime ma veri e propri emblemi di essa, se ¢ vero, com’¢ vero, che ‘pianta’,
in greco phyton, e ‘natura’, in greco physis, hanno una comune radice nel
verbo phyein, che significa crescere. Si potrebbe dire percio che una pianta

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 261-276 «
DOI: 10.7413/2036-9484096



262 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

¢ natura che cresce e sono natura tutte quelle cose che, come le piante,
hanno in sé il potere di crescita. Sarebbe quindi anacronistico applicare al
mondo antico i parametri interpretativi delle moderne tendenze dell’etica
ambientale o della botanica da laboratorio, in cui si guarda alle piante come
a possibili controparti morali dell’uomo, dotate di soggettivita propria, o
come a esseri con capacita cognitive e comportamenti intelligenti. Ma sa-
rebbe anche riduttivo relegare questa diversita e inattualita degli antichi ad
archeologia del sapere o erudizione, come sovente si fa, per di piu valutan-
dola come erronea o ingenua.

Come cerchero di mostrare senza eccessive pretese di esaustivita e origi-
nalita, I’interesse degli antichi per quello che chiamiamo ambiente ¢ parte
integrante dell’interesse per I’andamento degli eventi e delle produzioni
naturali, per le cause che li spiegano e per le conseguenze che possono ave-
re sul modo di vivere degli uomini e degli altri esseri, gli animali come le
piante, che quello stesso ambiente condividono. Né I’antropocentrismo ¢,
come oggi si sente spesso dire, la chiave di volta del pensiero antico nello
studio del rapporto degli uomini con gli altri viventi. In realta, non solo di
recente la centralita dell’animale umano ¢ discussa e revocata in dubbio;
gia nell’antichita il possesso di ragione nell’uomo non ¢ sempre visto come
garanzia della sua collocazione al centro dell’universo. Linee di tendenza
sono dunque identificabili nel livello di attenzione dedicato dagli antichi
al problema in questione; si tratta perd di contestualizzarle nei tempi e nei
modi in cui sono rilevabili.

2. Limiti di campo

Un aspetto da considerare ¢ la consapevolezza degli antichi che la na-
tura—ambiente oppone resistenza agli interventi degli uomini di modifi-
carlo. La nozione di ambiente — in greco periechon — indica cio abbraccia,
circonda o avvolge. Ma non si tratta solo di questo o quel ‘circondario’,
piu o meno vasto, situato a distanza ravvicinata; ¢’¢ invece il mondo inte-
ro la fuori ed ¢ in questo scenario cosmico, comprensivo di cielo e terra,
che devono essere inseriti i rapporti degli uomini con la natura esterna e
gli enti che la popolano. Cio significa che ci sono spazi di realta naturali
nei quali gli uvomini non hanno alcun potere d’intervento, ma che posso-
no condizionare la loro vita e non solo. Nella realta celeste il corso degli
astri non puo essere modificato, ma sulle loro congiunzioni e disposizioni
si basavano sia i cultori della cosiddetta astrologia oroscopica, criticata e
respinta come pseudo-tecnica dallo scettico Sesto Empirico nel suo Con-



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 263

tro gli astrologi, per fare previsioni sul futuro corso della vita dei singoli
in base alla data di nascita; sia studiosi di astronomia come Eudosso e
Ipparco per fare previsioni affidabili e utili, come quelle di agricoltori
e piloti di navi, su eventi meteorologici importanti quali siccita, diluvi,
pestilenze e terremoti!. Ma neppure sui fenomeni meteorologici dislocati
nella fascia tra cielo e terra — cio¢ tuoni, fulmini, venti, piogge, grandine,
neve e cosi via — gli uomini hanno potere d’intervento. Ed ¢ evidente in
questo caso, come gia nel precedente di siccita, diluvi ecc., che si tratta
di eventi che non incidono solo sulla vita degli uomini, ma allo stesso
modo anche degli animali, siano essi selvatici o domestici, e delle piante,
coltivate o non coltivate. Chi o che cosa allora governa queste realta e
questi fenomeni?

Nello stoicismo si riconosce che tutti i fenomeni considerati — quelli
dell’alto cielo, come comete e stelle cadenti, tanto quanto quelli tra cielo
e terra, come tuoni, fulmini, venti o piogge, e quelli sopra o sotto la terra,
come siccita, inondazioni o terremoti — accadono per cause necessarie (fa-
tali), indipendenti dalla volonta degli uomini, anche nel caso di eventi gravi
e potenzialmente distruttivi. La meteorologia in quanto scienza ¢ anche
annoverata tra le virtu del sapiente nel quadro delle conoscenze di scienza
della natura (physiologia)*. Ma la risposta alla domanda, che spiega tutti i
risvolti della questione, anche quelli sfavorevoli e pericolosi, rinvia a una
concezione cosmologica in cui il mondo intero, tutte le cose in esso con-
tenute e tutti i processi che avvengono al suo interno sono opera di un dio
provvidente che, nella sua onniscienza e onnipotenza, ogni cosa ha pre-
disposto secondo un piano e un ordine razionale®. Il mondo che ne risulta
¢ un’opera d’arte della natura artefice*, mirabilmente composta nel cielo
e anche sulla terra, dove 1’ambiente offre allo sguardo un meraviglioso
spettacolo di bellezza e perfezione nella varieta di specie animali e vegetali
che abbraccia’.

1 Sext. Emp. Math. V 1-3, dove sono distinti tre tipi di astrologia: matematica e
geometrica, astronomica e oroscopica. Sulla strategia confutatoria dello scritto
cfr. Spinelli 2000, 20-49. Sul caso dal punto di vista divinatorio, Repici 2022, pp.
332-339.

2 Cfr. SVF 11 fr. 646-707, sui singoli fenomeni; III fr. 301, sulla meteorologia come
scienza nel sapiente.

3 Su questi diversi temi, SVF II fr. 1106-1126, 1I fr. 1168-1186. In Cic. Nat. deor.
I 164 ¢ riferito che per gli Stoici gli dei si occupano dell’intero genere umano e
dei singoli, non pero delle questioni insignificanti/minori relative ai singoli. Cfr.
anche Cic. Nat. deor. 111 86 = SVF 11 fr. 1179.

4 SVFII fr. 1132-1140.

5  Cfr. Cic. Nat. deor. 11 98-132.



264 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Una tale opera pero sarebbe stata compiuta invano se nessuno fosse stato in
grado di comprenderne il senso e valorizzarla, come solo un essere dotato di
ragione, I’uomo appunto, potrebbe fare®. Nasce di qui I’antropocentrismo degli
Stoici, che tuttavia non fa dell’uomo il signore del mondo, come si vedra piu
avanti, né lo deresponsabilizza rispetto a quella che oggi si chiamerebbe sen-
sibilita ambientale. Il possesso di ragione € certo un unicum che pone I’uomo
in una posizione privilegiata e lo autorizza a servirsi per i suoi bisogni di tutto
cid che nel mondo ¢ apprestato allo scopo, compresi animali e piante. E anche
vero pero che ad animali e piante 1'uvomo dedica una cura tale da permettere
loro di sopravvivere, preservandoli cosi dall’estinzione’. E se ¢ vero, inoltre,
che I"'uomo non puo alterare per il meglio una realta ambientale gia perfetta
di per sé, potrebbe invece alterarla nel senso del peggio, deteriorandola, per
esempio abusando delle risorse. Se cid accadesse, come Seneca tra gli Stoici
romani non avrebbe mancato di notare, I"'uomo porterebbe la sua responsabi-
lita, disconoscendo 1’operato della divinita e operando contro ragione e virtu?®.

Nell’epicureismo al contrario si escludeva che i fenomeni considerati fos-
sero effetti della liturgia di un dio celebrante che li disponga o li abbia disposti
in quel certo modo. Era infatti impossibile pensare le nature divine come beate
e indistruttibili e tuttavia attribuire loro occupazioni, ire o benevolenze in con-
trasto con la loro imperturbabilita. E, per sottolineare I’indipendenza causale
di questi fenomeni dall’unica causa divina, Epicuro mostrava che in realta essi
potevano essere spiegati con molte cause, tante quante la natura e 1’evidenza
osservativa sono in grado di fornirne, senza ricorrere ai miti o a forme di sapere
che privilegiano una sola spiegazione e incrementano cosi il turbamento dell’a-
nima invece di risolverlo’. Dall’uomo, d’altra parte, non dipendono le cose che
in natura hanno cause necessarie o accadono per caso, ma solo le cose che sono
in suo potere fare o non fare, cio¢ azioni e comportamenti liberamente scelti'®,
la cui incidenza riguarda pero solo il modo di vivere e la felicita. Come spiega
Lucrezio, tutto cio che di necessario o di fortuito accade nella natura-ambiente
accade sotto il governo della natura stessa (natura gubernans), che procede
in ragione del casuale intrecciarsi di atomi in movimento nel vuoto (fortuna
gubernans), ma con capacita escogitative degne delle invenzioni di Dedalo
(natura daedala rerum). Ma nel mondo — lamentava Lucrezio — ci sono anche
luoghi inesplorati e inospitali dove I’'uomo non ¢ ancora arrivato: territori inte-
ramente percorsi da montagne scoscese, selve abitate da animali feroci, plaghe

Ivi, I 133.
Ivi, 1T 130.
Per studi su questi diversi aspetti del pensiero stoico, cfr. Inwood (a cura di) 2003.
Epic. Hdt. 76-82; Pyth. 84-87, su cui cfr. Verde 2022, pp. 27-107.
0  Epic. Moen. 133 e cft. fr. 376 Usener.

— O 003



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 265

desertiche e zone torride o gelate, dove solo gli sforzi umani riescono a far
crescere un minimo di vegetazione, spesso annientata da calore eccessivo o da
venti e tempeste improvvise'!.

3. Strategie tecniche di controllo

In che misura le tecniche umane consentono di esercitare un certo do-
minio sulla natura? Anche su questo secondo aspetto da considerare le po-
sizioni degli antichi sono differenti e mostrano che la fiducia in questo
tipico prodotto dell’ingegno umano non ¢ illimitata. Uno dei modi in cui
questa fiducia si manifesta ¢ I’attribuzione al sapere dell’'uomo della ca-
pacita di prevedere gli eventi naturali prima che si verifichino. Il caso ben
noto di Talete, che fondandosi su osservazioni astronomiche era stato in
grado di prevedere che vi sarebbe stato un abbondante raccolto di olive
e si era percio accaparrato tutti i frantoi disponibili, € istruttivo'?. Siamo
evidentemente di fronte alla predizione di un esperto, studioso della na-
tura, senza rapporto con I’arte divinatoria degli indovini di professione, i
quali si dicevano ispirati direttamente dalla divinita', e piu vicina invece
al carattere prognostico delle previsioni mediche in testi di autori ippocra-
tici come Arie, acque, luoghi e Prognostico. Qui, infatti, il decorso futuro
della malattia ¢ formulato sulla base di conoscenze preliminari ricavate da
osservazioni relative all’andamento delle stagioni, quindi da competenze
di astronomia applicata alle variazioni stagionali e al clima, nonché da in-
formazioni relative al regime alimentare, quindi da competenze in fatto di
natura dei terreni e coltivazione'.

11 Per tutto cio cfr. Lucr. DRN'V 77,V 107, V 234, V 195-217. Per studi generali
su Epicuro e I’epicureismo, rinvio a Bénatouil ef al. (a cura di) 2003; Warren (a
cura di) 2009; Morel 2009, in part. pp.62-70; Verde 2013, in part. pp. 129-136,
146-157. Su Lucrezio cfr. Sedley 1998; Beretta 2015.

12 Diog. Laert. I 26 = Talete 11A1 Diels-Kranz. Un caso analogo ¢ costituito dalla
previsione di piogge dannose per il raccolto, attribuita a Democrito in Plinio il
Vecchio NH XVIII 273 = Democrito 68A17 Diels-Kranz. Sul tema, cfr. anche
Repici 2003, pp. 34-38.

13 Questa differenza, attestata in Cic. Div. I 13-16; 1 111-112; 1 131; II 13-16; 11 30-
32; 1147, ¢ decisiva per comprendere la differenza che nello stoicismo intercorre
tra predizioni fornite dalla “ragione umana” e basate sulla “natura” e predizioni
fornite dai veri indovini, cioe da coloro che sanno interpretare i segni della divi-
nazione inviati dalla divinita perché da essa ispirati. Sulla questione, Repici 2022,
pp. 248-255.

14 Cfr. [Hipp.] 4ér. 2 Joly; Progn. 1 e cfr. 23 Jouanna, e sul tema Lloyd 1982, in part.
pp. 100-115, e 1987, in part. pp. 91-102. Per una riflessione recente sull’interazio-



266 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Seppure in modo diverso, anche la magia potrebbe essere vista come
un tentativo di dominare la natura, non pero nel senso di precorrere il ve-
rificarsi degli eventi, specie se svantaggiosi, bensi nel senso di alterarne il
corso e manipolarli®. Le leggende fiorite intorno a Empedocle sciamano,
mago e guaritore raccontano delle sue straordinarie capacita di fermare
mali, pestilenze e carestie, stornare la vecchiaia con speciali medicamenti,
far scaturire siccita e da piogge e pioggia da siccita, modificare il corso
dei venti e far soffiare venti benefici'®. Ma forse, pit che compiere pro-
digi, Empedocle intendeva farsi portatore per gli uomini di un messaggio
salvifico di verita, nella persuasione che la scoperta della vera natura delle
cose gli avesse conferito poteri sovrumani. Oppure voleva mostrare che
la conoscenza nel profondo delle quattro ‘radici’ di tutte le cose forniva la
possibilita di manipolarle e ricavarne vantaggi. A suo avviso, in ogni caso,
le tecniche, pur non dovendo far fronte a una natura-ambiente ostile agli
uomini, data la sostanziale omogeneita della loro costituzione con i prin-
cipi di tutte le cose, non erano di per sé capaci di alleviare I’infelicita in
cui gli uvomini versavano per il fatto di vivere in un’attuale epica cosmica
governata da Neikos e caratterizzata da guerre, lutti e uccisioni, senza ne-
anche disporre piu di risorse abbondanti'’.

L’esaltazione del potere delle tecniche non puo, evidentemente, esser
data per scontata, ma la loro utilita ¢ riconosciuta come insostituibile
quando si tratta di sanare situazioni di bisogno in cui gli uomini vengono
a trovarsi in circostanze in cui la natura-ambiente risulta incurante delle
loro necessita e della loro esistenza o direttamente ostile, svantaggiosa o
anche pericolosa. Pit che mai in queste circostanze le tecniche e i loro
prodotti ci appaiono, come diceva Aristotele, strumenti di cui ci serviamo
“come se ogni cosa esistesse per causa nostra” (Phys. 11 2, 194 a34-36).
Cosi, per Anassagora proprio il “saper fare” e I’uso della manualita, quin-
di le tecniche, colmavano negli uomini lo svantaggio di essere esposti
ai pericoli costituiti dagli altri animali, riuscendo cosi a controllarli e

ne nel mondo greco tra “natura” e “cultura”, tra 1’'uomo e il suo ambiente, a fronte
delle moderne concezioni della genetica, cfr. Calame 2019.

15 In Guidorizzi 2015, 10, la magia ¢ presentata come una “visione obliqua e per-
turbante del mondo” e come una “possibile risposta al tentativo di indirizzare la
realta, affidandone la guida all’uomo”.

16  Su queste notizie cfr. Diog. Laert. VIII 59-60 = Empedocle 31B1, B111, B156
Diels-Kranz.

17  Sul principio dell’omogeneita di tutte le cose in base alla comune costituzione
naturale, cfr. Theophr, Sens. 10-11 = Empedocle 31B107 Diels-Kranz. Sul tema
dell’insufficienza delle tecniche per la felicita, cfr. Empedocle 31B77-78, B124,
B128, B 130, B 145 Diels-Kranz.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 267

impiegarli in operazioni finalizzate alla propria sopravvivenza'®. Per De-
mocrito invece, per il quale le tecniche non erano un dono divino, le dure
condizioni di vita nella natura esterna creavano negli uomini necessita
e bisogni. Ma era poi la natura stessa a indicare loro come provvedere:
imparando cio¢ dagli altri animali per imitazione, almeno nelle tecniche
“piu importanti”, come dal ragno la tessitura. Cio almeno in questo mon-
do qui; per Democrito, infatti, essendo illimitato il numero delle forme
atomiche, poteva darsi che si generassero mondi di infinite forme, quindi
anche mondi privi di viventi animali, di piante e di ogni tipo di umidita,
cio¢ mondi in cui non c’¢ vita né generazione'. Riprendendo il tema,
Lucrezio aggiungeva che, per effetto della natura creatrix, gli uomini
avevano imparato anche dalle piante 1’“esempio” e 1’“origine” di opera-
zioni tecniche quali la semina e I’innesto, vedendo che sui rami nasceva-
no nuovi virgulti e che le bacche e i frutti caduti dagli alberi nel terreno a
tempo debito germogliavano®.

N¢ era certo minore il valore da riconoscere alle tecniche in caso di
eventi estremi o catastrofici. Come Platone racconta nel Politico®', nel cor-
so della loro storia gli uomini si erano imbattuti nel passaggio, non certo
indolore, da un’eta dell’oro di felice abbondanza di risorse (la mitica eta
di Crono) all’eta del lavoro e del disincanto (la mitica eta di Zeus), quando
avevano dovuto aiutarsi con le loro sole forze e la fatica. Sugli uomini poi
si abbattevano periodicamente anche eventi catastrofici quali un diluvio,
come ancora Platone racconta nelle Leggi* e ancora Aristotele ricorda nei
Meteorologici (1 14, 352a28-b3), seppure localizzando 1’evento geografi-
camente e annoverandolo nell’ambito di quei mutamenti di lungo o lun-
ghissimo periodo che, a intervalli ciclici, interessano la morfologia della
crosta terrestre e il clima. Ma questo ¢ un altro aspetto del potere della
natura, contro il quale gli uomini non erano in grado di opporsi. Sarebbe
stato anche vano farlo, perché come diceva Seneca, gli eventi capaci di
distruggere il mondo intero e 1’'umanita sono eventi ineluttabili, ma fanno

18 Cfr. Anassagora 59B21b Diels-Kranz. Come attesta Aristotele, Part. an. IV 10,
687a7, Anassagora diceva percio che I'uomo, proprio perché ha le mani, ¢ il piu
intelligente degli animali.

19  Su quest’ultimo punto cfr. Hipp. Ref. I 13, 3 = Democrito 68A40 Diel-Kranz e gia
Epic. Hdt. 74. Sul punto precedente, cfr. Democrito 68B154 Diels-Kranz. Sulla
questione cfr. Cambiano 1991, pp. 47-49.

20  Lucr. DRN V 1361-1366. Su Lucrezio ¢ 1’antropologia epicurea Morel 2009,
pp- 75-78.

21  Cfr. Plat. Pol. 271d1-274el e sul tema Cambiano 1991, pp. 209-215.

22 Plat. Leg. Il 677a-679d e cfr. Tim. 22d, 23a-c.



268 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

parte della strategia del dio “mente dell’universo” rivolta al fine buono che
gli uomini possano nella nuova vita accedere a una rigenerazione morale®.

4. Un potere incondizionato

Gli uomini, tuttavia, non rinunciavano a cercare di piegare la natura
alle loro insane passioni, ricorrendo a tecniche come quelle minerarie ed
estrattive. Non era in discussione 1’utilita dei metalli per la costruzione
di strumenti adatti a coltivare la terra o tagliare boschi, che gia Platone
(Leg. 111 678d1-e3) collegava alla necessita degli uomini di svolgere
attivita di sopravvivenza soprattutto dopo eventi catastrofici, magari a
discapito della natura violata dallo scavo. Né si dubitava, come rileva-
vano gli Stoici®, che I’impiego dei metalli per costruire oggetti d’uso
o anche ornamenti fosse una prova della bonta del dono delle mani che
gli dei avevano fatto agli uomini. Quel che faceva problema era, come
sottolineava Lucrezio, che 1’impiego dei metalli via via scoperti dagli
uomini nel corso della loro storia era un chiaro esempio dell’inversione
dei valori che, a fasi alterne, caratterizza la vita umana. L’utilizzazione
e la valorizzazione delle scoperte si erano succedute e, dall’iniziale pre-
ferenza accordata al ferro sotto la spinta del bisogno, gli uomini erano
poi passati al rame, mentre ora era 1’oro ad essere preferito al rame e
piu ricercato®.

In Seneca stesso, come in Lucrezio, ’utilizzazione e valorizzazione dei
metalli aveva prodotto una progressiva distorsione dei valori morali, che
aveva finito per rendere gli uomini schiavi delle loro passioni. Scesi nelle
viscere della terra per scavare il ferro in funzione delle loro necessita, gli
uomini avevano poi cominciato a estrarre oro e argento ¢ in loro avidita e
lussuria si erano allora accresciute a dismisura. In tal modo essi si mostra-
vano incapaci di fare buon uso delle risorse che la natura poteva offrire.
La divinita per Seneca, che per questo si discostava dagli antichi maestri
stoici, non aveva conformato il mondo perché solo I’uomo potesse trarne
beneficio. Ma in natura doni come 1’acqua erano dispensati gratuitamente
e gli uomini se ne sarebbero avvantaggiati, se solo avessero saputo usarli
virtuosamente e saggiamente invece che in modo dissennato e per celebra-

23 Sen. Nat. quaest. 111 27, 1; 28, 4; 30, 1; 30, 8. Sulla distruzione del mondo nello
stoicismo, Mansfeld 1989, pp. 129-188.

24 Lanotizia ¢ riportata in Cic, Nat. deor. 11 150-152.

25 Lucr. DRN 'V 821-836, 1007-1010, 1241-1296, 1379-1435. Sul problema, rinvio
anche a Repici 2003, pp. 68-70 e Repici 2023.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 269

re 1 propri vizi*. Non era da meno Plinio il Vecchio che, come Lucrezio e
Seneca, lamentava negli uomini perversioni e distorsioni nel reperimento
e nell’uso delle risorse che la natura metteva a loro disposizione, a comin-
ciare dai medicamenti, facili e accessibili a tutti, che la madre prodiga di
tutte le cose offriva gratuitamente. Ma lusso e avidita, fomentati dalle arti-
ficiosita e dai guasti delle tecniche, spingevano gli uomini a violazioni dei
suoi doni, ivi comprese le estrazioni dei metalli dalle sue viscere. Per Plinio
invece la natura poteva essere solo ammirata, rispettata e apprezzata, oltre
che per il suo tendere in assoluto a soddisfare I’utilita degli uomini, per la
prodigalita delle risorse offerte e anche per le sue meravigliose bellezze,
che nessuna raffigurazione pittorica ¢ in grado di riprodurre nella loro vi-
vezza e vivacita di colori®’.

Altra cosa era la lavorazione della terra tramite la tecnica agricola per
fini alimentativi e di sopravvivenza. Nell’agricoltura Aristotele (Pol. 1 8)
ravvisava una forma di vita tipicamente stanziale, piu adatta quindi a una
residenza stabile come quella della vita cittadina. Essa pero non esclude-
va la convergenza con altre forme di vita come la caccia, perché 1’'uomo
nasce come animale onnivoro, nel senso presumibile di poter usufruire di
un ventaglio di alimenti piu esteso di quello degli animali solo erbivori o
carnivori. Proprio per questo la “natura che non fa nulla invano” lo legit-
timava nel cibarsi anche di carne, oltre che dei prodotti dell’agricoltura,
subordinando animali e piante alla sua necessita di nutrirsi di alimenti va-
riati, quindi alla sua utilita e alla sua sopravvivenza. Sembrerebbe quindi
che Aristotele non favorisse neppure, come invece sembrava fare Platone,
una dieta esclusivamente vegetariana. Non per questo pero gli si puo attri-
buire un finalismo antropocentrico alla maniera stoica, come invece ¢ stato
sostenuto?®, secondo il quale 1’'uomo sarebbe il fine per il quale e in vista
del quale esistono animali e piante, in contrasto tra 1’altro con il principio
di autonomia e auto-finalizzazione delle specie viventi che sta alla base dei
suoi studi di biologia. Si dovrebbe invece ricordare che nella sua teleolo-
gia i fini della natura richiedono per realizzarsi la presenza di condizioni
concomitanti alla loro realizzazione. Si puo quindi pensare che, a suo av-
viso, animali e piante come specie viventi fossero fini a se stessi, ma che
la loro esistenza fosse la necessaria condizione concomitante in funzione
dell’alimentazione di alcune di esse ad opera di altre, quindi delle piante

26 Sen. Nat. quaest. 1 17, 6; 111 15, 3; V 15, 1-4; V 18, 15. Sulla negazione dell’an-
tropocentrismo cft. ivi,VII 30, 3 e sul problema Gavoille 2023.

27  Per testi di riferimento e interpretazione rinvio a Repici 2003, pp. 61-62 e Repici
2015, pp. 135-152.

28  Cosi Sedley 1991, ma cfr. Repici 2020%a, pp. 164-173.



270 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

in funzione dell’alimentazione degli animali e di piante e animali in vista
dell’alimentazione degli uomini. L’alimentazione umana non sarebbe per-
tanto il fine proprio dell’esistenza di animali e piante, ma la loro esistenza
sarebbe la condizione alla quale gli uomini possono alimentarsi e senza la
quale non potrebbero sopravvivere®.

Da questo punto di vista, I’aiuto di tecniche come agricoltura o alleva-
mento ¢ quindi decisivo, ma non sempre e necessariamente ¢ garantito che
I’attivita vada a buon fine. Le tecniche, in quanto imitazioni della natura,
per Aristotele hanno con essa un rapporto di analogia e complementarita’’.
Tanto quanto le generazioni naturali, le produzioni tecniche richiedono una
materia su cui operare ed entrambe nei rispettivi processi mirano a un fine:
la realizzazione di un prodotto che sia il migliore possibile, compatibil-
mente con I’acquisizione da parte della materia della sua forma propria e
completa. Ma entrambe, la natura e la tecnica, sono attivita fallibili, nono-
stante 1’andamento teleologico del loro modo di procedere. Come, infatti,
le generazioni naturali possono accidentalmente non realizzarsi in modo
completo o non realizzarsi affatto, cosi le tecniche non sempre riescono
nell’intento di soddisfare interamente 1’utilita umana, allo stesso modo in
cui la natura si produce in processi ed eventi svantaggiosi per 'uomo. Tan-
to piu che Aristotele, diversamente da Platone, non vedeva nell’operare
della natura il dispiegarsi a livello sensibile dell’opera intelligente di un
demiurgo divino. I fini nella natura di Aristotele coesistono con la neces-
sita e 1 condizionamenti della materia e si realizzano quando si diano le
condizioni perché si realizzino, non sempre e necessariamente. Analoga-
mente, le tecniche possono andare incontro a insuccessi non solo per 1’uso
scorretto o non adeguato delle procedure, ma anche per ’accidentale inter-
ferire di eventi naturali, come quando — nell’esempio aristotelico (Phys. 11
8, 198b16-23) — cade giu acqua dal cielo che fa marcire il grano sull’aia,
anche se non per questo fine era piovuto.

Come pero sulla scorta di Aristotele mostrava Teofrasto nei suoi scritti
botanici, I'utilita delle piante in funzione dell’alimentazione umana ¢ solo
uno dei fini che caratterizza la vita delle piante; I’altra consisteva, non di-
versamente che in animali e uomini, nella generazione di esseri simili a sé
in vista della prosecuzione della specie. A questa duplice finalita, per sé e
per 'uomo, Teofrasto vedeva corrispondere due diversi modi di nascere e
crescere delle piante, a seconda che fosse una crescita assistita dalla tecnica
agricola, oppure ‘naturale’ o ‘spontanea’, in quanto appunto non assistita.

29  Sucio cfr. anche Repici 2003, pp. 52-53.
30 Testi chiave sul tema sono Aristot. Phys. Il e Part. an. 1 1.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 271

In un certo senso anche la crescita assistita poteva dirsi naturale, almeno
nel senso che anche con I’aiuto delle procedure tecniche la pianta poteva
raggiungere la sua perfezione, ossia completa maturazione e fruttificazio-
ne. Per questo, ponendosi per cosi dire dalla parte delle piante, Teofrasto
dedicava largo spazio della sua trattazione a dettare all’agricoltura le regole
di una corretta applicazione delle procedure necessarie e opportune a rag-
giungere lo scopo. La tecnica pero poteva anche operare in modo da intro-
durre modificazioni strutturali nella natura della pianta, con risultati magari
stupefacenti ma in certa misura innaturali o contro natura. Per Teofrasto
perd come per Aristotele la natura restava il modello che la tecnica poteva
solo imitare, anche nella realizzazione di effetti apparentemente stupefa-
centi: cio che la tecnica realizzava per escogitazione, la natura realizzava
da sé, con le sue sole forze, in un quadro tutto interno di mutamenti e modi-
ficazioni per il meglio o per il peggio, tenendo conto anche delle influenze
incontrastabili dei fattori ambientali®'.

5. Nella casa comune del mondo

Anche nella vita degli uomini i fattori ambientali avevano il loro peso. 11
gia ricordato scritto medico ippocratico Arie acque luoghi & un documento
rilevante in chiave di determinismo ambientale nel mondo antico, cioé di
una corrente di pensiero che dall’ambiente fa derivare le condizioni di sa-
lute e malattia di individui e popoli, ma anche delle loro caratteristiche psi-
chiche e delle loro organizzazioni sociopolitiche, collegate alla morfologia
del territorio di residenza come in una sorta di fisiognomica ambientale®.
In Platone (7im. 24b7-d3) alle condizioni del luogo di nascita era associato
il possesso di doti intellettive, oltre che di salute e malattia nel corpo. Cosi,
il clima temperato dell’Attica era considerato il piu adatto allo sviluppo
dell’intelligenza e della saggezza, nonché un segno della benevolenza di-
vina verso gli abitanti della regione di Atene, disatteso ormai dall’Atene
contemporanea. Ma altrove (Resp. VIII 544d6-¢1) alla situazione climatica
Platone innestava anche distinzioni etnografiche, individuando un collega-
mento tra natura dei luoghi, natura degli uomini e regimi politici. Anche
Aristotele accoglieva I’esistenza di un collegamento tra nature dei luoghi,
nature degli uomini e regimi politici (Pol. VII 7, 1327b 23-33). Ricono-

31  Per testi di riferimento e interpretazione rinvio a Repici 2003, in part. 53-55, Re-
pici 2020%a, 288-301 e Repici 20205, in part. 80-93.
32 [Hipp.] Aér. 12-24 Joly.



272 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

sceva pero anche che i fattori ambientali hanno effetti necessitanti sugli
altri animali e sulle piante, oltre che sugli uomini. Ma del determinismo
ambientale Aristotele riesce a evitare una versione troppo rigida e anche
una versione in chiave teologica come quella stoica. Negli Stoici, infatti, il
potere delle situazioni geografiche e climatiche di condizionare costituzio-
ni fisiche e caratteri degli uomini, cosi come il potere degli astri nel deter-
minare il destino degli uomini, era visto come espressione della strategia di
una mente divina, che dotava di senso e di scopo una necessita ambientale
costrittiva®. Per Aristotele invece le necessita dell’ambiente erano bilan-
ciate dalle proprieta delle nature individuali — piante, animali e uomini allo
stesso titolo — e dell’azione di contrasto o di collaborazione con 1’esterno
che le diverse nature erano in grado di svolgere. Cosi la lunghezza e la
brevita della vita non sono uguali per tutti e le piante, la cui costituzione &
piuresistente e densa, quindi, meno facile a corrompersi ed essere attaccata
da caldo e freddo esterni, sono percio i viventi pit longevi in assoluto®*.

Senza questo contro-bilanciamento, la vita per le piante sarebbe molto
piu difficile, come anche Teofrasto notava quando esaminava gli effetti di
arie acque e luoghi sulla loro esistenza®. Data infatti I’evidente assenza in
esse di movimento di luogo, tipico invece di animali e uomini, sfuggire a
eventuali condizioni avverse, cercando riparo, ¢ praticamente impossibile.
Per Teofrasto anzi neppure il fatto di vivere in un luogo ‘proprio’, ‘affine’
e ‘familiare’ (oikeios) alla loro natura, era per le piante una garanzia di
salvaguardia, visto I’andamento sovente imprevedibile ¢ non dominabile
dei fattori ambientali. L’uso terminologico ha fatto pensare che Teofrasto
potrebbe essere considerato il padre della moderna ecologia, vista la pa-
rentela linguistica tra oikeios, proprio o affine, e oikos, casa, da cui il nome
stesso della moderna ecologia®®. Ma anche senza commettere anacronismi
e parlare a sproposito di ‘coscienza ecologica’, si puo osservare che Teofra-
sto, come studioso di botanica, non era inconsapevole di che cosa potesse
significare per la vita delle piante un ambiente naturale confacente, non
ostile 0 nemico o inappropriato.

33 Su queste dottrine cft. Cic. De fato 7-8 e Div.1116-117; 127; 130; 11 13-16; 47.

34 Aristot. Long. 6, su cui cfr. Repici 2017, in part. 119-120. Nello scritto la tratta-
zione della questione ¢ inserita nella cornice delle condizioni che definiscono la
corruttibilita delle cose e degli stessi viventi. Su cio rinvio a Repici 2007.

35  Alla trattazione di questo tipo di cause ¢ dedicato I’intero secondo libro del trat-
tato De causis plantarum. Per un’analisi piu particolareggiata della questione,
nel quadro della posizione di Teofrasto e della scuola di Aristotele sul tema della
causalita, cfr. Repici 2014.

36 Cosi Hughes 1988, ma cfr. Repici 2020%a, 301-308.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 273

Al livello della composizione materiale, quindi, le differenze tra piante,
animali e vomini rientrano tra quelle secondo il piu e il meno. A livel-
lo psichico Aristotele rileva invece differenze di complessita. Mediando
tra un rapporto di totale similarita, sostenuto da filosofi come Empedocle,
Democrito e Anassagora, ¢ di totale dissimilarita nella distribuzione delle
funzioni psichiche tra tutti i viventi, Aristotele individua rapporti intreccia-
ti. Nella funzione nutritiva ¢ ravvisata la linea di continuita naturale che
unisce tra loro tutti i viventi; quindi, gli animali sono distinti dalle piante
per il possesso di sensazione e dagli uomini per il possesso di ragione, ¢
infine gli uvomini sono distinti dalle piante per il possesso di sensazione e
ragione e dagli animali per il solo possesso di ragione®’.

Ovviamente, funzioni psichiche pit complesse richiedono organi so-
matici piu specializzati, almeno quelle che si espletano attraverso organi
corporei e da questo punto di vista, come all’evidenza dell’analisi (Repi-
ci 1985) Teofrasto mostrava ragionando sulla scia di Aristotele in termini
analogici, le piante appaiono organismi molto meno specializzati rispetto
ad animali ¢ uomini. Ma, come si puo vedere (Repici 2020%a, 44-47), il
principio che dall’interno le muove (I’anima ‘nutritiva’ in Aristotele) le fa
crescere e riprodursi ugualmente in assenza di sensazione ¢ di movimento
nel luogo. Teofrasto per la verita, basandosi sull’osservazione e non su
esperimenti da laboratorio, rilevava che nelle piante ¢’¢ una certa forma di
‘sensitivita’ e di movimento. Non spiegava pero che i casi di piante che,
quasi avvertendo cattivi odori di piante vicine, si ritraggono in una sorta
di moto di repulsione, siano casi tali da implicare, al pari che in animali
e uomini, la facolta di percepire in atto oggetti esterni nelle loro proprieta
formali attraverso speciali sensori, né che a cio corrisponda un corteggio di
sensazioni ed emozioni che in animali e uomini accompagnano le singole
percezioni. Si poteva anche riconoscere che, fermo restando il loro radica-
mento nel terreno, le piante non fossero totalmente immobili; all’evidenza,
infatti, si vedeva che alcune delle loro parti erano interessate da un movi-
mento, per esempio i fiori a seguito dei moti del sole. Ma si trattava di mo-
vimenti indotti, quindi irriflessi ¢ meccanici, non certo guidati da un prin-
cipio di volontarieta o autodeterminazione come nel caso degli uomini®®.

37 Per testi di riferimento e interpretazioni rinvio a Repici 2020%a, pp. 13-63, su
Aristotele in particolare, e a Repici 2011 sulla sua concezione a confronto con
le concezioni precedenti e successive. Cfr. anche Repici 2010. In Platone la di-
scontinuita ¢ legata al possesso di ragione, mentre alle piante ¢ riservata una sfera
desiderativa, simile a quella degli animali, per cibi e bevande. Su cio, cfr. Repici
2020%a, pp. 199-241.

38  Per tutto cio cfr. Theophr. Caus. plant. 11 19, 1-6.



274 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Su queste basi, in ambito moderno si imputa spesso ad Aristotele in par-
ticolare, come anche agli Stoici, un approccio specista e antianimalista per
aver negato agli animali I’intelligenza® e un approccio errato ¢ pregiudi-
ziale nei confronti delle piante per aver negato loro sensazione e intelligen-
za o, come gli Stoici, per averle considerate solo ‘natura senz’anima’*. Cio
ovviamente in nome di un malinteso antropocentrismo fondato sul sovra-
dimensionamento del potere della ragione. Occorrerebbe forse non dimen-
ticare che una delle maggiori intuizioni di Aristotele filosofo della natura
¢ che la natura procede per gradi continui, senza salti, dal livello dell’i-
nanimato a quello dell’animato e, all’interno di questo, dalle piante, agli
animali e agli uomini*'. Nello stoicismo poi le piante sono considerate ‘ina-
nimate’ in quanto prive di un principio interno di movimento e incapaci di
rappresentazioni, ma sono pur sempre ottimamente amministrate e guidate
da una natura intelligente e da una mente divina. E se ¢ vero, com’¢ vero,
che per gli Stoici il possesso di ragione dischiude agli uomini la parentela
con la divinita, elevandolo al di sopra di qualunque tipo di affinita con gli
altri esseri viventi, ¢ anche vero che nel mondo, ossia in quella realta co-
smica che lo stoico Crisippo chiamava “citta degli dei e degli uomini™*, i
governanti e padroni sono gli dei, non gli uomini.

References

Bénatouil ef al. = Bénatouil, T., Laurand, V., Macé, A. (a cura di)
2003 L’Epicurisme antique. Cahiers Philosophiques de Strasbourg, 15.

Beretta, M.
2015 La rivoluzione culturale di Lucrezio. Filosofia e scienza nell’antica
Roma, Carocci, Roma.

Calame, C.
2019 Prometeo genetista? Per il superamento dell opposizione natura/cultura,
una prospettiva antropopoietica ed ecopoietica, in Capocci, M., Cilione, M.,

39  Testi aristotelici e stoici a confronto con testi di autori antichi su posizioni antite-
tiche sono raccolti in Li Causi, Pomelli (a cura di) 2015.

40 I riferimenti sono reperibili in SVF 11 708-713 e cftr. 111 372.

41  Hist. an. VIII 1 e cfr. Part. an. IV 5, 681a12-15 sul caso delle ascidie che diffe-
riscono poco dalle piante e sono piu prossime agli animali delle spugne. Sull’e-
sistenza di specie “a meta” (epamphoterizei) tra piante e animali — i cosiddetti
zoofiti — cft. ivi, 681 a36-b2.

42 Sul punto, cfr. SVF 11 1127-1131.



L. Repici - Alcuni aspetti del rapporto uomo-natura ambiente nel mondo antico 275

Giorgianni, F. (a cura di), / nomi del male e i segni delleredita. Pensare, nominare
e curare la malattia «genetica» dai Greci a noi, il Mulino, Bologna, pp. 21-41.

Cambiano, G.
1991 Platone e le tecniche, Laterza, Bari.

Gavoille, E.
2023 L’idée de nature chez Seneca, in Mastrorosa, 1.G., Gavoille, E. (a cura di),
Enjeux eniromentaux et souci de la nature, Ausonius, Bordeaux, pp. 231-253.

Guidorizzi, G.
2015 La trama segreta del mondo. La magia nell antichita, il Mulino, Bologna.

Hughes, J.D.

1988 Theophrastus as Ecologist, in Fortenbaugh, W.W., Sharples, R.W. (a cura
di), Theophrastean Studies on Natural Science, Physics, Metaphysics, Ethics,
Religion and Rhetoric, Transaction Books, New Brunswick—Oxford, pp. 67-75.

Inwood, B. (a cura di)
2003 The Cambridge Companion to the Stoics, Cambridge University Press,
Cambridge.

Li Causi, P., Pomelli, R. (a cura di)
2015 L’anima degli animali. Aristotele, Frammenti stoici, Plutarco, Porfirio,
Einaudi, Torino.

Lloyd, G.E.R.
1982  Magia, ragione, esperienza, trad. it., Boringhieri, Torino.
1987 Scienza, folclore, ideologia, trad. it., Boringhieri, Torino.

Mansfeld, J.
1989  Providence and the Destruction of the Universe, in 1d. Studies in Later
Greek Philosophy and Gnosticism, Variorum Reprints, London, pp. 129-188.

Morel, P.-M.
2009 Epicure. La nature et la raison, Vrin, Paris.

Repici, L.
1985 Il paradigma animale nella botanica di Teofrasto. Rivista di Filosofia, 76,
pp- 367-398.

2003 Natura e comunita umane nella riflessione antica, in Ambiente e pae-
saggio nella Magna Grecia, “Atti del quarantaduesimo Convegno di studi sulla
Magna Grecia”, 5-8 ottobre 2002, Istituto per la storia e 1’archeologia della
Magna Grecia, Taranto, 2003, pp. 33-89.



276 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

2007 Aristotele, I’anima e 1’incorruttibilita: note su De longitudine et brevitate
vitae 1-3. Antiquorum philosophia, 1, pp. 283-305.

2010  Le jardin des Parva naturalia: les plantes chez Aristote et aprés lui, in
Grellard, C., Morel, P.-M. (a cura di), Les Parva naturalia d’Aristote. Fortune
antique et médiévale, Publications de la Sorbonne, Paris, pp. 31-45.

2011 Piante, animali e uomini nel mondo antico: analogie, discontinuita, ge-
rarchie, in Cavarra, B., Rasini, V. (a cura di), Passaggi. Pianta, animale, uomo,
Mimesis, Milano-Udine, pp. 19-44.

2014 Causes in Theophrastus and the Peripatos, in Natali, C., Viano, C. (a
cura di). AITIA II. Avec ou sans Aristote. Le débat sur les causes a [’age helléni-
stique et imperial, Peeters, Louvain-La-Neuve, pp. 11-36.

2015 Nature silenziose. Le piante nel pensiero ellenistico e romano, il Mulino,
Bologna.

2017 (a cura di), Aristotele. La fiamma nel cuore. Lunghezza e brevita della
vita, Gioventu e vecchiaia, La respirazione, Vita e morte, Edizioni della Norma-
le, Pisa.

2020%a  Uomini capovolti. Le piante nel pensiero dei Greci, Edizioni della Nor-
male, Pisa (2.a ediz.; 1.a ediz. Laterza, Bari).

2020b  La botanica di Teofrasto e il mondo delle tecniche, in Ferrini, M.E., Gi-
glioni, G. (a cura di), PERI PHYTON. Trattati di botanica in Occidente e in
Oriente, EUM, Macerata, pp. 75-106.

2022 Predire il futuro. I filosofi antichi e la divinazione, Edizioni della Norma-
le, Pisa.

2023 Natura e sensibilita ambientale in Lucrezio e in Ovidio, in Mastrorosa,
L.G., Gavoille, E., Enjeux enviromentaux et souci de la nature, de la Rome an-
cienne a la Renaissance, ausonius, Bordeaux, pp. 217-230.

Sedley, D.

1991 Is Aristotle’s Teleology anthropocentric?. Phronesis, 36, pp. 179-196.

1998  Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge.

Spinelli, E. (a cura di)
2000 Sesto Empirico. Contro gli astrologi, Bibliopolis, Napoli.

Verde, F.

2022  La meteorologia epicurea, in 1d. (a cura di), Epicuro. Epistola a Pitocle,
in collaborazione con M. Tulli, D. De Santis, F. Masi, Academia Verlag, Baden-
Baden, pp. 27-107.

Warren, J. (a cura di)
2009 The Cambridge Companion to Epicureanism, Cambridge University
Press, Cambridge.





