DALLE CAPACITA ALLA VULNERABILITA:
UNA RICONSIDERAZIONE DELLO
“STATUTO MORALE” DELLE PIANTE

Chiara Pasqualin

Abstract

In the last few years the cognitive powers of plants have been the object of increasing
attention. It has been claimed that, due to their intelligence and capacities, plants should be
regarded as objects of moral consideration. Yet, this way of ethical reasoning not only falls
back into rationalism (i.e. the Western tendency to prioritise rationality and /ogos) but it is
also permeated by a retributive logic (i.e. the more power the more value). What if plants
were objects of moral consideration not by virtue of their power but instead by their power-
lessness? The aim of this paper is to suggest a transition, in plant philosophy and ethics, from
what we may call the “capacities paradigm” to the vulnerability approach. We will argue that
plants are vulnerable beings in the sense that they manifest a constitutive “thrownness”. By
reinterpreting Heidegger’s concept of Geworfenheit, the paper explores the many senses of
plants’ vulnerability and proposes a new understanding of this notion not simply in terms
of fragility, but first and foremost as an ontological strength that is the hidden ground and
condition of the possibility of the various powers of vegetal life.

Keywords: Plants; Ethics; Capacities; Vulnerability; Thrownness

1. La transizione dal paradigma delle capacita a quello della vulnerabilita

La storia del dibattito sullo statuto morale dell’animale ha visto alternarsi
dagli anni Settanta ad oggi molteplici posizioni ed approcci. In questo percorso
una svolta decisiva ¢ stata impressa dal pensiero femminista che ha proposto
una transizione dal razionalismo dell’approccio dei diritti e della giustizia, di-
feso dai teorici classici dell’etica animale', ad una diversa visione incentrata

1 Cfr. in part. P. Singer, Liberazione animale. Il manifesto di un movimento diffuso
in tutto il mondo, tr. it. di E. Ferreri, Il Saggiatore, Milano 2015; T. Regan, / diritti
animali, tr. it. di R. Rini, Garzanti, Milano 1990.

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 241-258 «
DOI: 10.7413/2036-9484095



242 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

sulla cura®. Quest’ultima prospettiva ha ispirato, in tempi piu recenti, il co-
siddetto “approccio della vulnerabilita” (vulnerability approach)’, il quale si
pone in antitesi rispetto all’*“approccio psicologico”, secondo cui un animale
sarebbe meritevole di considerazione morale in virtu delle sue capacita psico-
logiche*. Se nell’approccio psicologico I’animale ¢ ritenuto degno di rispetto
in quanto soggetto “capace-di”, nell’approccio della vulnerabilita ¢ piuttosto
I’im-potenza dell’animale — e soprattutto il suo non potersi sottrarre al dan-
no e allo sfruttamento per mano umana — a fondare un giusto trattamento nei
suoi confronti. In tale approccio, la vulnerabilita si presenta come condizione
sufficiente per la considerazione morale dell’animale’: quest’ultimo € ritenuto
meritevole di tutela in virtu della sua vulnerabilita, indipendentemente dal fatto
che esso possieda questa o quella — comprovata o comprovabile — capacita.
Piu generalmente, la ricerca degli ultimi anni ha visto una crescente ap-
plicazione della categoria di vulnerabilita, originariamente concepita per il
soggetto umano, nel contesto dell’etica animale®. L’affermarsi di questa ten-

2 Cfr. J. Donovan, Animal Rights and Feminist Theory, in “Signs”, 15, n. 2, 1990,
pp. 350-375; C.J. Adams, J. Donovan (a cura di), Beyond Animal Rights: A Fe-
minist Caring Ethic for the Treatment of Animals, Continuum, New York 1996; J.
Donovan, C.J. Adams, The Feminist Care Tradition in Animal Ethics, Columbia
University Press, New York 2007.

3 Si veda: A K. Martin, Verwundbarkeit, tr. ted. di L. Bortolotti, in A. Ferrari, K. Pe-
trus (a cura di), Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Transcript, Bielefeld 2015,
pp. 416-418; A.K. Martin, Animal Vulnerability and its Ethical Implications: An
Exploration, in “Journal of Applied Philosophy”, 38, n. 2, 2021, pp. 196-216.

4 Cfr. A. Blasimme et al., Two Approaches to Animal Ethics and the Case of Great
Apes, in K. Petrus, M. Wild (a cura di), Animal Minds & Animal Ethics. Connec-
ting Two Separate Fields, Transcript, Bielefeld 2013, pp. 269-294.

5 Siveda in part.: S. Thierman, The Vulnerability of Other Animals, in “Journal
for Critical Animal Studies”, 9, n. 1/2, 2011, pp. 182-208; C. Pelluchon, Taking
Vulnerability Seriously: What Does it Change for Bioethics and Politics?, in A.
Masferrer, E. Garcia-Sanchez (a cura di), Human Dignity of the Vulnerable in the
Age of Rights. Interdisciplinary Perspectives, Springer, Cham 2016, pp. 293-312;
M. Huth, How to Recognize Animals’ Vulnerability: Questioning the Orthodoxies
of Moral Individualism and Relationalism in Animal Ethics, in “Animals”, 10, n.
2,2020, 235 (doi:10.3390/ani10020235).

6 Cfr. S. Thierman, The Vulnerability of Other Animals, cit.; A.B. Satz, Animals
as Vulnerable Subjects: Beyond Interest-convergence, Hierarchy, and Property,
in M. Fineman, A. Grear (a cura di), Vulnerability. Reflections on a New Ethical
Foundation for Law and Politics, Ashgate, Burlington (UK) 2013, pp. 171-197;
J. Johnson, Vulnerable Subjects? The Case of Nonhuman Animals in Experimen-
tation, in “Journal of Bioethical Inquiry”, 10, n. 4, 2013, pp. 497-504; A. Pepper,
Justice for Animals in a Globalising World, in A. Woodhall, G. Garmendia da
Trindade (a cura di), Ethical and Political Approaches to Nonhuman Animal Is-
sues, Palgrave Macmillan, Cham 2017, pp. 149-175.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 243

denza ha avuto due effetti positivi importanti: da un lato, ha reso il concetto
di vulnerabilita piu inclusivo, aperto alla considerazione degli interessi di
un numero sempre maggiore di soggetti, dall’altro, ha spostato il baricentro
della riflessione etica dalla considerazione delle abilita psicologiche e co-
gnitive dell’individuo vivente —umano e animale —all’esame dei suoi aspet-
ti di passivita e impotenza. Si € cosi delineata la possibilita di una transizio-
ne da quello che potremmo chiamare il paradigma delle capacita a quello
della vulnerabilita. Tale transizione presenta, dal nostro punto di vista, due
vantaggi teorici significativi con ricadute anche pratiche. In primo luogo,
essa permette di rivedere la centralita della “mente” e della dimensione co-
gnitiva, a lungo considerate come elementi discriminanti nella definizione
dello statuto etico del vivente, e di restituire dignita a cio che non ¢ ricon-
ducibile a quella dimensione e a quel lessico. In secondo Iuogo, incentrare
il discorso etico sulla questione della vulnerabilita permette di valorizzare
I’apporto delle scienze empiriche, senza pero assolutizzarlo: in questa pro-
spettiva, le scoperte scientifiche pitl recenti possono contribuire ad orientare
la ricerca filosofica, ma non hanno la parola definitiva su chi, ed in quale
misura, abilitare a oggetto di considerazione morale. In altri termini, se si
fonda la dignita etica di un soggetto nel possesso di una certa capacita, si €
tenuti a dimostrare, con evidenze empiriche, che il soggetto in questione &
effettivamente dotato di tale capacita e ad indicare quali individui ne sono
invece privi. Diversamente dalla capacita, la vulnerabilita non ¢ qualcosa
che il soggetto puo o meno possedere, ma indica — come vedremo meglio
oltre — la costituzione ontologica dell’ente vivente in quanto tale e quindi un
fenomeno su cui possiamo ragionare e fondare il discorso morale, tenendo
conto dei dati scientifici ma non dovendo dipendere dalle loro conferme.
Se si considera il dibattito etico piu recente, non stupisce che il cer-
chio della considerazione morale sia in continua espansione e che vi si
includano soggetti tradizionalmente esclusi dall’ambito della riflessio-
ne’. Oggi non ¢ piu soltanto I’animale ma anche la pianta che solleva
quesiti di ordine etico® e cio come conseguenza del cosiddetto plant

7  Siveda in questo senso: M. Anzalone, O. Tolone (a cura di), Etiche applicate e
nuovi soggetti morali, Orthotes, Napoli 2024.

8  Un passaggio cruciale in questo senso ¢ stato rappresentato dal documento pub-
blicato nel 2008 dal Comitato etico federale per la biotecnologia non-umana del
Governo svizzero: ECNH, The Dignity of Living Beings with Regards to Plants.
Moral Consideration of Plants for Their Own Sake, Federal Ethics Committee
on Non-Human Biotechnology, ultimo accesso aprile 2025, https://www.ekah.ad-
min.ch/inhalte/ekah-dateien/dokumentation/publikationen/e-Broschure-Wurde-
Pflanze-2008.pdf.



244 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

turn, del crescente interesse per il mondo vegetale nutrito da pensatori’
e scienziati contemporanei'®. Alle piante sono state riconosciute negli
ultimi anni svariate capacita, tra cui I’intelligenza, la memoria, 1’ap-
prendimento, il comportamento finalizzato, I’agency (perlomeno ad un
livello minimo) e la comunicazione!'. La presenza di queste capacita
viene considerata da piu parti come la prova decisiva che attesterebbe
come le piante non sono organismi passivi, meramente reattivi all’am-
biente in modo preordinato e automatico, ma capaci di fare scelte e
adattare il loro comportamento nel corso della vita!>. Ad essere mes-
so in discussione ¢ quindi lo schema tradizionale di comprensione del
mondo vegetale, per lo piu debitore della classificazione aristotelica (e
poi reiterata da Linneo), secondo cui le piante sarebbero viventi privi di
movimento e di aisthesis".

Le recenti scoperte scientifiche e la diffusione di una nuova compren-
sione del regno vegetale hanno posto la questione circa il rispetto dovuto
a queste forme di vita. E stato sostenuto che anche le piante possiedono

9  Sivedaad esempio: M. Hall, Plants as Persons. A Philosophical Botany, State
University of New York Press, New York 2011; E. Kohn, Come pensano le
foreste: per un’antropologia oltre ['umano, tr. it. di A. Lucera e A. Palmieri,
Nottetempo, Milano 2021; M. Marder, Plant-Thinking. A Philosophy of Vege-
tal Life, Columbia University Press, New York 2013; E. Coccia, La vita delle
piante. Metafisica della mescolanza, tr. it. di S. Prearo, il Mulino, Bologna
2018; P. Calvo (con N. Lawrence), Planta sapiens. Perché il mondo vegetale
ci assomiglia pin di quanto crediamo, tr. it. di A. Panini, I1 Saggiatore, Milano
2022.

10 Cfr. F. Hallé, Eloge de la plante. Pour une nouvelle biologie, Seuil, Paris 1999;
D. Chamovitz, Quel che una pianta sa: guida ai sensi nel mondo vegetale, Raf-
faello Cortina, Milano 2013. Si vedano, inoltre, anche i lavori dei neurobiologi
delle piante, come ad es.: F. Baluska, S. Mancuso, D. Volkmann, Communica-
tion in Plants — Neuronal Aspects of Plant Life, Springer, Berlin-Heidelberg-
New York 2006; S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante. Sensibilita e intelligenza
del mondo vegetale, Giunti, Firenze-Milano 2013.

11 Cfr. soprattutto: S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., pp. 73-135; A. Tre-
wavas, Plant Behaviour and Intelligence, Oxford University Press, Oxford-New
York 2014; M. Gagliano, The Mind of Plants: Thinking the Unthinkable, in “Com-
municative and Integrative Biology”, 10, n. 2, 2017 (http://dx.doi.org/10.1080/1
9420889.2017.1288333); P. Calvo et. al., Plants Are Intelligent, Here'’s How, in
“Annals of Botany”, 125, 2020, pp. 11-28.

12 Questo aspetto ¢ discusso in: Q. Hiernaux, From Plant Behavior to Plant Intelli-
gence, Editions Quz, Versailles Cedex 2023, in part. pp. 43-53.

13 Cftr. in part. Arist., De an. 11 2, 413 a 34-35. Sul tema cfr. L. Repici, Uomini
capovolti: le piante nel pensiero dei greci, Laterza, Roma-Bari 2000, qui in part.
pp. 3-44.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 245

uno status morale e ¢io in considerazione delle loro capacita'. Nel recente
dibattito sull’etica delle piante!® vi ¢ la tendenza ad utilizzare uno schema
argomentativo analogo a quello che ¢ stato portato avanti dai teorici clas-
sici dell’etica animale: la pianta, che ora occupa il posto dell’animale, ¢
riconosciuta degna di considerazione morale in quanto mostra di possedere
determinate capacita'®. A guidare la riflessione attuale sulle piante ¢, dun-
que, quello stesso paradigma delle capacita'’ che ha permeato la riflessione
dell’etica animale, perlomeno nella sua prima ondata'®,

14

15

16

17

18

Emblematico in questo senso: M. Marder, Should Plants Have Rights?, in “The
Philosophers’ Magazine”, 62, 2013, pp. 46-50.

Sull’etica delle piante si veda: A. Kallhoff, M. Di Paola, M. Schorgenhumer
(a cura di), Plant Ethics. Concepts and Applications, Routledge, New York
2018. In questo volume sono proposte diverse possibili declinazione dell’e-
tica delle piante: tra queste, la versione utilitarista (che ritiene che il valore
morale delle piante sia solo indiretto, cio¢ dipendente dal fatto che esse sono
necessarie alla sopravvivenza di uomini e animali), quella relazionale, che
esplora la dimensione etica a partire dalla relazione pratica che 1’uomo stabi-
lisce con le piante, e, infine, I’approccio del value-in-nature, che sostiene che
le piante hanno un valore costitutivo anche se non necessariamente intrinse-
co. Sul tema si veda anche: S. Odparlik, P. Kunzmann, N. Knoepffler (a cura
di), Wie die Wiirde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik, Utzverlag, Miinchen
2008 e G. Pellegrino, M. Di Paola (a cura di), Etica e politica delle piante,
DeriveApprodi, Roma 2019.

In questo senso si ¢ insistito, ad esempio, sulle capacita di auto-regolazione delle
piante (E.T. Lammerts van Bueren, P.C. Struik, Integrity and Rights of Plants:
Ethical Notions in Organic Plant Breeding and Propagation, in “Journal of Agri-
cultural and Environmental Ethics”, 18, 2005, pp. 479-493), sulle capacita con-
nesse all’autonomia del comportamento vegetale (M. Hall, Plant Autonomy and
Human-Plant Ethics, in “Environmental Ethics”, 31, n. 2, 2009, pp. 169-181),
sulla capacita di fiorire (A. Kallhoff, Plants in Ethics: Why Flourishing Deserves
Moral Respect, in “Environmental Values”, 23, 2014, pp. 685-700), sulle capacita
comunicative (P. Gibson, M. Gagliano, The Feminist Plant: Changing Relations
with the Water Lily, in “Ethics and the Environment”, 22, n. 2, 2017, pp. 125-147)
e, piu generalmente, sulla senzienza e la cognizione (A. Stephan ef al., Ecological
Justice for Nature in Critical Systems Thinking, in “Systems Research and Beha-
vioral Science”, 36, 2019, pp. 3-19).

A questo paradigma possiamo ricondurre il Capabilities Approach di Martha
Nussbaum solo parzialmente, in quanto la sua prospettiva include il riferimento
alla vulnerabilita animale (si veda M.C. Nussbaum, Giustizia per gli animali. La
nostra responsabilita collettiva, tr. it. di A. Asioli, Il Mulino, Bologna 2023, in
part. pp. 74, 141, 161).

Gia nel 1979 Delaporte sottolinea come le considerazioni etiche riguardo alle
piante e quelle concernenti gli animali si siano mosse, storicamente, in parallelo.
Cfr. F. Delaporte, Le second régne de la nature: Essai sur les questions de la
vegetalité au XVIIF siecle, Flammarion, Paris 1979.



246 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

La questione che intendiamo porci nel seguente contributo ¢ se il para-
digma delle capacita sia I’'unico percorribile in tema di filosofia ed etica
delle piante o se non sia possibile ricorrere ad un diverso approccio, nel
quale sia posta al centro la vulnerabilita. Non ¢ forse possibile affermare
che le piante meritano una considerazione morale in virtu del loro essere
vulnerabili, ancora prima delle loro comprovate o comprovabili capacita?
E quale senso di vulnerabilita definisce il modo d’essere specifico delle
piante? Cio che suggeriamo ¢ la transizione ad un diverso paradigma di
comprensione del regno vegetale che offre 1 vantaggi cui sopra accenna-
vamo. Parlare di vulnerabilita delle piante, anziché di capacita, permette,
in primo luogo, di valutare criticamente la centralita assegnata alla “men-
te” nella comprensione del vivente vegetale e nella riflessione etica su di
esso'. In secondo luogo, il discorso sulla vulnerabilita del vivente vegetale
consente, come vedremo, di impostare il ragionamento in una prospettiva
ontologica, capace di dare spazio alle ricerche scientifiche piu recenti senza
pero far dipendere il giudizio ultimo sullo status morale delle piante dal-
le conferme empiriche. Infine, I’applicazione del concetto di vulnerabilita
permette di tracciare una continuita tra i viventi — umani, animali e vegetali
— non tanto in virtu del loro essere soggetti cognitivi, ma del fatto di condi-
videre una medesima esperienza (pur con gradi diversi di consapevolezza):
quella dell’essere “gettati” in un mondo in cui si sentono anzitutto insicuri
e con il quale, tuttavia, devono imparare a convivere.

2. Foglie al vento: la fragilita della pianta

Nel recente dibattito sulla vulnerabilita dell’animale ci si ¢ concentrati
soprattutto sulla precarieta che deriva dal fatto che questo vivente ¢ “in-
carnato” (embodied) ed ¢ quindi sensibile, fragile, bisognoso e suscettibile
di invecchiamento, caratteri peraltro condivisi con il vivente umano®. In
questa prospettiva, si ¢ dato un rilievo particolare alla senzienza dell’ani-

19  Secondo alcuni, il lessico zoomorfico utilizzato oggi per descrivere la vita del-
le piante (come ad es. I’attribuzione dell’intelligenza) sarebbe indicativo di una
tendenza ancora diffusa nella teoria della scienza, cio¢ quella all’assimilazione
della pianta al modello animale. Si veda in part.: S. Pouteau, Beyond “Second
Animals”: Making Sense of Plant Ethics, in “Journal of Agricultural and Envi-
ronmental Ethics”, 27, 2014, pp. 1-25.

20  Cfr. R. Acampora, Corporal Compassion: Animal Ethics and Philosophy of Body,
University of Pittsburgh Press, Pittsburgh 2006; S. Thierman, The Vulnerability of
Other Animals, cit.; A.B. Satz, Animals as Vulnerable Subjects, cit.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 247

male (e soprattutto alla sua sensibilita al dolore), tanto che in alcuni casi
la vulnerabilita ¢ stata persino identificata con la stessa sentience*'. Quali
ulteriori aspetti distintivi della vulnerabilita animale sono state considerate,
inoltre, la dipendenza dalle relazioni sociali (soprattutto con i conspecifici)
e la soggezione all’arbitrio e al dominio umani*.

Che cosa si puo dire della vulnerabilita delle piante? Non ¢ difficile mo-
strare come la maggior parte degli aspetti evidenziati dagli studiosi a pro-
posito della vulnerabilita animale si ritrovi anche nella vita delle piante.
Riguardo al carattere dell’embodiment, esso ¢ attribuibile anche alla pianta,
soprattutto se, come € stato osservato, ogni sua singola cellula rappresenta
un “embodied agent, un agente intelligente che interagisce con il mondo at-
traverso il proprio corpo fisico”?. Anche la pianta, inoltre, ¢ dotata di sensi,
e non soltanto dei cinque canonici: oltre a percepire stimoli visivi, olfattivi,
gustativi, tattili e uditivi, la pianta sente la gravita, i campi elettromagnetici
e misura gradienti chimici**. Al pari e forse piu dell’animale, la pianta ¢
un corpo fragile: ¢ sufficiente pensare a come la foglia, in cui si concen-
tra un processo cruciale per questo organismo, cio¢ I’attivita fotosintetica,
sia considerata universalmente come un simbolo di fragilita. Anche per la
pianta, inoltre, vulnerabilita ¢ sinonimo di dipendenza: il corpo di questo
organismo ¢ interamente dipendente dal mondo naturale in cui ¢ radicato,
cio¢ dalla terra, dalla Iuce e dall’aria, da cui riceve energia e nutrimento.
Anche la pianta poi ¢ un corpo che invecchia: tra le piante si contano infatti
gli organismi piu longevi del nostro pianeta. Similmente all’animale, la
pianta manifesta anche una dipendenza sociale. Pur essendo un organismo
autotrofo (la cui alimentazione non ¢ basata sulla consumazione di altri vi-
venti), la pianta non puo prescindere tuttavia dalle relazioni sociali: essa ha
bisogno di altri viventi per riprodursi, come animali impollinatori o capaci
di diffondere 1 semi, e deve basarsi su strategie comunicative che le per-
mettono di anticipare i pericoli e mettere in atto strategie difensive®. Non
possiamo trascurare, inoltre, che la pianta ¢ vulnerabile anche nel senso piu
comune e diffuso del termine, essendo esposta al rischio dell’estinzione:
¢ stato giustamente osservato che le piante sono tra gli esseri viventi piu
vulnerabili del pianeta, se si considera che almeno un quinto delle specie

21 Cfr. E. Aaltola, Animal Suffering: Philosophy and Culture, Palgrave-Macmillan,
Basingstoke 2012.

22 Cfr. in part. A. Pepper, Justice for Animals in a Globalising World, cit.; M. Huth,
How to Recognize Animals’ Vulnerability, cit.

23 S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., p. 117.

24  Cfr. in part. ivi, pp. 42-72.

25  Cftr. in part. ivi, pp. 73-106.



248 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

vegetali ¢ attualmente sull’orlo dell’estinzione®. Infine, non diversamente
dagli animali, le piante sono vulnerabili nel senso che sono passibili di
essere danneggiate e sfruttate da parte dell’uomo.

Tra 1 caratteri evidenziati nel dibattito sulla vulnerabilita animale, vi €
un unico aspetto che ¢ difficilmente traslabile alla pianta, ovvero quello
rappresentato dalla sentience. Per la maggior parte dei biologi, infatti, le
piante, pur essendo sensibili, non sono “senzienti”, ovvero capaci di pro-
vare dolore?’. Pertanto, chi identifica I’essere-vulnerabile unicamente con
I’essere sensibile al dolore, non pud avere una base solida per estendere
alle piante la riflessione sulla vulnerabilita. Se si esclude questo aspetto,
tuttavia, gli altri tratti di fragilita, sopra ricordati, giustificano 1’estensione
della categoria di vulnerabilita al mondo vegetale. Da questo punto di vi-
sta, ¢ ragionevole sostenere che le piante sono vulnerabili in quanto sono
corpi fragili e caduchi, sempre dipendenti da altro, continuamente esposti
al rischio dell’estinzione e allo sfruttamento umano. In sintesi, se trasliamo
il vulnerability approach, adottato nell’etica animale, al regno vegetale,
ricaviamo una visione in cui gli aspetti di fragilita, dipendenza e passivita
delle piante sono posti in rilievo. Otteniamo, in altri termini, una definizio-
ne negativo-difettiva della vulnerabilita, nella quale inoltre il riferimento
alla sensibilita e alla dimensione corporea risulta essere decisivo: “vulnera-
bilita” diventa sinonimo di “mancanza” e “debolezza”, aspetti che vengono
ascritti al corpo della pianta.

E possibile chiedersi, tuttavia, se questa sia I’'unica modalita di definire
la vulnerabilita delle piante. Non ¢ forse I’aspetto negativo della mancan-
za solo un lato della medaglia? E in secondo luogo: non ¢ forse la dimen-
sione del corpo I’espressione plastica di un modo di essere della pianta,
definibile anzitutto in termini ontologici prima che fisico-corporei? Dal
nostro punto di vista & possibile rispondere affermativamente ad entram-
be le domande e quindi proporre un concetto alternativo di vulnerabilita,
che non intende negare gli elementi di mancanza e passivita (ovvero pri-
vativo-difettivi), ma inserirli in una visione piu ampia. Occorre definire
la vulnerabilita prima di tutto in un senso ontologico e come un punto di
forza del vivente. Da questa prospettiva, non possiamo accontentarci di

26  Cfr. M. Marder, Should Plants Have Rights?, cit., p. 46.

27 1l tema ¢ comunque oggetto di controversia: cft. ad es. P. Calvo et al., Are Plants
Sentient?, in “Plant, Cell & Environment”, 40, n. 11, 2017, pp. 2858-2869; A.
Hamilton, J. McBrayer, Do Plants Feel Pain?, in “Disputatio”, 12, n. 56, 2020,
pp. 71-98; M.J. Hansen, 4 Critical Review of Plant Sentience: Moving Beyond
Traditional Approaches, in “Biology and Philosophy”, 39:13, 2024 (https://doi.
org/10.1007/s10539-024-09953-1).



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 249

estendere al regno vegetale lo schema di comprensione della vulnerabili-
ta ricorrente nell’etica animale. Per una transizione dal paradigma delle
capacita a quello della vulnerabilita ¢ necessario basarsi su un modello
teorico alternativo, in grado di tenere insieme il carattere ontologico e la
componente positiva del concetto di vulnerability.

Nell’individuare un possibile modello che soddisfi questa duplice esi-
genza teorica percorreremo una pista diversa, ispirandoci alla riflessio-
ne che il filosofo Martin Heidegger dedica al concetto di “gettatezza”
(Geworfenheit) e all’idea dell’*“essere-nel-mondo gettato” (geworfenes In-
der-Welt-sein). Com’¢ noto, Heidegger elabora tale concettualita all’inter-
no della sua analitica dell’esserci?®, e dunque nel contesto di un’indagine
sull’'uomo, nella quale, peraltro, la continuita con il resto del vivente ¢ per
lo pit negata®. Siamo convinti tuttavia che sia possibile estrapolare dalla
nozione heideggeriana di Geworfenheit degli aspetti basilari ed essenziali,
capaci di definire non solo il vivente umano, ma anche quello animale e
vegetale. Altrove abbiamo approfondito il caso della “gettatezza” animale:
partendo da un’indicazione di Nussbaum, secondo cui uomini e animali
sarebbero a pari titolo “gettati nel mondo” (thrown into the world)*®, ab-
biamo sviluppato quest’intuizione offendo un contributo sulla vulnerabilita
animale’!. Nel presente contesto intendiamo proseguire la ricerca in que-
sta direzione, avanzando la tesi che, oltre all’uomo ¢ all’animale, anche la
pianta manifesti una “gettatezza” costitutiva.

3. La gettatezza delle piante

Se utilizziamo lo strumentario concettuale heideggeriano, la pian-
ta puo dirsi “gettata” in tre sensi principali. Nello specifico, la sua

28  Cfr. in part. M. Heidegger, Essere e tempo, nuova ed. it. di F. Volpi sulla versione
di P. Chiodi, Longanesi, Milano 2005, § 29, p. 168.

29 Cfr. ivi, § 10, p. 69: “Il vivere non ¢ né semplice-presenza pura né Esserci”.
Una posizione piu continuista, che si ispira alle opere biologiche di Aristotele, ¢
espressa da Heidegger nel corso del 1924 (M. Heidegger, Concetti fondamentali
della filosofia aristotelica, tr. it. di G. Gurisatti, Adelphi, Milano 2017). Sull’ar-
gomento ci permettiamo di rinviare a: C. Pasqualin, L avere-mondo dell animale:
loriginalita della riflessione heideggeriana nel corso del 1924, in “Logoi.ph”,
10, n. 25, pp. 152-170.

30 Cfr. M.C. Nussbaum, Giustizia per gli animali, cit., p. 161.

31 Cfr. C. Pasqualin, Vulnerabilita e gettatezza: un dialogo possibile tra [’etica ani-
male e la filosofia heideggeriana, in A. Taschini, E. Giannetto (a cura di), Lo
stesso incanto del mondo, Aracne, Roma 2024, pp. 107-131.



250 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Geworfenheit si manifesta a tre livelli: creaturale, fattuale ed ontolo-
gico profondo. Per ’analisi del primo aspetto, possiamo riferirci all’i-
dea heideggeriana secondo cui “I’Esserci ¢ stato-gettato, cio¢ non si €
portato nel suo Ci da se stesso”2. L’esserci non ¢ 1’origine di se stesso
o ’autore del proprio essere al mondo. Quest’indicazione, concepita
da Heidegger per I’esistenza umana, si presta in realta ad essere estesa
agli altri viventi, tra cui la pianta. Anch’essa si ritrova “gettata” nella
vita senza esserne 1’origine. La pianta si trova ad essere, insediata in
una porzione di mondo che non ha scelto e che non puo neppure cam-
biare, essendole precluso ogni spostamento locale. Da questo punto di
vista, possiamo dire che la pianta ¢ “gettata” in un senso “creaturale”,
poiché, similmente agli altri viventi, ¢ gia da sempre “creata”, senza
essersi potuta creare da sé. Il senso “creaturale” non ¢ qui inteso in una
prospettiva teologica, ma solo come indice formale di un esser-dato,
di cui il soggetto non puod essere 1’autore o la causa prima. La pianta,
le cui molteplici capacita sono oggi al centro dell’attenzione, ¢ quindi
fondata su una costituiva in-capacita, quella di non poter porre il pro-
prio fondamento da sé.

Un’ulteriore dimensione della gettatezza della pianta ¢ quella che
potremmo definire “fattuale”. Secondo Heidegger, 1’esserci ¢ una “pos-
sibilita gettata da cima a fondo™* e questo implica che ogni sua scel-
ta si muove all’interno di uno spettro di “possibilita di volta in volta
effettive”*. Anche da questo punto di vista, I’esserci dimostra una co-
stitutiva im-potenza, poiché non ha la possibilita di scegliere ed essere
tutto. E possibile affermare che anche la pianta ¢ una progettualita get-
tata? Gli studi piu recenti confermano, innanzitutto, che la pianta non
¢ un organismo puramente reattivo a stimoli esterni, ma ¢ in grado di
fare scelte. Risulta sempre meno accettabile 1’idea secondo cui la pianta
risponderebbe in modo puramente automatico all’ambiente, determina-
ta da esso meccanicisticamente. Gli scienziati affermano oggi che “le
decisioni sono una parte essenziale della crescita e dello sviluppo” dei
viventi vegetali®’:

ogni pianta registra ininterrottamente un gran numero di parametri ambien-
tali (luce, umidita, gradienti chimici, presenza di altre piante o animali, campi
elettromagnetici, gravita ecc.) ed in base a questi dati ¢ chiamata a prendere

32 M. Heidegger, Essere e tempo, cit., § 58, p. 339.
33 1Ivi, § 31, p. 178.
34 Ivi, § 60, p. 355.
35 P.Calvo et. al., Plants Are Intelligent, cit., p. 23.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 251

decisioni che riguardano la ricerca degli alimenti, la competizione, la difesa, i
rapporti con le altre piante e gli animali.’®

Le scoperte piu recenti suggeriscono quindi I’idea che anche la pianta
sia, in un senso anche solo elementare, un ente progettante. Se guardia-
mo a tale progettualita, non possiamo che riconoscere, inoltre, che essa ¢
sempre condizionata. Gli istinti, i fattori ereditari, le condizioni ambien-
tali — per citare solo alcuni esempi — sono elementi che rendono la pro-
gettualita della pianta una progettualita finita, cio¢ gettata. Recentemente
la studiosa Monica Gagliano ha suggerito la possibilita di intrepretare
il “comportamento” delle piante a partire dalla teoria delle affordances:
secondo questa visione, I’ambiente non sarebbe cio che causa meccanici-
sticamente stimoli e reazioni, ma un campo di possibilita e opportunita,
tra le quali la pianta ¢ invitata ad operare una scelta’’. Quest’idea confer-
ma la nostra ipotesi secondo cui anche la pianta sarebbe “gettata” in un
orizzonte di “possibilita di volta in volta effettive” e quindi chiamata a
sviluppare la sua progettualita a partire da elementi dati in partenza e tali
da delimitare il campo di scelta.

Nel corso del 1928/29 intitolato Einleitung in die Philosophie Heideg-
ger definisce la gettatezza dell’esserci con un’espressione molto pregnante,
particolarmente eloquente se riferita al caso della pianta. L’esserci, scrive
Heidegger in questo corso, ¢ determinato dall’“‘essere in balia” (Preisge-
gebenheit), poiché ¢ costantemente esposto ad altri enti, da cui dipende e
che lo condizionano.

L’esserci non € mai, in senso costitutivo, isolato dall’ente e, successivamen-
te, soltanto esposto “in” o “alla” sua balia; piuttosto, in quanto esserci egli si
ritrova (befindet sich) gia nel bel mezzo dell’ente. Ma questo, di nuovo, non
significa che, tra tutti gli enti, compaia “anche” I’esserci; I’espressione “nel bel
mezzo di...” significa piuttosto: I’esserci € pervaso da cima a fondo dal vigore
(durchwaltet) dell’ente al quale ¢ esposto in balia (preisgegeben). L’esserci €

36 S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., p. 113. Si veda anche: A. Hodge, Root
Decisions, in “Plant, Cell and Environment”, 32, 2009, pp. 628-640.

37 Cfr. M. Gagliano, In a Green Frame of Mind: Perspectives on the Behavioural
Ecology and Cognitive Nature of Plants, in “AoB Plants”, 7, 2015 (https://doi.
org/10.1093/aobpla/plu075). Sulla teoria delle affordances e le sue riletture
si veda: J.J. Gibson, L approccio ecologico alla percezione visiva, tr. it. di
V. Santarcangelo, Mimesis, Milano-Udine 2014, in part. cap. 8; R. Witha-
gen et al., Affordances Can Invite Behavior: Reconsidering the Relationship
Between Affordances and Agency, in “New Ideas in Psychology”, 30, 2012,
pp- 250-258.



252 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

corpo e carne e vita; per 1’esserci, la natura non ¢ soltanto, né principalmente,
un oggetto di osservazione. Esso stesso ¢ natura.*®

Questa descrizione dell’“essere in balia” potrebbe facilmente applicarsi
anche al vivente vegetale. Anche per la pianta la natura non ¢ un’esteriorita,
percepita in modo neutrale, ma un mondo di risorse da cui ¢ integralmente
compenetrata. L’aria, la terra, ’acqua e la luce sono gli elementi di cui la
pianta vive e di cui essa ¢ fatta. In quanto pervasa dagli elementi naturali,
la pianta ¢ costantemente in balia di essi. Essa ¢ in balia della luce, tanto da
non poter esistere senza di essa; ¢ in balia dell’aria che respira e grazie a cui
le sopraggiungono “messaggi volatili”*; ¢ in balia dell’acqua e della terra,
da cui riceve nutrimento e acquisisce informazioni sul suo ambiente. Piu
generalmente, essa ¢ in balia degli enti (viventi e non) che costituiscono la
sua realta: insetti, vermi, uccelli e rocce sono enti da cui € toccata, consuma-
ta, ostacolata ed infestata. Ma essa ¢ soprattutto in balia dell’ente umano, il
quale ha il potere di modificarla geneticamente e di causarne 1’estinzione.

L’*“essere in balia” manifestato dalla pianta ¢ ancora piu radicale di quello
che contraddistingue I’'uomo e I’animale: essendo radicata al suolo, la pianta
non puo sfuggire alle minacce dei predatori, né puo spostarsi verso condizio-
ni ¢ ambienti diversi e piu confortevoli*’. Essa, manifesta, come sottolinea
giustamente Coccia, un’“‘esposizione integrale” al suo ambiente*'. Partico-
larmente emblematiche dell’““essere in balia” della pianta sono le sue strate-
gie riproduttive e di sopravvivenza. Nel processo riproduttivo, essa ¢ in balia
dei vettori fisici (come il vento) e animali (come insetti, vermi o uccelli), de-
putati a trasportare il polline. Per garantire la sopravvivenza alla sua specie,
la pianta ¢ inoltre in balia degli elementi naturali e degli spostamenti degli
altri animali: il viaggio del seme, da cui dipende la continuita della specie, ¢
affidato al soffio imprevedibile del vento e al moto autonomo degli animali.

L’ultima dimensione della Geworfenheit cui vorremmo fare riferimen-
to ¢ quella che Heidegger descrive come il “non-sentirsi-a-casa-propria”
(das Un-zuhause) dell’esserci, un fenomeno che egli ritiene piu originario
della condizione di familiarita rispetto al mondo e dell’abituale sicurezza
tranquillizzante dell’esserci*’. Heidegger viene a toccare qui uno dei tratti

38 M. Heidegger, Avviamento alla filosofia, tr. it. di M. Borghi, Marinotti, Milano
2007, p. 289 (tr. mod.).

39 Cfr. ad es. V. Ninkovic et al., Plant Volatiles as Cues and Signals in Plant Com-
munication, in “Plant, Cell & Environment”, 44, n. 4, 2020, pp. 1030-1043.

40 Cftr. in part.: S. Mancuso, La nazione delle piante, Laterza, Roma-Bari 2019, p. 54.

41 Cfr. E. Coccia, La vita delle piante, cit., p. 13.

42 Cfr. M. Heidegger, Essere e tempo, cit., § 40, p. 231.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 253

ontologici piu profondi dell’essere dell’uomo, il fatto che quest’ultimo ¢
abitato da un senso di “spaesamento” rispetto al mondo, che gli ¢ rivelato
in modo emblematico nel fenomeno dell’angoscia (quando il sistema dei
riferimenti abituali sprofonda), ma che “rode” costantemente 1’esserci in
modo silenzioso®. Nell’interpretazione heideggeriana, 1’esserci percepisce
quindi il mondo primariamente come un ambiente non familiare; la forma-
zione dei significati e il progetto delle possibilita sono le strategie con cui
I’esserci trasforma in “casa” cio che anzitutto non lo €.

Possiamo dire che questo spaesamento originario contraddistingue non
solo I’esserci ma anche il vivente non-umano? Non ¢ forse la vita, nella
spiegazione scientifica di stampo darwiniano, uno sforzo costante in vi-
sta dell’adattamento ad un ambiente percepito anzitutto come ostile e non
favorevole? Il caso delle piante sembra confermare quest’ipotesi. Se ¢ im-
probabile che le piante abbiano una percezione di questo spaesamento a
livello emotivo, ¢ verosimile che esse possiedano una qualche percezione
rudimentale dell’ostilita dell’ambiente, delle minacce che provengono da
esso e che le riguardano direttamente. Secondo gli studi piu recenti, infatti,
le piante, lungi dall’avere semplici sensazioni, sono in grado di percepire
I’ambiente secondo uno “schema minimo di valori™** e d’individuare dun-
que fattori di pericolo e minaccia. Le piante sono capaci di percepire, ad
esempio, tramite indizi acustici, erbivori che attaccano, la presenza di in-
setti o bruchi e attivita umane invasive®. Vi & oggi la tendenza ad attribuire
alle piante un livello minimo di coscienza*, che possiamo dunque riferire
anche alla percezione della minacciosita del mondo e della conseguente
insicurezza della loro condizione.

Gli studiosi hanno sostenuto, in particolare, che la sensibilita deve giocare
un ruolo essenziale nella vita delle piante, dal momento che esse, non potendo
contare su strategie di fuga, hanno 1’esigenza di avvertire in anticipo i pericoli
e attivare rapidamente strategie difensive?’. Da cio possiamo desumere che,
per la stessa ragione, ovvero per la loro immobilita, le piante possano contare
su una qualche percezione della dannosita dell’ambiente e del loro essere mi-

43 Cfr. Ibid.

44 Cfr. Q. Hiernaux, From Plant Behavior to Plant Intelligence, cit., p. 30.

45 Cfr. HM. Appel, R.B. Cocroft, Plants Respond to Leaf Vibrations Caused by In-
sect Herbivore Chewing, in “Oecologia”, 175, n. 4, 2014, pp. 1257-1266; M. Ga-
gliano et al., Tuned In: Plants Roots Use Sounds to Locate Water, in “Oecologia”,
184, 2017, pp. 151-160.

46  Sul tema cftr. Q. Hiernaux, From Plant Behavior to Plant Intelligence, cit., in part.
p. 54.

47 Cfr. S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., pp. 42-43.



254 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nacciate. Da questo punto di vista, ¢ possibile ipotizzare che anche le piante
esperiscano, anche solo in un senso rudimentale, la non-familiarita del mondo.
Del resto, I’intelligenza che si attribuisce oggi alle piante ¢ per lo piu interpre-
tata come una “capacita di risolvere problemi”™. In questa visione ¢ implicita
I’idea che I’organismo vegetale abbia una coscienza, seppur minima, dei pro-
blemi che I’affliggono, cio¢ delle difficolta connesse allo svolgimento delle
sue funzioni vitali all’interno di un ambiente caratterizzato da risorse limitate.
Risulta dunque verosimile pensare che la pianta condivida con I’esserci anche
questa dimensione ontologico-profonda della gettatezza: il fatto di non-sentir-
si-familiare in un mondo che non percepisce innanzitutto come “casa”, ma che
deve sforzarsi di rendere tale se vuole mantenersi nell’essere®. Questo senso di
non familiarita si rivela dunque come un segno ulteriore dell’impotenza della
pianta, della sua gettatezza in un ambiente ostile che non ha scelto come sua
casa e da cui non puo evadere.

4. Vulnerabilita e statuto morale delle piante

Nelle analisi che precedono si ¢ mostrato come I’essere della pianta sia
interpretabile in termini di “gettatezza”, perlomeno se si considerano quelle
tre dimensioni che abbiamo esplorato dal punto di vista creaturale, fattuale
ed ontologico-profondo. E a questa condizione di gettatezza che intendiamo
riferire il nostro discorso sulla “vulnerabilita” della pianta. Come si ¢ detto, il
riferimento al modello heideggeriano offre una soluzione teorica alternativa ri-
spetto alla semplice estensione dell’*“approccio della vulnerabilita” dal campo
dell’etica animale a quello della filosofia delle piante. Se infatti ci limitassimo a
replicare le definizioni gia presenti nel dibattito sull’etica animale, otterremmo
una comprensione solo parziale del fenomeno della vulnerabilita. Proviamo
a considerare da vicino le ragioni di tale giudizio. In primo luogo, saremmo
tentati di localizzare la vulnerabilita unicamente nella dimensione empirico-
corporea, in caratteristiche fisiche e materiali della pianta. Questo ci impedi-
rebbe di vedere come la vulnerabilita corporea sia soltanto uno degli aspetti in
cui si manifesta, a livello ontico, una condizione che ¢ anzitutto ontologica:
la costituzione propria della pianta ¢ quella di essere gettata in una porzione

48  Cftr. ivi, pp. 9, 112. Si veda anche: A. Trewevas, Plant Intelligence, in “Naturwis-
senschaften”, 92, n. 9, 2005, pp. 401-413.

49  Con cio non si intende ovviamente ridurre I’esperienza angosciante dello spae-
samento umano ad un piano biologistico, né tantomeno livellare i diversi modi
e gradi di consapevolezza con cui i singoli viventi — uomini, animali e piante —
hanno percezione della non-familiarita del mondo.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 255

di mondo definita una volta per tutte ed ¢ questo modo d’essere che plasma
I’intera organizzazione corporea e sensibile della pianta. In altri termini, la vul-
nerabilita del corpo, e nel corpo, non esaurisce il fenomeno e puo essere anzi
pienamente compresa solo a partire da un’analisi che va a considerare un piano
strutturale piu profondo. La pianta ¢ certamente un corpo fragile e dipenden-
te — cio che ’accezione “fattuale” della gettatezza ha messo chiaramente in
luce — ma questa dipendenza fattuale ¢ solo una componente del fenomeno. Si
¢ mostrato infatti come la pianta sia vulnerabile anche in un senso creaturale,
come pure da un punto di vista ontologico-profondo: essa si ritrova ad essere —
senza essersi prodotta — in un ambiente che non ha scelto come propria “casa”.

Se ci limitassimo a traslare il discorso sulla vulnerabilita dall’etica ani-
male alla filosofia delle piante, otterremmo una definizione parziale anche
da un secondo punto di vista. Tenderemmo infatti ad interpretare la vulne-
rabilita come una mancanza, come un “meno” del vivente. Il riferimento
alla categoria della gettatezza permette invece di guadagnare una compren-
sione positiva del fenomeno. Si ¢ visto come la gettatezza della pianta sia
indice di un non-potere originario, di un’impotenza che si manifesta a livel-
lo creaturale, fattuale ed ontologico-profondo. Il discorso heideggeriano ci
insegna, tuttavia, che la gettatezza non ¢ una semplice fragilita dell’esserci,
ma la condizione di possibilita del suo essere progettante™. L’esserci puo,
infatti, attualizzare le sue potenzialita solo perché ¢ un essere gettato che,
in quanto tale, ha una qualche comprensione dei suoi limiti. Allo stesso
modo, possiamo dire che anche la gettatezza propria della pianta funziona
come precondizione del suo “essere-capace di”. Solo perché quest’ultima ¢
gettata, essa puo dispiegare le sue capacita. Solo perché ¢ e si trova ad esse-
re (gettatezza creaturale), la pianta € spinta a mettere in atto le sue capacita
e dunque a perseverare nell’esistenza. Solo perché ¢ condizionata da molti
punti di vista ed ha una percezione, anche solo rudimentale, di cio che la
limita e I’ostacola (gettatezza fattuale), la pianta puod darsi obiettivi, fare
scelte, costruire strategie, calcolando costi e benefici. Infine, solo perché
ha un qualche avvertimento immediato della non-familiarita del suo am-
biente (gettatezza ontologica profonda), essa ricerca, con tutti i suoi sforzi,
elementi rassicuranti e tende ad eliminare fattori di disagio. La gettatezza,
quindi, ¢ un’im-potenza, un’in-capacita, che ¢ sempre il fondamento del
poter-essere della pianta, dei suoi powers e delle sue capacita, della sua
progettualita ed intelligenza. Conseguentemente, la vulnerabilita non ¢ un

50 Progettandosi, 1’esserci assume il suo fondamento gettato (cfr. M. Heidegger,
Essere e tempo, cit., § 58, p. 339); in altri termini, la gettatezza ¢ il fondamento
(Grund) del progetto, un fondamento pero che non ¢ mai posto dall’esserci.



256 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

semplice “meno” della pianta, ma la sorgente profonda della sua ricchezza
e potenzialita, cio che le permette di dispiegare ed indirizzare in modo
efficace sforzi e facolta.

L’interpretazione della vulnerabilita qui proposta consente di rivedere uno
schema argomentativo diffuso che proviene dall’etica animale e che ¢ spesso
inconsapevolmente applicato alla riflessione sulla pianta. Se ne fa uso quan-
do si sostiene che la pianta debba essere oggetto di considerazione morale in
quanto possiede determinate capacita®'. In base a questo schema, la dignita
morale della pianta ¢ fatta risalire al suo essere-capace. E quindi il “potere”
della pianta cio che fonda il suo “statuto morale”. Ribaltando questo ragiona-
mento, il nostro intento ¢ mostrare come sia invece il non-potere della pianta,
la sua vulnerabilita, a fondare tale statuto. Il valore morale della pianta non
dipende innanzitutto da qualcosa che essa possiede, da una qualche abilita,
ma dal fatto che semplicemente ¢é. In questa prospettiva, il conferimento dello
statuto morale non avviene in base ad una logica retributiva — tanta capacita
quanto valore — ma, in prima istanza, in virtu del riconoscimento che la pianta
esiste come ente “gettato”. E innanzitutto questo semplice dato — il fatto della
vulnerabilita (mai assimilabile, per dirla con Heidegger, ad una bruta Tatsdchli-
chkeif’*) — a meritare la nostra considerazione morale. La vulnerabilita ¢ quella
condizione di originaria impotenza che rende il vivente degno di attenzione
morale, prima ancora che sia applicata o applicabile la logica simmetrico-retri-
butiva. Non si tratta, in primo luogo, di “misurare” capacita e di corrispondervi
con riconoscimenti morali, ma di non restare moralmente indifferenti al fatto
che la pianta, come gli altri viventi, si trova ad essere sospesa nell’esistenza, in
una condizione di finitezza che ci interpella, una condizione che essa subisce
e che pero si sforza di trasformare in opportunita di crescita e sviluppo. Cio
non significa che nella deliberazione morale I’'uomo non debba in alcun modo
tenere conto delle capacita degli enti in questione, ma che ogni sua pondera-
zione e commisurazione debbano essere originariamente fondate in una forma
di rispetto primaria e basilare, quella che ¢ dovuta ad un essere vulnerabile. La
fonte prima della considerazione morale ¢ la vulnerabilita, ovvero ci rispetto
a cui ogni capacita, intesa come sforzo di trasformazione del limite in opportu-

51 Emblematica di questo modo di pensare ¢, ad esempio, 1’affermazione di Gaglia-
no che “con I’aumento delle prove sperimentali circa le capacita cognitive delle
piante, il tema controverso (o persino tabu) relativo al loro benessere, al loro sta-
tuto morale e alla nostra responsabilita etica nei loro confronti non puo piu essere
ignorato” (M. Gagliano, The Mind of Plants, cit., p. 3, corsivo nostro). Si vedano
piu in generale i riferimenti contenuti nella nota 16.

52 La Geworfenheit, “il fatto che I’Esserci ci sia”, non ¢ mai assimilabile al dato bruto
della semplice-presenza. Cfr. M. Heidegger, Essere e tempo, cit., § 57, p. 330.



C. Pasqualin - Dalle capacita alla vulnerabilita 257

nita, puo acquistare la sua rilevanza morale. L’essere-vulnerabile non ¢ quindi
meritevole di considerazione morale solo in quanto rappresenta un’incapacita
che ¢ bisognosa di tutela e salvaguardia, ma anche, e soprattutto, in quanto ¢
sempre la premessa dello sforzo d’essere e di poter-essere del vivente, nono-
stante e nel limite. Occorre pertanto precisare un duplice aspetto. Da un lato,
non intendiamo sostenere che il valore morale del vivente vegetale si esauri-
sca nel suo essere-vulnerabile, ma che in tale vulnerabilita sia identificabile
un nucleo fondamentale e invariabile di quello stesso valore, non suscettibile
di misurazioni o verifiche a posteriori. In secondo luogo, I’affermazione che
I’essere-vulnerabile rappresenti la fonte primaria della considerazione morale,
presuppone una certa concezione della vulnerabilita, in base alla quale essa
non ¢ intesa in un senso negativo-difettivo, ma, in positivo, come la condizione
di possibilita di ogni essere-capace del vivente.

Emanciparsi dal primato delle capacita nella riflessione etica significa anche
sottrarsi ad una tentazione, quella di far dipendere il valore del vivente vegeta-
le dalla sua utilita per la sopravvivenza dell’intero pianeta. La pianta sarebbe
degna di considerazione morale poiché, in virtu delle sue capacita, assolve una
funzione indispensabile per I’esistenza degli altri viventi e, in particolare, per il
benessere di quelli umani. Il ricorso al paradigma della vulnerabilita permette
di scardinare tale approccio utilitaristico (e ancora una volta retributivo) all’eti-
ca delle piante®, un approccio che finisce per far ricadere le piante allo statuto
di semplici cose, dotate di valore solo strumentale in rapporto a quei soggetti
cui ¢ invece garantito uno statuto morale.

L’applicazione unilaterale del paradigma delle capacita nella considera-
zione morale delle piante, presenta un ulteriore elemento di criticitd. Chi
valuta secondo questo schema, ha gia deciso in modo pit 0 meno con-
sapevole, quali capacita siano moralmente significative. In particolare, la
tendenza che appare oggi delinearsi nella riflessione etica sulle piante ¢
considerare come moralmente significative le capacita cognitive, attribuite,
sempre di piu, anche a questi viventi. Tale tendenza si espone ad un duplice
rischio: da un lato, quello di alimentare il razionalismo della tradizione oc-
cidentale, che legge e valuta tutto sulla base del riferimento primario al lo-
gos e alla razionalita e, dall’altro, quello di ricadere nell’antropocentrismo.
Anche se si sostiene che la pianta possiede una mente diversa da quella
umana — e, piu generalmente, da quella animale> — ¢ pur sempre di “men-

53 Siveda ad es. T. Visak, Utilitarian Plant Ethics, in A. Kallhoff, M. Di Paola, M.
Schorgenhumer (a cura di), Plant Ethics, cit., pp. 30-39.

54  Cfr. Y.H. Hendlin, Plant Philosophy and Interpretation: Making Sense of Con-
temporary Plant Intelligence Debates, in “Environmental Values”, 31, n. 3,
2022, pp. 253-276.



258 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

te” che si sta trattando, ovvero di una facolta che ¢ stata intesa per lungo
tempo come la fonte ultima della giustificazione del dominio dell’animal
rationale sugli altri viventi. Il gesto apparentemente anti-antropocentrico
del conferire razionalita alla pianta, e giustificarne in questo modo il suo
valore, rischia di essere in realta un gesto ancora antropocentrico e narcisi-
stico, in cui I’apprezzamento dell’attributo mentalistico nell’altro vivente
non ¢ scevro da autocompiacimento.

Infine, una valutazione morale unilateralmente orientata alle capacita ¢
problematica anche perché rischia di far dipendere il valore, qualcosa che
riteniamo consustanziale al puro fatto di essere, dalle conferme empiriche.
Se si adotta il solo metro di valutazione delle capacita, il conferimento del-
lo statuto morale viene subordinato alla verifica della loro presenza — una
verifica di natura empirica, basata sui risultati delle sperimentazioni e del-
le ricerche scientifiche, i quali non sono peraltro immuni da controversie.
Diversamente da qualsiasi capacita, la vulnerabilita dell’altro vivente non
¢ un dato bisognoso di conferma empirica, ma ¢ una condizione che ap-
partiene al semplice fatto di esistere: ¢ la creaturalita dell’esser-dato senza
averlo scelto, ¢ la presenza di un fondo indisponibile (e non direttamente
prodotto dall’individuo) che condiziona le scelte del vivente; ¢, infine, il
trovarsi in un ambiente insicuro e fonte di minacce. L’essere-vulnerabile
precede ogni progettualita del vivente, nel senso che ¢ la condizione di par-
tenza ineliminabile di tale attivita: ¢ un dato che precede quindi anche ogni
progetto umano mirante a provarla e misurarla empiricamente. La vulne-
rabilita ¢, infine, un fatto che non ¢ soltanto oggetto di ragionamento, ma
anche, e soprattutto, di esperienza. La vulnerabilita dell’altro vivente puo
essere scoperta non soltanto sulla base di ragionamenti, ma anche, e soprat-
tutto, in virtu di un sentire pre-riflessivo, non ancora intellettuale, in grado
di avvertire come anche I’altro sia, in un modo non dissimile dal mio, un
ente vulnerabile. Ed infatti proprio la vulnerabilita risulta essere cio che
accomuna tutti i viventi, umani, animali e vegetali, cid che permette di
stabilire una continuita tra essi non sul piano cognitivo, mentale-razionale,
ma sul piano ontologico, dell’essere. In che senso la vulnerabilita sia infine
pensabile come la cifra fondamentale e fondante di una possibile comunita
morale interspecifica, inclusiva di tutti i viventi, I’approfondimento di que-
sto aspetto non puo che essere affidato, tuttavia, ad una riflessione futura.





