
DALLE CAPACITÀ ALLA VULNERABILITÀ:  
UNA RICONSIDERAZIONE DELLO  

“STATUTO MORALE” DELLE PIANTE
Chiara Pasqualin

Abstract

In the last few years the cognitive powers of plants have been the object of increasing 
attention. It has been claimed that, due to their intelligence and capacities, plants should be 
regarded as objects of moral consideration. Yet, this way of ethical reasoning not only falls 
back into rationalism (i.e. the Western tendency to prioritise rationality and logos) but it is 
also permeated by a retributive logic (i.e. the more power the more value). What if plants 
were objects of moral consideration not by virtue of their power but instead by their power-
lessness? The aim of this paper is to suggest a transition, in plant philosophy and ethics, from 
what we may call the “capacities paradigm” to the vulnerability approach. We will argue that 
plants are vulnerable beings in the sense that they manifest a constitutive “thrownness”. By 
reinterpreting Heidegger’s concept of Geworfenheit, the paper explores the many senses of 
plants’ vulnerability and proposes a new understanding of this notion not simply in terms 
of fragility, but first and foremost as an ontological strength that is the hidden ground and 
condition of the possibility of the various powers of vegetal life.

Keywords: Plants; Ethics; Capacities; Vulnerability; Thrownness

1. La transizione dal paradigma delle capacità a quello della vulnerabilità

La storia del dibattito sullo statuto morale dell’animale ha visto alternarsi 
dagli anni Settanta ad oggi molteplici posizioni ed approcci. In questo percorso 
una svolta decisiva è stata impressa dal pensiero femminista che ha proposto 
una transizione dal razionalismo dell’approccio dei diritti e della giustizia, di-
feso dai teorici classici dell’etica animale1, ad una diversa visione incentrata 

1	 Cfr. in part. P. Singer, Liberazione animale. Il manifesto di un movimento diffuso 
in tutto il mondo, tr. it. di E. Ferreri, Il Saggiatore, Milano 2015; T. Regan, I diritti 
animali, tr. it. di R. Rini, Garzanti, Milano 1990.

“Itinerari” • LXIV • 2025 • ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 • pp. 241-258 •  
DOI: 10.7413/2036-9484095



242� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

sulla cura2. Quest’ultima prospettiva ha ispirato, in tempi più recenti, il co-
siddetto “approccio della vulnerabilità” (vulnerability approach)3, il quale si 
pone in antitesi rispetto all’“approccio psicologico”, secondo cui un animale 
sarebbe meritevole di considerazione morale in virtù delle sue capacità psico-
logiche4. Se nell’approccio psicologico l’animale è ritenuto degno di rispetto 
in quanto soggetto “capace-di”, nell’approccio della vulnerabilità è piuttosto 
l’im-potenza dell’animale – e soprattutto il suo non potersi sottrarre al dan-
no e allo sfruttamento per mano umana – a fondare un giusto trattamento nei 
suoi confronti. In tale approccio, la vulnerabilità si presenta come condizione 
sufficiente per la considerazione morale dell’animale5: quest’ultimo è ritenuto 
meritevole di tutela in virtù della sua vulnerabilità, indipendentemente dal fatto 
che esso possieda questa o quella – comprovata o comprovabile – capacità. 

Più generalmente, la ricerca degli ultimi anni ha visto una crescente ap-
plicazione della categoria di vulnerabilità, originariamente concepita per il 
soggetto umano, nel contesto dell’etica animale6. L’affermarsi di questa ten-

2	 Cfr. J. Donovan, Animal Rights and Feminist Theory, in “Signs”, 15, n. 2, 1990, 
pp. 350-375; C.J. Adams, J. Donovan (a cura di), Beyond Animal Rights: A Fe-
minist Caring Ethic for the Treatment of Animals, Continuum, New York 1996; J. 
Donovan, C.J. Adams, The Feminist Care Tradition in Animal Ethics, Columbia 
University Press, New York 2007.

3	 Si veda: A.K. Martin, Verwundbarkeit, tr. ted. di L. Bortolotti, in A. Ferrari, K. Pe-
trus (a cura di), Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Transcript, Bielefeld 2015, 
pp. 416-418; A.K. Martin, Animal Vulnerability and its Ethical Implications: An 
Exploration, in “Journal of Applied Philosophy”, 38, n. 2, 2021, pp. 196-216.

4	 Cfr. A. Blasimme et al., Two Approaches to Animal Ethics and the Case of Great 
Apes, in K. Petrus, M. Wild (a cura di), Animal Minds & Animal Ethics. Connec-
ting Two Separate Fields, Transcript, Bielefeld 2013, pp. 269-294.

5	 Si veda in part.: S. Thierman, The Vulnerability of Other Animals, in “Journal 
for Critical Animal Studies”, 9, n. 1/2, 2011, pp. 182-208; C. Pelluchon, Taking 
Vulnerability Seriously: What Does it Change for Bioethics and Politics?, in A. 
Masferrer, E. García-Sánchez (a cura di), Human Dignity of the Vulnerable in the 
Age of Rights. Interdisciplinary Perspectives, Springer, Cham 2016, pp. 293-312; 
M. Huth, How to Recognize Animals’ Vulnerability: Questioning the Orthodoxies 
of Moral Individualism and Relationalism in Animal Ethics, in “Animals”, 10, n. 
2, 2020, 235 (doi:10.3390/ani10020235).

6	 Cfr. S. Thierman, The Vulnerability of Other Animals, cit.; A.B. Satz, Animals 
as Vulnerable Subjects: Beyond Interest-convergence, Hierarchy, and Property, 
in M. Fineman, A. Grear (a cura di), Vulnerability. Reflections on a New Ethical 
Foundation for Law and Politics, Ashgate, Burlington (UK) 2013, pp. 171-197; 
J. Johnson, Vulnerable Subjects? The Case of Nonhuman Animals in Experimen-
tation, in “Journal of Bioethical Inquiry”, 10, n. 4, 2013, pp. 497-504; A. Pepper, 
Justice for Animals in a Globalising World, in A. Woodhall, G. Garmendia da 
Trindade (a cura di), Ethical and Political Approaches to Nonhuman Animal Is-
sues, Palgrave Macmillan, Cham 2017, pp. 149-175.



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 243

denza ha avuto due effetti positivi importanti: da un lato, ha reso il concetto 
di vulnerabilità più inclusivo, aperto alla considerazione degli interessi di 
un numero sempre maggiore di soggetti, dall’altro, ha spostato il baricentro 
della riflessione etica dalla considerazione delle abilità psicologiche e co-
gnitive dell’individuo vivente – umano e animale – all’esame dei suoi aspet-
ti di passività e impotenza. Si è così delineata la possibilità di una transizio-
ne da quello che potremmo chiamare il paradigma delle capacità a quello 
della vulnerabilità. Tale transizione presenta, dal nostro punto di vista, due 
vantaggi teorici significativi con ricadute anche pratiche. In primo luogo, 
essa permette di rivedere la centralità della “mente” e della dimensione co-
gnitiva, a lungo considerate come elementi discriminanti nella definizione 
dello statuto etico del vivente, e di restituire dignità a ciò che non è ricon-
ducibile a quella dimensione e a quel lessico. In secondo luogo, incentrare 
il discorso etico sulla questione della vulnerabilità permette di valorizzare 
l’apporto delle scienze empiriche, senza però assolutizzarlo: in questa pro-
spettiva, le scoperte scientifiche più recenti possono contribuire ad orientare 
la ricerca filosofica, ma non hanno la parola definitiva su chi, ed in quale 
misura, abilitare a oggetto di considerazione morale. In altri termini, se si 
fonda la dignità etica di un soggetto nel possesso di una certa capacità, si è 
tenuti a dimostrare, con evidenze empiriche, che il soggetto in questione è 
effettivamente dotato di tale capacità e ad indicare quali individui ne sono 
invece privi. Diversamente dalla capacità, la vulnerabilità non è qualcosa 
che il soggetto può o meno possedere, ma indica – come vedremo meglio 
oltre – la costituzione ontologica dell’ente vivente in quanto tale e quindi un 
fenomeno su cui possiamo ragionare e fondare il discorso morale, tenendo 
conto dei dati scientifici ma non dovendo dipendere dalle loro conferme. 

Se si considera il dibattito etico più recente, non stupisce che il cer-
chio della considerazione morale sia in continua espansione e che vi si 
includano soggetti tradizionalmente esclusi dall’ambito della riflessio-
ne7. Oggi non è più soltanto l’animale ma anche la pianta che solleva 
quesiti di ordine etico8 e ciò come conseguenza del cosiddetto plant 

7	 Si veda in questo senso: M. Anzalone, O. Tolone (a cura di), Etiche applicate e 
nuovi soggetti morali, Orthotes, Napoli 2024. 

8	 Un passaggio cruciale in questo senso è stato rappresentato dal documento pub-
blicato nel 2008 dal Comitato etico federale per la biotecnologia non-umana del 
Governo svizzero: ECNH, The Dignity of Living Beings with Regards to Plants. 
Moral Consideration of Plants for Their Own Sake, Federal Ethics Committee 
on Non-Human Biotechnology, ultimo accesso aprile 2025, https://www.ekah.ad-
min.ch/inhalte/ekah-dateien/dokumentation/publikationen/e-Broschure-Wurde-
Pflanze-2008.pdf.



244� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

turn, del crescente interesse per il mondo vegetale nutrito da pensatori9 
e scienziati contemporanei10. Alle piante sono state riconosciute negli 
ultimi anni svariate capacità, tra cui l’intelligenza, la memoria, l’ap-
prendimento, il comportamento finalizzato, l’agency (perlomeno ad un 
livello minimo) e la comunicazione11. La presenza di queste capacità 
viene considerata da più parti come la prova decisiva che attesterebbe 
come le piante non sono organismi passivi, meramente reattivi all’am-
biente in modo preordinato e automatico, ma capaci di fare scelte e 
adattare il loro comportamento nel corso della vita12. Ad essere mes-
so in discussione è quindi lo schema tradizionale di comprensione del 
mondo vegetale, per lo più debitore della classificazione aristotelica (e 
poi reiterata da Linneo), secondo cui le piante sarebbero viventi privi di 
movimento e di aisthesis13. 

Le recenti scoperte scientifiche e la diffusione di una nuova compren-
sione del regno vegetale hanno posto la questione circa il rispetto dovuto 
a queste forme di vita. È stato sostenuto che anche le piante possiedono 

9	 Si veda ad esempio: M. Hall, Plants as Persons. A Philosophical Botany, State 
University of New York Press, New York 2011; E. Kohn, Come pensano le 
foreste: per un’antropologia oltre l’umano, tr. it. di A. Lucera e A. Palmieri, 
Nottetempo, Milano 2021; M. Marder, Plant-Thinking. A Philosophy of Vege-
tal Life, Columbia University Press, New York 2013; E. Coccia, La vita delle 
piante. Metafisica della mescolanza, tr. it. di S. Prearo, il Mulino, Bologna 
2018; P. Calvo (con N. Lawrence), Planta sapiens. Perché il mondo vegetale 
ci assomiglia più di quanto crediamo, tr. it. di A. Panini, Il Saggiatore, Milano 
2022.

10	 Cfr. F. Hallé, Éloge de la plante. Pour une nouvelle biologie, Seuil, Paris 1999; 
D. Chamovitz, Quel che una pianta sa: guida ai sensi nel mondo vegetale, Raf-
faello Cortina, Milano 2013. Si vedano, inoltre, anche i lavori dei neurobiologi 
delle piante, come ad es.: F. Baluška, S. Mancuso, D. Volkmann, Communica-
tion in Plants – Neuronal Aspects of Plant Life, Springer, Berlin-Heidelberg-
New York 2006; S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante. Sensibilità e intelligenza 
del mondo vegetale, Giunti, Firenze-Milano 2013. 

11	 Cfr. soprattutto: S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., pp. 73-135; A. Tre-
wavas, Plant Behaviour and Intelligence, Oxford University Press, Oxford-New 
York 2014; M. Gagliano, The Mind of Plants: Thinking the Unthinkable, in “Com-
municative and Integrative Biology”, 10, n. 2, 2017 (http://dx.doi.org/10.1080/1
9420889.2017.1288333); P. Calvo et. al., Plants Are Intelligent, Here’s How, in 
“Annals of Botany”, 125, 2020, pp. 11-28.

12	 Questo aspetto è discusso in: Q. Hiernaux, From Plant Behavior to Plant Intelli-
gence, Éditions Quæ, Versailles Cedex 2023, in part. pp. 43-53.

13	 Cfr. in part. Arist., De an. II 2, 413 a 34-35. Sul tema cfr. L. Repici, Uomini 
capovolti: le piante nel pensiero dei greci, Laterza, Roma-Bari 2000, qui in part. 
pp. 3-44.



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 245

uno status morale e ciò in considerazione delle loro capacità14. Nel recente 
dibattito sull’etica delle piante15 vi è la tendenza ad utilizzare uno schema 
argomentativo analogo a quello che è stato portato avanti dai teorici clas-
sici dell’etica animale: la pianta, che ora occupa il posto dell’animale, è 
riconosciuta degna di considerazione morale in quanto mostra di possedere 
determinate capacità16. A guidare la riflessione attuale sulle piante è, dun-
que, quello stesso paradigma delle capacità17 che ha permeato la riflessione 
dell’etica animale, perlomeno nella sua prima ondata18. 

14	 Emblematico in questo senso: M. Marder, Should Plants Have Rights?, in “The 
Philosophers’ Magazine”, 62, 2013, pp. 46-50.

15	 Sull’etica delle piante si veda: A. Kallhoff, M. Di Paola, M. Schörgenhumer 
(a cura di), Plant Ethics. Concepts and Applications, Routledge, New York 
2018. In questo volume sono proposte diverse possibili declinazione dell’e-
tica delle piante: tra queste, la versione utilitarista (che ritiene che il valore 
morale delle piante sia solo indiretto, cioè dipendente dal fatto che esse sono 
necessarie alla sopravvivenza di uomini e animali), quella relazionale, che 
esplora la dimensione etica a partire dalla relazione pratica che l’uomo stabi-
lisce con le piante, e, infine, l’approccio del value-in-nature, che sostiene che 
le piante hanno un valore costitutivo anche se non necessariamente intrinse-
co. Sul tema si veda anche: S. Odparlik, P. Kunzmann, N. Knoepffler (a cura 
di), Wie die Würde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik, Utzverlag, München 
2008 e G. Pellegrino, M. Di Paola (a cura di), Etica e politica delle piante, 
DeriveApprodi, Roma 2019.

16	 In questo senso si è insistito, ad esempio, sulle capacità di auto-regolazione delle 
piante (E.T. Lammerts van Bueren, P.C. Struik, Integrity and Rights of Plants: 
Ethical Notions in Organic Plant Breeding and Propagation, in “Journal of Agri-
cultural and Environmental Ethics”, 18, 2005, pp. 479-493), sulle capacità con-
nesse all’autonomia del comportamento vegetale (M. Hall, Plant Autonomy and 
Human-Plant Ethics, in “Environmental Ethics”, 31, n. 2, 2009, pp. 169-181), 
sulla capacità di fiorire (A. Kallhoff, Plants in Ethics: Why Flourishing Deserves 
Moral Respect, in “Environmental Values”, 23, 2014, pp. 685-700), sulle capacità 
comunicative (P. Gibson, M. Gagliano, The Feminist Plant: Changing Relations 
with the Water Lily, in “Ethics and the Environment”, 22, n. 2, 2017, pp. 125-147) 
e, più generalmente, sulla senzienza e la cognizione (A. Stephan et al., Ecological 
Justice for Nature in Critical Systems Thinking, in “Systems Research and Beha-
vioral Science”, 36, 2019, pp. 3-19). 

17	 A questo paradigma possiamo ricondurre il Capabilities Approach di Martha 
Nussbaum solo parzialmente, in quanto la sua prospettiva include il riferimento 
alla vulnerabilità animale (si veda M.C. Nussbaum, Giustizia per gli animali. La 
nostra responsabilità collettiva, tr. it. di A. Asioli, Il Mulino, Bologna 2023, in 
part. pp. 74, 141, 161). 

18	 Già nel 1979 Delaporte sottolinea come le considerazioni etiche riguardo alle 
piante e quelle concernenti gli animali si siano mosse, storicamente, in parallelo. 
Cfr. F. Delaporte, Le second règne de la nature: Essai sur les questions de la 
végétalité au XVIIIe siècle, Flammarion, Paris 1979. 



246� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

La questione che intendiamo porci nel seguente contributo è se il para-
digma delle capacità sia l’unico percorribile in tema di filosofia ed etica 
delle piante o se non sia possibile ricorrere ad un diverso approccio, nel 
quale sia posta al centro la vulnerabilità. Non è forse possibile affermare 
che le piante meritano una considerazione morale in virtù del loro essere 
vulnerabili, ancora prima delle loro comprovate o comprovabili capacità? 
E quale senso di vulnerabilità definisce il modo d’essere specifico delle 
piante? Ciò che suggeriamo è la transizione ad un diverso paradigma di 
comprensione del regno vegetale che offre i vantaggi cui sopra accenna-
vamo. Parlare di vulnerabilità delle piante, anziché di capacità, permette, 
in primo luogo, di valutare criticamente la centralità assegnata alla “men-
te” nella comprensione del vivente vegetale e nella riflessione etica su di 
esso19. In secondo luogo, il discorso sulla vulnerabilità del vivente vegetale 
consente, come vedremo, di impostare il ragionamento in una prospettiva 
ontologica, capace di dare spazio alle ricerche scientifiche più recenti senza 
però far dipendere il giudizio ultimo sullo status morale delle piante dal-
le conferme empiriche. Infine, l’applicazione del concetto di vulnerabilità 
permette di tracciare una continuità tra i viventi – umani, animali e vegetali 
– non tanto in virtù del loro essere soggetti cognitivi, ma del fatto di condi-
videre una medesima esperienza (pur con gradi diversi di consapevolezza): 
quella dell’essere “gettati” in un mondo in cui si sentono anzitutto insicuri 
e con il quale, tuttavia, devono imparare a convivere. 

2. Foglie al vento: la fragilità della pianta

Nel recente dibattito sulla vulnerabilità dell’animale ci si è concentrati 
soprattutto sulla precarietà che deriva dal fatto che questo vivente è “in-
carnato” (embodied) ed è quindi sensibile, fragile, bisognoso e suscettibile 
di invecchiamento, caratteri peraltro condivisi con il vivente umano20. In 
questa prospettiva, si è dato un rilievo particolare alla senzienza dell’ani-

19	 Secondo alcuni, il lessico zoomorfico utilizzato oggi per descrivere la vita del-
le piante (come ad es. l’attribuzione dell’intelligenza) sarebbe indicativo di una 
tendenza ancora diffusa nella teoria della scienza, cioè quella all’assimilazione 
della pianta al modello animale. Si veda in part.: S. Pouteau, Beyond “Second 
Animals”: Making Sense of Plant Ethics, in “Journal of Agricultural and Envi-
ronmental Ethics”, 27, 2014, pp. 1-25.

20	 Cfr. R. Acampora, Corporal Compassion: Animal Ethics and Philosophy of Body, 
University of Pittsburgh Press, Pittsburgh 2006; S. Thierman, The Vulnerability of 
Other Animals, cit.; A.B. Satz, Animals as Vulnerable Subjects, cit.



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 247

male (e soprattutto alla sua sensibilità al dolore), tanto che in alcuni casi 
la vulnerabilità è stata persino identificata con la stessa sentience21. Quali 
ulteriori aspetti distintivi della vulnerabilità animale sono state considerate, 
inoltre, la dipendenza dalle relazioni sociali (soprattutto con i conspecifici) 
e la soggezione all’arbitrio e al dominio umani22. 

Che cosa si può dire della vulnerabilità delle piante? Non è difficile mo-
strare come la maggior parte degli aspetti evidenziati dagli studiosi a pro-
posito della vulnerabilità animale si ritrovi anche nella vita delle piante. 
Riguardo al carattere dell’embodiment, esso è attribuibile anche alla pianta, 
soprattutto se, come è stato osservato, ogni sua singola cellula rappresenta 
un “embodied agent, un agente intelligente che interagisce con il mondo at-
traverso il proprio corpo fisico”23. Anche la pianta, inoltre, è dotata di sensi, 
e non soltanto dei cinque canonici: oltre a percepire stimoli visivi, olfattivi, 
gustativi, tattili e uditivi, la pianta sente la gravità, i campi elettromagnetici 
e misura gradienti chimici24. Al pari e forse più dell’animale, la pianta è 
un corpo fragile: è sufficiente pensare a come la foglia, in cui si concen-
tra un processo cruciale per questo organismo, cioè l’attività fotosintetica, 
sia considerata universalmente come un simbolo di fragilità. Anche per la 
pianta, inoltre, vulnerabilità è sinonimo di dipendenza: il corpo di questo 
organismo è interamente dipendente dal mondo naturale in cui è radicato, 
cioè dalla terra, dalla luce e dall’aria, da cui riceve energia e nutrimento. 
Anche la pianta poi è un corpo che invecchia: tra le piante si contano infatti 
gli organismi più longevi del nostro pianeta. Similmente all’animale, la 
pianta manifesta anche una dipendenza sociale. Pur essendo un organismo 
autotrofo (la cui alimentazione non è basata sulla consumazione di altri vi-
venti), la pianta non può prescindere tuttavia dalle relazioni sociali: essa ha 
bisogno di altri viventi per riprodursi, come animali impollinatori o capaci 
di diffondere i semi, e deve basarsi su strategie comunicative che le per-
mettono di anticipare i pericoli e mettere in atto strategie difensive25. Non 
possiamo trascurare, inoltre, che la pianta è vulnerabile anche nel senso più 
comune e diffuso del termine, essendo esposta al rischio dell’estinzione: 
è stato giustamente osservato che le piante sono tra gli esseri viventi più 
vulnerabili del pianeta, se si considera che almeno un quinto delle specie 

21	 Cfr. E. Aaltola, Animal Suffering: Philosophy and Culture, Palgrave-Macmillan, 
Basingstoke 2012. 

22	 Cfr. in part. A. Pepper, Justice for Animals in a Globalising World, cit.; M. Huth, 
How to Recognize Animals’ Vulnerability, cit.

23	 S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., p. 117.
24	 Cfr. in part. ivi, pp. 42-72.
25	 Cfr. in part. ivi, pp. 73-106.



248� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

vegetali è attualmente sull’orlo dell’estinzione26. Infine, non diversamente 
dagli animali, le piante sono vulnerabili nel senso che sono passibili di 
essere danneggiate e sfruttate da parte dell’uomo. 

Tra i caratteri evidenziati nel dibattito sulla vulnerabilità animale, vi è 
un unico aspetto che è difficilmente traslabile alla pianta, ovvero quello 
rappresentato dalla sentience. Per la maggior parte dei biologi, infatti, le 
piante, pur essendo sensibili, non sono “senzienti”, ovvero capaci di pro-
vare dolore27. Pertanto, chi identifica l’essere-vulnerabile unicamente con 
l’essere sensibile al dolore, non può avere una base solida per estendere 
alle piante la riflessione sulla vulnerabilità. Se si esclude questo aspetto, 
tuttavia, gli altri tratti di fragilità, sopra ricordati, giustificano l’estensione 
della categoria di vulnerabilità al mondo vegetale. Da questo punto di vi-
sta, è ragionevole sostenere che le piante sono vulnerabili in quanto sono 
corpi fragili e caduchi, sempre dipendenti da altro, continuamente esposti 
al rischio dell’estinzione e allo sfruttamento umano. In sintesi, se trasliamo 
il vulnerability approach, adottato nell’etica animale, al regno vegetale, 
ricaviamo una visione in cui gli aspetti di fragilità, dipendenza e passività 
delle piante sono posti in rilievo. Otteniamo, in altri termini, una definizio-
ne negativo-difettiva della vulnerabilità, nella quale inoltre il riferimento 
alla sensibilità e alla dimensione corporea risulta essere decisivo: “vulnera-
bilità” diventa sinonimo di “mancanza” e “debolezza”, aspetti che vengono 
ascritti al corpo della pianta. 

È possibile chiedersi, tuttavia, se questa sia l’unica modalità di definire 
la vulnerabilità delle piante. Non è forse l’aspetto negativo della mancan-
za solo un lato della medaglia? E in secondo luogo: non è forse la dimen-
sione del corpo l’espressione plastica di un modo di essere della pianta, 
definibile anzitutto in termini ontologici prima che fisico-corporei? Dal 
nostro punto di vista è possibile rispondere affermativamente ad entram-
be le domande e quindi proporre un concetto alternativo di vulnerabilità, 
che non intende negare gli elementi di mancanza e passività (ovvero pri-
vativo-difettivi), ma inserirli in una visione più ampia. Occorre definire 
la vulnerabilità prima di tutto in un senso ontologico e come un punto di 
forza del vivente. Da questa prospettiva, non possiamo accontentarci di 

26	 Cfr. M. Marder, Should Plants Have Rights?, cit., p. 46.
27	 Il tema è comunque oggetto di controversia: cfr. ad es. P. Calvo et al., Are Plants 

Sentient?, in “Plant, Cell & Environment”, 40, n. 11, 2017, pp. 2858-2869; A. 
Hamilton, J. McBrayer, Do Plants Feel Pain?, in “Disputatio”, 12, n. 56, 2020, 
pp. 71-98; M.J. Hansen, A Critical Review of Plant Sentience: Moving Beyond 
Traditional Approaches, in “Biology and Philosophy”, 39:13, 2024 (https://doi.
org/10.1007/s10539-024-09953-1).



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 249

estendere al regno vegetale lo schema di comprensione della vulnerabili-
tà ricorrente nell’etica animale. Per una transizione dal paradigma delle 
capacità a quello della vulnerabilità è necessario basarsi su un modello 
teorico alternativo, in grado di tenere insieme il carattere ontologico e la 
componente positiva del concetto di vulnerability. 

Nell’individuare un possibile modello che soddisfi questa duplice esi-
genza teorica percorreremo una pista diversa, ispirandoci alla riflessio-
ne che il filosofo Martin Heidegger dedica al concetto di “gettatezza” 
(Geworfenheit) e all’idea dell’“essere-nel-mondo gettato” (geworfenes In-
der-Welt-sein). Com’è noto, Heidegger elabora tale concettualità all’inter-
no della sua analitica dell’esserci28, e dunque nel contesto di un’indagine 
sull’uomo, nella quale, peraltro, la continuità con il resto del vivente è per 
lo più negata29. Siamo convinti tuttavia che sia possibile estrapolare dalla 
nozione heideggeriana di Geworfenheit degli aspetti basilari ed essenziali, 
capaci di definire non solo il vivente umano, ma anche quello animale e 
vegetale. Altrove abbiamo approfondito il caso della “gettatezza” animale: 
partendo da un’indicazione di Nussbaum, secondo cui uomini e animali 
sarebbero a pari titolo “gettati nel mondo” (thrown into the world)30, ab-
biamo sviluppato quest’intuizione offendo un contributo sulla vulnerabilità 
animale31. Nel presente contesto intendiamo proseguire la ricerca in que-
sta direzione, avanzando la tesi che, oltre all’uomo e all’animale, anche la 
pianta manifesti una “gettatezza” costitutiva. 

3. La gettatezza delle piante

Se utilizziamo lo strumentario concettuale heideggeriano, la pian-
ta può dirsi “gettata” in tre sensi principali. Nello specifico, la sua 

28	 Cfr. in part. M. Heidegger, Essere e tempo, nuova ed. it. di F. Volpi sulla versione 
di P. Chiodi, Longanesi, Milano 2005, § 29, p. 168.

29	 Cfr. ivi, § 10, p. 69: “Il vivere non è né semplice-presenza pura né Esserci”. 
Una posizione più continuista, che si ispira alle opere biologiche di Aristotele, è 
espressa da Heidegger nel corso del 1924 (M. Heidegger, Concetti fondamentali 
della filosofia aristotelica, tr. it. di G. Gurisatti, Adelphi, Milano 2017). Sull’ar-
gomento ci permettiamo di rinviare a: C. Pasqualin, L’avere-mondo dell’animale: 
l’originalità della riflessione heideggeriana nel corso del 1924, in “Logoi.ph”, 
10, n. 25, pp. 152-170.

30	 Cfr. M.C. Nussbaum, Giustizia per gli animali, cit., p. 161.
31	 Cfr. C. Pasqualin, Vulnerabilità e gettatezza: un dialogo possibile tra l’etica ani-

male e la filosofia heideggeriana, in A. Taschini, E. Giannetto (a cura di), Lo 
stesso incanto del mondo, Aracne, Roma 2024, pp. 107-131.



250� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Geworfenheit si manifesta a tre livelli: creaturale, fattuale ed ontolo-
gico profondo. Per l’analisi del primo aspetto, possiamo riferirci all’i-
dea heideggeriana secondo cui “l’Esserci è stato-gettato, cioè non si è 
portato nel suo Ci da se stesso”32. L’esserci non è l’origine di se stesso 
o l’autore del proprio essere al mondo. Quest’indicazione, concepita 
da Heidegger per l’esistenza umana, si presta in realtà ad essere estesa 
agli altri viventi, tra cui la pianta. Anch’essa si ritrova “gettata” nella 
vita senza esserne l’origine. La pianta si trova ad essere, insediata in 
una porzione di mondo che non ha scelto e che non può neppure cam-
biare, essendole precluso ogni spostamento locale. Da questo punto di 
vista, possiamo dire che la pianta è “gettata” in un senso “creaturale”, 
poiché, similmente agli altri viventi, è già da sempre “creata”, senza 
essersi potuta creare da sé. Il senso “creaturale” non è qui inteso in una 
prospettiva teologica, ma solo come indice formale di un esser-dato, 
di cui il soggetto non può essere l’autore o la causa prima. La pianta, 
le cui molteplici capacità sono oggi al centro dell’attenzione, è quindi 
fondata su una costituiva in-capacità, quella di non poter porre il pro-
prio fondamento da sé.

Un’ulteriore dimensione della gettatezza della pianta è quella che 
potremmo definire “fattuale”. Secondo Heidegger, l’esserci è una “pos-
sibilità gettata da cima a fondo”33 e questo implica che ogni sua scel-
ta si muove all’interno di uno spettro di “possibilità di volta in volta 
effettive”34. Anche da questo punto di vista, l’esserci dimostra una co-
stitutiva im-potenza, poiché non ha la possibilità di scegliere ed essere 
tutto. È possibile affermare che anche la pianta è una progettualità get-
tata? Gli studi più recenti confermano, innanzitutto, che la pianta non 
è un organismo puramente reattivo a stimoli esterni, ma è in grado di 
fare scelte. Risulta sempre meno accettabile l’idea secondo cui la pianta 
risponderebbe in modo puramente automatico all’ambiente, determina-
ta da esso meccanicisticamente. Gli scienziati affermano oggi che “le 
decisioni sono una parte essenziale della crescita e dello sviluppo” dei 
viventi vegetali35: 

ogni pianta registra ininterrottamente un gran numero di parametri ambien-
tali (luce, umidità, gradienti chimici, presenza di altre piante o animali, campi 
elettromagnetici, gravità ecc.) ed in base a questi dati è chiamata a prendere 

32	 M. Heidegger, Essere e tempo, cit., § 58, p. 339.
33	 Ivi, § 31, p. 178.
34	 Ivi, § 60, p. 355.
35	 P. Calvo et. al., Plants Are Intelligent, cit., p. 23.



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 251

decisioni che riguardano la ricerca degli alimenti, la competizione, la difesa, i 
rapporti con le altre piante e gli animali.36

Le scoperte più recenti suggeriscono quindi l’idea che anche la pianta 
sia, in un senso anche solo elementare, un ente progettante. Se guardia-
mo a tale progettualità, non possiamo che riconoscere, inoltre, che essa è 
sempre condizionata. Gli istinti, i fattori ereditari, le condizioni ambien-
tali – per citare solo alcuni esempi – sono elementi che rendono la pro-
gettualità della pianta una progettualità finita, cioè gettata. Recentemente 
la studiosa Monica Gagliano ha suggerito la possibilità di intrepretare 
il “comportamento” delle piante a partire dalla teoria delle affordances: 
secondo questa visione, l’ambiente non sarebbe ciò che causa meccanici-
sticamente stimoli e reazioni, ma un campo di possibilità e opportunità, 
tra le quali la pianta è invitata ad operare una scelta37. Quest’idea confer-
ma la nostra ipotesi secondo cui anche la pianta sarebbe “gettata” in un 
orizzonte di “possibilità di volta in volta effettive” e quindi chiamata a 
sviluppare la sua progettualità a partire da elementi dati in partenza e tali 
da delimitare il campo di scelta. 

Nel corso del 1928/29 intitolato Einleitung in die Philosophie Heideg-
ger definisce la gettatezza dell’esserci con un’espressione molto pregnante, 
particolarmente eloquente se riferita al caso della pianta. L’esserci, scrive 
Heidegger in questo corso, è determinato dall’“essere in balìa” (Preisge-
gebenheit), poiché è costantemente esposto ad altri enti, da cui dipende e 
che lo condizionano.

L’esserci non è mai, in senso costitutivo, isolato dall’ente e, successivamen-
te, soltanto esposto “in” o “alla” sua balìa; piuttosto, in quanto esserci egli si 
ritrova (befindet sich) già nel bel mezzo dell’ente. Ma questo, di nuovo, non 
significa che, tra tutti gli enti, compaia “anche” l’esserci; l’espressione “nel bel 
mezzo di…” significa piuttosto: l’esserci è pervaso da cima a fondo dal vigore 
(durchwaltet) dell’ente al quale è esposto in balìa (preisgegeben). L’esserci è 

36	 S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., p. 113. Si veda anche: A. Hodge, Root 
Decisions, in “Plant, Cell and Environment”, 32, 2009, pp. 628-640.

37	 Cfr. M. Gagliano, In a Green Frame of Mind: Perspectives on the Behavioural 
Ecology and Cognitive Nature of Plants, in “AoB Plants”, 7, 2015 (https://doi.
org/10.1093/aobpla/plu075). Sulla teoria delle affordances e le sue riletture 
si veda: J.J. Gibson, L’approccio ecologico alla percezione visiva, tr. it. di 
V. Santarcangelo, Mimesis, Milano-Udine 2014, in part. cap. 8; R. Witha-
gen et al., Affordances Can Invite Behavior: Reconsidering the Relationship 
Between Affordances and Agency, in “New Ideas in Psychology”, 30, 2012, 
pp. 250-258.



252� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

corpo e carne e vita; per l’esserci, la natura non è soltanto, né principalmente, 
un oggetto di osservazione. Esso stesso è natura.38

Questa descrizione dell’“essere in balìa” potrebbe facilmente applicarsi 
anche al vivente vegetale. Anche per la pianta la natura non è un’esteriorità, 
percepita in modo neutrale, ma un mondo di risorse da cui è integralmente 
compenetrata. L’aria, la terra, l’acqua e la luce sono gli elementi di cui la 
pianta vive e di cui essa è fatta. In quanto pervasa dagli elementi naturali, 
la pianta è costantemente in balìa di essi. Essa è in balìa della luce, tanto da 
non poter esistere senza di essa; è in balìa dell’aria che respira e grazie a cui 
le sopraggiungono “messaggi volatili”39; è in balìa dell’acqua e della terra, 
da cui riceve nutrimento e acquisisce informazioni sul suo ambiente. Più 
generalmente, essa è in balìa degli enti (viventi e non) che costituiscono la 
sua realtà: insetti, vermi, uccelli e rocce sono enti da cui è toccata, consuma-
ta, ostacolata ed infestata. Ma essa è soprattutto in balìa dell’ente umano, il 
quale ha il potere di modificarla geneticamente e di causarne l’estinzione. 

L’“essere in balìa” manifestato dalla pianta è ancora più radicale di quello 
che contraddistingue l’uomo e l’animale: essendo radicata al suolo, la pianta 
non può sfuggire alle minacce dei predatori, né può spostarsi verso condizio-
ni e ambienti diversi e più confortevoli40. Essa, manifesta, come sottolinea 
giustamente Coccia, un’“esposizione integrale” al suo ambiente41. Partico-
larmente emblematiche dell’“essere in balìa” della pianta sono le sue strate-
gie riproduttive e di sopravvivenza. Nel processo riproduttivo, essa è in balìa 
dei vettori fisici (come il vento) e animali (come insetti, vermi o uccelli), de-
putati a trasportare il polline. Per garantire la sopravvivenza alla sua specie, 
la pianta è inoltre in balìa degli elementi naturali e degli spostamenti degli 
altri animali: il viaggio del seme, da cui dipende la continuità della specie, è 
affidato al soffio imprevedibile del vento e al moto autonomo degli animali. 

L’ultima dimensione della Geworfenheit cui vorremmo fare riferimen-
to è quella che Heidegger descrive come il “non-sentirsi-a-casa-propria” 
(das Un-zuhause) dell’esserci, un fenomeno che egli ritiene più originario 
della condizione di familiarità rispetto al mondo e dell’abituale sicurezza 
tranquillizzante dell’esserci42. Heidegger viene a toccare qui uno dei tratti 

38	 M. Heidegger, Avviamento alla filosofia, tr. it. di M. Borghi, Marinotti, Milano 
2007, p. 289 (tr. mod.).

39	 Cfr. ad es. V. Ninkovic et al., Plant Volatiles as Cues and Signals in Plant Com-
munication, in “Plant, Cell & Environment”, 44, n. 4, 2020, pp. 1030-1043.

40	 Cfr. in part.: S. Mancuso, La nazione delle piante, Laterza, Roma-Bari 2019, p. 54.
41	 Cfr. E. Coccia, La vita delle piante, cit., p. 13.
42	 Cfr. M. Heidegger, Essere e tempo, cit., § 40, p. 231.



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 253

ontologici più profondi dell’essere dell’uomo, il fatto che quest’ultimo è 
abitato da un senso di “spaesamento” rispetto al mondo, che gli è rivelato 
in modo emblematico nel fenomeno dell’angoscia (quando il sistema dei 
riferimenti abituali sprofonda), ma che “rode” costantemente l’esserci in 
modo silenzioso43. Nell’interpretazione heideggeriana, l’esserci percepisce 
quindi il mondo primariamente come un ambiente non familiare; la forma-
zione dei significati e il progetto delle possibilità sono le strategie con cui 
l’esserci trasforma in “casa” ciò che anzitutto non lo è. 

Possiamo dire che questo spaesamento originario contraddistingue non 
solo l’esserci ma anche il vivente non-umano? Non è forse la vita, nella 
spiegazione scientifica di stampo darwiniano, uno sforzo costante in vi-
sta dell’adattamento ad un ambiente percepito anzitutto come ostile e non 
favorevole? Il caso delle piante sembra confermare quest’ipotesi. Se è im-
probabile che le piante abbiano una percezione di questo spaesamento a 
livello emotivo, è verosimile che esse possiedano una qualche percezione 
rudimentale dell’ostilità dell’ambiente, delle minacce che provengono da 
esso e che le riguardano direttamente. Secondo gli studi più recenti, infatti, 
le piante, lungi dall’avere semplici sensazioni, sono in grado di percepire 
l’ambiente secondo uno “schema minimo di valori”44 e d’individuare dun-
que fattori di pericolo e minaccia. Le piante sono capaci di percepire, ad 
esempio, tramite indizi acustici, erbivori che attaccano, la presenza di in-
setti o bruchi e attività umane invasive45. Vi è oggi la tendenza ad attribuire 
alle piante un livello minimo di coscienza46, che possiamo dunque riferire 
anche alla percezione della minacciosità del mondo e della conseguente 
insicurezza della loro condizione. 

Gli studiosi hanno sostenuto, in particolare, che la sensibilità deve giocare 
un ruolo essenziale nella vita delle piante, dal momento che esse, non potendo 
contare su strategie di fuga, hanno l’esigenza di avvertire in anticipo i pericoli 
e attivare rapidamente strategie difensive47. Da ciò possiamo desumere che, 
per la stessa ragione, ovvero per la loro immobilità, le piante possano contare 
su una qualche percezione della dannosità dell’ambiente e del loro essere mi-

43	 Cfr. Ibid.
44	 Cfr. Q. Hiernaux, From Plant Behavior to Plant Intelligence, cit., p. 30.
45	 Cfr. H.M. Appel, R.B. Cocroft, Plants Respond to Leaf Vibrations Caused by In-

sect Herbivore Chewing, in “Oecologia”, 175, n. 4, 2014, pp. 1257-1266; M. Ga-
gliano et al., Tuned In: Plants Roots Use Sounds to Locate Water, in “Oecologia”, 
184, 2017, pp. 151-160. 

46	 Sul tema cfr. Q. Hiernaux, From Plant Behavior to Plant Intelligence, cit., in part. 
p. 54.

47	 Cfr. S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, cit., pp. 42-43.



254� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nacciate. Da questo punto di vista, è possibile ipotizzare che anche le piante 
esperiscano, anche solo in un senso rudimentale, la non-familiarità del mondo. 
Del resto, l’intelligenza che si attribuisce oggi alle piante è per lo più interpre-
tata come una “capacità di risolvere problemi”48. In questa visione è implicita 
l’idea che l’organismo vegetale abbia una coscienza, seppur minima, dei pro-
blemi che l’affliggono, cioè delle difficoltà connesse allo svolgimento delle 
sue funzioni vitali all’interno di un ambiente caratterizzato da risorse limitate. 
Risulta dunque verosimile pensare che la pianta condivida con l’esserci anche 
questa dimensione ontologico-profonda della gettatezza: il fatto di non-sentir-
si-familiare in un mondo che non percepisce innanzitutto come “casa”, ma che 
deve sforzarsi di rendere tale se vuole mantenersi nell’essere49. Questo senso di 
non familiarità si rivela dunque come un segno ulteriore dell’impotenza della 
pianta, della sua gettatezza in un ambiente ostile che non ha scelto come sua 
casa e da cui non può evadere. 

4. Vulnerabilità e statuto morale delle piante

Nelle analisi che precedono si è mostrato come l’essere della pianta sia 
interpretabile in termini di “gettatezza”, perlomeno se si considerano quelle 
tre dimensioni che abbiamo esplorato dal punto di vista creaturale, fattuale 
ed ontologico-profondo. È a questa condizione di gettatezza che intendiamo 
riferire il nostro discorso sulla “vulnerabilità” della pianta. Come si è detto, il 
riferimento al modello heideggeriano offre una soluzione teorica alternativa ri-
spetto alla semplice estensione dell’“approccio della vulnerabilità” dal campo 
dell’etica animale a quello della filosofia delle piante. Se infatti ci limitassimo a 
replicare le definizioni già presenti nel dibattito sull’etica animale, otterremmo 
una comprensione solo parziale del fenomeno della vulnerabilità. Proviamo 
a considerare da vicino le ragioni di tale giudizio. In primo luogo, saremmo 
tentati di localizzare la vulnerabilità unicamente nella dimensione empirico-
corporea, in caratteristiche fisiche e materiali della pianta. Questo ci impedi-
rebbe di vedere come la vulnerabilità corporea sia soltanto uno degli aspetti in 
cui si manifesta, a livello ontico, una condizione che è anzitutto ontologica: 
la costituzione propria della pianta è quella di essere gettata in una porzione 

48	 Cfr. ivi, pp. 9, 112. Si veda anche: A. Trewevas, Plant Intelligence, in “Naturwis-
senschaften”, 92, n. 9, 2005, pp. 401-413.

49	 Con ciò non si intende ovviamente ridurre l’esperienza angosciante dello spae-
samento umano ad un piano biologistico, né tantomeno livellare i diversi modi 
e gradi di consapevolezza con cui i singoli viventi – uomini, animali e piante – 
hanno percezione della non-familiarità del mondo. 



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 255

di mondo definita una volta per tutte ed è questo modo d’essere che plasma 
l’intera organizzazione corporea e sensibile della pianta. In altri termini, la vul-
nerabilità del corpo, e nel corpo, non esaurisce il fenomeno e può essere anzi 
pienamente compresa solo a partire da un’analisi che va a considerare un piano 
strutturale più profondo. La pianta è certamente un corpo fragile e dipenden-
te – ciò che l’accezione “fattuale” della gettatezza ha messo chiaramente in 
luce – ma questa dipendenza fattuale è solo una componente del fenomeno. Si 
è mostrato infatti come la pianta sia vulnerabile anche in un senso creaturale, 
come pure da un punto di vista ontologico-profondo: essa si ritrova ad essere – 
senza essersi prodotta – in un ambiente che non ha scelto come propria “casa”. 

Se ci limitassimo a traslare il discorso sulla vulnerabilità dall’etica ani-
male alla filosofia delle piante, otterremmo una definizione parziale anche 
da un secondo punto di vista. Tenderemmo infatti ad interpretare la vulne-
rabilità come una mancanza, come un “meno” del vivente. Il riferimento 
alla categoria della gettatezza permette invece di guadagnare una compren-
sione positiva del fenomeno. Si è visto come la gettatezza della pianta sia 
indice di un non-potere originario, di un’impotenza che si manifesta a livel-
lo creaturale, fattuale ed ontologico-profondo. Il discorso heideggeriano ci 
insegna, tuttavia, che la gettatezza non è una semplice fragilità dell’esserci, 
ma la condizione di possibilità del suo essere progettante50. L’esserci può, 
infatti, attualizzare le sue potenzialità solo perché è un essere gettato che, 
in quanto tale, ha una qualche comprensione dei suoi limiti. Allo stesso 
modo, possiamo dire che anche la gettatezza propria della pianta funziona 
come precondizione del suo “essere-capace di”. Solo perché quest’ultima è 
gettata, essa può dispiegare le sue capacità. Solo perché è e si trova ad esse-
re (gettatezza creaturale), la pianta è spinta a mettere in atto le sue capacità 
e dunque a perseverare nell’esistenza. Solo perché è condizionata da molti 
punti di vista ed ha una percezione, anche solo rudimentale, di ciò che la 
limita e l’ostacola (gettatezza fattuale), la pianta può darsi obiettivi, fare 
scelte, costruire strategie, calcolando costi e benefici. Infine, solo perché 
ha un qualche avvertimento immediato della non-familiarità del suo am-
biente (gettatezza ontologica profonda), essa ricerca, con tutti i suoi sforzi, 
elementi rassicuranti e tende ad eliminare fattori di disagio. La gettatezza, 
quindi, è un’im-potenza, un’in-capacità, che è sempre il fondamento del 
poter-essere della pianta, dei suoi powers e delle sue capacità, della sua 
progettualità ed intelligenza. Conseguentemente, la vulnerabilità non è un 

50	 Progettandosi, l’esserci assume il suo fondamento gettato (cfr. M. Heidegger, 
Essere e tempo, cit., § 58, p. 339); in altri termini, la gettatezza è il fondamento 
(Grund) del progetto, un fondamento però che non è mai posto dall’esserci.



256� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

semplice “meno” della pianta, ma la sorgente profonda della sua ricchezza 
e potenzialità, ciò che le permette di dispiegare ed indirizzare in modo 
efficace sforzi e facoltà. 

L’interpretazione della vulnerabilità qui proposta consente di rivedere uno 
schema argomentativo diffuso che proviene dall’etica animale e che è spesso 
inconsapevolmente applicato alla riflessione sulla pianta. Se ne fa uso quan-
do si sostiene che la pianta debba essere oggetto di considerazione morale in 
quanto possiede determinate capacità51. In base a questo schema, la dignità 
morale della pianta è fatta risalire al suo essere-capace. È quindi il “potere” 
della pianta ciò che fonda il suo “statuto morale”. Ribaltando questo ragiona-
mento, il nostro intento è mostrare come sia invece il non-potere della pianta, 
la sua vulnerabilità, a fondare tale statuto. Il valore morale della pianta non 
dipende innanzitutto da qualcosa che essa possiede, da una qualche abilità, 
ma dal fatto che semplicemente è. In questa prospettiva, il conferimento dello 
statuto morale non avviene in base ad una logica retributiva – tanta capacità 
quanto valore – ma, in prima istanza, in virtù del riconoscimento che la pianta 
esiste come ente “gettato”. È innanzitutto questo semplice dato – il fatto della 
vulnerabilità (mai assimilabile, per dirla con Heidegger, ad una bruta Tatsächli-
chkeit52) – a meritare la nostra considerazione morale. La vulnerabilità è quella 
condizione di originaria impotenza che rende il vivente degno di attenzione 
morale, prima ancora che sia applicata o applicabile la logica simmetrico-retri-
butiva. Non si tratta, in primo luogo, di “misurare” capacità e di corrispondervi 
con riconoscimenti morali, ma di non restare moralmente indifferenti al fatto 
che la pianta, come gli altri viventi, si trova ad essere sospesa nell’esistenza, in 
una condizione di finitezza che ci interpella, una condizione che essa subisce 
e che però si sforza di trasformare in opportunità di crescita e sviluppo. Ciò 
non significa che nella deliberazione morale l’uomo non debba in alcun modo 
tenere conto delle capacità degli enti in questione, ma che ogni sua pondera-
zione e commisurazione debbano essere originariamente fondate in una forma 
di rispetto primaria e basilare, quella che è dovuta ad un essere vulnerabile. La 
fonte prima della considerazione morale è la vulnerabilità, ovvero ciò rispetto 
a cui ogni capacità, intesa come sforzo di trasformazione del limite in opportu-

51	 Emblematica di questo modo di pensare è, ad esempio, l’affermazione di Gaglia-
no che “con l’aumento delle prove sperimentali circa le capacità cognitive delle 
piante, il tema controverso (o persino tabù) relativo al loro benessere, al loro sta-
tuto morale e alla nostra responsabilità etica nei loro confronti non può più essere 
ignorato” (M. Gagliano, The Mind of Plants, cit., p. 3, corsivo nostro). Si vedano 
più in generale i riferimenti contenuti nella nota 16.

52	 La Geworfenheit, “il fatto che l’Esserci ci sia”, non è mai assimilabile al dato bruto 
della semplice-presenza. Cfr. M. Heidegger, Essere e tempo, cit., § 57, p. 330.



C. Pasqualin - Dalle capacità alla vulnerabilità� 257

nità, può acquistare la sua rilevanza morale. L’essere-vulnerabile non è quindi 
meritevole di considerazione morale solo in quanto rappresenta un’incapacità 
che è bisognosa di tutela e salvaguardia, ma anche, e soprattutto, in quanto è 
sempre la premessa dello sforzo d’essere e di poter-essere del vivente, nono-
stante e nel limite. Occorre pertanto precisare un duplice aspetto. Da un lato, 
non intendiamo sostenere che il valore morale del vivente vegetale si esauri-
sca nel suo essere-vulnerabile, ma che in tale vulnerabilità sia identificabile 
un nucleo fondamentale e invariabile di quello stesso valore, non suscettibile 
di misurazioni o verifiche a posteriori. In secondo luogo, l’affermazione che 
l’essere-vulnerabile rappresenti la fonte primaria della considerazione morale, 
presuppone una certa concezione della vulnerabilità, in base alla quale essa 
non è intesa in un senso negativo-difettivo, ma, in positivo, come la condizione 
di possibilità di ogni essere-capace del vivente. 

Emanciparsi dal primato delle capacità nella riflessione etica significa anche 
sottrarsi ad una tentazione, quella di far dipendere il valore del vivente vegeta-
le dalla sua utilità per la sopravvivenza dell’intero pianeta. La pianta sarebbe 
degna di considerazione morale poiché, in virtù delle sue capacità, assolve una 
funzione indispensabile per l’esistenza degli altri viventi e, in particolare, per il 
benessere di quelli umani. Il ricorso al paradigma della vulnerabilità permette 
di scardinare tale approccio utilitaristico (e ancora una volta retributivo) all’eti-
ca delle piante53, un approccio che finisce per far ricadere le piante allo statuto 
di semplici cose, dotate di valore solo strumentale in rapporto a quei soggetti 
cui è invece garantito uno statuto morale. 

L’applicazione unilaterale del paradigma delle capacità nella considera-
zione morale delle piante, presenta un ulteriore elemento di criticità. Chi 
valuta secondo questo schema, ha già deciso in modo più o meno con-
sapevole, quali capacità siano moralmente significative. In particolare, la 
tendenza che appare oggi delinearsi nella riflessione etica sulle piante è 
considerare come moralmente significative le capacità cognitive, attribuite, 
sempre di più, anche a questi viventi. Tale tendenza si espone ad un duplice 
rischio: da un lato, quello di alimentare il razionalismo della tradizione oc-
cidentale, che legge e valuta tutto sulla base del riferimento primario al lo-
gos e alla razionalità e, dall’altro, quello di ricadere nell’antropocentrismo. 
Anche se si sostiene che la pianta possiede una mente diversa da quella 
umana – e, più generalmente, da quella animale54 – è pur sempre di “men-

53	 Si veda ad es. T. Višak, Utilitarian Plant Ethics, in A. Kallhoff, M. Di Paola, M. 
Schörgenhumer (a cura di), Plant Ethics, cit., pp. 30-39.

54	 Cfr. Y.H. Hendlin, Plant Philosophy and Interpretation: Making Sense of Con-
temporary Plant Intelligence Debates, in “Environmental Values”, 31, n. 3, 
2022, pp. 253-276.



258� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

te” che si sta trattando, ovvero di una facoltà che è stata intesa per lungo 
tempo come la fonte ultima della giustificazione del dominio dell’animal 
rationale sugli altri viventi. Il gesto apparentemente anti-antropocentrico 
del conferire razionalità alla pianta, e giustificarne in questo modo il suo 
valore, rischia di essere in realtà un gesto ancora antropocentrico e narcisi-
stico, in cui l’apprezzamento dell’attributo mentalistico nell’altro vivente 
non è scevro da autocompiacimento. 

Infine, una valutazione morale unilateralmente orientata alle capacità è 
problematica anche perché rischia di far dipendere il valore, qualcosa che 
riteniamo consustanziale al puro fatto di essere, dalle conferme empiriche. 
Se si adotta il solo metro di valutazione delle capacità, il conferimento del-
lo statuto morale viene subordinato alla verifica della loro presenza – una 
verifica di natura empirica, basata sui risultati delle sperimentazioni e del-
le ricerche scientifiche, i quali non sono peraltro immuni da controversie. 
Diversamente da qualsiasi capacità, la vulnerabilità dell’altro vivente non 
è un dato bisognoso di conferma empirica, ma è una condizione che ap-
partiene al semplice fatto di esistere: è la creaturalità dell’esser-dato senza 
averlo scelto, è la presenza di un fondo indisponibile (e non direttamente 
prodotto dall’individuo) che condiziona le scelte del vivente; è, infine, il 
trovarsi in un ambiente insicuro e fonte di minacce. L’essere-vulnerabile 
precede ogni progettualità del vivente, nel senso che è la condizione di par-
tenza ineliminabile di tale attività: è un dato che precede quindi anche ogni 
progetto umano mirante a provarla e misurarla empiricamente. La vulne-
rabilità è, infine, un fatto che non è soltanto oggetto di ragionamento, ma 
anche, e soprattutto, di esperienza. La vulnerabilità dell’altro vivente può 
essere scoperta non soltanto sulla base di ragionamenti, ma anche, e soprat-
tutto, in virtù di un sentire pre-riflessivo, non ancora intellettuale, in grado 
di avvertire come anche l’altro sia, in un modo non dissimile dal mio, un 
ente vulnerabile. Ed infatti proprio la vulnerabilità risulta essere ciò che 
accomuna tutti i viventi, umani, animali e vegetali, ciò che permette di 
stabilire una continuità tra essi non sul piano cognitivo, mentale-razionale, 
ma sul piano ontologico, dell’essere. In che senso la vulnerabilità sia infine 
pensabile come la cifra fondamentale e fondante di una possibile comunità 
morale interspecifica, inclusiva di tutti i viventi, l’approfondimento di que-
sto aspetto non può che essere affidato, tuttavia, ad una riflessione futura. 




