PER UN’ETOLOGIA VEGETALE
POST-EGOMORFICA

Marco Celentano

Abstract

Between the 1960s and the 1970s, field and laboratory studies began to demonstrate the
existence of two aspects of animal behavior, considered impossible until then: (i) the ability
of some animals (apes in this case) to translate their thoughts and desires into human-pro-
duced languages, such as American Sign Language and other techniques used to teach verbal
language to deaf children; (ii) the widespread diffusion among birds and mammals of com-
municative and behavioral traditions that differentiate, within a species, each community
from the others. Since then, these discoveries and others, such as the fact that some ani-
mals can recognize themselves in the mirror or the observation of deliberate deception and
prolonged cooperative activity in the apes, have sparked reactions polarized between two
extremes: an anthropocentric minimization of their relevance and an egomorphic interpreta-
tion of it, aimed at applying categories such as “Awareness” and “Consciousness” — derived
from the metaphysical forms in which traditionally Western philosophy has represented hu-
man knowledge — to the non-human animals. During the new millennium, this latest trend
has also spread in the field of plant ethology. This article offers some reflections on these
recent developments, starting with the analysis of the results produced by the introduction of
these concepts in the field of animal ethology.

Keywords: Plant Intelligence; Anthropomorphism; Egomorphic Approach; Motor Image-
ry; Think.

Introduzione

1. Secondo Aristotele, le cui opere, in Occidente, hanno funto da ca-
none per ogni campo del sapere almeno fino al 1500, le piante, essendo
incapaci di percezioni, movimento e pensiero, vanno collocate al gradi-
no piu basso di una scala gerarchica naturale dei viventi in cui ’'uomo,
unico essere dotato di capacita “intellettiva”, occupa, invece, il punto
apicale. A un gradino intermedio tra il vegetale e I’'umano si situano, in

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 155-172 «
DOI: 10.7413/2036-9484091



156 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

questa scala, gli animali, considerati dallo stagirita capaci di sensazioni
e movimento ma non di pensiero’.

Il sistema aristotelico faceva poi derivare, da questa gerarchia ontologica
e cognitiva degli organismi, anche una serie di differenze e gradi gerarchici
interni all 'umanita in cui le donne, gli schiavi, i non greci, i non nobili e i
bambini, essendo considerati incapaci di governarsi da soli, risultavano piu
prossimi alla condizione animale che a quella del maschio adulto greco al
quale, per superiorita naturale, toccava avere su di loro il comando?.

Nelle epoche successive, fatte salve alcune importanti eccezioni, I’idea
che esistesse una gerarchia naturale dei viventi, basata su differenze onto-
logiche ad essi intrinseche, e che da questa derivasse anche una scala ge-
rarchica interna alla specie umana, resto alla base della cultura scientifica e
filosofica occidentale, almeno fino ai primi decenni dell’Ottocento. Come
modello dell’uomo superiore, votato per natura al comando, nel susseguirsi
delle epoche, subentrarono ai maschi greci aristocratici i romani, i cristiani
e, dal Settecento in poi, gli appartenenti alla “razza bianca”, all’““etnia cau-
casica”, al ceppo europeo.

Questa concezione metafisica dell’'umano e del vivente ha innegabil-
mente svolto, per millenni, un ruolo di giustificazione ideologica della
riduzione teorica e pratica degli ecosistemi al ruolo di meri mezzi da
sfruttare per le attivita umane, degli animali a nostri “strumenti animati”,
delle donne a genere asservito a quello maschile, dei popoli a sudditi
di poteri autoritari, dei lavoratori al ruolo di schiavi, servi o piu tardi
dipendenti salariati dei ricchi, e dei paesi non occidentali a prede di un
colonialismo selvaggio.

Tra I’eta illuministica e quella odierna, tuttavia, molti dogmi che erano
alla base di queste ideologie di supporto delle pratiche discriminatorie sono
stati sottoposti, in sede scientifica e filosofica, a radicali critiche che ne
hanno fatto emergere le radici pregiudiziali e dogmatiche, la confutabilita
empirica e sperimentale, la natura strumentale e demagogica. Queste rivo-
luzioni filosofiche e scientifiche hanno avuto ricadute importanti in ambito
etico, sociale e politico contribuendo ad offrire strumenti e argomenti per
rivendicare un’emancipazione delle donne dalla subordinazione patriarca-
le, delle classi lavoratrici e delle popolazioni del cosiddetto “terzo mondo”
dalla subordinazione economica e politica e, piu recentemente, degli ani-
mali e degli ecosistemi dal ruolo di mere risorse da sfruttare.

1 Cfr. Aristotele, Etica nicomachea, 1, 6, 1098 a, in 1d., Etica Eudemea, Etica Nico-
machea,. Grande Etica, UTET, Torino 1996, p. 203.

2 Cfr. Aristotele, Politica, 1, 5, 1254 b in Id., Politica, Rizzoli, Milano 2002,
pp. 13-14.



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 157

Ultime tra le “creature” a comparire in questa lista di viventi per i quali
una parte della comunita scientifica e culturale ha iniziato a rivendicare, sia
in sede teorica sia in sede etica, una non pregiudiziale riconsiderazione e
un rinnovato rispetto sono state /e piante cui, in questi primi decenni del
XXI secolo, una crescente letteratura scientifica e filosofica ha iniziato a ri-
conoscere un’“intelligenza”, intesa come attitudine a “risolvere problemi”
e capacita “di calcolo e scelta, di apprendimento e memoria™, e in alcuni

LIS AE TN

casi ad attribuire anche “percezioni soggettive”, “personalita”, “coscien-
za”, “pensiero™.

2. In queste pagine si tentera di argomentare in favore del riconoscimento
dell’esistenza di un’intelligenza vegetale, intesa come capacita delle pian-
te di ricercare, e in parte produrre, in modo non meno attivo, selettivo ed
efficace degli animali, fonti energetiche, condizioni ambientali e modalita

relazionali che consentano loro di sopravvivere, svilupparsi e riprodursi.

3 S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante, Giunti, Prato 2013, p. 8.

4 L’idea che le piante abbiano una qualche forma di “coscienza” (4wareness) € so-
stenuta, fra gli altri, da studiosi come M. Gagliano, docente di Ecologia presso la
Southern Cross University di Lismore e autrice del volume Cosi parlo la pianta
(Thus Spoke the Plant: A Remarkable Journey of Groundbreaking Scientific Disco-
veries and Personal Encounters with Plants, North Atlantic Books, Berkeley 2018;
tr. it. di A. Castellazzi, Nottetempo, Milano 2022), P. Calvo, docente di Filosofia
della scienza presso 1I’Universita della Murcia e autore con N. Lawrence del saggio
Planta Sapiens (Planta Sapiens: Unmasking Plant Intelligence, Little, Brown Book
Group, London 2022; tr. it. di A. Panini, il Saggiatore, Milano 2022), A. Trewavas,
coautore dell’articolo Consciousness facilitates plant behavior (A. Trewavas et al.,
in “Trends in Plant Science”, 25, n. 3, 2020, pp. 216-217). Ma anche molti altri
scienziati e filosofi hanno contribuito, negli ultimi decenni, agli sviluppi di un’eto-
logia cognitiva vegetale e alla riflessione filosofica sulle sue implicazioni teoriche
ed etiche. Dal notissimo S. Mancuso, direttore del Laboratorio internazionale di
Neurobiologia vegetale dell’Universita di Firenze, ad A. Viola, docente della LUISS
che con lui ha firmato il volume Verde brillante (cit.), da C. Chiandetti, docente di
Psicobiologia all’Universita di Trieste, al filosofo M. Marder, dell’Universita dei
Paesi Baschi, da pensatori e studiosi di radici italiane come E. Coccia, che insegna
presso 1’Ecole des hautes études en sciences sociales di Parigi, G. Pellegrino ¢ M. Di
Paola, autori del volume Etica e politica delle piante, DeriveApprodi, Roma 2019,
U. Castiello, neuroscienziato dell’Universita di Padova, M. Bianchi, giovane filoso-
fa autrice del volume La vita ramificata, Mimesis, Milano-Udine 2021, a E. Kohn,
docente di Antropologia alla McGill University e autore del libro Come pensano le
foreste (How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human, Univer-
sity of California Press, Berkeley, Los Angeles, London 2013; tr. it. di A. Lucera, A.
Palmieri, Nottetempo, Milano 2013), o S. Simard che ha recentemente pubblicato
L’albero madre (Finding the Mother Tree: Discovering the Wisdom of the Forest,
Penguin Random House, New York 2022; tr. it. di S. Albesano, Mondadori, Milano
2022), per limitarci ad alcuni tra i piu noti.



158 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Al contempo, I’analisi proposta sara tesa a far tesoro, nell’ambito dell’eto-
logia vegetale, di alcuni insegnamenti ricavabili dall’esperienza dell’eto-
logia animale. Primo tra questi, un principio prudenziale che suggerisce:
quasi mai giova al tentativo di comprendere le peculiarita cognitive di esse-
ri viventi molto diversi da noi affidarsi a concetti come quello di “coscien-
za”, che I’etologia cognitiva e le odierne filosofie della mente hanno eredi-
tato dalla speculazione idealistica moderna. In altre parole, a mio avviso,
mentre ¢ dimostrabile che nessun essere vivente potrebbe sopravvivere se
non sfruttasse attivamente le proprie risorse cognitive per farlo, ¢ quasi
sempre controproducente estendere ad altri esseri viventi, tanto piu se radi-
calmente dissimili da noi come i vegetali, modelli del conoscere che, oltre
ad essere intrinsecamente e inevitabilmente antropomorfici, rappresentano,
anche rispetto all’esperienza umana, astrazioni concettuali e idealizzazioni
metafisiche maturate all’interno di una singola tradizione culturale: quel-
la del moderno razionalismo occidentale, erede laico dei dualismi cristiani.
Tradizione che tendeva a rappresentare come strutture universali e immu-
tabili, intrinsecamente connesse alla natura umana, assetti ¢ propensioni
mentali che sono in realta prodotti, oltre che della storia naturale, anche,
e in alcuni casi soprattutto, della storia sociale umana. Ovvero, dei modi
in cui la divisione del lavoro, i rapporti tra generi e classi dominanti e su-
bordinate, e piu generale le forme di selezione intraspecifica e produzione
sociale dell’*umano”, si sono andate organizzando nelle societa antiche e
moderne, e degli effetti che tali processi hanno avuto sull’organizzazione
organica e psichica degli uomini. Dunque, modelli che non ¢, a mio avviso,
legittimo estendere all’esperire e conoscere umano in generale, e ancor
meno alle esperienze di altri animali o, addirittura, alle piante.

3. Sosterro, percio:

— che I’intelligenza, intesa come capacita degli organismi di contribuire
attivamente, attraverso comportamenti esplorativi e selettivi, alla propria
conservazione, autoregolazione e riproduzione, ¢ riscontrabile, a diversi
livelli e in diverse forme, in tutti i tipi di organismi, e va percio considerata
un fenomeno molto piu antico ed esteso dell’intelligenza pensante;

— che I’intelligenza animale e umana, come ¢ stato dimostrato in modo
sempre piu dettagliato dalle neuroscienze, si manifesta, in ogni istante, in-
nanzitutto attraverso un numero stratosferico di elaborazioni e attivita de-
codificative inconsce. Per esempio, attraverso le “prestazioni di costanza”
che stanno alla base della nostra percezione dei colori e delle forme, o le
diverse tipologie di “memoria implicita” che ogni bambino sviluppa, nel
primo anno di vita, e in seguito rielabora, al di sotto della soglia di ogni
esperienza consapevole o riflessiva;



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 159

— che il pensiero causale, logico, concettuale, analitico e progettuale
rappresenta solo una delle forme del pensare con cui, anche nell’essere
umano, sia nell’infanzia che in eta adulta, convivono e cooperano o con-
fliggono altre e piu antiche forme di attivita pensante, come I’immagina-
zione motoria (I’agire immaginato entro un ambiente mentalmente simu-
lato che si manifesta sia nelle produzioni oniriche sia nel “fantasticare”), e
il pensare, non per nessi causali, ma per nessi associativi e analogici, che
condividiamo con moltissime altre specie animali;

— che alcune tipologie di comportamenti umani e animali trovano la
loro motivazione e spiegazione, non nell’essere diretti ad uno scopo,
o guidati dalla rappresentazione mentale di un fine rispetto al quale le
azioni precedenti fungerebbero da semplici mezzi, ma nel loro carattere
“autoremunerativo”;

— che, dunque, per riconoscere I’intelligenza delle piante, ovvero, la
loro capacita di inventare e svolgere attivita che contribuiscono a rendere
possibile la loro conservazione e il loro sviluppo, non ¢ affatto necessario
attribuirgli a priori un pensare consapevolmente finalizzato ad uno scopo;

— che, mentre la senzienza animale, intesa come capacita degli animali
di vivere esperienze accompagnate da sensazioni ed emozioni, non ¢ oggi
contestata da nessuno in campo scientifico, e trova ampio riscontro sul pia-
no anatomico e neurofisiologico, ’attribuzione alle piante di qualcosa di
analogo costituisce, al momento, solo un’ipotesi ancora lungi dall’essere
adeguatamente comprovata e condivisa;

— che, mentre ’esistenza di un pensare animale, inteso come capacita di
immaginare ambienti e azioni, prevedere situazioni e programmare com-
portamenti, ¢ stata negli ultimi cinquant’anni ampiamente documentata’, i
pur straordinari progressi dell’etologia vegetale avvenuti nello stesso arco
di tempo offrono, indubbiamente, buoni motivi per discutere di una in-
telligenza vegetale ma, ad oggi, non danno appigli concreti per postulare
I’esistenza di un pensiero vegetale.

1. Dalla Wood Wide Web all’impollinazione zoofila: due “grandi alle-
anze” che contribuirono a dipingere il volto del mondo

L’evoluzione degli ecosistemi delle terre emerse, quale si ¢ stori-
camente data, non sarebbe stata possibile senza lo sviluppo di alcune
forme di cooperazione e simbiosi che gli organismi vegetali, da centi-

5 Cfr. il paragrafo 3 di questo articolo.



160 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

naia di milioni di anni, hanno intrecciato con funghi, animali di varie
specie e microrganismi che popolano la rizosfera. In particolare, gli
ambienti forestali, che ospitano gran parte della biodiversita esistente,
non avrebbero potuto svilupparsi senza quella “antica alleanza”® che ha
portato alla diffusione delle “micorrize”: modalita di scambio e coope-
razione tra piante superiori e funghi che, colonizzandone le radici, pos-
sono assumere dai vegetali sostanze cruciali per il loro ciclo vitale e,
al contempo, facilitare alle piante I’assimilazione di elementi minerali
e organici importanti per il loro sviluppo. Grazie ad esse si sono potu-
te diffondere, probabilmente a partire dal Devoniano medio, foreste in
cui “gli alberi sono collegati agli alberi vicini da una rete sotterranea
di funghi, che agiscono come canali per condividere acqua, carbonio,
azoto e altri nutrienti””.

Attraverso queste reti gli alberi non si scambiano, pero, solo elemen-
ti necessari al loro ciclo vitale. Esse svolgono, infatti, anche la funzione
di cinghie di trasmissione segnaletica che, veicolando “avvertimenti su
cambiamenti ambientali”®, infestazioni di parassiti, attacchi di “predatori”
particolarmente voraci, assolvono attivita non meno importanti, per la vita
vegetale, dell’approvvigionamento nutritivo.

La rete micorrizica, recentemente ribattezzata dall’ecologa forestale
Suzanne Simard come Wood Wide Web proprio per la duplice funzione,
nutritiva e informativa, che svolge’, consente, fra 1’altro, agli alberi il
rilascio di sostanze chimiche come il metiljasmonato: un fitormone che,
in caso di attacchi di parassiti o altri agenti patogeni, viene assorbito dai
funghi micorrizici e trasmesso attraverso le loro ife ad altri alberi circo-
stanti e, fungendo da “segnale di pericolo”, induce le piante non ancora
infestate a secernere composti chimici altamente tossici per gli organismi
che li ingeriscono come i tannini'’.

6  Cfr. K. Aleklett, L. Boddy, Fungal behaviour: a new frontier in behavioural ecology,
in “Trends in Ecology & Evolution”, 36, n. 9, 2021, pp. 787-796.

7  S.W. Simard, Mycorrhizal networks facilitate tree communication, learning and

memory, in F. Baluska, M. Gagliano, G. Witzany (a cura di), Memory and Learn-

ing in Plant, Springer, Cham 2018. Traduzione mia.

Ivi, p. 145.

Ibidem.

10  Cfr. D. Furstenburg, D. Vanhoven, Condensed Tannin as Anti-Defoliate Agent, in
“Comparative Biochemistry and Physiology”, 107 A, n. 2, 1994, pp. 425-431; J.
Karst, M. Jones, J. Hoeksema, Positive citation bias and overinterpreted results
lead to misinformation on common mycorrhizal networks in forests, in “Nature
Ecology & Evolution”, n. 7, 2023, pp. 501-511.



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 161

Ad epoca meno remota risalgono, invece, gli inizi di un’altra duratura
alleanza che ha contribuito a colorare e differenziare la fisionomia delle
terre emerse: quella tra insetti impollinatori e piante angiosperme.

“La comparsa e la rapida diversificazione e diffusione delle angiosper-
me, i cui primi reperti fossili risalgono a circa 135 milioni di anni fa, mo-
dificarono profondamente i paesaggi e gli ecosistemi dell’intero pianeta™'!.
Quali fattori influenzarono questa svolta evolutiva? Secondo Lorenzo Pe-
ruzzi, docente di Botanica sistematica all’universita di Pisa,

le piante da fiore si sono originate da precedenti gruppi, ora estinti, di piante da
seme, che avevano evoluto la capacita di proteggere i propri ovuli (le strutture
che divengono semi dopo la fertilizzazione) all’interno di ovari (le strutture che
divengono frutti). In piante di questo tipo, a un certo punto, sono comparsi an-
che nuovi tipi di foglie [...] adatti a funzionare da ‘richiamo’ per alcuni animali
(prevalentemente insetti): i futuri fiori. Cio ha scatenato una serie di complesse
dinamiche co-evolutive, che hanno portato alla diversificazione delle angio-
sperme nella straordinaria varieta di forme attuali, che oggi colonizzano quasi
ogni ambiente emerso.'?

Esse, suggerisce lo studioso, “potrebbero essersi originate tra i 247 e i
136 milioni di anni fa, iniziando la loro diversificazione a partire dal tardo
Giurassico, ma divenendo dominanti in quasi tutti i biomi terrestri soltanto
nel Paleocene (56-66 milioni di anni fa)”"?,

Al loro successo riproduttivo e alla loro diffusione ha sicuramente contri-
buito, secondo le teorie oggi piu accreditate, “la straordinaria coevoluzione
delle angiosperme e degli agenti animali di impollinazione/dispersione”, in
primis insetti impollinatori, le cui differenziazioni sono state ampliamente
incentivate da questa interazione'®.

Particolarmente rilevante, in questo processo coevolutivo, ¢ stato il
ruolo svolto da quelle specie di angiosperme, e piu in generale di specie
vegetali sessuate, che si riproducono prevalentemente attraverso moda-
lita allogame.

Come ¢ noto, a differenza di quelle “autogame”, le piante che definia-
mo “allogame”, per riprodursi, “devono trasportare il polline dall’antera

11 Cfr. S. Belardinelli, La comparsa dei fiori, un mistero dell 'evoluzione, 11 Bo Live, 2021,
https://ilbolive.unipd.it/it/news/comparsa-fiori-mistero-dellevoluzione#:~:text=1%20
primi%?20sembrano%?20accreditare%6201,200%20milioni%20di%20anni%?20fa.

12 Ibidem.

13 Ibidem.

14 W. Crepet, K. Niklas, Darwin'’s second “abominable mystery”: Why are there so
many angiosperm species?, in “American Journal of Botany”, 96, 1, 2009, p. 366.



162 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

(la parte terminale dell’organo maschile che contiene i granuli di polli-
ne) di un fiore allo stigma (la parte dell’organo femminile che riceve il
polline) di un altro fiore”!%, appartenente a una pianta della stessa specie.
Per realizzare questo trasporto, alcune di esse si affidano al vento, ma la
maggior parte delle piante sessuate, e in particolare delle angiosperme
allogame o a riproduzione mista, ha sviluppato una forma di cooperazio-
ne con vettori animali e, principalmente, con gli insetti. Questa forma di
mutualismo ha richiesto, in primo luogo (anche se non certo esclusiva-
mente) alla sua componente vegetale lo sviluppo di una serie di segnali
e fattori attrattivi o dissuasivi nei confronti dei potenziali impollinatori
(forme, colori, odori, dimensioni, posizioni, segnali tattili, produzione di
polline e nettare, rilascio di ferormoni o di sostanze tossiche, mimetismi),
e di ‘strategie’ comportamentali e cognitive utili a distinguere predatori
da bottinatori. Una varietd immensa di soluzioni che va dal cambio di
colore dei fiori gia bottinati del lupino, che consente agli insetti di impa-
rare a non visitarli, alla capacita di attrarre i predatori dei propri predatori
del fagiolo del Peru'é, alla indiscutibile capacita di “inganno” sviluppata
da alcune orchidee i cui fiori “sono in grado di imitare perfettamente la
forma della femmina di alcuni imenotteri”'” e cosi attrarre i maschi di
quelle specie.

Si tratta di fenomeni che, ad avviso di chi scrive, ci obbligano a ricono-
scere che le piante, come gli animali, ricercano attivamente, selezionano e
in parte producono, o co-producono, gli elementi nutritivi, le nicchie eco-
logiche e le modalita relazionali con altri organismi che consentono loro
di sopravvivere, svilupparsi e riprodursi. Personalmente, posso aggiunge-
re che tale attitudine a sperimentare forme di interazione con I’ambiente
circostante e trarne informazioni utili per vivere ¢ esattamente cid che io
chiamo intelligenza o capacita conoscitiva.

Ma per comprendere I’intelligenza vegetale abbiamo davvero bisogno
di supporre, come alcuni botanici e filosofi contemporanei suggeriscono'®,
che le piante pensino e progettino consapevolmente i propri comporta-
menti? Domande simili entrarono nel dibattito scientifico, riguardo agli
animali, ai tempi in cui nasceva 1’etologia cognitiva. Ripercorrere alcuni
passaggi di quei dibattiti potra forse risultare utile anche per orientarci in
questi recenti sviluppi dell’etologia vegetale.

15 S. Mancuso, A. Viola, op. cit., p. 91.
16  1Ivi, p. 89.

17 Ivi, p. 97.

18  Cfr. la nota 4 in questo articolo.



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 163

2. L’impostanzione “coscienzialista” della prima etologia cognitiva e i
suoi limiti

Fu Donald Griffin — brillante etologo gia noto per aver dimostrato, in-
sieme ad altri, che molte specie di pipistrelli utilizzano, in caverne prive di
luce, un sistema di ecolocazione alternativo alla vista!®° — a coniare, verso la
meta degli anni Settanta, I’etichetta “etologia cognitiva”.

L’intento che lo spinse a intraprendere uno studio delle forme del cono-
scere animale era, come ricorda Marchesini, quello di superare “la visione
riduzionista — 1’animale come un burattino mosso da fili e privo di una
dimensione mentale — che caratterizzava sia il ‘modello psico-idraulico’
dell’etologia classica sia il ‘modello stimolo-risposta’ del behaviorismo™?,
allora dominanti nello studio comparato del comportamento.

Griffin ritenne che tale superamento potesse avvenire solo assumendo,
e tentando di testare sperimentalmente, I’ipotesi gia abbozzata da Dar-
win che ogni animale dotato di un sistema nervoso complesso, e capace
di adattarsi a circostanze contingenti sfruttandole a proprio vantaggio,
possieda anche, come correlato esperienziale di queste capacita, una “co-
scienza” (conscious awareness) intesa sia come “senzienza”, ovvero ca-
pacita di provare sensazioni, sia come consapevolezza “almeno rudimen-
tale” dei propri bisogni e desideri, e come capacita di ricordare il passato
e programmare il futuro.

Cio fece si che il suo saggio The Question of Animal Awareness (1976)
divenisse una sorta di manifesto programmatico della nascente etologia co-
gnitiva, aprendo la via a importanti ricerche, ma al contempo introducendo
“nella trattazione della conoscenza animale”, come annota Gensini, “un
lessico mentalista™!'. Ovvero, un lemmario di ascendenza filosofica, incen-
trato su concetti quali “coscienza”, “mente”, “intenzionalita”, che portava
con s¢ irrisolti problemi di ordine concettuale e teorico, legati alle loro
radici metafisiche, all’assenza di loro definizioni condivise nella comunita
scientifica, e alla loro non falsificabilita, che si sarebbero ripresentati nel
dibattito successivo. L’approccio “coscienzialista” che Griffin impresse
all’etologia cognitiva era, infatti, specchio di orientamenti epocali pit ampi
che avrebbero coinvolto, negli anni successivi, neuroscienziati ed etologi,

19  Emettendo note di un’ottava piu acute del limite massimo di sensibilita dell’orec-
chio umano, e basandosi sull’eco generata da questi ultrasuoni, questi pipistrelli
riescono a identificare con precisione gli ostacoli, la loro distanza e le loro forme.

20 R. Marchesini, Etologia filosofica, Mimesis, Milano-Udine 2016, p. 7.

21  S. Gensini, Comunicazione animale e “soglia” semiotica, in “Syzetesis”, a. VI, n.
2,2019, pp. 341-362, p. 349.



164 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

psicologi e filosofi nel tentativo di assumere tali concetti all’interno del
linguaggio delle scienze contemporanee. Si ando cosi sviluppando un di-
battito meta-disciplinare incentrato sul tentativo di individuare connessioni
significative tra “cervello”, “coscienza” e “comportamento” caratterizza-
to, dagli anni Novanta in poi, da cicli decennali di focalizzazione su uno
di questi target, promossi soprattutto da gruppi di interesse statunitensi?.
Cosi, sintetizzava nel 2014 Piergiorgio Strata, “dal 1990 al 2000 abbiamo
avuto il decennio del cervello [...] poi c’¢ stato il decennio del comporta-
mento e ora siamo al decennio della coscienza”>.

In questo arco di tempo, le capacita che Griffin, sfidando credenze e tabu
dell’epoca, aveva attribuito agli animali non umani hanno avuto, come Iui
stesso ebbe a osservare, conferme “sempre nuove e sempre piu forti”?*. Per
limitarci a pochi esempi, € ormai acclarato che recettori del dolore siano
presenti in tutti i phyla animali esistenti®*, o che le strutture cerebrali che
rendono possibili le emozioni nell’'uomo siano omologhe a quelle presen-
ti negli altri vertebrati. Oggi possiamo, anzi, considerare comprovato che
anche alcuni invertebrati, per esempio le api, siano in grado di produrre
mappe mentali degli ambienti che abitano, memorizzare traiettorie al loro
interno, e comunicare queste ultime ad altri conspecifici®®. I problemi che
qui si intende evidenziare sono dunque relativi, non ai contenuti informa-
tivi che le opere di Griffin iniziarono a veicolare, ma al lessico da lui adot-
tato, e fatto proprio da vari continuatori della sua ricerca, per descriverli.

Griffin, nel libro del 1976, suggeriva di prendere le mosse dal fatto che
ognuno di noi ha “esperienze mentali” che inducono a pensare “a eventi
e oggetti [...] lontani nel tempo e nello spazio”’. Da tale premessa traeva
poi una serie di definizioni minimali, indicando la “mente” come “qualcosa

22 Cfr. M. Cambiaghi, I/ decennio della coscienza. Intervista a Piergiorgio Strata,
in “Scienze e Ricerche”, n. 1, nov. 2014, pp. 20-21, https://www.calameo.com/
books/0039248178aa0faf78843.

23 1Ivi, p. 21.

24 D. Griffin, Animal Minds: Beyond Cognition to Consciousness, University of
Chicago Press, Chicago 1992; tr. it. di E. Cambieri, Menti Animali, Bollati Borin-
ghieri, Torino 1999, p. 162.

25 Cfr. K. Kang et. al., Analysis of Drosophila TRPAI reveals an ancient origin for
human chemical nociception, in “Nature”, n. 464, 2010, pp. 597-600.

26  Cftr., per una sintesi di questi studi, G. Witzany, Communicative Coordination in
Bees, in. 1d. (a cura di), Biocomunication in Animals, Springer, Dordrecht-Heidel-
berg-New York-London 2014.

27  D. Griffin, The Question of Animal Awareness: Evolutionary Continuity of Mental
Experience, Rockefeller University Press, New York 1976; tr. it. di A. Suvero,
L’animale consapevole, Bollati Boringhieri, Torino, 1979, p. 15.



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 165

che ha tali esperienze”, la “consapevolezza” come “I’intero insieme di
immagini correlate del flusso degli eventi”, I’“intenzione” come qualcosa
che “implica immagini mentali di eventi futuri in cui il soggetto dell’inten-
zione immagina se stesso come partecipante e compie una scelta riguardo
a quale immagine tentera di mettere in atto”?. Infine, scriveva 1’etologo,
la “presenza di immagini mentali e il loro impiego da parte di un animale
per regolare il suo comportamento forniscono una definizione operativa,
pragmatica, della coscienza.

Si tratta, come si pud osservare, di definizioni che tentano di aggirare
le difficolta del caso attenendosi a grande vaghezza. Nulla viene suggerito
in esse, per esempio, riguardo alla problematica, che pure Griffin poneva
al centro della sua indagine, delle correlazioni mente-corpo, o coscienza-
corpo, anche se nelle pagine successive I’autore specificava di essere con-
vinto che “la mente dipende interamente dal funzionamento del sistema
nervoso centrale’!. In altri passi e scritti successivi si sarebbe espresso a
riguardo in modo piu lungimirante, non escludendo la possibilita che una
capacita immaginativa sia presente anche in animali non dotati di un siste-
ma nervoso centralizzato come quello dei vertebrati, ipotesi che, come si
¢ accennato, ¢ stata in seguito dimostrata da studi sugli insetti sociali, sui
polpi e su altri invertebrati.

Quanti seguirono i suoi suggerimenti concentrarono, percio, i loro sfor-
zi nel tentativo di mettere a punto un approccio scientifico allo studio dei
comportamenti “coscienti”, o apparentemente tali, ipotizzando che fosse
possibile inferire dallo studio di diverse forme di attivita cognitiva osser-
vabili I’esistenza di diversi livelli di “coscienza”, costruire test che ne com-
provassero la presenza, e individuare le aree cerebrali che li supportano. Si
tratta di tentativi che, indubbiamente, hanno dato luogo ad approfondimen-
ti importanti, e stanno producendo ulteriori sviluppi da quando possono
avvalersi delle tecniche di brain-imaging, ma hanno anche introdotto in
etologia e nelle neuroscienze modelli intellettualistici di descrizione delle
attivita cognitive animali che, talvolta, a mio avviso, possono ostacolarne
la comprensione piu di quanto la stimolino.

In altre parole, la mossa di Griffin, introducendo nel tessuto teorico
dell’etologia un concetto chiave della tradizione spiritualistica moder-
na come quello di “coscienza”, finiva per estendere, implicitamente, alle
ricerche sulla cognizione animale un pregiudizio sulle facolta cognitive

28  Ivi, p. 17.
29  1Ivi, p. 18.
30 Ibidem.

31 Ivi,p. 21.



166 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

tipico del razionalismo e dell’idealismo moderni, secondo il quale i/ pen-
sare e il conoscere possono darsi esclusivamente nella forma del proget-
tare consapevole, del pensiero riflessivo, logico e concettuale e, ove non
si manifestino in tale forma, semplicemente non esistono. Approccio che
gia Descartes aveva adottato per escludere che animali come i pappagalli,
capaci di imparare parole umane, fossero anche capaci di usarle per pen-
sare, come qualche secolo dopo vari studi hanno invece documentato®.
Modello che trovo una formulazione paradigmatica nell’idealismo tra-
scendentale di Kant, per il quale “Pensare ¢ la conoscenza per concetti”™?,
ovvero, non il semplice percepire qualcosa, vivere delle sensazioni, o
produrre delle immagini mentali, ma I’ordinare e catalogare i fenomeni
che il nostro apparato sensoriale percepisce, o la nostra mente immagina,
“mediante concetti”**. Quanto alle molteplici accezioni con cui Kant uso
i concetti di “i0” e “coscienza”, poiché una loro analisi esula dagli intenti
di questo articolo, vorrei limitarmi qui a suggerire che, per quanto esse
possano sembrare, e per vari aspetti essere realmente, lontane dall’uso
contemporaneo di questi concetti, non pochi degli irrisolti grovigli del
recente dibattito sulla “coscienza” animale trovano, a mio avviso, una
loro antica matrice proprio nel tentativo kantiano di definire tali con-
cetti assumendo, al contempo, una posizione realista, secondo la quale
I’esperienza ¢ risultato (e prova) del fatto che noi patiamo gli effetti di
qualcosa che realmente esiste “fuori” di noi, qualcosa con cui intera-
giamo e che ci modifica (“coscienza empirica”, “senso interno”), e una
posizione idealistica secondo la quale il pensare se stessi come un “io”
e un’“autocoscienza” & condizione di possibilita di quello stesso patire,
percepire ed esperire, ¢ non suo effetto. Con la svolta verso 1’idea di
una “coscienza animale”, schemi interpretativi e descrittivi che discen-
devano da questo modello misto (realistico-idealistico) del pensare e del
conoscere, che la tradizione filosofica moderna aveva fatto valere come
principio di esclusione degli animali non umani dal loro ambito, sono
stati utilizzati, invece, per includerveli, ma al prezzo di assimilare 1’intera
sfera della cognizione animale ad una sua rappresentazione palesemente
antropomorfica, e in realta non universalizzabile neanche rispetto alla

32 Per limitarci ai pappagalli, basti qui rinviare ai vari volumi che I. Pepperberg ha
dedicato alla descrizione dei modi con cui Alex, pappagallo che ha vissuto con lei
per piu di trent’anni, utilizzava le parole.

33 L Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hartknoch, Riga 1781; tr. it. di G. Gentile, G.
Lombardo-Radice, Critica della ragion pura, vol. 1, Laterza, Roma-Bari 1981, p. 106.

34 Cfr. 1. Kant, Epistolario filosofico 1761-1800, Lettera a J.S, Beck del 20/01/1792,
a cura di O. Meo, Il nuovo Melangolo, Genova 1990, p. 277.



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 167

concreta esperienza umana, in quanto condizionata da una specifica tra-
dizione culturale, quella occidentale, dai dualismi che 1’hanno caratteriz-
zata, dalle forme che essi hanno assunto in eta moderna.

Nell’idea di coscienza, lasciata vuota di contenuto ma al contempo rife-
rita ad un’esperienza che sarebbe propria di tutti gli animali umani e non
umani, che le neuroscienze comportamentali contemporanee maneggiano
con consapevole imbarazzo, ¢’¢, sotto questo profilo, tutta I’eredita del for-
malismo kantiano e delle sue contraddizioni.

Non a caso, I’ampio dibattito interdisciplinare sull’applicabilita di que-
sta idea al mondo animale, cui Griffin dette un primo impulso, non ha por-
tato, nel tempo, a progressi significativi in direzione di una sua formulazio-
ne rigorosa, o almeno parzialmente condivisa. E in tal senso significativo
che, nella Cambridge Declaration on Consciousness che un gruppo di noti
neuroscienziati pubblico nel 2012, da un lato si riteneva comprovato “che
gli esseri umani non sono gli unici a possedere 1 sostrati neurologici che
generano la coscienza”, dall’altro non veniva spesa una sola frase per
offrire una delucidazione di tale concetto.

Gli ultimi decenni hanno poi visto emergere analisi e teorie interes-
santi sui correlati cerebrali e neurali del pensiero animale e umano, come
quelle di Deahene e Changeux, Crick, Edelman, Damasio, Tononi, per
citare alcune delle piu note, ma il “problema difficile della coscienza™®,
come lo ha definito David Chalmers, ne ¢ rimasto, per loro stessa am-
missione, non scalfito, non meno che sotto il profilo neurofisiologico,
anche dal punto di vista concettuale. Come ai tempi di Griffin, riguardo
ai contenuti di tale nozione, si continua a rinviare ad una presunta espe-
rienza comune che tutti ne avremmo, senza quasi mai tentarne né una
descrizione empirico-fenomenologica né un’analisi critica. Andrebbe,
allora, a giudizio di chi scrive, preso sul serio il suggerimento di quanti,
assumendo una posizione “eliminativista”, ritengono che il tentativo di
(re)introdurre nel linguaggio delle neuroscienze comportamentali con-
temporanee questo concetto possa e debba essere considerato fallito, e
che eliminarlo dal lessico delle scienze comportamentali, sostituendolo
con termini che descrivono comportamenti e attivita, risulterebbe piu uti-
le alla ricerca empirica sulla cognizione umana, animale e vegetale del
conservarne 1’uso.

35 P. Low, The Cambridge Declaration on Consciousness. Proceedings of the Francis
Crick Memorial Conference, Churchill College, Cambridge University, 7 giugno
2012, pp. 1-2.

36 Cfr. D. Chalmers, The Conscious Mind, Oxford University Press, New York 1996.



168 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

3. Il pensare come “agire in uno spazio immaginato”?

Ma, infine, cosa puo esserci di tanto controproducente nell’assumere il
concetto di “coscienza” all’interno del lessico delle scienze comportamentali?

In primo luogo, direi, il fatto che esso, in virtu dei suoi retaggi cultura-
li, orienta chi lo usa a descrivere il pensante come se esso fosse un’entita
immateriale e il pensato come se fosse il prodotto di un’attivita del pen-
sante priva di ogni sforzo, ad esso connaturata, invece che il prodotto di
un’attivita svolta da un organismo, con inevitabile dispendio di energie,
come le scienze contemporanee dovrebbero considerarlo. Non a caso, la
consapevolezza del fatto che il pensare, esattamente come il respirare o
il camminare, sia innanzitutto un fare e produrre che, come ogni altro
agire, implica consumo di energia, inizid a maturare, nella riflessione fi-
losofica occidentale, solo dopo il tramonto della stagione dell’idealismo.
Muoveva dall’esigenza di esprimerla il tentativo marxiano di istruire il
passaggio da un materialismo dogmatico a un materialismo critico, che
trovo formulazione nella prima delle Undici tesi su Feuerbach: “1l difetto
principale di ogni materialismo fino ad oggi, compreso quello di Feuer-
bach, ¢ che I’oggetto, il reale, il sensibile ¢ concepito solo sotto la forma
di oggetto o di intuizione; ma non come attivita umana sensibile, come
attivita pratica”’. Pur partendo da premesse assai diverse, ne rendeva
conto la genealogia nietzscheana che dal sociale e dal corporeo, o meglio
da una storia delle trasformazioni imposte dalle classi dirigenti ai corpi
umani e animali e ai loro assetti psichici, prendeva le mosse®®. Nel solco
di un ripensamento critico del pensiero nietzscheano e del marxismo stes-
so, ne ricordava spesso 1’importanza Adorno, ribadendo che “il pensare
stesso ¢, in fondo, una forma di comportamento”®. Come tale tentarono
di concepirlo, nel secondo Novecento, lo psicologo Jean Piaget, I’etologo
Konrad Lorenz, e alcuni orientamenti di ricerca che tentarono una sintesi

37 K. Marx, Thesen iiber Feuerbach [Marx iiber Feuerbach], in F. Engels, Lud-
wig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie. Mit
Anhang: Karl Marx iiber Feuerbach vom Jahre 1845, J.H.W. Dietz, Stuttgart
1888; tr. it. di P. Togliatti, Tesi su Feuerbach, in F. Engels, Ludwig Feuerbach
e il punto di approdo della filosofia classica tedesca, Editori Riuniti, Roma
1950, pp. 77-80.

38 Sull’argomento mi permetto di rinviare a. M. Celentano, La produzione socia-
le del “gregario” nella Genealogia della morale di Nietzsche, Edizioni ETS,
Pisa 2020.

39  Th. Adorno, Probleme der Moralphilosophie, in Nachgelassene Schriften. Abtei-
lung IV: Vorlesungen, vol. 10, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996; tr. it. di E.
Zanelli, Problemi di filosofia morale, ETS, Pisa 2022, p. 11.



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 169

tra 1’approccio “costruttivista” del primo e quello “selezionista” del se-
condo, come I’epistemologia evoluzionistica®.

Secondo un’ipotesi che Lorenz riteneva plausibile, le forme piu antiche
del pensare animale potrebbero essersi manifestate come emergenza di una
spontanea inclinazione dei sistemi nervosi centralizzati alla produzione
di un agire immaginato in uno spazio immaginato*'. 1l pensare avrebbe,
secondo questa ipotesi, le sue origini in una capacita di produrre schema-
tizzazioni dell’ambiente esterno e sequenziamenti di attivita mentalmente
simulate, emersa dalle interconnessioni tra diverse aree cerebrali.

Si tratta di un’ipotesi che, lo si ¢ gia accennato, si € rivelata per un verso
troppo restrittiva, oggi infatti sappiamo che prestazioni simili sono svolte
anche dai sistemi nervosi di animali come gli artropodi o i cefalopodi, che
non sono “centralizzati” come quelli dei vertebrati, ma sembra essere stata
corroborata, nella sua intuizione generale, da molte scoperte tra loro indi-
pendenti. Per far cenno a una ricerca nota a molti, gli studi dei neurofisio-
logi dell’Universita di Parma cui ¢ dovuta la scoperta dei neuroni specchio
hanno dimostrato che, sia nel cervello di altri primati, sia in quello umano,
1 gruppi di neuroni che trasmettono agli arti i comandi motori, prima di ri-
lasciare tale segnale, elaborano senza passare attraverso alcuna esperienza
consapevole un vero e proprio “piano motorio potenziale”, uno schema
nervoso dell’azione da eseguire. Piu in generale, negli ultimi decenni, le
neuroscienze hanno evidenziato strette correlazioni tra le regioni del cer-
vello umano che rendono possibile il pensiero consapevole e quelle depu-
tate all’elaborazione delle azioni. Per esempio, tra la corteccia premotoria,
“porzione della neocorteccia cerebrale specializzata nell’organizzazione
dei movimenti™®, la corteccia motoria primaria ad essa adiacente che ne
controlla I’esecuzione effettiva, e la corteccia prefrontale, “essenziale per
tutta la memoria operativa di qualunque segnale che conduca ad una certa
azione” e, dunque, “per il sequenziamento del comportamento, del pensie-
ro e del discorso”*. Ne rendeva testimonianza, fra altri, William H. Calvin,

40  Sull’argomento mi permetto di rinviare a M. Celentano, From Evolutionary Epis-
temology to an Extended Evolutionary Synthesis, in R. Marchesini, M. Celentano,
Critical Ethology and Post-Anthropocentric Ethics, Springer, Cham 2021.

41 Cfr. K. Lorenz, Die Riickseite des Spiegels, Versuch einer Naturgeschichte
menschlichen Erkennens, R. Piper & Co, Miinchen 1973; tr. it. di C. Beltramo
Ceppi, L altra faccia dello specchio. Per una storia naturale della conoscenza,
Adelphi, Milano 1974, p. 221.

42 P. Piazzano, Neuroni specchio, linguaggio e coscienza, in “Le Scienze Dossier”,
n. 1, 1999, p. 45.

43 ]. Fuster, La localizzazione della memoria, in “Le Scienze Dossier”, n. 1, 1999, p. 43.

44 Ibidem.



170 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

docente di neurofisiologia dell’Universita di Washington, nel 1996, in due
volumi, How Brains Think e The Cerebral Code, formulando I’ipotesi che
1 pensieri possano essere descritti come “movimenti che non sono ancora
avvenuti e forse non avverranno mai”®. Tra quegli anni e i nostri, il tema
della motor imagery ha, di fatto, trovato sempre piu spazio nella ricerca
sulle attivita cerebrali che fungono da precondizioni del pensiero consape-
vole e lo supportano. Si sono cosi andate scoprendo anche altre zone corti-
cali che svolgano un ruolo “nella pianificazione dell’azione”, operando una
sorta di decodificazione degli schemi prodotti dall’immaginazione motoria
inconscia, “inclusi obiettivi immaginati, traiettorie e tipi di movimento”,
come quelle situate nella corteccia parietale posteriore*®. Nel 2019, un ar-
ticolo del neuroscienziato Aaron Blaisdell, intitolato Mental imagery in
animals, documentava il fatto che i ratti producono abitualmente immagini
mentali di parti di oggetti la cui visione gli ¢ inibita da altri oggetti*’.

Ma il fatto che riscontri neurofisiologici rilevanti convergano nel sup-
portare I’ipotesi che una delle forme piu remote del pensare, diffusa in un
ampio spettro di animali afferenti a classi diverse come cefalopodi, insetti,
pesci, anfibi, rettili, uccelli e mammiferi, risieda nella spontanea produzio-
ne di comportamenti immaginati in ambienti immaginati non ci autorizza
affatto, a mio avviso, a supporre, come invece tende a suggerire un’impo-
stazione coscienzialista, che tale attitudine all’immaginazione debba mani-
festarsi sempre e necessariamente nella forma di un pensiero progettuale,
consapevolmente orientato ad uno scopo.

Ci sono aspetti osservabili degli stessi comportamenti animali € umani
che rischiano di essere trascurati o sottovalutati in un approccio come quel-
lo proposto da Griffin, che tende ad assimilare tutti i comportamenti che ci
sembrano manifestare intelligenza ad attivita consapevolmente finalizzate
ad uno scopo?

Di apprendimento implicito, immaginazione motoria inconscia, memo-
rie procedurali e appaiamenti precoci tra ricordi, rappresentazioni mentali,
emozioni e reattivita che restano inaccessibili all’introspezione si € discus-
so ampiamente, nell’ambito delle neuroscienze, dalla fine degli anni >80,

45 W. Calvin, La comparsa dell’intelligenza, in “Le Scienze Dossier”, n. 1, 1999, p.
57.

46 T. Aflalo et al., Decoding motor imagery from the posterior parietal cortex of a
tetraplegic human, in “Science”, 348, n. 6237, 2015, pp. 906-910, p. 906, tr. mia.

47 Cfr. A. Blaisdell, Mental imagery in animals, in “Learning & Behavior”, n. 47,
2019, pp. 193-216.

48 Cfr. M. Mishkin, T. Appenzeller, L anatomia della memoria, in “Le Scienze
Quaderni”, n. 82, pp. 13-21, 1995; H. Roediger, Implicit memory, in “American



M. Celentano - Per un’etologia vegetale post-egomorfica 171

Ma a favore dell’ipotesi che non tutti i processi cognitivi complessi pro-
dotti da animali e uomini siano guidati da ragionamenti e progetti consape-
voli e che, anzi, una parte di essi non risulti affatto spiegabile coerentemen-
te in questi termini, giocano anche fattori propriamente etologici:

— comportamenti come 1’attivita esplorativa, il gioco individuale e so-
ciale, I’apprendimento per prove ed errori o per imitazione, che consentono
ai cuccioli di mammiferi e uccelli di acquisire esperienze che si riveleranno
in seguito fondamentali per la loro sopravvivenza, sono motivati, non dal
fatto di essere consapevolmente finalizzati alla realizzazione di uno scopo,
ma dal fatto di essere “autoremunerativi”, ovvero gratificanti in termini
di sensazioni ed esperienze vissute. Il loro svolgersi, come puntualizzava
Lorenz, non ¢ innescato dalla “‘coscienza’ o ‘conoscenza’ del bisogno e
dei mezzi atti a soddisfarlo”®, ma dalle sensazioni che I’animale ne ricava
durante la loro stessa esecuzione.

— Oggi sappiamo che il pensare inizia a svilupparsi, nel primo anno di
vita dei bambini in forme associative pre-causali, pre-verbali, pre-con-
cettuali e non orientate da intenzioni consapevoli. Il cervello umano va
strutturando, in questa fase, sia i suoi patterns motori, sia i suoi patterns
decifrativi, interpretativi e immaginativi, sia le sue reattivita emotive, sulla
base di una elaborazione delle esperienze vissute che si struttura in memo-
rie implicite irriflesse.

— Sappiamo che, lungo I’intero arco di una vita umana, la stragrande
maggioranza delle attivita cognitive compiute dal nostro sistema nervoso
si svolge senza coinvolgere in alcun modo la sfera cosciente.

— Sappiamo infine, per esperienza diretta, che, nell’infanzia e nella vita
adulta, I’'immaginazione guida le nostre produzioni oniriche, e spesso ir-
rompe nella sfera dell’attenzione anche durante le ore di veglia, senza es-
servi stata in alcun modo richiamata da un’intenzione conscia: “Un pen-
siero viene quando ¢ ‘lui’ a volerlo, e non quando ‘i0’ lo voglio; cosicché
dire: il soggetto ‘i0’ ¢ condizione del predicato ‘penso’, € una falsificazione
dello stato dei fatti”™, osservava Nietzsche.

Psychologist”, n. 45, n. 9, 1990, pp. 1043-1056; D. Schacter, Memory and awa-
reness, in “Science”, n. 280, 1992, pp. 59-60; L. Squire, E. Kandel, La memoria
non cosciente, in “Le Scienze Dossier”, n. 14, 2002, pp. 60-65; J. LeDoux,
Emozioni, memoria e cervello, in “Le Scienze”, 53, n. 312, 1994, pp. 32-40; C.
Alberini, J. LeDoux, Memory reconsolidation, in “Current Biology”, 23, n. 17,
2013, pp. 746-750.

49 K. Lorenz, Uber die Bildung des Instinktbegriffes, in “Die Naturwissenschaften”,
25,1937, pp. 298-300, p. 298, tr. mia.

50 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft,
Naumann, Leipzig 1886; tr. it. di S. Bortoli Cappelletto, A/ di la del bene e del



172 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Si tratta di dati che, convergendo nel mostraci in quale ampia misura i
processi cognitivi animali (cui pure nessuno scienziato nega oggi 1’esser
dotati anche di una “senzienza”, intesa come capacita di esperire stati stres-
santi o rilassanti, dolorosi o piacevoli), inclusi quelli degli esseri umani,
possano realizzarsi seguendo vie che non implicano alcuna autopercezione
conscia, suggeriscono, a mio avviso, che anche i comportamenti cognitivi
degli organismi vegetali (in merito ai quali non abbiamo ancora, a mio
avviso, ad oggi, evidenze fisiologiche che ci vincolino a riconoscerli come
“senzienti” nel senso sopra inteso) possano essere spiegati anche senza
attribuire loro “coscienza” e “pensiero”.

Personalmente, credo, anzi, che la sfida maggiore che le scoperte relative
all’intelligenza vegetale degli ultimi cinquant’anni ci pongono sia proprio
quella di tentare di comprenderle cedendo il meno possibile alla tentazione
di assimilarle a quei modelli del conoscere di ascendenza egocentrica che
la nostra tradizione ci ha lasciato in eredita. Certo, non possiamo sfuggire
del tutto all’antropomorfismo e, talvolta, possiamo anche trovarvi spunti
fecondi per non cadere nell’opposto errore dell’antropodiniego. Ma il vin-
colo che ci induce alla proiezione antropomorfica va allora convertito in un
antropomorfismo critico che inviti a non esser ciechi di fronte alle conver-
genze evolutive e alle omologie che possono rendere le nostre esperienze
emotive e mentali affini a quelle di altri animali, ma al contempo ci addestri
a riconoscere le vie del tutto diverse con cui altri tipi di organismi hanno
imparato, nel corso della loro storia, a interagire col mondo.

male, Newton Compton, Roma 1977, af. 17, p. 52.





