LA DIFFERENCE PHYTO-ZOOLOGIQUE
A PARTIR DE TROIS QUESTIONS
EPISTEMOLOGIQUES

Florence Burgat

Abstract

In this article, we examine the difference between plant and animal life in the light of
three epistemological questions. The first concerns the bipolarity in the organic world be-
tween these two forms of life. This bipolarity does not appear, however, in terms of empirical
criteria, which do not allow us to establish a clear difference, but in terms of the structure
formed by these criteria. The whole is not the sum of its parts. The second concerns the
thesis of homology between plants and animals. It is put to the test by the criterion of lived
experience, in which perception and sensitivity play a major role. The third relates to a major
epistemological difficulty when the human mind seeks to understand and describe the abso-
lute otherness of plant life for us mortal, born creatures. Appearance, reality and ‘as if” are
the three hidden ways in which plants are described. So, the concepts that describe plants are
very often fictitious concepts.

Keywords: analogy; Homology; Empiricity; Spontaneity; Subjective Life.

Introduction

La vie telle que nous nous la représentons est la vie animale entendue
au sens large, c’est-a-dire la notre. L’étre, dont Nietzsche déclare que
nous n’avons pas d’autre représentation que le fait de vivre, est en effet
nécessairement pour nous 1’expérience sensible. Notre “aveuglement aux
plantes” (Plant Blindness)' s’expliquerait par leur immobilité, 1’unifor-

1 M. Hall, dans Plants as Persons. A philosophical Botany, SUNY Press, Albany
2011, p. 17, évoque le “phénomene de I’aveuglement aux plantes [the phenomena
of plant blindness], c’est-a-dire le fait que les humains ignorent systématiquement
les plantes au profit d’une préférence spontanée de la vie animale. Cet aveugle-
ment est mis en évidence par Wandersee J.H. et Schussler E.E. dans deux articles:
Preventing Plant Blindness, in “American Biology Teacher”, n°61, 1999, pp.
84-86 et Toward a Theory of Plant Blindness, in “Plant Science Bulletin”, n°47,

“Itinerari” « LXIV « 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 67-81 « DOI: 10.7413/2036-9484087



68 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

mité de leurs surfaces et de leurs textures, ou encore par le fait “qu’elles
ne font pas de nous leur proie”, une attitude qui n’est selon Matthew
Hall, I’auteur de Plants as Persons, ni naturelle ni inévitable. Pourtant,
la vie comme expérience sensible, dont les traits essentiels sont alors
I’individuation et le mouvement spontané, la naissance et la mort, un
temps limité et un espace choisi, sont autant de points d’appui qui se
dérobent a I’entendement lorsqu’il s’applique a comprendre la vie des
plantes. Celle-ci est en effet latéralisée par sa fixité et pas son silence.
Elle constitue un fond sur lequel les vivants auto-animés se détachent
a la fagon d’une figure sur un fond. Elle fagonne un milieu auquel ils
s’attachent et dont ils se détachent au sens propre du terme. La “Nature”,
assimilée au végétal par le sens commun, porte en elle 1’idée d’un “éter-
nel retour”; elle est, poursuit Merleau-Ponty, cet “objet énigmatique [...]
qui n’est pas tout a fait objet [...] qui n’est pas tout a fait devant nous.
Elle est notre sol [...] ce qui nous porte™.

Comment subsumer une telle diversité sous un concept unifié de vie?
Cet effort peut étre couronné de succés a condition d’accepter le fait que
vivre, ce n’est pas d’abord penser ; que ¢’est une expérience plus radicale
qui nous rend vivants, et qui apparente les animaux et les humains. “Il y a
dans la connaissance de la vie [...] un centre de référence que I’on pourrait
dire absolu. Ce n’est pas parce que je suis pensant, ce n’est pas parce que
je suis sujet, au sens transcendantal du terme, ¢’est parce que je suis vivant
que je dois chercher dans la vie la référence de la vie™.

Mais c’est bien en songeant a la vie animale et non a la vie végétale
que Canguilhem rappelle qu’étre vivant, ce n’est pas d’abord appliquer au
monde une grille d’intelligibilité.

1. La bipolarité du monde organique
La pure empiricité ne saurait fournir ses cadres a la pensée qui concep-

tualise. Si elle est prise pour guide, la graduation qui se constate parfois
sur le plan empirique fait courir le risque de I’indistinction. L’observation

2001, pp. 2-9. Dans les pages qui suivent, Hall va plus loin que ces deux auteurs
pour montrer que le zoocentrisme est une “méthode”, voire “un outil politique
d’exclusion”, qui permet d’exclure les plantes du cercle de la considération
morale (p. 18 et suiv.)

2 M. Merleau-Ponty, La Nature. Notes. Cours du College de France, établi et anno-
té par Dominique Séglard, coll. “Traces écrites”, Seuil, Paris 1995, p. 20.

3 G. Canguilhem, Etudes d’histoire et de philosophie des sciences, cit., p. 352.



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 69

empirique ne doit pas empécher le travail du concept, qui sépare et dis-
tingue. Lisons Plessner sur ce point :

Le végétal et I’animal ne se laissent pas distinguer, quant a leur essence,
selon des caracteéres empiriques. Leur différence, en pleine réalité, est de
I’ordre de I’idée. [...] On ne peut trouver dans 1I’empiricité la ligne marquant la
frontiére entre régne végétal et régne animal; il y a ici des états intermédiaires a
coté des formes caractérisées. L’unité de la vie, telle qu’elle se manifeste dans
les affinités courantes des processus nécessaires a la vie, fait de la différence de
nature entre 1’existence animale et I’existence végétale une différence de degré
sur le plan empirique.*

Il se rencontre, il est vrai, des animaux dépourvus d’un centre constitué
comme des plantes dépourvues de la faculté d’assimiler des substances
inorganiques, c’est-a-dire des étres qui, du seul point de vue empirique,
mettent en défaut les catégories qui ordonnent la bipolarit¢ du monde
organique” ; mais cette bipolarité ne barre pas la route aux passages qui
conduisent d’un extréme a 1’autre, tout comme

I’extrémité du rouge et du bleu dans le spectre visible ne supprime pas le fait
que I’orange, le jaune, le vert et le pourpre les médiatisent en permanence. //
n’y a pas de propriétés qui seraient réservées au seul animal ou au seul végétal,
de sorte qu’on ne peut fonder sur des propriétés leur différence essentielle.’

De méme Bergson note-t-il “qu’aucun caractére précis ne distingue la
plante de I’animal™®, et que les tentatives pour caractériser avec rigueur les
deux régnes ont chaque fois échoué. “Il n’est pas une seule propriété de la
vie végétale qui ne se soit retrouvée, a quelque degré, chez certains ani-
maux”, de méme que I’on serait en peine de trouver une caractéristique ani-
male qui ne s’observe pas “chez certaines espéces, ou a certains moments,
dans le monde végétal””. Ainsi la différence ne tiendrait-elle selon Bergson
que dans les “proportions”, et I’on ne doit pas aborder le monde vivant
avec les instruments définitionnels du mathématicien ou du physicien. “En
un mot, le groupe ne se définira plus par la possession de certains carac-

téres, mais par sa tendance a les accentuer’.

4 H. Plessner, Les degrés de [’organique et I’'Homme. Introduction a [’anthropo-
logie philosophique [1928, 2% éd.1964], traduit de I’allemand par Pierre Osmo,
présentation de Didier Guimbail, Gallimard, Paris 2017, pp. 372-373.

1bid., p. 373. (Nous soulignons.)

H. Bergson, L’Evolution créatrice [1941], Puf, Paris 2003, p- 107.

Ibid.

Ibid.

03 N



70 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Mais cette accentuation produit une divergence entre les végétaux et
les animaux. Par exemple, les végétaux puisent leur nourriture directe-
ment dans 1’air, la terre et 1’eau, alors que les animaux se nourrissent
de substances organiques, “de sorte que c’est le végétal qui alimente
I’animal’®. La plante “vit dans la nourriture”'®, note Canguilhem. Cette
facon immédiate de s’alimenter va de pair avec une vie fixée. Un animal
est en revanche contraint de se déplacer pour aller chercher ce dont il
manque. Cette indépendance a 1’égard du milieu Iui ouvre des espaces
en droit indéfiniment nouveaux, qui sont pergus, évalués, choisis. Pour
ne rien dire de la prédation qui, par I’action de tuer un quasi semblable,
reléve, en quelque sorte, d’un procés de réification de ce quasi sem-
blable. Les champignons, qui ne se nourrissent pas comme les végétaux
puisqu’ils se nourrissent de matiéres organiques (ils sont désormais clas-
sés dans un régne a part), constituent une de ces exceptions que livre
I’observation empirique. Ce dont un étre vivant se nourrit et les voies par
lesquelles il se procure cette nourriture ne sont, une fois de plus, pas de
simples détails formels. Ces voies dessinent chaque fois un certain type
de relation a I’entourage.

De méme, considérées de fagon isolée et sous 1’angle purement empi-
rique, la fixité et la mobilité ne sauraient constituer une ligne de démarca-
tion puisqu’il existe des cas d’animaux fixés et de plantes grimpantes. Il
ne s’agit pourtant jamais que de cas limite: aucune plante ne se meut a la
fagon des animaux, qui quittent un lieu pour un autre, et ce, pour des motifs
qui ne sont pas des causes; et les mouvements qui peuvent se produire chez
les plantes ne concernent la plupart du temps qu’une partie de I’organisme.
“Bref, conclut Bergson, si la mobilité et la fixité coexistent dans le monde
végétal comme dans le monde animal, la balance est manifestement rom-
pue en faveur de la fixité dans un cas et de la mobilité dans 1’autre™"!, et
ces deux “tendances opposées”!? caractérisent la divergence entre les deux
régnes, car la mobilité conduit a la vie de conscience. “Entre la mobilité
et la conscience, il y a un rapport évident”!* — comment, en effet, aller ici
plutdt que 1a sans intentionnalité? — plus que n’est évidente la présence
d’un systéme nerveux a I’état de conscience ; aussi serait-il “aussi absurde

9  Ivi,p. 108.

10 G. Canguilhem, Le probleme des régulations dans [’organisme et dans la société
[1955], GEuvres completes, textes présentés et annotés par Camille Limoges, vol.
IV, Vrin, Paris 2015, p. 667.

11 H. Bergson, L’Evolution créatrice, cit., p. 110.

12 Ibid.

13 Tvi, p. 111.



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 71

de refuser la conscience a un animal, parce qu’il n’a pas de cerveau, que de
le déclarer incapable de se nourrir parce qu’il n’a pas d’estomac”'*, estime
encore Bergson.

La liberté dans la nature, pointée par Bergson — “I’organisme le plus
humble est conscient dans la mesure ou il se meut /ibrement”'s — est initiée
par le mouvement spontané. Aussi une approche panpsychique devrait-elle
payer le prix de la métaphore du sommeil et de la veille : la conscience
“s’endort” chez I’animal “qui a dégénéré en parasite immobile” et “se ré-
veille” chez le végétal qui “a reconquis la liberté de ses mouvements™',
mais ces deux pdles que sont la conscience et I’inconscience n’en de-
meurent pas moins le point de bifurcation des deux régnes selon Bergson.
Cette bipolarité est pensée par Schopenhauer comme volonté, d’une part,
et représentation, d’autre part. La volonté n’est pas ici celle d’un sujet agis-
sant de son propre chef dans la direction qu’il se donne a lui-méme — elle
est dénuée d’aperception, mais 1’expression de la poussée de la vie, dont
les plantes grimpantes fournissent une “preuve nette”!’. Un gradualisme
empirique, dont I’analogie est le socle, ne compromet pourtant pas les divi-
sions essentielles. Citons un peu longuement Schopenhauer:

La nature inorganique ne contient encore aucune trace de conscience du
monde extérieur. Pierres, rocs, glagons, méme s’ils tombent les uns sur les autres
[...]n’ont pas conscience les uns des autres et d’un monde extérieur. Toutefois,
ils subissent déja un effet venu du dehors [...] que 1’on peut donc considérer
comme le premier pas vers la conscience. En ce qui concerne les plantes, bien
qu’elles n’aient pas non plus conscience du monde extérieur [...] nous les
voyons toutes rechercher la lumiére [...] Il existe donc incontestablement une
relation et un rapport entre leurs mouvements et leur milieu [...] nous devons
y voir, en conséquence, un facteur vaguement analogue a la perception. C’est
avec le monde animal qu’apparait pour la premiére fois une perception nette
d’objets [...] Voila en quoi consiste le caractére de 1’animalité, au contraire de
la vie végétale.'

Soulignons, pour conclure, combien nécessaire a la discussion épisté-
mologique est la clarification du réle et du statut des caractéres empiriques.
Envisagés selon un point de vue empirique, ces caractéres sont en effet

14 Ibid.
15 Ivi,p. 112.
16 Ivi, p. 113.

17 A. Schopenhauer, De la volonté dans la nature, [1836], traduit de I’allemand par
Edouard Sans, Puf, Paris 1969, p. 119.
18 Ivi, p. 132.



72 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

dotés d’un statut objectif: i/ y @ des mouvements, des sensations, des per-
ceptions, qui existent pour ainsi dire en soi; il est donc possible de les
décrire de I’extérieur, comme s’il s’agissait de faits. La est I’erreur de la
philosophie empiriste. Le mouvement spontané, tenu pour la marque d’une
césure ontologique, n’est pas un caractére de cette sorte; il implique un a
priori de corrélation entre le sujet se mouvant et le lieu visé et ainsi consti-
tué. Bref, il implique un ego transcendantal.

Une bonne partie de la discussion et des malentendus qui la jalonnent
reposent sur I’idée qu’il suffit de trouver dans un organisme végétal un ca-
ractére animal pour I’extraire de sa catégorie et le verser dans la catégorie
adverse. Or, pris un a un, sous 1’ceil analytique, les caractéres empiriques
ne disent rien, ne permettent jamais de trancher la question ontologique.
C’est uniquement la structure qu’ils forment, c’est-a-dire les relations
qu’ils entretiennent les uns avec les autres, qui confére a cet ensemble
une signification. Aucun des éléments d’un organisme n’existe par lui-
méme; la structure n’est pas une somme de traits que 1’on peut détacher de
I’ensemble qui les lie pour les considérer isolément. L’ organisme est cette
structure méme et non une somme de parties. Le tout, faut-il le rappeler,
est autre chose que la somme de ses parties. Toute approche analytique qui
fractionne cette structure en autant d’éléments qui le composent la détruit,
et se barre toute voie d’accés a la compréhension de cet organisme. Ce
dernier est dans le méme temps fin et moyen, cause et effet de lui-méme,
comme I’a établi Kant'®. Aucun caractére empirique pris isolément ne peut
étre brandi comme le moment de vérité de ce qu’est un organisme. Un
raisonnement adoptant ce point de vue est épistémologiquement et ontolo-
giquement nul.

2. L’homologie entre le végétal et [’animal. Le cas de la sensibilité

L’homologie entre le végétal et 1’animal est rendue possible par deux
options épistémologiques adverses. La premiére tient dans une compréhen-
sion réductionniste des notions de perception, de comportement, d’intelli-
gence, de sensibilité — ¢’est sur cette derniére que nous centrerons 1’exa-
men. Ignorer I’épaisseur de I’ expérience vécue dans la compréhension, par
exemple de la sensibilité, au profit d’une explication de type physicaliste,
ouvre naturellement la voie a I’homologie. La seconde option consiste a
attribuer au monde végétal les dispositions et les compétences propres a

19  § 65 et 66 de la Critique de la faculté de juger.



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 73

I’homme ou aux animaux. Elle permet a son tour de procéder a une éga-
lisation. C’est ainsi que, par exemple, Monica Gagliano regrette que la
définition réductionniste du comportement comme “réponse aux stimuli
de I’environnement au cours de la vie d’un individu” empéche de s’inter-
roger sur “I’agentivité des plantes”, et les cantonne a la vie “instinctive,
prédéterminée et stéréotypée”. L’auteur fait valoir les obstacles théoriques
qui brident les tests expérimentaux qui pourraient mettre en évidence les
“phénomeénes comportementaux/cognitifs chez les plantes™?.

Les scientifiques contemporains évoquent et définissent la sensibilité
des plantes. En quels termes? Selon quelle définition? Pour les biologistes
Catherine Lenne et Bertrand Moulia, et pour le philosophe Olivier Bodeau,
co-auteurs de plusieurs articles, elle tient dans la “capacité a percevoir di-
vers stimuli”?!. Cette définition, pourtant non suspecte de passer la limite
que le mode de vie végétal n’autorise pas a franchir, pose selon nous plus
de problémes qu’elle n’en résout, parce qu’elle fait appel a la perception.
Elle constitue une mise en abyme qui, en déplacant la difficulté 1’accroit
d’autant, puisque la perception est moins encore sujette a une approche
mécaniste que ne 1’est la sensibilité. En phénoménologue, Merleau-Ponty
rappelle que “mon ceil est pour moi une certaine puissance de rejoindre les
choses et non pas un écran sur lequel elles se projettent”??. Peut-il en effet
y avoir perception sans sujet percevant? La perception est une relation de
signification entre un sujet voyant et un objet vu.

Jacques Tassin propose une définition de la sensibilité qui fait elle aussi
appel a la perception, lorsqu’il caractérise la sensibilité végétale comme la
capacité de la plante ou de ses individualités élémentaires a percevoir une
caractéristique de son environnement, a la transcrire sous forme de signal
puis a y répondre par une cascade de réactions moléculaires aboutissant a
une inflexion, si minime soit-elle, de son activité biologique”*.

On voit combien les concepts appropriés a la description de ces pro-
cessus manquent, car celle-ci ne peut aucunement étre suspectée de
zoomorphisation ou d’anthrpomorphisation, J. Tassin ayant préalable-
ment pris soin de refuser au végétal “une capacité de perception au

20 M. Gagliano, “Penser comme une plante: perspectives sur 1’écologie comporte-
mentale et la nature cognitive des plantes”, traduit de I’anglais par Hicham-Sté-
phane Afeissa, Cahiers philosophiques, 2, 2018, pp. 42-54.

21 C. Lenne, O. Bodeau, B. Moulia, Et pourtant elles bougent !, “Pour la science
Hors-série”, novembre-décembre 2018, p. 17.

22 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception [1945], Gallimard, Paris
1964, p. 322.

23 J. Tassin, A quoi pensent les arbres 7, Odile Jacob, Paris 2016, p. 45.



74 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

sens psychologique du terme, qui supposerait un état de conscience ¢1é-
mentaire et reviendrait a assimiler cette perception a une sensation”?,
Il précise que ce qui sent n’est pas forcément 1’unité de la plante, une
unité souvent introuvable, mais certaines de ses parties. Quelles notions
mobiliser si celles dont nous disposons ne sont pas appropriées a la vie
végétale et que nous n’en avons pas d’autres? C’est pourquoi les scien-
tifiques proposent une définition physicaliste de notions dont la teneur
est pourtant éminemment subjective. Schopenhauer notait déja qu’il est
impropre de dire que les plantes percoivent effectivement la lumiére
et le soleil, mais que nous faisons 1’expérience qu’elles réagissent dif-
féremment selon sa présence ou son absence par la maniére dont elles
s’orientent pour la rechercher ou s’en détourner®.

Ce n’est ni vers son acception philosophique ni vers son acception
contemporaine qu’il faut se tourner pour identifier les sources d’une
définition physicalistes de la sensibilité. Que disent les dictionnaires?
Dans celui des XIXe© et XX¢ siécles, Trésor de la langue frangaise, la
sensibilité est d’abord définie dans le “domaine physique”, premicre-
ment, comme “la propriété de la matiére vivante de réagir de fagon
spécifique a I’action de certains agents internes ou externes”. Cette
définition, dont on peut se demander si elle ne correspond pas plutdt a
I’irritabilité, donne raison a ceux qui en proposent une approche méca-
niste : un agent, externe ou interne, fait réagir la mati¢re vivante. La
perception n’est pas mentionnée. Nous avons affaire a une définition
purement constative (non explicative). Dans cette méme entrée, la sen-
sibilité est définie, secondement, comme la “propriété des étres vivants
supérieurs d’éprouver des sensations, d’étres informés, par I’intermé-
diaire d’un systéme nerveux et de récepteurs différenciés et spécialisés,
des modifications du milieu extérieur ou de leur milieu intérieur et d’y
réagir de fagon spécifique et opportune”. Cette acception fait place aux
sensations, donc de la vie subjective, car une sensation est nécessaire-
ment éprouvée, c’est-a-dire vécue. Cette définition introduit en outre
une référence a certaines structures biologiques qui n’appartiennent pas
au monde végétal. Ce n’est donc pas a cette signification de la sensi-
bilité que les auteurs sus mentionnés puisent leurs sources. Dans le
Littré, qui est antérieur au Trésor de la langue francaise, la signification

24 Ibid.

25  A. Schopenhauer, De la volonté dans la nature, cit., p. 125 : “Nous ne pouvons
pas dire que les plantes pergoivent effectivement la lumiére et le soleil, mais nous
voyons qu’elles en éprouvent différemment la présence ou 1’absence, qu’elles se
penchent ou se tournent vers eux”.



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 75

physicaliste est absente. La sensibilité y est d’emblée donnée pour la
“qualité de sentir, c¢’est-a-dire [la] propriété dévolue a certaines parties
du systéme nerveux, par laquelle ’homme et les animaux pergoivent
les impressions soit faites par les objets du dehors, soit produites a
I’intérieur”. Ainsi la sensibilité fait-elle le partage entre ’homme et les
animaux, d’une part, et les végétaux, d’autre part. Le systéme nerveux,
sur le plan biologique, et la perception, sur le plan subjectif, en sont les
marqueurs. C’est parce qu’un étre sensible est un tre qui vit en propre
ce qui lui arrive, que ce ne sont pas a ses nerfs et a ses os que la blessure
fait mal mais a lui-méme, que la vie sensible est une vie subjective. La
sensibilité n’est faite que d’expériences vécues.

3. L’apparence, la réalité et le “comme si”. Le probléme de la signification

Les difficultés épistémologiques que nous venons de présenter en nous
centrant sur le cas de la sensibilité renvoient au probléme qu’évoque
d’emblée Frederik Buytendijk a propos de la psychologie comparée. C’est
celui de la distinction entre ’apparence et la réalité*, une distinction qui
conduit au probléme de la signification. L’exemple sur lequel s’appuie
Buytendijk pour exposer ce probléme est le suivant: face a la similarité
des soins prodigués par les mammiféres ou les oiseaux a leurs petits,
d’une part, et de ceux prodigués par une mére humaine a ses enfants,
d’autre part, peut-on dans les deux cas parler d’amour maternel comme
étant la signification de ces soins? “Si nous comprenons la conduite de la
meére humaine comme 1’expression d’un amour réel (authentique), nous
nous demandons si le comportement de 1’animal n’exprime pas seule-
ment un amour apparent”. Le canon de Morgan, ce rasoir d’Occam
des éthologues, qui commande de ne pas interpréter par des facultés de
niveau supérieur ce qui peut étre expliqué par des facultés de niveau infé-
rieur, est le mot d’ordre d’une partie des représentants de la discipline.
Leurs propositions rivalisent alors de pauvreté, bien qu’avec la vie ani-
male s’ouvre le champ de I’expérience vécue, et donc de I’intériorité sub-
jective. La mise en ceuvre systématique de cette réduction inter-théorique
est I’acte de foi du réductionnisme. Faut-il étre réductionniste s’agissant
du monde végétal ? La question, nous semble-t-il, ne se pose pas en ces

26 F. Buytendijk, L homme et [’animal. Essai de psychologie comparée [1958], tra-
duit de I’allemand par Rémi Laureillard, Gallimard, Paris 1965, p. 5
27 1Ivi, pp. 5-6.



76 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

termes dans la mesure ou rien n’invite en réalité ni n’autorise en vérité a
caractériser la vie végétale comme une vie de conscience. I/ n’y a pas de
psychologie végétale™.

Prenons le cas des tropismes pour approfondir la question épistémo-
logique de I’apparence et de la réalité. Sont aujourd’hui distingués 1’hé-
liotropisme (mouvement li¢ a la trajectoire du soleil), le phototropisme
(mouvement provoqué par une stimulation lumineuse), gravitropisme
(mouvement li¢ a une forme de perception de la verticalité), le thigmo-
tropisme (mouvement provoqué par une stimulation tactile), qui différent
des mouvements non orientés, les nasties, que peuvent déclencher la lu-
migcre, une certaine température ambiante (photonastie, thermonastie) ou
un contact (thigmonastie)®. Cette derniére réaction est la plus connue,
car la sensitive (Mimosa pudica) de méme que les plantes dites carni-
vores comme la dionée dont les feuilles se rétractent sur les insectes qui
s’y posent ont fasciné les botanistes et sont décrites de longue date. Ces
plantes semblent en effet constituer une exception dans le monde végé-
tal, qui ne se nourrit pas de matiére organique. Les insectivores, notait
Bergson, ne font pas vraiment exception a la régle puisque, tout comme
les autres plantes, elles s’alimentent par leurs racines et fixent le carbone
par leurs parties vertes*®. Contrairement a la représentation commune, ce
n’est pas la fleur qui, telle une gueule, se refermerait sur I’insecte, mais
les feuilles dont la substance collante piege celui qui s’y pose avant de se
refermer sur lui selon un processus qui dure d’une a plusieurs heures. Et
c’est en raison de nourritures insuffisantes dans les régions tourbeuses ou
elles poussent que, selon les biologistes, ces plantes compensent la faible
quantité d’azote que leur offre ce milieu en piégeant des insectes dont
elles digérent les parties molles.

28 Georges Canguilhem distingue la psychologie comme science naturelle a
I’antiquité, ou I’ame est un objet naturel — le traité De /’dme d’Aristote “est
en réalité un traité de biologie générale” —, de la psychologie comme science
de la subjectivité, qui signe le déclin de la physique aristotélicienne au XVIle
siécle. (Voir Etudes d’histoire et de philosophie des sciences..., cit., pp.
368-375).

29  Voir C. Lenne, O. Bodeau, B. Moulia, Percevoir et bouger : les plantes aussi !, in
“Pour la science”, 348, avril 2014, pp. 40-47; et, des mémes auteurs, Et pourtant
elles bougent !, cit., pp. 17-23.

30 Bergson poursuit : “La faculté de capturer des insectes, et les absorber et de les
digérer est une faculté qui a dii surgir chez eux [les Droseras et les Dionées] sur
le tard, dans des cas tout a fait exceptionnels, 1a ou le sol, trop pauvre, ne leur
fournissait pas une nourriture suffisante” (H. Bergson, L’Evolution créatrice,
cit., p. 109).



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 77

Quant au phototropisme, il est invariablement mentionné comme ce fait
qui tend a brouiller certaines distinctions entre les plantes et les animaux.
Hans Jonas s’intéresse Iui aussi & ce mouvement a court terme, provoqué
par un “agent externe”, qui spécifie le mouvement végétal au contraire du
mouvement animal qui s’autodétermine : “Il n’y a qu’une seule direction
qui lui soit ouverte a chaque phase donnée” et son changement de direc-
tion est “de nature réactive’!. Le méme constat vaut, ajoute Jonas, pour
les fleurs qui s’ouvrent et se referment comme pour les plantes insecti-
vores, bien que la forte similitude extérieure avec le mouvement animal
soit de nature a nous tromper : la digestion et la mécanique de la capture.
La fagon dont les feuilles de la Vénus attrape-mouche, dont les poils sont
stimulés par la proie, se referme sur elle en emboitant ses “bords pourvus
de dents”, est cependant “une réponse locale a une stimulation locale”, et
non le fruit d’un “contrdle central”, et la distinction entre ces deux types
de mouvement apparait clairement si I’on demande : “La plante peut-elle
fermer et ouvrir ses feuilles ? L’animal peut-il librement fermer et ouvrir
ses machoires, quand il en a envie — pour macher, pour bailler, ou sim-
plement pour exercer cette faculté — et il peut arréter et inverser chaque
mouvement en cours” .

Retenons que les mouvements des plantes sont déterminés par le
milieu ; elles ne décident pas d’aller dans telle direction plutét que dans
telle autre — c’est 1a une apparence, mais réagissent, en réalité, a une
palette de stimuli et sont donc animées de mouvements multiples. De
méme, les réseaux mycéliens qui contribuent a la nutrition des plantes
et jouent un réle déterminant dans leur développement ne sont pas al-
truistes ou bienveillants envers elles. Le refus de tout anthropomor-
phisme, qu’exige I’altérité radicale des végétaux au regard de la vie
animale, loin de tarir la source de réflexion sur I’étre des plantes, ouvre
au contraire un espace de compréhension qu’invalide toute tentative
d’insérer la vie des plantes dans la communauté des étres sensibles (ou
sentients).

Dans le cadre explicatif propre au schéma stimulus-réaction, y a-t-il
place pour des dispositions, qualités, attitudes, qui indiquent de maniére

31 H. Jonas, Les fondements biologiques de I’individualité, traduit de ’anglais par
Danielle Lories, initialement publié en juin 1968 dans International Philosophical
Quartely, puis en frangais dans les Etudes philosophiques, XII, 23-24, 1996, pp.
99-130. Cette derniére traduction, légérement modifiée, est reprise in H. Jonas,
Essais philosophiques. Du credo ancien a [’homme technologique, édité par
Damien Bazin et Olivier Depré, Vrin, Paris 2013, p. 264, note 1.

32 Ibid.



78 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

essentielle un lien signifiant entre un sujet et un objet, deux réalités onto-
logiquement distinctes en ce que la premiére constitue la seconde ? Avons-
nous affaire dans le monde végétal a une forme d’action entre deux objets
(par opposition a un sujet), et si oui comment penser cette forme inouie
d’action ? Les plantes voient-elles la lumiére ? Les plantes sont comme si
elles percevaient, comme si elles étaient sensibles. Un stimulus n’est pas
un signe. Ce dernier désigne, annonce, représente quelque chose d’absent
ou qui n’est pas donné en pleine présence. Les plantes ne vivent pas dans
un monde de signes, c¢’est-a-dire un monde ou circule “du symbolique”.
Jacques Tassin parle d’ailleurs de “signal”* et non de signe. Ce dernier
est porteur d’une équivocité absente dans le signal. Le rapport sémiotique
est triangulaire. Il engage 1’individu sentant et se mouvant (le “sujet-
vivant”, animal ou humain), le signe (une matiére, une chose, un son,
etc.), et la signification a laquelle il renvoie. Il comprend un tiers absent.
Le rapport qui existe entre le stimulus et la réaction est binaire, jamais
virtuel ou oblique.

Bien que leur organisation physiologique ne comporte rien qui res-
semble a un cerveau et a un systéme nerveux, par exemple, les plantes
vivraient comme si elles en étaient pourvues. Tout se passerait comme
s’il y avait la fonction mais point I’organe. Le mystére résiderait dans ce
comme si. “La vie travaille comme si elle voulait reproduire 1’identique”,
écrit Bergson dans un esprit, selon Canguilhem, de “connivence entre
la vie et la connaissance de la vie”, alors que le “als ob” kantien reléve
d’une prudence méthodologique®*. Hans Vaihinger a montré combien
féconde pouvait étre I’activité fictionnante, a condition d’étre tenue pour
ce qu’elle est; ¢’est-a-dire, non pas une hypothése, qui “prétend exprimer
adéquatement une réalité encore inconnue” et que la connaissance a venir
confirmera ou infirmera, mais bien une fiction, qui “est avancée avec la
pleine conscience qu’elle est un mode de construction inadéquat, sub-
jectif, imagé, dont la coincidence avec la réalité est d’emblée exclue, et
qui par conséquent ne peut recevoir apres coup la vérification qu’espere
I’hypothése™?’.

Ne faudrait-il pas conférer un statut épistémologique de fiction a certains
concepts, tels que la sensibilité ou la perception ? Voila qui dissiperait un
malentendu et libérerait la pensée du lest d’une analogie non pertinente.
Dans la condition introduite par le “si”, quelque chose “d’irréel ou d’im-

33 Voir note 23.

34  G. Canguilhem, Etudes d’histoire et de philosophie des sciences, cit., p. 352.

35 H. Vaihinger, La philosophie du comme si, traduit de 1’allemand par Christophe
Bouriau, Kimé, avec le concours de I'université Nancy 2 et du CNRS, Paris 2008.



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 79

possible dont on infére néanmoins telle ou telle conséquences” est posé, et
tout irréelle ou impossible que soit cette chose, “la supposition est néan-
moins maintenue formellement ; elle est considérée comme une construc-
tion grace a laquelle on peut subsumer et déduire quelque chose™.

Conclusion

Le défi épistémologique que souléve I’observation des plantes apparait
pleinement. La pente qui pousse a chercher des similitudes et des analogies
avec le modele animal est une impasse dans laquelle il serait pourtant im-
possible de ne pas s’engager. La démarche consistant a rechercher le connu
dans I’inconnu fut incarnée a 1’age classique par les “partisans de I’ana-
logie”, alors méme que 1’observation des végétaux démentait I’existence
d’organes semblables a ceux que I’on observe chez les animaux et que les
similitudes étaient introuvables®’. Comment expliquer le phénomeéne de la
nutrition ou celui de la reproduction? Face a des fonctions communes a
tous les étres vivants quel que soit leur degré d’organisation, n’est-il pas
naturel de vouloir expliquer I’inconnu par le connu? Si des analogies sont,
tant bien que mal, mises en évidence, elles ne permettent cependant pas de
surmonter la coupure — absolument radicale — entre les deux mondes, celui
de la signification subjective et celui, disons, de la correspondance objec-
tive. Mais cette facon plate de qualifier une complexité qui semble iné-
puisable est tout a fait insatisfaisante, car ces correspondances chimiques,
physiques, telluriques et cosmiques, plongent I’esprit qui s’applique a
prendre leur mesure dans I’infini. Le temps zoo-anthropologique est, quant
a lui, celui de la finitude, de la vie limitée.

Toute la difficulté tient dans cette relation entre des éléments, qui ne
sont pas des sujets, ou aucune relation subjectivo-objective n’est engagée,
et qui pourtant présente une complexité qui doit trouver sa détermination
ontologique. Mais, si I’on quitte le plan fonctionnel (dont I’explicitation
peut étre approximative ou erronée) pour celui de la vie de conscience et
de I’intentionnalité (les plantes agissent selon leur personnalité et entre-
tiennent entre elles des relations affectives), le contrat de connaissance est
en quelque sorte rompu. La vie des plantes n’est pas subjective, mais, parce
qu’elle est vie, elle ne reléve pas de la simple relation mécanico-objective.

36 Ivi, p. 99.

37  Voir F. Delaporte, Le second régne de la nature. Essai sur les questions de végeé-
talité au XVIIle siecle, Préface de Georges Canguilhem, Flammarion, Paris 1979,
pp. 41-43.



80 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Références

Bergson H.,
2003 L’Evolution créatrice [1941], Puf, Paris.

Buytendijk F.,
1965 L’homme et ’animal. Essai de psychologie comparée [1958]; traduit de
I’allemand par Rémi Laureillard, Gallimard, Paris.

Canguilhem G.,

2002 Etudes d’histoire et de philosophie des sciences concernant les vivants et
la vie, Vrin, Paris.

2015 Le probleme des régulations dans I’organisme et dans la société [1955],
in “Euvres complétes”, textes présentés et annotés par Camille Limoges, vol.
1V, Vrin, Paris.

Delaporte F.,
1979  Le second régne de la nature. Essai sur les questions de végétalité au
XVllle siecle, Préface de Georges Canguilhem, Flammarion, Paris.

Gagliano M.,

2018 Penser comme une plante : perspectives sur 1’écologie comportementa-
le et la nature cognitive des plantes, traduit de I’anglais par Hicham-Stéphane
Afeissa. Cahiers philosophiques, n. 2, pp. 42-54.

Hall M.,
2011 Plants as Persons. A philosophical Botany, SUNY Press, Albany.

Jonas H.,

1996  Les fondements biologiques de l'individualité, traduit de I’anglais par
Danielle Lories, initialement publié en juin 1968 dans International Philoso-
phical Quartely, puis en frangais dans les Etudes philosophiques, XII, 23-24,
pp- 99-130.

Lenne C., Bodeau O., Moulia B.,

2018 Et pourtant elles bougent ! Pour la science Hors-série, novembre-décembre,
pp- 17-23.

2014, Percevoir et bouger : les plantes aussi /! Pour la science, n°348, avril,
pp. 40-47.

Merleau-Ponty M.,
1964  Phénoménologie de la perception [1945], Gallimard, coll. “Bibliothéque
des idées”, Paris.



F. Burgat - La difference phyto-zoologique 81

1995, La Nature. Notes. Cours du Collége de France, établi et annoté par Domini-
que Séglard, coll. “Traces écrites”, Seuil, Paris.

Plessner H.,

2017 Les degrés de [’organique et I’Homme. Introduction a I’anthropologie phi-
losophique [1928, 2% éd.1964], traduit de 1’allemand par Pierre Osmo, présenta-
tion de Didier Guimbail, Gallimard, coll. “Bibliothéque de philosophie”.

Schopenhauer A.,
1969 De la volonté dans la nature [1836], traduit de 1’allemand par Edouard
Sans, Puf, Paris.

Tassin J., i
2016 A quoi pensent les arbres 7, Odile Jacob, Paris.

Vaihinger H.,
2008  La philosophie du comme si, traduit de I’allemand par Christophe Bou-
riau, Kimé, Paris, avec le concours de I"université Nancy 2 et du CNRS.

Wandersee J.H., Schussler E.E.,
1999 Preventing Plant Blindness. American Biology Teacher, n. 61, pp. 84-86.
2001 Toward a Theory of Plant Blindness. Plant Science Bulletin, n. 47, pp. 2-9.





