PIANTE E FILOSOFIA, PIANTE O FILOSOFIA®
Michael Marder

Abstract

This article explores the fraught relationship between philosophy and plant life, proposing
that Western metaphysics has historically defined itself through the repression of vegetal be-
ing. Plants, characterized by metamorphosis, growth, and decay, represent the very opposite
of the immutable ideals privileged by philosophy, from Plato’s Ideas to the transcendental
subject. Marder argues that granting plants subjectivity risks reproducing the metaphysical
and capitalist logic of objectification and commodification, where even non-human life be-
comes absorbed into circuits of value extraction. Instead, he develops the notion of “vegetal
thinking,” inspired by Plotinus’s noesis phutiké, as a non-instrumental mode of thought that
resists commodification and opens a space for rethinking ontology, epistemology, politics,
and ecology beyond the subject-object divide. Ultimately, the essay frames the choice as one
between “plants or philosophy,” insisting on the revolutionary potential of vegetal life to
disrupt metaphysical and capitalist frameworks while offering alternative models of commu-
nity, intelligence, and existence.

Keywords: Vegetal Philosophy; Metaphysics; Capitalism; Subjectivity and Objectifica-
tion; Ecological thought.

Quindici anni fa, quando ho iniziato a lavorare sul nesso tra filosofia
e vita vegetale', esistevano pochissimi studi sul tema. Il mondo vegetale,

* 1l presente saggio ¢ tratto da: Plants and Philosophy, Plants or Philosophy, in K.
Legun et al (a cura di), The Cambridge Handbook of Environmental Sociology,
Volume II, Cambridge University Press, Cambridge 2021, pp. 176-187.

1 Ad oggi, oltre a decine di articoli e capitoli di libri sull’argomento, ho pubblica-
to cinque testi dedicati alla filosofia e alle piante: Plant-Thinking: A Philosophy
of Vegetal Life, Columbia University Press, New York 2013; The Philosopher's
Plant: An Intellectual Herbarium, con illustrazioni di Mathilde Roussel, Colum-

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 51-65 « DOI: 10.7413/2036-9484086



52 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

presenza sotterranea nella storia intellettuale dell’Occidente, era ancora
lontano, nel 2008, dal rappresentare un campo di studi legittimo nel reper-
torio di una ricerca filosofica degna di rispetto. Rimarcabile eccezione alla
regola generale era lo studio approfondito di Elaine Miller The Vegetati-
ve Soul: From Philosophy of Nature to Subjectivity in the Feminine*. Ho
trovato rivoluzionarie le indagini di Miller sul modo in cui la soggettivita
vegetale ¢ stata interpretata nel pensiero del XIX secolo, in particolare in
quello hegeliano, e altrettanto pionieristiche quelle sul modo in cui i tratti
di tale soggettivita sono stati in seguito attribuiti alla componente femmi-
nile umana.

La mia preoccupazione riguardava il posto occupato dalle piante nella
tradizione metafisica dell’Occidente, quella tradizione che, a partire da Pla-
tone, aveva valorizzato 1’essere immutabile, immune ai cambiamenti del
mondo “empirico”: le idee, il motore immobile, la sostanza, Dio, la sog-
gettivita trascendentale e cosi via. La conclusione a cui pervenivo era non
solo che le piante — agli antipodi di questi sogni metafisici ad occhi aperti
— erano definite dalla loro capacita di metamorfosi, crescita e decadimento,
ma anche che la metafisica traeva la sua ragion d’essere dal rovesciamento
e dalla negazione dell’essere vegetale.

L’emarginazione delle piante nel canone intellettuale occidentale non ¢
una semplice svista; ¢ un sintomo di disagio, se non di repressione, alla luce
della fonte disconosciuta della filosofia metafisica, che rimanda un’imma-
gine speculare invertita. Piuttosto che la congiunzione di “piante e filoso-
fia”, la tendenza della metafisica ¢ stata quella di produrre la disgiunzione
di “piante o filosofia”, opportunamente omettendo il fatto che il pensiero
metafisico si era consolidato proprio in virtu della sua autocomprensione
come non-pianta.

L’approccio alla vita vegetale da me sviluppato mirava a rivoluzionare
la metafisica dall’interno: capovolgerla e costringerla a confrontarsi con il
riflesso vegetale rinnegato. Le implicazioni di un tale gesto erano destinate
a superare 1’ambito della filosofia teoretica propriamente detta, estenden-
dosi, tra gli altri, al campo dell’etica, alla politica, all’estetica e all’ecolo-
gia. Per il mio modo di vedere, queste erano e sono alcune delle ramifi-

bia University Press, New York 2014; Chernobyl Herbarium: La vita dopo il di-
sastro nucleare, con immagini di Anais Tondeur, Mimesis, Milano-Udine 2021;
Through Vegetal Being: Two Philosophical Perspectives (con L. Irigaray), Co-
lumbia University Press, New York 2016; Grafts: Writings on Plants, University
of Minnesota Press, Minneapolis 2016.

2 Cfr. E. Miller, The Vegetative Soul: From Philosophy of Nature to Subjectivity in
the Feminine, The State University of New York Press, Albany 2002.



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 53

cazioni positive della critica rivolta alla metafisica, da cui il mio pensiero
aveva ricevuto I’impulso iniziale.

Al tempo stesso, un gruppo di botanici impegnati a indagare la questione
dell’*“intelligenza delle piante” — in seguito definita come “segnalazione e
comportamento vegetale” — cercava di rovesciare il modo in cui il sog-
getto della loro disciplina veniva inquadrato come oggetto non reattivo. [
loro esperimenti sull’apprendimento delle piante, sul processo decisionale
e su altri processi cognitivi richiedevano interpretazioni audaci che im-
plicavano I’esistenza di un’agency e di un’attivita delle piante. Tuttavia,
non smuovevano troppo le coordinate di riferimento, al fine di mantenere
un’interpretazione del mondo dotata di senso, e la nozione di agency ne
usciva illesa, sebbene resa potenzialmente piu inclusiva nei confronti di
quelle entita precedentemente considerate passive.

Pur essendo, da un lato, profondamente solidale con il progetto scien-
tifico eterodosso, ritengo, dall’altro, che I’incontro sul piano del pen-
siero con le piante necessiti di un cambiamento piu radicale: sganciare
le caratteristiche attive, autonome, sovrane ¢, in fondo, dominanti della
soggettivita dall’idea stessa di soggetto e interrogare la logica di questa
categoria filosofica. La scelta tra oggetti passivi su cui agire e soggetti
attivi-produttivi ¢ infondata; anzi, a dire il vero, ¢ un residuo di quell’e-
redita metafisica che resiste ostinatamente ancora oggi, anche quando la
scissione soggetto-oggetto € sottoposta a un significativo smantellamento
o decostruzione. Questo ¢ il problema del testo — altrimenti ben intenzio-
nato — di Matthew Hall, Plants as Persons*. Per giustificare la necessita
di un trattamento etico delle piante, Hall sostiene di dover dimostrare che
queste sono soggetti capaci di una posizione autonoma nel mondo, in
grado di perseguire determinati fini e dotati di personalita. Cio che sfugge
all’autore ¢ che queste sono, in linea di massima, le imposizioni di una
mentalitd metafisica, che € (e qui arriva un’amara ironia!) alla radice del
trattamento non etico nei riguardi delle piante, degli animali e di innu-
merevoli esseri umani, solo per iniziare. La liberazione delle piante dalla
loro oggettivazione rappresenta al contempo un’opportunita per I’eman-
cipazione umana dai legami artificiali della nostra identita di soggetti che
ci separa dal mondo esterno.

Affinché non si pensi che io stia indulgendo in sofismi concettuali,
occorre sottolineare che la questione in esame non ¢ puramente acca-

3 Si faccia riferimento all’associazione e alla rivista scientifica omonima [Plant
Signaling and Behavior).
4  Cfr. M. Hall, Plants as Persons. A Philosophical Botany, SUNY Press, Albany 2011.



54 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

demica. Le discussioni scientifiche su cio che le piante sanno’, sull’in-
telligenza vegetale® o sulla capacita delle piante di produrre segnali ¢
di comunicare’ danno I’impressione di rompere con la mancanza di ri-
spetto (se non con 1’abuso) nei confronti dei nostri “cugini verdi”, a cui
ora viene attribuita la giusta considerazione come soggetti. Tuttavia, non
dobbiamo farci illusioni: i saperi sulle piante non sono risparmiati dal
destino comune a tutti gli altri modi e sistemi di conoscenza sottostanti al
capitalismo, che deriva tali saperi dagli esperti come una semplice forma
di valore redditizio. Essere un soggetto non umano, 0 una persona non
umana®, non ¢ una panacea contro lo sfruttamento politico-economico;
al contrario, sono quei soggetti e quelle persone a fungere da rappresen-
tanti temporanei del valore economico nelle cosiddette “economie della
conoscenza”. Il rischio che si cela nell’ombra della concessione della
soggettivita a piante, animali e interi ecosistemi non ¢ costituito solo dal
fatto che il capitalismo globale puo astutamente appropriarsi delle sfide
all’antropocentrismo, ma anche dal fatto che I’inedito status delle esi-
stenze altro-dall’-umano possa in realta rappresentare il prossimo passo
logico nell’estensione delle merci immateriali, soggettive e mediate co-
gnitivamente. L’ampliamento della sfera soggettiva favorisce la crescita
non delle piante, ma del capitale. Dopo tutto, la forma dominante della
merce oggi non ¢ un oggetto consumabile; ¢ il soggetto stesso, in tutto il
suo splendore pluralista.

In che modo, dunque, la filosofia dovrebbe confrontarsi con le piante
per evitare di cadere nelle trappole della metafisica e del capitalismo, in-
tendendo quest’ultimo un avatar contemporaneo della prima? La risposta
a questa domanda, che mi assilla da tempo, costituira la maggior parte del
testo che segue.

Negli ultimi tre anni abbiamo assistito a una vera e propria esplosione
di “studi critici sulle piante”, fenomeno che ha visto studiosi di scienze
umane dal background vario (soprattutto letterario, culturale e cinemato-
grafico) riprendere il filo delle indagini scientifiche e filosofiche. In molti
casi, tali esperti si accontentano di applicare le teorie emergenti della vita

5 Cfr. D. Chamovitz, Quel che una pianta sa, Raffaello Cortina, Milano 2013.

6 Cfr. S. Mancuso, A. Viola, Verde brillante: sensibilita e intelligenza del mondo
vegetale, Giunti, Firenze 2015.

7  Cfr. F. Baluska, S. Mancuso, Communication in Plants: Neuronal Aspects of Plant
Life, Springer, Berlin 2007; A. Trevawas, Plant Behavior and Intelligence, Ox-
ford University Press, Oxford 2014.

8 Recentemente, il termine “persone non umane” ¢ stato utilizzato in T. Morton,
Humankind: Solidarity with Nonhuman People, Verso, New York-London 2017.



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 55

vegetale alle proprie preoccupazioni disciplinari’. Mantenendosi su questa
linea, rischiano di replicare quelle dinamiche di sfruttamento tipiche del
capitalismo che estrae valore dalla conoscenza sulle piante. Per 1’ambito
di studi applicati, la filosofia e la scienza sarebbero in grado di fornire
una sorta di plusvalore, che contiene in nuce le intuizioni che le discipline
umanistiche e le scienze sociali trasferiscono successivamente in un de-
terminato film, in un’opera di letteratura o in un processo socio-politico in
corso. Un’industria editoriale che prende il volo praticamente da un giorno
all’altro.

II.

Torniamo ora alla questione dell’impegno della filosofia nei confronti
delle piante, tema che orbitera intorno a noi nel corso di queste riflessio-
ni. Affermare che la questione sia puramente teoretica, non connessa ai
processi sociali e politici ai quali puod essere successivamente applicata,
significa perdere di vista il punto di partenza. Come sostengo nei miei la-
vori piu recenti, ancora inediti, la vegetalita, o 1’essenza delle piante, &
inseparabile dalle vicissitudini storiche, siano esse parte di storie “naturali”
o “culturali”:

Cio che stiamo infliggendo collettivamente alle piante, nell’attuale e in
qualsiasi altro punto di incontro tra storie umane e vegetali, interferisce di-
rettamente con la loro essenza. La produzione commerciale di semi sterili,
per esempio, priva le piante del loro potenziale riproduttivo e consolida la
vegetalita stessa come qualcosa di sterile, finito, non riproducibile in sé, ep-
pure orientato verso una crescita infinita, chiamato a rispondere alle richieste
infinite e non soddisfacibili del capitale, alle quali la vegetalita ¢ costretta a
dire monotonamente il suo si.'

In altre parole, le nostre interazioni con le piante scrivono quella che Mi-
chel Foucault ha definito “una storia del presente”, rielaborata dal concetto
astorico (senza piante) di essenza.

Vorrei evidenziare due momenti della storia vegetale del presente, con le
loro complesse conseguenze, che rappresentano grosso modo I’ontologia e
I’epistemologia delle piante.

9  Un’eccezione degna di nota ¢ rappresentata dalla raccolta curata da P. Vieira, J.
Ryan, M. Gagliano, The Language of Plants: Science, Philosophy, Literature, and
Cinema, University of Minnesota Press, Minneapolis 2017.

10 M. Marder, Vegetality, manoscritto non pubblicato [N.d.T.



56 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

Da un lato, ’attenzione alla costituzione collettiva delle piante —i confi-
ni confusi tra i singoli esemplari e le intere comunita — si oppone alla teoria
evolutiva convenzionale, invischiata in un circolo vizioso di feedback con
le auto-concezioni umane storicamente e culturalmente situate. Una tipica
rappresentazione dell’interazione organismo-ambiente ¢ quella di una mas-
simizzazione opportunistica dell’energia e di altre risorse al servizio della
sopravvivenza dell’individuo, sia del fenotipo sia del “gene egoista” del
genotipo, che regolerebbe quasi trascendentalmente i modelli comporta-
mentali a insaputa dell’individuo, per cosi dire. Opere che seguono la linea
di Come pensano le foreste di Eduardo Kohn'! e come La vita segreta degli
alberi di Peter Wohlleben!? offrono una contro-narrazione vegetale, secon-
do la quale il soggetto dell’evoluzione non ¢ una versione naturalizzata di
individui borghesi intenti a massimizzare 1’utile, ma un’agency plurale di
condivisione altruistica e di allocazione comunitaria delle risorse. Ognuno
di questi autori compone una storia del presente in cui le piante diventano
il luogo di contestazione ontologica e politica dell’ideologia dominante che
regna sulla ricerca scientifica, solo apparentemente disinteressata.

Dall’altro lato, la promessa del modello decentralizzato di intelligenza
caratteristico delle piante (ad esempio, il pensiero-a-sciame delle radici)"
potrebbe essere notevolmente sopravvalutata. Se ¢ vero che la teoria otto-
novecentesca dello Stato come totalita organica, plasmata sul corpo anima-
le, ¢ ormai obsoleta, cid non significa che il decentramento vegetale (o di
qualsiasi altro tipo) sia la chiave magica per I’emancipazione. Viviamo gia
in un mondo di reti privo di un unico centro di comando e controllo, cio¢ in
una realta sociale e politica che ¢ vegetale, anche se forse non abbiamo an-
cora preso coscienza di tale trasformazione. Non ¢ facile scrollarsi di dosso
le definizioni millenarie dell’'uomo come animale politico (Aristotele) e
considerare noi stessi piante politiche. Tuttavia, la duttilita del capitali-
smo fa si che esso abbia la possibilita di assecondare questo cambiamento
di terreno, se non di trarne profitto, nel momento in cui la produzione di
valore passa dalla modalita industriale a quella postindustriale. Quando i
desideri, i piaceri e le conoscenze disperse vengono imbrigliati ai fini della
creazione e dell’estrazione di valore, “la pianta che ¢ in noi” diventa un
luogo di meta-plus-valore, il punto cieco dell’intero sistema diffuso che
conferisce significato a tale sistema e consente la continuazione pitt 0 meno

11 Cfr. E. Kohn, Come pensano le foreste: per un’antropologia oltre I'umano, Not-
tetempo, Milano 2021.

12 Cftr. P. Wohlleben, La vita segreta degli alberi, Macro Edizioni, Bertinoro 2022.

13 Cfr. M. Cislak et al., Swarming Behavior in Plant Roots, in “PLoS One”, 7, n. 1,
2012, €29759.



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 57

impercettibile dello sfruttamento. Le critiche alla soggettivizzazione della
forma merce nel capitalismo dei consumi devono ancora confrontarsi con
la forma vegetale della soggettivita decentralizzata, la “rete interna” (che
ora include la struttura della mente)'* che predetermina il buon funziona-
mento della rete sociale, economica e politica “esterna”. O, a un livello
piu fondamentale, con I’interfaccia delle due tipologie di rete che passano
I’una nell’altra senza soluzione di continuita, alla maniera dell’esistenza
vegetale, evitando le barriere rigide tra interiorita ed esteriorita.

La sfida che il mondo vegetale lancia all’egoismo radicato nella teoria
evolutiva puod infatti interferire e intralciare il substrato soggettivo della
variante capitalista della metafisica, vale a dire I’individuo possidente che
massimizza I’utilita. Quando la separazione iperbolica tra un’entita viven-
te e ’alterita (altre entita viventi, ecosistemi, il mondo inorganico degli
elementi e cosi via) viene attenuata, quando le classificazioni rigide si
trasformano in membrane traspiranti, allora la competizione spietata per
le risorse finite, che sia il pensiero evoluzionista sia 1’ideologia capitali-
sta danno per scontata, perde la sua caratteristica di inevitabilita. Inoltre,
poiché le piante non tesaurizzano energia, ma la incanalano verticalmente
(sull’asse terra-atmosfera), orizzontalmente (tra di loro) e lateralmente (tra
loro e le forme di vita non vegetali), I’accumulo di valore non restituito che
definisce il capitale rimane un concetto a loro estraneo. Cio che ¢ di im-
portanza vitale per il mondo vegetale circola in superficie: la foglia aperta
e ricettiva all’energia solare, I’umidita e i minerali che le radici assorbono
per osmosi... Le piante non hanno bisogno di ricorrere a operazioni di
estrazione, di distruzione dell’involucro esterno delle cose, di enucleazione
di cio che ¢ essenziale. Anche in questo i processi vegetali si discostano
dai meccanismi capitalistici che sono intrinsecamente estrattivi nella mi-
sura in cui strappano il valore di scambio immateriale dalla materialita del
valore d’uso. Se I’estrazione di petrolio, gas naturale e carbone dal corpo
della terra ha molto in comune con I’estrazione di lavoro e conoscenza dai
corpi e dalle menti umane e non umane, ¢ perché entrambe sono forme di
“estrattivismo” di valore dominanti nella metafisica e perfezionate nella
sua incarnazione capitalista.

Nella tradizione della filosofia tedesca, Marx chiama alienazione tutta
una serie di separazioni iperboliche tra ciascun individuo umano e tutti gli
altri, nonché tra I’umanita e la natura non umana. Vari tipi di alienazione si

14  Cfr. M. van den Heuvel, H. Hulshoff Pol, Exploring the brain network: A review
on resting-state fMRI functional connectivity, in “European Neuropsychopharma-
cology”, 20, 2010, pp. 519-534.



58 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

alimentano 1’un I’altro: pit siamo alienati dai nostri simili, maggiore ¢ la
distanza tra ogni individuo e il mondo non umano; piu I’'umanita (la nostra
specie-essere) ¢ separata dalla vita non umana, piu gli esemplari di Homo
sapiens si frammentano psichicamente e socialmente. L’essere vegetale of-
fre, al contrario, la prospettiva di una diretta coincidenza tra individualita
e collettivita, dal momento che ogni individuo vegetale ¢ intrinsecamente
collettivo. Su un simile terreno, il bene di uno ¢ il bene di tutti, I’interesse
“privato” e il benessere “universale” coincidono in modo immediato. Che
cos’¢ I’essere vegetale se non comunismo?

Cio detto, superare 1’alienazione sostenendo che gli elementi separati
sono in realta indifferenziati e immediatamente identici sarebbe la ricetta
per un disastro. Oltre al forte impulso a trasformare la vita vegetale in un’u-
topia, in contrapposizione alla sua rappresentazione come una “giungla”
teatro di una guerra furiosa di tutti contro tutti, il problema di questa solu-
zione ¢ che considera questa vita come un modello, come se una modalita
di esistenza fosse direttamente traducibile in un’altra. (La diretta traduci-
bilita sarebbe, infatti, il complemento di una totale non-alienazione). Che
il divario tra il livello individuale e quello universale della vita umana si
sia allargato fino a diventare un abisso non puo essere negato. Come ¢ vero
che, anche nell’ambito dell’umano, I’“individualita” ¢ plurale (dividualita)
e che il suo consolidamento in un perseguimento unilaterale dell’interesse
privato ¢ un sottoprodotto della repressione di quel patrimonio vegetale
che prolifera selvaggiamente dalla nostra soggettivita. Tuttavia, per quanto
si riesca a ridurlo, un divario minimo tra I’uno e i molti nell’esistenza uma-
na ¢ irriducibile, fatto che accresce ulteriormente 1I’importanza di un lavoro
dialettico di mediazione. Credere e sostenere il contrario significherebbe
nascondere una contraddizione reale e pratica sotto un tappeto teoretico
dalla graziosa trama vegetale.

Come la pluralita ontologica, anche la dispersione dell’intelligenza in
una molteplicita di menti, distribuite nell’estensione senziente delle piante,
non rappresenta una via di fuga sicura dal dominio metafisico e capitalista.
Nelle nostre “economie della conoscenza”, I’intelligenza ¢ la merce che si
produce e riproduce con I’eccesso di plusvalore, oltre a quanto strettamente
necessario per la sua autoriproduzione. Perché I’intelligenza delle piante
dovrebbe essere diversa? Il capitalismo e la metafisica estrapolano le cono-
scenze, le estraggono, attribuiscono loro valore e le commercializzano. 11
surplus rispetto al sapere e al conosciuto ¢ la capacita di sapere, una poten-
zialita che precede la sua attualizzazione. L’ondata di interesse per I’intel-
ligenza del mondo vegetale non azzera, forse, questa capacita delle piante,
capitalizzandola, per poi convertirla nei principi della robotica vegetale,



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 59

del rilevamento ambientale o della segnalazione biochimica? Non ¢’¢ nulla
di intrinsecamente sbagliato nel derivare tutto cio dalle piante, in una pe-
dagogia trasversale alle specie o ai regni che non si limiti al capitalismo. Il
problema ¢ la forma che questo apprendimento e i suoi risultati oggettivi
assumono: una merce. Naturalmente, niente e nessuno ha garanzie contro
il potere di vasta portata della mercificazione, che si insinua in quei domini
della vita precedentemente non economici (nella terminologia economica:
“esternalita”). Se, dunque, anche I’intelligenza vegetale ¢ sotto 1’incantesi-
mo della forma-merce, allora non possiamo affermare che essa mantenga e
promuova un potenziale di redenzione innato nel mezzo dell’attuale assalto
capitalistico-metafisico.

E per tale motivo che preferisco di gran lunga il pensiero vegetale —
espressione che ho coniato ispirandomi alla noesis phutiké (“mente ve-
getale”) di Plotino — rispetto all’intelligenza vegetale. Per dirla in poche
parole, I’intelligenza ¢ strumentale; il pensiero no. L’intelligenza ha lo sco-
po di risolvere problemi e raggiungere obiettivi determinati; il pensiero
problematizza le cose e le rende indeterminate. L’intelligenza ¢ 1’applica-
zione trionfante, algoritmicamente verificabile'®, della mente alla materia
(o all’ambiente), costretta a eseguire quanto la mente ordina. Il pensiero
entra in campo quando I’approccio strumentale fallisce; ¢ un segno po-
sitivo di fallimento, di inquietudine, di una ricerca senza fine, anche se
finita. L’intelligenza ¢ lo strumento del successo evolutivo, che permette
la sopravvivenza del piu adatto; il pensiero ¢ un segno di in-adattamento,
senza il quale, tuttavia, I’adattamento non ¢ possibile. Infine, I’intelligenza
permette la mercificazione, mentre il pensiero ¢ in grado di resistere a que-
sto fenomeno tentacolare.

Il pensiero vegetale, quindi, non ¢ equivalente all’intelligenza delle
piante; potrebbe senza dubbio verificarsi I’ipotesi per cui le due dimen-
sioni siano reciprocamente incompatibili. L’estensione delle parti vegetali
— foglie, radici, germogli — verso 1’altro, il loro tendere in tutte le direzioni
contemporaneamente, veicola un’immagine dinamica, materiale e vivente
dell’intenzionalita!®. L’intenzionalita vegetale estesa ed estensiva si pro-
ietta oltre 1"uso di cio a cui tende, in primo luogo perché non rappresenta
la luce del sole e altre “risorse” vitali come oggetti e, in secondo luogo,
perché il target solare del suo sforzo ¢ irraggiungibile. Svolgendosi tra terra
e cielo fin dalla biforcazione iniziale del seme in germinazione, il pensie-

15 Cftr. F. Calvo Garzon, The Quest for Cognition in Plant Neurobiology, in “Plant
Signaling & Behavior”, 2, 2007, pp. 208-211.

16 Si faccia riferimento al capitolo intitolato The Wisdom of Plants nel mio testo
Plant-Thinking, cit., pp. 151-178.



60 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

ro spazializzato di una pianta ¢ definito da quanto si agita nel mezzo'”. E
una crescita nel mezzo, il luogo intermedio o il milieu, poi formalizzato in
ambiente. In un certo senso, il pensiero vegetale ¢ un pensiero-ambientale.

Il piu delle volte, 1’agitazione umana ¢ decisamente non vegetale, nella
misura in cui si esprime nell’insoddisfazione per il luogo fisico o simbo-
lico in cui ci si trova. Prendendo avvio dalla turbolenza esistenziale, 1’in-
quietudine del plusvalore che riproduce se stesso (vale a dire il capitale)
si riversa nelle nostre vite, sradicandole, facendo riferimento, ad esem-
pio, alla necessita di rendere il lavoro “flessibile”, cioé¢ di abbandonare
tutti gli affetti personali e di subire lo spostamento in base alle mutevoli
condizioni del mercato del lavoro. Il pensiero puo seguire un simile per-
corso, con la sua incompiutezza genetica che presenta ogni luogo come
un punto di passaggio verso un altro, sulla via verso il nulla. Lo stato
intermedio della pianta sta ad indicare la sua appartenenza a piu elementi;
abita contemporaneamente il giorno e la notte, crogiolandosi alla luce del
sole in superficie e navigando nei labirinti di acqua, minerali, funghi e
batteri nel sottosuolo. Il carattere intermedio (1’in-betweenness) dell’uo-
mo ¢, al contrario, un elemento distintivo della nostra non-appartenenza,
della nostra esclusione da ogni milieu oggettivo. Accentuata dalla meta-
fisica e dal capitalismo, questa differenza trasforma la non-strumentalita
del pensiero in una forza di pura negativita, letale nel suo ripudio di ogni
forma e luogo determinato dell’esistenza finita.

II1.

Ripetiamo: qual ¢ il compito di una filosofia che incontra la vita vegeta-
le? (sara ancora riconoscibile come filosofia?) Cosi formulata, la questio-
ne intreccia ontologia ed epistemologia, etica e politica. Che una migliore
comprensione di chi o cosa siano le piante dovrebbe essere alla base di una
modalita piu sensibile di trattamento ¢ un’ovvieta che metto da parte. Se il
pensiero scardina il sapere, allora la comprensione, con cui il soggetto inte-
riorizza il suo oggetto, non ¢ piu I’essenza e il punto di arrivo di un’impresa
propriamente filosofica. Quindi, mi domando: come pensare con le piante
— il che equivale a essere con loro nel mezzo? E come fare cio rimanendo
attenti alle differenze temporali, ai divari e alle divergenze tra le modalita
di pensiero umano e vegetale?

17 Cfr. D. Koller, The Restless Plant, Harvard University Press, Cambridge (MA)
2011.



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 61

Molto dipende dal significato del pensare e dell’essere non deviati (per
rifrazione) dal prisma della filosofia moderna, in particolare attraverso la
triangolazione del soggetto, dell’oggetto e della loro relazione. Afferma-
re che, al di fuori di queste categorie, i punti fermi dell’epistemologia e
dell’ontologia diventano essenzialmente ambientali (e, dunque, vegetali) €
del tutto incontestabile. Meno ovvia e meno consensuale ¢ la premonizione
che la nostra uscita d’emergenza dai discorsi e dalle pratiche filosofiche
moderne possa ulteriormente aggravare 1’espansionismo capitalistico.

Il capitalismo dei consumi e le economie della conoscenza hanno sog-
gettivizzato la forma merce, traendo valore e plusvalore dal soggetto co-
noscente o consumatore. Oggi ¢ in atto qualcosa di diverso. Intorno a noi,
1 “binari soggetto-oggetto” si rompono: nell’ontologia orientata agli og-
getti (OOOQO, object-oriented ontology), nelle scienze umane ambientali,
nel postumanesimo, nella ricerca d’azione partecipativa... Il collasso della
relazione soggetto-oggetto si ripercuote innegabilmente sullo status delle
piante e, alla luce dei progressi della fisica quantistica, su cio che un tempo
era considerato materia inanimata. Cartesio viene sepolto, di volta in volta,
tra gli scroscianti applausi autocompiaciuti dei suoi necrofori. Ma se la
forma merce fosse mutata ancora una volta? E se non fosse né oggettiva né
soggettiva, ma derivasse dalla rottura della coppia soggetto-oggetto?

Si consideri quanto segue. | confini del soggetto sono stati estesi al punto
che nulla ¢ pit un oggetto (manipolabile), con il risultato della fine della sog-
gettivita come concetto determinato. Che tutto sia un oggetto — dal riscalda-
mento globale al jet lag, da un albero a un unicorno — ¢ il rovescio della stessa
medaglia che alcune correnti di pensiero, come I’OOO, favoriscono. L affer-
mazione totalizzante sulla natura di “tutto” priva I’oggettivita del suo stesso
significato. Le articolazioni degli estremi, ognuna delle quali pretende di ave-
re la meglio sull’altra, sono espressione di un malfunzionamento irreparabile:
siamo ben oltre le correlazioni soggetto-oggetto, le corrispondenze o le sintesi
dialettiche. Di conseguenza, sopravviviamo tra le rovine della diade, riceven-
do surrettiziamente energia negativa dalla sua continua disintegrazione.

La spinta iniziale alla frammentazione lascia il posto all’accumulo di-
sordinato di molteplicita. Non € un caso che logos, tradotto non come “stu-
dio” (come nelle consuete interpretazioni di socio-logia, bio-logia, etc.) ma
come “articolazione”, sia ormai una brutta parola, e che 1’ecologia sia di-
ventata incomprensibile!'®. In risposta alle acclamazioni di Timothy Morton

18  Alcune delle traduzioni legittime di /ogos in eco-logia sono reciprocamente in-
compatibili. Cosi, lo “studio dell’abitare” allontana dalla pratica definizione di
“articolazione dell’abitazione”, aumentando pero la distanza tra gli abitanti e la
loro dimora.



62 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

per un’ecologia senza natura', direi che la nostra ¢ I’epoca dell’ambiente
senza ecologia — i nostri dintorni e quanto ci circonda sono privi di con-
nessioni integrali. Cosi come la nostra metafisica ¢ la caduta e il fallimento
della metafisica stessa.

Per quanto riguarda la logica dell’autovalorizzazione del valore, o del
capitale, le rovine derivanti dalla scissione soggetto-oggetto (e non dobbia-
mo mai dimenticare che “noi” siamo parte di queste rovine) hanno un du-
plice scopo: nascondere le relazioni di sfruttamento e sostituire in maniera
impercettibile 1I’organizzazione ilomorfica (dal greco “materia formata” o
“forma-materia”) degli esseri con una forma estranea, che non ¢ altro che
quella della merce. La soggettivazione della merce ha gia realizzato, in mi-
sura significativa, il primo scopo dell’occultamento. Con la mercificazione
di quelle che sono le potenzialita piu profonde del soggetto intelligente e
consumatore, lo sfruttamento si ¢ nascosto, legando le sue routine ai sogni,
ai piaceri e ai desideri, compresi quelli del sapere, la cosiddetta “pulsione
epistemofilica” di Freud e Melanie Klein. La rottura quasi psicotica del
paradigma soggetto-oggetto occlude ulteriormente le relazioni di sfrutta-
mento, in quanto impedisce e ostacola I’articolazione di qualsiasi relazio-
ne. La scissione soggetto-oggetto ¢ essa stessa scissa, € ha come risultato
un’esplosione concettuale simile a quella provocata dalla fissione nucleare.
Il famigerato “effetto farfalla”, secondo il quale tutto ¢ interconnesso e
qualsiasi azione puo causare qualsiasi reazione, per quanto lontana sia dal-
la sua origine, ¢ lo stadio piu alto di questa disarticolazione, analogo alle
affermazioni “Tutto ¢ oggetto” o “Tutto ¢ soggetto”.

E questo ci porta al secondo scopo della sostituzione della materia for-
mata con la forma merce. Se, paradossalmente, 1’interconnessione globale
coincide con I’assenza di relazioni esterne, per non parlare di una teoria
della relazionalita, cio ¢ attribuibile alla mancanza di relazioni interne (o
auto-relazioni, se volete, siano esse armoniose o contrastanti € auto-con-
traddittorie) tra la forma e il contenuto delle esistenze. La disintegrazione
che ne deriva supera di gran lunga la struttura aperta e non organismica
della vita vegetale: non coerenti tra loro, privi di qualsiasi tipo di logos, i
frammenti del paradigma soggetto-oggetto ricevono il loro senso dall’e-
sterno, dalla forma merce imposta in sostituzione del bagliore fosforescen-
te del loro significato interno.

Quando si tratta di piante, queste (insieme a tutte le altre entita e pro-
cessi di cui si occupa la scienza sperimentale) vengono analizzate sia fi-

19 Cfr. T. Morton, Ecology without Nature: Rethinking Environmental Aesthetics,
Harvard University Press, Cambridge (MA) 2009.



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 63

sicamente che concettualmente in reti ormonali ed elementi biochimici,
segnali elettrici e genomi, meccanismi di trasduzione del calcio e proteine
transmembrana. La pianta come pianta scompare. Da un lato, al suo posto,
vengono alla Iuce le tendenze vegetali che la forma fenomenologicamen-
te accessibile delle piante aveva finora oscurato. Dall’altro lato, le parti
della pianta singolarmente prese forniscono materiali senza forma facil-
mente manipolabili. La promessa con cui la visione dinamica della pianta
ci attrae, andando a caratterizzare le sue tendenze (mi oppongo al termine
“funzioni”, scientificamente corretto) come opposte alle strutture fisse, si
affievolisce non appena la scienza, la tecnologia e il capitale che le anima
reclutano le loro capacita.

Non occorre specificare che la logica che sto ora descrivendo non ¢ inso-
lita. II suo prototipo ¢ il sistema della metafisica che annulla il senso delle
entita che spiega sulla base di un unico concetto o Essere, onnipotente e
onnipresente. Due degli aspetti salienti e nuovi dell’attuale esemplificazio-
ne di questa logica sono: 1) la sua notevole capacita di costruire la realta
non solo a livello ideativo-ideologico, ma anche a livello fisico-materiale; e
2) la sua derivazione di valori filosofici, socio-culturali ed economici dalla
disintegrazione delle precedenti unita concettuali e corporeita.

Per secoli, la metafisica ha influenzato indirettamente le esistenze uma-
ne e non umane, generando schemi e modelli per il nostro approccio nei
confronti di cio che ¢ e di noi stessi. Ora, nella sua forma antimetafisica e
perversa, sta plasmando direttamente il mondo, dando corpo e sostanza alla
fantasia da incubo.

Si pensi alla brevettazione delle sequenze genetiche delle piante*
o delle loro proprieta medicinali, note agli antichi guaritori ben prima
dell’avvento del capitalismo. Fondandosi sull’apparato della scienza
applicata e partendo dalla decimazione e dal sezionamento della ma-
terialita, la ricerca biomedica e biogenetica offre una base ideale — il
codice: la vita tradotta in informazione — per una possibile ricostruzione
di cio che ¢ stato distrutto. Il codice ¢ di proprieta privata e la realizza-
zione della possibilita di attivare ancora una volta lo scheletro astratto
dipende dalla disponibilita a pagare. Meta della transizione dall’ideale
al reale si ripiega nel capitale, mentre 1’altra meta, allontanandosi dal
reale, trova la destinazione finale nel disastro ecologico, nella derealiz-
zazione irrecuperabile della biodiversita e nell’estinzione di massa. Le
banche dei geni e i caveaux dei semi, come quello delle isole Svalbard,

20 Cfr. O.A. Jefferson et al., The Ownership Question of Plant Gene and Genome
Intellectual Properties, in “Nature Biotechnology”, 33, 2015, pp. 1138-1143.



64 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

in Norvegia®!, fanno artificialmente da ponte tra la tesi dialettica e la
sua antitesi: sono i depositi di informazioni relative alle piante ridotte
a mero materiale genetico (germoplasma) e ritenute utili, o potenzial-
mente utili, agli esseri umani che possono anche ricorrervi nell’even-
tualita della loro estinzione.

In risposta all’impasse dell’oggettivazione e della soggettivazione delle
piante, nonché al collasso estremamente redditizio della scissione sogget-
to-oggetto, la metafisica premoderna non ¢ una soluzione. L’idealita del
genoma, il suo primato e la sua indifferenza nei confronti dei fenotipi pas-
sati, presenti e futuri, ¢ ancora quella tipica delle idee platoniche, i cui volti
freddi si intravedono dietro le maschere mortuarie della “neutralita” scien-
tifica e tecnologica e dell’antimetafisica. Se non altro, Platone era un filoso-
fo dell’intelligenza, degli opposti polari, a disagio con cio che si trovava tra
i due estremi. Socrate, da parte sua, era un pensatore consapevole del suo
posto nel mezzo (come “levatrice di idee”), del non compimento, dedito
non a estrarre intuizioni ma a muoversi tra loro, mettendole in circolazio-
ne nelle conversazioni con gli altri, facendole crescere, spesso senza una
destinazione finale in vista. Pur non credendo di poter imparare qualcosa
dalle piante®?, era un pensatore vegetale per eccellenza, che doveva essere
eliminato fisicamente affinché la tradizione metafisica potesse fare radici
(da qui la tragica complicita di Platone nel verdetto che egli stesso deplo-
rava). Sapendo di non sapere nulla, se non il proprio non sapere, Socrate
ritaglio intorno a sé una nicchia di pensiero che non raggiungeva obiettivi
determinati e non risolveva problemi, ma ne creava in abbondanza, anche
per il pensatore stesso.

Per resistere alla mercificazione, dobbiamo tornare a Socrate mettendo
da parte Platone? oppure accompagnare Heidegger nel suo cammino verso
1 presocratici, muovendoci al di sotto e alle spalle della metafisica, per
sollecitare I’altro inizio del pensiero dopo la fine della metafisica? Esiste,
forse, un “dopo” in arrivo?

E ormai chiaro che la discussione intellettuale del XX secolo sul signi-
ficato della fine della tradizione metafisica assume le vesti di un dibattito
sulla fine del capitalismo sotto mentite spoglie, sempre con la premessa
che 1l capitalismo sia il nostro alter-ego della metafisica. Una prospettiva
sfumata, lontana dal sostenere un taglio brusco, afferma che la fine della

21 Cfr. K. Gruber, Agrobiodiversity: The Living Library, in “Nature”, 544, 2017,
S8-S10.

22 “Sii comprensivo con me, carissimo. Infatti, a me piace imparare, ma i luoghi e
gli alberi non sanno insegnarmi niente, mentre lo fanno gli uomini in citta”. Cfr.
Platone, Fedro, 230d, Bompiani, Milano-Firenze 2017, p. 51.



M. Marder - Piante e filosofia, piante o filosofia 65

metafisica (e della storia, che ¢ invariabilmente della metafisica) ¢ essa
stessa senza fine, una ripetizione apparentemente infinita delle possibilita
del passato ormai esauste e di un nichilismo protratto, sempre piu profondo
e totalizzante. (Nel 1888, Nietzsche pensava che la storia futura del nichi-
lismo sarebbe durata altri duecento anni)?. Cio implica che il termine del
capitalismo e della mercificazione totale alla Gyorgy Lukacs sarebbe al-
trettanto indefinito, prolungato e sempre piu stratificato. Il problema ¢ che
la metafisica e il capitalismo hanno messo in pericolo un pianeta abitabile,
per cui la loro infinita teoretica potrebbe essere interrotta dalla fine del
substrato materiale che hanno silenziosamente presupposto e depredato.
La fine del mondo sarebbe una “esternalita” contingente sul piano logico
della storia della metafisica, idealmente indifferente all’attualita o inattua-
lita dell’esistenza.

Anche in questo caso, negli effetti pratici dell’ultimo programma meta-
fisico, possiamo notare I’inversione rappresentata dall’influenza vegetale:
se questa rende il mondo vivibile, il programma prima citato lo rende ina-
bitabile. Ci troviamo a scegliere tra piante e filosofia gua metafisica, tra
pensiero e filosofia, mondo e filosofia. Inoltre, il momento dell’inversione
non ¢ un evento unico e irripetibile; ricorre, al contrario, incessantemente
fino a quando la vita vegetale, tra gli altri tipi di vitalita, sara in grado di
persistere tenacemente nonostante tutte le probabilita. Cosi come si ripete
continuamente la scelta decisiva a cui siamo chiamati: piante o filosofia,
pensiero o filosofia, mondo o filosofia. In tale modalita oggi avviene, o
dovrebbe avvenire, una rivalutazione di tutti 1 valori ispirata da Nietzsche.
Lungi dal fare ritorno a una figura o a un periodo storico gia dato, ¢ ne-
cessario tornare indietro (e avanzare, visto che il movimento ¢ continuo)
a queste istanze rivoluzionarie, violentemente fondative, disseminate nella
storia della metafisica e del capitalismo che pretende di finire, all’infini-
to. Mettendo in pausa il nostro replay storico in quei precisi momenti, ci
soffermeremo sui margini, sul confine che separa la filosofia dalle piante,
la filosofia dal pensiero, la filosofia dal mondo. Li, nella terra di nessun
uomo, di nessuna donna e di nessuna pianta, avremo sperimentato il potere
impotente del pensiero.

(traduzione dall’inglese di A. Napolione)

23 Cfr. M.A. Gillespie, Nietzsche's Final Teaching, University of Chicago Press,
Chicago 2017, p. 35.





