PERI PHYSEOS

Massimo Cacciari

A me pare che la filosofia oggi debba affrontare, non in seconda battuta,
temi come quello del rapporto tra uomo, natura e mondo vegetale, ma aver-
li al suo centro. Non una grande novita, peraltro. Non parlano, in verita, di
questo stesso problema Cartesio, Spinoza, Leibniz? Nei limiti delle scienze
loro contemporanee, essi parlano di questi argomenti. Vorrei perd subito
entrare in medias res, in modo molto netto, se mi riesce.

Tutti gli autori che ho appena citato non professano affatto un banale,
semplice antropocentrismo. Che vi sia un antropocentrismo nella tradizio-
ne filosofica, quella vera, fatta dai grandi filosofi, non dagli epigoni o dagli
scolari, ¢ una leggenda. Chi pensasse di essere I’essente piu nobile in tutta
la natura sarebbe un folle: lo affermano sia Platone che Aristotele. Chi puo
pretendere di essere un essente piu nobile degli astri, del Sole?

Un “principio antropico”, per dirla con i fisici, ¢ pero essenziale, poiché
10 non posso assumere il punto di vista di una pianta, né del minerale. La
filosofia ritiene che nulla vi sia nella natura di apsychos — vedi Plotino.
Nulla, neanche il granello di sabbia ¢ apsychos, cio¢ senza psyche, senza
anima: e I’anima € cio che muove, il vento-anemos che mette in movimen-
to eternamente 1’essente. Tuttavia, il principio antropico ¢ inesorabile: da
che prospettiva posso prendere in esame tutto cid che diremo, se non dal
mio? Attenzione che non si rovesci, pero, la giusta critica a una qualsiasi
visione antropocentrica in una sorta di antropomorfismo, in base a cui, al-
lora, anche la pianta ha una coscienza, una intelligenza ecc. No all’antro-
pocentrismo, no all’antropomorfismo.

Che cos’¢ cid che ¢ veramente comune a tutto ’essente? E questo stra-
ordinario comportamento anti-termodinamico. Questo ¢ cio che lo ani-
ma: il mettere in campo tutti i mezzi possibili per resistere all’apparente
condanna, poiché in verita muoiono le stelle, muoiono gli astri... Questo
¢ il vero salto rispetto alla visione della physis che avevano i classici,
e che determina la malinconia del moderno: scoprire che anche il sole
muore, scoprire che gli astri sono fatti della stessa materia di cui siamo
fatti noi. Ma allora nulla vi ¢ di immortale? Forse i principi del nostro

“Itinerari” « LXIV * 2025 « ISSN: (print) 2036-9484 / (online) 2785-2555 « pp. 21-25 « DOI: 10.7413/2036-9484084



22 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nous sono immortali! Ma tutti questi ragionamenti che facciamo noi, non
li fa la pianta. La pianta, come noi — ed ¢ straordinario —, resiste al proprio
destino di morte. Questo comportamento anti-termodinamico dell’essen-
te ¢ sorprendente ed ¢ il grande thauma, la meraviglia da cui nasce la fi-
losofia. E questa la meraviglia: che vi sia il mortale, e che questo mortale
(meraviglia al quadrato) mostri concretamente, fisicamente di resistere
in tutti i modi possibili. E il corpo che maggiormente resiste a questo
destino di morte ¢ il nostro cervello. E lui che inventa tutti i mezzi per
combattere la morte, & lui che inventa tutti i farmaci per contrastarla. E
lui, il nostro cervello, la sede del pensiero — lo si sa da prima di Ippocrate,
lo sapevano anche gli Egizi. Questo ¢ “il comune” tra tutti gli essenti...
e desta meraviglia.

Vi ¢ una spiegazione scientifica per questo? No. La scienza spiega il
comportamento termodinamico dell’essente: che appunto ogni essere si
consuma, che vi ¢ un dispendio continuo di energia che non si reintegra.
La scienza vede empiricamente che cosa mettiamo in campo per resistere
a questa legge. Ma da dove viene questo comportamento? Come la chia-
meremmo questa straordinaria dote intrinseca alla physis, di contrastare il
proprio destino di morte? O almeno quello che a noi appare un destino di
morte. La scienza cosa dice? Essa sa perfettamente che nulla si crea, nulla
si distrugge e tutto si trasforma, tutto muta. Ma questo non ci basta, poiché
vediamo che I’individuo, nella sua singolarita, combatte questa battaglia,
resiste a questa inesorabile tendenza entropica.

Cosa vuol dire tutto questo discorso? Vuol dire, secondo la saggezza
antica, che la physis kryptesthai philei, che la natura ama nascondersi e
che nella physis vi ¢ — e lo scienziato deve saperlo, come il filosofo — qual-
cosa che si nasconde. Come tradurre il famoso frammento di Eraclito: che
la physis si nasconde? Non sembra avere alcun senso, poiché la physis ¢
cio che appare, che si manifesta. Ma il principio di cio che si manifesta, il
principio da cui emerge ai nostri occhi la molteplicita dei fenomeni... quel
principio, a sua volta, rimane nascosto. Ma non rimane semplicemente na-
scosto, perché ¢ proprio quel principio a manifestarsi nella molteplicita dei
fenomeni. Esso, quindi, si manifesta e nello stesso tempo, manifestandosi,
manifesta il suo nascondimento. Si manifesta, ma € chiaro che cio che si
manifesta nasconde il proprio principio. E la scienza, la vera scienza, inda-
ga in questa prospettiva. Non si accontenta ovviamente del principio in ge-
nerale che ho appena detto, ne cerca I’origine, cerca di disvelare in qualche
modo proprio I’indisvelabile. Cos’¢ la ricerca scientifica se non il continuo
tentativo di attingere al principio, pur sapendo che esso, in quanto tale,
non sara mai attingibile? In primis, per ragioni logiche: affinché questo



M. Cacciari - Peri physeos 23

principio possa risultare attingibile, infatti, io ricercatore dovrei collocarmi
nel luogo del principio, fino a identificarmi con esso, ma questo non mi ¢
a priori possibile. Eppure, la scienza cerca proprio un tale principio e tutte
le leggi che essa definisce le trova secondo questa prospettiva, procedendo
verso il principio della physis, della natura naturans.

E allora physis non ¢ semplicemente 1’insieme delle cose, la molteplicita
degli enti; & certamente anche questo, natura naturata, ma insieme € na-
tura naturans. E noi, il soggetto che indaga — perché noi siamo il soggetto
che indaga, non le piante o i minerali — inesorabilmente connessi e fondati
su un principio antropico, noi coordiniamo costantemente, nei fatti, nella
realta, queste due dimensioni. L’indagine dei fenomeni — oggetto dell’in-
telletto kantiano — non puo che orientarsi nel senso del coglimento della
physis, ma al contempo riconosce che questo coglimento ¢ inattingibile.
Questo non vuol dire che tale principio non funzioni. Anzi, ¢ soltanto in
base a questo principio che si svolge la mia indagine, la mia Aistoria, come
direbbero i greci, la mia osservazione.

Physis: natura. La traduzione latina di natura, con buona pace di Heideg-
ger, ¢ una traduzione perfetta, perché natura ¢ un participio futuro. Quan-
do affrontiamo, dunque, il termine physis noi parliamo anche, allo stesso
tempo, della imprevedibilita della natura, della creativita della natura, che
¢ strettamente connessa a quanto abbiamo appena detto. Essendo il prin-
cipio della natura inattingibile, noi non possiamo prevederne i movimen-
ti, se non probabilisticamente, mai in modo deterministico, dal momento
che, appunto, il principio ci sfugge. Se potessi collocarmi nel principio,
nella causa causarum, potrei deterministicamente sapere tutti gli sviluppi
e prevederli, ma poiché questo non ¢ possibile, la creativita della natura
rimane imprevedibile, o prevedibile solamente in modo statistico, proba-
bilistico. Quindi, se questo ¢ vero, come credo sia scientificamente — oltre
che filosoficamente — vero, per una filosofia che non sia succube di sche-
mi meccanicistico-deterministici, i0 non ho a che fare con degli essenti
che possano essere compresi in una forma assolutamente deterministica. E
questo il salto qualitativo che compie la scienza contemporanea della natu-
ra. La rivoluzione scientifica del Moderno sottolineava, enfatizzava — sen-
za peraltro escludere la dimensione naturans — 1’aspetto della physis come
natura naturata, come res extensa. Era una fase necessaria — non sarebbe
mai nata una scienza della natura senza questo imperativo, abstrahendum
est ab sensibus, non ci sarebbe stato Galileo senza questo imperativo. Ma
questo non significa che per loro la physis sia assolutamente riducibile a
res extensa, a natura naturata, ovvero a natura inanimata. Perché questo
paradigma funzioni occorrerebbe eliminare da tutto il contesto della ri-



24 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

voluzione scientifica i Bruno, i Campanella, e farne qualcosa che non ha
nulla a che fare con la scienza. E fra un po’ — quando si leggeranno e stu-
dieranno gli scritti matematici di Bruno, di imminente pubblicazione — ci
sara una bella sorpresa per chi insiste nel dividere tra Bruno, Campanella e
i filosofico-magici da un lato, e Galileo dall’altro.

Cosa avveniva in questi autori che fanno parte della rivoluzione scien-
tifica? Essi comprendevano benissimo che la natura non era e non poteva
essere intesa soltanto come res extensa — per tutti 1 motivi che ho det-
to finora. Mancava, tuttavia, una matematica adeguata a intenderla anche
secondo i suoi aspetti veramente “qualitativi”. La matematica che veniva
dall’antico, sia di timbro platonico che di timbro aristotelico, non permette-
va di indagare “matematice” I’aspetto creativo, imprevedibile della natura.
Ma dicendo questo, i Giordano Bruno indicavano un compito scientifico.
E questo emerge con assoluta chiarezza, da un lato in Spinoza e dall’altro
ancora di piu in Leibniz. Che cos’¢ il calcolo infinitesimale se non questo?
Io mi posso soltanto approssimare alla ragione ultima dell’essente; non
posso determinarla, perché non posso determinare il principio della physis.
Non posso attingere al principio, ma approssimarmi infinitamente ad esso
si: ecco la nuova matematica, di cui Bruno non disponeva, ma che pure
potremmo dire “profetizzava”. Non c’¢ tuttavia in lui un atteggiamento
reazionario rispetto alla scienza, anzi, egli anticipa esiti successivi, ed ¢
per questo che chiama “divino” il Cusano: perché alla verita ultima ¢ pos-
sibile soltanto approssimarmi congetturalmente. Quindi, anche nell’epoca
della rivoluzione scientifica — epoca che viene da quasi tutta la storiografia
filosofica ancora indicata come il dominio della res extensa — vi ¢ consa-
pevolezza che la natura sia il prodotto di una physis inattingibile. E questa
inattingibilita, impossibile da afferrare in modo scientificamente determi-
nistico, si manifesta per I’appunto nei suoi comportamenti creativi, impre-
vedibili, anti-termodinamici.

Pensiamo infine ancora al rapporto tra conoscente e conosciuto. Questa
relazione ci sembra ovvia, ma dove si fonda? Chi la produce? Un principio
inattingibile: physis kryptesthai philei. Physis ¢ conoscente/conosciuto, €
natura: natura sono io e natura ¢ I’oggetto conosciuto. La realta & physis e
la physis ¢ solo relazione. La follia sta nel separare soggetto e oggetto, co-
noscente e conosciuto: ossia nel separare cio che non ¢ separato. Pensare &
essere, ma anche essere ¢ pensare. Insieme si pongono e insieme si tolgono.
La realta ¢ relazione, la physis ¢ relazione. Questa, a mio avviso, ¢ sempre
stata, in modo piu 0 meno esplicito, la prospettiva della filosofia: ¢ questa
la prospettiva che la filosofia — a volte del tutto consapevolmente, a volte
meno — ha sempre avuto.



M. Cacciari - Peri physeos 25

Puo aver sottolineato una dimensione piuttosto che un’altra, certo. Nel
pieno della rivoluzione scientifica cio che andava sottolineato era la nostra
capacita di dominare, di comprendere la cosa nella sua estensione. Senza
quella rivoluzione, perd, non ci sarebbe stato nulla della civilta moderna
contemporanea. Ma anche allora, lo ripeto, non si trattava solo di questo, si
aprivano altre prospettive, altre dimensioni possibili: ¢ sempre stata questa
la vera dimensione in cui si € mossa la grande riflessione filosofica. La
scienza, in determinati momenti, no. Vi € stato un momento decisivo nella
cultura moderna — ma questa non ¢ una critica, bensi una constatazione
storiograficamente evidente — in cui la prospettiva meccanicistico-determi-
nistica ¢ stata dominante nella scienza, in tutti i campi della scienza; e se
non avesse vinto questa prospettiva non ci sarebbero state né la scienza né
la tecnica contemporanea.

Ma questa non ¢ la scienza attuale. La scienza attuale non ¢ piu fondata
su una epistemologia di tipo deterministico € meccanicistico, in nessun
campo: né in campo fisico né nel campo della psicologia scientifica. E
una scienza di carattere statistico, probabilistico, che ri-attinge profonda-
mente, a mio avviso, al concetto di physis che prima ho indicato. Si apre,
quindi, una prospettiva di lavoro comune con la scienza contemporanea,
che i filosofi devono intendere. La scienza non ¢ piu la scienza positivista
0 neopositivista, non si regge piu su quelle epistemologie, e mai questo €
stato tanto evidente come quando si affrontano i problemi che riguarda-
no il mondo delle piante, la lussureggiante creativita del mondo vegetale,
dove appunto la physis, nella sua complessita di soggetto/oggetto, nella
sua realta di relazione, € al centro della nostra attenzione. La filosofia non
deve lasciarsi sfuggire questa formidabile occasione, di ritornare ad essere
episteme: filosofia ed episteme erano sinonimi in Grecia e devono, i0 spero,
tornare ad esserlo.





