
INTRODUZIONE

La questione ambientale, pressante ormai da tanti punti di vista, ha co-
stretto a ripensare il rapporto dell’essere umano con l’ambiente, inteso sia 
nella sua dimensione unitaria quanto nelle sue componenti. Ciò, se da un 
lato ha condotto a mettere in dubbio un approccio troppo centrato sul sog-
getto umano, dall’altro ha indotto a espandere progressivamente il “cer-
chio” di coloro a cui riconoscere, in qualche misura, uno statuto morale, 
coinvolgendo prima le scimmie antropomorfe, poi i mammiferi superiori e 
a seguire le diverse forme di vita, nelle loro varie articolazioni. Tale espan-
sione induce una riflessione di ordine ontologico, epistemologico ed etico. 
Andando oltra una dimensione puramente antropocentrica, essa solleva 
problemi di “limite”, sollecitando una riflessione importante sull’organico 
in generale e, per la prima volta forse in modo così significativo, sulla sfera 
vegetale, delle piante. L’idea di una “liberazione vegetale”, sulla scia di 
quella “animale” anticipata da Peter Singer nel 1975, supera il tono della 
pura provocazione, diventando un tema filosofico di primaria importanza. 

Questa rinnovata attenzione costringe – come di recente è stato fatto per 
esseri umani e animali – a indagare lo specifico della pianta, nel suo rap-
porto di identità e differenza rispetto al regno animale, e nella sua specifici-
tà; azione che già in parte era stata sollecitata dall’antropologia filosofica di 
inizio Novecento e dall’etologia. In particolare, appare significativa la ten-
denza a riconoscere, anche alla sfera vegetale, una forma di agency, di au-
tonomia (secondo alcuni anche di soggettività), che assume inevitabilmen-
te contorni differenti rispetto a quelli normalmente riconosciuti all’essere 
umano e all’animale. Sulla base di una consistente produzione scientifica – 
in parte ancora al vaglio della comunità – è parso indispensabile procedere 
a una riflessione più accurata, la quale da un lato esplora l’intelligenza delle 
piante, così come da più parti è stata tematizzata (Paco Calvo, Edoardo 
Kohn, Stefano Mancuso, Fritjof Capra, Monica Gagliano ecc.), e dunque 
le capacità cognitive dei vegetali, che i dati empirici sempre più consistenti 
sembrano confermare. Da un altro ponga al centro il comportamento delle 
piante, ossia le dinamiche che sembrano guidare l’azione, la relazione, la 



10� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

cooperazione alla base del comportamento intraspecifico. Tale profondo 
ripensamento scientifico e filosofico ha indotto allo sviluppo di un vero e 
proprio pensiero vegetale (Manuele Coccia, Michael Marder) i cui risvolti 
e contorni sono ancora tutti da definire e comprendere.

I saggi del presente volume si muovono all’interno di tale cornice, da 
un lato individuando e analizzando i nuclei fondamentali di tale dialogo 
filosofico-scientifico, con riferimenti ai più recenti esperimenti; da un altro 
evidenziando le intersezioni di tale “filosofia vegetale” con le scienze co-
gnitive, la teoria evoluzionistica, l’etologia vegetale, la biosemiotica, l’an-
tropologia filosofica e le teorie della cura; da un altro ancora, collocando 
tale riflessione all’interno di un orizzonte storico più ampio, mostrando 
come in alcuni autori ed epoche del passato la vita vegetale sia stata conce-
pita e filosoficamente intesa. Chiude la sezione miscellanea con l’interven-
to di Adriano Ardovino e Giampiero Moretti.

A inaugurare il numero è una riflessione di Massimo Cacciari che, nel 
suo carattere volutamente aperto e interlocutorio, offre un primo orienta-
mento sul tema, prendendo le mosse dall’idea di physis. Essa, con il suo 
comportamento anti-termodinamico, imprevedibile, rappresenta perfetta-
mente il grande thauma, la meraviglia da cui nasce la filosofia. Il principio 
di tale resistenza, di tale lotta alla decadenza è il mistero che accomuna tutti 
i viventi e che ha nella pianta una sua espressione esemplare. Segue un mio 
saggio, il cui intento è mostrare come, da una sotterranea presa di coscien-
za della “cecità” filosofica verso le piante si sia progressivamente passati a 
una vera e propria “rivoluzione vegetale”, la cui consistenza e il cui impat-
to – anche da un punto di vista filosofico – si valuteranno nel futuro. 

Nel saggio dal titolo Piante e filosofia, piante o filosofia, Michael Mar-
der mette in evidenza come la cecità della cultura occidentale nei confronti 
delle piante sia tutt’altro che una svista. Essa, al contrario, è il sintomo 
di un pensiero metafisico, fondato sulla immutabilità dell’essere e dun-
que immune ai cambiamenti, alle metamorfosi, a tutto ciò che è tipico del 
mondo vegetale. Il pensiero occidentale sembra essersi consolidato, dun-
que, “proprio in virtù della sua autocomprensione come non-pianta”. Per 
questo, pur condividendo i recenti sforzi compiuti in ambito scientifico, 
Marder sollecita un cambiamento più radicale, che sganci quelle idee di 
“attivo”, “autonomo”, “sovrano” dal soggetto, eliminando per contrasto 
un mondo fatto esclusivamente di oggetti “passivi”, “non-autonomi”, “im-
produttivi”. Il riconoscimento di soggettività a piante e animali promosso 
dalle ricerche sull’intelligenza vegetale e sulla comunicazione delle piante, 
pur dando l’impressione di un rispetto inedito, espone gli stessi al pro-
cesso di mercificazione capitalistica, la cui ultima frontiera è esattamen-



Introduzione� 11

te lo sfruttamento delle merci soggettive e immateriali: “L’ampliamento 
della sfera soggettiva favorisce la crescita del capitale, non delle piante”. 
Il recupero della dimensione collettiva e della intelligenza decentralizzata 
delle piante, se da un lato può rappresentare una contronarrazione rispetto 
all’individualità unilaterale caratterizzata dalla massimizzazione dell’inte-
resse privato, dall’altro incarna un meta-plusvalore, che consente la con-
tinuazione impercettibile dello sfruttamento. Per questo Marder preferisce 
all’espressione intelligenza vegetale “pensiero vegetale”, sottolineandone 
la dimensione non strumentale e problematica. Qual è dunque il compito di 
una filosofia che incontra la vita vegetale? A una metafisica estrattiva e im-
mutabile delle idee platoniche il capitalismo moderno sostituisce una meta-
fisica della frammentazione, che si alimenta delle categorie disseminative 
del mondo vegetale (intelligenza diffusa, struttura modulare e decentrata, 
organismo aperto…) per trasformare ogni cosa in un accumulo disordinato 
di molteplicità. L’effetto è una mercificazione del mondo. Tra una filosofia 
dell’immutabile e una della disarticolazione Marder suggerisce un ritorno a 
Socrate, come emblema di un pensiero del non-compimento, che si muove 
“nel mezzo”, tra opposti polari.

Secondo Florence Burgat vegetali e animali non possono essere distinti, 
quanto alla loro essenza, sulla base di caratteristiche empiriche, poiché da 
questo punto di vista sono molti i casi che minano la possibile interpretazione 
bipolare del mondo organico: non ci sono proprietà riservate solo agli ani-
mali o alle piante, al massimo una tendenza ad accentuarle. Le stesse fissità 
e mobilità non possono costituire una linea di demarcazione. Bergson fonda 
questa polarità nella differenza tra incoscienza e coscienza, mentre Schopen-
hauer in quella tra volontà e rappresentazione. Gran parte degli equivoci, tut-
tavia, nasce proprio dalla tentazione di trovare caratteristiche empiriche, in 
grado di collocare un organismo nell’uno o nell’altro regno, mentre “soltanto 
la struttura che esse formano, cioè le relazioni che intrattengono fra di loro, 
conferisce un senso all’insieme”. Nel tentativo di individuare omologie tra 
piante e animali Burgat constata come, nel caso della “sensibilità”, essa non 
possa che essere sensibilità soggettiva, di un soggetto dotato di un sistema 
nervoso. Nulla in realtà autorizza a caratterizzare la vita vegetale come vita 
della coscienza, e dunque nulla autorizza l’idea di una psicologia vegetale 
(neanche il discusso caso dei tropismi): la pianta può aprire o chiudere le 
foglie, come una animale può aprire o chiudere le fauci? Sebbene le analogie 
siano più o meno evidenti esse non consentono di aggirare, di superare la 
frattura assolutamente radicale tra due mondi, quello del significato soggetti-
vo e quello, diciamo, della corrispondenza oggettiva. Il nucleo della difficol-
tà, secondo l’autrice, risiede in questa “relazione tra elementi che non sono 



12� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

soggetti, nella quale non è in gioco alcun rapporto soggettivo-oggettivo e che 
tuttavia presenta una complessità che deve trovare la sua determinazione on-
tologica. La vita delle piante non è soggettiva, ma, poiché è vita, non rientra 
nel semplice rapporto meccanico-oggettivo”.

Nell’intervento di Paco Calvo si evince come, uno dei compiti prioritari 
delle scienze cognitive debba essere quello di rigettare lo zoocentrismo che 
sembra permearle profondamente. Pur non essendo dotate, secondo l’or-
todossia dominante, né di sistema nervoso, né di muscoli o organi senso-
riali, le piante possiedono comportamenti che non possono essere sempli-
cemente ridotti a istinti o riflessi; esse, inoltre, esibiscono comportamenti 
anticipatori, sembrano dotate di una qualche forma di memoria e sono in 
grado di apprendere, di ricordare e di comunicare tra di loro e con specie 
di altri regni, lasciando presagire una capacità d’azione selettiva, flessibile 
e indipendente, esercitata sulla base della propria esperienza. Sulla scia 
dell’approccio di James Gibson, è possibile sostenere che anche le piante 
percepiscono il mondo circostante in termini di interazioni biologicamente 
significative, benefiche e dannose, e dunque siano capaci di rilevare affor-
dances; ad esempio, come gli animali, “sono in grado di percepire le pro-
prietà relazionali di ‘commestibilità’ e ‘sostenibilità’”. Questo significa che 
le piante percepiscono informazioni specifiche dell’ambiente circostante; 
informazioni che risultano fondamentali per rendere conto dei movimenti 
di controllo orientativo, quelli ad esempio compiuti dalle piante rampicanti 
nell’avvicinamento controllato a un eventuale palo di sostegno. Gli espe-
rimenti mostrano, infatti, come la pianta di fagiolo non entri in contatto 
in modo incontrollato con il supporto, ma si muova sulla base di infor-
mazioni specifiche. Secondo Calvo, contrariamente a quanto sostenuto da 
Fred Adamas, si può dunque parlare tanto di percezione vegetale quanto di 
apprendimento, proprio sulla base delle indagini sul condizionamento clas-
sico nelle piante di Pisello (Gagliano, Holmes e Gruenberg), dipendente da 
contenuto e contesto: “Le piante hanno la capacità di imparare sulla base di 
esperienze passate, svincolando questa abilità da spiegazioni ancorate alle 
possibilità offerte dalle modificazioni genotipiche”. In definitiva, la psico-
logia ecologica può fornire – contro lo stesso Gibson – un quadro teorico 
fondamentale, per la comprensione dell’intelligenza delle piante. 

L’articolo di Miguel Segundo-Ortin ha per sua stessa ammissione il 
compito di contestare l’esclusione delle piante e del mondo vegetale dalle 
scienze cognitive comparate. Con tale esclusione Segundo-Ortin contesta, 
allo stesso tempo, i tre principali assunti su cui si fonda tale estromissione 
i quali, a suo avviso, appaiono fin troppo restrittivi e viziati da un latente 
antropocentrismo – anche di tipo metodologico. In particolare, le scienze 



Introduzione� 13

cognitive comparate danno erroneamente per scontato che il comporta-
mento delle piante sia di tipo puramente automatico, “riflesso”, basato su 
risposte innate, innescate da stimoli ambientali, mentre i molteplici studi 
empirici a cui l’autore attinge mostrano processi decisionali adattivi, lega-
ti alle variazioni ambientali e capacità comunicative sia intra- che inter-
specifiche. Il secondo assunto contestato, definito anche “representation 
demarcation thesis”, è che non vi sia cognizione in assenza di processi 
rappresentazionali, che coinvolgono cioè rappresentazioni – no cognition 
without representation – il che escluderebbe apriori le piante da ogni forma 
di cognizione. Infine, rifiuta l’assunto che processi cognitivi e rappresenta-
zioni richiedano necessariamente un cervello, un sistema nervoso centrale. 
Al contrario, i processi cognitivi sembrano potersi fondare su diverse ar-
chitetture, substrati biologici, cosicché organismi dotati di risorse e corpi 
neurali differenti, sembrano poter risolvere diversamente, medesimi com-
piti cognitivi. 

Partendo dalle ricerche in atto nel Laboratorio Mind(the)Plant di Pa-
dova, Margherita Bianchi si interroga sulla possibilità di azioni inten-
zionali, direzionate, negli organismi aneurali di tipo modulare. Dopo 
aver compiuto un’analisi terminologica di parole significative come ad 
esempio “azione”, “intenzione”, “comportamento orientato a uno scopo” 
– finalizzata a evitare ambiguità e sovrapposizioni di senso – la Bianchi 
solleva la questione se anche i “comportamenti” delle piante possano es-
sere interpretati come goaldirected e non come semplici e rigide reazioni 
all’ambiente. Esclusa la possibilità di attribuire alle piante una qualche 
forma di soggettività, viene individuato nell’agency il concetto sufficien-
temente esteso da essere applicabile anche alle piante, ma che allo stesso 
tempo impedisce di cadere in forme di proiezione antropocentrica. Una 
volta avanzata l’ipotesi della individualità modulare delle piante, vengo-
no presi in considerazione alcuni approcci promettenti per applicare il 
concetto di agency al mondo vegetale, e individuati nei “movimenti delle 
piante rampicanti” e nel “comportamento comunicativo”: due ambiti che 
potrebbero aiutarci in futuro a ripensare il modo in cui intendiamo le 
capacità cognitivo-comportamentali delle piante. 

Nel saggio di Marco Celentano, dal titolo Un’etologia vegetale post-
egomorfica, viene messo in evidenza come tanto l’etologia cognitiva quan-
to le diverse filosofie della mente abbiano ereditato, dalla speculazione 
idealistica moderna, un modello del conoscere antropomorfo e un lessico 
mentalista, centrato su termini quali “mente”, “coscienza”, “intenzionali-
tà”, calibrati sull’esperienza umana e al massimo animale. Tale imposta-
zione, metafisica, maturata all’interno della tradizione culturale del razio-



14� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nalismo occidentale – e che anche l’etologia cognitiva di Donald Griffin 
rischia di assecondare – tende a identificare i comportamenti intelligenti 
esclusivamente con quelle attività “consapevolmente finalizzate ad uno 
scopo”. Ciò, tuttavia, impedisce che si possa riconoscere la possibilità di 
comportamenti intelligenti anche al di fuori della sfera animale, ossia agli 
organismi vegetali. Al contrario, una forma più ampia di intelligenza – che 
si concentri sulle abilità esplorative, selettive, produttive, finalizzate alla 
conservazione, autoregolazione riproduzione – pare predicabile anche del 
mondo vegetale. Le convergenze evolutive e le omologie riscontrabili più 
che alimentare una forma di antropodiniego, dovranno servire allo svilup-
po di un “antropomorfismo critico”.

L’assunto da cui prendono le mosse Federico Comollo e Viola Di Tullio 
– e che il loro saggio tenta di avvalorare – è che le piante siano fortemente 
orientate alla cooperazione pur di raggiungere i loro obiettivi fisiologici e 
di prosperare. Rispetto al modello neodarwiniano, profondamente compe-
titivo, si sottolineano le dinamiche relazionali che sono alla base dello svi-
luppo di quelle “semiosfere”, di quel mondo di segni e significati specifici, 
di specie, che co-evolvono in stretta connessione con le altre nicchie semi-
otiche, consentendo una “interazione semiotica”. Tale originario processo 
di comunicazione e di co-domesticazione, oltre a evidenziare la centralità 
del processo cooperativo, rivela una agency, una capacità di invio e sele-
zione dei segni, che fa delle piante degli organismi attivi, che intervengono 
insieme agli altri viventi nella costruzione di un ambiente abitabile e di le-
gami cooperativi. Questa originaria “simpoiesi” (Margulis), co-evoluzione 
fondata sul mutuo soccorso, coinvolge anche il rapporto con gli umani, 
e di questo la morfologia vegetale porta in qualche modo ancora i segni. 
Tale punto di vista, fortemente influenzato dalla biosemiotica e dalla fito-
semiotica, comporta un ripensamento nel rapporto dell’uomo con il mondo 
vegetale, che, contro le impostazioni zoocentriche, promuove un’idea di 
“etica relazionale” fondata sulla cura. 

Prendendo le mosse dal concetto di Umwelt, Sylvie Pouteau si interroga 
sulla questione se anche le piante abbiano un mondo ambiente e come esso 
risulti dall’interazione con un’agency tipicamente vegetale. Superando l’o-
rigine kantiana dell’agente morale, intenzionale, la Pouteau distingue tra 
un’agency attiva e un’agency passiva; mentre la prima tenta di analizzare 
l’azione vegetale prendendo le mosse da quella animale – ed è questo il 
motivo di tanta attenzione nei confronti degli studi e delle ricerche sulle 
piante carnivore e sulle piante rampicanti – quella passiva avrebbe la ca-
pacità di rendere giustizia di gran parte e dei più fondamentali comporta-
menti delle piante. A tale distinzione ne corrisponderebbe una tra Umwel-



Introduzione� 15

ten marginali – cioè di tipo strumentale e utilitaristico, “la cui rilevanza 
nell’affrontare gli Umwelten delle piante potrebbe essere solo marginale, 
rappresentando modi per superare condizioni avverse” – e Umwelten ra-
dicali. Infine, la Pouteau, in analogia con i mondi magici di Jakob von 
Uexküll riscontrabili negli animali, tenta di mostrare come tale prospettiva 
di immaginazione possa essere presente anche nelle piante e forse in modo 
anche più avanzato. 

Nel suo articolo Giacomo Pezzano evidenzia come la riabilitazione del 
mondo vegetale per mezzo del plant thinking non può avvenire mediante 
una strategia estensionista standard, perché tale approccio ha come pre-
messa uno spiccato zoocentrismo. L’animale rimane il parametro, la ma-
trice, sulla base della quale valutare e riabilitare ciò che animale non-è. Al 
contrario, è necessario accedere alla pianta nella sua dimensione specifica 
“senza invocare alcun referente esterno”, evitando di proiettare attributi 
propri di altri organismi – siano essi l’uomo o l’animale – e dunque ogni 
forma di accesso alla pianta a partire da qualsiasi altro centro. Evitato tale 
errore l’autore rintraccia la specificità delle piante nella loro dimensione 
anti-essenzialista, nella fluidità, nell’immersività cosmica e nella mesco-
lanza infinita, così come evidenziate da Coccia. Tale adesione postumani-
sta a un pensiero decentrato, che non parte o ritorna all’uomo, deve evitare 
di ricadere nelle trappole umaniste: quella proiettiva, che proietta l’umano 
sul vegetale, e quella retroiettiva, che interroga il vegetale per una ristrut-
turazione dell’umano. C’è da chiedersi, tuttavia, se tale pensiero acentrico 
sia davvero una novità assoluta e se sia realmente auspicabile. In un con-
testo di capitalismo finanziario e neoliberista, che auspica la dissoluzione 
del soggetto e il primato del flusso, la celebrazione del vegetale potrebbe 
addirittura esporre a nuove forme di controllo. 

Il saggio di Chiara Pasqualin colloca il processo di “riconsiderazione” 
dello statuto morale delle piante, all’interno di un movimento più ampio 
e profondo che, prendendo le mosse dal pensiero femminista, ha contri-
buito ad avviare una transizione da un modello razionalista a un modello 
incentrato sulla cura. Anche il recente Plant Turn mira a un ripensamento 
del ruolo della pianta – persino da un punto di vista morale – sulla base 
del riconoscimento di capacità (cognitive, mentali ecc.) prima ricono-
sciute esclusivamente agli animali. Occorre, tuttavia, chiedersi se non sia 
il caso di passare dal paradigma delle capacità (le piante vanno rispettate 
in quanto anch’esse capaci-di) a un paradigma della vulnerabilità (vanno 
rispettate proprio in virtù della loro in-capacità e debolezza). L’autrice 
percorre questa seconda strada, avvalendosi delle categorie heideggeria-
ne di “gettatezza”, “essere in balia di”, “spaesamento”, considerate come 



16� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

particolarmente idonee a rendere conto dello statuto ontologico delle 
piante e del vivente in generale. Sarebbe l’originaria impotenza a rendere 
moralmente degne piante e viventi in generale, indipendentemente dal 
paradigma delle capacità.

Luciana Repici scandaglia nel suo saggio il rapporto tra uomo, natura 
e ambiente nel mondo antico. L’assunto è che l’antropocentrismo non sia 
la chiave di lettura adeguata per la comprensione del pensiero antico, dal 
momento che il possesso della ragione umana non è visto come garanzia 
di centralità cosmica. Dopo aver fatto riferimento alla posizione di auto-
ri come Epicuro, Empedocle, Anassagora, Democrito, Lucrezio, Seneca, 
l’autrice si sofferma sulle posizioni di Aristotele e Teofrasto, per il quale 
l’essere funzionale all’alimentazione dell’uomo è solo uno dei fini che 
caratterizza la vita delle piante. Mentre nella composizione materiale la 
differenza tra piante, animali e uomini è nel segno del più e meno, a li-
vello psichico per Aristotele è di complessità – non accettando la totale 
similarità proposta da Democrito e Anassagora. Se la linea nutritiva è 
ciò che accomuna tutti i viventi, la “sensazione” è ciò che distingue gli 
animali dalle piante e la “ragione” gli uomini dagli animali. Per quanto 
le piante appaiono molto meno specializzate rispetto ad animali e uomi-
ni, è errato attribuire ad Aristotele (e agli stoici) un approccio specista 
e antianimalista, poiché l’assunto di base è “che la natura procede per 
gradi continui, senza salti, dal livello dell’inanimato a quello dell’ani-
mato e, all’interno di questo, dalle piante, agli animali e agli uomini”. 
Teofrasto, addirittura, ammette nelle piante una certa forma di sensitività 
e movimento, pur riconoscendo che tali movimenti sono “indotti, quindi 
irriflessi e meccanici, non certo guidati da un principio di volontarietà o 
autodeterminazione come nel caso degli uomini”. 

Nel saggio dal titolo Dal Lignum Vitae all’Arbor Scientiarum, Alberto 
Peratoner, dopo un’analisi della simbolica vegetale nel pensiero medieva-
le, individua nell’albero quella figura che con la sua dimensione di com-
plessità e di espansione sembra in grado di simboleggiare la significazione 
e comprensione del reale – sia inteso come ordine cosmico e sapienziale, 
sia come cosalità naturale soggetta alla scienza. Partendo dal Lignum Cru-
cis e attraversando l’esperienza bizantina, vengono delineati due paradigmi 
alternativi nel rapporto uomo-natura, incarnati dal monachesimo benedet-
tino e francescano. Nel primo la natura, foresta inclusa, è concepita come 
uno spazio a cui il “labora” umano contribuisce, coltivando e custodendo 
la terra e concorrendo all’ordine del creato – i campi coltivati e il giardino 
ne sono un emblema. Nel secondo prevale l’aspetto contemplativo, solle-
citato dalla bellezza e dalla creaturalità delle cose naturali, che induce San 



Introduzione� 17

Francesco e il suo Cantico a glorificare una vita ascetica, rispettosa e mi-
nimizzatrice di bisogni. Le due prospettive rappresenterebbero le due fasi, 
attiva (coltivare) e passivo-recettiva (lasciar essere), che si compongono e 
bilanciano in modi originali. Infine, nell’analisi dell’albero della scienza di 
Raimondo Lullo e nella metafora arborea dell’enciclopedismo moderno si 
ravvisa uno strumento tassonomico e di descrizione capillare e ramificata 
della realtà complessa. 

L’intervento di Carlo Chiurco cerca di focalizzarsi sul ruolo di Nietzsche 
come precursore della Plant Philosophy e più in generale come esponente 
della “rinaturalizzazione” dell’uomo. In questa prospettiva Michael Mar-
der e Vanessa Lemm ritengono che la forma di vita vegetale, per Nietzsche 
rappresenti un modello positivo per l’uomo e per “l’allevamento dell’uomo 
verso tipi spiritualmente superiori”, collocando tale lettura all’interno di un 
egualitarismo radicale. Al contrario, secondo Chiurco, nella loro lettura di 
Nietzsche ha luogo un profondo fraintendimento, che sottovaluta la portata 
essenzialmente anti-egualitaria del radicalismo aristocratico del filosofo. 
Per quanto “la memoria senza coscienza” delle piante impedisce di colti-
vare l’illusione propriamente umana dell’identità del soggetto e dell’uni-
tà sostanziale delle cose, è dubbio che ciò basti a giustificare una lettura 
emancipatoria della pianta. Al contrario, in Nietzsche, la nostalgia per la 
relazione originaria con lo sfondo – e dunque col vivente non-umano – non 
sottrae l’uomo da una profonda polarità (Gegensatz), che non mira alla 
eliminazione della sofferenza, bensì a un “allevamento di impulsi antago-
nistici”, che sottende l’idea del grande dolore. Tale concezione agonistica 
esclude la possibilità che la pianta, come pura assimilazione dell’uguale, 
possa essere cruciale per il ripensamento dell’umano.

L’obiettivo del saggio di Guido Cusinato è di rileggere la Plant Revolu-
tion alla luce del concetto di espressività, soprattutto a partire dalle posizio-
ni di Schelling, Scheler e della biosemiotica contemporanea. Rifacendosi 
direttamente alla filosofia di Schelling, Scheler individua lo specifico del 
vivente non più nelle categorie classiche della metafisica, ma nelle catego-
rie di auto-organizzazione, auto-referenzialità, retroattività, centricità ed 
ex-centricità. La pianta sarebbe in grado di interagire con il piano espres-
sivo della vita, sulla base di un Gefühlsdrang, di una pulsione primordia-
le del sentire, la quale, pur non essendo sinonimo di coscienza (Husserl), 
assicura alla pianta lo status di essere psichico. L’organismo, come figura 
chiusa, ripiegandosi su se stessa guadagna uno spazio interno e con ciò 
un punto di vista, una soggettività organica, che le assicura una relazione 
orientata con l’ambiente. Diversamente da Cartesio, dunque, la coscienza 
diventa “un caso particolarmente complesso di auto-organizzazione della 



18� From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

vita, non lo spartiacque tra fisico e psichico”. Sulla scia dei recenti studi 
sulle piante, e recuperando le intuizioni di Scheler, Buytendijk e di Port-
mann, Cusinato fa leva sulla capacità di tutti gli organismi di dialogare con 
gli altri viventi attraverso il linguaggio espressivo, alla cui base vi sarebbe 
una “grammatica universale dell’espressione”. Il vivente avrebbe una lus-
sureggiante tendenza all’autopresentazione di sé, che consentirebbe alla 
pianta una psichicità espressiva diretta, in grado di inserirla nel più genera-
le sistema di comunicazione, nel piano espressivo della vita.

Andrea Le Moli tenta di comprendere quali effetti abbiano determinato 
le provocazioni filologiche di Heidegger, sull’interpretazione del termine 
greco physis e del termine romano natura. In particolare, secondo Heideg-
ger, il termine latino natura, con i suoi riferimenti tipicamente moderni a 
un processo regolamentato e ancorato a fondamenti stabili, consentirebbe 
l’estensione di tale modello alla totalità dell’ente. In questo modo, tuttavia, 
occulterebbe il rimando all’aletheya, al disvelamento, all’essere (più che 
alla totalità degli enti), che invece sarebbe inerente all’idea di physis nel 
senso iniziale: “Nella natura come unione di processi di nascita, crescita 
e riproduzione andrebbe dunque perso il senso dell’essere come ‘venire 
all’essere’”. Pur venendo questa dissimmetria essenzialmente contestata 
dai filologi, per Carlos Levy lo scarto reale sarebbe quello tra una physis 
greca ricavata dalla spontaneità del mondo vegetale come scaturigine e 
uno di natura legato al modo animale di generarsi. Tale idea riaffiora anche 
nella posizione espressa da Luce Irigaray, che rivendica la differenza tra il 
nascere umano – che si fonda su una frattura, una separazione dalle proprie 
radici vitali – e il generarsi delle piante.

Oreste Tolone




