INTRODUZIONE

La questione ambientale, pressante ormai da tanti punti di vista, ha co-
stretto a ripensare il rapporto dell’essere umano con I’ambiente, inteso sia
nella sua dimensione unitaria quanto nelle sue componenti. Cio, se da un
lato ha condotto a mettere in dubbio un approccio troppo centrato sul sog-
getto umano, dall’altro ha indotto a espandere progressivamente il “cer-
chio” di coloro a cui riconoscere, in qualche misura, uno statuto morale,
coinvolgendo prima le scimmie antropomorfe, poi i mammiferi superiori e
a seguire le diverse forme di vita, nelle loro varie articolazioni. Tale espan-
sione induce una riflessione di ordine ontologico, epistemologico ed etico.
Andando oltra una dimensione puramente antropocentrica, essa solleva
problemi di “limite”, sollecitando una riflessione importante sull’organico
in generale e, per la prima volta forse in modo cosi significativo, sulla sfera
vegetale, delle piante. L’idea di una “liberazione vegetale”, sulla scia di
quella “animale” anticipata da Peter Singer nel 1975, supera il tono della
pura provocazione, diventando un tema filosofico di primaria importanza.

Questa rinnovata attenzione costringe — come di recente ¢ stato fatto per
esseri umani e animali — a indagare lo specifico della pianta, nel suo rap-
porto di identita e differenza rispetto al regno animale, e nella sua specifici-
ta; azione che gia in parte era stata sollecitata dall’antropologia filosofica di
inizio Novecento e dall’etologia. In particolare, appare significativa la ten-
denza a riconoscere, anche alla sfera vegetale, una forma di agency, di au-
tonomia (secondo alcuni anche di soggettivita), che assume inevitabilmen-
te contorni differenti rispetto a quelli normalmente riconosciuti all’essere
umano e all’animale. Sulla base di una consistente produzione scientifica —
in parte ancora al vaglio della comunita — ¢ parso indispensabile procedere
auna riflessione piu accurata, la quale da un lato esplora [ 'intelligenza delle
piante, cosi come da piu parti ¢ stata tematizzata (Paco Calvo, Edoardo
Kohn, Stefano Mancuso, Fritjof Capra, Monica Gagliano ecc.), e dunque
le capacita cognitive dei vegetali, che i dati empirici sempre piu consistenti
sembrano confermare. Da un altro ponga al centro il comportamento delle
piante, ossia le dinamiche che sembrano guidare 1’azione, la relazione, la



10 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

cooperazione alla base del comportamento intraspecifico. Tale profondo
ripensamento scientifico e filosofico ha indotto allo sviluppo di un vero e
proprio pensiero vegetale (Manuele Coccia, Michael Marder) i cui risvolti
e contorni sono ancora tutti da definire e comprendere.

I saggi del presente volume si muovono all’interno di tale cornice, da
un lato individuando e analizzando i nuclei fondamentali di tale dialogo
filosofico-scientifico, con riferimenti ai piu recenti esperimenti; da un altro
evidenziando le intersezioni di tale “filosofia vegetale” con le scienze co-
gnitive, la teoria evoluzionistica, 1’etologia vegetale, la biosemiotica, I’an-
tropologia filosofica e le teorie della cura; da un altro ancora, collocando
tale riflessione all’interno di un orizzonte storico piu ampio, mostrando
come in alcuni autori ed epoche del passato la vita vegetale sia stata conce-
pita e filosoficamente intesa. Chiude la sezione miscellanea con I’interven-
to di Adriano Ardovino e Giampiero Moretti.

A inaugurare il numero ¢ una riflessione di Massimo Cacciari che, nel
suo carattere volutamente aperto e interlocutorio, offre un primo orienta-
mento sul tema, prendendo le mosse dall’idea di physis. Essa, con il suo
comportamento anti-termodinamico, imprevedibile, rappresenta perfetta-
mente il grande thauma, la meraviglia da cui nasce la filosofia. Il principio
di tale resistenza, di tale lotta alla decadenza ¢ il mistero che accomuna tutti
i viventi e che ha nella pianta una sua espressione esemplare. Segue un mio
saggio, il cui intento ¢ mostrare come, da una sotterranea presa di coscien-
za della “cecita” filosofica verso le piante si sia progressivamente passati a
una vera e propria “rivoluzione vegetale”, la cui consistenza e il cui impat-
to — anche da un punto di vista filosofico — si valuteranno nel futuro.

Nel saggio dal titolo Piante e filosofia, piante o filosofia, Michael Mar-
der mette in evidenza come la cecita della cultura occidentale nei confronti
delle piante sia tutt’altro che una svista. Essa, al contrario, ¢ il sintomo
di un pensiero metafisico, fondato sulla immutabilita dell’essere e dun-
que immune ai cambiamenti, alle metamorfosi, a tutto cio che ¢ tipico del
mondo vegetale. Il pensiero occidentale sembra essersi consolidato, dun-
que, “proprio in virtu della sua autocomprensione come non-pianta”. Per
questo, pur condividendo i recenti sforzi compiuti in ambito scientifico,
Marder sollecita un cambiamento piu radicale, che sganci quelle idee di
“attivo”, “autonomo”, “sovrano” dal soggetto, eliminando per contrasto
un mondo fatto esclusivamente di oggetti “passivi”, “non-autonomi”, “im-
produttivi”. Il riconoscimento di soggettivita a piante e animali promosso
dalle ricerche sull’intelligenza vegetale e sulla comunicazione delle piante,
pur dando I’impressione di un rispetto inedito, espone gli stessi al pro-
cesso di mercificazione capitalistica, la cui ultima frontiera ¢ esattamen-



Introduzione 11

te lo sfruttamento delle merci soggettive e immateriali: “L’ampliamento
della sfera soggettiva favorisce la crescita del capitale, non delle piante”.
Il recupero della dimensione collettiva e della intelligenza decentralizzata
delle piante, se da un lato puo rappresentare una contronarrazione rispetto
all’individualita unilaterale caratterizzata dalla massimizzazione dell’inte-
resse privato, dall’altro incarna un meta-plusvalore, che consente la con-
tinuazione impercettibile dello sfruttamento. Per questo Marder preferisce
all’espressione intelligenza vegetale “pensiero vegetale”, sottolineandone
la dimensione non strumentale e problematica. Qual ¢ dunque il compito di
una filosofia che incontra la vita vegetale? A una metafisica estrattiva e im-
mutabile delle idee platoniche il capitalismo moderno sostituisce una meta-
fisica della frammentazione, che si alimenta delle categorie disseminative
del mondo vegetale (intelligenza diffusa, struttura modulare e decentrata,
organismo aperto...) per trasformare ogni cosa in un accumulo disordinato
di molteplicita. L’effetto ¢ una mercificazione del mondo. Tra una filosofia
dell’immutabile e una della disarticolazione Marder suggerisce un ritorno a
Socrate, come emblema di un pensiero del non-compimento, che si muove
“nel mezzo”, tra opposti polari.

Secondo Florence Burgat vegetali e animali non possono essere distinti,
quanto alla loro essenza, sulla base di caratteristiche empiriche, poiché da
questo punto di vista sono molti i casi che minano la possibile interpretazione
bipolare del mondo organico: non ci sono proprieta riservate solo agli ani-
mali o alle piante, al massimo una tendenza ad accentuarle. Le stesse fissita
e mobilita non possono costituire una linea di demarcazione. Bergson fonda
questa polarita nella differenza tra incoscienza e coscienza, mentre Schopen-
hauer in quella tra volonta e rappresentazione. Gran parte degli equivoci, tut-
tavia, nasce proprio dalla tentazione di trovare caratteristiche empiriche, in
grado di collocare un organismo nell’uno o nell’altro regno, mentre “soltanto
la struttura che esse formano, cio¢ le relazioni che intrattengono fra di loro,
conferisce un senso all’insieme”. Nel tentativo di individuare omologie tra
piante e animali Burgat constata come, nel caso della “sensibilita”, essa non
possa che essere sensibilita soggettiva, di un soggetto dotato di un sistema
nervoso. Nulla in realta autorizza a caratterizzare la vita vegetale come vita
della coscienza, e dunque nulla autorizza I’idea di una psicologia vegetale
(neanche il discusso caso dei tropismi): la pianta pud aprire o chiudere le
foglie, come una animale puo aprire o chiudere le fauci? Sebbene le analogie
siano pit 0 meno evidenti esse non consentono di aggirare, di superare la
frattura assolutamente radicale tra due mondi, quello del significato soggetti-
vo e quello, diciamo, della corrispondenza oggettiva. Il nucleo della difficol-
ta, secondo I’autrice, risiede in questa “relazione tra elementi che non sono



12 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

soggetti, nella quale non ¢ in gioco alcun rapporto soggettivo-oggettivo e che
tuttavia presenta una complessita che deve trovare la sua determinazione on-
tologica. La vita delle piante non & soggettiva, ma, poiché ¢ vita, non rientra
nel semplice rapporto meccanico-oggettivo”.

Nell’intervento di Paco Calvo si evince come, uno dei compiti prioritari
delle scienze cognitive debba essere quello di rigettare 1o zoocentrismo che
sembra permearle profondamente. Pur non essendo dotate, secondo 1’or-
todossia dominante, né di sistema nervoso, né di muscoli o organi senso-
riali, le piante possiedono comportamenti che non possono essere sempli-
cemente ridotti a istinti o riflessi; esse, inoltre, esibiscono comportamenti
anticipatori, sembrano dotate di una qualche forma di memoria e sono in
grado di apprendere, di ricordare e di comunicare tra di loro e con specie
di altri regni, lasciando presagire una capacita d’azione selettiva, flessibile
e indipendente, esercitata sulla base della propria esperienza. Sulla scia
dell’approccio di James Gibson, ¢ possibile sostenere che anche le piante
percepiscono il mondo circostante in termini di interazioni biologicamente
significative, benefiche e dannose, e dunque siano capaci di rilevare affor-
dances; ad esempio, come gli animali, “sono in grado di percepire le pro-
prieta relazionali di ‘commestibilita’ e ‘sostenibilita’”. Questo significa che
le piante percepiscono informazioni specifiche dell’ambiente circostante;
informazioni che risultano fondamentali per rendere conto dei movimenti
di controllo orientativo, quelli ad esempio compiuti dalle piante rampicanti
nell’avvicinamento controllato a un eventuale palo di sostegno. Gli espe-
rimenti mostrano, infatti, come la pianta di fagiolo non entri in contatto
in modo incontrollato con il supporto, ma si muova sulla base di infor-
mazioni specifiche. Secondo Calvo, contrariamente a quanto sostenuto da
Fred Adamas, si puo dunque parlare tanto di percezione vegetale quanto di
apprendimento, proprio sulla base delle indagini sul condizionamento clas-
sico nelle piante di Pisello (Gagliano, Holmes e Gruenberg), dipendente da
contenuto e contesto: “Le piante hanno la capacita di imparare sulla base di
esperienze passate, svincolando questa abilita da spiegazioni ancorate alle
possibilita offerte dalle modificazioni genotipiche”. In definitiva, la psico-
logia ecologica puo fornire — contro lo stesso Gibson — un quadro teorico
fondamentale, per la comprensione dell’intelligenza delle piante.

L’articolo di Miguel Segundo-Ortin ha per sua stessa ammissione il
compito di contestare 1’esclusione delle piante e del mondo vegetale dalle
scienze cognitive comparate. Con tale esclusione Segundo-Ortin contesta,
allo stesso tempo, i tre principali assunti su cui si fonda tale estromissione
1 quali, a suo avviso, appaiono fin troppo restrittivi e viziati da un latente
antropocentrismo — anche di tipo metodologico. In particolare, le scienze



Introduzione 13

cognitive comparate danno erroneamente per scontato che il comporta-
mento delle piante sia di tipo puramente automatico, “riflesso”, basato su
risposte innate, innescate da stimoli ambientali, mentre i molteplici studi
empirici a cui I’autore attinge mostrano processi decisionali adattivi, lega-
ti alle variazioni ambientali e capacita comunicative sia intra- che inter-
specifiche. Il secondo assunto contestato, definito anche “representation
demarcation thesis”, ¢ che non vi sia cognizione in assenza di processi
rappresentazionali, che coinvolgono cioé rappresentazioni — no cognition
without representation — il che escluderebbe apriori le piante da ogni forma
di cognizione. Infine, rifiuta I’assunto che processi cognitivi e rappresenta-
zioni richiedano necessariamente un cervello, un sistema nervoso centrale.
Al contrario, 1 processi cognitivi sembrano potersi fondare su diverse ar-
chitetture, substrati biologici, cosicché organismi dotati di risorse e corpi
neurali differenti, sembrano poter risolvere diversamente, medesimi com-
piti cognitivi.

Partendo dalle ricerche in atto nel Laboratorio Mind(the)Plant di Pa-
dova, Margherita Bianchi si interroga sulla possibilita di azioni inten-
zionali, direzionate, negli organismi aneurali di tipo modulare. Dopo
aver compiuto un’analisi terminologica di parole significative come ad
esempio “azione”, “intenzione”, “comportamento orientato a uno scopo”
— finalizzata a evitare ambiguita e sovrapposizioni di senso — la Bianchi
solleva la questione se anche i “comportamenti” delle piante possano es-
sere interpretati come goaldirected e non come semplici e rigide reazioni
all’ambiente. Esclusa la possibilita di attribuire alle piante una qualche
forma di soggettivita, viene individuato nell’agency il concetto sufficien-
temente esteso da essere applicabile anche alle piante, ma che allo stesso
tempo impedisce di cadere in forme di proiezione antropocentrica. Una
volta avanzata ’ipotesi della individualita modulare delle piante, vengo-
no presi in considerazione alcuni approcci promettenti per applicare il
concetto di agency al mondo vegetale, e individuati nei “movimenti delle
piante rampicanti” e nel “comportamento comunicativo”: due ambiti che
potrebbero aiutarci in futuro a ripensare il modo in cui intendiamo le
capacita cognitivo-comportamentali delle piante.

Nel saggio di Marco Celentano, dal titolo Un’etologia vegetale post-
egomorfica, viene messo in evidenza come tanto 1’etologia cognitiva quan-
to le diverse filosofie della mente abbiano ereditato, dalla speculazione
idealistica moderna, un modello del conoscere antropomorfo e un lessico
mentalista, centrato su termini quali “mente”, “coscienza”, “intenzionali-
ta”, calibrati sull’esperienza umana e al massimo animale. Tale imposta-
zione, metafisica, maturata all’interno della tradizione culturale del razio-



14 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

nalismo occidentale — e che anche I’etologia cognitiva di Donald Griffin
rischia di assecondare — tende a identificare i comportamenti intelligenti
esclusivamente con quelle attivita “consapevolmente finalizzate ad uno
scopo”. Cio, tuttavia, impedisce che si possa riconoscere la possibilita di
comportamenti intelligenti anche al di fuori della sfera animale, ossia agli
organismi vegetali. Al contrario, una forma pit ampia di intelligenza — che
si concentri sulle abilita esplorative, selettive, produttive, finalizzate alla
conservazione, autoregolazione riproduzione — pare predicabile anche del
mondo vegetale. Le convergenze evolutive e le omologie riscontrabili piu
che alimentare una forma di antropodiniego, dovranno servire allo svilup-
po di un “antropomorfismo critico”.

L’assunto da cui prendono le mosse Federico Comollo e Viola Di Tullio
— e che il loro saggio tenta di avvalorare — ¢ che le piante siano fortemente
orientate alla cooperazione pur di raggiungere i loro obiettivi fisiologici e
di prosperare. Rispetto al modello neodarwiniano, profondamente compe-
titivo, si sottolineano le dinamiche relazionali che sono alla base dello svi-
luppo di quelle “semiosfere”, di quel mondo di segni e significati specifici,
di specie, che co-evolvono in stretta connessione con le altre nicchie semi-
otiche, consentendo una “interazione semiotica”. Tale originario processo
di comunicazione e di co-domesticazione, oltre a evidenziare la centralita
del processo cooperativo, rivela una agency, una capacita di invio e sele-
zione dei segni, che fa delle piante degli organismi attivi, che intervengono
insieme agli altri viventi nella costruzione di un ambiente abitabile e di le-
gami cooperativi. Questa originaria “simpoiesi” (Margulis), co-evoluzione
fondata sul mutuo soccorso, coinvolge anche il rapporto con gli umani,
e di questo la morfologia vegetale porta in qualche modo ancora i segni.
Tale punto di vista, fortemente influenzato dalla biosemiotica e dalla fito-
semiotica, comporta un ripensamento nel rapporto dell’uomo con il mondo
vegetale, che, contro le impostazioni zoocentriche, promuove un’idea di
“etica relazionale” fondata sulla cura.

Prendendo le mosse dal concetto di Umwelt, Sylvie Pouteau si interroga
sulla questione se anche le piante abbiano un mondo ambiente e come esso
risulti dall’interazione con un’agency tipicamente vegetale. Superando I’o-
rigine kantiana dell’agente morale, intenzionale, la Pouteau distingue tra
un’agency attiva e un’agency passiva; mentre la prima tenta di analizzare
I’azione vegetale prendendo le mosse da quella animale — ed ¢ questo il
motivo di tanta attenzione nei confronti degli studi e delle ricerche sulle
piante carnivore e sulle piante rampicanti — quella passiva avrebbe la ca-
pacita di rendere giustizia di gran parte e dei piu fondamentali comporta-
menti delle piante. A tale distinzione ne corrisponderebbe una tra Umwel-



Introduzione 15

ten marginali — cio¢ di tipo strumentale e utilitaristico, “la cui rilevanza
nell’affrontare gli Umwelten delle piante potrebbe essere solo marginale,
rappresentando modi per superare condizioni avverse” — e Umwelten ra-
dicali. Infine, la Pouteau, in analogia con i mondi magici di Jakob von
Uexkiill riscontrabili negli animali, tenta di mostrare come tale prospettiva
di immaginazione possa essere presente anche nelle piante e forse in modo
anche piu avanzato.

Nel suo articolo Giacomo Pezzano evidenzia come la riabilitazione del
mondo vegetale per mezzo del plant thinking non puo avvenire mediante
una strategia estensionista standard, perché tale approccio ha come pre-
messa uno spiccato zoocentrismo. L’animale rimane il parametro, la ma-
trice, sulla base della quale valutare e riabilitare cio che animale non-¢. Al
contrario, ¢ necessario accedere alla pianta nella sua dimensione specifica
“senza invocare alcun referente esterno”, evitando di proiettare attributi
propri di altri organismi — siano essi 'uomo o ’animale — e dunque ogni
forma di accesso alla pianta a partire da qualsiasi altro centro. Evitato tale
errore 1’autore rintraccia la specificita delle piante nella loro dimensione
anti-essenzialista, nella fluidita, nell’immersivita cosmica e nella mesco-
lanza infinita, cosi come evidenziate da Coccia. Tale adesione postumani-
sta a un pensiero decentrato, che non parte o ritorna all’uomo, deve evitare
di ricadere nelle trappole umaniste: quella proiettiva, che proietta 'umano
sul vegetale, e quella retroiettiva, che interroga il vegetale per una ristrut-
turazione dell’'umano. C’¢ da chiedersi, tuttavia, se tale pensiero acentrico
sia davvero una novita assoluta e se sia realmente auspicabile. In un con-
testo di capitalismo finanziario e neoliberista, che auspica la dissoluzione
del soggetto e il primato del flusso, la celebrazione del vegetale potrebbe
addirittura esporre a nuove forme di controllo.

Il saggio di Chiara Pasqualin colloca il processo di “riconsiderazione”
dello statuto morale delle piante, all’interno di un movimento pit ampio
e profondo che, prendendo le mosse dal pensiero femminista, ha contri-
buito ad avviare una transizione da un modello razionalista a un modello
incentrato sulla cura. Anche il recente Plant Turn mira a un ripensamento
del ruolo della pianta — persino da un punto di vista morale — sulla base
del riconoscimento di capacita (cognitive, mentali ecc.) prima ricono-
sciute esclusivamente agli animali. Occorre, tuttavia, chiedersi se non sia
il caso di passare dal paradigma delle capacita (le piante vanno rispettate
in quanto anch’esse capaci-di) a un paradigma della vulnerabilita (vanno
rispettate proprio in virtu della loro in-capacita e debolezza). L’autrice
percorre questa seconda strada, avvalendosi delle categorie heideggeria-

9 LRI

ne di “gettatezza”, “essere in balia di”, “spaesamento”, considerate come



16 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

particolarmente idonee a rendere conto dello statuto ontologico delle
piante e del vivente in generale. Sarebbe I’originaria impotenza a rendere
moralmente degne piante e viventi in generale, indipendentemente dal
paradigma delle capacita.

Luciana Repici scandaglia nel suo saggio il rapporto tra uomo, natura
e ambiente nel mondo antico. L’assunto ¢ che I’antropocentrismo non sia
la chiave di lettura adeguata per la comprensione del pensiero antico, dal
momento che il possesso della ragione umana non ¢ visto come garanzia
di centralita cosmica. Dopo aver fatto riferimento alla posizione di auto-
ri come Epicuro, Empedocle, Anassagora, Democrito, Lucrezio, Seneca,
I’autrice si sofferma sulle posizioni di Aristotele e Teofrasto, per il quale
I’essere funzionale all’alimentazione dell’'uomo ¢ solo uno dei fini che
caratterizza la vita delle piante. Mentre nella composizione materiale la
differenza tra piante, animali e uomini ¢ nel segno del piu e meno, a li-
vello psichico per Aristotele ¢ di complessita — non accettando la totale
similarita proposta da Democrito e Anassagora. Se la linea nutritiva ¢
cio che accomuna tutti 1 viventi, la “sensazione” ¢ cio che distingue gli
animali dalle piante e la “ragione” gli uomini dagli animali. Per quanto
le piante appaiono molto meno specializzate rispetto ad animali e uomi-
ni, ¢ errato attribuire ad Aristotele (e agli stoici) un approccio specista
e antianimalista, poiché 1’assunto di base ¢ “che la natura procede per
gradi continui, senza salti, dal livello dell’inanimato a quello dell’ani-
mato e, all’interno di questo, dalle piante, agli animali e agli uomini”.
Teofrasto, addirittura, ammette nelle piante una certa forma di sensitivita
e movimento, pur riconoscendo che tali movimenti sono “indotti, quindi
irriflessi e meccanici, non certo guidati da un principio di volontarieta o
autodeterminazione come nel caso degli uomini”.

Nel saggio dal titolo Dal Lignum Vitae all’Arbor Scientiarum, Alberto
Peratoner, dopo un’analisi della simbolica vegetale nel pensiero medieva-
le, individua nell’albero quella figura che con la sua dimensione di com-
plessita e di espansione sembra in grado di simboleggiare la significazione
e comprensione del reale — sia inteso come ordine cosmico e sapienziale,
sia come cosalita naturale soggetta alla scienza. Partendo dal Lignum Cru-
cis e attraversando 1’esperienza bizantina, vengono delineati due paradigmi
alternativi nel rapporto uomo-natura, incarnati dal monachesimo benedet-
tino e francescano. Nel primo la natura, foresta inclusa, ¢ concepita come
uno spazio a cui il “/abora” umano contribuisce, coltivando e custodendo
la terra e concorrendo all’ordine del creato — i campi coltivati e il giardino
ne sono un emblema. Nel secondo prevale I’aspetto contemplativo, solle-
citato dalla bellezza e dalla creaturalita delle cose naturali, che induce San



Introduzione 17

Francesco e il suo Cantico a glorificare una vita ascetica, rispettosa e mi-
nimizzatrice di bisogni. Le due prospettive rappresenterebbero le due fasi,
attiva (coltivare) e passivo-recettiva (lasciar essere), che si compongono e
bilanciano in modi originali. Infine, nell’analisi dell’albero della scienza di
Raimondo Lullo e nella metafora arborea dell’enciclopedismo moderno si
ravvisa uno strumento tassonomico e di descrizione capillare e ramificata
della realta complessa.

L’intervento di Carlo Chiurco cerca di focalizzarsi sul ruolo di Nietzsche
come precursore della Plant Philosophy e piu in generale come esponente
della “rinaturalizzazione” dell’uomo. In questa prospettiva Michael Mar-
der e Vanessa Lemm ritengono che la forma di vita vegetale, per Nietzsche
rappresenti un modello positivo per I’'uomo e per “I’allevamento dell’uomo
verso tipi spiritualmente superiori”, collocando tale lettura all’interno di un
egualitarismo radicale. Al contrario, secondo Chiurco, nella loro lettura di
Nietzsche ha luogo un profondo fraintendimento, che sottovaluta la portata
essenzialmente anti-egualitaria del radicalismo aristocratico del filosofo.
Per quanto “la memoria senza coscienza” delle piante impedisce di colti-
vare I’illusione propriamente umana dell’identita del soggetto e dell’uni-
ta sostanziale delle cose, ¢ dubbio che cid basti a giustificare una lettura
emancipatoria della pianta. Al contrario, in Nietzsche, la nostalgia per la
relazione originaria con lo sfondo — e dunque col vivente non-umano — non
sottrae I'uvomo da una profonda polarita (Gegensatz), che non mira alla
eliminazione della sofferenza, bensi a un “allevamento di impulsi antago-
nistici”, che sottende 1’idea del grande dolore. Tale concezione agonistica
esclude la possibilita che la pianta, come pura assimilazione dell’uguale,
possa essere cruciale per il ripensamento dell’umano.

L’obiettivo del saggio di Guido Cusinato ¢ di rileggere la Plant Revolu-
tion alla Iuce del concetto di espressivita, soprattutto a partire dalle posizio-
ni di Schelling, Scheler e della biosemiotica contemporanea. Rifacendosi
direttamente alla filosofia di Schelling, Scheler individua lo specifico del
vivente non piu nelle categorie classiche della metafisica, ma nelle catego-
rie di auto-organizzazione, auto-referenzialita, retroattivita, centricita ed
ex-centricita. La pianta sarebbe in grado di interagire con il piano espres-
sivo della vita, sulla base di un Gefiihlsdrang, di una pulsione primordia-
le del sentire, la quale, pur non essendo sinonimo di coscienza (Husserl),
assicura alla pianta lo status di essere psichico. L’organismo, come figura
chiusa, ripiegandosi su se stessa guadagna uno spazio interno ¢ con cio
un punto di vista, una soggettivita organica, che le assicura una relazione
orientata con I’ambiente. Diversamente da Cartesio, dunque, la coscienza
diventa “un caso particolarmente complesso di auto-organizzazione della



18 From “Plant Blindness” to the “Plant Revolution”

vita, non lo spartiacque tra fisico e psichico”. Sulla scia dei recenti studi
sulle piante, e recuperando le intuizioni di Scheler, Buytendijk e di Port-
mann, Cusinato fa leva sulla capacita di tutti gli organismi di dialogare con
gli altri viventi attraverso il linguaggio espressivo, alla cui base vi sarebbe
una “grammatica universale dell’espressione”. Il vivente avrebbe una lus-
sureggiante tendenza all’autopresentazione di sé, che consentirebbe alla
pianta una psichicita espressiva diretta, in grado di inserirla nel piu genera-
le sistema di comunicazione, nel piano espressivo della vita.

Andrea Le Moli tenta di comprendere quali effetti abbiano determinato
le provocazioni filologiche di Heidegger, sull’interpretazione del termine
greco physis e del termine romano natura. In particolare, secondo Heideg-
ger, il termine latino natura, con i suoi riferimenti tipicamente moderni a
un processo regolamentato e ancorato a fondamenti stabili, consentirebbe
I’estensione di tale modello alla totalita dell’ente. In questo modo, tuttavia,
occulterebbe il rimando all’aletheya, al disvelamento, all’essere (piu che
alla totalita degli enti), che invece sarebbe inerente all’idea di physis nel
senso iniziale: “Nella natura come unione di processi di nascita, crescita
e riproduzione andrebbe dunque perso il senso dell’essere come ‘venire
all’essere’”. Pur venendo questa dissimmetria essenzialmente contestata
dai filologi, per Carlos Levy lo scarto reale sarebbe quello tra una physis
greca ricavata dalla spontaneita del mondo vegetale come scaturigine e
uno di natura legato al modo animale di generarsi. Tale idea riaffiora anche
nella posizione espressa da Luce Irigaray, che rivendica la differenza tra il
nascere umano — che si fonda su una frattura, una separazione dalle proprie
radici vitali — e il generarsi delle piante.

Oreste Tolone





