
Dario Rinaldi

L’“Infinito negato”: per una confutazione della teoresi L’“Infinito negato”: per una confutazione della teoresi 
severinianaseveriniana

Il pensiero di Emanuele Severino, espresso a partire dalla pubblicazio-

ne del celebre saggio Ritornare a Parmenide (1964) e consolidato attra-

verso altri importanti scritti, ha suscitato ampi dibattiti circa la natura del 

suo contenuto, soprattutto per l’apparente fondatezza degli asserti che lo 

costituiscono, che more geometrico hanno accompagnato ogni pagina di 

questo autore. Tuttavia, come non di rado accade per le mastodontiche 

costruzioni, esistono dei cunicoli che consentono di assediare la rocca 

che ci si era preposti di proteggere. L’autocontraddizione, topica che il 

pensatore bresciano ha sempre evocato contro ogni obiettante della sua 

tesi, è presente in verità nelle stesse pagine de La struttura originaria, 

quando si discorre sull’Intero1, che per certi versi stupisce come, nel-

la sua evidenza, sia passata inosservata alla maggioranza degli studiosi; 

pertanto dal suo esame seguirà l’immediata impossibilità della dottrina 

severiniana come proposta alternativa alla metafisica classica. 

1. L’“Infinito” e il suo significato logico-teoretico1. L’“Infinito” e il suo significato logico-teoretico

L’ “Infinito” è l’orizzonte entro il quale non si danno limiti, ovvero la 

sola realtà identica a sé, in ragione del suo non avere di contro una diver-

sità limitante – l’àpeiron rispetto ai pèras, il tutto come trascendente la 

parte, che pertanto vale come finito. Esiste un primo modo con cui il pen-

siero entra a contatto con questa realtà, arrivando a foggiarsi un concetto 

dell’infinito, quando il soggetto esamina lo spazio che circonda il suo e 

gli altri corpi. Trovandosi in una stanza, il soggetto subito avverte che 

non è infinito poiché urta (letteralmente) contro quello del pavimento, 

dei mobili e delle pareti, così da essere contenuto in un punto particolare 

dello spazio, dato proprio dalla corporeità che lo riempie. Ma a loro volta 

anche le pareti e il soffitto sono limitate da altri oggetti (l’abitazione di chi 

è sopra o le altre stanze della casa), che dunque importa immediatamente 

1 Cfr. E. Severino, La struttura originaria, La Scuola, Brescia 1958, cap. XII, pp. 270-323.

Giornale di filosofia, vol. 2/2023 • ISSN 1827-5834 • DOI 10.7413/1827-5834077



180	 GIORNALE DI FILOSOFIA

il loro non potersi estendere senza urtare contro altre realtà. E dunque 

la loro identità si lascia sempre accanto una diversità. Viceversa il cielo 

e il mare paiono superare i rigidi limiti degli oggetti ordinari, in quanto 

realtà certamente più vaste e grandi, sì da estendersi senza che qualcosa 

le limiti, se non al punto da contenere tutte le cose. Tuttavia, anche il 

mare trova contenimento da parte della terra, così come il cielo si arresta 

davanti agli spazi siderali. Ogni realtà che fenomenologicamente appare 

si mostra come identità avente di contro una diversità, che dunque fa 

sì da limitarla – impedendole di porsi come l’unica capace di inglobare 

tutto. Ciononostante il pensiero umano è capace di giungere a formarsi 

una nozione dell’infinito, per negazione di tutti i limiti che sperimenta 

fenomenologicamente nel quotidiano. Per via remotionis all’intelletto è 

in verità già consegnato il significato d’infinito, come semplicemente la 

realtà che non patisce limitazioni sì da estendersi ovunque sino a riempire 

tutto – e si tratta, dunque, di un concetto positivo ottenuto a partire dalla 

negazione di un attributo di carattere empirico (la limitatezza). Ecco un 

primo concetto d’infinito, ottenuto per negazione dei limiti corporei dei 

vari oggetti. Questo è il concetto “fisico” dell’infinito. Ve n’è però un 

secondo e più pregnante, che è il concetto “logico” dell’infinito, cui il 

pensiero perviene innalzandosi nella speculazione teoretica, allorquando 

non considera più le cose quanto alla massa che occupano empiricamen-

te, ma in quanto “enti”, che appaiono al pensiero limitati sul fondamento 

del loro essere determinazioni, le une per questo diverse dalle altre. Pri-

ma ancora di comprendere l’essenza specifica del “fiore”, appare chiaro 

che siffatto ente è tale poiché non è tutto ciò di diverso da esso (“il cielo”, 

“la terra”, “l’albero”, “gli astri”, “gli uomini”, “le rondini”, “il vento”, 

et cetera). Si osserva dunque come il pensiero trovi questo significato 

per mezzo del limite che lo rende distinguibile dagli altri. Sì che il limite 

semantico è condizione della stessa significanza di questo come degli altri 

significati. Il fondamento della significanza è la limatezza che si riscon-

tra in ogni determinazione dell’universo, ma qual è il fondamento della 

limitatezza? Rispondere a questa domanda equivale a riconoscere che la 

posizione di ciascun ente importa come tolta la totalità del suo altro – il 

“fiore” rispetto a tutto quel che è non-fiore, ergo l’universo, e non sol-

tanto rispetto a certi non-fiori –, e quindi porre come negata la totalità 

che oltrepassa quel dato significato. Ora, sia il significato oltrepassato (il 

“fiore”) e l’orizzonte oltrepassante (“tutte le realtà che non sono il fiore”) 

importano la presenza di un’area logica comune, che è l’Intero semanti-

co. Avere posto il fiore come negazione di ciò che non è fiore equivale ad 

aver posto l’Intero come parzialmente negato, ed è proprio tale posizione 

ad esigere la posizione dell’Intero simpliciter quale significato che oltre di 

sé nulla lascia. Dunque il fondamento della limitatezza, che è condizio-

ne per cui si ha significanza, è dato dalla presenza dell’Intero semantico 



﻿L’“Infinito negato”� 181

come orizzonte trascendentale e infinito – poiché oltrepassante origina-

riamente le determinazioni (o, altrimenti, significazioni) – da cui trae il 

proprio significato ciascuna particolarità che è presente al pensiero. Que-

sta è una verità immediatamente evidente sì che negarla conduce all’au-

tocontraddizione. Poiché infatti la posizione dell’Intero equivale a quella 

dell’assoluto oltrepassamento di un dato significato, ovvero la negazione 

di tale orizzonte oltrepassante, sì che il legame che unisce l’estremo con 

il medio è analitico. L’infinito qui è sorto dall’esigenza di ricondurre la 

significanza degli enti particolari a una realtà trascendentale i medesi-

mi, come causa del loro limite semantico, senza quindi che si possa dire 

qualcosa di più su questa realtà se non appunto che è negazione di ogni 

limitatezza. ciò vuol dire che esso non sopraggiunge in un momento ul-

teriore alla posizione di un dato significato, ma è immanente con notizia 

che il pensiero ha di esso, al porsi di questo; anzi, è la condizione stessa 

del suo porsi, come è stato ricordato. La via negativa è la sola che al 

pensiero, muoventesi nella molteplicità ontica limitante, si offra quando 

si eleva a indagare la natura dell’infinito, che dunque si pone come l’o-

rizzonte in cui non vi sono limiti, e dunque un orizzonte in cui l’identità 

(l’unità) sia circolare con sé medesima. L’infinità non è che l’attributo 

peculiare dell’Intero, a sua volta dedotto dall’Unità che il pensiero imme-

diatamente riscontra come ciò che lega il molteplice ontico, e dunque la 

tematizzazione teoretica della figura dell’Intero deve ascriversi pertanto a 

Talete e Anassimandro, e cioè al prospetto “henologico”2 che ha guidato 

l’età aurorale della filosofia, consegnandolo poi al ben più noto prospetto 

“ontologico”. L’Uno, l’Intero e l’Infinito pertanto coincidono, dovendosi 

concepire i secondi come i predicati che immediatamente convengono 

al primo. Ugualmente anche i concetti di Essere e Intero si convertono, 

posto che il secondo sta al primo in un rapporto immediato, costituendo 

il perimetro entro cui si dà la sua manifestazione3. Per cui nella presente 

disamina quando si tratterà dell’Infinito, tale vocabolo in verità si riferirà 

contemporaneamente all’Uno, all’Intero e all’Essere. 

Con l’adagio scolastico, si denoterà l’Intero con le sue seguenti dizioni: 

“id quod continet omnia” e “id in quo intellectus omnes conceptiones re-

solvit”. Cosa esprimono queste sentenze? Che l’Essere (Intero) è identità 

– perché significato auto-identico a sé stesso e non commistione d’iden-

tico e diverso come lo sono le realtà esperienziali apprese dal pensiero 

2 Fu il tomista Eric Lionel Mascall a riscoprire la parola in questione nel volume He Who 

Is: A Study in Traditional Theism, che fu poi impiegata da Etienne Gilson per distinguerla 

dal paradigma ontologico dominante ne L’être et l’essence, Vrin, Parigi 1948. 
3 Qualora si desideri affrontare sul piano teoretico la questione, si rimanda a D. Rinaldi, 

Henologia: la struttura originaria dell’essere, 2024. Per quanto concerne invece una teolo-

gia razionale improntata sull’henologia platonica, un riferimento è E. S. Lodovici, Dio e 

mondo: relazione, causa, spazio in Agostino, Edizioni Studium, Roma 1978. 



182	 GIORNALE DI FILOSOFIA

– e infinità originaria – poiché non avendo di contro limite semantico, 

come tutte le determinazioni ontiche, allora è esso propriamente a riem-

pire tutto – sono due verità logicamente immediate e soprattutto legate 

da un rimando sintetico a priori. Dunque l’Essere (Intero), o l’Infinito, 

è l’orizzonte in cui tutti i limiti svaniscono perché è necessario che in 

esso soltanto risieda la pura e circolare unità (che importa analiticamen-

te anche la sua eternità), e in aggiunta a questo, proprio in quanto tale, 

l’Infinito “contiene” i finiti, ma vi sono diverse accezioni con cui pren-

dere questo verbo. L’Infinito deve necessariamente contenere il finito, 

giacché in quanto l’identità è principio della diversità, ed essendo l’Infi-

nito (l’Intero) al di sopra della parte, esso deve salvare i fenomeni – che 

nell’esperienza si presentano con i loro singolari attributi4, essendo poi 

ciò che li caratterizza non solo logicamente ma anche ontologicamente 

(si scorge infatti che “fiore” differisce dalle altre realtà anche per del-

le proprietà o caratteristiche assenti in queste). L’Infinito dunque non 

può pensarsi quale significato nella cui luce svaniscono i finiti (l’errore di 

Anassimandro) dell’unica vera realtà – posto che una simile affermazione 

si porrebbe immediatamente contro il dato fenomenologico, asseverante 

non solo il loro esistere ma altresì il loro esistere in un certo modo, come 

diversi appunto l’uno dall’altro. Tuttavia, se l’Infinito contenesse i finiti 

al modo di un otre o un campo in cui essi si troverebbero inseriti, ciò 

condurrebbe ipso facto alla negazione della sua infinità – poiché avrebbe 

un limite posto proprio da essi, che si porrebbero accanto a questo nuo-

vamente come diversità intralciante l’identità. Quale cammino allora si 

profila all’intelligenza affinché, nell’indagare il legame tra Infinito e finito, 

siano al contempo rivendicate l’Identità circolare che compete ad esso e 

le molteplici diversità dei finiti, senza negarle? L’unica soluzione consiste 

nel pensare a un inglobamento da parte dell’Infinito in cui le determina-

zioni finite siano contenute modo eminentiori in questo, sì da pensarle 

quali partecipazioni dell’Identità suprema che è gravida delle perfezioni 

che esse poi, una volta create, riceveranno, divenendo gli enti esperien-

ziali particolari. In tal modo vengono ‘salvate’ le differenze, senza tutta-

via porle come “attuali”, ossia come diversità limitanti l’Identità. Infatti 

contenere qualcosa eminentemente significa possedere le sue perfezioni, 

di modo che l’identità dell’Infinito non sia vuota semplicità, ma piena 

complessità che, proprio perché tale, non è alcuna delle realtà (significati) 

presenti sul piano fenomenologico (e si tratta qui del prospetto tomistico 

e della celebre designazione di Dio quale Ipsum Esse Subsistens). L’Infi-

nito, o Dio, è semplicità assoluta non perché sia privo di caratterizzazio-

4 A questo fondamentale tema della giustificazione dell’esperienza compiuta alla luce del-

la trascendenza dell’Intero è fondamentale il contributo di G. Bontadini nel suo Saggio di 

una metafisica dell’esperienza, Vita e Pensiero, Milano 1938.



﻿L’“Infinito negato”� 183

ni ontiche, ma in quanto Principio le contiene tutte; così come la luce 

bianca è incolore non perché in essa sia manchevole di sfumatura alcuna, 

bensì perché è l’unità germinale in cui tutte le possibili colorazioni si 

trovano. Dunque, il prospetto enunciato assolve alla duplice esigenza di 

salvaguardare rispettivamente i fenomeni e la stessa infinità dell’Infinito. 

Non ammettere la presenza di un orizzonte, o significato, infinito si è già 

detto che conduce all’autocontraddizione, poiché si avrebbe a che fare 

con una molteplicità irriducibile all’unità – andando contro l’immedia-

tezza logica e fenomenologica, attestante che l’unità (identità) dev’essere 

il fondamento della molteplicità (diversità). E viceversa, porre il finito 

accanto all’Infinito equivale a negare la stessa realtà dell’Infinito. Quindi 

la prima via di risolvere la questione tra Infinito e finito, Intero e parti, si 

profila come la sola che non conduca alla contraddizione5. 

2. L’“auto-contraddizione” severiniana2. L’“auto-contraddizione” severiniana

Anche Severino concorda con la dizione scolastica sopra ricordata, 

come mostra il seguente passo tratto dal celebre dodicesimo capitolo de 

La struttura originaria:

L’unico significato non limitato è lo stesso intero semantico come tale; o, 

che è il medesimo, è la stessa “totalità dell’essere”, come tale. L’intero seman-

tico non lascia infatti oltre di sé alcuna positività semantica; e il nulla non può 

valere come limitante. L’intero semantico è il semantema infinito, e questo 

infinito semantema è l’essere, perché è appunto l’essere che da un lato è il 

significante e dall’altro non lascia oltre di sé nulla. Il significato “essere” e 

il significato “intero” si equivalgono, l’essere essendo appunto ciò per cui si 

costituisce l’intero. Di ciò si avvide ben presto il sapere filosofico, quando, 

andando alla ricerca del principio unificatore delle cose – del principio cioè 

per il quale le cose si realizzano come una totalità –, dopo aver tentato di 

qualificare il principio con determinazioni finite, scoprì che l’essere è questo 

principio, ossia che l’essere è ciò per cui si insatura l’intero. Che le singole de-

terminazioni appartengano a tutte all’intero e che tutte convengano in questo 

appartenere all’intero, significa che tali determinazioni – che pur si differen-

ziano tra loro, e in questo differenziarsi costituiscono una molteplicità – sono 

per altro il medesimo, e per questa medesimezza il loro realizzarsi è realizza-

5 Severino giustamente riconosce in questo scritto che proprio per questo è immediata-

mente impossibile refutare la metafisica, proprio in quanto l’orizzonte dell’Intero è fon-

damento dei significati parziali che l’intelletto apprende. Pertanto lo stesso concetto di 

una deduzione dell’impossibilità della metafisica si rivela immediatamente autocontrad-

dittorio. In termini “henologici” si direbbe che è l’Uno il presupposto per cui si danno i 

Molti, onde l’Intero è tale in quanto Unità assoluta (Identità) non limitata, sì da occupare 

tutto il campo semantico.



184	 GIORNALE DI FILOSOFIA

zione dell’unità. Il principio unificatore è appunto quella loro medesimezza, e 

cioè il loro essere determinazioni dell’essere.6

Si è scelto questo passaggio, tra i vari in cui Severino illustra il con-

cetto d’Intero, perché si ritiene significativo al fine di mostrare la sua 

concordanza con la nozione prima studiatane e al contempo la sua piena 

lontananza, trasparente dalle restanti pagine del volume suddetto nonché 

negli scritti posteriori (i cui luoghi più eclatanti sono le pagine de Essen-

za del nichilismo). Difatti già in altri luoghi di questo libro tale nozione 

d’Infinito (con i corollari che de iure gli appartengono) viene sconfessata 

a favore di un’altra. Si menzioni un ulteriore passaggio de La struttura 

originaria:

La contraddizione [riguardante appunto l’affermazione della presenza 

dell’essere anche se non è ostensibile fenomenologicamente] è immediata-

mente tolta con il rilevare che l’essere, che non è F-immediato, è presente 

quanto alla sua forma, o al suo significato formale, ma non è immediatamente 

presente quanto al suo contenuto concreto; ed è appunto questa concretezza 

che è posta come altra dalla totalità del F-immediato […] Se il significato 

“essere” non si manifesta immediatamente come assorbito o esaurito dalle 

determinazioni F-immediatezza dell’essere, ma si libera originariamente per 

una determinazione ulteriore, dal punto di vista della strutturazione concreta 

dell’immediatezza bisogna aggiungere che quella liberazione o disponibilità 

originaria è anche originariamente vincolata o sfruttata: nella misura in cui 

appunto L-immediatamente affermato che l’essere oltrepassa la totalità del 

F-immediato. Purtuttavia quella disponibilità o liberazione originaria per-

mangono ugualmente nella misura in cui quell’affermazione L-immediata 

dell’oltrepassamento non è, come si vedrà, esclusione originaria del progetto 

che l’essere oltrepassi la stessa dimensione dell’essere affermata in F-L-imme-

diatamente; e, per altro verso, nella misura in cui quell’affermazione L-imme-

diata l’oltrepassamento non è presenza del contenuto concreto dell’essere ol-

trepassante, sì che il significato ‘essere’ resta disponibile per la presentazione 

di quel “contenuto concreto.7

Questo passaggio si rivela curioso perché è in oggetto la “concretez-

za” dell’Essere, che non si offre mai, posto che nello specchio dell’espe-

rienza si danno solo le sue porzioni. Un tratto peculiare della dottrina 

severiniana è infatti la relazionalità trascendentale – che è poi il vero 

fondamento dell’attestazione dell’eternità degli enti, giacché ogni ente, 

concepito quale parte o momento dell’Essere, è identico all’Infinito, sì 

da essere un manifestarsi parziale e progressivo del Tutto eterno. Que-

6 Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit., cap. XII, p. 28.
7 Ivi, pp. 286-287.



﻿L’“Infinito negato”� 185

sta identità originaria di Tutto e parte, enunziata con fermezza e vigore, 

in quasi tutti gli scritti di Severino, spinge così a veder relati non già gli 

enti fra di loro – tesi di per sé non sollevante alcuna problematica – ma 

all’Essere come parti la cui posizione importa il darsi “concreto” di 

questo, allorché non solo l’Infinito è detto essere costante persintattica 

di ogni essente (ciò senza di cui nessuna realtà finita possa manifestar-

si), bensì viene riconosciuto che ogni essente, ergo ogni determinatezza, 

sia costante dell’Infinito, il quale è concreto solo se accompagnato dalle 

parti. La dottrina si fa più esplicita nel Poscritto:

L’essere nel tutto non è cioè una proprietà accidentale della parte, perché 

né la parte può cessare di essere, né il tutto può cessare di avvolgerla: se ciò 

avvenisse si realizzerebbe ciò che la verità dell’essere proibisce: che l’essere 

(in questo caso l’essere della parte o del tutto) non sia. La parte è ciò che è nel 

tutto, ossia al suo significato – fiore, casa, stella – appartiene necessariamente 

il trovarsi nel tutto.8

Sempre in questo scritto si ha modo di leggere che la totalità delle dif-

ferenze dell’essere è la totalità di ciò che esiste e quindi include, come ap-

punto sua parte, la totalità dell’essenze – giacché anche queste esistono, 

cioè non sono un nulla9. Verrebbe a questo punto da chiedersi quale sia 

per il filosofo bresciano il volto dell’Essere, puntualmente celebrato nei 

suoi scritti. La risposta proviene stavolta dalle pagine iniziali del saggio 

Ritornare a Parmenide:

L’essere, dunque, non è la totalità che è vuota delle determinazioni del 

molteplice (Parmenide), ma è la totalità delle differenze, l’area al di fuori del-

la quale non resta nulla, ossia alcunché di cui si possa dire che non è nulla. 

L’essere è l’intero del positivo. E proprio in quanto c’è coscienza dell’inte-

ro (questo nostro discorso lo testimonia), tutte le determinazioni manifeste 

si presentano iscritte nel perimetro dell’intero: questo foglio, questa penna, 

questa stanza, questi alberi e monti che vedo fuori, le cose che in passato 

sono state percepite, le fantasie, le attese, i desideri e tutti gli oggetti che sono 

presenti. Ogni determinazione è una positività determinata, un determinato 

imporsi sul nulla: essere determinato (ente).10

Si formalizzi questo luogo teoretico, interpretando dunque l’Essere (l’In-

tero) al modo di un insieme, come quelli studiati nella matematica odierna: 

E ⇿ (e
1
, e

2
, e

3
…e

n
) 

8 Cfr. E. Severino, Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1972, p. 101.
9 Ivi, p. 68.
10 Ivi, p. 27.



186	 GIORNALE DI FILOSOFIA

La decisione di rendere questo prospetto, che Severino tematizza 

con vigore argomentativo in questo ma anche in quasi tutti gli altri 

scritti, adoperando la simbologia matematica degli insiemi non è data 

solo dall’esigenza di fornire un esempio sintetico di un passo piuttosto 

analitico, ma rivela una profonda concordanza tra severinismo e insie-

mistica proprio riguardo al modo di concepire l’Essere. Difatti sotto la 

penna del pensatore bresciano il piano ontologico viene concepito 

come una sorta di classe o campo in cui si trovano installate le diverse 

realtà: un perimetro. Onde la “concretezza dell’Essere” non consiste – 

come nel pensiero classico e scolastico – nel suo trascendere tutte la 

moltitudine delle realtà in quanto infinito ed eterno, ergo al di sopra 

delle parti, contenendole eminentemente, ma nel trovarsi relato ad esse. 

L’Essere è, in altre parole, un orizzonte, o campo, costituito da tutte le 

determinazioni effettuali e possibili, onde dapprincipio si tratta di una 

Totalità compiuta, che però si manifesta processualmente, impedendo 

così che tale vincolo originario tra gli enti possa apparire in concreto. 

Questo perché la “concretezza” è il darsi di E insieme a e1, così come 

insieme a e2, a e3, et cetera. Con questa mossa Severino supera Parme-

nide – rivendicando la positività non già soltanto per l’Intero, ma anche 

per le parti, e dunque vi è parimenti riconoscimento tanto della dimen-

sione ontologica quanto di quella ontica – dando pietra di fondazione 

al suo edificio teoretico. Difatti la concezione dell’Essere in questione, 

nonché tratto fondamentale della dottrina severiniana, è una concezio-

ne sintetica, ove son posti in relazione l’essere formale – enunciante il 

vacuo essere – e la determinazione ontica, i quali son posti in congiun-

zione. Qui si comincia a delineare il punto in comune tra severinismo e 

insiemistica: una concezione estensiva dell’Essere, designando con il 

suddetto aggettivo un immenso mosaico i cui tasselli sono gli enti come 

parti (o, hegelianamente, momenti) del suddetto. Tale concezione com-

porta che l’Essere abbia soltanto la proprietà di riunire le diverse entità, 

senza ulteriori caratterizzazioni. La sua significanza si risolve in quella 

dei significati in esso raccolti. Difatti le classi di cui fanno uso i matema-

tici, sulla scorta dell’insegnamento di Frege, sono per l’appunto concet-

ti astratti – dette altrimenti proprietà formali scevre da ulteriori caratte-

rizzazioni ontiche. In matematica, l’infinito non è l’Intero propriamente 

speculativo, posto che esso è, per così dire, una collezione di finiti. Con-

siderando la cardinalità dell’insieme dei numeri naturali ℵ0, non si trat-

ta qui di vera e propria infinità; non già perché è invocata la distinzione 

tra infinità potenziale e attuale, ma per una ragione più sottile: perché è 

il darsi stesso di una moltitudine di parti (quali sono i numeri) a negare 

un unico e unitario orizzonte. L’infinito matematico è dunque una som-

ma di finiti, una molteplicità facente in modo vago un’unità, e non 

un’unità trascendente quella; un’unità formale, assurgente la funzione 



﻿L’“Infinito negato”� 187

di perimetro, più che di sorgente degli elementi. Certamente il prospet-

to severiniano riguardo all’Infinito differisce dal costruzionismo mate-

matico, in ragione dell’assenza di una somma – che importerebbe un 

divenire, dunque un mutamento, poiché le parti non sono affatto ad-

dendae all’Intero, bensì consustanziali alla sua posizione. Solo questa è 

la differenza, restando pertanto inalterata la concezione dell’Essere se-

veriniana: congiungimento di unità e molteplicità, Intero costituito da 

parti, e dunque necessità di una presenza “attuale” degli enti nell’Esse-

re come tasselli di un mosaico – la cui essenza è lo stare congiunti di 

detti enti. Orbene, sulla scorta delle analisi prima condotte sulla natura 

dell’Infinito e su quel fondamentale predicato che gli compete di diritto 

(il darsi circolare dell’unità), affermare un vincolo originario tra Infini-

to e finito, ergo tra Essere ed enti – in modo da concepirlo come l’oriz-

zonte in cui attualmente risiedono le parti, ergo quale identità che ne-

cessariamente contiene la diversità – non equivale a cadere in una grave 

autocontraddizione che spinge a negare la natura stessa dell’Infinito? 

L’aporetica fondamentale cui conduce questo scorretto modo di conce-

pire l’Infinito (l’Essere) è data dall’assumerlo come termine di relazio-

ne, che è infatti possibile solo tra realtà (significati) finiti – poiché, oltre 

a doversi limitare reciprocamente, tra gli elementi posti in relazione 

deve sussistere anche una omologia. E proprio in tale maniera si tende 

a concepire l’Infinito come un che di limitato, reificandolo – sebbene il 

filosofo bresciano lo abbia celebrato con tanto ardore nei suoi scritti. E 

dunque le due aporetiche cui dà luogo l’autocontraddizione severinia-

na sono: concepire come relato un significato di per sé irriferibile, poi-

ché illimitato nel suo campo semantico, e dunque occupante l’Intero 

con la sua circolare unità assoluta; e, di conseguenza, in nome dell’esi-

genza di concretezza, far dipendere dalla parte la posizione stessa 

dell’Intero infinito. Così, Severino oltre a contraddirsi nelle stesse pagi-

ne della sua opera sul concetto d’Intero, cade anche in un grave errore 

che immediatamente rende impossibile la sua proposta panteistica: fini-

tizzare l’Infinito sì da negarlo. Sì che da un lato – nelle stesse pagine de 

La struttura originaria – egli afferma la necessaria presenza di un oriz-

zonte semanticamente illimitato, l’Intero, in quanto scevro da ogni limi-

tatezza; e dall’altro lato fa sussistere anche nei riguardi di detto orizzon-

te un vincolo che, legandolo ai significati finiti, lo limita. E dunque 

Severino tiene fermo e al contempo nega quello che vorrebbe porre 

come l’Infinito-Intero. Si potrebbe pertanto dire che, nello sguardo 

dell’eternità del Tutto, che si compone delle determinazioni fattuali e 

possibili, vi sia una zona ove abbia a porsi l’Infinità assoluta e circolare, 

evitando la contraddizione? La risposta è negativa, non consentendo la 

dottrina severiniana, una volta posto l’olismo semantico – di modo che, 

si è detto, non solo vi è una relazione trascendentale tra gli enti, ma 



188	 GIORNALE DI FILOSOFIA

addirittura tra questi e l’Essere – alcun simile passaggio teoretico, nep-

pure adoperando la topica dell’apparire trascendentale. Severino, difat-

ti, introducendo siffatta figura, non vuol di certo sublimare il vincolo, 

bensì portarlo alla massima attuazione. Così la differenza verace tra 

“apparire empirico” e “apparire trascendentale”, anch’essa distinzione 

celebre negli scritti del pensatore bresciano, è in un’ultima istanza tra 

l’orizzonte ove il vincolo originario non appare nella sua necessità e 

l’orizzonte in cui essa si dà annullando con ciò ogni astratto guardare11. 

Di conseguenza, ricorrere a questa distinzione per rispondere alla pre-

sente obiezione si rivela un passaggio immediatamente fallace e smenti-

to dalla stessa tematizzazione severiniana dell’apparire trascendentale, 

ripetendo a più riprese che esso è invero l’orizzonte che da sempre 

ospita il vincolo eterno che lega ogni essente ad un altro essente. Dun-

que, l’apparire trascendentale severiniano è l’orizzonte ove l’autocon-

traddizione rilevata riceve la massima attuazione! L’unico modo per 

negare tale vincolo sarebbe rivendicare la tradizionale trascendenza 

dell’Essere quale orizzonte identico (e dunque unitario), cui subordina-

re l’universo degli enti relati tra loro. Ma ciò condurrebbe Severino al 

teismo, ergo alla posizione che pone il contenimento del finito da parte 

dell’Infinito modo eminentiori (ricordato all’inizio). Così il tentativo di 

sublimare le differenze inglobandole nella posizione dell’Uno, che oc-

cuperebbe il piano semantico, è subito impossibile una volta avendo 

posto come termine da riferire ad altro l’Infinito stesso. Per cui, se è 

vero il severinismo allora sarà falso il teismo; ma poiché il severinismo 

approda a un’autocontraddizione insanabile, allorché nega l’orizzonte 

dell’Infinito, il teismo risulta la sola via che la teoresi ha da percorrere. 

Le due dottrine sono pertanto inconciliabili, così come lo sono due di-

scorsi che si contraddicono: se l’uno è vero, l’altro è falso. 

11 “Che l’interpretazione sia volontà separante non significa che la volontà riesca a spez-

zare la relazione eterna tra gli eterni, ma che, appunto, non la considera; sì che la volontà 

interpretante-separante è quell’essere eterno che è costituito dal sogno (illusione, fede, 

follia, errare) nel quale si crede che si lasci vedere soltanto ciò che si crede di vedere. In 

quanto interpretato, ossia separato dagli altri essenti a cui è unito con necessità, l’essen-

te differisce da ‘sé’ in quanto unito a essi. Tale differenza è l’esito dell’interpretazione. 

L’interpretazione originaria è la separazione della ‘terra’ dal destino della verità: l’isola-

mento della ‘terra’, ossia degli eterni che sopraggiungono nei cerchi eterni, dove il desti-

no mostra la molteplicità dei propri tratti e innanzitutto la propria struttura originaria, 

la dimensione originaria dell’assolutamente incrollabile e innegabile” (Cfr. E. Severino, 

Testimoniando il destino, Adelphi, Milano 2018, p. 19). Come può risultare da questo 

passaggio dell’ultimo scritto del pensatore bresciano, la relazione tra i vari essenti (ossia 

tra i finiti) viene elevata come il contenuto stesso della struttura originaria, di modo che 

non solo l’Infinito è ciò che ‘necessariamente’ è tale solo rapportato al finito, ma viene 

altresì illustrato il carattere di necessità e per di più di originarietà di questa relazione, sì 

da risultare addirittura contraddittorio il negarla! 



﻿L’“Infinito negato”� 189

3. Le ragioni della contraddizione severiniana 3. Le ragioni della contraddizione severiniana 

A fondamento dell’autocontraddizione appena rilevata vi è la posi-

zione dei finiti come “attualmente” contenuti nell’Infinito, a differenza 

della tradizionale dottrina dell’Ipsum Esse Subsistens, che li pone come 

contenuti “eminentemente”, sì da riuscire a salvare l’assolutezza (e dun-

que l’identità) di questo. Chiarito ciò, occorre appurare le ragioni che 

hanno condotto Severino a questo concetto impossibile d’Infinito, che 

nelle pagine prese in esame è dato dalla necessità che questo abbia a porsi 

come “concreto”. Per un metafisico classico questo bisogno è inesisten-

te, posto che l’Infinito tradizionale non manca di nulla proprio perché 

esso è sitibondo di ogni perfezione, che poi sarà attuata negli enti. L’e-

sigenza di porre come concreto l’Infinito è infatti motivata dalla tacita 

presupposizione ch’esso, di per sé considerato, sia semplicità astratta, 

originariamente separata dalle determinazioni empiriche, tale da “dover 

essere saturata” affinché il suo contenuto da astratto divenga concreto. Il 

concetto di Uno gode della “semplicità”, come è stato ricordato all’ini-

zio, la quale sia nel linguaggio comune che in quello speculativo designa 

“l’assenza di complessità”. Nella storia del pensiero, un equivoco che 

sovente s’è manifestato ha fatto sì che molti pensatori intendessero la 

semplicità quale sinonimo di povertà, spinti anche dall’interscambiabili-

tà quotidiana di entrambi i vocaboli. Così, trattando dell’Uno e di Dio, 

si profilano rispettivamente: il prospetto per cui è semplicità assoluta, 

assenza di determinazione, ergo esso è senza alcuna connotazione ontica: 

puro sussistere identico, assolvente alcun ruolo fuorché quello di deno-

tare codesta vuota identità12; e, viceversa, il prospetto per cui è semplici-

tà assoluta, assenza di determinazione poiché esso è la sorgente di ogni 

determinazione, proprio come la luce non è nessun colore poiché tutti 

contenuti eminentemente dapprincipio in essa, di modo che ciascuno, 

nel suo apparire sulla terra, partecipa della luce, poiché senza questa, 

non potrebbe manifestarsi. Queste lasciano dipartire rispettivamente: 

una visione estensiva dell’essere – realtà priva di contenuto, rivestente 

funzione esclusivamente formale – e una visione intensiva dell’essere – 

realtà non puramente formale, ma già recante una connotazione ontica, 

ergo un contenuto, un’intensività. Conseguenza della prima è che l’es-

sere sia indifferente alle sue modalità, ergo ai suoi attributi, assurgendo 

a semplice copula nell’atto del giudizio. Conseguenza della seconda è 

l’esigenza che l’essere sia inscindibile dalle sue differenze, sì che esso non 

afferma il formale esistere ma anzitutto l’esistere in una data modalità. 

12 Tale è appunto il prospetto dell’eleatismo. Per un’approfondita ricognizione storica del 

medesimo si rimanda a G. Reale, Storia della filosofia greca e romana, Libro I sez. VI, pp. 

143-156, Bompiani, Milano 2018.



190	 GIORNALE DI FILOSOFIA

Ora, rimettendosi dinnanzi all’originario, il quale consta della duplice 

immediatezza logica e fenomenologica, l’esperienza che si ha dell’uno è 

forse esperienza d’una realtà scevra da ogni ulteriore caratteristica? Op-

pure l’intelletto incontra sempre “un fiore”, “un albero” e “una casa” ? Sia 

che si guardi la questione partendo dall’Uno, sia che la si guardi partendo 

dall’Essere, la conclusione cui giunge la concezione estensiva è invariata: 

si isola la particella un, o la copula è, dalle determinazioni cui ineriscono, 

credendo che in quest’astratta semplicità si trovino i concetti germani 

rispettivamente di Uno e di Essere. Tommaso commenta minutamente 

l’errore logico soggiacente a questa concezione: 

Poiché ciò che è comune a molti è specificato e individuato mediante l’ag-

giunta di altri concetti, come “animale” è specificato dall’aggiunta “razionale” 

o “vertebrato”, o “mammifero”), si pensò che il puro essere, l’essere divino, 

al quale non va aggiunto nulla (perché è la totalità dell’essere) fosse quell’es-

sere che è comune a tutte le cose. E non si considerò che ciò che è comune 

o universale non può essere senz’altra aggiunta, ma è solo pensato senz’altra 

aggiunta […] L’“essere divino”, invece, è senza altra aggiunta non solo nel 

pensiero, ma anche nella realtà.13

Nella prospettiva estensiva, pertanto, la trascendentalità dell’Infinito 

(Essere-Uno) si declina nell’accezione di un perimetro (come lo stesso Se-

verino ricorda in quel passo di Ritornare a Parmenide). Nella prospettiva 

intensiva, al contrario, la trascendentalità dell’Infinito si declina anzitut-

to onticamente, come l’unità complicativa di tutte le differenze presenti 

nell’universo14. Nella prima situazione, dovendo assolvere l’Essere, o l’Uni-

tà, soltanto una funzione ‘copritrice’ degli enti, la sua area semantica è così 

pensata quale minimo ch’essi hanno in comune – onde è subito repudiata 

una differenza ontologica così come una differenza reale di essenza ed esi-

stenza, posto che dalla presenza dell’è si deduce un’identità tra Infinito e 

finito. Così, non si pone la questione circa una possibile trascendenza del 

primo termine rispetto al secondo. Viceversa, nella seconda, che parte dal-

le connotazioni ontiche mostrantisi fenomenologicamente, per cui la do-

manda sul senso dell’Essere o dell’Uno deve necessariamente porsi come 

ricerca di quale sia il contenuto massivo in cui raccogliere i determinati 

contenuti empirici. E di qui si perviene alla decisiva trascendenza dell’In-

tero – in cui regna solo l’infinità identità circolare rispetto al suo contenuto 

altrettanto identico – sull’Unità d’Esperienza fenomenologica. Questo per-

13 T. D’Aquino, Summa contra Gentiles, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2001, I, 

cap. 26.
14 A riguardo è sufficiente studiare la Questione 3 della Prima parte della Summa Theo-

logiae, ove Tommaso discute minuziosamente della semplicità di Dio proprio per fugare 

ogni dubbio circa questo attributo.



﻿L’“Infinito negato”� 191

ché la semplicità dell’Uno-Infinito non è pensabile al modo di una povertà 

affine a quella della classe aritmetica che, per assolvere alla sua funzione di 

perimetrare una contenutezza, chiede di trovarsi congiunta a degli elemen-

ti, inseriti in essa come in un elenco – bensì la sua semplicità è da intendere 

in senso lato, come Identità che nulla può ospitare perché è il massimo 

contenuto che si possa avere (la luce bianca, al cui confronto il rosso o il blu 

sono nulla, perché la loro determinata sfumatura è già contenuta eminente-

mente nel bianco). La teoresi severiniana replicherebbe dicendo che anche 

nel prospetto dell’eternalismo vi sarebbe un ripudio dell’essere formale, 

giacché proprio ne La struttura originaria verrebbe detto che esso non ha 

alcuna sussistenza se non congiunto alle determinazioni. Sì da non aversi:

E + e = E(e) 

bensì (come recita la nota formula severiniana):

E: e = e: E

Difatti, scorrendo sempre questo volume, risuona potentemente l’uni-

tà dell’essere con le differenze, asseverata in passi come il seguente:

L’“essere” può dunque essere assunto concretamente o astrattamente. 

Con ciò è chiaro che l’universale astratto non va confuso con l’essere 

formale, poiché il contenuto semantico di quest’ultimo non comprende 

come posta la relazione alla determinazione (sia, questa, astrattamente o 

concretamente concepita), ma comprende, o meglio, è costituito dal sem-

plice significato essere. In quanto questo significato è posto in relazione 

al determinato, l’essere formale si struttura come universale concreto e 

come universale astratto. I quali, dunque, sono a loro volta significanti 

in quanto quel significato è posto. Tanto l’universale astratto come l’u-

niversale concreto valgono pertanto, ognuno, come sintesi di posizione 

formale e posizione materiale dell’essere, ossia posizione dell’essere for-

male e posizione della determinazione: il primo termine della sintesi è il 

medesimo per i due universali, e costituisce la posizione formale (poiché 

l’essere che si relaziona concretamente al determinato non significa nul-

la di diverso dall’essere che al determinato si relaziona astrattamente; e 

infatti non si tratta, propriamente di due relazioni, ma di due aspetti di 

un’unica relazione); il secondo termine della relazione è diverso, e la di-

versità costituisce l’aspetto formale e l’aspetto materiale della posizione 

materiale (ossia della posizione delle determinazioni dell’essere)15.

Non bisogna lasciarsi trarre in inganno, per così dire, da passaggi 

come questo. Poiché la professione di aderire a una concezione estensi-

15 Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit. p. 77.



192	 GIORNALE DI FILOSOFIA

va dell’Essere (che considera quelle stesse determinazioni che vorrebbe 

salvare come un nulla) è data dallo stesso rifiuto dell’essere formale te-

matizzato proprio nel suddetto volume: nell’atto in cui s’è decretata la 

sintesi originaria di “essere formale” e “determinatezza”, onde vi è un 

congiungimento originario di ente ed Essere per il solo aver in comune 

la copula è – da cui discende la proclamazione del pan-eternalismo e la 

condanna del parmenidismo per non aver inglobato le differenze in tale 

perimetro –, la dottrina severiniana dimostra in tutta la sua chiarezza di 

muoversi ancora dietro lo spettro di un eleatismo che nega ogni sostrato 

alle differenze, costituendone soltanto l’altro volto. I momenti della spe-

culazione severiniana sono così i seguenti: dapprima la presupposizione 

dell’eleatismo, ovvero la semantizzazione univoca (formale) dell’Essere, 

e poi – avvertendo le aporetiche di siffatta concezione – si avverte il bi-

sogno d’introdurre le determinazioni, continuando tuttavia a muoversi 

nella stessa concezione estensiva! Sì che ad un tempo Severino è eleatico 

e ad un tempo fa mostra di non esserlo, pur continuando in actu exer-

citu a imbattersi nelle stesse irrisolvibili problematiche della concezio-

ne estensiva. Quindi l’espediente severiniano, e il suo insistere nell’aver 

superato Parmenide introducendo le differenze dell’essere, è in verità 

da interpretare come la facciata alternativa di un errore che riguarda sia 

lui, Anassimandro, Parmenide, Spinoza ed Hegel, e di tutti coloro che 

concepiscono l’essere alla maniera estensiva16. Sì che non solo Severino 

non dista da Hegel, come da Parmenide, ma è implicato in quella stessa 

concezione che in actu signato afferma di refutare: la concezione astratta 

dell’essere, quale presupposto tacito che lo conduce all’apparente volersi 

portare oltre Parmenide, imbattendosi tuttavia nell’autocontraddizione 

in questione. L’autocontraddizione di un Infinito da relare, ossia da riferi-

re ad altro (limitandolo), volendolo porre tuttavia come tale. 

BibliografiaBibliografia

Bacchin G. R., Originarietà e mediazione del discorso metafisico, Jandi Sapi, 

Roma 1963.

Bontadini G., Conversazioni di metafisica, tomo I e II, Vita e Pensiero, Milano 1971.

16 Sul tema dell’essere formale rimane un punto di riferimento imprescindibile il saggio 

di C. Vigna, Severino e l’ontologia neo-parmenidea, contenuto ne Il frammento e l’Intero, 

Orthotes, Napoli-Salerno 2015, cui si andrebbero affiancate altresì le analisi di G. R. 

Bacchin in Originarietà e mediazione del discorso metafisico, Jandi Sapi, Roma 1963, di C. 

Fabro ne L’alienazione dell’Occidente, Quadrivium, Genova 1981, e in più, a titolo docu-

mentale, per una ricognizione delle tematiche speculative che riguardano la semantizza-

zione dell’essere e la discussione dell’eleatismo: G. Bontadini, Conversazioni di metafisica, 

tomo I e II, Vita e Pensiero, Milano 1971.



﻿L’“Infinito negato”� 193

Id., Saggio di una metafisica dell’esperienza, Vita e Pensiero, Milano 1938.

D’Aquino T., Summa contra gentiles, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 

2001.

Id., Summa theologiae, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2014.

Fabro C., L’alienazione dell’occidente, Quadrivium, Genova 1981.

Lodovici E. S., Dio e mondo: relazione, causa, spazio in Agostino, Edizioni Stu-

dium, Roma 1978.

Reale G., Storia della filosofia greca e romana, Bompiani, Milano 2018.

Rinaldi, D. Henologia: la struttura originaria dell’essere, 2024.

Severino E., La struttura originaria, La Scuola, Brescia 1958.

Id., Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1972.

Id., Testimoniando il destino, Adelphi, Milano 2018.

Vigna C., Il frammento e l’Intero, tomo I e II, Orthotes, Napoli-Salerno 2015.


