Giornale di filosofia, vol. 2/2023 ® ISSN 1827-5834 ¢ DOI 10.7413/1827-5834077

Dario Rinald:
L“Infinito negato”: per una confutazione della teoresi
severiniana

11 pensiero di Emanuele Severino, espresso a partire dalla pubblicazio-
ne del celebre saggio Ritornare a Parmenide (1964) e consolidato attra-
verso altri importanti scritti, ha suscitato ampi dibattiti circa la natura del
suo contenuto, soprattutto per 'apparente fondatezza degli asserti che lo
costituiscono, che mzore geometrico hanno accompagnato ogni pagina di
questo autore. Tuttavia, come non di rado accade per le mastodontiche
costruzioni, esistono dei cunicoli che consentono di assediare la rocca
che ci si era preposti di proteggere. 'autocontraddizione, topica che il
pensatore bresciano ha sempre evocato contro ogni obiettante della sua
tesi, ¢ presente in verita nelle stesse pagine de La struttura originaria,
quando si discorre sull'Intero!, che per certi versi stupisce come, nel-
la sua evidenza, sia passata inosservata alla maggioranza degli studiosi;
pertanto dal suo esame seguira I'immediata impossibilita della dottrina
severiniana come proposta alternativa alla metafisica classica.

1. L”Infinito” e il suo significato logico-teoretico

L “Infinito” & 'orizzonte entro il quale non si danno limiti, ovvero la
sola realta identica a sé, in ragione del suo non avere di contro una diver-
sita limitante — 'apeiron rispetto ai péras, il tutto come trascendente la
parte, che pertanto vale come finito. Esiste un primo modo con cui il pen-
siero entra a contatto con questa realta, arrivando a foggiarsi un concetto
dell’infinito, quando il soggetto esamina lo spazio che circonda il suo e
gli altri corpi. Trovandosi in una stanza, il soggetto subito avverte che
non ¢ infinito poiché urta (letteralmente) contro quello del pavimento,
dei mobili e delle pareti, cosi da essere contenuto in un punto particolare
dello spazio, dato proprio dalla corporeita che lo riempie. Ma a loro volta
anche le pareti e il soffitto sono limitate da altri oggetti ('abitazione di chi
¢ sopra o le altre stanze della casa), che dunque importa immediatamente

! Cfr. E. Severino, La struttura originaria, La Scuola, Brescia 1958, cap. XII, pp. 270-323.



180 GIORNALE DI FILOSOFIA

il loro non potersi estendere senza urtare contro altre realta. E dunque
la loro identita si lascia sempre accanto una diversita. Viceversa il cielo
e il mare paiono superare i rigidi limiti degli oggetti ordinari, in quanto
realta certamente piu vaste e grandi, si da estendersi senza che qualcosa
le limiti, se non al punto da contenere tutte le cose. Tuttavia, anche il
mare trova contenimento da parte della terra, cosi come il cielo si arresta
davanti agli spazi siderali. Ogni realta che fenomenologicamente appare
si mostra come identita avente di contro una diversita, che dunque fa
si da limitarla — impedendole di porsi come I'unica capace di inglobare
tutto. Ciononostante il pensiero umano ¢ capace di giungere a formarsi
una nozione dell’infinito, per negazione di tutti i limiti che sperimenta
fenomenologicamente nel quotidiano. Per via remotionis all'intelletto &
in verita gia consegnato il significato d’infinito, come semplicemente la
realta che non patisce limitazioni si da estendersi ovunque sino a riempire
tutto — e si tratta, dunque, di un concetto positivo ottenuto a partire dalla
negazione di un attributo di carattere empirico (la limitatezza). Ecco un
primo concetto d’infinito, ottenuto per negazione dei limiti corporei dei
vari oggetti. Questo ¢ il concetto “fisico” dell’'infinito. Ve n’¢ pero un
secondo e piu pregnante, che ¢ il concetto “logico” dell’infinito, cui il
pensiero perviene innalzandosi nella speculazione teoretica, allorquando
non considera pit le cose quanto alla massa che occupano empiricamen-
te, ma in quanto “enti”, che appaiono al pensiero limitati sul fondamento
del loro essere determinazioni, le une per questo diverse dalle altre. Pri-
ma ancora di comprendere I'essenza specifica del “fiore”, appare chiaro
che siffatto ente ¢ tale poiché non ¢ tutto cio di diverso da esso (“il cielo”,
“la terra”, “I'albero”, “gli astri”, “gli uomini”, “le rondini”, “il vento”,
et cetera). Si osserva dunque come il pensiero trovi questo significato
per mezzo del /imite che lo rende distinguibile dagli altri. Si che il limite
semantico ¢ condizione della stessa significanza di questo come degli altri
significati. Il fondamento della significanza ¢ la limatezza che si riscon-
tra in ogni determinazione dell’'universo, ma qual ¢ il fondamento della
limitatezza? Rispondere a questa domanda equivale a riconoscere che la
posizione di ciascun ente importa come tolta la totalita del suo altro — il
“flore” rispetto a tutto quel che ¢ non-fiore, ergo 'universo, e non sol-
tanto rispetto a certi non-fiori —, e quindi porre come negata la totalita
che oltrepassa quel dato significato. Ora, sia il significato oltrepassato (il
“fiore”) e 'orizzonte oltrepassante (“tutte le realta che non sono il fiore”)
importano la presenza di un’area logica comune, che ¢ I'Intero semanti-
co. Avere posto il fiore come negazione di cio che non ¢ fiore equivale ad
aver posto I'Intero come parzialmente negato, ed & proprio tale posizione
ad esigere la posizione dell’Intero simzpliciter quale significato che oltre di
sé nulla lascia. Dunque il fondamento della limitatezza, che ¢ condizio-
ne per cui si ha significanza, ¢ dato dalla presenza dell’Intero semantico



L“Infinito negato” 181

come orizzonte trascendentale e infinito — poiché oltrepassante origina-
riamente le determinazioni (o, altrimenti, significazioni) — da cui trae il
proprio significato ciascuna particolarita che & presente al pensiero. Que-
sta ¢ una verita immediatamente evidente si che negarla conduce all’au-
tocontraddizione. Poiché infatti la posizione dell'Intero equivale a quella
dell’assoluto oltrepassamento di un dato significato, ovvero la negazione
di tale orizzonte oltrepassante, si che il legame che unisce I'estremo con
il medio & analitico. Linfinito qui ¢ sorto dall’esigenza di ricondurre la
significanza degli enti particolari a una realta trascendentale i medesi-
mi, come causa del loro limite semantico, senza quindi che si possa dire
qualcosa di pit su questa realta se non appunto che ¢ negazione di ogni
limitatezza. cio vuol dire che esso non sopraggiunge in un momento ul-
teriore alla posizione di un dato significato, ma ¢ immanente con notizia
che il pensiero ha di esso, al porsi di questo; anzi, ¢ la condizione stessa
del suo porsi, come ¢ stato ricordato. La via negativa ¢ la sola che al
pensiero, muoventesi nella molteplicita ontica limitante, si offra quando
si eleva a indagare la natura dell'infinito, che dunque si pone come I'o-
rizzonte in cui non vi sono limiti, e dunque un orizzonte in cui I'identita
(Punita) sia circolare con sé medesima. L'infinita non & che 'attributo
peculiare dell’Intero, a sua volta dedotto dall’Unita che il pensiero imme-
diatamente riscontra come cio che lega il molteplice ontico, e dunque la
tematizzazione teoretica della figura dell’Intero deve ascriversi pertanto a
Talete e Anassimandro, e cio¢ al prospetto “henologico”? che ha guidato
I’eta aurorale della filosofia, consegnandolo poi al ben piti noto prospetto
“ontologico”. L'Uno, I'Intero e I'Infinito pertanto coincidono, dovendosi
concepire i secondi come i predicati che immediatamente convengono
al primo. Ugualmente anche i concetti di Essere e Intero si convertono,
posto che il secondo sta al primo in un rapporto immediato, costituendo
il perimetro entro cui si da la sua manifestazione’. Per cui nella presente
disamina quando si trattera dell’Infinito, tale vocabolo in verita si riferira
contemporaneamente all'Uno, all'Intero e all’Essere.

Con I’'adagio scolastico, si denotera I'Intero con le sue seguenti dizioni:
“id quod continet omnia” e “id in quo intellectus omnes conceptiones re-
solvit”. Cosa esprimono queste sentenze? Che I’Essere (Intero) ¢ identita
— perché significato auto-identico a sé stesso e non commistione d’iden-
tico e diverso come lo sono le realta esperienziali apprese dal pensiero

2 Fu il tomista Eric Lionel Mascall a riscoprire la parola in questione nel volume He Who
Is: A Study in Traditional Theism, che fu poi impiegata da Etienne Gilson per distinguerla
dal paradigma ontologico dominante ne L’étre et ['essence, Vrin, Parigi 1948.

> Qualora si desideri affrontare sul piano teoretico la questione, si rimanda a D. Rinaldi,
Henologia: la struttura originaria dell’essere, 2024. Per quanto concerne invece una teolo-
gia razionale improntata sull’henologia platonica, un riferimento ¢ E. S. Lodovici, Dio e
mondo: relazione, causa, spazio in Agostino, Edizioni Studium, Roma 1978.



182 GIORNALE DI FILOSOFIA

— e infinita originaria — poiché non avendo di contro limite semantico,
come tutte le determinazioni ontiche, allora & esso propriamente a riem-
pire tutto — sono due verita logicamente immediate e soprattutto legate
da un rimando sintetico a priori. Dunque ’Essere (Intero), o I'Infinito,
¢ lorizzonte in cui tutti i limiti svaniscono perché & necessario che in
esso soltanto risieda la pura e circolare unita (che importa analiticamen-
te anche la sua eternita), e in aggiunta a questo, proprio in quanto tale,
I'Infinito “contiene” i finiti, ma vi sono diverse accezioni con cui pren-
dere questo verbo. L'Infinito deve necessariamente contenere il finito,
giacché in quanto I'identita ¢ principio della diversita, ed essendo I'Infi-
nito (I'Intero) al di sopra della parte, esso deve salvare i fenomeni — che
nell’esperienza si presentano con i loro singolari attributi?, essendo poi
cio che li caratterizza non solo logicamente ma anche ontologicamente
(si scorge infatti che “fiore” differisce dalle altre realta anche per del-
le proprieta o caratteristiche assenti in queste). L'Infinito dunque non
puo pensarsi quale significato nella cui luce svaniscono i finiti (I’errore di
Anassimandro) dell’unica vera realta — posto che una simile affermazione
si porrebbe immediatamente contro il dato fenomenologico, asseverante
non solo il loro esistere ma altresi il loro esistere in un certo modo, come
diversi appunto 'uno dall’altro. Tuttavia, se I'Infinito contenesse i finiti
al modo di un otre o un campo in cui essi si troverebbero inseriti, cio
condurrebbe zpso facto alla negazione della sua infinita — poiché avrebbe
un limite posto proprio da essi, che si porrebbero accanto a questo nuo-
vamente come diversita intralciante I'identita. Quale cammino allora si
profila all’intelligenza affinché, nell'indagare il legame tra Infinito e finito,
siano al contempo rivendicate I'Identita circolare che compete ad esso e
le molteplici diversita dei finiti, senza negarle? L'unica soluzione consiste
nel pensare a un inglobamento da parte dell’Infinito in cui le determina-
zioni finite siano contenute 7zodo eminentiori in questo, si da pensarle
quali partecipazioni dell’ldentita suprema che ¢ gravida delle perfezioni
che esse poi, una volta create, riceveranno, divenendo gli enti esperien-
ziali particolari. In tal modo vengono ‘salvate’ le differenze, senza tutta-
via porle come “attuali”, ossia come diversita limitanti I'Identita. Infatti
contenere qualcosa eminentemente significa possedere le sue perfezioni,
di modo che l'identita dell'Infinito non sia vuota semplicita, ma piena
complessita che, proprio perché tale, non ¢ alcuna delle realta (significati)
presenti sul piano fenomenologico (e si tratta qui del prospetto tomistico
e della celebre designazione di Dio quale Ipsunz Esse Subsistens). Llnfi-
nito, o Dio, ¢ semplicita assoluta non perché sia privo di caratterizzazio-

4 A questo fondamentale tema della giustificazione dell’esperienza compiuta alla luce del-
la trascendenza dell'Intero ¢ fondamentale il contributo di G. Bontadini nel suo Saggio dz
una metafisica dell esperienza, Vita e Pensiero, Milano 1938.



L“Infinito negato” 183

ni ontiche, ma in quanto Principio le contiene tutte; cosi come la luce
bianca ¢ incolore non perché in essa sia manchevole di sfumatura alcuna,
bensi perché ¢ I'unita germinale in cui tutte le possibili colorazioni si
trovano. Dunque, il prospetto enunciato assolve alla duplice esigenza di
salvaguardare rispettivamente i fenomeni e la stessa infinita dell’Infinito.
Non ammettere la presenza di un orizzonte, o significato, infinito si & gia
detto che conduce all’autocontraddizione, poiché si avrebbe a che fare
con una molteplicita irriducibile all’'unita — andando contro I'immedia-
tezza logica e fenomenologica, attestante che 'unita (identita) dev’essere
il fondamento della molteplicita (diversita). E viceversa, porre il finito
accanto all’Infinito equivale a negare la stessa realta dell’Infinito. Quindi
la prima via di risolvere la questione tra Infinito e finito, Intero e parti, si
profila come la sola che non conduca alla contraddizione’.

2. "“auto-contraddizione” severiniana

Anche Severino concorda con la dizione scolastica sopra ricordata,
come mostra il seguente passo tratto dal celebre dodicesimo capitolo de
La struttura originaria:

Lunico significato non limitato ¢ lo stesso zntero semantico come tale; o,
che ¢ il medesimo, ¢ la stessa “totalita dell’ essere”, come tale. Lintero seman-
tico non lascia infatti oltre di sé alcuna positivita semantica; e il nulla non pud
valere come limitante. L'intero semantico ¢ il semantema infinito, e questo
infinito semantema ¢& I’essere, perché & appunto I’essere che da un lato ¢ il
significante e dall’altro non lascia oltre di sé nulla. 1I significato “essere” e
il significato “intero” si equivalgono, I'essere essendo appunto cid per cui si
costituisce 'intero. Di cio si avvide ben presto il sapere filosofico, quando,
andando alla ricerca del principio unificatore delle cose — del principio cio¢
per il quale le cose si realizzano come una totalita —, dopo aver tentato di
qualificare il principio con determinazioni finite, scopri che I'essere & questo
principio, ossia che I’essere & cio per cui si insatura I'intero. Che le singole de-
terminazioni appartengano a tutte all’intero e che tutte convengano in questo
appartenere all’intero, significa che tali determinazioni — che pur si differen-
ziano tra loro, e in questo differenziarsi costituiscono una molteplicita — sono
per altro il medesimo, e per questa medesimezza il loro realizzarsi ¢ realizza-

> Severino giustamente riconosce in questo scritto che proprio per questo ¢ immediata-
mente impossibile refutare la metafisica, proprio in quanto I’orizzonte dell’Intero ¢ fon-
damento dei significati parziali che I'intelletto apprende. Pertanto lo stesso concetto di
una deduzione dell'impossibilita della metafisica si rivela immediatamente autocontrad-
dittorio. In termini “henologici” si direbbe che & I'Uno il presupposto per cui si danno i
Molti, onde I'Intero ¢ tale in quanto Unita assoluta (Identita) non limitata, si da occupare
tutto il campo semantico.



184 GIORNALE DI FILOSOFIA

zione dell’unita. Il principio unificatore & appunto quella loro medesimezza, e
cio¢ il loro essere determinazioni dell essere.®

Si ¢ scelto questo passaggio, tra i vari in cui Severino illustra il con-
cetto d’Intero, perché si ritiene significativo al fine di mostrare la sua
concordanza con la nozione prima studiatane e al contempo la sua piena
lontananza, trasparente dalle restanti pagine del volume suddetto nonché
negli scritti posteriori (i cui luoghi pitl eclatanti sono le pagine de Essez-
za del nichilismo). Difatti gia in altri luoghi di questo libro tale nozione
d’Infinito (con i corollari che de zure gli appartengono) viene sconfessata
a favore di un’altra. Si menzioni un ulteriore passaggio de La struttura
originaria:

La contraddizione [riguardante appunto laffermazione della presenza
dell’essere anche se non ¢ ostensibile fenomenologicamente] ¢ immediata-
mente tolta con il rilevare che I’essere, che non ¢ F-immediato, ¢ presente
quanto alla sua forma, o al suo significato formale, ma non ¢ immediatamente
presente quanto al suo contenuto concreto; ed & appunto questa concretezza
che ¢ posta come altra dalla totalita del F-immediato [...] Se il significato
“essere” non si manifesta immediatamente come assorbito o esaurito dalle
determinazioni F-immediatezza dell’essere, ma si libera originariamente per
una determinazione ulteriore, dal punto di vista della strutturazione concreta
dell'immediatezza bisogna aggiungere che quella liberazione o disponibilita
originaria & anche originariamente vincolata o sfruttata: nella misura in cui
appunto L-immediatamente affermato che I’essere oltrepassa la totalita del
F-immediato. Purtuttavia quella disponibilita o liberazione originaria per-
mangono ugualmente nella misura in cui quell’affermazione L-immediata
dell’oltrepassamento non ¢, come si vedra, esclusione originaria del progetto
che Pessere oltrepassi la stessa dimensione dell’essere affermata in F-L-imme-
diatamente; e, per altro verso, nella misura in cui quell’affermazione L-imme-
diata I’oltrepassamento non & presenza del contenuto concreto dell’essere ol-
trepassante, si che il significato ‘essere’ resta disponibile per la presentazione
di quel “contenuto concreto.’

Questo passaggio si rivela curioso perché ¢ in oggetto la “concretez-
za” dell’Essere, che non si offre mai, posto che nello specchio dell’espe-
rienza si danno solo le sue porzioni. Un tratto peculiare della dottrina
severiniana ¢ infatti la relazionalita trascendentale — che ¢ poi il vero
fondamento dell’attestazione dell’eternita degli enti, giacché ogni ente,
concepito quale parte o momento dell’Essere, ¢ identico all’Infinito, si
da essere un manifestarsi parziale e progressivo del Tutto eterno. Que-

¢ Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit., cap. XII, p. 28.
7 Ivi, pp. 286-287.



L“Infinito negato” 185

sta identita originaria di Tutto e parte, enunziata con fermezza e vigore,
in quasi tutti gli scritti di Severino, spinge cosi a veder relati non gia gli
enti fra di loro — tesi di per sé non sollevante alcuna problematica — ma
all’Essere come parti la cui posizione importa il darsi “concreto” di
questo, allorché non solo I'Infinito ¢ detto essere costante persintattica
di ogni essente (cio senza di cui nessuna realta finita possa manifestar-
si), bensi viene riconosciuto che ogni essente, ergo ogni determinatezza,
sia costante dell’Infinito, il quale & concreto solo se accompagnato dalle
parti. La dottrina si fa pit esplicita nel Poscritto:

Lessere nel tutto non ¢ cioé una proprieta accidentale della parte, perché
né la parte pud cessare di essere, né il tutto puo cessare di avvolgerla: se cid
avvenisse si realizzerebbe cid che la verita dell’essere proibisce: che I’essere
(in questo caso I'essere della parte o del tutto) non sia. La parte ¢ cid che ¢ nel
tutto, ossia al suo significato — fiore, casa, stella — appartiene necessariamente
il trovarsi nel tutto.®

Sempre in questo scritto si ha modo di leggere che la totalita delle dif-
ferenze dell’essere ¢ la totalita di cio che esiste e quindi include, come ap-
punto sua parte, la totalita dell’essenze — giacché anche queste esistono,
cioé non sono un nulla’. Verrebbe a questo punto da chiedersi quale sia
per il filosofo bresciano il volto dell’Essere, puntualmente celebrato nei
suoi scritti. La risposta proviene stavolta dalle pagine iniziali del saggio
Ritornare a Parmenide:

Lessere, dunque, non ¢ la totalita che ¢ vuota delle determinazioni del
molteplice (Parmenide), ma ¢ la totalita delle differenze, I’area al di fuori del-
la quale non resta nulla, ossia alcunché di cui si possa dire che non ¢ nulla.
Lessere ¢ I'intero del positivo. E proprio in quanto c’¢ coscienza dell’inte-
ro (questo nostro discorso lo testimonia), tutte le determinazioni manifeste
si presentano iscritte nel perimetro dell’intero: questo foglio, questa penna,
questa stanza, questi alberi e monti che vedo fuori, le cose che in passato
sono state percepite, le fantasie, le attese, i desideri e tutti gli oggetti che sono
presenti. Ogni determinazione & una positivita determinata, un determinato
imporsi sul nulla: essere determinato (ente)."

Si formalizzi questo luogo teoretico, interpretando dunque I'’Essere (I'In-
tero) al modo di un insieme, come quelli studiati nella matematica odierna:

Ee(e,e,e,...¢)

8 Cfr. E. Severino, Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1972, p. 101.
9 Tvi, p. 68.
0 Ty, p. 27.



186 GIORNALE DI FILOSOFIA

La decisione di rendere questo prospetto, che Severino tematizza
con vigore argomentativo in questo ma anche in quasi tutti gli altri
scritti, adoperando la simbologia matematica degli insiemi non ¢ data
solo dall’esigenza di fornire un esempio sintetico di un passo piuttosto
analitico, ma rivela una profonda concordanza tra severinismo e insie-
mistica proprio riguardo al modo di concepire I'Essere. Difatti sotto la
penna del pensatore bresciano il piano ontologico viene concepito
come una sorta di classe o campo in cui si trovano installate le diverse
realta: un perimetro. Onde la “concretezza dell’Essere” non consiste —
come nel pensiero classico e scolastico — nel suo trascendere tutte la
moltitudine delle realta in quanto infinito ed eterno, ergo al di sopra
delle parti, contenendole eminentemente, ma nel trovarsi relato ad esse.
L’Essere ¢, in altre parole, un orizzonte, o campo, costituito da tutte le
determinazioni effettuali e possibili, onde dapprincipio si tratta di una
Totalita compiuta, che perd si manifesta processualmente, impedendo
cosi che tale vincolo originario tra gli enti possa apparire in concreto.
Questo perché la “concretezza” ¢ il darsi di E insieme a el, cosi come
insieme a €2, a e3, et cetera. Con questa mossa Severino supera Parme-
nide — rivendicando la positivita non gia soltanto per I'Intero, ma anche
per le parti, e dunque vi & parimenti riconoscimento tanto della dimen-
sione ontologica quanto di quella ontica — dando pietra di fondazione
al suo edificio teoretico. Difatti la concezione dell’Essere in questione,
nonché tratto fondamentale della dottrina severiniana, & una concezio-
ne sintetica, ove son posti in relazione I'essere formale — enunciante il
vacuo essere — e la determinazione ontica, i quali son posti in congiun-
zione. Qui si comincia a delineare il punto in comune tra severinismo e
insiemistica: una concezione estensiva dell’Essere, designando con il
suddetto aggettivo un immenso mosaico i cui tasselli sono gli enti come
parti (o, hegelianamente, momenti) del suddetto. Tale concezione com-
porta che I’Essere abbia soltanto la proprieta di riunire le diverse entita,
senza ulteriori caratterizzazioni. La sua significanza si risolve in quella
dei significati in esso raccolti. Difatti le classi di cui fanno uso i matema-
tici, sulla scorta dell'insegnamento di Frege, sono per I'appunto concet-
ti astratti — dette altrimenti proprieta formali scevre da ulteriori caratte-
rizzazioni ontiche. In matematica, I'infinito non & I'Intero propriamente
speculativo, posto che esso ¢, per cosi dire, una collezione di finiti. Con-
siderando la cardinalita dell’insieme dei numeri naturali 80, non si trat-
ta qui di vera e propria infinita; non gia perché ¢ invocata la distinzione
tra infinita potenziale e attuale, ma per una ragione piu sottile: perché ¢
il darsi stesso di una moltitudine di parti (quali sono i numeri) a negare
un unico e unitario orizzonte. L'infinito matematico ¢ dunque una som-
ma di finiti, una molteplicita facente in modo vago un’unita, e non
un’unita trascendente quella; un’unita formale, assurgente la funzione



L“Infinito negato” 187

di perimetro, pit che di sorgente degli elementi. Certamente il prospet-
to severiniano riguardo all’Infinito differisce dal costruzionismo mate-
matico, in ragione dell’assenza di una somma — che importerebbe un
divenire, dunque un mutamento, poiché le parti non sono affatto ad-
dendae all’Intero, bensi consustanziali alla sua posizione. Solo questa &
la differenza, restando pertanto inalterata la concezione dell’Essere se-
veriniana: congiungimento di unita e molteplicita, Intero costituito da
parti, e dunque necessita di una presenza “attuale” degli enti nell’Esse-
re come tasselli di un mosaico — la cui essenza ¢ lo stare congiunti di
detti enti. Orbene, sulla scorta delle analisi prima condotte sulla natura
dell'Infinito e su quel fondamentale predicato che gli compete di diritto
(il darsi circolare dell’unita), affermare un vincolo originario tra Infini-
to e finito, ergo tra Essere ed enti — in modo da concepirlo come I’oriz-
zonte in cui attualmente risiedono le parti, ergo quale identita che ne-
cessariamente contiene la diversita — non equivale a cadere in una grave
autocontraddizione che spinge a negare la natura stessa dell’Infinito?
Laporetica fondamentale cui conduce questo scorretto modo di conce-
pire I'Infinito (I’Essere) & data dall’assumerlo come termine di relazio-
ne, che ¢ infatti possibile solo tra realta (significati) finiti — poiché, oltre
a doversi limitare reciprocamente, tra gli elementi posti in relazione
deve sussistere anche una om0logia. E proprio in tale maniera si tende
a concepire I'Infinito come un che di limitato, reificandolo — sebbene il
filosofo bresciano lo abbia celebrato con tanto ardore nei suoi scritti. E
dunque le due aporetiche cui da luogo 'autocontraddizione severinia-
na sono: concepire come relato un significato di per sé irriferibile, poi-
ché illimitato nel suo campo semantico, e dunque occupante 1'Intero
con la sua circolare unita assoluta; e, di conseguenza, in nome dell’esi-
genza di concretezza, far dipendere dalla parte la posizione stessa
dell’Intero infinito. Cosi, Severino oltre a contraddirsi nelle stesse pagi-
ne della sua opera sul concetto d’Intero, cade anche in un grave errore
che immediatamente rende impossibile la sua proposta panteistica: fini-
tizzare I'Infinito si da negarlo. Si che da un lato — nelle stesse pagine de
La struttura originaria — egli afferma la necessaria presenza di un oriz-
zonte semanticamente illimitato, I'Intero, in quanto scevro da ogni limi-
tatezza; e dall’altro lato fa sussistere anche nei riguardi di detto orizzon-
te un vincolo che, legandolo ai significati finiti, lo limita. E dunque
Severino tiene fermo e al contempo nega quello che vorrebbe porre
come I'Infinito-Intero. Si potrebbe pertanto dire che, nello sguardo
dell’eternita del Tutto, che si compone delle determinazioni fattuali e
possibili, vi sia una zona ove abbia a porsi I'Infinita assoluta e circolare,
evitando la contraddizione? La risposta € negativa, non consentendo la
dottrina severiniana, una volta posto ’olismo semantico — di modo che,
si & detto, non solo vi & una relazione trascendentale tra gli enti, ma



188 GIORNALE DI FILOSOFIA

addirittura tra questi e ’Essere — alcun simile passaggio teoretico, nep-
pure adoperando la topica dell’apparire trascendentale. Severino, difat-
ti, introducendo siffatta figura, non vuol di certo sublimare il vincolo,
bensi portarlo alla massima attuazione. Cosi la differenza verace tra
“apparire empirico” e “apparire trascendentale”, anch’essa distinzione
celebre negli scritti del pensatore bresciano, ¢ in un’ultima istanza tra
'orizzonte ove il vincolo originario non appare nella sua necessita e
'orizzonte in cui essa si da annullando con cio ogni astratto guardare!’.
Di conseguenza, ricorrere a questa distinzione per rispondere alla pre-
sente obiezione si rivela un passaggio immediatamente fallace e smenti-
to dalla stessa tematizzazione severiniana dell’apparire trascendentale,
ripetendo a piu riprese che esso & invero I'orizzonte che da sempre
ospita il vincolo eterno che lega ogni essente ad un altro essente. Dun-
que, Vapparire trascendentale severiniano ¢ I'orizzonte ove I'autocon-
traddizione rilevata riceve la massima attuazione! L'unico modo per
negare tale vincolo sarebbe rivendicare la tradizionale trascendenza
dell’Essere quale orizzonte identico (e dunque unitario), cui subordina-
re 'universo degli enti relati tra loro. Ma cid condurrebbe Severino al
teismo, ergo alla posizione che pone il contenimento del finito da parte
dell’Infinito 7zodo eminentiori (ricordato all’inizio). Cosi il tentativo di
sublimare le differenze inglobandole nella posizione dell’Uno, che oc-
cuperebbe il piano semantico, ¢ subito impossibile una volta avendo
posto come termine da riferire ad altro I'Infinito stesso. Per cui, se ¢
vero il severinismo allora sara falso il teismo; ma poiché il severinismo
approda a un’autocontraddizione insanabile, allorché nega 'orizzonte
dell'Infinito, il teismo risulta la sola via che la teoresi ha da percorrere.
Le due dottrine sono pertanto inconciliabili, cosi come lo sono due di-
scorsi che si contraddicono: se 'uno & vero, I'altro & falso.

1 “Che I'interpretazione sia volonta separante non significa che la volonta rzesca a spez-
zare la relazione eterna tra gli eterni, ma che, appunto, non la considera; si che la volonta
interpretante-separante ¢ quell’essere eterno che ¢ costituito dal sogro (illusione, fede,
follia, errare) nel quale si crede che si lasci vedere soltanto cio che si crede di vedere. In
quanto interpretato, ossia separato dagli altri essenti a cui & unito con necessita, I’essen-
te differisce da ‘sé’ in quanto unito a essi. Tale differenza ¢ I'esito dell’interpretazione.
Linterpretazione originaria ¢ la separazione della ‘terra’ dal destino della verita: I'isola-
mento della ‘terra’, ossia degli eterni che sopraggiungono nei cerchi eterni, dove il desti-
no mostra la molteplicita dei propri tratti e innanzitutto la propria struttura originaria,
la dimensione originaria dell’assolutamente incrollabile e innegabile” (Cft. E. Severino,
Testimoniando il destino, Adelphi, Milano 2018, p. 19). Come puo risultare da questo
passaggio dell’ultimo scritto del pensatore bresciano, la relazione tra i vari essenti (ossia
tra i finiti) viene elevata come il contenuto stesso della struttura originaria, di modo che
non solo I'Infinito & cid che ‘necessariamente’ ¢ tale solo rapportato al finito, ma viene
altresi illustrato il carattere di necessita e per di piti di originarieta di questa relazione, si
da risultare addirittura contraddittorio il negarla!



L“Infinito negato” 189

3. Le ragioni della contraddizione severiniana

A fondamento dell’autocontraddizione appena rilevata vi ¢ la posi-
zione dei finiti come “attualmente” contenuti nell’Infinito, a differenza
della tradizionale dottrina dell’Ipsunz Esse Subsistens, che li pone come
contenuti “eminentemente”, si da riuscire a salvare I’assolutezza (e dun-
que 'identita) di questo. Chiarito cio, occorre appurare le ragioni che
hanno condotto Severino a questo concetto impossibile d’Infinito, che
nelle pagine prese in esame ¢ dato dalla necessita che questo abbia a porsi
come “concreto”. Per un metafisico classico questo bisogno ¢ inesisten-
te, posto che I'Infinito tradizionale non manca di nulla proprio perché
esso ¢ sitibondo di ogni perfezione, che poi sara attuata negli enti. L'e-
sigenza di porre come concreto I'Infinito & infatti motivata dalla tacita
presupposizione ch’esso, di per sé considerato, sia semplicita astratta,
originariamente separata dalle determinazioni empiriche, tale da “dover
essere saturata” affinché il suo contenuto da astratto divenga concreto. Il
concetto di Uno gode della “semplicita”, come & stato ricordato all’ini-
zio, la quale sia nel linguaggio comune che in quello speculativo designa
“I’assenza di complessita”. Nella storia del pensiero, un equivoco che
sovente s’¢ manifestato ha fatto si che molti pensatori intendessero la
semplicita quale sinonimo di poverta, spinti anche dall’interscambiabili-
ta quotidiana di entrambi i vocaboli. Cosi, trattando dell’'Uno e di Dio,
si profilano rispettivamente: il prospetto per cui ¢ semplicita assoluta,
assenza di determinazione, ergo esso ¢ senza alcuna connotazione ontica:
puro sussistere identico, assolvente alcun ruolo fuorché quello di deno-
tare codesta vuota identita'?; e, viceversa, il prospetto per cui ¢ semplici-
ta assoluta, assenza di determinazione poiché esso ¢ la sorgente di ogni
determinazione, proprio come la luce non & nessun colore poiché tutti
contenuti eminentemente dapprincipio in essa, di modo che ciascuno,
nel suo apparire sulla terra, partecipa della luce, poiché senza questa,
non potrebbe manifestarsi. Queste lasciano dipartire rispettivamente:
una visione estensiva dell’essere — realta priva di contenuto, rivestente
funzione esclusivamente formale — e una visione zntensiva dell’essere —
realta non puramente formale, ma gia recante una connotazione ontica,
ergo un contenuto, un’intensivita. Conseguenza della prima ¢ che I'es-
sere sia indifferente alle sue modalita, ergo ai suoi attributi, assurgendo
a semplice copula nell’atto del giudizio. Conseguenza della seconda ¢
'esigenza che I'essere sia inscindibile dalle sue differenze, si che esso non
afferma il formale esistere ma anzitutto I’esistere in una data modalita.

12 Tale & appunto il prospetto dell’eleatismo. Per un’approfondita ricognizione storica del
medesimo si rimanda a G. Reale, Storia della filosofia greca e romana, Libro 1 sez. VI, pp.
143-156, Bompiani, Milano 2018.



190 GIORNALE DI FILOSOFIA

Ora, rimettendosi dinnanzi all’originario, il quale consta della duplice
immediatezza logica e fenomenologica, I’esperienza che si ha dell’'uno ¢
forse esperienza d’una realta scevra da ogni ulteriore caratteristica? Op-
pure l'intelletto incontra sempre “un fiore”, “un albero” e “una casa” ? Sia
che si guardi la questione partendo dall’'Uno, sia che la si guardi partendo
dall’Essere, la conclusione cui giunge la concezione estensiva ¢ invariata:
si isola la particella 7, o 1a copula &, dalle determinazioni cui ineriscono,
credendo che in quest’astratta semplicita si trovino i concetti germani
rispettivamente di Uno e di Essere. Tommaso commenta minutamente
’errore logico soggiacente a questa concezione:

Poiché cio che ¢ comune a molti ¢ specificato e individuato mediante I’ag-
giunta di altri concetti, come “animale” & specificato dall’aggiunta “razionale”
o “vertebrato”, o “mammifero”), si penso che il puro essere, I’essere divino,
al quale non va aggiunto nulla (perché ¢ la totalita dell’essere) fosse quell’es-
sere che ¢ comune a tutte le cose. E non si considero che cio che ¢ comune
o universale non puo essere senz’altra aggiunta, ma ¢ solo pensato senz’altra
aggiunta [...] I'“essere divino”, invece, ¢ senza altra aggiunta non solo nel
pensiero, ma anche nella realta.”

Nella prospettiva estensiva, pertanto, la trascendentalita dell’Infinito
(Essere-Uno) si declina nell’accezione di un perimetro (come lo stesso Se-
verino ricorda in quel passo di Ritornare a Parmenide). Nella prospettiva
intensiva, al contrario, la trascendentalita dell’Infinito si declina anzitut-
to onticamente, come |'unita complicativa di tutte le differenze presenti
nell’'universo'*. Nella prima situazione, dovendo assolvere I'Essere, o 'Uni-
ta, soltanto una funzione ‘copritrice” degli enti, la sua area semantica ¢ cosi
pensata quale minimo ch’essi hanno in comune — onde ¢ subito repudiata
una differenza ontologica cosi come una differenza reale di essenza ed esi-
stenza, posto che dalla presenza dell’¢ si deduce un’identita tra Infinito e
finito. Cosi, non si pone la questione circa una possibile trascendenza del
primo termine rispetto al secondo. Viceversa, nella seconda, che parte dal-
le connotazioni ontiche mostrantisi fenomenologicamente, per cui la do-
manda sul senso dell’Essere o dell’'Uno deve necessariamente porsi come
ricerca di quale sia il contenuto massivo in cui raccogliere i determinati
contenuti empirici. E di qui si perviene alla decisiva trascendenza dell’In-
tero — in cui regna solo l'infinita identita circolare rispetto al suo contenuto
altrettanto identico — sull’'Unita d’Esperienza fenomenologica. Questo per-

B T. D’Aquino, Sumima contra Gentiles, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2001, I,
cap. 26.

4 A riguardo ¢ sufficiente studiare la Questione 3 della Prima parte della Sumzza Theo-
logiae, ove Tommaso discute minuziosamente della semplicita di Dio proprio per fugare
ogni dubbio circa questo attributo.



L“Infinito negato” 191

ché la semplicita dell’'Uno-Infinito non ¢ pensabile al modo di una poverta
affine a quella della classe aritmetica che, per assolvere alla sua funzione di
perimetrare una contenutezza, chiede di trovarsi congiunta a degli elemen-
ti, inseriti in essa come in un elenco — bensi la sua semplicita ¢ da intendere
in senso lato, come Identita che nulla puo ospitare perché & il massimo
contenuto che si possa avere (la luce bianca, al cui confronto il rosso o il blu
sono nulla, perché la loro determinata sfumatura & gia contenuta eminente-
mente nel bianco). La teoresi severiniana replicherebbe dicendo che anche
nel prospetto dell’eternalismo vi sarebbe un ripudio dell’essere formale,
giacché proprio ne La struttura originaria verrebbe detto che esso non ha
alcuna sussistenza se non congiunto alle determinazioni. Si da non aversi:

E+e=El(e)
bensi (come recita la nota formula severiniana):
E:e=e E

Difatti, scorrendo sempre questo volume, risuona potentemente I'uni-
ta dell’essere con le differenze, asseverata in passi come il seguente:

L’ “essere” pud dunque essere assunto concretamente o astrattamente.
Con cio ¢ chiaro che I'universale astratto non va confuso con I'essere
formale, poiché il contenuto semantico di quest’ultimo non comprende
come posta la relazione alla determinazione (sia, questa, astrattamente o
concretamente concepita), ma comprende, o meglio, ¢ costituito dal sem-
plice significato essere. In quanto questo significato ¢ posto in relazione
al determinato, I'essere formale si struttura come universale concreto e
come universale astratto. I quali, dunque, sono a loro volta significanti
in quanto quel significato & posto. Tanto I'universale astratto come I'u-
niversale concreto valgono pertanto, ognuno, come sintesi di posizione
formale e posizione materiale dell’essere, ossia posizione dell’essere for-
male e posizione della determinazione: il primo termine della sintesi & il
medesimo per i due universali, e costituisce la posizione formale (poiché
I'essere che si relaziona concretamente al determinato non significa nul-
la di diverso dall’essere che al determinato si relaziona astrattamente; e
infatti non si tratta, propriamente di due relazioni, ma di due aspetti di
un’unica relazione); il secondo termine della relazione & diverso, e la di-
versita costituisce I'aspetto formale e 'aspetto materiale della posizione
materiale (ossia della posizione delle determinazioni dell’essere)?.

Non bisogna lasciarsi trarre in inganno, per cosi dire, da passaggi
come questo. Poiché la professione di aderire a una concezione estensi-

Y Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit. p. 77.



192 GIORNALE DI FILOSOFIA

va dell’Essere (che considera quelle stesse determinazioni che vorrebbe
salvare come un nulla) & data dallo stesso rifiuto dell’essere formale te-
matizzato proprio nel suddetto volume: nell’atto in cui s’¢ decretata la
sintesi originaria di “essere formale” e “determinatezza”, onde vi & un
congiungimento originario di ente ed Essere per il solo aver in comune
la copula & — da cui discende la proclamazione del pan-eternalismo e la
condanna del parmenidismo per non aver inglobato le differenze in tale
perimetro —, la dottrina severiniana dimostra in tutta la sua chiarezza di
muoversi ancora dietro lo spettro di un eleatismo che nega ogni sostrato
alle differenze, costituendone soltanto I'altro volto. I momenti della spe-
culazione severiniana sono cosi i seguenti: dapprima la presupposizione
dell’eleatismo, ovvero la semantizzazione univoca (formale) dell’Essere,
e poi — avvertendo le aporetiche di siffatta concezione — si avverte il bi-
sogno d’introdurre le determinazioni, continuando tuttavia a muoversi
nella stessa concezione estensiva! Si che ad un tempo Severino ¢ eleatico
e ad un tempo fa mostra di non esserlo, pur continuando 7 actu exer-
citu a imbattersi nelle stesse irrisolvibili problematiche della concezio-
ne estensiva. Quindi I'espediente severiniano, e il suo insistere nell’aver
superato Parmenide introducendo le differenze dell’essere, ¢ in verita
da interpretare come la facciata alternativa di un errore che riguarda sia
lui, Anassimandro, Parmenide, Spinoza ed Hegel, e di tutti coloro che
concepiscono I’essere alla maniera estensiva'®. Si che non solo Severino
non dista da Hegel, come da Parmenide, ma ¢ implicato in quella stessa
concezione che 7 actu signato afferma di refutare: la concezione astratta
dell’essere, quale presupposto tacito che lo conduce all’apparente volersi
portare oltre Parmenide, imbattendosi tuttavia nell’autocontraddizione
in questione. L'autocontraddizione di un Infinito da relare, ossia da riferi-
re ad altro (limitandolo), volendolo porre tuttavia come tale.

Bibliografia

Bacchin G. R., Originarieta e mediazione del discorso metafisico, Jandi Sapi,
Roma 1963.
Bontadini G., Conversazioni di metafisica, tomo I e 11, Vita e Pensiero, Milano 1971.

16 Sul tema dell’essere formale rimane un punto di riferimento imprescindibile il saggio
di C. Vigna, Severino e l'ontologia neo-parmenidea, contenuto ne I/ frammento e ['Intero,
Orthotes, Napoli-Salerno 2015, cui si andrebbero affiancate altresi le analisi di G. R.
Bacchin in Originarieta e mediazione del discorso metafisico, Jandi Sapi, Roma 1963, di C.
Fabro ne Lalienazione dell’ Occidente, Quadrivium, Genova 1981, e in piu, a titolo docu-
mentale, per una ricognizione delle tematiche speculative che riguardano la semantizza-
zione dell’essere e la discussione dell’eleatismo: G. Bontadini, Conversazioni di metafisica,
tomo I e II, Vita e Pensiero, Milano 1971.



L“Infinito negato” 193

1d., Saggio di una metafisica dell esperienza, Vita e Pensiero, Milano 1938.

D’Aquino T., Summa contra gentiles, Edizioni Studio Domenicano, Bologna
2001.

1d., Sumzma theologiae, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 2014.

Fabro C., L'alienazione dell’occidente, Quadrivium, Genova 1981.

Lodovici E. S., Dio e mondo: relazione, causa, spazio in Agostino, Edizioni Stu-
dium, Roma 1978.

Reale G., Storia della filosofia greca e romana, Bompiani, Milano 2018.

Rinaldi, D. Henologia: la struttura originaria dell’essere, 2024.

Severino E., La struttura originaria, La Scuola, Brescia 1958.

1d., Essenza del nichilisno, Adelphi, Milano 1972.

1d., Testimoniando il destino, Adelphi, Milano 2018.

Vigna C., I/ frammento e ['Intero, tomo I e II, Orthotes, Napoli-Salerno 2015.



