
Maurizio Maione

Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio. Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio. 
Le Le Ricerche filosoficheRicerche filosofiche nel dibattito in corso nel dibattito in corso

PremessaPremessa

Il nome di Wittgenstein è normalmente associato al paradigma dell’an-

tipsicologismo che opere come il Tractatus logico-philosophicus (1921) 

e le Ricerche filosofiche (1953) confermano e adattano a diversi conte-

sti teorici (la nozione di raffigurazione, i giochi linguistici, il linguaggio 

privato)1. Il dibattito storiografico continua ad interrogarsi sullo statuto 

teorico dell’antipsicologismo, anche nell’intento di stabilirne il confronto 

con l’attuale ricerca filosofica. L’antipsicologismo non implica però tout 

court l’eliminazione della mente o del mentale; sulle orme di Frege, Witt-

genstein sostiene che attività come la comunicazione non possono esse-

re ricondotte a stati o rappresentazioni o eventi mentali (psicologismo). 

Tuttavia, il suo antipsicologismo offre spunti di ulteriore riflessione: è 

funzionale alla confutazione del dualismo mente/corpo e al superamen-

to di pregiudizi di matrice metafisica. Se lo psicologismo affonda le sue 

radici in Cartesio confermando peraltro lo status delle due sostanze (res 

cogitans e res extensa), l’antipsicologismo si propone di risolvere il dua-

lismo cartesiano mediante la tesi dell’esercizio grammaticale dell’unione 

di mente e corpo.

Il famoso esempio della scatola dei coleotteri2 non nega l’esistenza della 

mente nascosta in quanto ognuno può avere accesso alla propria scatola 

senza che gli altri possano vederne e verificarne il contenuto; nega però 

la possibilità di esercitare le funzioni del mentale ab interno, facendo cioè 

riferimento a stati interni e attribuendovi soprattutto un ruolo causale: la 

mente è praticabile soltanto all’interno del linguaggio. 

La mente non è un’entità nascosta e non è neppure giustificabile in 

base a condizioni esclusivamente soggettive. Secondo Wittgenstein, l’e-

1 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Routledge & Kegan Paul, London 1961; 

trad. it. Tractatus logico-philosophicus, Einaudi, Torino 1964; Philosophische Untersuchun-

gen, Basil Blackwell, Oxford 1953; trad. it. Ricerche filosofiche, Einaudi, Torino 1983. 
2 Cfr. Paragrafo 293 delle Ricerche Filosofiche, cit., pp. 132-133.

Giornale di filosofia, vol. 2/2023 • ISSN 1827-5834 • DOI 10.7413/1827-5834069



146	 GIORNALE DI FILOSOFIA

sercizio della mente e del mentale si giustifica e si realizza nel linguaggio 

ed è associato al corpo che fornisce i criteri esterni che ne legittimano 

la funzione all’interno di una pratica linguistica, come accade, ad esem-

pio, quando si descrive un dolore ricorrendo ad una determinata azione 

corporeo-motoria (questione del linguaggio privato).

Nel dibattito interno alla filosofia della mente e alle scienze cognitive 

(e non solo), normalmente il linguaggio viene inteso come una estensione 

della mente. In Wittgenstein, la situazione può essere capovolta: è la men-

te che può essere intesa come un’estensione del linguaggio.

Il mio obiettivo è quello di collocare a pieno titolo concetti e rappre-

sentazioni nei giochi linguistici e relative forme di vita. Come gli stati qua-

litativi interiori, anche aspetti mentali come concetti e rappresentazioni 

si giustificano all’interno dei giochi linguistici, senza invocare ragioni o 

fondamenti di matrice psicologista. 

Non sono pochi i paragrafi delle Ricerche Filosofiche che reintegra-

no il ruolo dei concetti e delle rappresentazioni mettendone peraltro in 

luce aspetti degni di nota anche dal punto di vista del dibattito in corso, 

malgrado il coinvolgimento di paradigmi teorici affini alle scienze cogni-

tive, alle neuroscienze e, in genere, alla cosiddetta filosofia della mente; 

paradigmi del tutto estranei a qualsiasi forma di antipsicologismo. Il con-

fronto con questi paradigmi consente di individuare affinità con alcuni 

modelli teorici tedeschi di primo Novecento non sempre adeguatamente 

esplorati o valorizzati. 

Per poter mostrare come Wittgenstein non intenda affatto sacrificare 

la nozione di mente e sia propenso a configurarla come estensione del 

linguaggio ancorata a forme di vita non dualistiche, l’obiettivo della pre-

sente disamina è triplice: in primis quello di confermare l’impossibilità 

di ricondurre le nozioni di concetto e di rappresentazione a qualsiasi 

forma di immagine e di stabilire la necessità di esplorare i nessi che 

intercorrono tra i concetti/rappresentazioni e la volontà o volizione; 

in secondo luogo, quello di definire il rapporto tra l’attività percettiva 

e la genesi delle rappresentazioni/concetti configurando questi ultimi 

come modulazioni dell’attività percettiva, sebbene il legame con questa 

sia scandito dalla differenza di funzione: i concetti si applicano a con-

testi non sempre o non più fortemente connotati in senso percettivo. 

L’esperienza percettiva è però importante nella misura in cui si situa 

in quelle forme di vita senza le quali gli stessi concetti sarebbero par-

ziali; in ultimo, quello di attribuire a Wittgenstein la tesi della natura 

collettiva della mente il cui nesso con le forme di vita ne stabilisce la 

capacità di fronteggiare e risolvere flessibilmente e pragmaticamente le 

eventuali situazioni di crescente entropia. Mi soffermerò quindi sulle 

analogie con le teorie della cognizione incarnata, con le neuroscienze; 

analogie che potrebbero accentuare le potenzialità della riflessione di 



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 147

Wittgenstein nell’orizzonte teorico attuale senza rinunciare alla colloca-

zione della stessa nel contesto austro-tedesco di primo Novecento, con 

riferimento alla “psicologia sociale” di Wilhelm Wundt.

1. Dalla raffigurazione alla rappresentazione1. Dalla raffigurazione alla rappresentazione

Il punto di partenza è dato dalla distinzione tra Vorstellung e Bild, tra 

rappresentazione e raffigurazione, che Wittgenstein delinea nei paragrafi 

363-393 delle Ricerche filosofiche. In particolare, i paragrafi 370-371 rac-

chiudono perfettamente l’iter argomentativo su cui si incentra questa mia 

disamina.

Paragrafo 370: Non già che cosa siano le rappresentazioni, ci si deve chie-

dere, o che cosa accada quando uno si rappresenta qualche cosa; bensì: come 

si usi la parola “rappresentazione”. Ma questo non significa che io voglia parlare 

solo di parole. Infatti, nella misura in cui, nella mia domanda, si parla della 

parola “rappresentazione”, viene anche messa in questione l’essenza della rap-

presentazione. E io dico soltanto che questa questione non può essere risolta 

– né per colui che ha la rappresentazione, né per un altro – indicando, e neppure 

dando la descrizione di qualche processo (corsivi miei).3

Paragrafo 371: L’essenza è espressa nella grammatica.4 

Preliminarmente, Wittgenstein precisa che legittima può essere soltan-

to la domanda su come si usi la parola ‘rappresentazione’ e non quella su 

cosa accada quando uno si rappresenta qualche cosa. La seconda domanda 

trova la sua ragion d’essere nell’anti-psicologismo, la prima segna invece 

un percorso nuovo che non cede ad alcuna istanza nominalistica in quan-

to è incentrata sull’essenza della rappresentazione senza ricorrere a tenta-

tivi di riduzione della stessa alle sole parole. Sebbene si parta dalla situa-

zione in cui qualcuno ha (internamente) determinate rappresentazioni, la 

questione dell’essenza esula tuttavia sia da una qualsiasi indagine sul pos-

sesso “interno” delle rappresentazioni e sui processi mentali sottostanti 

sia da una mera riduzione nominalista. Illuminante è pertanto il paragra-

fo 371 in cui Wittgenstein afferma che l’essenza della rappresentazione 

è connessa alla grammatica che svincola così l’uso della rappresentazione 

di qualcosa dalla sola parola di riferimento. L’uso delle rappresentazioni 

rientra nella grammatica filosofica che supera di fatto il dominio delle 

raffigurazioni secondo i criteri stabiliti dal Tractatus. Da questo punto di 

3 Ivi, p. 153.
4 Ivi, p. 154.



148	 GIORNALE DI FILOSOFIA

vista, le Ricerche filosofiche stabiliscono lo status delle rappresentazioni 

contrapponendolo a quello delle raffigurazioni. Nel Tractatus, le raffigu-

razioni sono funzionali al rapporto tra linguaggio e realtà esterna: nomi e 

proposizioni raffigurano, rispettivamente, oggetti e fatti (o stati di cose). 

Mentre le raffigurazioni entrano in gioco nella definizione dell’esperienza 

(Erfahrung) che è inerente esclusivamente al nostro rapporto con la re-

altà esterna, le rappresentazioni determinano, invece, secondo le regole 

della grammatica filosofica quella che è ritenuta l’esperienza interna e 

soggettiva (Erlebniß). In tal senso, le rappresentazioni sono omogenee e 

contestuali a pensieri, credenze, ricordi ed intenzioni che normalmente 

non si riferiscono ad oggetti e non presentano un margine ristretto quale 

quello del rapporto nome/oggetto o proposizione/stato di cose. Si po-

trebbe quindi interpretare il passaggio dal Tractatus alle Ricerche come 

un passaggio dal ruolo delle raffigurazioni a quello delle rappresentazioni 

che, diversamente dalle prime, non si espongono ai criteri di verità ma 

sono integrate nel sistema della grammatica filosofica5. La sfera d’azione 

delle rappresentazioni è ampia e, in sintonia con le premesse antipsicolo-

giste, contribuisce a legittimare l’articolato e variegato spazio del mentale 

adottando il lessico corrispondente (pensieri, credenze, ricordi, intenzio-

ni) ma ascrivendolo in toto al dominio della grammatica filosofica6. Co-

mincia a delinearsi quello che abbiamo già definito estensione della mente 

al linguaggio.

Il termine Erlebniß sta per l’esperienza interna e soggettiva ma non 

in senso letterale: gli aggettivi “interno” e “soggettivo” non sono e non 

possono essere connessi ad alcun accesso diretto alla testa dei parlanti. La 

natura interna e soggettiva dell’Erlebniß dipende esclusivamente dai ver-

bi in prima persona il cui uso rientra tra i dispositivi pubblici (collettivi e 

non privati) della grammatica filosofica. Come suggerisce Egidi7, le rap-

presentazioni sono disposizioni contestuali all’esercizio della prima per-

sona di verbi come “credere”, “pensare” che, in quanto tali, non possono 

fornire affatto alcuna informazione, come, invece, accade con gli stessi 

verbi quando sono usati alla terza persona. Cosa s’intende precisamente 

per disposizioni (Dispositionen)? Sono abilità che i parlanti acquisiscono 

5 Da questo punto di vista, le Ricerche filosofiche mettono a fuoco quella svolta gram-

maticale che segna indelebilmente le opere dell’ultimo Wittgenstein ma che affonda le 

radici nella precedente Philosophische Grammatik. Cfr. L. Wittgenstein, Philosophische 

Grammatik, Suhrkamp, Frankfurt 1973; trad. it. Di M. Trinchero, Grammatica filosofica, 

La Nuova Italia, Firenze 1990. Sul peso della svolta grammaticale, utile e suggestiva è la 

lettura della bella monografia di Rosaria Egidi; cfr. R. Egidi, Wittgenstein filosofo della 

mente, Quodlibet, Macerata 2023.
6 Cfr. N. Ahmed, Mind and Language. A Wittgensteinian View, in “Journal of Positive 

School Psychology”, 2022, vol. 6, No 3, pp. 188-193. 
7 R. Egidi, Wittgenstein filosofo della mente, cit., pp. 518-520.



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 149

mediante l’esercizio di quella tecnica singolarissima che è la grammatica. 

Malgrado il riferimento ad aspetti normalmente associati ai processi in-

terni (innere Prozesse) e all’Erlebniß che li coordina, le rappresentazioni 

sono tuttavia delle azioni (Handlungen) il cui esercizio richiede criteri 

pragmatici attivati dalla grammatica8. In questa prospettiva, le rappresen-

tazioni non sono assimilabili alle sensazioni che invece consentono ai par-

lanti di entrare in relazione con il mondo esterno per poi farne oggetto di 

conoscenza. Ciò non può accadere con le rappresentazioni/concetti che 

si configurano propriamente come willkürliche Handlungen, come azioni 

volontarie conformi alla grammatica. In tal senso, Wittgenstein mette di 

nuovo il suo lettore al riparo dal tentativo di concepire le rappresenta-

zioni come intermediari causali e come contenuti individuabili mediante 

introspezione (accesso diretto). I paragrafi 149 e 150 sono eloquenti:

Paragrafo 149: Se dico che il sapere l’alfabeto è uno stato psichico, si pen-

serà allo stato di un apparato psichico (poniamo, del nostro cervello) me-

diante il quale spieghiamo le manifestazioni di questo sapere. Un tale stato si 

chiama disposizione (corsi miei).9

Paragrafo 150: La grammatica della parola “sapere” è […] strettamente 

imparentata alla grammatica delle parole “potere” ed “essere in grado”. Ma è 

anche strettamente imparentata a quella della parola “comprendere” (‘padro-

neggiare’ una tecnica) (corsivi miei).10

Sapere l’alfabeto, come sapere qualsiasi altra cosa, comporta una pro-

cedura o tecnica che, una volta adottata, stabilisce il raggio d’azione di 

quella determinata forma di sapere a cui corrispondono anche la qualità 

e le modalità del comprendere da parte dell’interlocutore. La tecnica in 

questione è intrinseca alla grammatica che stabilisce contesti e situazioni 

in cui i parlanti imparano e imparano a gestire flessibilmente concetti e 

rappresentazioni. 

La rappresentazione è una forma di azione volontaria e intenzionale il 

cui criterio di soddisfazione è interno alla grammatica d’uso dei verbi di 

riferimento, come si desume dallo stesso valore semantico delle parole11; 

essa è dunque dotata di un carattere normativo in quanto produce e pre-

8 Cfr. Ivi, p. 518.
9 Cfr. L Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 80.
10 Cfr. Ivi, p. 81.
11 Cfr. E.G., Unnsteinsson, Wittgenstein as a Gricean Intentionalist, in “British Journal for 

the History of Philosophy”, 24, 1, 2016, pp. 155-172. Secondo lo studioso, il significato di 

una parola non può essere ricondotto al solo uso linguistico secondo la tesi normalmente 

attribuita a Wittgenstein: il significato va ricondotto invece alle intenzioni del parlante. In 

tal senso, Wittgenstein ammetterebbe una qualche forma di mentalismo senza inficiare il 

ruolo della grammatica.



150	 GIORNALE DI FILOSOFIA

scrive il suo criterio di soddisfazione all’interno della grammatica; il suo è 

un ruolo normativo giustificabile in base a criteri osservabili e controllabi-

li dalla comunità di riferimento. In tal senso, Wittgenstein confuta il pre-

sunto ruolo causale delle rappresentazioni da associare alla natura interna 

delle stesse secondo le modalità dell’analisi psicologista degli stati men-

tali interni. Al contrario, non è possibile né postulare stati mentali interni 

né individuarvi la condizione dell’attività linguistica. L’unico ruolo giusti-

ficabile, anche secondo le istanze dell’antipsicologismo, è dunque quello 

normativo/pragmatico che è connesso al lato volizionale o intenzionale 

di qualsiasi tipo di rappresentazione; un ruolo esposto necessariamente al 

controllo condiviso da parte della comunità mediante l’attivazione della 

grammatica di riferimento12. 

2. Concetto e percezione. Le immagini e il metodo di proiezione2. Concetto e percezione. Le immagini e il metodo di proiezione

È utile ora approfondire il rapporto tra l’attività percettiva e le rappre-

sentazioni intese, come si è visto, come processi “mentali” di competen-

za della grammatica. Ciò mi consentirà di stabilire il ruolo assegnato da 

Wittgenstein alle immagini e di definire la loro funzione nel processo di 

formazione dei concetti/rappresentazioni.

Wittgenstein mostra un interesse costante per la percezione confron-

tandosi, anche criticamente, con alcuni paradigmi teorici della psicologia 

del tempo. Le opere postume testimoniano questo interesse mostrando 

peraltro come Wittgenstein sia sempre più motivato a prendere parte al 

dibattito sulle relazioni tra filosofia della mente e psicologia della per-

cezione. 

La questione dell’immagine e quella del “vedere come” catturano l’in-

teresse del filosofo viennese e anche quello del lettore. Molti sono i pa-

ragrafi e sezioni delle Ricerche filosofiche che stabiliscono il peso teorico 

delle stesse e molte sono le analogie con opere come The Blue Book and 

the Brown Book e le Osservazioni sulla filosofia della psicologia13. 

È opportuno iniziare dalla questione del “vedere come” in quanto mi 

consente di marcare due aspetti ugualmente significativi: il confronto con 

la Psicologia della Gestalt, che possiamo collocare tra gli sviluppi più rag-

12 Sul rapporto tra la rappresentazione e la volizione, cfr. R. Egidi, Wittgenstein filosofo 

della mente, cit., pp. 545-546.
13 Cfr. L. Wittgenstein, The Blue Book and the Brown Book, ed. By R, Rhees, Blackwell, 

Oxford, 1958; trad.it. di A.G. Conte, Libro blue e libro marrone, Einaudi, Torino 1983; L. 

Wittgenstein, Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie/Remarks on the Philo-

sophy of Psychology, a cura di G.E.M. Anscombe&G.H. von Wright, Blackwell, Oxford 

1980; trad.it. di R. De Monticelli, Osservazioni sulla filosofia della psicologia, Adelphi, 

Milano 1990.



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 151

guardevoli della sperimentazione psicologica del tempo, e la singolarità 

della filosofia della mente all’interno del paradigma anti-psicologista. 

Il “vedere come” o mutamento dell’aspetto, come quando, ad esempio, 

un oggetto o un volto assume per l’osservatore (colui che li guarda) più 

aspetti diversificati, è un fatto che si presta ad una duplice disamina, quel-

la del fondatore della psicologia della Gestalt, Wolfgang Köhler14, e quel-

la di Wittgenstein. Il primo invoca elementi visivi di base che possono 

sollecitare un’organizzazione diversificata nella struttura o nella forma, 

un’organizzazione che inerisce quindi soltanto ai processi interni della 

visione; il secondo invece ritiene che tali processi non siano affatto ve-

rificabili e controllabili e che la diversificazione degli aspetti, vale a dire, 

del “vedere come” sia imputabile soltanto all’esperienza semantica dei 

parlanti e, quindi, a rappresentazioni/concetti il cui statuto mentale, non 

ancorato a stati interni, rinvia esclusivamente alla grammatica filosofica. 

Da questo punto di vista, il “vedere come” si giustifica, come suggerisce 

Budd15, in base ad un mutamento dell’interpretazione da ricondurre alle 

istanze della volizione/intenzionalità e ai criteri di soddisfazione che le 

sottostanti rappresentazioni attivano all’interno della grammatica. Witt-

genstein si esprime in termini efficacissimi e chiari: “Interpretare è un 

pensare, un’azione; vedere è uno stato”16. Pur presupponendo il vedere 

normale (stato), il “vedere come” si configura tuttavia come un’attività 

del pensiero e un’azione. Lo stato del vedere è ininfluente rispetto al “ve-

dere come” che copre tutte le situazioni rilevanti dal punto di vista prag-

matico e semantico. La questione è speculare con quella dell’immagine. 

Come dallo “stato” del vedere si passa al “vedere come”, così dallo status 

dell’immagine si passa a quello della rappresentazione/concetto median-

te quello che Wittgenstein definisce “metodo di proiezione”.

Le rappresentazioni assorbono l’esperienza percettiva rimodulandola 

in termini di concetti; questa sorta di concettualizzazione della percezio-

ne si realizza nella grammatica filosofica incoraggiando peraltro il con-

fronto con il recente paradigma della cognizione incarnata. Ciò diventa 

palese proprio nella disamina delle immagini che ritorna in molti para-

grafi delle Ricerche filosofiche.

Il rapporto tra immagini e percezione è stretto e l’immagine è un 

aspetto della percezione: i percetti vengono immagazzinati e ricordati 

e in quanto tali sono immagini o ricordi. Come ho appena anticipato, 

Wittgenstein è interessato soprattutto all’uso concettuale dell’immagi-

ne e alle sue proiezioni grammaticali. Non a caso le osservazioni sull’im-

14 Cfr. W. Köhler, Gestalt Psychology. An Introduction to New Concepts in Modern Psycho-

logy, H. Liveright, New York 1929.
15 Cfr. M. Budd, Wittgenstein’s Philosophy of Psychology, Routledge, London 1989.
16 Cfr. L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 279.



152	 GIORNALE DI FILOSOFIA

magine sono connesse a quelle sul significato delle parole e sull’uso che 

ne è certamente l’elemento chiave. Wittgenstein ripercorre – per alcuni 

tratti e inizialmente – il processo interno del parlante, soprattutto in re-

lazione alla comprensione, come accade, d’altra parte, nelle situazioni 

di apprendimento linguistico e nella normale comunicazione. Si tratta 

quasi di una strategia genetica che consente a Wittgenstein di affrontare 

il momento in cui il parlante attiva quel metodo di proiezione a partire 

o da determinate immagini o situazioni oppure dall’esigenza di defini-

re precisamente una determinata intenzione. In tal senso, è decisivo il 

paragrafo 141:

Ma se alla nostra mente non si presenta soltanto l’immagine del cubo, ma, 

oltre a questa, anche un metodo di proiezione? Come devo immaginare una 

cosa del genere? – Forse così: vedo davanti a me uno schema del modo di 

proiezione […] Supponi che io spieghi a qualcuno diversi metodi proiettivi, 

affinché egli poi li applichi; e chiediamoci in quale caso diremo ch’egli ha da-

vanti alla mente il metodo proiettivo che intendo io […] Possono immagine 

e applicazione entrare in collisione? Ebbene, lo possono nella misura in cui 

l’immagine ci fa prevedere un impiego diverso; giacché gli uomini in generale 

fanno questa applicazione di questa immagine (corsivi miei).17

Le due domande iniziali sono molto interessanti in quanto presuppon-

gono il punto di vista interno di una mente, di un parlante. Ciò però non 

scalfisce la posizione di Wittgenstein; anzi, è un trampolino di lancio per 

confermare l’uso grammaticale delle rappresentazioni e la premessa dello 

stesso, vale a dire, quella che potrebbe essere definita la giustificazione 

genetica del metodo di proiezione, vale a dire, una sorta di grammatica-

lizzazione o attivazione della grammatica. Nell’atto di comprendere il 

significato di una parola, il parlante sembra passare attraverso una o più 

immagini che, pur non valendo come “spiegazioni interne”, richiedono 

tuttavia – e immediatamente – un metodo di proiezione che non può che 

essere omogeneo ad un determinato uso e non ad un altro. In sintesi, 

l’eventuale ricorso all’immagine vale soltanto nella misura in cui essa sol-

lecita la mente del parlante per poi “abdicare” alla sua funzione privata 

nella misura in cui attiva un determinato “metodo di proiezione”. Imma-

gine, metodo di proiezione, parola o proposizione si giustificano all’inter-

no di un determinato gioco linguistico – come avviene con un campione 

di colore – ma hanno come prerequisito un’immagine o percetto interno 

che, non potendo, in quanto “interno”, svolgere alcuna funzione, spinge 

il parlante ad attivare il metodo di proiezione. È questa la prova che l’e-

sercizio del mentale non avviene in foro interno bensì nel territorio della 

17 Cfr. Ivi, pp. 76-77.



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 153

grammatica che non solo lo garantisce nella sua funzione ma lo legittima 

anche come esclusiva estensione del linguaggio.

Forma e colore richiedono questo metodo di proiezione, come lo ri-

chiede il dolore, elemento chiave del linguaggio privato. Anche in casi 

di questo tipo, l’immagine o rappresentazione non sono conformi alla 

tradizione filosofica. Nel paragrafo 300:

La rappresentazione del dolore non è un’immagine, e questa rappresen-

tazione, nel gioco linguistico, non è neppure sostituibile con qualcosa che 

chiameremmo un’immagine. In un certo senso la rappresentazione del dolore 

entra davvero nel gioco linguistico; soltanto non vi entra come immagine.18

Il paragrafo 301 è ancora più risolutivo: “Una rappresentazio-

ne non è un’immagine; ma un’immagine può corrispondere a una 

rappresentazione”19. Pur facendosi chiara l’esigenza di demitizzare le 

rappresentazioni o immagini intese come cause o ragioni interne, Witt-

genstein valuta un criterio di giustificazione delle stesse alternativo al 

modello dominante. Il gioco linguistico inerente all’espressione “io ho 

dolori” comporta di certo il ricorso a qualche forma di rappresentazione 

ma ciò non implica necessariamente che la rappresentazione sia intesa 

come un’immagine precisa e sondabile. I giochi linguistici attivano la 

rappresentazione ma non la giustificano come una immagine di un de-

terminato tipo. Parlare di dolori significa far ricorso a qualche forma di 

rappresentazione, ma non all’immagine che implicherebbe a sua volta 

un’operazione al di fuori del gioco linguistico stesso e, quindi, immotiva-

tamente. Nei giochi linguistici l’uso di immagini, rappresentazioni e com-

portamenti ha luogo in termini fluidi e in sintonia con il gioco linguistico 

in questione ma senza mai confermarne un uso assoluto e predefinito op-

pure stabilirne la funzione di criterio assoluto. I paragrafi 300-310 sono 

particolarmente dirimenti non solo in relazione allo statuto delle rappre-

sentazioni ma anche in relazione al paradigma teorico che Wittgenstein 

sta elaborando gradualmente. La confutazione del modello forte della 

rappresentazione, intesa come criterio interno assoluto, è connessa alla 

definizione di un metodo che liberi tanto dal mentalismo (psicologismo) 

quanto dal comportamentismo20.

La soluzione è interessante: il linguaggio non funziona mai “in un uni-

co modo” e non serve sempre gli stessi scopi come “tramettere pensieri”; 

18 Cfr. Ivi, p. 134.
19 Cfr. Ivi, p. 135.
20 Cfr. M. Vollino da Rosa, Concepts, Perception, and Wittgenstein’s Theory: a conversation 

with the sciences, in “Revista de Filosofia de la Universidad de Costa Rica”, 152, 2019, 

pp. 115-124.



154	 GIORNALE DI FILOSOFIA

non è nemmeno un tassello di una nuova forma di comportamentismo. 

Il paradigma da definire non deve né cedere al dominio della mente na-

scosta né a quello del comportamento fine a sé stesso. Nel paragrafo 308 

delle Ricerche filosofiche21, Wittgenstein fa osservare che non abbiamo 

affatto gli strumenti per accedere ai processi interni e per conoscerli nella 

loro interezza. Questo non significa affatto che è sua intenzione nega-

re i “processi spirituali”. I processi spirituali sono giustificabili soltanto 

in termini di embodiment, che, convertito nel lessico wittgensteiniano, 

significa che il pensare si realizza soltanto nel linguaggio e in quelle pro-

cedure o azioni che vedono il linguaggio stesso come una forma di corpo 

e/o in relazione con la corporeità in generale: il bambino che grida per 

il dolore improvviso adotta come comportamento eloquente quello di 

toccarsi il ginocchio e di comprimere il volto. Straordinario e pertinente 

il paragrafo 309: 

Qual è il tuo scopo in filosofia? Indicare alla mosca la via d’uscita dal-

la trappola». Il rischio della trappola è evitato superando la falsa idea del 

pensare inteso come un processo incorporeo. Come per tutte le parole anche 

per “pensare” bisogna soltanto “stare a guardare l’impiego della parola” 

(corsivi miei).22 

È questo un elemento che incoraggia cautamente ad ipotizzare una 

forte affinità del pensiero di Wittgenstein con il paradigma della cogni-

zione incarnata, a partire da osservazioni come quella presente nel para-

grafo 25:

Talvolta si dice: gli animali non parlano perché mancano loro le facoltà 

spirituali. E questo vuol dire: “non pensano, e pertanto non parlano”. Ma ap-

punto: non parlano. O meglio: non impiegano il linguaggio – se si eccettuano 

le forme linguistiche più primitive –. Il comandare, l’interrogare, il racconta-

re, il chiacchierare, fanno parte della nostra storia naturale come il cammina-

re, il mangiare, il bere, il giocare. (corsivi miei).23

Il paragrafo offre al lettore una prima, anche se implicita, definizione 

di “forma di vita”: azioni tipiche della “nostra storia naturale”, una sorta 

di insieme concatenato di attività corporee e linguistiche che non respin-

ge affatto il tentativo – poco diffuso, lo ammetto – di vedere le forme di 

vita dotate di uno statuto quasi biologico; in tal senso, le forme di vita 

21 Cfr. L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 136.
22 Cfr. Ivi, p. 145.
23 Cfr. Ivi, p. 23.



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 155

azzerano il dualismo cartesiano stabilendo una singolare unione di mente 

e corpo in cui il linguaggio esercita un ruolo di ulteriore mediazione24.

In effetti, il legame stretto che intercorre tra rappresentazione gram-

maticalizzata e immagine, intesa come incipit della rappresentazione stes-

sa, rivela quello che potrebbe essere l’elemento chiave della forma di vita 

interpretata secondo il modello della cognizione incarnata. La rappresen-

tazione grammaticalizzata assorbe e rimodula le immagini e gli esempi: 

elabora il materiale percettivo; in questa prospettiva, la percezione è la 

matrice della rappresentazione ma non può giocarvi alcun ruolo decisivo 

finché non viene concettualizzata, vale a dire, assorbita dalla rappresen-

tazione grammaticalizzata.

Nel paragrafo 397, Wittgenstein precisa:

Qui invece di dire “immaginabilità” si può anche dire: rappresentabilità 

(Darstellbarkeit) in un determinato mezzo di rappresentazione (Darstellung). 

E da una rappresentazione siffatta può dipartirsi una strada sicura che condu-

ce a un impiego ulteriore. D’altra parte, un’immagine può far presa su di noi 

e non essere di alcuna utilità.25

L’immagine normalmente intesa è interna e in quanto tale privata 

e soprattutto “priva di utilità”; questo vale sia per l’immagine che io 

posso farmi del dolore mio e altrui, prescindendo dai comportamenti 

o azioni mie e altrui, sia per la mia e altrui percezione di gatto o tavolo, 

vale a dire, per la mia immagine di entrambi o di quella altrui. Al con-

trario, parlare di rappresentazioni significa coglierle nel loro impiego 

effettivo all’interno dei giochi linguistici e forme di vita sottostanti: non 

è affatto possibile interrogarsi oppure stabilire “l’essenza della rappre-

sentazione” facendo eventuale riferimento all’immagine stessa o qual-

che altra ragione interna26. 

La rappresentazione è necessariamente connessa al “mezzo di rappre-

sentazione”: parole, espressioni linguistiche o la compresenza di espres-

sioni linguistiche, semiotiche, gestuali, sono precisamente i mezzi di rap-

presentazione a cui Wittgenstein allude. D’altra parte, come risulta dal 

24 In tal senso, è eloquente ed efficace il paragrafo 281: “Il risultato è che soltanto dell’uo-

mo vivente, e di ciò che gli somiglia (che si comporta in modo simile) si può dire che 

abbia sensazioni; che veda, che sia cieco, che oda, che sia sordo; che sia in sé o che non sia 

cosciente”; cfr. L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., pp. 128-129. Per una suggestiva e 

rigorosa ricostruzione dell’atteggiamento di Wittgenstein nei confronti del dualismo e del 

rapporto tra la sua prospettiva e il paradigma della “cognizione incarnata”, cfr. H. Sluga, 

Wittgenstein, Einaudi, Torino 2012; F. Cimatti, Wittgenstein, Language and Embodied 

Cognition, RIFL (2019) SFL, pp. 10-25.
25 Cfr. L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 159.
26 Cfr. Ivi, p.153.



156	 GIORNALE DI FILOSOFIA

paragrafo 71, “l’essenza è espressa nella grammatica”27. L’identificazione 

del rosso o del dolore o di una categoria naturale (mela, gatto) non passa 

né attraverso la dimensione privata né geneticamente, vale a dire, attra-

verso il passaggio dal privato alla parola (comunicazione) in quanto que-

sto passaggio funziona soltanto nella misura in cui giustifica l’attivazione 

del metodo di proiezione e le regole che lo accompagnano28.

La rappresentazione grammaticalizzata è affine ai prototipi. Eleanor 

Rosch, la teorica dei prototipi, ritiene che alcune osservazioni di Wittgen-

stein, soprattutto quelle intorno alle “somiglianze di famiglia”29, possano 

costituire la matrice del proprio modello teorico30. Il paragrafo 389 delle 

Ricerche ne fornisce la prova:

La rappresentazione dev’essere più simile al suo oggetto di quanto non lo 

sia qualsiasi immagine: Infatti, per quanto simile io renda l’immagine a ciò che 

deve rappresentare, essa può sempre essere l’immagine anche di qualcos’al-

tro. Invece la rappresentazione ha questo in sé: che è la rappresentazione di 

questo e di nient’altro.31

La rappresentazione o prototipo di gatto o tavolo fa riferimento a liste 

di indizi che, sebbene siano di origine percettiva, sono elaborate tuttavia 

grammaticalmente e, quindi, inserite in determinate giochi linguistici. Gli 

indizi o gli esempi sono controllati pubblicamente in quanto preliminar-

mente sottoposti alle diverse grammatiche d’uso. In buona sostanza, le 

rappresentazioni e i prototipi condividono i seguenti elementi: l’assenza 

di una rigida definizione dei tratti semantici, le somiglianze di famiglia, il 

buon grado di rappresentatività, una necessaria vaghezza funzionale alla 

flessibilità e la dipendenza da determinati contesti32. Malgrado gli eviden-

ti tratti comuni, questa sintesi potrebbe però celare forti elementi di dif-

ferenziazione che è utile esplicitare. Da un lato, il nesso che intercorre tra 

le rappresentazioni e le forme di vite è conforme alla teoria dei prototipi 

che accentua il ruolo pragmatico dei prototipi e, quindi, il carattere natu-

rale della categorizzazione; dall’altro, la verifica soggettiva dell’efficacia 

di un esemplare o prototipo non può ritenersi conforme al modello di 

27 Cfr. Ivi, p. 154.
28 Cfr. Ivi, p. 155.
29 Cfr. Ivi, p. 47.
30 Cfr. E. Rosch, Wittgenstein and Categorization Research in Cognitive Psychology, in 

Chapman, M., Dixon, R.A. (eds) Meaning and the Growth of Understanding, Springer, 

Berlin, Heidelberg 1987, pp. 151-166.
31 Cfr. L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., p. 157.
32 Per un approfondimento delle analogie tra i due modelli, anche alla luce di quelli più 

recenti, si veda lo studio di M. Zeifert, Rethinking Hart: From Open Texture to Prototype 

Theory—Analytic Philosophy Meets Cognitive Linguistics. Int J Semiot Law, 35, 2022, pp. 

409–430.



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 157

Wittgenstein che, confermando le premesse antipsicologiste, ritiene as-

solutamente impraticabile qualsiasi accesso al soggetto o alla sua testa33. 

Wittgenstein pone la “certezza primitiva percettiva” tra le condizioni 

interne della concettualizzazione e delle rappresentazioni ma ne riduce 

la funzione al solo elemento di stimolo per l’attivazione di un metodo 

di proiezione che consenta al singolo parlante di convertire i tratti mo-

dali – contestuali alle sottostanti immagini mentali o percetti – in tratti 

flessibilmente più orientati verso quella che di recente è stata definita 

condizione dell’a-modalità34; in tal senso, Wittgenstein giustifica la “gene-

si” delle rappresentazioni, ricondotte, da un lato, all’azione intenzionale 

del parlante, dall’altro, alla grammatica filosofica che fornisce alla stessa 

i criteri di soddisfazione. Così intesa, la rappresentazione rientra in un 

modello teorico che rinuncia sia al mentalismo fondazionale sia al com-

portamentismo iper-semplificato; un modello più conforme al paradigma 

della cognizione incarnata e collettiva (intersoggettiva).

3. Wittgenstein e il dibattito in corso: suggestioni o forzature?3. Wittgenstein e il dibattito in corso: suggestioni o forzature?

In base a quanto finora esposto, è evidente il carattere collettivo-socia-

le che Wittgenstein attribuisce alla mente che, ribadiamolo, esiste soltan-

to nella misura in cui è estesa al linguaggio e ai diversi sistemi semiotici 

di rappresentazione. La collocazione della mente collettiva nelle diverse 

forme di vita sollecita un confronto decisamente variegato con il dibattito 

in corso e con quello austro-tedesco di Primo Novecento. 

La nozione di propagazione della mente a cui si richiama lo scienziato 

Stuart Kaufman35 presenta elementi di interesse; un’ulteriore prova della 

possibilità di collocare la mente estesa di Wittgenstein in un contesto di 

natura biologica36. La mente si propaga in forme di vita non rigide in quan-

to fronteggiano sempre situazioni di crescente entropia che esse riducono 

in virtù della loro struttura flessibile; una struttura di senso che gli uomini 

33 In merito, il saggio di Givon rimane un punto di riferimento irrinunciabile; cfr. T. Gi-

von, Prototypes: between Plato and Wittgenstein, in Noun Classes and Categorization, ed. 

by C. Craig, John Benjamin, Amsterdam 1986, pp. 77-102.
34 Cfr. G. Dove, On the need for embodied and disembodied cognition, Frontiers in Cogni-

tion, 1 (242), 2011, pp. 1-13; J.J. Prinz, The Return of Concept Empiricism, in Handbook 

of Categorization in Cognitive Science, ed. by Henri Cohen, and Claire Lefebvre, Elsevier, 

New York, 2017. Per una ricostruzione storica della nozione di concetto/rappresenta-

zione, cfr. M. Maione, Origine e funzioni del linguaggio in Thomas Reid. Atti mentali, 

linguistici e credenze, Carocci Editore, Roma, 2024.
35 S. Kauffman, Investigations, Oxford University Press, Oxford 2000; trad. it. Esplorazio-

ni evolutive, Einaudi, Torino 2000.
36 Cfr. E. La Licata, La mente che si propaga. Kauffman legge Wittgenstein, in “Reti, Saperi, 

Linguaggi”, anno 4, n. 1, 2012, pp. 65-71.



158	 GIORNALE DI FILOSOFIA

o agenti autonomi rendono funzionale alla riduzione del carattere ciclico 

dell’entropia, come accade per altri fenomeni biologici. In questa pro-

spettiva, i giochi linguistici e le rappresentazioni/concetti sottostanti sono 

parte integrante di un esercizio creativo e cognitivo condiviso dagli altri 

e, quindi, costruito collettivamente. A questo punto, appare pienamente 

condivisibile la tesi di La Licata37 della possibilità di un dialogo costruttivo 

tra le Ricerche filosofiche di Wittgenstein e le scienze cognitive, a partire 

dal modello della mente estesa di Andy Clark38. Il modello di Wittgenstein 

potrebbe pertanto costituire ante litteram un interessante centro di media-

zione tra riflessione filosofica, scienze cognitive e filosofia della biologia. A 

margine, anche le neuroscienze possono essere chiamate in causa: alcune 

sperimentazioni confermerebbero le “somiglianze di famiglia”, le rappre-

sentazioni esposte al controllo della grammatica filosofica39.

Non si tratta affatto di forzature, anche se sperimentazioni et similia 

non godono certo di una benevola ricezione da parte di Wittgenstein 

e non vanno quindi esasperate. Le suggestioni che il confronto con le 

scienze cognitive incoraggiano sono senz’altro utili ma lo sono ancora di 

più quelle che potrebbero invece derivare dall’analisi del contesto filoso-

fico-scientifico di primo Novecento.

Kevin Mulligan ha il merito di aver ricostruito le direttrici della rifles-

sione austro-tedesca a cui, più o meno implicitamente, Wittgenstein fa 

riferimento: le nozioni di regole, di uso linguistico e l’analisi delle frasi 

psicologiche in prima persona rinviano, con le dovute distinzioni, ad au-

tori come Brentano, Husserl e Bühler40. Quello che manca in questo tipo 

di ricostruzione storica è invece il riferimento a Wilhelm Wundt, il mag-

giore teorico dell’etnopsicologia o psicologia dei popoli. Senza compro-

mettere i presupposti antipsicologisti, il carattere sociale e pubblico che 

Wittgenstein ascrive alla mente può avere una delle sue premesse proprio 

nel modello teorico di Wundt in cui il ruolo della volizione e dei processi 

37 Cfr. Ivi, p. 70.
38 Cfr. A. Clark, Supersizing the Mind: Embodiment, Action, and Cognitive Extension, 

Oxford University Press, Oxford 2008.
39 Illuminante è la possibilità di vedere visualizzata – tramite la fMRI Risonanza magnetica 

funzionale – una parte del cervello segnata dalla relazione di diversi punti, vale a dire, da 

rapporti di richiamo reciproco e di somiglianza, come si desume dalla corrispondenza tra 

diversi punti del cervello in relazione all’uso di un termine come “criniera” riferito alla 

criniera di un pony connessa più facilmente alla criniera di un cavallo che a quella di un 

leone. Cfr. M. Vollino da Rosa, Concepts, Perception, and Wittgenstein’s Theory: a conver-

sation with the sciences, cit., p. 122. Per ulteriori analisi dei fattori neuroscientifici della 

cognizione condivisa e collettiva, cfr. G. Rizzolatti, M. Arbib, Language within our grasp, 

in “Trends in Neuroscience”, vol. 21, 1998, pp. 188-194; V. Gallese, Motor abstraction: A 

neuroscientific account of how action goals and intentions are mapped and understood, in 

“Psychological Research”, vol. 73, 2009, pp. 486-498.
40 Cfr. K. Mulligan, Wittgenstein e la filosofia austro-tedesca, Mimesis, Milano 2014.



﻿Wittgenstein: la mente come estensione del linguaggio� 159

selettivi dell’appercezione estesi a tutte le espressioni sensibili, dai gesti 

al linguaggio, è un primo passo verso la definizione e valorizzazione della 

natura collettiva della mente.

4. Conclusioni4. Conclusioni

In base alla disamina fin qui svolta, si può concludere che, nell’ultimo 

Wittgenstein, le rappresentazioni e i concetti, oscillanti tra modalità e a-mo-

dalità, si giustificano all’interno della grammatica filosofica che è la risorsa 

principale dei parlanti e l’elemento chiave della storia naturale dell’uomo. 

I parlanti accedono alla grammatica mediante il metodo di proiezione che 

presenta due fasi di realizzazione: una prima fase interna, in quanto connessa 

alle certezze primitive percettive (sensazione/percezione/immagine), una se-

conda fase esterna scandita dalle condizioni di soddisfazione della grammatica 

d’uso dei segni linguistici e di quelli corporei e delle sottostanti forme di vita. 

Si tratta di due fasi che possono essere ulteriormente articolate nelle diverse 

attività mentali che i singoli membri di una comunità esercitano in deter-

minate forme di vita: le imprescindibili certezze primitive percettive (sensa-

zione/percezione) attivano molteplici forme di intenzionalità semantica che, 

mediante un metodo di proiezione e mediante le condizioni di soddisfazione 

predisposte dalla grammatica, generano le rappresentazioni/concetti intese 

come funzioni mentali contestuali ai significati linguistici e/o segni corporei 

e, in generale, alle regole e relazioni grammaticali.

Wittgenstein sostiene così l’estensione della mente al linguaggio libe-

randosi completamente degli stati interni normalmente associati ai pro-

cessi mentali e, elemento ancora più pregnante, sbarazzandosi del dua-

lismo cartesiano che, più o meno esplicitamente, si annida in qualsiasi 

forma di mentalismo o psicologismo: la mente si attiva dunque mediante 

le certezze primitive percettive per poi realizzarsi compiutamente nella sua 

natura collettiva, vale a dire, nel linguaggio e nel corpo.

BibliografiaBibliografia

Ahmed N. Mind and Language. A Wittgensteinian View, in “Journal of Positive 

School Psychology”, 2022, vol. 6, No 3, pp. 188-193. 

Budd M., Wittgenstein’s Philosophy of Psychology, Routledge, London 1989.

Cimatti F., Wittgenstein, Language and Embodied Cognition, in “RIFL”, SFL, 

2019, pp. 10-25. 

Clark A., Supersizing the Mind: Embodiment, Action, and Cognitive Extension, 

Oxford University Press, Oxford 2008.

Dove G., On the need for embodied and disembodied cognition, in “Frontiers in 

Cognition”, 1 (242), 2011, pp. 1-13.



160	 GIORNALE DI FILOSOFIA

Egidi R., Wittgenstein filosofo della mente, Quodlibet, Macerata 2023. 

Gallese V., Motor abstraction: A neuroscientific account of how action goals and 

intentions are mapped and understood, in “Psychological Research”, vol. 73, 

2009, pp. 486-498. 

Gívon T., Prototypes: between Plato and Wittgenstein, in Noun Classes and Cate-

gorization, a cura di C. Craig, John Benjamin, Amsterdam 1986, pp. 77-102. 

Kauffman S., Investigations, Oxford University Press, Oxford 2000; trad.it. 

Esplorazioni evolutive, Einaudi, Torino 2000.

Köhler W., Gestalt Psychology. An Introduction to New Concepts in Modern Psy-

chology, H. Liveright, New York 1929.

La Licata E., La mente che si propaga. Kauffman legge Wittgenstein, in “Reti, 

Saperi, Linguaggi”, anno 4, n. 1, 2012, pp. 65-71.

Mulligan K., Wittgenstein e la filosofia austro-tedesca, Mimesis, Milano 2014.

Prinz J.J., The Return of Concept Empiricism, in Handbook of Categorization in 

Cognitive Science, a cura di Henri Cohen, e Claire Lefebvre, Elsevier, New 

Jersey 2017.

Rizzolatti G., Arbib M., Language within our grasp, in “Trends in Neuroscien-

ce”, vol. 21, 1998, pp. 188-194. 

Rosch E., Wittgenstein and Categorization Research in Cognitive Psychology, in 

Chapman, M., Dixon, R.A. (a cura di) Meaning and the Growth of Understan-

ding, Springer, Berlin, Heidelberg 1987, pp. 151-166.

Sluga H., Wittgenstein, Einaudi, Torino 2012.

Unnsteinsson E.G., Wittgenstein as a Gricean Intentionalist, in “British Journal 

for the History of Philosophy”, 24, 2016, pp. 155-172.

Vollino M. da Rosa, Concepts, Perception, and Wittgenstein’s Theory: a conver-

sation with the sciences, in “Revista de Filosofia de la Universidad de Costa 

Rica”, 152, 2019, pp. 115-124. 

Wittgenstein L., Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie/Remarks on 

the Philosophy of Psychology, a cura di G.E.M. Anscombe&G.H. von Wright, 

Blackwell, Oxford 1980; trad.it. Osservazioni sulla filosofia della psicologia, 

Adelphi, Milano 1990.

Id., Philosophische Untersuchungen, Basil Blackwell, Oxford 1953; trad. it. Ri-

cerche filosofiche, Einaudi, Torino 1983.

Id., The Blue Book and the Brown Book, a cura di R, Rhees, Blackwell, Oxford, 

1958; trad.it. di A.G. Conte, Libro blue e libro marrone, Einaudi, Torino 1983.

Id., Tractatus logico-philosophicus, Routledge & Kegan Paul, London, 1961; trad. 

it. Tractatus logico-philosophicus, Einaudi, Torino 1964.

Zeifert M., Rethinking Hart: From Open Texture to Prototype Theory—Analytic 

Philosophy Meets Cognitive Linguistics, in “Int J Semiot Law”, 35, 2022, pp. 

409-430.


