Giornale di filosofia, vol. 2/2023 ® ISSN 1827-5834 ¢ DOI 10.7413/1827-5834074

Paolo Quintili
Lumiéres et laicité dans la modernité.
Des couples conceptuels en questions

1. La notion médiévale du modernus (des Latins) et le questionnement
des Lumiéres.

Qu’est-ce que “Moderne”? La question est abrupte mais pas ano-
dine. Elle est ancienne aussi. La réflexion philosophique se confronte
aI’ainsi-dite Modernité, comme a quelque chose d’auto-évidente dans
son sens, mais ce sens n’est l'est pas. Les Latins de I’Antiquité tar-
dive avaient déja inventé ce mot, modernus, a, um, pour indiquer le
caractére de ce qui est-1a, hic et nunc, dans une époque déterminée
comme étant, par rapport a elle-méme, “récent”, “actuel”!, pour le
démarquer de ce qui appartient a ’époque préchrétienne, antiguus
ou le vetus. En tant qu’historiens de la langue et de la culture, ces
intellectuels latins concevaient le 7zodernus comme le point de 1’hic-
et-nunc a partir duquel I'on pouvait mesurer les distances entre leur
époque — marquée par I'avénement de la Révélation divine — et les
époques révolues. Non tant comme le #ovus, mais plutot comme le
présent. Cependant, rien n’indiquait, chez les Latins, une intention
de guestionner ce méme hic et nunc dans son sens propre et dans sa
perspective lancée vers 1’avenir. Ce qui les intéressait ¢’était plutot le
passé, concu comme le vetus, I'antique sous la forme chrétienne d’un
trait, d’'un morceau fini de I’éternité, fleche du temps qui ménera a

“ Université de Rome “Tor Vergata”. Collége International de Philosophie, Paris, Confe-
renza pronunciata all’'Universita di Tunis El Manar il 18/11/2013.

! Cfr. E Calonghi, Dizionario Latino, Rosenberg & Selliet, Torino 1950, p. 1719, du verbe
modero et de modus, ’est-a-dire «mesure» ou encore «maniére» «mode»; on trouve des oc-
currences de I'adjectif chez le grammairien du Ve-VI¢ siecle apr. J.Ch, Priscianus Caesariensis
(de Césarée), dans la Mauritanie, et chez Cassiodore, Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus
Senator (485-580), aristocrate romain, historien, écrivain de politique, de théologie et gram-
mairien, fondateur du Monastére de Vivarium, en Calabre; Cfr. W. Freund, Modernus und
andere Zeitbegriffe des mittelalters, Bohlau, Graz 1957.



98 GIORNALE DI FILOSOFIA

un zelos, I’Apocalypse. Mais cette fleche, pour les chrétiens, n’était
pas infinie. Elle avait un terme: la fin des temps, le Jugement de dieu
et des ames. Les “modernes” de Cassiodore, au Ve siecle apres J.-Ch.,
devaient bien imiter et se tenir fideles a Uauctoritas des Anciens Péres
et a la lecon de la tradition biblique et du droit romain?.

Le modernus des médiévaux servait donc a confirmer une autorité re-
connue, a consolider et a sanctionner le pouvoir temporel et spirituel de
I'Eglise de dieu. Les modernes des médiévaux sont les nouveaux fideles,
subordonnés au pouvoir ancien.

Marie-Dominique Chenu a repéré quatre significations fondamen-
tales a travers lesquelles se présente I'opposition antiqui-moderni entre
XII¢ et XIII¢ siecles; antiqu: peut indiquer: 1/ les auteurs de I'antiquité
gréco-latine, par opposition aux écrivains de I'époque chrétienne, les
moderni; 2/ les écrivains des premiers siecles de I'ére chrétienne, les
Sancti Patres (qui sont différents des Philosophi, les Sages préchrétiens),
tandis que les modernes sont les Patres/Doctores du Moyen-age; 3/ les
“fideles de 'ancienne alliance» (I’Ancien Testament), par opposition
au modernes, les “fidéles de la révolution chrétienne»; 4/ les repré-
sentants de la spéculation scholastique, pré-aristotélicienne, jusqu’a la
génération de 1220-1230, vieillis par rapport a leurs successeurs, les
lecteurs modernes des ceuvres d’Aristote et des Arabes, tels que Albert
Le Grand et Thomas d’Aquin’®. Dans les quatre cas il s’agit d’une dé-
marcation qui souligne la nécessité d’orthodoxie des “modernes» et la
continuité qui doit s’établir avec I’ancien, en fonction de la suprématie
du pouvoir catholique.

Le temps de I'histoire, suivant les «modernes» médiévaux, est alors
toujours un zemzps clos.

2 Cfr. M. Raiola, Custodia legum civilitatis est indicium Scientia iuris e iurisdictio nelle
Variae di Cassiodoro, 2009: “Ai prisca e agli antiqua tempora si contrappongono i tem-
pora moderna, devoluti a preservare il diritto ormai non ulteriormente perfettibile e a
trasmetterlo a quanti non ne avessero nozione, primi fra tutti i sovrani gotici, cui i funzio-
nari romani, completando e perfino surrogando, con la loro attivita, I'azione di governo,
avrebbero dovuto indicare le vie per ricondurre intendimenti e disposizioni nell’alveo del
diritto supremo ed ultimativo. Modernus & un neoconio che fa registrare la sua apparizio-
ne verso la fine del V sec. d. C. (si trova in un’epistola di Papa Pelagio databile al 492),
ma Cassiodoro ne viene comunemente ritenuto I'zzventor, in quanto fu il primo a genera-
lizzarne I’'uso, adoperandolo in senso dinamico e funzionale, individuando, cio¢, la mis-
sione dell’epoca moderna nel conseguimento tendenziale di una perequazione, in dignita
e valore, di “invenzione” e “preservazione”» https://studitardoantichi.org/2023/08/05/
letture-di-diritto-nelle-variae-di-cassiodoro/.

> Cfr. M.-D. Chenu, Conscience de [’bistoire et théologie au XII¢ siécle, in “Archives d’his-
toire doctrinale et littéraire du Moyen Age», 29, 1954, pp. 107-133. Le développement
ultime de la logique successive a I'introduction de la philosophie d’Aristote et des Arabes,
meénera, au siecle XIVE, a la distinction entre une via antiqua et une via moderna de la
logique, celle d’Ockam et des “barbares» britanniques.



Lumiéres et laicité dans la modernité 929

Ce n’est qu’aux XVI¢ et XVII¢ siecles que la connotation sémantique
du modernus et des «modernes» commence a changer. Il est difficile de
résumer ici les nombreux passages historiques qui méneront, a travers la
Renaissance, a la nouvelle modernité des «modernes» du XVII¢ siecle.
Deux notions anciennes, mais concues de maniére nouvelle, seront mises
en jeu pour atteindre le 7zodernus moderne: les notions de Nature et celle
de Raison critique, sceptique. Ces notions se mettent en place a partir
de Giordano Bruno (1548-1600), de son ouvrage De ['Infinito, Universo
e Mondi (Venise, 1583), passant par Tommaso Campanella (1568-1639),
Girolamo Cardano (1501-1576), Giulio Cesare Vanini (1585-1619, auteur
briilé sur le blicher a Toulouse, par ses ouvrages parmi lesquelles je men-
tionne ici I'étonnante De Admirandis Naturae Reginae Deaeque Mortalium
Arcanis, Paris, 1616), les naturalistes italiens tous poursuivis par I'Inquisi-
tion et condamnés; et ensuite a travers le scepticisme francais du siecle des
Guerres de religion, celui de Michel de Montaigne (1533-1592), de Pierre
Charron (1541-1603), de Francois L.a Mothe Le Vayer (1588-1672) et tant
d’autres. La philosophie occidentale batit une conception nouvelle de la
nature et de la raison critique qui s’interroge et questionne tout a la fois la
vie (de la nature elle-méme) et le présent historique de ’homme, dans un
seul geste spéculatif fondateur et constituant: le geste de la Modernité.

Le sens du «moderne» se transforme, donc, et le nouveau sujet «mo-
derne» met en cause le présent, 'actuel, suivant le tracé de tous les as-
pects de 'expérience historique de 'homme, en se démarquant de facon
inédite par rapport a '«antique», suivant le tracé de la nature et de la
raison critique. Ce sujet d’abord est nouvellement conscient d’apparte-
nir 2 une «République» des Lettres et de la pensée qui est unifiée au-
tour des valeurs qu'on peut ramener a ces deux champs théoriques et
sémantiques, circonscrits par les notions de nature et de raison critique.
Ensuite, il se rapporte de maniére autoréflexive et interrogative au réel,
questionnant son propre ego et son monde historique.

Pour entrer dans I'argument qui nous rapproche du sujet de notre
conférence, la philosophie des Lumiéres, il suffira ici d’évoquer la cé-
lebre métaphore (ou dispute) des Abeilles et des Araignées qui marque
ce tournant décisif: c’est Montaigne qui I'invente. Les Abeilles seraient
les Anciens, les Araignées les Modernes. Mais de quoi s’agit-il, avec cette
métaphore, au juste? Sous le régne de Louis XIV («le Grand»), au terme
de ce trajet d’affirmation des deux notions de nature et de raison critique,
se déclenche un «tremblement de terre» culturel qui est connu sous le
nom de Querelle des Anciens et des Modernes. Je tiens cet événement
comme l'inauguration du «probléme» historique des Lumiéres, avec ses
enjeux actuels, qui précéde I'affirmation du mouvement intellectuel du
XVIIIe siecle qui porte ce nom. Montaigne est donc le grand initiateur.
Dans les Essais (livre I, 26) il affirme:



100 GIORNALE DI FILOSOFIA

Les abeilles pillotent deca dela les fleurs, mais elles en font apreés le miel,
qui est tout leur: ce n’est plus thym ni marjolaine; ainsi les piéces empruntées
d'autrui, il les transformera et confondra, pour en faire un ouvrage tout sien, d
savotr son jugement.

Devant la grande décadence de son époque, traversée par les guerres ci-
viles religieuses, Montaigne se réclame de la saine «loi de Nature» mise en
cause 2 partir de son «Je» puissant — voila la notion nouvelle d'une Nature
grande mére et maitresse de toutes choses, y compris le Moi le plus authen-
tique — c’est la Nature des Anciens, Latins et Grecs (les Abeilles), suivant
Montaigne, celle de Lucréce et de Cicéron, qui enseigna aux hommes a
se servir des fruits de son sein, sans I’abandonner aux délires d'une ima-
gination détournée par la superstition. D’un autre coté, les «Araignées»
contemporains, les «Modernes» faiseurs d’interminables querelles reli-
gieuses et théologiques, tissent de leur propre ventre leurs fils intellectuels
délirants — leurs productions culturelles y compris la religion (s’avance ici
une autre dichotomie: entre nature et culture) — sans s’appuyer sur le sou-
tien, sir et solide, de I'expérience naturelle et de la considération ration-
nelle qui 'accompagne. Voila ébauché le probléme du présent, de I'actuel
ramené a la «nature», qui est questionné dans son sens propre, dans une
perspective critique et sceptique tout a fait nouvelle.

Aprés Montaigne, Francis Bacon va rejouer la méme métaphore dans
le Novum Organum (1620), pour souligner une opposition semblable,
sur le plan de la doctrine de la connaissance, c’est la querelle entre les
naturalistes critiques (les Abeilles), les empiristes (les Fourmis) et les
dogmatiques rationalistes, les scholastiques (les Araignées), les spécula-
tifs stériles:

Ceux qui ont cultivé les sciences, affirme Bacon, furent ou bien empiri-
stes ou bien dogmatistes. Les empiristes, a la facon des fourmis, se contentent
d’accumuler et d’utiliser; les rationalistes, a la maniére des araignées, extraient
d’eux-mémes des toiles; ’abeille tient une voie médiane; elle choisit et recueille
sa maticre sur les fleurs du jardin et du champ; et cependant elle la transforme
et digere par sa propre faculté. Le vrai travail philosophique est assez analogue:
il ne s’appuie pas uniquement et principalement sur les forces de I'esprit, il ne
se contente pas non plus d’une matiére donnée venant de I’histoire naturelle,
ou des expériences mécaniques, et entreposée dans la mémoire: il transforme et
travaille celle-ci dans I'intelligence. C’est pourquoi il faut mettre son espérance
(ce qui jusqu’ici n’a pas été fait) dans ces facultés [I’expérimentale et la ration-
nelle] réunies par un pacte plus étroit et plus infrangible.*

4 Cfr. aussi J. Swift, La bataille entre les livres anciens et modernes (1697), in La Querelle des
Anciens et des Modernes, précédé d’un essai de M. Fumaroli, a cura di A.-M. Lecoq, Galli-
mard, Paris 2001, pp. 409-431.



Lumiéres et laicité dans la modernité 101

Le veeu de Bacon, comme celui de Montaigne, vise a une réforme du
présent historique, en refaconnant la matiére et les connaissances du pas-
sé, le passant au crible de la critique philosophique, par les moyens de
la raison et de la nature. La Querelle érudite entre les partisans des An-
ciens et ceux des Modernes, a vu impliqués, dans la seconde moitié du
XVIIe siecle, les membres de I’Académie francaise divisés en deux partis,
d’un coté Boileau et Longepierre (les Anciens) et de I'autre Perrault et
Fontenelle (les Modernes). L'issue de ce débat est la mzise en question du
sens de ce présent historigue qu’on a sous les yeux, dans son sens et ses ca-
ractéres fondamentaux (culturel, artistiques, politiques, philosophiques
etc.), sous la loupe de la raison critique qui enquéte, de maniére toujours
renouvelée, la nature des choses.

Il y a une date climatérique qui marque le tournant entre la Querelle
des Anciens et des Modernes et les Lumiéres et qui s’étend jusqu’a nous,
aujourd’hui: 1687, je n’aime pas les dates, en soi elles ne sont que des
conventions historiographiques. Cependant, celle-ci, 1687, est trés mar-
quante.

2. L'idéale Querelle des Anciens et des Modernes

En 'année 1687, 1. Newton (1642-1727) publie ses Principia mathe-
matica, étape capitale dans 'histoire des sciences, surtout pour ses effets
dans la philosophie naturelle du XVIII¢ siecle. N. Malebranche (1638-
1715) écrit I'Entretien sur la métaphysigue, ou il définit 'ancienne philo-
sophia prima comme la science des vérités principales de I’étre en général,
fondement inébranlable de la religion et de la morale. F. de Salignac de la
Motte Fénelon (1651-1715), essayiste et écrivain catholique, esprit libre,
qui sera bientt exproprié des ses titres ecclésiastiques (Archevéque de
Cambrai) par I'Eglise, a la suite de I'affaire des Explication des maximes
des saints de 1697, en polémique avec Bossuet, est exilé par Louis XIV, a
cause de son idéal d’une monarchie pacifiste, proné dans son Télémague
(1693, publié en 1699). Fénelon rédige De I'éducation des filles, un traité
de pédagogie d’inspiration progressiste, dirions-nous, ou I'aspect de la
formation intellectuelle de la femme est marquant. L'année précédente,
en 1686, B. Le Bovier de Fontenelle (1657-1757), qui venait d’étre refusé
a I’Académie francaise (il le sera quatre fois et n’y entrera qu’en 1691),
donnait au public son chef-d’ceuvre, les Entretiens sur la pluralité des
mondes, objet, tout de suite, de rumeurs et de scandales. Cet ouvrage de
divulgation scientifique, I'un des premiers dans son genre, best-seller de
la science fiction de 'age classique, rend populaire parmi les Dames du
grand monde, en mal des mathématiques, la cosmologie infinitiste de la
révolution scientifique, celle de Descartes notamment, son modéle indé-



102 GIORNALE DI FILOSOFIA

passable’. Tout cela arrive un an aprés la révocation de 'Edit de Nantes
(1685), événement d’énormes conséquences, qui marque la fin de la to-
lérance religieuse officielle et le commencement de la diaspora, tragique,
des Huguenots®.

Le Refuge, le Désert ou la Conversion forcée sont les trois issues pour la
population frangaise de religion reformée. La RPR,, la Religion Prétendue
Réformée, suivant la formule de ’'Edit de Fontainebleau (1685), restera ca-
chée jusqu’a la révolution de 1789. Ces mémes années de bouleversement
politique et intellectuel marquent la période d’activité la plus fébrile de Pierre
Bayle (1647-1706). Le philosophe protestant vécut, dans le Refuge al’époque,
a Rotterdam, avec plus de sensibilité qu’aucun autre, la tragédie de la révoca-
tion. En 1686, Bayle publie Ce que c’est que la France toute catholique sous le
regne de Louis le Grand (faux lieu et éditeur: J.P. I’ Ami, Saint-Omer, en réali-
té Amsterdam, A. Wolfgang), un violent pamphlet qui dénonce les immenses
dégats de I'intolérance religieuse catholique, pas seulement en France. Fait
suite un ensemble organique d’ouvrages, philosophiquement importants, de
la méme inspiration, que Bayle publie 'un aprés I'autre, en partant du Corz-
mentaire philosophique sur ces paroles de |ésus-Christ: contrains-les d'entrer
(Amsterdam, A. Wolfgang, 1686-87)". Il faut rappeler aussi que Bayle s’occu-
pait de ce périodique littéraire qu’il fonda en 1684, et dont il sera 'unique ré-
dacteur jusqu’en 1687, les Nouvelles de la République des Lettres. Ce journal
mensuel de comptes-rendus littéraires devint bientdt fameux, comme I'une
des publications les plus influentes de I'époque, dans I'Europe savante. Bayle
y méne une activité intellectuelle intense, en faveur de la tolérance religieuse
et pour la critique silencieuse, dissimulée, de la théologie catholique, de ses
concepts fondamentaux, providence, transsubstantiation, toute-puissance
divine; ce qui marque un point de départ important, comme un modeéle cri-
tique, pour la philosophie des Lumieéres.

5 Mais sur la diffusion de ces thémes dans les milieux clandestins: M. Benitez, La tentation
du gouffre: la pluralité des mondes dans la littérature clandestine, dans O. Bloch (a cura di),
Le matérialisme du XVIII siécle et la littérature clandestine, Vrin, Paris 1982, pp. 115-123.
¢ Cfr. F. Bayrou, Ils portaient I'écharpe blanche. L'aventure des premiers réformés, des
Guerres de religion a 'Edit de Nantes, de la Révocation a la Révolution, Librairie générale
francaise, Paris 2000.

™ Bayle, Réponse de 'auteur des Nouvelles de la République des lettres a l'avis qui lui a ésté
donné sur ce gu’il avoit dit en faveur du P. Malebranche touchant les plaisirs des sens, H. de
Graef, Rotterdam 1686; Epistola de scriptis adespotis, in J. Deckherrt, De scriptis adespotis,
3¢ éd., Amsterdam 1686; Réflexions sur la lettre de I'auteur des Doutes, dans Le Retour des
piéces choisies, ou Bigarrures curieuses, Emmerick, [Rotterdam?] 1687; Préface, dans 1.
Papin, La Foy réduite a ses véritables principes, R. Leers, Rotterdam 1687; Supplément du
Commentaire philosophigue, Hambourg, T. Litwel, [Amsterdam?] 1688; Histoire du fce-
tus bumain, recueillie des extraits de M. Bayle et publiée par M. Du Rondel, P. van der Aa,
Leyde 1688 [recueil des NRL concernant 'embryologiel; Réponse d’'un nouveau convert:
a la lettre d'un réfugié, E. Noél [Amsterdam], Paris 1689.



Lumiéres et laicité dans la modernité 103

Cette activité s’accompagne de la correspondance de Bayle, dans le Re-
fuge, avec les collegues de la République sur le sol francais. Parmi eux,
Fontenelle publia anonymement, dans les Nouwvelles de Bayle, une Relation
de I'lle de Borneo, en 1686, la méme année des Entretiens. C’est une des-
cription anthropologique des événements d’une population exotique dé-
bouchant sur une satire farouche de I'intolérance et des guerres de religion
en France. Limage satirique mettait en cause, indirectement, 'autorité du
catholicisme romain. Les perspectives des deux philosophes convergent
dans le but a la fois de la critique de I'autorité royale, avec sa politique in-
tolérante, et du dévoilement des mystifications religieuses, au niveau haut
de la théologie rationnelle et bas, des superstitions populaires. Cette alliage
de haut et bas, de la critique antireligieuse, dans la pensée des deux, sera
constitutive aussi de la philosophie des Lumiéres, pour ce qui regarde le
coté matérialiste, de Meslier a Diderot et d’Holbach®.

1687 est 'année aussi de I’Histoire des Oracles de Fontenelle. Sa po-
lémique cryptée, indirecte, des superstitions religieuses, se fait plus radi-
cale. Toutes les superstitions, mais plus directement celles qui ont affaire a
la religion dominante, sont tournées en ridicule. Le concept d’imposture
politique des religions y est clairement esquissé’. L Hzstoire de Fontenelle
marque finalement son entrée dans la Querelle des Anciens et des Modernes,
déclenchée par Ch. Perrault (1628-1703), la méme année, avec Le Siécle de
Louis le Grand (1687). Ce poéme en vers, flatteur a I’égard du roi et de ses
conquétes, faites non seulement dans le dur métier de Mars, mais dans la
culture universelle, avec la floraison des sciences surtout, par rapport aux
époques passés, I’Antiquité classique notamment, avait été lu a I’Académie
le 27 janvier 1687, puis publié, peu apres, a Paris. Le poeme déclencha, sur
place, une protestation violente de la part des intellectuels guidés par N.
Boileau (1636-1711), siégeant au fauteuil n°1, qui était depuis 1677, avec
Racine, historiographe officiel de Louis XIV. Boileau devint le chef de file
des Anciens. Le scandale fut provoqué par I'affirmation d’ouverture, la
louange hyperbolique au Grand Siecle du Roi Soleil, en des vers célebres:

La belle Antiquité fut toujours vénérable,

Mais je ne crus jamais qu’elle fit adorable.

Je vois les Anciens sans ployer les genoux,

Ils sont grands, il est vrai, mais hommes comme nous;
Et 'on peut comparer sans craindre d’étre injuste

8 Sur les rapports entre Bayle et le matérialisme de Meslier Cfr. G. Mori, «Jean Meslier
stratonicien redivivus», in M. Benitez, A. McKenna, G. Paganini, J. Salem (a cura di), Ma-
teria actuosa. Antiquité, Age classique, Lumiéres. Mélanges en I’honneur d’'Olivier Bloch,
Honoré Champion, Paris 2000, pp. 381-407; et, du méme: Bayle philosophe, Honoré
Champion, Paris 1999, pp. 59-69 et p. 222.

° Cfr. B. Le Bovier de Fontenelle, Histoire des oracles, M. Didier, Paris 1971.



104 GIORNALE DI FILOSOFIA

Le siecle de Louis au beau si¢cle d’Auguste.

En quel temps sut-on mieux le dur métier de Mars ?
Quand d’un plus vif assaut for¢a-t-on des remparts ?
Et quand vit-on monter au sommet de la gloire
D’un plus rapide cours le char de la Victoire ?

Si nous voulions dter le voile spécieux

Que la prévention nous met devant les yeux,

Et lassés d’applaudir a mille erreurs grossicres,
Nous servir quelquefois de nos propres lumicres,
Nous verrions clairement que sans témérité

On peut n’adorer pas toute I’ Antiquité,

Et qu’enfin dans nos jours, sans trop de confiance,
On lui peut disputer le prix de la science.

Platon qui fut divin du temps de nos aieux,
Commence 2 devenir quelquefois ennuyeux:

En vain son traducteur partisan de I’ Antique

En conserve la grice et tout le sel attique,

Du lecteur le plus apre et le plus résolu

Un dialogue entier ne saurait étre lu. ...

Flatterie trop manifeste de la part d’un avocat au Parlement de Paris
qui avait été, comme ses freres, un membre du cercle de Colbert et qui
prolongea la tradition des courtisans, les «fonctionnaires de la littéra-
ture» (M. Fumaroli), réunis autour du cardinal Richelieu. Ce véritable
parti des Modernes, qui avait eu la fonction idéologique, pendant des
décennies, de glorifier les vertus du gouvernement absolu'!, n’était pas
nouveau et Louis XIV en avait considérablement réduit le pouvoir, s’il
est vrai que les Anciens, Boileau, Racine, Longepierre et d’autres, au mo-
ment du déclenchement de la Querelle, occupaient les meilleures places
dans la structure hiérarchique de la culture d’ancien régime, a la cour de
France®. Les Modernes possédaient, pour leur part, les charges adminis-

10 Cfr. A.-M. Lecoq (a cura di), La Querelle des Anciens et des Modernes cit., p. 257-258.

' Cfr. M. Fumaroli, Les abeilles et les araignées, in A.-M. Lecoq (a cura di.), La Querelle
des Anciens et des modernes cit., p. 131: «Ils congoivent I'Etat comme la raison moderne
en action, une Idée parfaite qui déploie ses bienfaits au centre et a la pointe du temps
chrétien. Il s’arrachent avec elle aux ténébres du paganisme»; I'auteur montre bien I’an-
cienneté de la Querelle et ses racines lointaines, qui plongent dans le Rinascimento italien
(Boccalini, Tassoni, Lancellotti etc.), Cfr. Ibidem, pp. 24-91.

2 Ibidem, pp. 178-180: «On peut dire que [avant 1687] la “cabale sublime” de Boileau et
de Racine avait gagné la partie aupres de Louis XTIV [...]. Ce sont autant d’Anciens, des
érudits dans la tradition de la Renaissance, qui prennent rang a la cour de Louis XIV [...].
Les Anciens avaient donc gagné beaucoup de terrain. Ils étaient méme devenus, au vu et
au su de tous, les “gens de Versailles”. Les Modernes de I’Académie francaise ont beau
concourir a qui célébrera par de plus ardents panégyriques la personne et les exploits du
roi, il est clair a partir de 1677 que les Anciens appelés par le roi aupres de lui détiennent
le privilege, sinon le monopole, de sa gloire».



Lumiéres et laicité dans la modernité 105

tratives plus importantes de I'Etat et ils furent, eux, et non les Anciens,
les vrais apparatchiks de la littérature de régime. Le parti des Anciens
percut, de son coté, la référence injurieuse a ce «Platon ennuyeux»" qui
accompagnait le paralléle entre Auguste et Louis, comme un leurre, un
piége insidieux tendu au roi et a eux-mémes, a leur pouvoir culturel ef-
fectif sur la monarchie des Bourbons.

Lintervention de Fontenelle et, de biais, celle de Bayle, resitue la
Querelle sur des bases différentes, idéales et philosophiques, qui bou-
leversent au sens critique les probléemes posés par les deux partis cour-
tisans, concernant la culture générale d'une époque et la philosophie de
Ihistoire. Le progres et la perfection — réclamés, par les deux partis en
lutte, du co6té des Anciens ou des Modernes — deviendront, pour les Lu-
miéres, le perfectionnement possible de 'humanité dans I'histoire, mais
jamais atteint une fois pour toutes, a savoir la perfectibilité de ’homme.
Rousseau, Diderot, La Mettrie découvriront ainsi ce néologisme impor-
tant. Perrault parlait de «nos propres lumiéres», pour les opposer aux
arréts de l'autorité des Anciens, mais il pensait, en méme temps, a la
perfection de son époque, prétendument atteinte par le régne de Louis
le Grand. Fontenelle, membre lui-méme du parti des Modernes, n’ad-
met plus cette cloture du temps historique, ni la flatterie hyperbolique
des Grands'. Il méles les perspectives et utilise aussi les instruments
rhétoriques des Anciens pour des buts modernes. Voila le bouleverse-
ment critique. Les Nouveaux dialogues des morts (1683) sont placés sous
I'invocation du poéte grec Lucien et ils seront situés aux Enfers, chez
Pluton. Les Anciens, tel Socrate, discuteront de 'actualité avec des Mo-
dernes, tel Montaigne, mais c’est I’Ancien qui aura le dernier mot. Le
présent n’est pas glorifié mais plutot mis en question. A la barre, indirec-
tement, est la monarchie elle-méme et la superstition, souvent égalée a la
religion tout court. L'accumulation linéaire du progrés ne permet pas de
conserver les erreurs des Anciens sans une mise en question de I'actuali-
té. Dans 'année climatérique 1687, Fontenelle publie ensuite son Trazzé
sur la nature de ['églogue, accompagné d’une Digression sur les Anciens et
les Modernes (1688), couronné par I’Académie francaise. Sous prétexte
de mettre un point final 2 une question débattue d’esthétique littéraire,
contre les «<modéles grecs indépassables» de la poésie pastorale, propo-

Y Ibidem.

4 M. Fumaroli, Les abeilles et les araignées, cit., p. 193: “Ce n’est donc ni du ‘Siecle de
Louis le Grand’, ni d’un nouveau ‘Siécle d’Auguste’ que Fontenelle se réjouit d’étre le
contemporain, mais d’un Siécle de la Critique, supérieur a tous les autres par uz art de
penser calqué sur la méthode géométrique et qui gouverne maintenant le commerce des
esprits dans ’ensemble de la République des Lettres. Avec Fontenelle, la Querelle des
Anciens et des Modernes commence a se confondre avec ce que Paul Hazard a appelé ‘la
crise de la conscience européenne’”.



106 GIORNALE DI FILOSOFIA

sés par Longepierre dans sa traduction des Idylles de Bion et de Moschus
(1686), le futur Secrétaire perpétuel de I’Académie des sciences expose,
en quelques pages, les pivots conceptuels fondamentaux sur lesquels re-
posera la construction des Lumiéres philosophiques, au si¢cle suivant.

Fontenelle entend se débarrasser de la Querelle elle-méme, en éta-
blissant un point de vue, celui de la nature®, a partir duquel Anciens
et Modernes sont égaux'®. Ce point de vue s’explicite dans la théorie
des climats qui déterminent les différences culturelles, toujours souples
et modifiables grace a la souplesse de I'esprit et du corps humains. Ce
déterminisme géographique, qui se présente aussi sous la forme d’'un dé-
terminisme anthropologique de teneur matérialiste — «Les différences de
climats qui se font sentir dans les plantes doivent s’étendre jusqu’aux
cerveaux et y faire quelque effets»'” — avec des changements ponctuels,
entrera dans la célebre doctrine de I'influence des climats sur les 1égisla-
tions, de I'Esprit des lois (1748) de Montesquieu. Fontenelle est exempt
de la violence polémique qui caractérise les courtisans et les apparatchiks
du régime. Il prétend s’appuyer sur la physique cartésienne plutot que
sur la rhétorique académique et scholastique. Le point de vue physique
permettrait ainsi de voir clairement que

toutes les différences [entre Anciens et Modernes], quelles qu’elles soient,
doivent étre causées par des circonstances étrangeres [a la nature], telles que
sont le temps, le gouvernement, I’état des affaires générales.'®

Une fois posé ce domaine étranger a la nature, la réflexion de Fonte-
nelle procede a I'analyse des variables historiques qui se superposent aux
invariantes naturelles. Or, s’il y a une supériorité paradoxale, ou plutot
morale, des Anciens, elle consiste dans la vertu de nous avoir débarras-
sé, nous les Modernes, d’une grande quantité d’erreurs qu’on n’aurait
pas manqué de commettre sans leur aide. Fontenelle en vient ainsi au
probléme des sciences, sur lequel Perrault aussi va renchérir a partir de
1688, avec ses Paralléles des Anciens et des Modernes en quatre volumes
(1688-1697), sur toute I'encyclopédie du savoir classée par disciplines.
Les arts et les sciences, les points forts des théses modernes, seront les

15 Cfr. Digression sur les Anciens et les Modernes, dans A.-M. Lecoq (éd.), La Querelle des
Anciens et des Modernes, cit., p. 296: «La Nature a entre les mains une certaine pate qui
est toujours la méme, qu’elle tourne et retourne sans cesse en mille facons, et dont elle
forme les hommes, les animaux, les plantes; et certainement elle n’a point formé Platon,
Démosthéne ni Homere d’une argile plus fine ni mieux préparée que nos philosophes,
nos orateurs et nos poétes d’aujourd’hui».

16 Ibidem, p. 298.

7 1bidem, pp. 295-296.

18 [bidem, p. 298.



Lumiéres et laicité dans la modernité 107

premiéres. Sur la base du concept de perfectionnement de la raison, du
coté de la méthode de raisonner, Descartes en était le maitre, Fontenelle
expose une théorie du progres dans les sciences qui aura une grande im-
portance pour D’Alembert, lorsqu’il écrira son Discours préliminaire de
I'Encyclopédie (1751):

Ce qu’il y a de principal dans la philosophie et ce qui de la se répand sur
tout, je veux dire la maniére de raisonner, s’est extrémement perfectionnée
dans ce siecle [...]. Avant Monsieur Descartes, on raisonnait plus com-
modément; les siecles passés sont bien heureux de n’avoir pas eu cet homme-
la. C’est lui, a ce qu’il me semble, qui a amené cette nouvelle méthode de rai-
sonner, beaucoup plus estimable que sa philosophie méme, dont une bonne
partie se trouve fausse ou fort incertaine, selon les propres régles qu’il nous a
apprises. Enfin, il régne non seulement dans nos bons ouvrages de physique
et de métaphysique, mais dans ceux de religion, de morale, de critique, une
précision et une justesse qui, jusqu’a présent, n’avaient été guere connues.”

La théorie du progres de Fontenelle arrive a faire des concessions aux
Anciens sur le plan de I'invention littéraire, de I'éloquence et de la poé-
sie, ou «ils ont pu atteindre la perfection, parce que, comme je I'ai dit,
on la peut atteindre en peu de siécles», mais sur le terrain des sciences la
complexité de la nature et la faiblesse de la raison humaine demandent
un temps énorme pour atteindre non pas la perfection, mais un degré de
perfectionnement proportionnel a la mesure des efforts collectifs, his-
toriques, que I’esprit humain a accompli jusque 1a%. Les hommes s’en-
richissent au fur et a mesure des connaissances et des erreurs mémes
produits par leur prédécesseurs. C’est une vision accumulatrice du pro-
grés qui concentre, métaphoriquement, le développement de I’humanité
entiére, reconquis par la mémoire des sciences et des arts, comme dans
la téte d’un seul homme. Celui-ci pourrait représenter, en général, dans
une sorte d’esprit des temps individualisé, toutes les étapes de I'histoire
culturelle de 'humanité:

Un bon esprit cultivé est, pour ainsi dire, composé de tous les esprits des
siecles précédents; ce n’est qu'un méme esprit qui s’est cultivé pendant tous
ces temps-1a. Ainsi cet homme qui a vécu depuis le commencement du monde
jusqu’a présent, a eu son enfance [...], sa jeunesse [...]. Il est maintenant dans
I’age de virilité, ou il raisonne avec plus de force, et a plus de lumiéres que
jamais [...] cet homme-la n’aura point de vieillesse; il sera toujours également

Y Ibidem, p. 302.

20 Sur la distinction des sciences de la nature et des sciences du langage ou la poésie, Cfr.
G. B. Vico, De nostri temporis studiorum ratione (1709), in A.-M. Lecoq (a cura di), La
Querelle, cit., p. 432-449.



108 GIORNALE DI FILOSOFIA

capable des choses auxquelles sa jeunesse était propre, et il le sera toujours de
plus en plus de celles qui conviennent a I'dge de la virilité; c’est-a-dire, pour
quitter I'allégorie, que les hommes ne dégénéreront jamais, et que les vues
saines de tous les bons esprits qui se succéderont, s’ajouteront toujours les
unes aux autres®!

A la quantité des notions et des connaissances scientifiques qui s’ac-
cumulent dans les temps, et qui rendraient, a 'apparence, impossible
une sagesse a la maniére des Anciens, a cause de I’excés uni a la boulimie
de savoir, fait face la multiplication, toujours renouvelée, des zéthodes
d’appréhension?”. Le développement des questions philosophiques
nouvelles s’appuie sur ce principe du perfectionnement indéfini de la
raison, qui sera au cceur aussi de la philosophie de I’histoire d’un Vol-
taire. Au lieu d’une histoire humaine guidé par le zelos transcendant du
salut, but ultime de toute histoire, sacrée et profane, d’aprés Bossuet
(Discours sur I’bistoire universelle, 1681), il y a un processus infini de
développement, sans telos, qui ne répond qu’a une économie du per-
fectionnement graduel de ’humanité toute entiére. Voltaire 'exposera
dans son Essai sur les mceurs et I'esprit des nations (1761-17632, «Intro-
duction» et «Avant-propos»). Non pas un état, qu’il faut atteindre une
fois pour toutes, le salut, mais un processus infini, le perfectionnement
sans but ultime?.

3. Kant, Foucault, Todorov, les invariantes conceptuelles et les variantes
géo-historiques des Lumiéres. Enjeux actuels.

Les questions soulevées par Montaigne, Bacon, Fontenelle et Bayle dé-
bouchent directement sur la célebre Réponse a la question Qu’est-ce que
les Lumieres (Was ist Aufklirung) ? d’Immanuel Kant. Publiée en 1784,
dans la revue Berlinische Monatschrift, la réponse de Kant — et la question
elle-méme — sont ’aboutissement de tous les questionnements qui ont
traversé deux siecles de Querelle sur le sens du «moderne» et de I'»an-
tique», sous I'angle d’une philosophie de I’émancipation humaine qui
trouve finalement son nom. «Les Lumiéres (Aufklirung)», affirme Kant,

2 bidem, pp. 307-308.

2 Tbidem, pp. 308-309.

2 Sur la vision de I'histoire, de Descartes, Bayle jusqu’a Voltaire, Cfr. C. Borghero, Co-
noscenza e metodo della storia da Cartesio a Voltaire, Loescher, Torino 1990; L. Bianchi,
Tradizione libertina e critica storica. Da Naudé a Bayle, F. Angeli, Milano 1988; par rap-
port a 'Encyclopédie, Cfr. mon Illuminismo ed Enciclopedia, Diderot, D’Alembert, 2¢ éd.,
Carocci, Roma 2005, chap. 6.3: “Voltaire, Rousseau e la scoperta del ‘continente storia’”.



Lumiéres et laicité dans la modernité 109

se définissent comme la sortie de I'homme hors de 'état de minorité, on il se
maintient par sa propre faute. La minorité est I'incapacité de se servir de son
entendement sans étre dirigé par un autre. Elle est due a notre propre faute
quand elle résulte non pas d’'un manque d’entendement, mais d’un manque
de résolution et de courage pour s’en servir sans étre dirigé par un autre. Sa-
pere aude! Aie le courage de te servir de ton propre entendement! Telle est la
devise des Lumiéres.

La paresse et la lacheté sont les causes qui expliquent qu’un si grand nombre
d’hommes, alors que la nature les a affranchis depuis longtemps de toute di-
rection étrangére (naturaliter maiorennes), restent cependant volontiers, toute
leur vie durant, mineurs; et qu’il soit si facile 2 d’autres de se poser comme
leurs tuteurs. Il est si commode d’étre mineur. Si j’ai un livre qui me tient lieu
d’entendement, un directeur qui me tient lieu de conscience, un médecin qui
juge de mon régime a ma place etc. je n’ai pas besoin de me fatiguer moi-
méme...”*

La réponse vise, apres, a questionner son époque: vivons-nous, de-
mande Kant, a une époque vraiment «éclairée», a ’époque des «Lu-
miéres»? Une époque qui ait atteint, finalement, cette «age de raison» qui
affranchit les hommes, tous les hommes, non seulement les philosophes
et les savants de la Querelle, de toute sorte de tutelle et de minorité ? La
réponse est 7o7: nous ne vivons pas dans une époque aufgeklirt, «éclai-
rée», mais dans une époque d’Aufkirung, d’«éclaircissement», d’«éclai-
rage» c.-a-d. I'époque dans laquelle 'opération des Lumiéres et de Iaf-
franchissement des hommes est en train de s’accomplir, elle est encore et
toujours en route.

Il y a deux usages possibles de la raison, qui est 'instrument fonda-
mental de I'opération d’Aufklirung, selon Kant: un usage public et un
usage privé. Le premier doit étre toujours libre, le second est limité et lié
aux fonctions que chacun, en tant que particulier (en ce sens «privé»),
doit exercer dans la société historique dans laquelle il vit. Par exemple,
moi en tant que professeur des universités, je puis faire un usage public et
libre de ma raison, en critiquant les lois que mon gouvernement et I'’Etat
dans lequel je vis émanent sur I'organisation des études universitaires.
J’ai le droit de le faire et personne ne peut m’empécher de prononcer
mon jugement critique, méme trés négatif, en public; mais en tant que
fonctionnaire d’état, «<comme une piece d’'une machine», je dois obéir,
respecter ces lois et les appliquer, dans un «usage privé» de ma raison.

Bien sr, cette dichotomie qui renverse le sens courant, actuel, des ad-
jectifs «public» et «privé», a été mis en cause par plusieurs philosophes
qui se sont confrontés au méme probléme et réinterrogés sur les enjeux

2 1. Kant, Réponse a la question Qu’est-ce que les Lumiéres?, in (Euvres philosophiques,
vol. I1, éd. sous la direction de F. Alquié, Gallimard, Paris 1985, p. 209.



110 GIORNALE DI FILOSOFIA

actuels de Popération des Lumiéres. Une ré-interrogation récente est celle
qu’a fait Michel Foucault en 1984, 200 ans apres Was ist Aufklirung?
Foucault reléve d’abord que la distinction kantienne du public et du
privé, dans I'usage de la raison, «est, terme a terme, le contraire de ce
qu’on appelle d’ordinaire la liberté de conscience». Mais il faut nuan-
cer: Aufllirung de Kant est concue de facon essentiellement négative:
c’est un «seuil» une «sortie», une ligne de fuite, et cela fait appel a un
probléme politique qui met en cause 'homme en tant que Menscheit,
«humanité». Foucault observe, en effet:

La question, en tout cas, se pose de savoir comment 1'usage de la raison
peut prendre la forme publique qui lui est nécessaire, comment ’audace de
savoir peut s’exercer en plein jour, tandis que les individus obéiront aussi
exactement que possible. Et Kant, pour terminer, propose a Frédéric II, en
termes 2 peine voilés, une sorte de contrat. Ce qu’on pourrait appeler le con-
trat du despotisme rationnel avec la libre raison: I'usage public et libre de
la raison autonome sera la meilleure garantie de ’obéissance, a la condition
toutefois que le principe politique auquel il faut obéir soit lui-méme conforme
a la raison universelle.

Pour Foucault le texte de Kant est important car il explicite quel est le
«projet» de la philosophie critique allemande, et en particulier celui de
la «philosophie moderne» en général, il en représente en quelque sorte le
«livre de bord». Affirme Foucault:

11 décrit en effet Aufklirung comme le moment ot ’humanité va fai-
re usage de sa propre raison, sans se soumettre 2 aucune autorité; or c’est
précisément a ce moment-1a que la Critique est nécessaire, puisqu’elle a pour
role de définir les conditions dans lesquelles 'usage de la raison est légitime
pour déterminer ce qu’on peut connaitre, ce qu’il faut faire et ce qu’il est
permis d’espérer. C’est un usage illégitime de la raison qui fait naitre, avec
I'illusion, le dogmatisme et ’hétéronomie; c’est, en revanche, lorsque I'usage
légitime de la raison a été clairement défini dans ses principes que son auto-
nomie peut étre assurée. La Critique, c’est en quelque sorte le livre de bord
de la raison devenue majeure dans ’Aufklirung et inversement, [’ Aufllirung,
c’est I'age de la Critique.

Ce qui fait probleme, pour Foucault, c’est précisément cet «age de
la Critique», avec une grande C?. Dans la question que les «Lumiéres»

» “Or lanalyse de U'Aufklirung, en définissant celle-ci comme le passage de
I’humanité a son état de majorité, situe I'actualité par rapport a ce mouvement
d’ensemble et ses directions fondamentales. Mais, en méme temps, elle montre
comment, dans ce moment actuel, chacun se trouve responsable d’une certaine
facon de ce processus d’ensemble”.



Lumiéres et laicité dans la modernité 111

posent — a savoir 'affranchissement de ’humanité de son «état de mino-
rité» —, se superposent les trois dimensions du projet critique, les trois
Critiques kantiennes, la dimension de la connaissance, celle de la morale
et la dimension historique et sensible, ot chaque individu appartenant
a la Menscheit est investi, a la premiére personne, dans ce processus de
libération des dogmes et des tutelles.

La réflexion de Kant sur «l’aujourd’hui» se démarque ainsi de
celles des trois autres approches possibles de la question du moderne,
d’aprés Foucault: celles de Platon, d’Augustin et de Vico. Le pre-
mier, Platon, pose en fait le présent «comme appartenant a un certain
age du monde, distinct des autres par quelques caractéres propres,
ou séparé des autres par quelque événement dramatique»; le second,
Augustin, concoit «le présent pour essayer de déchiffrer en lui les
signes annonciateurs d’un événement prochain. On a la le principe
d’une sorte d’herméneutique historique»; le troisi¢me, Vico, analyse
le présent «comme un point de transition vers 'aurore d’'un monde
nouveau». Donc dans une perspective de philosophie de I’histoire ou-
verte vers ’avenir.

L Aufklirung de Kant est autre chose. Elle inaugure une nouvelle «on-
tologie du présent», elle juge et évalue «qu’est-ce que ce présent» a 'aune
de la raison critique qui impose aux hommes "autonomie, a savoir le
destin, la vocation, la destination de se conduire, de penser et de sentir
par eux-mémes, sans besoin de la guide extérieure de quelqu’un d’autre.
La Réponse a la célebre question «Qu’est-ce que les Lumiéres ?» se tra-
duit alors dans une nouvelle et ultime Question: qu’est-ce que ce présent
historique que j’ai sous le yeux, tel que je I'agit, je le vis, je le sens, je le
pense etc.?

Foucault conclut:

La réflexion sur “aujourd’hui” comme différence dans I’histoire et comme
motif pour une tiche philosophique particuli¢re me parait étre la nouveauté
de ce texte. Et, en I'envisageant ainsi, il me semble qu’on peut y reconnaitre
un point de départ: 'esquisse de ce qu’on pourrait appeler I'attitude de mo-
dernité.

Et 1a nous repérons, d’apres Foucault, ce qu’on pourrait appeler
(comme «attitude de modernité»), un ethos qui consisterait dans «une
volonté ‘d’héroiser’ le moment présent», comme il arrive, par exemple,
chez Baudelaire: trouver une «attitude» spécifique devant ce qui est hic-
et-nunc pour |'éterniser, ne se laisser pas vivre, pas se laisser prendre dans
le flux fugitif et inconstant de la marche de I'histoire. Une attitude, en
ce sens, éthigue, mais aussi «ironique», attention: une ironie qui investi
'ego et toujours ouverte a des considérations critiques qui empécheront



112 GIORNALE DI FILOSOFIA

de sacraliser ce moment héroique au dela de lui-méme, pour essayer de le
maintenir ou de le perpétuer. Baudelaire est un modeéle, en ce sens:

Pour I'attitude de modernité, la haute valeur du présent est indissociable
de 'acharnement a I'imaginer, a I'imaginer autrement qu’il n’est et a le tran-
sformer non pas en le détruisant, mais en le captant dans ce qu’il est. La mo-
dernité baudelairienne est un exercice ol 'extréme attention au réel est con-
frontée a la pratique d’une liberté qui tout a la fois respecte ce réel et le viole.

Voila que cette attitude moderne meéne droit a 'znvention, a la créati-
vité et enfin a 'art, comme style de vie, faconnement inlassable du réel a
travers 'imagination et la force de I’esprit. Foucault en conclut, d’apres
Baudelaire, lu a travers la loupe de Kant, que

Le fil qui peut nous rattacher de cette maniére a U'Aufklirung n’est pas
la fidélité a des éléments de doctrine, mais plutot la réactivation permanente
d’une attitude, c’est-a-dire d’un éthos philosophique qu’on pourrait caractéri-
ser comme critique permanente de notre étre historique.

La question de I’ Aufklirung, donc, reste ouverte. Pour Foucault il faut
s’échapper au «chantage» intellectuel des Lumiéres: «étre pour ou contre
les Lumiéres»; ou bien 1’'on accepte de faire siens les principes de ratio-
nalité typiques du moderne, ou bien vous travaillez pour les dépasser,
agissant pour y repérer les différentes «dialectiques», pour voir ce qui y
est encore vivant, ou ce qui est mort en elles etc. Réen de tout cela. On
ne peut pas décider si franchir ou pas ce seuil, cette sortie de I'état de
minorité: I’ Aufklirung, on I'a déja franchie. Il faut plutot voir quels sont
les voies nécessaires et utiles pour cette «critique historique renouvelée
permanente de nous-mémes», en tant que sujets appartenant a la moder-
nité de ' Aufklirung a un temps donnée de I'histoire®.

Foucault conclut en voyant une contradiction ou une tension pro-
fonde entre '’humanisme — comme I'ensemble de doctrines tour a tour
différentes sur ce que «doit étre» ou devrait étre «’homme», suivant
les exigences des valeurs dominantes a une époque donnée — et les Lu-
micres, comme réactivation permanente de cette «attitude limite» a la

26 “]] faut essayer de faire 'analyse de nous-mémes en tant qu’étres historique-
ment déterminés, pour une certaine part, par ' Aufklirung. Ce qui implique une
série d’enquétes historiques aussi précises que possible; et ces enquétes ne se-
ront pas orientées rétrospectivement vers le ‘noyau essentiel de rationalité” qu’on
peut trouver dans I'Aufklirung et qu’il faudrait sauver en tout état de cause;
elles seront orientées vers ‘les limites actuelles du nécessaire’: c’est-a-dire vers ce
qui n’est pas ou plus indispensable pour la constitution de nous-mémes comme
sujets autonomes”.



Lumiéres et laicité dans la modernité 113

mise en question critique de nous méme en tant que sujets présents, aux
frontieres du présent, «critique et création permanente de nous-mémes»,
«a travers une ontologie historique de nous-mémes».

Voila les thémes foucaldiens”. Les limites de cette lecture et de ses
enjeux actuels — lecture qui garde son charme et sa richesse analytique
— sont a la fois historiques et conceptuels. Au point de vue historique,
Foucault tombe dans le piege de I'universalisation involontaire du phé-
nomeéne Lumiéres, comme étant un bloc unitaire. Foucault ne voit pas
les déclinaisons, les variantes géo-historiques des Lumieres, non seule-
ment européennes, qui donnent un sens autre, un épaisseur concret a
la notion d’Aufkirung kantienne. Les Lumiéres ne sont pas un phéno-
menes unitaire, ni centré uniquement sur Konigsberg ou sur Paris. Nous
connaissons aujourd’hui des tradition nationales des Lumiéres qui se dif-
férencient profondément et s’enrichissent I'une par rapport a I'autre; et
cette mémoire différenciée des Lumiéres se transmet et s’est transmise
jusqu’au présent. Les Lumiéres sont donc un phénomeéne avant tout 7a-
tional, géo-historique.

Prenons un exemple, les Lumiéres italiennes et Gianbattista Vico.
Foucault ne mentionne génériquement que les Principes de philosophie de
U'bistoire, c’est-a-dire La Scienza Nuova (1742), pour ne voir, chez Vico,
que le représentant d’une pensée du présent historique comme «point de
transition vers I'aurore d’'un monde nouveau». C’est une image factice,
infidele de la philosophie de I'histoire de Vico, des fluxes et reflux histo-
riques, qui montre bien une toute autre sensibilité pour la vie historique
concrete des différents peuples de la terre, dans leurs aspects écono-
miques, techniques, juridiques surtout (Vico était un jurisconsulte aussi),
qui constitue la spécificité des Lumiéres italiennes: la profondeur critique
du sens de I'bistoire et de la vie. La vie des hommes est, toujours et avant
tout, vie historique, enracinée dans un territoire propre. Par «territoire»,
comme I'a bien relevé R. Esposito®, il faut entendre «non pas un es-
pace géographiquement déterminé, circonscrit a I'intérieur de frontieres
stables, mais plutot un ensemble de caractéristiques de milieu, de langage,
de tonalité qui renvoient a une modalité spécifique et irremplagable par
rapport a d’autres styles de pensée».

La modalité spécifique géo-historique des Lumiéres italiennes est le

77 «Il me semble que la question critique, aujourd’hui, doit étre retournée en
question positive: dans ce qui nous est donné comme universel, nécessaire, obli-
gatoire, quelle est la part de ce qui est singulier, contingent et di a des contraintes
arbitraires. Il s’agit en somme de transformer la critique exercée dans la forme de
la limitation nécessaire en une critique pratique dans la forme du franchissement
possible».

2 Cfr. R. Esposito, Pensiero vivente. Origine e attualité della filosofia italiana, Einaudi,
Torino 2010, cap.. 1, pp. 13-23: “Geofilosofia italiana” [ma traduction].



114 GIORNALE DI FILOSOFIA

questionnement du présent dans sa dimension de devenir vivant des
formes historiques, qui caractérisent I'esprit des peuples et des na-
tions-territoires et qui marque leurs vies quotidiennes (la aussi c’est la
question du «présent» de» ’actuel»). Les Lumiéres italiennes aboutissent,
en somme, a travers la pensée de 'histoire, a une forme de critique de la
vie quotidienne, absente tout a fait dans les Lumiéres allemandes. Modele
précieux. C’est la lecon non seulement de Vico, mais aussi d’Antonio
Genovesi (1712-1769), de Ferdinando Galiani (1728-1787), de Cesare
Beccaria (1738-1795), des fréres Pietro (1728-1797) et Alessandro Verri
(1741-1816), de Gaetano Filangieri (1752-1788), auteur d’une Science de
la législation (7 voll. Naples, 1780-1785) qui constitue un véritable monu-
ment de la réflexion des Lumiéres italiennes sur les modes de production
historique des lois et des systemes de juridiction, avec annexe critique des
injustices de I'ancien régime.

Les Lumieres de Kant, ' Aufklirung donc, n’est que I'une des décli-
naison géo-historiques possibles des Lumicres en général, celle de I’Al-
lemagne orientale de la fin du XVIII¢ siecle, dont on peut rejouer le sens
aujourd’hui, comme I’as fait Foucault. On sait aujourd’hui qu’il existent
des Lumiéres espagnoles, polonaises, autrichiennes, italiennes etc. cha-
cune avec ses propres caractéristiques de milieu, de langage, de tonalité
intellectuelle, qui s'universalisent de maniere originale et variée. On sait
aussi bien, grace aux travaux de mon collegue Abdelaziz Labib, qu’il y a
eu, et pour cause, des Lumieres Arabes?”, dont Labib s’est bien occupé
et, hélas, mon ignorance de la langue arabe m’empéche ici de les considé-
rer dans leur valeur propre et dans leur envergure.

Pour conclure, je passe sous examen les théses d’un autre philosophe,
historien et sémiologue, qui s’est confronté a ce méme probléeme des
enjeux actuels des Lumiéres: Tzvetan Todorov. Pour Todorov aussi les
Lumiéres «ne peuvent pas ‘passer’, car elles sont venues a désigner non
plus une doctrine historiquement située, mais une attitude a ’égard du
monde»*’. Todorov dénonce, tout comme Foucault, le «chantage des Lu-
micres», I'alternative du pour ou contre, les «rejets et détournements».
11 repére ensuite une série de caractéristiques constantes et communes a
«l’esprit des Lumiéres», mais variables suivant la position géo-historique
dans laquelle elles se déclinent.

1/I'Autonomie. Les Lumiéres sont caractérisée par «un double mou-
vement, négatif et positif, de libération par rapport aux normes imposées
du dehors, et de construction de normes nouvelles, choisies par nous-

2 Cfr. A. Labib, Présence de Rousseau dans la Renaissance arabe, in “Jean-Jacques Rous-
seau, Politique et Nation”, Honoré Champion-Slatkine Reprints, Paris-Genéve 2001.
0T, Todorov, L'esprit des Lumiéres, Robert Laffont, Paris 2006, p. 125.



Lumiéres et laicité dans la modernité 115

mémes»’!. C’est le Selbstdenken, le «penser par soi-méme» de Lessing et,
aprés du méme Kant, devise qui peut «migrer» et s’installer dans d’autres
contextes géo-historiques. I'autonomie est le pivot central de I'opéra-
tion des Lumiéres, dont parle Diderot aussi a I'article «Eclectique»: «un
philosophe qui, foulant aux pieds le préjugé, la tradition, 'ancienneté, le
consentement universel, 'autorité, en un mot tout ce qui subjugue la foule
des esprits, ose penser de lui-méme». Bien, ce geste libératoire est sou-
mis, a son tour, au crible de la critique. Il faut tout examiner, tout juger et
tout discuter avec sa propre téte. Les retombées politiques de ce double
geste (individuel) de libération et de critique,..., ménent jusqu’a la refon-
dation du pacte social. Le Contrat social (1762) de Rousseau en est I'issue
la plus célebre, mais pas la seule. Or, ce que Todorov ne considere pas du
tout, come Foucault, c’est la dimension géo-historique que ce double geste
prend dans les différentes milieux. La demande ultérieure que nous devons
poser est donc la suivante: «comment cette autonomie se concrétise-t-elle
dans tel ou tel milieu géo-historique, comment peut-elle ‘migrer’ dans tel
ou tel peuple, dans telle ou telle tradition culturelle, méme la plus éloignée
du point d’origine, sans se dénaturer ?». Comment le peuple tunisien, par
exemple, peut-il concevoir aujourd’hui ce double mouvement de prise de
distance de ses traditions, de ses autorités, de ses préjugés, de ses cultures
et religions mémes etc. de facon autonome, tout en gardant sa particularité
géo-historique ? Voila reconstituée et remise sur sa juste assiette ['opération
des Lumieres, dans le contexte géo-historique concret présent. Le méme
discours doit étre concu pour les autres notions.

2/ la Laicité. Sur ce terrain, le probléme de la «migration» géo-histo-
rique du concept, doit se confronter a la sensibilité culturelle du peuple
et des différentes couches sociales ou elle s’installe, par rapport a I'opé-
ration de prise de distance des lois de la religion de celles de I'Etat.
Comme Todorov le remarque, il y a toujours trois sphéres de la liberté
de conscience de I'individu, plutot que les deux traditionnelles, la tem-
porelle et la spirituelle. La troisiéme sphére est la «sphére privée et per-
sonnelle que I'individu est seul a gérer, sans que personne y trouve rien
a redire». Comment cette troisieme sphére, incontournable, peut-elle se
constituer, sans étre écrasée par les deux autres, dans un milieu géo-histo-
rique donné ? Et aussi quel espace laisser au sacré — comme la conscience
et la sensibilité privée individuelle du divin —, hors de tout discours ou
position ecclésiastique institutionnelle ? Le probléme de la constitution
de laicité s’exprime en ces termes.

3/ 1a Vérité. Il y a un discours sur le monde qui est toujours a I’abri de
tout jeu de pouvoir que les hommes développent sur leurs propres tétes.

U Tvi, p. 37.



116 GIORNALE DI FILOSOFIA

C’est le discours de la science. Voltaire disait: les religions sont multi-
ples, ils existent multiples «sectes» qui se disputent la vérité a coups
de dogmes. Dans le discours scientifique non, on ne peut pas tricher.
Il n’existe pas une «sectes des algébristes», c’est ridicule. La vérité des
sciences est une et indivisible. Le champ de la discussion scientifique
est tenu a 1’écart de cette dispute mortifére qui divise les hommes les
uns des autres. Ce champs de la vérité est donc le plus pur et le plus
précieux, les Lumiéres I'ont mis en valeur et ont essayé de le protéger
a tout prix. Chaque contexte géo-historique de I'affirmation de cette
vérité doit donc trouver ses propres moyens de garantir le libre épanouis-
sement des forces intellectuelles qui visent a connaitre le vrai. L'espace
des discussions politiques et I'espace des raisons intellectuelles seront
ainsi rigoureusement partagés. Ce principe de la sauvegarde de la vérité
se résume en une devise: «la vérité ne reléve pas d’un vote». Le bien
(moral) et la vérité (scientifique) sont deux choses différentes. D’ot1 la
distinction condorcetienne entre I'«éducation nationale» — qui concerne
les connaissance soumises a 1'opinion, aux valeurs morales, reconnues
ou non — et I'«instruction publique» qui enseigne «des vérités de faits
et de calcul»: elle ouvre I’accés aux informations objectives et offre aux
hommes les outils permettant de faire bon usage de leur raison, afin
«qu'ils puissent se décider par eux-mémes».

4/ 'Humanité. C’est le point qui démarque la position de Todorov par
rapport a Foucault, et nous partageons son avis: la finalité de I'autono-
mie et de son opération c’est ’homme, voire la collectivité des hommes,
I’humanité. Non pas un homme idéal, tel qu’il «devrait étre» selon les
prétentions des moralistes ou du pouvoir en régime, mais I’homme réel,
sans faux-semblants, tel qu’il est historiquement donné, a un moment
précis de I'histoire. Etre autonomes et libres oui, mais pour quoi faire,
pour aller ot ? ’humanité est la finalisation de 'autonomie. La finalité la
plus proche n’est plus dieu, mais le bien-étre des hommes, leur bonheur.
Voila le mot magique: «bonheur», le mot de la philosophie des Lumiéres.
«De ce fait, I'étre humain devient I’horizon de notre activité, le point
focal vers lequel tout converge»*. La finalisation humaine des efforts his-
toriques et moraux de '’homme lui-méme, pour atteindre son bonheur,
pose de nombreux problémes d’ordre pratique. Les passions sont les mo-
teurs fondamentaux du bonheur, mais la dimension politique de cette
finalité, une fois prise en charge par I'Etat, meéne droit vers les totalita-
rismes, qui prétendent gérer en entier cette disposition anthropologique
qui est toute individuelle: chacun a son bonheur. Cette solitude du bon-
heur connait donc des détournement dangereux, au sens par exemple

2 Tvi, p. 84.



Lumiéres et laicité dans la modernité 117

d’un «intensivisme» (la recherche d’un maximum de bonheur, toujours
augmentable) qui se passe bien de la communauté et d’'une moralité par-
tagée (Sade). L’auto-finalisation du bonheur produit ensuite des effets
néfastes sur le plan de la vie communautaire, par la recherche du pouvoir
pour le pouvoir, hors de toute considération pour une finalité extérieure
quelconque (par exemple: le bien commun). Le moyen devient une fin
a elle-méme, le seul but. Ces apories seront résolubles de maniére va-
riée dans les différents contextes géo-historiques envisagés, par le moyen
d’une derniére caractéristique, propre des Lumiéres:

5/ I’'Universalité. Ici les Lumiéres opposent au Katholikos (I'Universel)
de'’Eglise romaine, un universel concourant, de type différent, visant non
pas au Salut de I'ame, mais au bonheur commun — en ce sens «universel»:
en tant que commun — de ’humanité entiére. Le processus de position de
cet universel commun s’accompagne (ou bien se décline) avec des multi-
ples formes d’universalisation, dans différents domaines de I’expérience
historique de ’homme, tels que: a) 'affirmation de 1’égalité universelle
parmi les hommes, de n’importe quel religion, race, culture etc. égalité
des droits; b) 'affirmation (chose nouvelle) de 1'égalité entre homme et
femme; c) la condamnation/abolition de I'esclavage en tant que contraire
au principe de I'universalité commune du genre humain; d) le rejet de
la peine de mort et de la torture, comme contraires a I'universalité des
lois et des droits de 'homme (différents des droits du citoyens), le droit
d’existence, notamment, inviolable et inaliénable et le droit a I'intégrité
de son corps: c’est le plus grand titre de gloire des Lumiéres italiennes
que d’avoir formulé ces principes, par Cesare Beccaria (Des délits et des
peines, Milan, 1764)”. Ces quatre processus de position d’universel com-
mun sont propres des Lumicéres, cette fois-ci sans déclinaisons géo-his-
torigues strictement nécessaires, comme Todorov le remarque («I’égalité
des droits n’est pas négociable»): «Nos combats s’inspirent encore du
programme des Lumiéres, ils prolongent ceux entamés deux ou trois
siecles plus tot. Daniel Defoe affirmait déja que I'infériorité des femmes
était due uniquement a I'impossibilité d’accéder a I’éducation. Helvétius
était convaincu que les femmes étaient, de nature, égales aux hommes»*.
Cet universel commun n’est pas I'universel despotique ancien (celui de
I'’Eglise ou de I'Inquisition), qui anéantit les différences particulieres et
les individualités, au nom de I'Unité et de la Sécurité de la communauté,
a détriment du particulier et de la tolérance, comme il arrive aujourd’hui

3 Tvi, p. 100: «Loin de s’opposer a ’assassinat qu’elle est censée punir, la peine de mort
I'imite: “L'esprit féroce qui guidait la main du législateur, conduisait aussi celle du par-
ricide et de I’assassin”. Il [Beccaria] pense méme que cette peine risque d’entrainer des
imitations: “La peine de mort est nuisible par 'exemple de cruauté qu’elle donne”.
Tvi, p. 96.



118 GIORNALE DI FILOSOFIA

dans nos démocraties autoritaires: au nom de la «lutte contre le terro-
risme» (et d’autres «luttes sécuritaires») s’autorisent les pires violences et
les violations des droits universels de '"homme®.

Ensuite, une derniére caractéristique:

6/ la Rationalité et liberté d’expression. C’est le principe fondamen-
tal et fondateur que Todorov oublie de mentionner, mais qui me parait
essentiel. Dans zous les processus précédents d’affirmation des caracté-
ristiques saillantes des Lumiéres (Autonomie, Laicité, Vérité, Humanité,
Universel commun), 'instrument conducteur pour diriger 'action est la
raison qui doit s’exprimer librement. La définition de «raison» est impor-
tante, car ¢’est 'un de ces mots dont la signification semble évidente pour
soi mais qui ne I’est pas. Partons de Kant: «Raison c’est la faculté d’uni-
fier les regles de 'entendement (les catégories), sous des principes». Rai-
sonner signifie donc: unifier, juger, rassembler, et la «raison», en ce sens,
est la capacité d’organiser et d’unifier conceptuellement le réel historique
et naturel ot I'on vit, suivant des principes universels (les 5 caractéris-
tiques qu’on a examiné), publiquement reconnus et partagés, en confiant
aux sczences la tiche critique de réaliser, au concret, ce «programme» ou
projet culturel de renouvellement de la société entiere, en I'informant a
ces nouvelles valeurs.

Les Lumieres, ainsi, soumises au principe «non négociable» de 'uni-
versel de la liberté d’expression, peuvent sans doute «migrer», avec leurs
trésors d’idées-guide et de notions caractéristiques, hors de leur contexte
d’origine, I'Europe. Et elles ont déja migré, depuis tres longtemps, et ont
décliné leurs caractéristiques selon plusieurs variantes géo-historiques
que Todorov examine mais avec un ceil qui ne me parait pas le juste.
Car il en vient a la conclusion suivante: «Ce sont les Lumiéres qui sont a
l'origine de ’Europe, telle que nous la concevons aujourd’hui. De sorte
que I'on peut dire sans exagération: sans ’Europe, pas de Lumiéres; mais
aussi: sans les Lumiéres pas d’Europe». Je suis d’accord avec la derniére
proposition, mais pas du tout avec la premiére. Les Lumicres, telles qui
se sont constituées dans les si¢cle passés, appartiennent au mzonde et non
pas a 'Europe seulement. L'Europe n’est pas la condition size qua les
Lumiéres n’existeraient pas. La position méthodologique du probléme
des variantes géo-historique des Lumiéres, que je n’ai pu ici qu’ébau-
cher, nous permet de renverser les approches de Foucault et de Todo-

» Tvi, p. 107: “I’époque des Lumiéres se caractérise par la découverte des autres dans leur
étrangeté, qu’ils aient vécu autrefois ou ailleurs: on cesse alors de voir en eux une incar-
nation de notre idéal ou une lointaine annonce de notre perfection présente, comme on
le faisait dans les époques précédentes. Mais cette reconnaissance de la pluralité au sein
de I'espece ne reste fertile que si elle échappe au relativisme radical et ne nous fait pas
renoncer a notre communauté humaine”.



Lumiéres et laicité dans la modernité 119

rov: c’est a partir de chaque position originelle géo-historique de ce que
nous, européens, appelons «Lumiéres», méme (et avant tout, ce qui est
plus intéressant) hors de 'Europe — en Chine, au Japon, en Inde, dans
le monde Arabe etc. — que I'on pourra mieux saisir le vrai, le concret, le
vivant «esprit des Lumiéres» a I'ceuvre, chaque jours — comme I'ont bien
vu les philosophes italiens du XVIII¢ siecle —, dans nos différentes vies
quotidiennes, d’hommes et de femmes de la modernité.

Bibliographie

Bayle P., Réponse de [ auteur des Nouvelles de la République des lettres a ['avis qui
lui a ésté donné sur ce qu’il avoit dit en faveur du P. Malebranche touchant les
plaisirs des sens, H. de Graef, Rotterdam 1686.

1d., Epistola de scriptis adespotis, in J. Deckherr, De scriptis adespotis, 3¢ éd.,
Amsterdam 1686.

1d., Réflexions sur la lettre de ['auteur des Doutes, dans Le Retour des piéces choi-
sies, ou Bigarrures curieuses, Emmerick, [Rotterdam?] 1687

1d., Préface, in 1. Papin, La Foy réduite a ses véritables principes, R. Leers, Rot-
terdam 1687.

1d., Supplément du Commentaire philosophigue, Hambourg, T. Litwel, [Amster-
dam?] 1688.

1d., Historre du foetus humain, recueillie des extraits de M. Bayle et publiée par M.
Du Rondel, P. van der Aa, Leyde 1688.

1d., Réponse d’un nouveau converti d la lettre d’un réfugié, E. Noél [Amsterdam],
Paris 1689.

Bayrou E, Ils portaient ['écharpe blanche. Laventure des premiers réformés, des
Guerres de religion a PEdit de Nantes, de la Révocation a la Révolution, Librai-
rie générale francaise, Paris 2000.

Benitez M., La tentation du gouffre: la pluralité des mondes dans la littérature
clandestine, dans O. Bloch (a cura di), Le matérialisme du XVIII siécle et
la littérature clandestine, Vrin, Paris 1982Calonghi F., Dizionario Latino, Ro-
senberg & Sellier, Torino 1950.

Bianchi L., Tradizione libertina e critica storica. Da Naudé a Bayle, F. Angeli, Mi-
lano 1988Borghero C., Conoscenza e metodo della storia da Cartesio a Voltaire,
Loescher, Torino 1990.

Chenu M.-D., Conscience de ['histoire et théologie au XII¢ siecle, in «Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age», 29, 1954

Esposito R., Pensiero vivente. Origine e attualita della filosofia italiana, Einaudi,
Torino 2010.

Freund W., Modernus und andere Zeitbegriffe des mittelalters, Bohlau, Graz 1957.

Kant I, Réponse a la question Qu’est-ce que les Lumiéres?, in (Euvres philosophi-
ques, vol. I1, éd. sous la direction de F. Alquié, Gallimard, Paris 1985.

Labib A., Présence de Rousseau dans la Renaissance arabe, in “Jean-Jacques
Rousseau, Politique et Nation”, Honoré Champion-Slatkine Reprints, Paris-
Geneéve 2001.



120 GIORNALE DI FILOSOFIA

Mori G., Jean Meslier stratonicien redivivus, in M. Benitez, A McKenna, G.
Paganini, J. Salem (a cura di), Materia actuosa. Antiquité, Age classique, Lu-
miéres. Mélanges en ['honneur d’Olivier Bloch, Honoré Champion, Paris 2000.

1d., Bayle philosophe, Honoré Champion, Paris 1999.

Le Bovier de Fontenelle B., Histoire des oracles, M. Didier, Paris 1971.

Raiola M., Custodia legum civilitatis est indicium Scientia turis e iurisdictio nelle
Variae di Cassiodoro, 2009, https://studitardoantichi.org/2023/08/05/lettu-
re-di-diritto-nelle-variae-di-cassiodoro/.

Swift J., La bataille entre les livres anciens et modernes (1697), in La Querelle des
Anciens et des Modernes, précédé d’un essai de M. Fumaroli, a cura di A.-M.
Lecoq, Gallimard, Paris 2001.

Quintili P., I/luminismo ed Enciclopedia, Diderot, D’Alembert, 2¢ éd., Carocdi,
Roma 2005.

Todorov, T. L'esprit des Lumiéres, Robert Laffont, Paris 2006.



