
Ilaria Ferrara

Smantellare i pregiudizi: il contributo di Dorothea Smantellare i pregiudizi: il contributo di Dorothea 
Christiane Erxleben e della sua Christiane Erxleben e della sua Gründliche UntersuchungGründliche Untersuchung  
al dibattito illuminista sull’educazione delle donneal dibattito illuminista sull’educazione delle donne

What is the gender of modernity? How can anything as abstract as a 

historical period have a sex? In the context of the current interest in 

the ‘‘historicity of textuality and the textuality of history,’’ the idea 

is not as strange as it may initially appear. If our sense of the past is 

inevitably shaped by the explanatory logic of narrative, then the stories 

that we create in turn reveal the inescapable presence and power of 

gender symbolism. This saturation of cultural texts with metaphors 

of masculinity and femininity is nowhere more obvious than in the 

case of the modern, perhaps the most pervasive yet elusive of periodiz-

ing terms. Accounts of the modern age, whether academic or popular, 

typically achieve some formal coherence by dramatizing and personify-

ing historical processes; individual or collective human subjects are 

endowed with symbolic importance as exemplary bearers of temporal 

meaning. Whether these subjects are presumed to be male or female 

has important consequences for the kind of narrative that unfolds. 

Gender affects not just the factual content of historical knowledge – 

what is included and what gets left out – but also the philosophical 

assumptions underlying our interpretations of the nature and meaning 

of social processes.

R. Felski, The Gender of Modernity

L’esprit n’a point de sexe.

François Poullain de La Barre, De l’égalité des deux sexes, discours 

physique et moral où l’on voit l’importance de se défaire des préjugez 

In un dipinto di Hannes H. Wagner del 1971 una giovane donna dagli 

occhi e i capelli scuri difende, con sguardo fiero e atteggiamento sicuro, 

la sua tesi di dottorato, tra lo stupore generale dei suoi colleghi, tutti uo-

mini. È il 6 maggio del 1754 e la brillante studentessa di medicina ritratta 

da Wagner è Dorothea Christiane Erxleben, che diventa in quel momen-

to la prima “Frau Doctor” in Germania1, con un permesso speciale ot-

1 Ilaria Ferrara, Università di Ferrara (ilaria.ferrara@unife.it). Questa pubblicazione ri-

Giornale di filosofia, vol. 2/2023 • ISSN 1827-5834 • DOI 10.7413/1827-5834073



66	 GIORNALE DI FILOSOFIA

tenuto dall’imperatore Federico II di Prussia, il quale, oltre ad abolire 

la tortura e a garantire la libertà di insegnamento agli ebrei, consentiva 

alla giovane di frequentare l’Università di Halle. L’evento fu altamente 

significativo, poiché all’inizio del XVIII secolo era pressoché impossi-

bile per una donna ottenere un dottorato, soprattutto nell’ambito delle 

scienze della natura. Detto più precisamente, alle donne non era consen-

tito studiare in un’università tedesca, poiché non avevano alcun diritto di 

ammissione all’istituzione accademica, considerato il fatto che non po-

tevano, in primis, conseguire nessun titolo scolastico di base. Nonostan-

te queste limitazioni, molte donne possedevano una solida formazione 

in ambito medico, radicata nel tessuto culturale europeo del tempo, ed 

esercitavano soprattutto le professioni di ostetriche ed erboriste. Il caso 

di Dorothea Erxleben, in questo senso, si inserisce in un contesto di rife-

rimento formativo in parte differente, in cui l’educazione genitoriale e lo 

sfondo culturale che influenzarono la sua prima istruzione rappresenta-

no una cornice interpretativa estremamente complessa ed eterogenea. La 

sua opera e la sua biografia sembrano, infatti, andare molto al di là delle 

consuete figure di intellettuali donne del primo Settecento2 tedesco, alle 

quali venne riconosciuto un indiscusso valore ideologico e civile, sia per 

la loro opera di diffusione e “popolarizzazione” della filosofia razionali-

sta e scolastica, sia perché meglio allineate con un paradigma di genere 

ormai ampiamente consolidato nella società e nella politica del tempo3. 

entra nell’ambito del progetto dell’Unione Europea Next Generation EU (PRIN 2022, 

Code 2022MKPF9Y, “The Paradigm Shift in the Modern Understanding of Freedom”.

Per la biografia e l’interesse della figura di Dorothea Erxleben nella cultura tedesca, cfr. 

K. Markau, Dorothea Christiane Erxleben (1715–1762): Die erste promovierte Ärztin 

Deutschlands. Eine Analyse ihrer lateinischen Promotionsschrift sowie der ersten deutschen 

Übersetzung, Halle 2006; F. Steger, Ein Vorbild: Dorothea Christiane Erxleben (1715–

1762), Universitätsverlag Halle-Wittenberg, Halle 2013.
2 Il testo di K. R. Goodman, Amazons and Apprentices: Women and the German Parnassus 

in the Early Enlightenment. Camden House, Rochester, New York 1999, indaga l’impor-

tanza che rivestirono molte opere letterarie femminili della Germania del Settecento e il 

ruolo che tale produzione acquisì nella nascente cultura identitaria e nazionale.
3 In questa direzione interpretativa, dettò scuola il paradigma fornito dal Frauenzimmer-

Lexikon di Gottlieb Siegmund Corvinus del 1715, che proponeva il modello femminile 

della casalinga galante. Nella sua opera, Corvinus incoraggiava le donne (più specifica-

mente, le mogli di uomini borghesi in ascesa) a coltivare interessi intellettuali che le sti-

molassero al di là degli impegni legati alla sfera domestica. Altro testo su tematiche affini 

è il Schlesiens Hoch- und Wohlgelehrtes Frauenzimmer (1727) di Johann Caspar Ebert, 

che collega l’apprendimento femminile a un concetto di conoscenza interiore e spirituale. 

Come Corvinus, anche Ebert credeva che l’istruzione delle donne potesse contribuire 

al miglioramento della cultura nazionale tedesca. In questo contesto di riferimento, la 

donna concepita mediante l’immagine di un’intellettuale di professione veniva intesa solo 

come un caso isolato ed “eccezionale” di femminilità, secondo le idee espresse dall’attivi-

tà culturale della poetessa Christiana Mariana von Ziegler, la cui scrittura era molto vicina 

ai salotti francesi e a quei modelli di socialità e galanteria. Difendendo strenuamente il 



﻿Smantellare i pregiudizi� 67

Ma chi era davvero la protagonista del dipinto e cosa la rende ancora oggi 

una figura iconica nella cultura scientifica e intellettuale tedesca?

Dorothea nacque il 13 novembre 1715 a Quedlinburg come Doro-

thea Christiane Leporin. Pare fosse una bambina delicata e cagionevole 

e che trascorse gran parte dei suoi primi anni a letto, pur mostrando 

immediatamente una grande curiosità per le scienze, sebbene all’epoca 

l’istruzione domestica per le ragazze fosse limitata esclusivamente allo 

studio della lingua francese, a svantaggio delle materie scientifiche e della 

lingua latina. Fin da piccola, Dorothea si interessò anche al lavoro di suo 

padre, il medico e insegnante Christian Polykarp Leporin, che, imbevuto 

di cultura illuminista, educò sua figlia proprio come i figli minori, con-

sentendole di partecipare alle lezioni di latino proposte ai fratelli e por-

tandola con sé durante le visite ai pazienti, circostanza che le permise di 

apprendere in modo pratico l’arte medica. La giovane, oltre alla passione 

per la medicina, era stata ispirata anche dal successo ottenuto in quegli 

anni dalla scienziata italiana Laura Bassi, che, nel 1732, aveva ottenu-

to il titolo dottorale presso l’Università di Bologna. Spinta dall’esempio 

dell’accademica italiana, nel 1741, tramite un decreto regio, ricevette il 

permesso ufficiale di iscriversi all’università, ma non poté farlo perché, 

nel frattempo, il fratello era stato chiamato alle armi e, successivamente, 

si era macchiato dell’accusa di diserzione dalla guerra di Slesia (1740-42). 

Questo avvenimento non fu l’unica circostanza drammatica della breve 

vita di Dorothea. Dopo il matrimonio con il vedovo e padre di cinque 

figli Johann Christian Erxleben, nel 1753 uno dei suoi pazienti morì a 

seguito di una sua terapia e tre medici la denunciano per “errore dia-

gnostico” o “cialtroneria”. Dichiarata colpevole, le venne espressamente 

vietato di esercitare la professione e, a quel punto, decise di rivendicare il 

permesso reale ottenuto anni prima, presentando, finalmente, la sua tesi, 

in cui l’arte medica era concepita secondo un approccio rivoluzionario 

nei confronti dei modelli meccanicistici e fisiologici diffusi nella Germa-

nia del tempo. Fino alla sua morte prematura, avvenuta all’età di soli 46 

anni, Dorothea Erxleben esercitò ufficialmente la professione medica e 

godette di un’ottima reputazione tra i suoi pazienti. Sarebbero passati 

più di cento anni prima che in Germania fosse ufficialmente riconosciuta 

la possibilità per le donne di studiare all’università: solo nel 1893 furono 

autorizzati e istituzionalizzati, per la prima volta, corsi di scuola supe-

riore per ragazze, grazie agli sforzi della pedagogista e attivista Helene 

diritto delle donne a impegnarsi in attività letterarie, Ziegler, come le sue colleghe fran-

cesi, sosteneva che, se ammessa all’arena letteraria, lo stile “naturale” e colloquiale di una 

donna poteva, prima di tutto, rendere la filosofia maggiormente “popolare” e, in secondo 

luogo, esercitare un’influenza benefica sulla letteratura nazionale nel suo complesso.



68	 GIORNALE DI FILOSOFIA

Lange4. La possibilità di accesso all’istruzione accademica superiore fu 

però riconosciuta solo nel 1899, con una decisione del consiglio federale, 

e il Baden fu il primo Land a concedere alle donne di studiare medicina 

nel 1900, in particolare nelle istituzioni universitarie di Friburgo e Hei-

delberg.

In queste brevi notazioni relative alle vicende più rilevanti della biografia 

di Erxleben è stato omesso un dettaglio, certamente non di poco conto, per 

le finalità della presente trattazione. Gli sforzi della studiosa e scienziata te-

desca di affermare la propria posizione intellettuale nei confronti di un’in-

sormontabile opposizione relativa alla sua attività culturale e professionale 

trovarono compimento nella pubblicazione, data alle stampe nel 1742, del 

testo Gründliche Untersuchung der Ursachen, die das weiblichen Geschlecht 

vom Studieren abhalten (Indagine rigorosa delle cause che impediscono lo 

studio al sesso femminile). Sorprendentemente, il libro di Erxleben, in cui 

venivano confutate in modo logicamente preciso e retoricamente sofisti-

cato le argomentazioni contro l’esclusione delle donne dall’educazione e 

dall’istruzione, fu accolto assai positivamente, e la testimonianza dell’in-

teresse commerciale che il testo suscitò è sicuramente costituita dalla sua 

ripubblicazione illecita5 nel 17496. Tuttavia, questa attenzione ebbe breve 

4 H. Lange, Frauenbildung, Oehmigke Verlag, Berlin 1889. L’attivista per i diritti delle 

donne e riformatrice educativa Helene Lange (1848-1930) fu una delle rappresentanti 

più importanti del movimento civile delle donne in Germania. Si dedicò principalmente 

alla lotta contro le strutture patriarcali nel sistema educativo, che vedeva come la causa 

principale dell’oppressione economica delle donne. Nel suo studio pubblicato alla fine 

del XIX secolo, Lange confrontava lo sviluppo dell’istruzione femminile in Germania 

e in Inghilterra, esaminando in che misura i successi del movimento femminile inglese 

potessero servire da modello per migliorare in modo sostenibile le opportunità educative 

delle popolazioni tedesche. 
5 Pubblicata nel 1742, recensita inizialmente nelle Neue Zeitungen von Gelehrten Sache 

(1744, vol. 30, pp. 343-344) e nelle Göttingische Zeitungen von Gelehrten Sachen, (1743, 

pp. 52-54), la Gründliche Untersuchung fu poi diffusa illecitamente nel 1749 con un titolo 

che richiamava i manuali scolastici di Christian Wolff (“Vernünftige Gedanken vom Stu-

diren des schönen Geschlechts”) e, da qui, ricevette nuovi commenti critici nelle Jenaische 

gelehrte Zeitungen (1749, vol. 1, pp. 407-408) e nei Freye Urtheile und Nachrichten zum 

Aufnehmen der Wissenschaften und Historie überhaupt (1749, pp. 531-532), attirando 

l’attenzione della stessa autrice, la quale rispose ai redattori (e all’editore) rispetto all’ap-

propriazione indebita dell’opera in una lettera successivamente pubblicata. Tuttavia, que-

sta attenzione durò brevemente, così come riferito dalla scrittrice tedesca Amalia Holst 

nel suo trattato Ueber die Bestimmung des Weibes zur höhern Geistesbildung, secondo cui 

il figliastro di Erxleben rivelò che la madre aveva “scritto un’opera in lingua latina sull’e-

ducazione delle donne, che tuttavia […] non è più disponibile”. Cfr. A. Holst, Ueber die 

Bestimmung des Weibes zur höhern Geistesbildung, Fröhlich, Berlin 1802, p. 82.
6 Per quanto riguarda le versioni digitalizzate delle recensioni al testo, queste sono curate 

dall’Accademia delle scienze di Gottinga, attraverso il progetto “Gelehrte Journale und 

Zeitungen als Netzwerke des Wissens im Zeitalter der Aufklärung”, che raccoglie il più 

completo progetto di indicizzazione sistematica dei periodici degli studiosi di lingua te-

desca del XVIII secolo.



﻿Smantellare i pregiudizi� 69

durata e l’opera cadde presto nell’oscurità, sebbene la tematica si inseris-

se in modo particolarmente originale all’interno del genere letterario e fi-

losofico europeo relativo all’educazione delle donne. Oltre a essere stata 

progressivamente dimenticata all’epoca, l‘Indagine rigorosa ancora oggi 

non è considerata un’opera fondamentale per il dibattito protofemminista 

nel XVIII secolo, a differenza della Dichiarazione dei diritti delle donne di 

Olympe de Gouges e della Rivendicazione dei diritti delle donne della filo-

sofa britannica Mary Wollstonecraft, solo per citare qui due tra le pensatri-

ci europee più conosciute e studiate da coloro che si occupano dello status 

politico femminile a cavallo tra la Rivoluzione Francese e le prime lotte per 

l’emancipazione femminile. Ancora oggi, infatti, la figura di Erxleben non 

gode del riconoscimento che meriterebbe e il suo contributo alla confuta-

zione delle teorie e delle credenze che escludevano le donne dall’istruzione 

dovrebbe, invece, essere valorizzato nella letteratura di genere europea. Al 

di là di un apprezzamento che solo di recente ha cominciato a emergere 

timidamente, il fatto che l’opera abbia sofferto di una relativa trascuratezza 

da parte degli storici della filosofia e dalla recente letteratura femminista 

non è sorprendente, data la scarsa attenzione tra gli studiosi anglofoni7 per 

i contributi degli scrittori e delle scrittrici tedeschi e tedesche all’interno 

della Querelle des femmes. Come cercherò di illustrare più avanti, la parti-

colare situazione sociopolitica e culturale della Germania del XVIII secolo 

spiega solo in parte il motivo per cui molte figure intellettuali femminili 

di rilievo non abbiano ricevuto un’adeguata valorizzazione negli studi di 

genere. Questo accade, tuttavia, solo per coloro che non appartenevano a 

contesti elitari, come i salotti letterari che hanno dato origine alle prime co-

munità di donne colte e i circoli intellettuali8. In tal modo una figura come 

Dorothea Erxleben, che esercitava la professione di medico anziché quella 

di poetessa o scrittrice, rischia di essere sottovalutata interpretativamente 

7 Su questo aspetto, C. W. Dyck, On Prejudice and the Limits to Learnedness: Dorothea 

Christiane Erxleben and the Querelle des Femmes, in Women and Philosophy in Eighte-

enth-Century Germany; (a cura di) Corey W. Dyck, Oxford University Press, Oxford 

2021, pp. 51-71; S. Ebbersmeyer, From a “Memorable Place” to “Drops in the Ocean”: On 

the Marginalization of Women Philosophers in German Historiography of Philosophy, in 

“British Journal for the History of Philosophy”, n. 28/3, pp. 442 – 462, 2020, la quale 

scrive: “the absence of women philosophers in German historiography of philosophy 

during the nineteenth century is not entirely new but has to be seen as a continuation of 

tendencies characteristic for the historiography of philosophy already during the eighte-

enth century”.
8 Sul tema del rapporto, nella Germania del XVIII secolo, tra comunità letteraria e comu-

nità sociale mediata dallo scambio epistolare tra principesse, nobildonne e borghesi, cfr. 

R. P. Dawson, “Catherine II, Polyxene Büsching, and Johanna Charlotte Unzer: A Literary 

“Community of Practice”; (a cura di) E. Krimmer and L. Nossett, Writing the Self, Creating 

Community: German Women Authors and the Literary Sphere, 1750-1850; pp. 87-116, 

Camden House, Rochester, New York 2020.



70	 GIORNALE DI FILOSOFIA

anche nell’attuale riqualificazione della filosofia femminile del Settecento 

tedesco. Questo rischio nasce dalla tendenza a confinare la comprensione 

del “femminile” entro gli stereotipi della colta salottiera o della religiosa, 

limitando così la piena comprensione della complessità di tale concetto. 

Pertanto, questo saggio si propone di superare tale visione riduttiva e di 

valorizzare la novità metodologica e filosofica di una donna che, con la 

sua pratica professionale e la sua capacità teorica, ha saputo esplorare le 

strategie argomentative e i dispositivi di genere attraverso cui si esercita-

vano forme di potere durante l’Illuminismo. Andando al di là di una mera 

ricostruzione testuale della sua Indagine rigorosa, l’intento di questo arti-

colo è di esplorare un modello alternativo di razionalità femminile, utile 

per una riflessione più profonda sulle categorie teoriche della filosofia del 

primo Settecento tedesco, ampliando la nozione di pregiudizio e rivedendo 

i concetti di autonomia (e di agency) al di fuori di una prospettiva esclusi-

vamente maschile.

Muovendo da queste premesse, il presente saggio si articolerà in tre 

momenti fondamentali. In primo luogo, verrà ricostruita la storia dell’in-

terpretazione dell’opera di Dorothea Erxleben, evidenziando le principa-

li innovazioni da essa introdotte nel contesto culturale settecentesco. Suc-

cessivamente, si analizzeranno i temi centrali della Querelle des femmes in 

Germania, con un focus specifico sulle discussioni relative all’educazione 

femminile. In questo contesto, si presterà particolare attenzione all’in-

fluenza del pietismo e delle teorie mediche di Georg Ernst Stahl, fonda-

mentali per la comprensione dei trattati di Erxleben. Le teorie di Stahl, 

infatti, forniranno la base teorica per una rilettura critica della natura 

femminile, capace di superare le posizioni tradizionalmente misogine ed 

“essenzialistiche”. In terzo luogo, verrà esaminato il contributo cruciale 

di Erxleben al dibattito e alla filosofia del XVIII secolo, considerando il 

suo testo come un’estensione significativa e antropologica della dottrina 

sui pregiudizi di Christian Thomasius. Infine, si intende valorizzare la 

strategia argomentativa e metodologica di Erxleben nel contesto del di-

battito contemporaneo sui pregiudizi, evidenziando la sua originalità e la 

sua capacità di superare gli stereotipi di genere ancora oggi prevalenti.

1. La 1. La Querelle des femmesQuerelle des femmes in Europa e i suoi sviluppi in Germania:   in Europa e i suoi sviluppi in Germania:  
il contesto della il contesto della Gründliche UntersuchungGründliche Untersuchung  

Tra la metà e la fine del Settecento in tutta Europa si diffuse un mo-

vimento intellettuale e culturale di critica ai sistemi e alle credenze delle 

pratiche sessiste, a fondamento non solo di rivendicazioni sociali (come la 

parità di diritti e doveri tra i coniugi), economiche (ad esempio, l’accesso 

per le donne a certe professioni) e politiche (come l’estensione del diritto 



﻿Smantellare i pregiudizi� 71

di voto), ma anche di riflessioni a carattere filosofico e scientifico volte 

a criticare e destrutturare le tradizionali convinzioni di genere. Questa 

tendenza rivoluzionaria, definita in larga parte come “protofemminista”, 

trovò la propria elaborazione all’interno di un grande dibattito sorto in 

precedenza, il quale è stato interpretato attraverso un’ampia categoria di 

indagine storiografica, quella della Querelle des femmes, con cui la sto-

ria della cultura del Novecento ha designato una grande polemica filo-

sofica e letteraria sviluppatasi tra il XIII e il XVIII secolo in Europa9, 

e in particolare in Francia, intorno a questioni connesse all’uguaglianza 

o l’ineguaglianza dei sessi, alla natura, al ruolo e al posto della donna 

nella società e ai motivi di esclusione femminile dall’istruzione10, dalla 

filosofia, dalle scienze e dalla politica. All’interno di questa lunghissima 

controversia, la prima opera di cui una donna è stata autrice e da cui si 

fa iniziare la disputa è La città delle dame (1405) della scrittrice Christine 

de Pizan (1364-1430), che avviò un vivacissimo dibattito in risposta alle 

diffuse considerazioni misogine di intellettuali, poeti, filosofi e religiosi, 

costituendo una vera novità per l’epoca e la cui importanza è stata ben 

espressa dalla studiosa Joan Kelly secondo la quale la Querelle fu “il vei-

colo attraverso il quale si sviluppò la maggior parte del primo pensiero 

femminista”11. Secondo la posizione di Kelly, il rapporto tra Querelle e 

pensiero politico e sociale protofemminista settecentesco si caratterizze-

rebbe per la maturazione di alcune posizioni polemiche presenti già du-

rante il medioevo e nella prima età moderna, con cui si fornivano risposte 

9 Per una panoramica complessiva sull’evoluzione della Querelle des Femmes in Europa, 

con particolare attenzione alle opere e alle figure più rilevanti, nonché alla transizione – 

anche sul piano terminologico – verso il proto-femminismo in epoca rivoluzionaria fran-

cese, si rimanda a G. Bock e M. Zimmermann, Die Querelle des Femmes in Europa. Eine 

begriffs- und forschungsgeschichtliche Einführung, in G. Bock, M. Zimmermann (a cura 

di), Die europäische Querelle des Femmes: Geschlechterdebatten seit dem 15. Jahrhundert, 

Metzler, Stuttgart-Weimar 1997, pp. 9-38.
10 Su questo punto, in ambito francese, è utile considerare il trattato di Pierre Choderlos 

de Laclos, Delle donne e della loro educazione (1783). Nella sua opera, Laclos si propone 

di riscoprire la “donna naturale”, seguendo l’impostazione di Jean-Jacques Rousseau e 

con l’intento di delineare un nuovo orizzonte prepolitico. L’obiettivo non è tanto riven-

dicare diritti specifici per le donne, quanto recuperare le caratteristiche essenziali del 

femminile, al di fuori di una società segnata dall’artificio, dalla scissione antropologica e 

dalla crisi. Prima di affrontare la questione politica dell’esclusione delle donne dalla vita 

associata, Laclos esplora la possibilità di elaborare un’autentica educazione femminile, la 

quale viene definita, in qualche modo, come “naturalizzata”, perché fondata sul ritorno a 

valori originari femminili, come la sessualità, la bellezza e l’autonomia. Laclos ritiene che 

tali valori possano costituire la base per una rivoluzione che preceda e favorisca il perfe-

zionamento sia del genere maschile che di quello femminile, prima della loro integrazione 

nello Stato e nella società civile.
11 J. Kelly, Early Feminist Theory and the “Querelle des Femmes”, 1400–1789, in “Signs”, 

n. 8/1, 1982, pp. 4-28. Le traduzioni dei saggi e dei testi per i quali non è indicata un’e-

dizione italiana sono mie.



72	 GIORNALE DI FILOSOFIA

a posizioni misogine di molti autori e scrittori uomini e si demolivano 

convinzioni condensate attorno all’idea che vi fosse un fattore biologico e 

fisiologico (e non culturale) alla base della differenza di genere. In questa 

direzione, le giustificazioni teoriche di una presunta natura immutabile 

del genere femminile, la quale si voleva indipendente da una definizione 

legata, invece, a condizioni materiali e sociali, così come pure l’identifica-

zione di una ipotetica natura maschile con la ragione e di una eventuale 

essenza della donna connessa, invece, all’emozione e alle facoltà cognitive 

inferiori, sono solo alcuni dei motivi che dalla Querelle vennero ripresi e 

rielaborati nell’Indagine rigorosa di Erxleben in modo, come spieghere-

mo, molto originale. 

Come contributo alla Querelle, l’Indagine rigorosa affronta alcune 

questioni preminenti già sollevate in precedenza, vale a dire se le donne 

possano definirsi esseri umani e in che modo debba essere considerata 

la loro natura, se differente, uguale o analoga a quella dell’uomo12. In 

particolare, il peso dato al problema relativo all’attitudine femminile allo 

studio manifesta un’attenzione sia per la riflessione connessa a tematiche 

logico-metafisiche sia, soprattutto, per la ricerca di una concreta riforma 

dell’assetto pedagogico e scientifico femminile13 nel contesto tedesco del 

12 Nel diciassettesimo secolo l’argomento dell’uguaglianza sessuale era stato esplicitamen-

te affermato da Marie Le Jars de Gournay, nel suo trattato De l’égalité des hommes et des 

femmes del 1622 (tr. it. di A. Maffioli Barsella, Dell’uguaglianza degli uomini e delle donne, 

ECIG, Genova 1996). Gournay insistette nel cambiare i termini dell’argomento per sot-

tolineare l’uguaglianza naturale dei sessi, basata sul loro comune possesso della Ragione 

(con la R maiuscola). Criticò il concetto di “gerarchia sessuale”, insistendo sul fatto che la 

mancanza di istruzione e conoscenza delle donne era la causa delle disuguaglianze che si 

potevano osservare nella loro condizione sociale e politica. Questo argomento “culturale” 

e non “naturale” della differenza tra uomo e donne era destinato ad avere ampia fortuna, 

così come mostrato dall’opera di Erxleben. Marie de Gournay si oppose fermamente 

all’idea che la soluzione migliore per le donne fosse sforzarsi di assomigliare agli uomini 

e, anzi, cercò i motivi profondi per avanzare una proposta rivoluzionaria. Secondo quanto 

espresso da Londa Schiebinger nel testo The Mind Has No Sex? Women in the Origins of 

Modern Science, Harvard University Press, Cambridge 1989, solo con lo sviluppo della 

filosofia cartesiana del XVII secolo, che mise in primo piano la preminenza della ragione 

e del cervello umano che la rendeva possibile, le rivendicazioni femministe poterono fon-

darsi su una base filosofica e scientifica più solida. Il chierico cartesiano François Poullain 

de La Barre affermò successivamente (1673) che “la mente non ha sesso” (l’esprit n’a pas 

de sexe), cioè che, fatta eccezione per le differenze genitali, non vi era alcuna differenza 

significativa tra i sessi; questo approccio, che integrava la critica culturale di Marie de 

Gournay, aprì la strada a spiegazioni culturali dell’apparente “inferiorità” delle donne, 

scatenando un’ondata di pubblicazioni su questo argomento. Il testo della Schiebinger, 

inoltre, affronta il tema della progressiva sparizione, in ambito iconografico, dell’immagi-

ne della filosofia e della scienza come rappresentazioni femminili, subito dopo l’imporsi 

del modello razionalista e maschile baconiano.
13 K.M. Offen, in European Feminisms, 1700-1950: A Political History, Stanford Uni-

versity Press, Stanford 2000, offre una sintesi ampia del femminismo politico europeo 

tra il XVIII secolo e l’età contemporanea. In particolare, l’autrice evidenzia come molti 



﻿Smantellare i pregiudizi� 73

tempo. In questo senso, l’opera di Erxleben, come si vedrà, sembra non 

avere come problema teorico cruciale quello della definizione dello status 

ontologico della natura femminile, che pare essere anzi un dato di fatto 

oramai acquisito e non ulteriormente indagabile. La base imprescindibile 

da cui parte Erxleben resta, infatti, una nozione di natura umana attinta 

dalla tradizione scientifica pietista e medica che ebbe origine nel pecu-

liare contesto dell’università di Halle. Secondo questa prospettiva, come 

approfondiremo più avanti, le caratteristiche razionali e affettive che 

hanno differenziato pregiudizialmente l’uomo dalla donna devono essere 

smascherate a partire da un concetto moderno della medicina, in cui si 

sostanzia l’idea dell’unicità cerebrale e della base umorale degli individui 

di sesso maschile e femminile. A partire da questo sfondo comune, il 

discorso di Erxleben è un capitolo della storia del pensiero femminile 

che, facendo leva su tali acquisizioni epistemologiche, si qualifica come 

un approfondimento metodologico sul funzionamento dei pregiudizi, 

in particolare quelli legati alla differenziazione tra uomini e donne, che 

sembrano non tanto sorgere da un qualche difetto logico o argomenta-

tivo quanto da una serie di convinzioni culturalmente acquisite. Detto 

altrimenti, l’argomento dell’uguaglianza e della differenza tra l’uomo e 

la donna si gioca su un livello ulteriore rispetto al piano esclusivamente 

biologico, il quale resta comunque un momento dell’indagine imprescin-

dibile, e che si spiega all’interno di una critica a quelle pratiche discorsive 

che sedimentano preconcetti di genere e principi di autorità.

La storia della Querelle in Germania, prima del testo di Erxleben, ave-

va visto alcune voci significative come, ad esempio, il De Nobilitate et pra-

ecellentia Foeminei Sexus (Sulla nobiltà e la preminenza del sesso femmini-

le, 1529) dell’umanista e pensatore ermetico Heinrich Cornelius Agrippa 

scrittori del Settecento si confrontassero con questioni legate all’autorità maschile all’in-

terno della famiglia e nei rapporti morali tra individui, famiglie e Stato, approfondendo 

in modo critico la costruzione – penalizzante per le donne – dei ruoli di genere. Alcuni si 

soffermarono sulla trasmissione ereditaria della proprietà, sull’amore, il lusso, la libertà 

sessuale e sul nesso tra schiavitù e libertà politica; altri, invece, sottolinearono il ruolo 

centrale dell’istruzione, tanto domestica quanto formale, nella formazione dei cittadini. 

Offen osserva come gran parte della produzione sette-ottocentesca fosse animata da un 

interesse concreto per la critica sociopolitica, più che da un razionalismo astratto o da 

riflessioni essenzialiste sulla “natura femminile” o sulla “virtù” di genere – temi, questi 

ultimi, più propri delle pensatrici illuministe. In tale contesto, l’opera di Jean-Jacques 

Rousseau viene letta come uno dei contributi più influenti, ma non isolati, alla resistenza 

antifemminista del periodo: la sua figura dell’individuo autonomo, esclusivamente ma-

schile, e l’insistenza sull’esclusione delle donne dalla sfera pubblica in favore di ruoli 

privati e domestici, si rivelano fondamentali per lo sviluppo successivo della sua teoria 

politica. La realizzazione del contratto sociale, e più in generale della costruzione de-

mocratica fondata su norme condivise, appare così, in Rousseau, come una prerogativa 

esclusivamente maschile (pp. 27-30).



74	 GIORNALE DI FILOSOFIA

von Nettesheim (1486-1535)14, il quale sosteneva l’uguaglianza e persino 

la superiorità delle donne, in una varietà di contesti, tra cui quello reli-

gioso (in particolare rilevando il ruolo esclusivo della figura della Vergine 

nella salvezza), morale (nei termini di una virtù superiore della donna), e 

nei loro contributi alle arti e alle lettere15. Tuttavia, il più noto contributo 

misogino alla Querelle è senza dubbio la Disputatio Nova contra Mulieres, 

qua probatur eas Homines non esse (Una nuova disputa contro le donne, 

con la quale si dimostra che non sono esseri umani)16, che apparve all’ini-

zio del 1595, attribuita a un poeta e critico tedesco, allievo di Giordano 

Bruno, e che pubblicò sotto il nome di Valens Acidalius. L’autore si rife-

risce al fatto che solo gli uomini sono immagine di Dio, mentre le donne 

non sono immagini ma la “gloria” dell’uomo (1 Cor 11:7), concependole 

così come semplici “aiutanti” (Gen 2:18) degli uomini, e non come esseri 

umani a pieno titolo, assegnando loro lo status di strumento per la genera-

zione degli uomini, attraverso la metafora del fabbro che ha bisogno di un 

martello per forgiare una spada. Inoltre, il testo si sofferma sul fatto che 

le donne, come le bestie, manchino di anima, in quanto la loro salvezza 

non può realizzarsi per mezzo della fede, a differenza dell’uomo che è 

dotato di volontà, ma solo mediante la procreazione. In questo modo, 

attribuendo alle donne uno stato di sub-umanità, l’autore della Disputatio 

trova conferma delle sue affermazioni nella concezione religiosa per cui 

le donne non avrebbero un reale libero arbitrio o l’effettiva capacità di 

compiere il peccato. La donna, un mas occasionatus secondo la concezio-

ne tradizionale attinta dalla teoria aristotelico-tomista dell’animal occasio-

natus, si vorrebbe dunque non a immagine di Dio ma a immagine dell’uo-

mo, potendo salvarsi, eventualmente, solo per grazia e non per natura. In 

questo senso, l’opera di Agrippa e quella di Valens Acidalius costituisco-

no nella Germania del Cinquecento e del Seicento due opere sì antiteti-

che, ma anche esemplificative del livello a cui il dibattito sullo status della 

donna era giunto e che teneva seriamente impegnati teologi, intellettuali 

e filosofi in tutta Europa. Altre due opere fondamentali della Querelle in 

Germania sono sicuramente la Defensio sexus muliebris scritta da Simon 

Gediccus (1551-1631), teologo luterano e professore di lingua ebraica a 

Lipsia, critico nei confronti della Disputatio, e il Das Weib auch ein wah-

rer Mensch gegen die unmenschlichen Lästerer Weibl. Geschlechts (1697)17 

14 C. E. Agrippa, Della nobiltà ed eccellenza delle donne, a cura di M. Ricagno, Aragno, 

Torino 2007.
15 Per approfondire la questione del pensiero delle donne dal Rinascimento all’Illumini-

smo, suggerisco il bel lavoro di S. Plastina, Filosofe della modernità. Il pensiero delle donne 

dal Rinascimento all’Illuminismo, Carocci 2011, e in particolare i capitoli 2 e 3.
16 Valens Acidalius, Disputatio Nova contra Mulieres, qua probatur eas Homines non esse, 

a cura di R.G. Czapla e G. Burkard, Heidelberg 2006.
17 Il testo di Ruckteschel-Schilling è stato ristampato e si trova in E. Gössmann (a cura 



﻿Smantellare i pregiudizi� 75

di Rosina Dorothea Schilling-Ruckteschel (1670-1744)18. In particolare, 

l’autrice di questa seconda opera riflette sul tema scritturale dell’imma-

gine [Bild], sostenendo che questa nozione è uguale negli uomini e nelle 

donne creati a immagine e somiglianza di Dio, e di come dopo la Caduta 

entrambi sono stati ridotti a uno stato bestiale [viehisch]. La medesima 

idea di “immagine”, intesa come nozione originaria che connette uomini 

e donne prima della Caduta, sarà uno dei punti teorici fondamentali at-

torno a cui Erxleben costruirà la prima parte della sua Indagine rigorosa.

La tradizione scritturale, tuttavia, non sembra essere l’unico presup-

posto teorico dell’Indagine. Al di là di molta letteratura pedagogica tra-

dotta in tedesco e proveniente dalla Francia e dall’Inghilterra19, e della 

fortunata rilevanza del testo di Anna Maria van Schurman, Dissertatio de 

Ingenii Mulieribus ad Doctrinam et meliores Litteras aptitudine (1641)20, 

anche il Pietismo, contribuì a promuovere l’interesse per la valorizzazio-

ne dell’istruzione e per l’istituzione di veri e propri programmi educativi 

femminili in Germania. In particolare, il movimento di riforma pietista 

ebbe un’influenza considerevole sull’autodeterminazione delle donne, in 

quanto le particolari pratiche religiose previste dal movimento riconfi-

gurarono i tradizionali confini di genere, i quali divennero più perme-

abili, e vennero così alla luce nuove forme di agentività21, mediante un 

di), Archiv für philosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung, vol. 8, Weisheit – 

eine schöne Rose auf dem Dornenstrauche, iudicium Verlag, München 2004, pp. 321-440.
18 Per un’indagine sul contesto religioso del pietismo e la sua tendenza “radicale”, cfr. D. 

Blaufuß, Rosina Dorothea Schilling Ruckteschel. Eine Separatistin im Pietismus?, in W. 

Breul, M. Meier, L. Vogel (a cura di), Der radikale Pietismus, Vandenhoeck & Ruprecht, 

Göttingen 2010, pp. 105-128.
19 Oltre alle traduzioni tedesche di libretti, riviste e saggi sulle principali questioni di 

genere elaborate nel resto d’Europa, furono anche i giornali tedeschi a diffondere idee 

innovative sul concetto di autodeterminazione femminile, anche all’interno di una precisa 

logica di mercato editoriale. Ad esempio, nel giornale amburghese Der Menschenfreund 

(1739) veniva scritto (fittiziamente) da una voce femminile: “Sind wir denn nicht so wohl 

vernünftige Creaturen, als die Mannspersonen? Und haben wir nicht das Recht, wie sie, 

unseren Verstand aufzuklären, die Schönheit der Tugend zu erkennen, und dasjenige aus 

den Wissenschaften zu lernen, was uns vernünftiger, angenehmer und leutseliger machen 

kann?”. In questo senso, veniva incoraggiata l’educazione attraverso la letteratura, che 

non significava tanto realizzare una formazione scientifica di tipo specialistico, quanto 

qualificare una formazione più generale che riguardasse quelle abilità sociali non imme-

diatamente accademiche o religiose. Su questo aspetto, suggerisco il testo di B. Becker-

Cantarino, Der lange Weg zur Mündigkeit: Frau und Literatur (1500–1800), Metzler, 

Stuttgart 1987, e in particolare il capitolo terzo, pp. 149-200. 
20 A.M. van Schurman, Dissertatio, de Ingenii Mulieribus ad Doctrinam, et meliors Litte-

ras aptitudine, Elsevier, Leiden 1641. Originariamente pubblicata in latino, la Dissertatio 

venne tradotta in francese nel 1646 e in inglese nel 1659. Punto centrale della tesi della 

Schurman, fortemente accusata dal ministro ugonotto André Rivet, era l’ipotesi di rico-

noscere un’attività intellettuale per le donne a tempo pieno, diventando così la principale 

protagonista del dibattito tra donne e educazione nella seconda metà del Seicento.
21 Rimando al ben informato articolo di U. Gleixner, Pietism and Gender: Self-modelling 



76	 GIORNALE DI FILOSOFIA

ampliamento della classica considerazione del maschile e del femminile. 

In particolare, la cultura pietista, fondata sul concetto di introspezione 

spirituale, portò all’espressione orale e scritta di sentimenti religiosi e 

condusse a nuovi percorsi di costruzione delle nozioni di individualità e 

di pratiche collettive, mediante la realizzazione di inedite forme di comu-

nicazione che consentivano alle donne di tutti i ceti sociali di trasgredire 

le tradizionali posizioni assegnate dal genere di appartenenza. La prati-

ca religiosa pietista richiedeva, in questo senso, un’attenta introspezione 

come mezzo di auto-monitoraggio metodologico del proprio sé e delle 

pratiche personali di auto-soggettivazione22. Il risultato di questo nuovo 

modello gnoseologico e religioso fu la riconfigurazione sempre più indi-

vidualistica del proprio sentire personale, il quale trovava piena espres-

sione in diari, lettere e in forme letterarie autobiografiche. Per la prima 

volta, un numero significativo di donne al di fuori della nobiltà era in 

grado di scrivere della propria condizione personale e spirituale, riven-

dicando così il diritto di leggere la Bibbia e la letteratura devozionale in 

modo autonomo, comunicando tra pari ciò che avevano imparato da sole 

e in ambito privato. Affinando la pratica di fare introspezione quotidia-

namente, mediante la scrittura e l’oralità, venne progressivamente in luce 

un modo del tutto nuovo di concepire i generi sessuali all’interno di tutti 

gli strati sociali, intesi con maggiore fluidità e dinamismo. Questo rinno-

vato senso di autonomia e autoespressione non solo segnò una rottura 

con le tradizionali dinamiche di potere e sottomissione, ma gettò anche le 

basi per un concetto più inclusivo e pluralista dell’individualità femmini-

le, che si rifletteva non solo nelle pratiche religiose, ma anche nelle prime 

aperture all’educazione e alla partecipazione intellettuale femminile, con 

implicazioni che risuonavano ben oltre il contesto pietista stesso.

L’innovativa e rivoluzionaria partecipazione delle donne alla comunità 

intellettuale viene ben rappresentata ne Il sacerdozio spirituale di Philipp 

Jakob Spener (1635-1705)23, uno dei fondatori del movimento pietista, in 

and Agency, in D.H. Shantz (a cura di), A Companion to German Pietism, 1600-1800, 

Brill, Boston-Leiden 2015, pp. 423-471.
22 A supporto di questa mia tesi relativa a un’agentività femminile nel Settecento tedesco, 

suggerisco l’idea di una filosofia femminile come contrapposizione epistemica alternativa 

allo sviluppo del modello razionale espressa da M. Foucault, Le parole e le cose, tr. it. di 

E. Panaitescu, Rizzoli, Milano 2007, p. 31; cfr. E. Harth, Cartesian Women: Version and 

Subversions of Rationl Discourse in Old Regime, Cornell University Press, London-Ithaca 

1992.
23 P.J. Spener, Das Geistliche Priesterthum Auß Göttlichem Wort kürtzlich beschrieben, 

Und mit einstimmenden Zeugnüssen Gottseliger Lehrer bekräfftiget, Zunner, Frankfurt 

1687. Sulla questione dell’“inclusione” delle donne nella vita della comunità religiosa, 

rinvio al saggio di J. Strom, How the Priesthood of All Believers Became American, in 

“Lutheran Quarterly”, 37, n. 4, 2023, pp. 424-458: “Spener used the common priesthood 

to justify the participation of laity in the life of the church, especially within the collegia 



﻿Smantellare i pregiudizi� 77

cui si promuoveva l’adesione delle donne alle pratiche religiose comuni-

tarie. Alle donne fu così concesso di frequentare (anche se in silenzio) gli 

incontri dedicati alla lettura intensiva e alla discussione delle Scritture e 

il movimento conquistò presto un seguito notevole tra figure della bas-

sa nobiltà, le quali subito apparvero particolarmente attratte da questi 

cenacoli religiosi, che venivano visti soprattutto come un’opportunità 

di impegno intellettualmente condiviso. Il movimento pietista, tuttavia, 

suscitò non poche polemiche per il suo atteggiamento (relativamente) 

progressista nei confronti delle donne, anche per via di una certa visione 

positiva di quelle pratiche ed esperienze mistiche e visionarie. Contro il 

portato riformista del Pietismo fornì una risposta molto violenta l’opera 

di Johann Heinrich Feustking (1672-1713), il quale scrisse il Gynaeceum 

Haeretico Fanaticum (1704)24, un trattato misogino che fornì un catalogo 

di donne “entusiaste ed eretiche” (annoverando, tra le altre, Ildegarda 

di Bingen), responsabili della corruzione dei fedeli. Anche August Her-

mann Francke (1663-1723)25, teologo pietista e riformatore pedagogista, 

richiamò l’attenzione sulla mancanza di un’adeguata programmazione 

educativa e scolastica per le giovani tedesche, cercando di rimediare alla 

carenza di istruzione femminile attraverso progetti formativi in parte ri-

voluzionari, come il Waisenhaus o “orfanotrofio”, fondando anche una 

scuola per le figlie dei nobili e degli alti funzionari, il Gynäceum, nel 1697. 

Mentre nei “Waisenmädchen” venivano insegnate principalmente attività 

pratiche, oltre a essere offerta un’istruzione religiosa di base e lezioni di 

lettura e scrittura, le studentesse del Gynäceum ricevevano istruzioni in 

teologia, storia della Chiesa, geografia (in particolare della Terra Santa), 

lettura e scrittura, oltre ad avere accesso su richiesta (cioè nel caso vi 

fosse da parte delle famiglie la disponibilità a pagare le tasse) allo studio 

delle lingue (francese, greco ed ebraico), dell’aritmetica e della musica. 

Questo progetto educativo rappresentava una delle prime sperimentazio-

ni significative di un’educazione femminile strutturata e potenzialmente 

democratica, che contribuiva a ridefinire il ruolo delle donne nella sfera 

pietatis, but also more generally in devotional life and with regard to other members of 

the Christian community. The most controversial aspect proved to be Spener’s full inclu-

sion of women within the offices or Ämter of the spiritual priesthood, which he identified 

as the Word, prayer, and sacrifice”.
24 Titolo completo dell’opera è Gynaeceum Haeretico Fanaticum, Oder Historie und Be-

schreibung der falschen Prophetinnen, Quäckerinnen, Schwärmerinnen, und andern sec-

tirischen und begeisterten Weibes-Personen, Zimmermann, Frankfurt-Leipzig 1704, ora 

ristampato in E. Gössmann (a cura di), Archiv für philosophie- und theologiegeschichtliche 

Frauenforschung, vol. 7, iudicium Verlag, München 1998.
25 Su questo aspetto, cfr. U. Witt, Bekehrung, Bildung und Biographie. Frauen im Umkreis 

des Halleschen Pietismus, Niemeyer, Halle 1996, pp. 118-119 e W. Loch, Pädagogik am 

Beispiel August Hermann Franckes, in R. Albrecht, H. Lehmann (a cura di), Geschichte 

des Pietismus, vol. 4, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2004, pp. 264-308.



78	 GIORNALE DI FILOSOFIA

pubblica e religiosa, ampliando le loro possibilità di accesso alla cono-

scenza e di partecipazione attiva alla vita intellettuale.

2. Costituzione fisica imperfetta, umoralità e umidità:  2. Costituzione fisica imperfetta, umoralità e umidità:  
dottrina dei temperamento e natura femminile nella concezione medica dottrina dei temperamento e natura femminile nella concezione medica 
di Stahl ed Erxlebendi Stahl ed Erxleben

Ma che peso ebbe la cultura pietista sullo sviluppo culturale di Do-

rothea Erxleben? E quanto influì sull’elaborazione della sua Indagine 

rigorosa il nuovo modo di interpretare i ruoli di genere nella religiosità 

tedesca del primo Settecento? Sebbene la scienziata non avesse mai fre-

quentato le lezioni all’università di Halle e discusse la tesi una generazio-

ne dopo la morte di Thomasius e Francke, l’ambiente intellettuale della 

città fu comunque fondamentale per l’elaborazione del suo retroterra 

medico e filosofico26. In particolare, nella sua opera e nella sua disser-

tazione dottorale Erxleben sosteneva di essere stata influenzata diret-

tamente dai teorici della facoltà di medicina di Halle, specialmente da 

Michael Alberti27 e Georg Ernst Stahl, che con la sua Theoria medica vera 

(1708)28 rappresentava una delle fonti principali dei contributi scientifici 

della pensatrice. Nella prima metà del XVIII secolo, il medico Alberti fu 

autore di centinaia di dissertazioni e opere mediche straordinariamente 

innovative sotto il profilo teorico. Pur legandosi a molti degli argomenti 

scientifici dominanti del suo tempo, Alberti sviluppò una vera e propria 

cultura animi, una trattazione originale sulla concezione dei sensi interni 

e dei loro effetti sulla salute e sulle malattie del corpo. In tal modo, offriva 

un quadro interpretativo più olistico e integrato rispetto alle posizioni 

medico-sperimentali prevalenti in Germania nello stesso periodo. Secon-

do Alberti, la corretta coltivazione dei sensi interni, come l’immaginazio-

ne e la memoria, avrebbe potuto determinare se la loro azione fosse da 

interpretare come un potente rimedio o come un fattore scatenante di 

malattie e disturbi. La sua prospettiva, quindi, suggeriva un’interessante 

26 Relativamente al contesto accademico di Halle e all’istituzione dell’Università, cfr. K. 

Deppermann, Der hallesche Pietismus und der preußische Staat unter Friedrich III, Van-

denhoeck & Ruprecht, Göttingen 1961, pp. 70-75.
27 A. Rydberg, Michael Alberti and the Medical Therapy of the Internal Senses, in “Journal 

of the History of Medicine and Allied Sciences”, 74, n. 3, 2019, pp. 245-266.
28 G.E. Stahl, Theoria medica vera, physiologiam et pathologiam: tanquam doctrinae me-

dicae partes vere contemplativas, e naturae et artis veris fundamentis, intaminata ratione, 

et inconcussa experientia sistens, Orphanotropheum, Halle, 1708. Conosciuto soprattut-

to per la concettualizzazione del “flogisto”, seppure ancora molto abbozzata, la tesi di 

Stahl rimase fondamentale fino al XVIII secolo, e cioè fino alle proposte scientifiche di 

Antoine-Laurent de Lavoisier.



﻿Smantellare i pregiudizi� 79

interazione tra sistema nervoso e facoltà cognitive inferiori e superiori, e 

offriva così un paradigma alternativo per comprendere il funzionamento 

interno del corpo e delle facoltà mentali, collegando la cura delle malattie 

fisiche alla coltivazione delle capacità emotive e intellettuali. Inoltre, un 

modello simile, che metteva in comunicazione corpo e mente, capacità 

razionali ed emozioni, si prestava perfettamente a un’interpretazione for-

temente unitaria dell’organismo femminile e di quello maschile, pur nelle 

rispettive e possibili differenze fisiologiche minime. Tale visione avrebbe 

permesso, dunque, di ridurre le distinzioni tra i sessi, enfatizzando invece 

un approccio globale e dinamico alla salute e al benessere, in cui l’equili-

brio tra mente e corpo risultava cruciale per il mantenimento di uno stato 

di salute ottimale.

L’influenza maggiore sulla dottrina medica di Alberti proviene sicu-

ramente dalla teoria organica e vitalistica di Stahl29, che riprendeva sia 

la dottrina fisiatrica ippocratico-galenica sia l’approccio spirituale pieti-

stico e platonico-aristotelico30. Secondo Stahl, l’anima è principio vitale 

immateriale che infonde vita nella materia morta, elemento che spiega il 

movimento del corpo e il mantenimento equilibrato di tutte le funzioni 

dell’organismo. La materia, secondo Stahl, è incapace di diventare au-

tonomamente organizzata, essendo capace di assicurarsi esclusivamen-

te un bilanciamento chimico. Da qui, dunque, la necessità di garantire 

alla struttura meccanica del corpo (e, in tal modo, veniva mantenuto un 

collegamento con il modello meccanicistico cartesiano) un fondamento 

teleologico e immateriale, l’anima appunto, con la quale Stahl spiegava 

29 Quando Stahl lasciò Halle nel 1716 e andò a Berlino come medico personale del re, i 

suoi insegnamenti furono proseguiti da Alberti, Johann Juncker, Georg Daniel Coschwitz 

e altri. Hoffmann, suo “rivale” teorico nella facoltà, fu investito di numerosi incarichi fino 

alla sua morte, divenendo per 48 volte preside. Quando Dorothea Erxleben conseguì 

il dottorato, i suoi tutor furono Juncker e Alberti che seguivano ancora la tradizione di 

Stahl, mentre i professori Büchner e Böhmer subentrarono come successori intellettuali 

di Hoffmann. Le due tradizioni di Stahl e Hoffmann, che riprendevano il dettame di Lei-

bniz e Boerhaave, trovano compimento nella dissertazione latina di Dorothea Erxleben, 

proprio attraverso l’attenzione data alla cura del malato con terapie, farmaci e soluzioni 

personalizzate per il singolo individuo, considerato come un connubio di spirito e corpo. 

Sul dibattito tra i principali intellettuali alla facoltà medica di Halle nei primi anni del Set-

tecento, F.P. De Ceglia, I fari di Halle: Georg Ernst Stahl, Friedrich Hoffmann e la medicina 

europea del primo Settecento, Il Mulino, Bologna 2009.
30 Su questi temi, cfr. J. Geyer-Kordesch, Pietismus, Medizin und Aufkldrung in Preuβen 

im 18. Jahrhunderts. Das Leben und Werk Georg Ernst Stahls, Niemeyer, Tübingen 2000. 

L’anima è identificata con l’intelligenza (o principio organizzativo) e quindi con l’inte-

razione olistica dei processi e dei cambiamenti del corpo. La coscienza sembra dunque 

coesistere con i processi vitali. Stahl, in tal modo, supera i confini stabiliti in ambito filo-

sofico tra mente, volontà e movimenti del corpo, in quanto tutti i cambiamenti nel corpo 

partecipano al riconoscimento e alla percezione di quell’unico principio organizzativo 

dell’essere vivente.



80	 GIORNALE DI FILOSOFIA

il concetto di organon, una struttura vivente in grado di muoversi attra-

verso una energheia che la elevava al di sopra del semplice aggregato. 

L’anima veniva così concepita ancora nella forma aristotelica di una “na-

turalità” superiore, riservata a uomini e bestie, e da qui si rendeva neces-

saria una medicina expectans, cioè una pratica diagnostica e terapeutica 

in grado di osservare la natura dell’anima e del corpo intesi in armonia. 

Questo paradigma scientifico e medico tentava di contrastare un’altra 

concezione – peraltro assai diffusa, seppure bollata come atea e mate-

rialista nei circuiti intellettuali di Halle –, e cioè quella della iatromecca-

nica, secondo cui il corpo umano è, semplicemente, una sofisticatissima 

macchina. Contro tale visione del corpo-macchina, indagabile esclusi-

vamente mediante principi fisico-matematici, Stahl riteneva ci fosse una 

relazione reciproca tra natura-corpo, spirito e anima, ritrovando questa 

equivalenza concettuale in una nuova e meno ortodossa comprensione 

della medicina e del rapporto uomo-natura. In particolare, sfidando i 

teorici della medicina cartesiana e scolastica, Stahl propose una teoria 

alternativa, incentrata sull’idea che la fisiologia umana e i movimenti 

interni del corpo (come la circolazione sanguigna) non potessero essere 

spiegati unicamente attraverso metodi quantitativi, ma che fossero in-

vece elementi fondamentali per comprendere l’unità dell’essere umano, 

intesa come connessione tra affettività e conoscenza. Così, in contra-

sto con l’enfasi posta dall’Illuminismo sul fatto che la ragione potesse 

essere l’unica categoria atta a garantire l’oggettività nella ricerca della 

conoscenza e della verità, la filosofia medica di Stahl si fondava su un’in-

tegrazione di ragione e teoria umorale, riprendendo gran parte della 

tradizione neoplatonica di Cambridge e schierandosi contro la scienza 

cartesiana e baconiana. Questa concezione filosofica del corpo guidato 

dall’anima rendeva così possibile riconoscere e comprendere i processi 

psicologici ed emotivi come fonte di verità e conoscenza, il che suggeriva 

(in chiave galenica) che l’autoconoscenza dei propri elementi naturali 

e mentali fosse anche la chiave per liberarsi, anche terapeuticamente, 

dall’ignoranza, dalle false opinioni e dalla malattia31. La caratteristica 

fortemente unitaria degli atti che regolano la vita organica, poiché alcu-

ni di essi manifestano chiaramente il dominio dell’anima sui fenomeni 

fisiologici, spiegava la connessione strettissima tra il dominio delle fun-

zioni inferiori e il principio di tipo animistico concepito da Stahl. Per 

rispondere a coloro i quali rilevavano il carattere non cosciente e non 

deliberato degli atti fisiologici, Stahl introdusse la differenziazione tra 

due diverse capacità gnoseologiche: il logos, cioè l’intellezione più im-

31 Sul rapporto tra logica, errore e medicina, rimando soprattutto all’impostazione offerta 

da C. Galeno, Introduzione alla logica, a cura di T.G. Carena, tr. it. di F. Ingravalle, Mi-

mesis, Milano-Udine 2014.



﻿Smantellare i pregiudizi� 81

mediata e più semplice, non discorsiva, e il logismos, ossia l’esecuzione 

superiore di molteplici confronti e inferenze che presupponeva la co-

scienza percettiva inferiore dei dati sensibili o immaginativi alla base del 

ragionamento. In tal modo, Stahl non solo offriva una nuova visione del 

corpo e della mente, ma sfidava anche le convenzioni epistemologiche 

del suo tempo, cercando di integrare la medicina con una comprensione 

più profonda della mente umana, delle sue emozioni e del loro impatto 

sulla salute fisica.

Sebbene non ci siano prove testualmente evidenti che colleghino di-

rettamente l’Indagine rigorosa alla comunità pietistica di Quedlinburg32, 

è plausibile che i testi medici scritti in latino da Erxleben si basino sulla 

dottrina medica di Stahl, o che comunque abbiano un retroterra erme-

neutico profondamente critico nei confronti della concezione cartesia-

na del dualismo tra mente e corpo. Oltre a questo sfondo teorico, la 

sfida di Erxleben appare anche di tipo metodologico, riguardante cioè 

un nuovo modo di interpretare il rapporto tra paziente e medico e la 

produzione della verità e della scienza. La scienziata tedesca critica i 

metodi medico-scientifici dell’Illuminismo tradizionale, concentrando-

si sull’osservazione empirica e sull’esperienza vissuta, piuttosto che su 

quadri teorici astratti e sui metodi clinici tradizionali, anticipando così 

i dibattiti contemporanei su una scienza “priva di genere”. A differenza 

dei metodi clinici di Herman Boerhaave e dell’attenzione data tra il 

XVII e il XVIII secolo all’osservazione e alla diagnosi basata esclusiva-

mente sul metodo ipotetico-deduttivo e sulla ricostruzione delle cause 

dei sintomi visibili, l’approccio di Erxleben enfatizza la relazione di-

namica tra medico e paziente, evidenziando l’individualità del malato 

e sostenendo un modello di cure palliative più olistico. In particolare, 

ripensando a un modello integrato che combina razionalità, emozione, 

corporeità e conoscenza in un sistema unificato, Erxleben contestava le 

credenze teologiche e filosofiche del tempo, che sostenevano l’idea che 

la posizione subordinata della donna nell’ordine gerarchico naturale 

fosse predeterminata, sottolineando così il valore attivo della sfera emo-

zionale femminile e un’esperienza vissuta reale del corpo. Inoltre, una 

guarigione di successo, sostiene Erxleben nei suoi trattati scientifici, ri-

chiede sempre una predisposizione relazionale positiva del medico nei 

confronti del paziente, il quale dovrebbe cercare di curare la malattia 

in modo gentile e senza somministrare necessariamente un trattamento 

terapeutico radicale o immediato. Alla competenza pratica deve affian-

carsi un’approfondita conoscenza del funzionamento interno del corpo 

32 E. Poeter, Gender, Religion, and Medicine in Enlightenment Germany: Dorothea Chri-

stiane Leporin’s Treatise on the Education of Women, in “NWSA Journal”, n. 20 (1), 2008, 

pp. 99–119.



82	 GIORNALE DI FILOSOFIA

umano e delle cause sottostanti alla manifestazione visibile della ma-

lattia, resa possibile dalla teoria dei temperamenti (intesi come la base 

dell’affettività) e del rapporto tra intellezione e atti psichici inferiori. 

Ignorare la complessità di una malattia, e cioè trattare il corpo umano 

solo come se fosse un meccanismo basato su processi chimici o su segni 

morbosi visibili, compromette la conoscenza del problema organico e 

della sua risoluzione diagnostica, la quale deve essere, il più delle volte, 

realizzata mediante metodi piacevoli e cure palliative. La convinzione 

di Erxleben, che sia necessario bilanciare temperamenti e ragione, è del 

tutto coerente con la filosofia medica di Stahl, poiché questi movimenti 

umorali e naturali possono essere pericolosi se non correttamente mi-

surati, portando una persona a vaneggiare e provocando un “disturbo” 

mentale ed emotivo. Per questo motivo la scienziata fa leva sulla respon-

sabilità delle donne di essere in grado di comprendere discorsivamente 

le percezioni e di resistere alla tentazione di abbandonarsi a immagini 

ed emozioni “disordinate”: è proprio questo argomento, relativo all’in-

capacità femminile di tener salda la sfera percettiva inferiore, ad essere 

uno dei presupposti che tradizionalmente ha legittimato l’esclusione 

delle donne dall’istruzione e dalla vita pubblica, giustificato in modo 

grossolano come assenza di raziocinio. In questo senso, lo studio della 

medicina permette alle donne di comprendere l’anima umana come un 

organismo vivente che dirige il funzionamento del corpo umano e for-

nisce loro la conoscenza del divino. La studiosa tedesca afferma, inol-

tre, che se le donne non sono in grado di conoscere il proprio corpo in 

relazione alla mente, non saranno mai capaci di riconsiderare il tradi-

zionale pregiudizio legato all’esistenza di un “temperamento debole” e 

di una loro natura “instabile”. Basandosi sulla teoria dell’impermanen-

za di Stahl e sulla concezione aristotelica della metafisica e del vivente, 

Erxleben rifiuta la convinzione che il calore corporeo, il temperamento 

e l’intelligenza siano interdipendenti, e spiega, invece, come i processi 

fisiologici non possano assolutamente essere la causa dei tratti caratte-

riali personali, i quali sono, piuttosto, l’effetto di condizionamenti so-

ciali indipendenti dai dettami biologici. I suoi argomenti richiamano 

la nozione neoplatonica secondo cui la volontà umana è parte degli 

esseri viventi che animano il corpo, che è guidato mediante forze inter-

ne che hanno diversi gradi di autocoscienza. La giusta comprensione 

dell’interrelazione tra corpo e mente conduce le donne a riconoscere le 

loro reali capacità intellettuali, emotive e spirituali, rendendole adatte a 

compiere scelte consapevoli relativamente alla loro salute fisica e al loro 

agire pratico. A differenza dell’idea che la mente nelle donne e negli uo-

mini sia identica (come suggerito dal pensiero cartesiano) e che, quindi, 

si costituisca come il principio dell’identità di genere, la comprensione 

della natura femminile da parte di Erxleben si fonda, invece, sull’espe-



﻿Smantellare i pregiudizi� 83

rienza realmente vissuta del corpo, in relazione allo spirito e all’anima, e 

su una teoria scientifica in grado di superare le sedimentate convinzioni 

antropologiche, religiose e rituali che ancora legittimavano una qualche 

inferiorità e sudditanza. 

L’Indagine rigorosa, dunque, si batte contro una lunga condanna bibli-

ca e biologica, la quale definiva le donne secondo le caratteristiche di fri-

volezza, lussuria, incostanza e irrazionalità, prendendo in considerazio-

ne una costitutiva natura imperfetta, spiegata mediante una dominanza 

umorale freddo-umida. Il pregiudizio basato su questo difetto termico33 

si fondava sulla convinzione che il corpo femminile fosse caratterizza-

to da un’anatomia imperfetta, da difficoltà strutturali e da tratti psichici 

meno razionali e dunque imprevedibili, mentre il corpo maschile veniva 

considerato come il modello positivo e sano di questa dicotomia. L’ope-

ra di Erxleben, come operazione critica nei confronti di tale tradizione, 

risponde al radicato pregiudizio sull’inferiorità femminile mediante la 

necessità di conoscere correttamente la natura del soggetto umano, senza 

però fermarsi a un approccio riduzionistico, e attraverso la comprensione 

di quei procedimenti logici costruiti attorno alla considerazione dei gene-

ri sessuali. In risposta a tale tradizione, l’Indagine rigorosa non solo sfida 

le convinzioni sedimentate nella cultura europea dell’epoca, ma promuo-

ve anche una visione della donna basata su una conoscenza più profonda 

e scientificamente fondata del corpo e della mente, in cui i ruoli di genere 

si costruiscono in senso “sovrastrutturale” e all’interno di una dinamica 

di potere perpetuata socialmente e istituzionalmente. In questo modo, le 

sue indagini teoriche non solo sfidavano le convinzioni mediche e filoso-

fiche dell’epoca, ma proponevano una nuova visione della donna basata 

sulla conoscenza, sull’autoconsapevolezza e sull’abilità di compiere scelte 

consapevoli, sia in ambito medico che sociale.

3. Erudizione e apprendimento: l’approfondimento  3. Erudizione e apprendimento: l’approfondimento  
della dottrina dei pregiudizi di Thomasius nella della dottrina dei pregiudizi di Thomasius nella Gründliche Untersuchung Gründliche Untersuchung 

Uno dei temi chiave della Querelle in Germania, come detto, ri-

guardava l’attitudine e capacità delle donne ad essere istruite e sco-

larizzate. Che le donne fossero in grado di trarre beneficio dallo stu-

dio era un’idea tradizionalmente accettata, ad esempio, all’interno di 

un particolare genere letterario, cioè quello dei cataloghi delle donne 

33 Per una trattazione sulla natura della donna nel Rinascimento europeo, cfr. S. Plastina, 

Mollezza della carne e sottigliezza dell’ingegno. La natura della donna nel Rinascimento 

europeo, Carocci, Roma 2017.



84	 GIORNALE DI FILOSOFIA

illustri derivante da Boccaccio34 e dai tanti elenchi femminili tratti 

principalmente dall’antichità e da Plutarco35. Questi cataloghi varia-

vano in termini di stile ed espedienti retorici (potevano essere testi 

accademici in latino o delle presentazioni in volgare) ma, in generale, 

dimostravano attraverso l’esempio che le donne erano state in grado 

di raggiungere i più alti gradi dell’istruzione, evidenziando, mediante 

il contrasto con le pratiche antiche, che la limitazione del loro accesso 

alle istituzioni scolastiche fosse stata un’invenzione cristiana o, co-

munque, figlia della prima modernità. L’attenzione di Erxleben per il 

tema dell’educazione e dell’istruzione femminile passa però, soprat-

tutto, attraverso il contesto filosofico di Halle, in particolare mediante 

le opere manualistiche di Christian Thomasius e di Christian Wolff. 

Entrambi pubblicarono testi influenti in volgare tedesco, l’Introduzio-

ne alla dottrina della ragione (1691) e la Logica tedesca (1713)36. Que-

sto ebbe l’effetto, naturalmente, di rendere le loro idee disponibili al 

più ampio pubblico alfabetizzato, comprese le donne, il che era del 

tutto in accordo con le intenzioni espresse da Thomasius e afferma-

te in modo programmatico fin nel sottotitolo del testo: “in cui viene 

mostrata la via, attraverso un metodo semplice, a tutte le persone ra-

gionevoli e di qualunque genere e classe siano, per decidere il vero, il 

falso e il probabile”. Thomasius enfatizzava l’educazione pratica e ri-

fiutava le astrazioni metafisiche, sostenendo che le donne avevano una 

naturale costanza e attitudine allo studio e che non fosse necessario 

conoscere le lingue straniere37 per usare la luce della ragione. Questo 

approccio “democratico” alla filosofia incoraggiava l’istruzione, al di 

34 Cfr. G. Boccaccio, De mulieribus claris, a cura di V. Zaccaria, in Tutte le opere di Gio-

vanni Boccaccio, a cura di Vittore Branca, Milano, Mondadori 1970, vol. X; S. Gaylard, 

De mulieribus claris and the Disappearance of Women from Illustrated Print Biographies, 

in “I Tatti Studies in the Italian Renaissance”, n. 18 (2), 2015, pp. 287-318; V. Caputo, 

Una galleria di donne illustri: il De mulieribus claris da Giovanni Boccaccio a Giuseppe 

Betussi, in “Cahiers d’études italiennes”, n. 8, 2008, pp. 131-147.
35 Sulla valorizzazione del “femminile” plutarcheo rispetto a una visione meramente 

tradizionale della donna nell’antichità classica, cfr. P. Walcot, Greek Attitudes to-

wards Women: the Mythological evidence; (a cura di) I. McAuslan, P. Walcot, Women 

in antiquity, Oxford University Press on behalf of the Classical Association, Oxford 

– New York 1996, pp. 91-102; Plutarch on women, in “Symbolae Osloenses”, n. 74, 

1999, pp. 163-183.
36 C. Wolff, Vernünfftige Gedancken Von den Kräfften des menschlichen Verstandes Und 

ihrem Richtigen Gebrauche in Erkäntnis der Wahrheit, Renger, Halle 1713, in Gesam-

melte Werke, a cura di J. École, H.W. Arndt, C.A. Corr, J.E. Hofmann, M. Thomann, 

Olms, Hildesheim 1962,. I. Deutsche Schriften, II. Lateinische Schriften, III. Materialen 

und Dokumente; tr. it. Logica Tedesca, a cura di R. Ciafardone, Milano, Bompiani 2011; 

C. Thomasius, Einleitung zu der Vernunfft-Lehre, Salfeld, Halle 1691; ristampa anastatica: 

Olms, Hildesheim 1968. 
37 Ivi, § 19, p. 81. 



﻿Smantellare i pregiudizi� 85

là delle barriere di genere e scolastiche, proponendo un’educazione 

molto più aperta e comunitaria e ritenendo che “le persone di sesso 

femminile sono capaci di perseveranza quanto gli uomini”38. 

All’interno della ricezione tedesca del problema dell’educazione fem-

minile, l’Indagine rigorosa è dedicata alla confutazione dei principali ar-

gomenti offerti contro la capacità delle donne di dedicarsi allo studio. 

Nella prima parte del suo testo39, Erxleben esamina in dettaglio gli ar-

gomenti di coloro che affermano che le facoltà gnoseologiche femminili 

sono insufficienti per il raggiungimento dell’istruzione, sottolineando che 

è stato sostenuto o che le donne non abbiano determinate caratteristiche 

razionali o che, se le possiedono, le detengono in misura minore rispetto 

agli uomini. Contro la prima accusa, Erxleben riporta i tradizionali mo-

tivi metafisici e scritturistici, osservando che “chi non vuole affermare 

una differenza tra le anime in base al sesso, contrariamente a tutte le 

idee che possiamo formarci sulla natura dell’anima, deve attribuire an-

che all’anima femminile le capacità dell’anima maschile”40. Inoltre, que-

sto dato trova conferma proprio a partire dall’affermazione che si trova 

nelle Sacre Scritture, secondo cui “le capacità dell’anima umana fanno 

parte dell’immagine [Bild] di Dio, secondo la quale è stato creato l’uo-

mo, sia come sesso femminile sia come maschile”41. Contro l’idea che le 

donne possiedano tali facoltà, ma in misura minore e insufficiente per 

poter trarre profitto dallo studio, Erxleben si appella ancora una volta 

a motivi teologici, rifiutando l’idea per cui le donne hanno una capacità 

razionale ridotta a causa della Caduta, vissuta in modo più drammatico 

rispetto agli uomini, in quanto “il Creatore onnisciente ha dato sia alla 

stirpe femminile che a quella maschile la capacità di riconoscere la verità 

e distinguerla dalla menzogna”42.

Erxleben ritiene che molti degli argomenti utilizzati dai suoi oppo-

sitori servano solo a illustrare la naturale conseguenza della mancanza 

di accesso delle donne all’istruzione e non le cause reale di questo 

divieto. È stato obiettato, spiega la scienziata, che le donne siano trop-

po soggette all’influenza degli affetti (Affekten), o che siano troppo 

38 Ivi, § 41, p. 87.
39 Cfr. D.C. Erxleben, Gründliche Untersuchung der Ursachen, die das Weibliche Ge-

schlecht vom Studiren abhalten, Rüdiger, Berlin 1742; edizione digitalizzata consultabile 

presso la Bayerische Staatsbibliothek: https://www.digitale-sammlungen.de/. Si segnala, 

inoltre, l’edizione moderna a cura di Ebersbach, pubblicata presso eFeF-Verlag, Zürich-

Dortmund, 1993, che non costituisce una riproduzione integrale dell’originale settecente-

sco, bensì una riscrittura parziale e adattata. Per una selezione tradotta in lingua inglese, 

si veda Early Modern German Philosophy (1690-1750), a cura di C.W. Dyck, Oxford Uni-

versity Press, Oxford 2019, pp. 41-56.
40 D.C. Erxleben, Gründliche Untersuchung, cit., § 27, p. 21. 
41 Ivi, § 28, p. 21.
42 Ivi, § 39, p. 26.



86	 GIORNALE DI FILOSOFIA

incostanti nella volontà per potersi applicare allo studio. Erxleben 

risponde che anche gli uomini sono soggetti a forti emozioni che pos-

sono compromettere le facoltà razionali, soprattutto prima di intra-

prendere con costanza lo studio, che rappresenta il solo metodo che 

li abbia aiutati a tenere sotto controllo gli istinti43. Più in generale, 

Erxleben sostiene che il raggiungimento dell’istruzione è estrema-

mente utile anche per le donne, sebbene non sia richiesto per le loro 

responsabilità domestiche. Per quanto riguarda la conoscenza di Dio, 

Erxleben ritiene che la teologia rappresenti “la conoscenza più chia-

ra [der deutlicher Erkenntnis]”44, sebbene alle donne sia proibito di 

insegnare ufficialmente la religione. Lo studio è utile, inoltre, per ac-

quisire la conoscenza piena di loro stesse [Selbsterkäntniß], in quanto 

fornisce la conoscenza delle capacità e del modo migliore per usarle 

nel perseguimento della perfezione, così come favorisce la conoscenza 

degli altri [die Käntniß anderer Menschen] in modo da evitare conflitti 

inutili o controproducenti45. In generale, quindi, Erxleben afferma 

che la capacità delle donne di imparare sia di indispensabile utilità 

per raggiungere i fini propri della vita umana, soprattutto per distin-

guere correttamente il bene dal male e il vero dal falso e, quindi, per 

raggiungere il fine ultimo della felicità e della beatitudine. 

Tuttavia, la novità e l’interesse filosofico dell’opera di Erxleben non è 

di certo data da questi spunti teorici, poiché molti di questi argomenti 

religiosi sono già espressi nella Querelle. Il suo sforzo argomentativo si 

definisce, in particolare, attraverso la re-interpretazione di due concetti 

fondamentali della dottrina logica di Thomasius, cioè la nozione di “ap-

prendimento” [Gelahrheit]” e l’analisi del pregiudizio [Vorurtheil]. Per 

quanto riguarda l’apprendimento, Thomasius si preoccupa di differen-

ziare il significato teorico e pratico dell’erudizione:

L’apprendimento [Gelahrheit] è la conoscenza [Erkäntnüß] attraverso 

la quale l’uomo viene reso capace di distinguere le cose vere dalle false, il 

bene e il male e, ove possibile, di fornire le cause probabili, per favorire così 

il benessere temporale ed eterno tanto negli affari della propria vita quanto 

in quella degli altri.46

Thomasius oppone la sua concezione dell’apprendimento all’e-

rudizione, che consiste nell’accumulazione della conoscenza teorica 

senza alcun riguardo per il suo uso pratico. L’apprendimento è, inve-

43 Cfr. ivi, §§ 46-47, pp. 31-32.
44 Ivi, § 188, p. 116.
45 Cfr. Ivi, §§ 192-193, p. 118.
46 C. Thomasius, Einleitung, cit., pp. 75-76.



﻿Smantellare i pregiudizi� 87

ce, qualcosa che tutti dovrebbero e possono sforzarsi di raggiungere: 

“tutti gli esseri umani dovrebbero sforzarsi di diventare istruiti”47. Per 

Thomasius, la dottrina della ragione serve come strumento per rag-

giungere questo scopo, non perché insegna, per esempio, la dottrina 

del sillogismo, ma perché istruisce sull’uso corretto dell’intelletto e, 

soprattutto, perché purifica la mente dai pregiudizi e offre i mezzi per 

riconoscere gli errori e le fallacie logiche48 a cui siamo inclini implici-

tamente a causa della Caduta e della conseguente corruzione della na-

tura umana. Per questo motivo, l’Einleitung di Thomasius dedica un 

capitolo alla discussione degli errori e della loro origine, tematica che 

include una considerazione dettagliata dei principali pregiudizi che 

affliggono l’intelletto umano. Secondo Thomasius, il primo è il pre-

giudizio dell’autorità (praejudicium autoritatis), che implica l’accetta-

zione delle opinioni altrui sulla base di un amore (Liebe) irrazionale 

nei loro confronti; il secondo è il pregiudizio precipitante (praejudicium 

praecipitantiae), che si basa su un amore irrazionale per noi stessi, per 

la nostra indolenza e pigrizia nell’accettare quelle convinzioni senza 

sottoporle a vaglio critico49. 

Questi stessi temi sono presenti anche nell’opera di Erxleben, la 

quale si richiama esplicitamente al progetto di Thomasius, da cui ri-

prende soprattutto la differenza terminologica tra apprendimento ed 

erudizione, intendendola come “quella conoscenza fondata su delle 

verità necessarie e utili, per mezzo delle quali l’intelletto e la volon-

tà, e di conseguenza la vera felicità umana [Glückseeligkeit], sono 

migliorabili”50. Allo stesso modo, Erxleben distingue tra due diversi 

scopi dell’apprendimento, il primo, in cui si cerca di fornire al pro-

prio intelletto verità utili e di promuovere il miglioramento della vo-

lontà, e il secondo, in cui si cerca, invece, di servire gli altri professio-

nalmente [Arthen des Studiums]51. Erxleben è disposta ad ammettere 

che quest’ultima accezione del termine potrebbe non essere adatta 

a coloro che hanno una comprensione ancora troppo debole della 

fondamentale analogia tra il maschile e il femminile, ma conclude che 

l’apprendimento, inteso come generale miglioramento dell’intelletto 

e della volontà, sia facilmente raggiungibile da tutti e, in particolare, 

dalle donne. Tale visione non solo sfida la tradizionale percezione del 

ruolo delle donne nella società, ma pone anche una solida base per un 

modello educativo più inclusivo e progressista, in cui l’accesso al sa-

47 Ivi, §§ 12-13, p. 79.
48 Cfr. ivi, § 30, p. 84.
49 Cfr. ivi, §§ 43-44, p. 306.
50 D.C. Erxleben, Gründliche Untersuchung, cit., §21, pp. 19.
51 Ivi, §§ 104 – 105, p. 66.



88	 GIORNALE DI FILOSOFIA

pere non è ostacolato da pregiudizi di genere, ma piuttosto promosso 

come diritto universale per tutti gli esseri umani.

4. Il fondamento logico e antropologico del pregiudizio sulle donne4. Il fondamento logico e antropologico del pregiudizio sulle donne

Riprendendo il tema del pregiudizio di Thomasius, Erxleben rac-

comanda lo studio come mezzo per combattere l’errore, sostenendo 

che esso sia funzionale a rimuovere le imperfezioni come “l’ignoranza, 

il pregiudizio, la fretta, l’incostanza, il dubbio, insomma tutto ciò che 

scaturisce da una comprensione oscurata e da una volontà corrotta”52. 

Ancora più importante, Erxleben identifica la ragione principale per cui 

alle donne viene negato l’accesso all’istruzione con un pregiudizio che si 

declina in quattro forme specifiche: 1. l’inadeguatezza dell’educazione 

per le donne: si sostiene che le donne non possano realizzare nulla di va-

lore attraverso l’educazione53; 2. l’inutilità dell’educazione per le donne: 

si spiega che le donne non traggano alcun vantaggio dall’istruzione54; 3. 

l’abuso dello studio da parte delle donne: la preoccupazione che le donne 

possano usare lo studio in modo dannoso (perché alcune utilizzano le 

conoscenze in modo errato)55; 4. la preferibilità della mancanza di istru-

zione per le donne: si spiega l’opinione per cui le donne stiano meglio 

senza l’istruzione.

Erxleben confuta ciascuno di questi pregiudizi a turno ma, soprattut-

to, suggerisce che alla base di essi vi sia un singolo errore argomentativo 

che li comprende tutti, vale a dire l’inferenza erronea da ciò che potreb-

be valere per alcune donne in certe circostanze storico-sociali a ciò che 

riguarda la natura del sesso femminile in quanto tale. In tal modo, Erxle-

ben sostiene che le differenze che si riscontrano tra i sessi e che sono 

considerate come i motivi utili a negare loro l’accesso alle istituzioni sco-

lastiche sono in realtà l’effetto della mancanza di istruzione e sono solo 

erroneamente concepiti come attribuiti legati alla natura delle donne. 

Più in generale, Erxleben identifica una “deduzione sbagliata [verkehrter 

Schluß]” alla base di questo pregiudizio, data dall’erronea inferenza dalla 

premessa che solo poche donne perseguono gli studi alla conclusione che 

tutte le donne non hanno i poteri necessari per perseguirli. Tale “verkehr-

ter Schluß” implica, inoltre, che le differenze tra i sessi non sono innate 

ma sono, piuttosto, la conseguenza della mancanza di istruzione: l’impos-

52 Ivi, §§ 185-186, pp. 115-116.
53 Cfr. ivi, §§ 18-19, p. 18.
54 Cfr. ivi, § 179, p. 113.
55 Cfr. ivi, § 273, pp. 162-163.



﻿Smantellare i pregiudizi� 89

sibilità di accedere all’educazione crea le condizioni che giustificano le 

limitazioni percepite delle donne, e non viceversa56.

La diagnosi di Erxleben di una serie di pregiudizi che negano alle don-

ne l’accesso allo studio, dal punto di vista della sua importanza all’interno 

della filosofia tedesca del Settecento, è chiaramente più di una semplice 

appropriazione della dottrina di Thomasius. In primo luogo, i pregiudizi 

discussi da Erxleben non sono esempi dei due tipi di pregiudizi (autorità 

e precipitazione) che Thomasius identifica e neppure Erxleben tenta di 

stabilire un nesso tra di loro, sebbene l’effetto dei pregiudizi che impe-

discono alle donne di studiare sia esacerbato proprio da queste due for-

me di credenza, in particolare attraverso quella indebita deferenza verso 

l’autorità maschile, implicitamente assunta per pigrizia intellettuale. In 

secondo luogo, la trattazione dei pregiudizi analizzati da Erxleben do-

vrebbe essere vista soprattutto come un approfondimento antropologico 

del programma educativo di Thomasius, oltre che come una prima forma 

di riflessione teorica sul tema contemporaneo dello stereotipo di genere, 

anche in chiave psico-sociale57. Mentre Erxleben accetta che l’obiettivo 

dell’educazione dovrebbe essere il raggiungimento dell’apprendimento 

nel senso previsto da Thomasius, e che di conseguenza questo processo 

pedagogico dovrebbe comportare (come risultato) la rimozione del pre-

giudizio, la pensatrice ha rilevato un preconcetto ben più stratificato, che 

riguarda strettamente le donne, rendendo loro impossibile il raggiungi-

mento di certi standard intellettuali. In particolare, l’operazione teorica 

di Erxleben è rivolta alla definizione dell’accezione, diremmo usando un 

termine contemporaneo, genealogicamente e storicamente condizionata, 

di certi stereotipi su determinati gruppi sociali. Detto altrimenti, la cri-

tica di Erxleben, rispetto all’interpretazione esclusivamente logica della 

formazione del pregiudizio da parte della tradizione tedesca del primo 

56 Cfr. ivi, § 320, p. 190.
57 In una prospettiva più contemporanea, le riflessioni di Erxleben si collegano aa teo-

rie più recenti relative al pregiudizio, come ad esempio quelle sviluppate sviluppate da 

Gordon Allport nel suo studio fondamentale The Nature of Prejudice (1954). Allport 

evidenziava come i pregiudizi non siano innati, ma il risultato di processi psicologici, 

sociali e culturali che determinano la percezione di differenze tra i gruppi. Le sue teorie 

suggeriscono che gli stereotipi, come quelli di genere, non sono semplici errori cognitivi, 

ma strutture sociali profondamente radicate. Più recentemente, la ricerca psicologica ha 

messo in luce come i pregiudizi possano essere automatici e inconsci, influenzando in 

modo impercettibile le decisioni e i comportamenti, anche in contesti educativi. In questo 

senso, il lavoro di Erxleben anticipa queste teorie, mettendo in luce come l’educazione e 

le istituzioni possano essere agenti di cambiamento o di perpetuazione dei pregiudizi, a 

seconda di come vengono strutturate. L’analisi di Erxleben, in linea con gli sviluppi più 

recenti nel campo della psicologia sociale, offre una chiara visione della necessità di deco-

struire non solo gli stereotipi, ma anche le strutture che li rendono possibili e li rafforza-

no, per garantire una vera uguaglianza nell’accesso all’educazione e nella costruzione di 

un pensiero femminile realmente critico.



90	 GIORNALE DI FILOSOFIA

Settecento, si riferisce, più profondamente, al meccanismo di funziona-

mento gnoseologico all’origine di determinate credenze, connesse a un 

errore cognitivo volto a generalizzare e a semplificare delle caratteristiche 

costanti di un gruppo, trasformandole in rigidi schemi posti alla base del-

la discriminazione. La deduzione errata alla base dei quattro pregiudizi 

che giustificano l’esclusione delle donne dallo studio non è altro che una 

riflessione sul passaggio indebito tra il concetto di probabilità e quello di 

legame casuale necessario: è possibile affermare che esista una maggiore 

probabilità che le donne facciano un utilizzo indebito dell’educazione 

o che alcune non abbiano raggiunto i più alti gradi dell’istruzione; così 

come è probabile che questo assetto resti stabile nel tempo. Tuttavia, 

non è logicamente corretto affermare che tratti specifici di alcune donne 

debbano essere automaticamente applicati a tutti gli individui femminili, 

generalizzando e riducendo la variabilità individuale a schemi fissi58.

L’importanza della dottrina del pregiudizio nel pensiero tedesco del 

XVIII secolo, e la sua valenza anche antropologica e pragmatica, con-

ferisce alla posizione di Erxleben una rilevanza che trascende la mera 

critica puntuale a Thomasius. La sua opera si inserisce in una più ampia 

sfida al pensiero illuminista, in particolare per quanto riguarda l’educa-

zione femminile, in quanto Erxleben smaschera l’ipocrisia di coloro che, 

pur proclamando l’importanza di sradicare i pregiudizi, si dimostrano 

incapaci di riconoscerne il loro funzionamento logico e sociale quando 

questi colpiscono le donne. Tuttavia, Erxleben non cede al pessimismo, 

in quanto la sua analisi non considera il pregiudizio come un mecca-

nismo ineluttabile, radicato nell’irrazionalità o nella natura umana. Al 

contrario, il suo approccio metodologico mira a decostruire i pregiudizi 

attraverso un’indagine rigorosa, svelandone la genesi sociale e pedago-

gica. Erxleben individua l’errore fondamentale attorno a cui si costru-

iscono le false credenze sul sesso femminile in una fallace correlazione 

che porta a generalizzazioni indebite: si attribuiscono caratteristiche ne-

gative a tutte le donne sulla base dell’esperienza di alcune. La sua critica 

si rivolge con forza a quegli uomini colti che, paradossalmente, si fanno 

portatori di un pregiudizio insidioso, negando alle donne l’opportunità 

di coltivare la propria intelligenza. Erxleben, inoltre, sottolinea come 

tale pregiudizio ostacoli il progresso dell’intera società, evidenziando la 

necessità di un cambiamento radicale nelle pratiche educative e discor-

sive. A questo proposito, la pensatrice riconosce che i sistemi del sapere 

e le istituzioni scolastiche esistenti potrebbero sia rafforzare sia elimina-

58 Cfr. J. F. Dovidio, M. Hewstone, P. Glik, V. M. Esses, Prejudice, Stereotyping and Di-

scrimination: Theoretical and Empirical Overview; in The SAGE Handbook of Prejudice, 

Stereotyping and Discrimination, (a cura di) J. F. Dovidio, M. Hewstone, P. Glick, V. M. 

Esses, SAGE Publications Ltd, London 2010, pp. 3 – 28.



﻿Smantellare i pregiudizi� 91

re i pregiudizi, proponendo un rivoluzionario cambiamento per miglio-

rare i paradigmi educativi vigenti, inclusa la co-educazione maschile e 

femminile in assenza di accademie dedicate esclusivamente alle donne59. 

5. Dai pregiudizi contro le donne agli stereotipi di genere:  5. Dai pregiudizi contro le donne agli stereotipi di genere:  
alcune riflessioni conclusivealcune riflessioni conclusive

L’analisi dei pregiudizi logici del Settecento, in particolare attraverso l’o-

pera di Erxleben e il pensiero di Thomasius, Georg Friedrich Meier (1718-

1777) e Immanuel Kant (1724-1804), offre uno spaccato utile per riflettere 

sui pregiudizi e gli stereotipi di genere nel contesto contemporaneo. La 

critica avanzata da Erxleben mette in luce come le presunte limitazioni in-

tellettuali attribuite alle donne non derivino da una reale inferiorità natura-

le, bensì da pregiudizi profondamente radicati. Nel contesto settecentesco, 

la teoria del pregiudizio femminile si fondava sull’analisi delle deduzioni 

erronee riguardanti la “natura” delle donne, sostenendo che le loro pre-

sunte incapacità fossero frutto di determinismi biologici, anziché il risul-

tato di un’esclusione sistematica dall’istruzione e dalla formazione intellet-

tuale. Erxleben smontava questi pregiudizi, suggerendo che le differenze 

attribuite alle donne derivassero dall’assenza di opportunità educative e 

non da difetti naturali. Questo approccio rifletteva la critica di Thomasius 

sui pregiudizi logici, come quelli basati sull’autorità e sulla precipitazione, 

che impedivano un’analisi obiettiva delle capacità umane. Ma non è tutto. 

L’approccio critico dei filosofi dell’Illuminismo, che mirava a smantellare 

i pregiudizi attraverso una riflessione rigorosa e un’analisi delle loro radici 

logiche, si rivela ancora oggi rilevante per affrontare le questioni moder-

ne legate agli stereotipi di genere e di razza. Meier, nella sua trattazione, 

evidenziava come questi ostacoli cognitivi che impedivano la conoscenza 

oggettiva e razionale non fossero sempre erronei, ma spesso celavano alcu-

ne risposte scientificamente rilevanti60, introducendo una differenziazione 

tra elemento materiale e contenutistico della conoscenza e quello formale 

nella valutazione del pregiudizio. Kant, da parte sua, ampliava questa di-

scussione61, concentrandosi soprattutto sull’idea che i pregiudizi non solo 

limitano il pensiero critico ma sono anche il risultato di un pensiero irra-

59 Cfr. D.C. Erxleben, Gründliche Untersuchung, cit., §§ 123 – 124, pp. 78-79; § 129, p. 82.
60 G.F. Meier, Beyträge zu der Lehre von den Vorurtheilen des menschlichen Geschlechts, 

Hemmerde, Halle 1766; tr. it. cura di H.P. Delfosse, N. Hinske, P. Rumore, Contributi 

alla dottrina dei pregiudizi, Edizioni ETS, Pisa 2005.
61 Suggerisco, sul rapporto tra pregiudizio inteso negativamente e la riflessione di Lam-

bert e Kant sui giudizi provvisori, il puntuale lavoro di C. La Rocca, Soggetto e mondo. 

Studi su Kant, Marsilio, Venezia 2003, in particolare il capitolo 3 “Giudizi provvisori. 

Sulla logica euristica del processo conoscitivo”, pp. 79-119.



92	 GIORNALE DI FILOSOFIA

zionale radicato nelle strutture sociali e culturali di un’epoca storica e di 

determinate istituzioni politiche. Kant in particolare, con il suo concetto di 

“autonomia dell’intelletto” e l’esortazione a “uscire dallo stato di minorità” 

delle opinioni non critiche62, offriva una base per superare i pregiudizi, 

sottolineando la necessità di esercitare il pensiero critico per liberarsi dalle 

convinzioni infondate.

Nel contesto contemporaneo, i pregiudizi di genere e razza si manife-

stano attraverso stereotipi che continuano a limitare le opportunità e a 

plasmare le percezioni sociali. Studi recenti, come quelli condotti da San-

dra Bem63 e Carol Dweck64, hanno mostrato come gli stereotipi di genere 

influenzino non solo le aspettative sociali, ma anche le percezioni di auto-

efficacia e competenza. Gli stereotipi, quindi, funzionano come pregiudi-

zi che non solo riflettono ma che, soprattutto, perpetuano disuguaglianze 

sociali e professionali. Inoltre, la teoria degli stereotipi di Claude Steele 

e Joshua Aronson65, che si riferiscono a una “minaccia del pregiudizio”, 

spiega come le aspettative negative su gruppi specifici possano influenza-

re le loro performance e opportunità. Questi modelli si allineano con la 

critica di Meier e Kant sul pregiudizio come ostacolo alla capacità umana 

di esercitare la propria ragione e di raggiungere la conoscenza oggettiva, 

ma anche con la strategia di Erxleben nella sua Indagine rigorosa, critica 

rispetto alle ragioni di un’esclusione inveterata delle donne dalla società 

civile.

Le attuali ricerche in ambito sociologico, psicologico e anche neuro-

scientifico, spiegano come molti stereotipi di genere si manifestano at-

traverso meccanismi analoghi ai pregiudizi, in particolare tramite l’at-

tribuzione di determinate caratteristiche a gruppi minoritari, laddove le 

differenze sono spiegate come preconcetti sociali e culturali, piuttosto 

che mediante un’analisi critica delle condizioni e delle opportunità di-

sponibili. Stereotipi come l’idea che le donne siano meno capaci in de-

terminati campi professionali e accademici (soprattutto scientifici) con-

tinuano a influenzare le percezioni e le opportunità di carriera. In questa 

direzione, l’analisi delle radici storiche e sociali di questi meccanismi 

62 I. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? in Kants Gesammelte Schriften, 

a cura della Regia Accademia Prussiana delle Scienze, Berlin, 1902 ss., vol. VIII; tr. it. in 

Scritti di storia, politica e diritto, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma-Bari 1995.
63 Sui fondamenti del dibattito sulle differenze e le ineguaglianze sessuali, cfr. S.L. Bem, 

The Lenses of gender: Transforming the debate on sexual inequality. New Haven, CT, Yale 

University Press 1993.
64 Per un’analisi contemporanea del fenomeno, cfr. C.S. Dweck, Mindsets and Math/

Science Achievement, Carnegie Corporation of New York, Institute for Advanced Study, 

New York 2008.
65 Sul tema generale dell’auto-efficacia, cfr. C.M. Steele, J. Aronson, Stereotype threat and 

the intellectual test performance of African Americans, in “Journal of Personality and So-

cial Psychology”, n. 69 (5), 1995, pp. 797-811.



﻿Smantellare i pregiudizi� 93

logico-psicologici può offrire una chiave di lettura sulle concezioni errate 

e a promuovere una maggiore equità sociale. Le teorie del Settecento sul 

pregiudizio e sull’educazione femminile propongono, in tal senso, una 

base non banalmente antiquaria per comprendere e affrontare le sfide 

odierne, mostrando che il cambiamento richiede una revisione critica 

delle convinzioni prevalenti e l’implementazione di politiche e pratiche 

inclusive. La persistenza degli stereotipi di genere oggi, simili a quelli 

esaminati da Erxleben, impone di continuare a riflettere sulla necessità 

di un’educazione che promuova non solo l’accesso alla conoscenza, ma 

anche una consapevolezza critica delle strutture di potere e delle dina-

miche sociali che influenzano la percezione di “normalità” e “capacità”. 

L’eredità di questi pensatori (e pensatrici) dell’Illuminismo invita, dun-

que, a continuare un profondo lavoro di decostruzione degli stereotipi 

e di promozione di un’inclusività genuina, sia nei contesti educativi che 

professionali.

BibliografiaBibliografia

Acidalius V., Disputatio nova contra mulieres, qua probatur eas homines non esse, 

a cura di R.G. Czapla e G. Burkard, Manutius-Verlag, Heidelberg 2006.

Agrippa C.E., Della nobiltà ed eccellenza delle donne, a cura di M. Ricagno, Ara-

gno, Torino 2007.

Becker-Cantarino B., Der lange Weg zur Mündigkeit: Frau und Literatur (1500–

1800), Metzler, Stuttgart 1987.

Bem S.L., The lenses of gender: Transforming the debate on sexual inequality. 

New Haven, CT, Yale University Press 1993.

Blaufuss D., Rosina Dorothea Schilling Ruckteschel. Eine Separatistin im Pieti-

smus?; (a cura di) W. Breul, M. Meier, L. Vogel, Der radikale Pietismus, Van-

denhoeck & Ruprecht, Göttingen 2010, pp. 105-128.

Boccaccio G., De mulieribus claris, a cura di V. Zaccaria, vol. X di Tutte le opere 

di Giovanni Boccaccio, a cura di Vittore Branca, Milano, Mondadori 1970.

Bock G., Zimmermann M., Die Querelle des Femmes in Europa. Eine begriffs- 

und forschungsgeschichtliche Einführung; in (a cura di) G. Bock, M. Zimmer-

mann, Die europäische Querelle des Femmes: Geschlechterdebatten seit dem 

15. Jahrhundert, Metzler, Stuttgart; Weimar 1997, pp. 9-38.

Caputo V., Una galleria di donne illustri: il De mulieribus claris da Giovanni 

Boccaccio a Giuseppe Betussi, in “Cahiers d’études italiennes”, n. 8, 2008, 

pp. 131-147.

Dawson R.P., “Catherine II, Polyxene Büsching, and Johanna Charlotte Unzer: A 

Literary “Community of Practice”; in (a cura di) E. Krimmer and L. Nossett, 

Writing the Self, Creating Community: German Women Authors and the Literary 

Sphere, 1750-1850; pp. 87-116, Camden House, Rochester, New York 2020.

De Ceglia F.P., I fari di Halle: Georg Ernst Stahl, Friedrich Hoffmann e la medici-

na europea del primo Settecento, Il Mulino, Bologna 2009.



94	 GIORNALE DI FILOSOFIA

De Gournay M., De l’égalité des hommes et des femmes, trad. it. di A. Maffioli 

Barsella, Dell’uguaglianza degli uomini e delle donne, ECIG, Genova 1996.

Deppermann K., Der hallesche Pietismus und der preußische Staat unter Friedrich 

III, Göttingen 1961.

Dovidio J.F., Hewstone M., Glik P., Esses V. M., Prejudice, Stereotyping and Di-

scrimination: Theoretical and Empirical Overview; in The SAGE Handbook 

of Prejudice, Stereotyping and Discrimination, (a cura di) J. F. Dovidio, M. 

Hewstone, P. Glick, V. M. Esses, SAGE Publications Ltd, London 2010, pp. 

3 – 28.

Dyck C.W., On Prejudice and the Limits to Learnedness: Dorothea Christiane 

Erxleben and the Querelle des Femmes, in Women and Philosophy in Eighte-

enth-Century Germany; (a cura di) C. W. Dyck, Oxford University Press, Ox-

ford 2021, pp. 51-71.

Dweck C.S., Mindsets and Math/Science Achievement, Carnegie Corporation of 

New York, Institute for Advanced Study, New York 2008.

Ebbersmeyer S., From a “Memorable Place” to “Drops in the Ocean”: On the Mar-

ginalization of Women Philosophers in German Historiography of Philosophy, 

in “British Journal for the History of Philosophy”, n. 28/3, 2020, pp. 442-462.

Erxleben D.C., Gründliche Untersuchung der Ursachen, die das weibliche Ge-

schlecht vom Studieren abhalten, Berlin, 1742; edition Ebersbach im eFef-

Verlag, Zürich-Dortmund, 1993; parzialmente tradotto in inglese in Early 

Modern German Philosophy (1690–1750); (a cura di) C.W. Dyck, Oxford 

University Press, Oxford 2019, pp. 41-56.

Foucault M., Le parole e le cose, tr. it. di E. Panaitescu, Rizzoli, Milano 2007.

Gaylard S., De mulieribus clarisand the Disappearance of Women from Illustrated 

Print Biographies, in “I Tatti Studies in the Italian Renaissance”, n. 18 (2), 

2015, pp. 287-318.

Galeno C., Introduzione alla logica, (a cura di) T.G. Carena, tr. it. F. Ingravalle, 

Mimesis, Milano 2014.

Geyer-Kordesch J., Pietismus, Medizin und Aufklarung in Preuβen im 18. Jahrhun-

derts. Das Leben und Werk Georg Ernst Stahls, Niemeyer, Tubingen 2000.

Gleixner U., Pietism and Gender: Self-modelling and Agency; (a cura di) H. 

Shantz, Douglas, A Companion to German Pietism, 1600-1800, Brill, Boston, 

Leiden 2015, pp. 423-471.

Goodman R., Amazons and Apprentices: Women and the German Parnassus in 

the Early Enlightenment. Camden House, Rochester, New York 1999.

Harth E., Cartesian Women: Version and Subversions of Rationl Discourse in Old 

Regime, Cornell University Press, London-Ithaca 1992.

Holst A., Über die Bestimmung des Weibes zur höhern Geistesbildung, Berlin 

1802.

Kant I., Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? in Kants Gesammelte 

Schriften, Hg. von der Königlich Preuβischen Akademie der Wissenschaft, 

Berlin, 1902 ss., Bd. VIII; tr. it. in Scritti di storia, politica e diritto, Laterza 

Roma-Bari 1995.

Kelly J., Early Feminist Theory and the “Querelle des Femmes”, 1400–1789, in 

“Signs”, n. 8/1, pp. 4-28, 1982.

La Rocca C., Soggetto e mondo. Studi su Kant, Marsilio, Venezia 2003.



﻿Smantellare i pregiudizi� 95

Lange H., Frauenbildung, Oehmigke Verlag, Berlin 1889.

Loch W., Pädagogik am Beispiel August Hermann Franckes; (a cura di) R. Al-

brecht, H. Lehmann, Geschichte des Pietismus, vol. 4, Göttingen 2004.

Meier G.F., Beyträge zu der Lehre von den Vorurtheilen des menschlichen Ge-

schlechts, Carl Hermann Hemmerde, Halle 1766; tr. it. Contributi alla dottrina 

dei pregiudizi, cura di H.P. Delfosse, N. Hinske, P. Rumore, Edizioni ETS, 

Pisa 2005.

Markau K., Dorothea Christiane Erxleben (1715–1762): Die erste promovierte 

Ärztin Deutschlands. Eine Analyse ihrer lateinischen Promotionsschrift sowie 

der ersten deutschen Übersetzung, Halle 2006.

Offen K.M., European feminisms, 1700-1950: a political history, Stanford Uni-

versity Press, Stanford 2000.

Plastina S., Filosofe della modernità. Il pensiero delle donne dal Rinascimento 

all’Illuminismo, Carocci 2011.

Id., Mollezza della carne e sottigliezza dell’ingegno. La natura della donna nel 

Rinascimento europeo, Carocci, Milano 2017.

Poeter E., Gender, Religion, and Medicine in Enlightenment Germany: Dorothea 

Christiane Leporin’s Treatise on the Education of Women, in “NWSA Journal”, 

n. 20 (1), 2008, pp. 99–119.

Rydberg A., Michael Alberti and the Medical Therapy of the Internal Senses, in 

“Journal of the History of Medicine and Allied Sciences”, n.3 (74), 2019, pp. 

245–266.

Ruckteschel-Schilling R.D., Das Weib auch ein wahrer Mensch gegen die unmen-

schlichen Lästerer Weibl. Geschlecht; (a cura di) E. Gössmann, Archiv für phi-

losophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung, vol. 8, Weisheit – eine 

schöne Rose auf dem Dornenstrauche, iudicium Verlag, Monaco 2004, pp. 

321-440.

Schiebinger L., The mind has no sex? Women in the origins of modern science, 

Harvard University Press, Cambridge 1989.

Schurman A.M., Dissertatio, de Ingenii Mulieribus ad Doctrinam, et meliors Lit-

teras aptitudine, Elsevier, Leiden 1641.

Spener P.J., Das Geistliche Priesterthum auß Göttlichem Wort Kürtzlich be-

schrieben, und mit einstimmenden Zeugnüssen Gottseliger Lehrer bekräfftiget, 

Frankfurt 1687.

Stahl G.E., Theoria medica vera, physiologiam et pathologiam: tanquam doctrinae 

medicae partes vere contemplativas, e naturae et artis veris fundamentis, inta-

minata ratione, et inconcussa experientia sistens, Orphanotropheum, Halle, 

1708.

Steele C.M., Aronson J., Stereotype threat and the intellectual test performance of 

African Americans, in “Journal of Personality and Social Psychology”, n. 69 

(5), 1995, pp. 797-811.

Steger F., Ein Vorbild: Dorothea Christiane Erxleben (1715–1762), Univer-

sitätsverlag Halle-Wittenberg, Halle 2013.

Strom J., How the Priesthood of All Believers Became American, in “Lutheran 

Quarterly”, 37, n. 4, pp. 424-458, 2023.

Thomasius C., Einleitung zur Vernunftlehre, Halle 1691; Hildesheim, Olms 1968.

Walcot P., Greek Attitudes towards Women: The Mythological evidence; (a cura 



96	 GIORNALE DI FILOSOFIA

di) I. McAuslan, P. Walcot, Women in antiquity, Oxford University Press on 

behalf of the Classical Association, Oxford – New York 1996, pp. 91-102.

Id., Plutarch on women, in “Symbolae Osloenses”, n. 74, 1999, pp. 163-183.

Witt U., Bekehrung, Bildung und Biographie. Frauen im Umkreis des Halleschen 

Pietismus, Niemeyer, Halle 1996.

C. Wolff, Vernünfftige Gedancken Von den Kräfften des menschlichen Verstan-

des Und ihrem Richtigen Gebrauche in Erkäntnis der Wahrheit, Renger, Halle 

1713, in Gesammelte Werke, a cura di J. École, H.W. Arndt, C.A. Corr, J.E. 

Hofmann, M. Thomann, Olms, Hildesheim 1962,. I. Deutsche Schriften, II. 

Lateinische Schriften, III. Materialen und Dokumente; tr. it. Logica Tedesca, a 

cura di R. Ciafardone, Milano, Bompiani 2011.


