
Morgana Bizzego

Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico: Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico: 
l’iconoclastia della l’iconoclastia della cancel culturecancel culture  

1. Tra cultura dell’oblio e celebrazione del passato1. Tra cultura dell’oblio e celebrazione del passato

Il controverso fenomeno della cancel culture – considerato ‘termine 

dell’anno’ nel 2019 dal Macquarie Dictionary1 – ha acquisito in tempi 

recenti uno spazio sempre maggiore all’interno della discussione pubbli-

ca, assumendo il ruolo di catalizzatore di dibattiti politici e mobilitazioni 

sociali significative. Come spesso accade quando ci si confronta con fe-

nomeni contemporanei particolarmente complessi, anche nel caso della 

cancel culture è possibile notare come accanto a un uso sempre più ricor-

rente del termine si registri la mancanza di una definizione esaustiva e 

univoca. Esso, infatti, si presenta come un termine ombrello2 che riman-

da a un’ampia gamma di pratiche eterogenee, alcune delle quali nascono 

in seno a istanze socioculturali difficilmente assimilabili tra loro ma ten-

denzialmente provenienti da gruppi minoritari e marginalizzati – come le 

comunità afroamericane o transfemministe. A un primo livello, la cultura 

della cancellazione indica l’insieme di pressioni dal ‘basso’ esercitate tra-

mite boicottaggi o proteste di massa al fine di eliminare opinioni, simboli, 

ma anche modalità di narrazione e rappresentazione della cultura, consi-

derati promotori di messaggi lesivi e discriminatori. In quest’ottica, essa 

può essere definita come l’insieme di “[…] strategie collettive da parte di 

attivisti che utilizzano pressioni sociali per ottenere l’ostracismo culturale 

di obiettivi (qualcuno o qualcosa) accusati di parole o azioni offensive”3. 

Come noto, l’insieme di queste pratiche ha assunto all’interno dell’opi-

nione pubblica una connotazione fortemente negativa di stampo essen-

zialmente illiberale e antidemocratica: percepita come un vero e proprio 

fenomeno di panico morale, la cancel culture sembra costituire una delle 

1 https://www.macquariedictionary.com.au/global-words-of-the-year-for-2019/.
2 Cfr. J. Janssens, L. Spreeuwenberg, The Moral Implications of Cancel Culture, in “Ethical 

perspectives”, Vol. 29, n. 1, 2020, pp. 89-114.
3 P. Norris, Cancel Culture: Myth or Reality?, in “Political Studies”, vol. 71, n. 1, 2023, 

p. 148.

Giornale di filosofia, vol. 2/2023 • ISSN 1827-5834 • DOI 10.7413/1827-5834070



12	 GIORNALE DI FILOSOFIA

principali minacce delle società odierne, i cui principi di pluralismo, li-

bertà di espressione e tolleranza vengono pericolosamente incrinati da 

una tendenza alla censura, all’ostracismo e a una conseguente limitazione 

della discussione collettiva. 

Uno degli esempi più emblematici è rinvenibile negli eventi di distru-

zione o rimozione dei monumenti, che nel periodo pandemico hanno 

avuto una diffusione capillare all’interno di numerose città del mondo 

occidentale4. Un fenomeno certamente non nuovo ma che sembra aver 

riacquisito particolare vigore in seguito all’omicidio consumatosi a Min-

neapolis nel maggio del 2020 dell’afroamericano George Floyd, divenu-

to ultimo simbolo del razzismo sistemico su cui si fondano le istituzioni 

americane5. Sulla scia di proteste organizzate da attivisti di movimenti 

come il Black Lives Matter, questi episodi – dall’abbattimento della sta-

tua di Edward Colston a Bristol sino alla rimozione delle statue di Leo-

poldo II a Gand e Anversa – sono stati animati dall’esigenza di contestare 

personaggi storici legati all’imperialismo e alla schiavitù che esaltano un 

passato di oppressione razziale. Tali episodi sono stati considerati alla 

luce della critica alla cultura della cancellazione come fenomeno che 

assume le vesti di una cultura dell’oblio e della rimozione forzata. Nel 

dibattito pubblico, infatti, queste proteste sono state interpretate come 

tentativi di negazione di porzioni del passato di cui si tenta di riscriverne 

le fonti. Un’accusa condivisa, tra i molti, da Louise Richardson, viceret-

trice dell’università di Oxford che si è opposta alla richiesta di rimozione 

della statua del colonialista britannico Cecil Rhodes dall’Oriel College, 

argomentando a favore della necessità di contestualizzare eventi e figu-

re del passato evitando di formulare giudizi morali guidati da categorie 

contemporanee che condurrebbero a negarne il valore squisitamente di-

dattico6. Si tratta di una retorica che è stata perseguita anche dal governo 

trumpiano, che nel 2020 con l’emanazione di un mandato esecutivo – 

Protecting American Monuments, Memorials, and Statues and Combating 

Recent Criminal Violence – ha ribadito l’intento di perseguire chiunque 

profani monumenti di proprietà governativa. Un documento nel quale 

questi episodi – depoliticizzati e ridotti a mere azioni vandaliche promos-

se da anarchici ed estremisti di sinistra – sono presentati come emblemi 

4 Cfr A.L. Araujo, Toppling Monuments Is a Global Phenomenon, in “Washington Post”, 

June 23, 2020, https://www.washingtonpost.com/outlook/2020/06/23/toppling-monu-

ments-is-global-movement-it-works/.
5 A. Lawler, Pulling Down Statues? It’s a Tradition That Dates Back to U.S. Independence, 

in “National Geographic Magazine”, July 1, 2020, https://www.nationalgeographic.com/

history/article/ pulling-down-statues-tradition-dates-back-united-states-independence.
6 S. Coughlan, Don’t hide history, says Oxford head in statue row, https://www.bbc.com/

news/education-52999319.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 13

di una lotta volta a minare la legittimità delle istituzioni del paese attra-

verso la distruzione delle sue radici storiche:

La scelta dei bersagli rivela una profonda ignoranza della nostra storia ed è 

indicativa del desiderio di distruggere indiscriminatamente tutto ciò che ono-

ra il nostro passato e di cancellare dalla mente dell’opinione pubblica qual-

siasi suggerimento secondo cui il nostro passato possa essere degno di essere 

onorato, protetto, ricordato o compreso.7

Come sottolineato dagli studi sulle comunità afroamericane di Caesar 

Alimsinya Atuire, alcuni episodi di cancel culture vengono paragonati agli 

antichi atti di damnatio memoriae, in cui “si tenta consapevolmente di 

cancellare dagli annali della storia le tracce positive di personaggi ignobi-

li. Tali azioni possono a loro volta contribuire a una maggiore ignoranza 

del passato e a una minore comprensione del presente”8. In questo caso, 

l’accusa di effettuare una revisione della memoria collettiva recuperando 

la pratica romana di interruzione della linea storica di un personaggio 

si salda con l’accusa di operare una mossa di tipo anacronistica. Assu-

mendo una forma di relativismo normativo che pone le epoche storiche 

come muri impenetrabili dalla critica morale contemporanea, il passato 

verrebbe indebitamente giudicato alla luce di valori che erano assenti o 

ancora non riconosciuti come tali. 

Collocando entro questi termini i recenti episodi di iconoclastia, tut-

tavia, emergono diversi aspetti problematici che coinvolgono non solo 

il contenuto delle critiche sollevate, ma anche la modalità con cui esse 

– riconducendo tali pratiche unicamente all’impossibilità di creare un 

dialogo tra il presente e il passato – mancano di coglierne le implicazio-

ni morali e politiche più profonde. In primo luogo, la tesi di damnatio 

memoriae sembra porre una falsa analogia tra pratiche antiche e contem-

poranee insistendo sul presunto valore neutrale del ruolo istruttivo della 

storia9. Una neutralità, tuttavia, che nel caso specifico delle statue risulta 

essere del tutto assente: esse, infatti, costituiscono una reinterpretazio-

ne della storia e sono erette intenzionalmente per rafforzare specifiche 

7 https://trumpwhitehouse.archives.gov/presidential-actions/executive-order-protecting-

american-monuments-memorials-statues-combating-recent-criminal-violence.
8 C.A. Atuire, Black Lives Matter and the Removal of Racist Statues. Perspectives of an 

African, “21: Inquiries Into Art, History and the Visual”, vol. 1, n. 2, 2020, p. 460.
9 Si noti, inoltre, che nella critica alla cancel culture il riferimento alla damnatio memoriae è 

impiegato per indicare una cultura dell’oblio, mentre l’antica pratica romana si muoveva 

lungo un paradosso della memoria: il divieto di rappresentare una persona aveva l’obiet-

tivo di rafforzare la memoria del nemico pubblico. C.W. Hedrick, History and Silence. 

Purge and Rehabilitation of Memory in Late Antiquity, University of Texas Press, Austin 

2000, pp. 89-130



14	 GIORNALE DI FILOSOFIA

narrazioni – spesso ideologiche – di eventi che sono pur sempre tuttavia 

parziali10. È in quest’ottica che la pratica di rimozione delle statue non 

costituirebbe un tentativo di repressione o cancellazione di una persona, 

bensì un rifiuto di celebrare “i risultati ottenuti da una persona o perché 

tali risultati sono eticamente discutibili o perché altri aspetti importanti 

della sua vita gettano una grande ombra oscura sui suoi risultati”11. D’al-

tro canto, l’accusa di anacronismo sembra fondarsi su una prospettiva 

che riduce la capacità degli agenti morali demandandola interamente al 

contesto storico e culturale in cui essi si situano. Pur riconoscendo la ri-

levanza del contesto in cui si vive e agisce come parte dell’eredità morale 

che influenza le proprie azioni, risulta difficile negare la presenza di uno 

spazio in cui l’individuo esercita la propria responsabilità attraverso scel-

te che possono entrare in contrasto con le pressioni provenienti dall’e-

sterno. È possibile riconoscere, infatti, molteplici modalità di interagire 

con determinati fenomeni – che ammettono sfumature complesse oltre 

la mera adesione o un rigido rifiuto – più o meno guidate dal contesto 

circostante ma non del tutto esaurite da esso. Lo stesso fenomeno dello 

schiavismo si presenta come uno scenario non omogeneo costituito da un 

ampio ventaglio di posizionamenti diversi: 

Si può fare una distinzione morale tra coloro che hanno attivamente ri-

dotto in schiavitù le persone, che si sono impegnati nella tratta degli schiavi o 

che sono entrati in guerra per difendere la schiavitù […] C’è anche qualcosa 

da dire su coloro che non hanno sfidato l’istituzione della schiavitù, ma che 

nel loro piccolo hanno cercato di essere umani nei confronti degli schiavi.12

Ad esempio, già alcuni contemporanei di figure come Rhodes denun-

ciavano le disuguaglianze insite nell’organizzazione politica inglese, ma 

è solo quando quel tipo di narrazione ha incontrato un numero consi-

derevole di voci critiche che il monumento che la celebra ha iniziato a 

essere percepito come un’inaccettabile esaltazione di ingiustizie sociali. 

Ben oltre, dunque, una contestazione illegittima del passato, queste pro-

teste di massa veicolano rivendicazioni di gruppi marginalizzati indiriz-

zate alla rappresentazione pubblica di determinate strutture oppressive, 

situandosi in un discorso più ampio e complesso di quello che è stato ri-

servato loro da gran parte del dibattito contemporaneo. In particolare, la 

possibilità di riammettere questi episodi nell’alveo di forme di attivismo 

10 Atuire ricorda che nel caso degli Stati Uniti la maggior parte delle statue furono erette 

nel periodo delle leggi Jim Crow. Legate a un contesto che istituzionalizzava la segregazio-

ne razziale, esse erano pertanto volte a corroborare l’ideale di supremazia bianca. 
11 Ivi, p. 461.
12 Ibidem.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 15

politico richiede in prima battuta una ridefinizione della macrocategoria 

di ‘cancel culture’, la cui nozione di ‘canceling’ è stata tendenzialmente as-

sociata a operazioni di ostracismo che mirano alla rimozione di un obiet-

tivo target da contesti di condivisione e interesse collettivo. Così intesa, 

tutte le pratiche di canceling – inclusa l’iconoclastia – rappresentano un 

fenomeno che necessita di essere rigettato nella sua totalità in difesa dei 

principi che sostengono le democrazie. 

A partire da una prospettiva alternativa che guarda alla ‘cancel culture’ 

come all’insieme strategie politiche che mirano alla ridefinizione dello 

spazio pubblico, il presente lavoro propone di considerare l’iconoclastia 

del XXI secolo come un esempio particolarmente efficace di lotta sociale 

che promuove una dialettica democratica. Nel mettere in discussione i 

valori trasmessi da una certa arte civica questi episodi costituiscono una 

richiesta di smantellamento di sistemi oppressivi che configurano lo spa-

zio entro cui si muove la collettività, lavorando per una redistribuzione di 

attenzione verso le voci di gruppi marginalizzati. 

2. Intolleranza e sanzione pubblica2. Intolleranza e sanzione pubblica

Come accennato, all’interno dell’opinione pubblica il termine cancel 

culture è impiegato in maniera generica per indicare qualunque pratica – 

dall’iconoclastia agli appelli condivisi online per chiedere la sospensione 

di una trasmissione o di un personaggio celebre – di rimozione di qualco-

sa o qualcuno dai contesti collettivi. Se nell’attacco ai monumenti questa 

rimozione si rivolge a simboli che connotano lo spazio fisico condiviso 

dalla comunità, all’interno della discussione pubblica si rivolge a opinio-

ni ritenute problematiche, divenendo sinonimo di minaccia liberticida 

che esercita pressioni di censura. Valutate come moralmente riprovevoli, 

le operazioni di cancellazione vengono caratterizzate principalmente da 

due elementi: a) la presenza di uno spirito generale di intolleranza, b) il 

carattere sanzionatorio con cui tale intolleranza si manifesta. Sebbene si 

tratti di aspetti che sono stati individuati dalle critiche rivolte primaria-

mente alla limitazione della libertà di espressione, una loro disamina è 

determinante per qualificare la cancel culture nel suo complesso e inqua-

drare all’interno di essa anche le pratiche iconoclaste, che finiscono in 

questa prospettiva per rimandare a un fanatismo che preclude i principi 

democratici di pluralismo e confronto aperto attraverso il quale le folle 

tiranneggiano negli spazi in cui non arriva un’autorità istituzionalizzata. 

In questa direzione si situa la pubblicazione nel 2020 della Harper’s 

Letter sulla rivista Megazine, sottoscritta da oltre centocinquanta accade-

mici, scrittori e giornalisti come J.K Rowling, Noam Chomsky o Marga-

ret Atwood. Pur non essendo esplicitamente nominata la cancel culture 



16	 GIORNALE DI FILOSOFIA

all’interno della lettera figura il tipo di critica che più comunemente è 

stata impiegata contro vari fenomeni di ‘cancellazione’, ricondotti a un 

fanatismo moralistico che in alcune sue declinazioni limita la libertà di 

espressione. Secondo quanto sostenuto dai firmatari della lettera questa 

intolleranza trova la sua genesi nelle istanze di critica sociale verso istitu-

zioni culturali fondate su sistemi oppressivi, che si sono tuttavia in seguito 

irrigidite in un generale atteggiamento di intransigenza per le differenze 

all’insegna di un vero e proprio conformismo ideologico. Si tratterebbe 

di un processo che – seguendo una sorta di piano inclinato – si conclude 

in un rovesciamento delle sue premesse iniziali creando un paradossale 

cortocircuito: da una richiesta democratica di maggiore uguaglianza tra i 

partecipanti dell’arena pubblica, si determina una negazione degli stessi 

principi democratici. In tal senso, l’Harper’s Letter condanna tutti quei 

tentativi di estromettere singoli individui dai vari contesti – istituzionali, 

virtuali sino a quelli adibiti all’informazione pubblica – di condivisione e 

interesse collettivo: 

La censura si sta diffondendo sempre più ampiamente anche nella nostra 

cultura: un’intolleranza verso punti di vista opposti, una moda per la ver-

gogna pubblica e l’ostracismo, e la tendenza a dissolvere questioni politiche 

complesse in un’accecante certezza morale. Sosteniamo il valore di contro-

discorsi robusti e persino caustici da tutti i lati.13

Richiamando una delle principali tesi della teoria liberale di John 

Stuart Mill, i firmatari denunciano l’illegittimità insita nei tentativi di sop-

pressione dell’opinione altrui, sostenendo che “il modo per sconfiggere 

le cattive idee è denunciarle, argomentarle e persuaderle, non cercare 

di metterle a tacere o di allontanarle”. Si tratta di una questione ampia-

mente discussa nel secondo capitolo di On Liberty, in cui Mill afferma 

che affinché la verità non si cristallizzi in un morto dogma – finendo per 

impedire l’emergere di una qualunque convinzione nuova e divenendo 

mera imposizione – necessita di essere sottoposta all’attenzione di co-

loro che vi aderiscono e che sono continuamente chiamati ad ascoltare 

gli argomenti avversi al fine di difenderla dalle contestazioni avanzate. 

Solo mantenendo aperto lo spazio per la discussione, dunque, si apre la 

possibilità di affermare e persuadere i propri interlocutori favorendo l’af-

fermarsi dell’opinione corretta: “[…] la discussione è necessaria per farci 

vedere come dobbiamo interpretare l’esperienza. Opinioni e comporta-

menti erronei cedono man mano il passo di fronte a fatti e ad argomenti: 

13 T. Chatterton, D. Greenberg, M. Lilla, G. Packer, R. Worth, A Letter on Justice and 

Open Debate, in “Harper’s Magazine”, July 7, 2020, https://harpers.org/a-letter-on-justi-

ce-and-open-debate/.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 17

ma perché questi riescano a produrre un qualche effetto sulla mente, 

bisogna presentarli al suo cospetto”14.

Come si legge nel passo citato della lettera, la censura che viene guidata 

da questo spirito di intolleranza è accompagnata dall’espressione di un ri-

sentimento collettivo che assume un carattere propriamente sanzionatorio. 

Si parla infatti di una ‘moda per la vergogna pubblica’ attraverso cui le opi-

nioni ritenute sconvenienti non vengono solo silenziate ma anche esposte 

a dei veri e propri tribunali popolari. In questo quadro, la gogna mediatica 

sembrerebbe servirsi di quello che Martha Nussbaum – nelle sue riflessioni 

sul ruolo politico delle emozioni – ha definito come il lato pubblico della 

vergogna: “Con ‘umiliazione’ io intendo il lato attivo e pubblico della ver-

gogna. Umiliare qualcuno è esporlo alla vergogna; e costringere qualcuno a 

vergognarsi significa, nella maggior parte dei casi, umiliarlo (ammesso che 

la punizione sia sufficientemente severa)”15. L’umiliazione, infatti – intesa 

come pubblica esposizione del reo – ha l’intento di infliggere una pena il 

cui valore è principalmente espressivo, perché sfrutta il suo notevole effetto 

deterrente per rafforzare la disapprovazione collettiva di una certa condotta 

richiamando l’attenzione sull’importanza del rispetto di valori condivisi. Il 

risultato conseguito è una forma di ‘giustizia sommaria’ che si basa sull’in-

citamento della folla a riversare un’aspra ostilità – incapace di incontrare al-

cun principio di equità e imparzialità – verso l’individuo oggetto di accusa. 

A tal proposito, Linda Radzik ha mostrato come proprio la mancanza di una 

struttura istituzionalizzata e gerarchizzata pone queste forme di punizione 

sociale al di fuori di un contesto autorizzato, privo – dunque – di indicazio-

ni chiare per individuare cosa debba essere punito e in cosa debba consi-

stere la punizione. Se, infatti, possono esistere forme di punizione sociale di 

tipo ‘formale’ legate alla presenza di ruoli riconosciuti ufficialmente – come 

“genitori che mettono in punizione i figli, gli insegnanti che mettono in 

punizione gli studenti o i datori di lavoro che demansionano i dipendenti”16 

– i casi di cancel culture rappresentano forme punitive informali, che richia-

mano ciò che Mill identificava – in opposizione alle sanzioni legali – nella 

‘coercizione morale dell’opinione pubblica’. All’interno di questo tipo di 

sanzioni, che prendono vita attraverso pratiche di ‘naming and shaming’, 

sarebbe difficile isolare la presenza di una lecita critica morale: “I casi di 

nominare e svergognare rientrano spesso in una zona grigia […] Le nostre 

motivazioni non sono sempre trasparenti. Il rischio di autoinganno in que-

14 J.S. Mill, On Liberty, in Collected Works of John Stuart Mill, vol. XVIII; trad.it. La liber-

tà, L’utilitarismo, L’asservimento delle donne, Rizzoli, Milano 2018, p. 89.
15 M. Nussbaum, Hiding from Humanity. Disgust, Shame, and the Law, Princeton Univer-

sity Press, Princeton 2004; trad. it. Nascondere l’umanità. Il disgusto, la vergogna, la legge, 

Carocci Editore, Roma 2007, pp. 240-1.
16 L. Radzik, C. Bennet, G. Pettigrove, G. Sher, The Ethics of Social Punishment. The En-

forcement of Morality in Everyday Life, Cambridge University Press, Cambridge 2020, p. 3.



18	 GIORNALE DI FILOSOFIA

sto caso è elevato, poiché spesso le persone non sono disposte a riconoscere 

la propria aggressività e il desiderio di costringere altre persone”17.

3. Dalla ‘Call Out’ alla ‘Cancel Culture’. Che tipo di cultura?3. Dalla ‘Call Out’ alla ‘Cancel Culture’. Che tipo di cultura?

La predominante caratterizzazione della cancel culture come dege-

nerazione di un processo che nasce da istanze mosse da un intento di 

inclusività può tuttavia risultare insoddisfacente se si considera l’origi-

ne e l’evoluzione di tale termine. Ricostruendo le modalità con cui esso 

ha fatto la sua comparsa nel dibattito odierno è possibile identificare un 

diverso significato di canceling alla luce del quale rivalutare in termini 

positivi uno specifico nucleo di pratiche che costituiscono un potenziale 

strumento – spesso troppo sottovalutato – “per rimuovere l’accesso pri-

vilegiato di qualcuno alla sfera pubblica”18. 

In particolare, l’attività di ‘naming’ a cui fa riferimento Radzik si 

colloca a fondamento di un insieme di operazioni che costituiscono il 

contesto in cui prende vita la cultura della cancellazione, la cui nasci-

ta può essere rintracciata in una forma di attivismo online particolar-

mente promossa dalla comunità del Black Twitter ma recuperata anche 

da collettivi femministi come il Me Too. È all’interno delle piattaforme 

virtuali che si manifesta il fenomeno dell’invocare qualcuno le cui opi-

nioni o azioni risultano problematiche da una prospettiva di giustizia 

sociale. Si è parlato in tal senso di call out culture per indicare le mosse 

di smascheramento e denuncia pubblica – esercitate attraverso la con-

divisione di hashtag o la sottoscrizione di petizioni – che fanno appello 

alla responsabilità dell’agente. Solo in un secondo momento inizia a dif-

fondersi il concetto di cancellazione19 con la condivisione dello slogan 

#YouHaveBeenCancelled, in cui il boicottaggio mediatico nei riguardi 

di programmi televisivi o celebrità ha assunto sempre più la forma di 

un “collettivo di voci marginalizzate”20. In questo quadro, l’opera di 

17 Ivi, p. 50.
18 J. Janssens, L. Spreeuwenberg, The Moral Implications of Cancel Culture, in “Ethical 

perspectives”, 2020, vol. 29, n. 1, 2020, p. 100.
19 È possibile rintracciare – in contesti musicali e televisivi – una nozione di cancellazione 

impiegata dalle comunità nere precedente all’era digitale. Tuttavia, è nel contesto virtua-

le che il termine assume la specifica connotazione di boicottaggio politico. Cfr. E. Ng, 

Cancel Culture. A Critical Analysis, Palgrave Macmillan Cham 2022; C. McGrady, The 

strange journey of ‘cancel,’ from a Black-culture punchline to a White-grievance watchword, 

in “Washington Post”, April 2, 2021, https://www.washingtonpost.com/lifestyle/cancel-

culture-background-black-culture-white-grievance/2021/04/01/2e42e4fe-8b24-11eb-

aff6-4f720ca2d479_story.html.
20 E. Ng, No Grand Pronouncements Here…: Reflections on Cancel Culture and Digital 

Media Participation, «Television & New Media», vol. 21, n. 6, 2020, p. 623.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 19

canceling sembra rimandare a una doppia azione di disinvestimento nei 

confronti di qualcuno o qualcosa dal quale viene ritirato il proprio sup-

porto e di espressione di voci che possano costituire un contrappeso 

alla sproporzionale influenza di potere esercitata da alcuni personaggi 

noti. Dentro questa dialettica si registra un’evoluzione del fenomeno che 

esce successivamente dal contesto virtuale e assume la forma di scontri 

e proteste sociali: la cancel culture rappresenterebbe lo sviluppo sempre 

più politicizzato e coordinato da movimenti come il Black Lives Matter 

e il Me Too di una ‘cultura della responsabilità collettiva’. Seguendo le 

riflessioni di Meredith Clarke, si tratterebbe di fenomeni che nascono 

come ‘prassi di responsabilità discorsiva’, il cui esito nella pratica della 

cancellazione è da considerarsi come espressione di un’agency collet-

tiva: “’cancellare’ è un’espressione di azione, una scelta di distogliere 

la propria attenzione da qualcuno o qualcosa i cui valori, (in)azioni o 

parole sono così offensivi che non si desidera più onorarli con la propria 

presenza, tempo e denaro”21. Se le pratiche di call out concernono l’atto 

di ‘segnalare’ da parte di singoli individui al grande pubblico condotte 

o opinioni discriminatorie, quelle di cancel culture implicano la presenza 

di gruppi sociali più estesi che mettono in moto azioni di protesta mas-

sive nei riguardi di un range più ampio di obiettivi, contestando persone 

o simboli tanto del presente quanto del passato. Come riconosciuto da 

Radzik, non vi è in questi casi una struttura istituzionalizzata e dotata di 

autorità che impone verticalmente limitazioni o censure, ma si ha a che 

fare con pratiche di regolazione dal ‘basso’ di comunità che – pur avendo 

spesso una piattaforma comune – non costituiscono necessariamente un 

movimento unitario, ma agiscono ciascuno in relazione alla comunità di 

cui rivendicano appartenenza che a sua volta non è omogenea e compat-

ta. Le comunità che lottano contro le disuguaglianze di genere sono un 

esempio evidente di questo tipo di frammentarietà: all’interno di esse, 

ad esempio, vi sono non solo differenti forme di lotta alla discriminazio-

ne sessuale in base allo specifico contesto culturale di appartenenza, ma 

anche modi diversi in cui vengono individuati il ruolo e l’oggetto delle 

strutture oppressive, come testimoniano gli scontri tra un femminismo 

intersezionale e femminismi radicali considerati trans-escludenti. 

In secondo luogo, come suggerito da Clarke, queste pratiche rimango-

no sempre “limitate sia nella portata che nell’efficacia da fattori di potere 

strutturale, tempo e accesso alle risorse”22; esse – in altri termini – sono 

intraprese da persone prive di potere che cercano di riacquisire una voce 

nei confronti di chi dispone di una maggiore autorità, spesso conferita 

21 M. Clarke, DRAG THEM: A brief etymology of so-called “cancel culture”, in “Commu-

nication and the Public”, vol. 5, n.3-4, 2020, p. 88.
22 Ivi, p. 89.



20	 GIORNALE DI FILOSOFIA

dalla posizione sociale, dallo status economico, dal genere, e così via. Più 

che attacchi a trasgressioni individuali, dunque, la cancel culture sembra 

rimandare a una forma di critica verso disuguaglianze sistemiche, come 

modalità di azione politica collettiva che lavora per identificare e rimo-

dellare l’esercizio di poteri maggioritari abusanti.

In particolare, questa critica è rivolta all’accesso privilegiato alla sfera 

pubblica di cui godono alcuni individui; un’operazione che è stata defini-

ta di ridistribuzione dell’attenzione: 

Considerando la cancellazione sotto questa luce, alle persone cancellate 

non viene negato qualcosa a cui hanno diritto. Un’analogia potrebbe dimo-

strare la tesi: una persona ricca potrebbe lamentarsi di essere punita da ali-

quote fiscali elevate. Tuttavia, è sbagliato considerare ciò come una forma 

di punizione, poiché si tratta semplicemente di una forma di ridistribuzione 

delle risorse. Si punta all’uguaglianza invece che alla punizione.23

Come sostenuto da alcune voci critiche quali Nancy Fraser, la sfera 

pubblica – nella sua comune accezione habermassiana di ideale arena di 

discussione aperta a tutti – rimane vincolata a una mera retorica di ac-

cessibilità e pubblicità e interamente inscritta nel processo di formazione 

della classe borghese, che tenta di distaccarsi tanto dalla vecchia aristo-

crazia quanto dagli strati sociali popolari: 

Ora, qui c’è una notevole ironia, che la descrizione di Habermas dell’asce-

sa della sfera pubblica non riesce a cogliere appieno. Un discorso di pubblici-

tà che sollecita l’accessibilità, la razionalità e la sospensione delle gerarchie di 

status viene esso stesso utilizzato come strategia di distinzione […] Dichiarare 

che un’arena deliberativa sia uno spazio in cui le distinzioni di status esistenti 

sono messe tra parentesi e neutralizzate non è sufficiente per renderla tale.24

L’assenza di un’esclusione formale – infatti – si accompagna spesso 

alla presenza di altri assi di discriminazione come il colore della pelle, il 

genere o la classe sociale di appartenenza, che silenziano voci negandogli 

uno spazio di affermazione. 

Il privilegio contro cui la cancel culture si schiera può essere indivi-

duato nell’autorità epistemica con cui alcuni individui trovano maggiore 

ascolto e seguito sia all’interno che all’esterno dei contesti virtuali. Il ten-

tativo di depotenziare tale autorità, dunque, è finalizzato a contrastare 

l’impatto che opinioni e condotte a essa connesse possono produrre, a 

rivelarne il contenuto altamente problematico e minare così la posizione 

23 J. Janssens, L. Spreeuwenberg, op. cit., p. 103.
24 N. Fraser, Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually Exi-

sting Democracy, in «Social Text», n. 25/26, 1990, p. 60.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 21

sociale di vantaggio che facilita il perseguimento di atti discriminatori25. 

Attraverso la ‘cancellazione’, dunque, si richiama l’attenzione sulle storie 

di persone marginalizzate che chiedono di essere ascoltate e che – al con-

tempo – trovano nuovi modi di organizzarsi. Come invito congiunto alla 

consapevolezza e alla mobilitazione collettiva, la cancel culture perde in 

quest’ottica il ruolo di minaccia della sfera pubblica e acquisisce valore 

come tentativo di smantellamento di una restrizione strutturale su cui la 

stessa sfera pubblica si fonda. 

4. L’iconoclastia del XXI secolo. Una forma di attivismo estetico 4. L’iconoclastia del XXI secolo. Una forma di attivismo estetico 

Una volta riconfigurata entro questi termini la cancel culture è pos-

sibile considerare gli episodi di abbattimento o danneggiamento delle 

statue come un esempio del modo in cui si può declinare il tentativo di 

ridefinizione dello spazio pubblico. Il fenomeno dell’iconoclastia – dif-

ferentemente dall’attivismo online – si presenta non tanto come rimo-

dulazione dei privilegi che strutturano la dimensione della discussione 

collettiva, ma primariamente come rimodulazione dello spazio fisico in 

cui tale collettività si relaziona; uno spazio che è politicamente informa-

to e connotato proprio dalle strutture asimmetriche di potere. Nuova-

mente, la cancellazione non coincide con un’operazione di rimozione 

o annullamento, ma consiste nell’esercizio di un’azione politica extrai-

stituzionale che mira a mettere in discussione i valori trasmessi da una 

certa arte civica. Intesa come una rivendicazione di una voce da parte 

delle minoranze, l’iconoclastia della cancel culture incarna una pecu-

liare forma di attivismo che invoca una ridistribuzione dell’attenzione 

mediatica e del potere politico. 

In uno dei suoi recenti lavori, Michele Moody-Adams ha proposto 

un’interessante analisi di queste pratiche come strategie impiegate dai 

movimenti sociali attraverso cui uno specifico gruppo di individui “affer-

ma un bisogno non soddisfatto” e “richiede attenzione per un interesse 

non sufficientemente riconosciuto”26. Queste strategie – quando rivolte 

alla contestazione di monumenti – consentono di mettere in luce tre pun-

ti fondamentali:

(1) L’intreccio tra arte, memoria e politica è una caratteristica centrale 

della vita politica; (2) l’arte civica della memoria (che produce monumenti 

e memoriali pubblici) è spesso la prova più visibile di tali connessioni; e 

25 Cfr. M. Clarke, op. cit., p. 90. 
26 M. Moody-Adams, Making Space for Justice. Social Movements, Collective Imagination, 

and Political Hope, Columbia University Press, New York 2022, p. 24.



22	 GIORNALE DI FILOSOFIA

(3) quando l’arte civica è informata da narrazioni che legittimano sistemi 

e regimi oppressivi, l’unico modo per riarrangiare il mondo è rifiutare le 

narrazioni e gli artefatti culturali che simbolicamente sostengono quelle 

narrazioni.27

L’arte civica, pertanto, costituisce una narrazione della storia in cui 

si addensano valori simbolici che veicolano specifici messaggi di natura 

politica. È il contesto pubblico in cui si collocano le statue, dalle piazze 

alle strade ad alcuni edifici, a conferire a queste opere uno specifico 

intento narrativo, differentemente da musei e gallerie che si definisco-

no propriamente come luoghi di documentazione storica. Spesso esse 

sono in tal senso erette per alimentare un certo sentimento patriottico 

attraverso cui consolidare sentimenti di appartenenza, identità storica 

e condivisione di valori: è questo il caso, secondo l’analisi di alcune 

filosofe come Nussbaum, del Washington Monument, l’obelisco pro-

gettato volutamente in forma astratta in quanto non rivolto alla figura 

eroica del presidente, bensì alla trasmissione di fini nobili della nazione, 

come l’unità e l’eleganza degli stati28. Come si legge nel terzo punto 

individuato da Moody-Adams, tuttavia, è proprio il potere di trasmet-

tere determinati messaggi politici a rende l’arte civica un prodotto po-

tenzialmente problematico. Guardando all’esempio degli Stati Uniti, 

le proteste che nel corso del 2020 hanno coinvolto oltre 160 statue29 

– dedicate a personaggi connessi alla guerra di secessione, all’eredità 

coloniale e allo schiavismo – costituiscono una cospicua testimonian-

za di tale problematicità. Dal comandante dell’esercito sudista Robert 

Lee a Capitol Hill al presidente degli stati confederati Jefferson Davis 

a Richmond, le opere contestate richiamano il trionfo della supremazia 

bianca e della grandezza dell’America30. 

Seguendo la prospettiva adottata da Moody-Adams, il rigetto di que-

ste narrazioni costituisce una forma di attivismo estetico che consente di 

riarrangiare la realtà sociale sfruttando il potere dell’immaginazione. Il 

potere trasformativo dell’immaginazione risiede nella possibilità di “co-

struire le comunità come entità politiche”31, attraverso la produzione di 

immaginari collettivi che stimolano l’appartenenza a una comunità ma 

che rendono anche possibile costruire idee ed esperienze ancora scono-

sciute e al contempo riflettere criticamente su ciò che è già noto. Nel caso 

27 Ivi, p. 118.
28 Cfr. M. Nussbaum, Political Emotions. Why Love Matters for Justice, Harvard Univer-

sity Press, Cambridge 2013.
29 https://www.splcenter.org/presscenter/splc-reports-over-160-confederate-symbols-remo-

ved-2020.
30 Cfr. E. Ng, Cancel Culture. A Critical Analysis, cit., p. 80.
31 M. Moody-Adams, op.cit., p. 119.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 23

dell’iconoclastia è un’immaginazione di tipo estetica32 che coadiuva l’a-

zione politica dei movimenti sociali, che contestano la mitologizzazione 

di narrazioni attraverso cui si legittimano sistemi oppressivi e si sopprime 

l’agency di alcuni individui:

Questa è l’angosciante verità che collega l’attivismo estetico delle proteste 

“Rhodes Must Fall” e Black Lives Matter al rifiuto dell’arte dell’ancien régime 

da parte dei rivoluzionari francesi, alla distruzione dell’arte e dell’architettura 

nazista dopo la caduta del Terzo Reich e alla rimozione dei monumenti dell’e-

ra comunista dopo le rivoluzioni dell’Europa orientale del 1989 e la caduta 

dell’Unione Sovietica nel 1991.33

Alcune statue hanno in tal senso un contenuto espressivo dannoso che 

riflette e rafforza asimmetrie di potere; esse agiscono come ‘espressioni 

performative’ che causano discriminazione consolidando un’eredità sto-

rica che trova manifestazione nella presenza di forme di esclusione siste-

matica ancora vigenti, benché prive di un sistema legale che in passato le 

istituzionalizzava. La demolizione o il danneggiamento di queste opere, 

dunque, è un atto di resistenza politica rivolto a simboli che – nel confi-

gurare lo spazio fisico in cui si incontra la collettività – convalidano un 

immaginario concettuale di oppressione. 

All’interno di questo quadro è possibile domandarsi quando una certa 

arte civica causa un danno che ne legittima il rifiuto. Atuire sottolinea, 

infatti, che rispetto alle statue prese d’assalto da movimenti sociali vi è 

una gamma ben più ampia di opere altrettanto ancorate a ideali di discri-

minazione e che non sono tuttavia oggetto di contestazione:

La famosa Via dei Fori Imperiali a Roma […] è fiancheggiata da statue 

di quattro imperatori romani: Cesare, Augusto, Nerva e Traiano. Nessuna di 

queste figure sopravvivrà ad un esame etico se consideriamo le loro imprese 

militari e le manovre di conquista del potere interno che usarono per raggiun-

gere i ranghi più alti dell’Impero Romano.34

Le statue degli imperatori romani sembrano essere in tal senso par-

ticolarmente calzanti: benché anche queste figure possano rimandare 

all’esaltazione di strutture sociali fondate su vari tipi di disuguaglian-

ze c’è un’accettazione della loro presenza nello spazio pubblico. La 

32 Altre forme di immaginazione individuate sono quella epistemica, che permette la 

produzione di concetti che catturano atti di ingiustizia; simpatetica, che consente l’im-

medesimazione con il dolore altrui e quella narrativa, tipica dei poeti e romanzieri. Ivi, 

pp.130-131.
33 Ivi, p. 138.
34 C.A. Atuire, op. cit., p. 456.



24	 GIORNALE DI FILOSOFIA

ragione risiede nel fatto che vi è una certa condivisione nell’idea che 

i principi che hanno dato forma a quel passato non costituiscano più 

una minaccia per il presente e che tali raffigurazioni – anziché essere 

una presenza minacciosa – possano svolgere la loro funzione di docu-

mentazione storica oltre che avere un valore di tipo estetico. D’altro 

canto, come è stato suggerito da Helen Frowe, se assumiamo come 

unica ragione per legittimare l’iconoclastia la presenza attuale di vitti-

me di un certo sistema oppressivo dovremmo poter accettare l’ipoteti-

ca presenza di monumenti dedicati, ad esempio, a genocidi che hanno 

condotto al totale sterminio di un gruppo sociale. Sembrerebbe in-

vece “del tutto appropriato che le persone in generale si oppongano 

alla presenza di statue pubbliche di suprematisti razziali, indipenden-

temente dal fatto che esse stesse siano danneggiate dalla presenza di 

gerarchie razziste”35. Pur non essendo direttamente danneggiati dal 

contenuto espressivo dell’opera, infatti, è possibile non solo ricono-

scere l’ingiustizia che viene messa in luce da certe narrazioni, ma an-

che non identificarsi in una comunità politica che si costruisce su un 

immaginario fatto di forze autoritarie, ideali di supremazia e esercizio 

indiscriminato di potere.

5. Conclusioni5. Conclusioni

Nel contestare un certo impiego dell’arte civica queste proteste sono 

in grado di sollevare un problema di giustizia e di presentarsi come uno 

strumento per interrogare la natura democratica delle società. Esse in-

vitano a discutere del modo in cui lo spazio pubblico spesso si confi-

guri come ambiente inospitale e alienante per alcune comunità, come 

testimoniato dalla presenza di un numero maggiore di statue di schiavisti 

rispetto a statue di schiavi. L’iconoclastia, in tal senso, stimola l’esigen-

za di sfruttare positivamente l’arte civica per promuovere un contesto 

maggiormente democratico, espandendo lo spazio percettivo della ‘co-

munanza’ tra individui:

L’arte civica può svolgere un ruolo costruttivo nel plasmare la sfera pub-

blica democratica perché talvolta è in grado di comunicare valori come l’u-

guaglianza, il rispetto per la dignità umana e la preoccupazione per la vulnera-

bilità umana, anche quando è difficile produrre un argomento discorsivo che 

convinca le persone che questi valori contano.36

35 H. Frowe, The Duty to Remove Statues of Wrongdoer, in “Journal of Practical Ethics”, 

vol, 7, n. 3, 2019, p. 24.
36 Ivi, p. 147.



﻿Dalla minaccia democratica all’attivismo estetico� 25

Quanto accaduto di recente a Capitol Hill sembra muoversi precisa-

mente in questa direzione; sotto richiesta del governatore della Virginia 

Ralph Northam la statua del generale sudista Robert Lee è stata rimos-

sa dal campidoglio in attesa di essere sostituita da quella di Barbara 

Johns. La nuova statua vedrà la celebrazione della teenager afroameri-

cana – icona del movimento per i diritti civili – che negli anni ’50 guidò 

uno sciopero per le pari opportunità di istruzione divenuto decisivo 

per la storica decisione della Corte Suprema che stabilì l’incostituzio-

nalità della segregazione razziale nelle scuole pubbliche. Avendo come 

obiettivo la definizione di una sfera pubblica in cui le persone possano 

sentirsi rappresentate e unite, la prassi iconoclasta può costituire in tal 

senso un’occasione per rimodellare o creare nuovi spazi fisici e concet-

tuali all’interno dei quali le voci tipicamente marginalizzate possano 

trovare espressione. 

Nella prospettiva che si è cercato di delineare, l’iconoclastia contem-

poranea merita di essere attenzionata come fenomeno che – lungi dal 

minacciare le odierne democrazie – rappresenta una forma di attivismo 

politico facente parte di una cultura della cancellazione il cui obiettivo è 

di riorientare l’attenzione verso gruppi oppressi che rivendicano l’esigen-

za di rimaneggiare in maniera più egualitaria lo spazio collettivo. 

Bibliografia Bibliografia 

Araujo A.L., Toppling Monuments Is a Global Phenomenon, in “Washington 

Post”, June 23, 2020, https://www.washingtonpost.com/outlook/2020/06/23/

toppling-monuments-is-global-movement-it-works/.

Atuire C.A., Black Lives Matter and the Removal of Racist Statues. Perspectives of 

an African, “21: Inquiries Into Art, History and the Visual”, vol. 1, n. 2, 2020, 

pp. 449-467.

Chatterton T., Greenberg D., Lilla M., Packer G., Worth R., A Letter on Justi-

ce and Open Debate, in “Harper’s Magazine”, July 7, 2020, https://harpers.

org/a-letter-on-justice-and-open-debate/.

Clarke M., DRAG THEM: A brief etymology of so-called “cancel culture”, in 

“Communication and the Public”, vol. 5, n. 3-4, 2020, pp. 88-92.

Fraser N., Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actual-

ly Existing Democracy, in “Social Text”, n. 25/26, 1990, pp. 56-80.

Frowe H., The Duty to Remove Statues of Wrongdoers, in “Journal of Practical 

Ethics”, vol. 7, n. 3, 2019, pp. 1-31.

Hedrick CW., History and Silence. Purge and Rehabilitation of Memory in Late 

Antiquity, University of Texas Press, Austin 2000.

Janssens J., Spreeuwenberg L., The Moral Implications of Cancel Culture, in 

“Ethical perspectives”, vol. 29, n.1, 2022, pp. 89-114.

Lawler A., Pulling Down Statues? It’s a Tradition That Dates Back to U.S. Inde-

pendence, in “National Geographic Magazine”, July 1, 2020, https://www.na-



26	 GIORNALE DI FILOSOFIA

tionalgeographic.com/history/article/pulling-down-statues-tradition-dates-

back-united-states-independence. 

McGrady C., The strange journey of ‘cancel,’ from a Black-culture punchline to 

a White-grievance watchword, in “Washington Post”, April 2, 2021, https://

www.washingtonpost.com/lifestyle/cancel-culture-background-black-cultu-

re-white-grievance/2021/04/01/2e42e4fe-8b24-11eb-aff6-4f720ca2d479_sto-

ry.html.

Mill J.S., On Liberty, in Collected Works of John Stuart Mill, vol. XVIII; trad.it. 

La libertà, L’utilitarismo, L’asservimento delle donne, Rizzoli, Milano 2018.

Moody-Adams M., Making Space for Justice. Social Movements, Collective Imagi-

nation, and Political Hope, Columbia University Press, New York 2022.

Ng E., No Grand Pronouncements Here…: Reflections on Cancel Culture and 

Digital Media Participation, in “Television & New Media”, Vol. 21, n. 6, 2020, 

pp. 621-627.

Id., Cancel Culture. A Critical Analysis, Palgrave Macmillan Cham 2022.

Norris P., Cancel Culture: Myth or Reality?, in “Political Studies”, vol. 71, n. 1, 

2023, pp.145-174.

Nussbaum M., Hiding from Humanity. Disgust, Shame, and the Law, Princeton 

University Press, Princeton 2004; trad.it. Nascondere l’umanità. Il disgusto, la 

vergogna, la legge, Carocci Editore, Roma 2007. 

Id., Political Emotions. Why Love Matters for Justice, Harvard University Press, 

Cambridge 2013.

Radzik C., Bennet G., Pettigrove G., Sher G., The Ethics of Social Punishment. 

The Enforcement of Morality in Everyday Life, Cambridge University Press, 

Cambridge 2020.


