1/2025

I§achelard Studies
Etudes Bachelardiennes
Studi Bachelardiani

® MIMESIS



sachelard Studies
Etudes Bachelardiennes
Studi Bachelardiani

Editors / Directeurs / Direttori

Renato BOCCALI (Universita IULM, Milano), Jean-Jacques WUNENBURGER (Université Jean
Moulin, Lyon III)

Editor in Chief / Rédactrice en Chef / Capo Redattrice

Aurosa ALISON (Universita degli Studi di Napoli I'Orientale)

Deputy Editors in Chief / Rédacteur en Chef adjoints / Vice-Capo redattori

Riccardo BARONTINI ((Université de PAU), Jacques POIRIER (Université de Bourgogne), Eileen
RIZO PATRON (Binghamton University)

Comité de Rédaction / Editorial Board / Comitato redazionale

Giulia ANDREINI (Universita IULM), Ambra BENVENUTO (Universita IULM), Claudio D’AU-
RIZIO (Universita della Calabria), Annagiulia CANESSO (Universita di Padova), Luigi GRISOLIA
(Universita degli Studi di Milano Statale), Gilles HIERONIMUS (Université Jean Moulin, Lyon I1T),
Gerardo IENNA (Universita di Verona), Alessandro MONTEFAMEGLIO (Universita Vita-salute
San Raffaele), Catarina SANT’ANNA (Universidade Federal da Bahia)

Comité Scientifique / Scientific Board / Comitato scientifico

Charles ALUNNI (Ecole normale supérieure de Paris), Lutz BAUMANN (Johannes Gutenberg-
Universitit Mainz), Blanca SOLARES ALTAMIRANO (Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co), Maria Francesca BONICALZI (Universita degli Studi di Bergamo)

Vincent BONTEMS (Ecole normale supérieure, CEA, Paris), Ionel BUSE (Universitatea din Cra-
iova), Rodolphe CALIN (Université Paul Valery, Montpellier III), Sarah CARVALLO (Université
Claude Bernard Lyon 1), Mario CASTELLANA (Universita del Salento, Lecce), Valeria CHIORE
(Universita ’Orientale di Napoli), Frédéric FRUTEAU DE LACLOS (Université Paris 1 — Panthéon
Sorbonne), Fabio FERREIRA DE ALMEIDA (Universidade Federal de Goias), Elio FRANZINI
(Universita degli Studi di Milano), Gabriel KAFURE DA ROCHA (Instituto Federal de Educacao,
Ciéncia e Tecnologia do Sertao Pernambucano), Yanping GAO (Chinese Academy of Sciences,
Beijing), Kuan-Min HUANG (Academia Sinica, National Chengchi University, Taiwan), Etienne
KLEIN (CEA, Paris), Marie-Pierre LASSUS (Université de Lille), Mercedes MONTORO ARAQUE
(Universidad de Granada), Fabrizio PALOMBI (Universita della Calabria, Arcavacata di Rende),
Daniel PARROCCHIA (Université Jean Moulin Lyon III), Jean-Philippe PIERRON (Université de
Bourgogne, Dijon), Marta PLES-BEBEN (Uniwerytet Slaski w Katowicach), Luis PUELLES RO-
MERO (Universidad de Malaga), Gaspare POLIZZI (Universita di Pisa), Delia POPA (Villanova
University), Hans-Jorg RHEINBERGER (Max-Planck-Institut fiir Wissenschaftsgeschichte, Berlin),
Ana Tais PORTANOVA (Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre), — Roberto
REVELLO (Universita dell'Insubria), Makoto SEKIMURA (Hiroshima City University), Christian
THIBOUTOT (Université du Québec a Montréal), Carlo VINTI (Universita degli Studi di Perugia),
Anton VYDRA (University of Trnava)

Redazione
bachelardstudies@mimesisjournals.com

This issue was made possible by the support Ce numéro a été réalisé avec le support de Questo
numero & stato realizzato con il contributo

Universita IULM, Milano

Association Internationale Gaston Bachelard

Mimesis Edizioni (Milano — Udine)
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

Issn: 2724-5470

Isbn: 9791222325262

© 2025 - Mim Edizioni SRL

Piazza Don Enrico Mapelli, 75
20099 Sesto San Giovanni (MI)
Phone: +39 02 24861657 / 24416383

REGISTRO DI STAMPA - TRIBUNALE DI NAPOLIR.G. n. 5571/19
Proprietario: Associazione Italiana Gaston Bachelard

Legale rappresentante: Aurorarosa Alison

Direttore responsabile: Aurorarosa Alison

Autorizzazione n. 34 — del 24/07/2019



Indice

~l

VARIA -
13

37

47
59

67
81
105

EDITORIAL - EDITORIAL - EDITORIALE
Jean-Jacques Wunenburger, Varia (english)
Jean-Jacques Wunenburger, Varia (frangais)
Jean-Jacques Wunenburger, Varia (italiano)

SPECIAL SECTION - SECTION SPECIALE - SEZIONE SPECIALE
Alberto Filipe Aradjo, Penser et réver dans une solitude silencieuse.
Le regard de Bachelard
Riccardo Barontini, Paradoxes de la nuit active : expansion et
dissolution de la subjectivité chez Bachelard
Vincent Bontems, Les réveries terrestres de Gaston Bachelard
Gilles Hieronimus, Gaston Bachelard, Tadao Ando. Réflexions autour
de la portée éco-architecturale d’'une poétique de 'espace
Marta Ples-Beben, Gaston Bachelard envers 'inconscient
Gaspare Polizzi, Per una genealogia della fenomenotecnica
Claudia Stancati, Temporalita e finzione secondo Bachelard

ARCHIVES — ARCHIVES - ARCHIVI

117

125

153

Valeria Chiore, Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno
scambio tnconsapevole (Hommage a Bachelard)

Julien Lamy, L'étre a-t-il besoin des mots ? Lexistentialisme de la parole
et le « projet ontopoétique » de Gaston Bachelard

Maryvonne Perrot, Bachelard, un passeur de traces

ICONOGRAPHY - ICONOGRAPHIE - ICONOGRAFIA

159

167

Jean-Jacques Wunenburger, Présentation «Archives Gaston et Suzanne
Bachelard » Bibliotheque interuniversitarie de la Sorbonne (Paris)

ABSTRACT






Editorial
Varia

After a series of nine thematic issues that offered familiar or innovative ap-
proaches, giving a voice to seasoned researchers but also to those who are often
in a phase of maturation and interpretative renewal, the time has come for this
20th issue to take a break. The editorial board has decided to punctuate the bian-
nual publication of the journal with an atypical issue, without any specific theme,
which will also provide a platform for the work of researchers who, due to their
responsibilities in the current issues, are unable to express themselves in accord-
ance with editorial ethics. Readers will therefore not find the usual sections divid-
ing the articles between «La lettre» and «L'esprit,» followed by a bibliography
and an interview. The selection published also had to be restricted so as not to
slow down the production of the issue or delay the publication schedule, as some
authors were unable to submit their initially planned work on time. Nevertheless,
this random composition of the «special» issue remains faithful to the international
and multilingual character of the journal, since the studies come from two French,
four Italian, one Portuguese, and one Polish authors, although we regret the ab-
sence, among others, of English-language and Brazilian texts, which are so often
featured in this journal. The same unpredictable lottery meant that this sample did
not distribute the studies equally between epistemology and poetics, as one might
have expected in a general publication on GB.

Nevertheless, despite the unrepresentative variety of texts, this issue can help
to provide a fairly accurate cross-sectional philosophical «picture» of GB’s work.

Firstly, Bachelardism aims to renew, in the mid-20th century, the conception of
the human mind, beyond the unilaterally committed schools of thought: realism or
idealism, rationalism or imagination, reductionist conceptions of space and time or
revolution in their representations. For GB, rational thought, whether constituted
or constitutive, is rooted in the most immediate impulses, affects, and neuromotor
networks of the body, structuring the unconscious, the will, memory, and imagi-
nation. But at the other extreme, rational thought, instead of being subordinated
to formal logic or a reified psychology, is driven to a permanent dialectical recon-
struction through a technicized, mathematized, and abstract science. GB thus pro-
poses an intellectual spectrum that ranges from the obscurities of the unconscious
to the permanent transformation of scientific truths (Ples Beben and Polizzi).

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470 ® ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470110 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Editorial

Furthermore, GB has, through a dual poetic and scientific approach, contrib-
uted to renewing thinking about space and time (which are, incidentally, united in
the concept of rhythm), going beyond the classic theoretical bifurcations and even
antinomies on the nature and functions of space and time, by synthesizing poetic
and mathematical attributes. GB thus provides us with a complex understanding
of these dimensions of the mind and nature, drawing both on the most ancient
aesthetics (for example, architecture) and the most recent microphysical sciences
(Einstein’s relativity, quantum mechanics) (G. Hieronimus and D. Stancati).

Bachelard’s investigations into nature and the cosmos, through images or con-
cepts, inspire GB to make multi-philosophical considerations on the elements of
nature (with two books on the chthonic, the earth) and on the alternating phases
of day and night. These themes benefit from a broad culture, drawing on the lat-
est scientific knowledge as well as romantic, Renaissance, and ancient references.
(Bontems and Barontini).

A single text reminds us how all of GB’s ideas are marked by brilliant and as-
tonishing genius, but are also indebted to GB’s rich dialogues, whether actual or
maintained through books, with the history of philosophy and contemporary phi-
losophy (M. Merleau-Ponty).

It is up to Alfredo Alberto Araujo to bring us back, finally, to the intimacy of the
thinker, to his strong and complex personality, both engaged in the social life of the
scholars and artists of his time, but also withdrawn into a creative solitude capable
of defying the obstacles of life to bring forth something new, a source of happiness
and wisdom (A.F. Araujo).

Thus, despite the fragmentary and unsystematic nature of the texts brought to-
gether in this issue, the various contributions, from a wide range of philosophical
backgrounds, help to convey the breadth and originality of this work, its curiosities
and audacity, which make it difficult to pigeonhole into established categories and
whose reading continually reveals a wealth of insights, analogies, references, and
anticipations.

Jean-Jacques Wunenburger
Jean Moulin Lyon III University
jean-jacques.wunenburger@wanadoo.fr



Editorial
Varia

Au terme d’une série de neuf numéros thématiques qui ont proposé des ap-
proches familiéres ou innovantes, en donnant la parole a des chercheurs aguerris
mais aussi souvent en phase de maturation et de renouvellement interprétatif,
I’heure est venue pour ce numéro XX de faire une pause. La direction s’est pro-
posée de ponctuer la parution bisannuelle de la revue par un numéro atypique,
hors de toute thématique, qui permettrait aussi de faire place aux travaux de
chercheurs que la déontologie éditoriale ne permet pas de s’exprimer du fait de
leurs responsabilités dans les numéros en cours. Le lecteur ne trouvera donc pas
les rubriques habituelles répartissant les articles entre « La lettre » et « L'esprit »,
suivies d’une bibliographie et d’un entretien. La sélection publiée a, de plus,
dii étre restreinte pour ne pas alourdir la fabrication du numéro, ni retarder le
calendrier de publication, du fait de certains auteurs n’ayant pu rendre a temps
leurs travaux initialement prévus. Il reste que cette composition aléatoire du
numéro « spécial » reste fidele au caractére international et plurilingue, puisque
les études émanent de deux francais, quatre italiens, un portugais et une polo-
naise, bien que nous regrettions 1’absence, entre autres, de textes anglophones
et d’origine brésilienne, si souvent présents dans cette revue. La méme loterie
imprévisible a fait que cet échantillon ne répartit pas équitablement les études
entre épistémologie et poétique, comme on aurait pu s’y attendre dans une pu-
blication généraliste sur GB.

Il n’en reste pas moins que malgré une variété non représentative de textes, ce
numéro peut contribuer a donner une « image » philosophique transversale de
Poeuvre de GB, assez fidéle.

D’abord le bachelardisme a ’'ambition de renouveler, au milieu du XXéme sie-
cle la conception de I'esprit humain, par dela les écoles de pensée engagées de
maniére unilatérale : réalisme ou idéalisme, rationalisme ou imaginaire, concep-
tions réductionnistes de 'espace et du temps ou révolution de leurs représenta-
tions. Pour GB la pensée rationnelle, constituée ou constituante, s’enracine au
plus immédiat dans les pulsions, les affects, les réseaux neuromoteurs du corps,
structurant I'inconscient, la volonté, la mémoire, I'imagination. Mais a I'autre ex-
trémité, la pensée rationnelle, au lieu d’étre subordonnée 2 la logique formelle ou
a une psychologie choséifiée, est entrainée a une reconstruction dialectique per-

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470 ® ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470111 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Editorial

manente, par l'intermédiaire d’une science technicisée, mathématisée et abstraite.
GB propose ainsi un spectre intellectuel qui va des obscurités de I'inconscient a la
transformation permanente des vérités scientifiques (Ples Beben et Polizzi).

Par ailleurs, GB a, par une double approche poétique et scientifique, contribué
a renouveler la pensée de 'espace et du temps (réunis d’ailleurs dans la notion de
rythme), dépassant les bifurcations voire antinomies théoriques classiques sur la
nature et les fonctions de I'espace et du temps, en synthétisant des attributs poé-
tiques et mathématiques. GB nous livre ainsi une intelligibilité complexe de ces
dimensions de I'esprit et de la nature, a la fois issues des plus anciennes esthétiques
(de I'architecture, par exemple) et des plus récentes sciences microphysiques (rela-
tivité d’Einstein, mécanique quantique) (G. Hieronimus et D. Stancati).

Les enquétes bachelardiennes sur la nature et le cosmos, par I'image ou le con-
cept, inspirent 2 GB des considérations polyphilosophiques sur les éléments de la
nature (avec deux livres sur le chtonien, la terre) et sur les phases d’alternance du
jour et de la nuit. Ces thémes bénéficient alors d’une large culture, qui mobilise
autant les savoirs les plus récents des sciences que des références romantiques,
renaissantes ou antiques. (Bontems et Barontini).

Un seul texte nous rappelle combien toutes ces conceptions de GB sont mar-
quées d’une génialité brillante et étonnante, mais sont aussi redevables aux riches
dialogues, effectifs ou entretenus par les livres, de GB avec I'histoire de la philoso-
phie et de la philosophie contemporaine (M.Merleau-Ponty).

Il appartient a Alfredo Alberto Araujo de nous reconduire, pour finir, dans I'in-
timité du penseur, a sa personnalité forte et complexe, a la fois engagée dans la
socialité des savants et des artistes de son temps, mais aussi replié dans une solitu-
de créatrice capable de défier les obstacles de la vie pour faire surgir du nouveau,
source de bonheur et de sagesse (A.F. Araujo).

Ainsi malgré le coté fragmentaire et non systématique des textes réunis dans
ce numéro, les différentes contributions, d’horizons philosophiques trés variés,
contribuent a rendre compte de 'ampleur et de I'originalité de cette oeuvre, de ses
curiosités et audaces, qui en font une pensée difficile a enfermer dans des catégo-
ries établies et dont la lecture ne cesse de dévoiler des mines d’intuitions, d’analo-
gies, de références et d’anticipations..

Jean-Jacques Wunenburger
Université Jean Moulin Lyon III
jean-jacques.wunenburger@wanadoo.fr



Editoriale
Varia

Al termine di una serie di nove numeri tematici che hanno proposto approcci
familiari o innovativi, dando voce a ricercatori esperti ma spesso anche in fase
di maturazione e rinnovamento interpretativo, ¢ giunto il momento per questo
numero XX di fare una pausa. La direzione ha proposto di punteggiare la pub-
blicazione biennale della rivista con un numero atipico, fuori da ogni tematica,
che permetta anche di dare spazio ai lavori di ricercatori che la deontologia
editoriale non permette di esprimere a causa delle loro responsabilita nei nu-
meri in corso. Il lettore non trovera quindi le consuete rubriche che suddivido-
no gli articoli tra «La lettera» e «Lo spirito», seguite da una bibliografia e da
un’intervista. La selezione pubblicata ha inoltre dovuto essere limitata per non
appesantire la realizzazione del numero né ritardare il calendario di pubblica-
zione, poiché alcuni autori non sono riusciti a consegnare in tempo i loro lavori
inizialmente previsti. Resta il fatto che questa composizione casuale del numero
«speciale» rimane fedele al carattere internazionale e plurilingue, poiché gli stu-
di provengono da due francesi, quattro italiani, un portoghese e una polacca,
anche se ci rammarichiamo dell’assenza, tra gli altri, di testi in lingua inglese e di
origine brasiliana, cosi spesso presenti in questa rivista. La stessa imprevedibile
lotteria ha fatto si che questo campione non distribuisca equamente gli studi tra
epistemologia e poetica, come ci si sarebbe potuto aspettare in una pubblica-
zione generalista su GB.

Resta il fatto che, nonostante una varieta di testi non rappresentativa, questo
numero pud contribuire a dare un’immagine filosofica trasversale dell’opera di
GB, abbastanza fedele.

In primo luogo, il bachelardismo ha I'ambizione di rinnovare, a meta del XX se-
colo, la concezione della mente umana, al di 1a delle scuole di pensiero impegnate
in modo unilaterale: realismo o idealismo, razionalismo o immaginario, concezioni
riduzionistiche dello spazio e del tempo o rivoluzione delle loro rappresentazioni.
Per GB il pensiero razionale, costituito o costituente, affonda le sue radici pit im-
mediate nelle pulsioni, negli affetti, nelle reti neuromotorie del corpo, strutturando
I'inconscio, la volonta, la memoria, 'immaginazione. Ma all’altro estremo, il pen-
siero razionale, invece di essere subordinato alla logica formale o a una psicologia
oggettivata, ¢ portato a una ricostruzione dialettica permanente, attraverso una

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470 ® ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470112 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Editoriale

10

scienza tecnicizzata, matematizzata e astratta. GB propone cosi uno spettro intel-
lettuale che va dalle oscurita dell'inconscio alla trasformazione permanente delle
verita scientifiche (Ples Beben e Polizzi).

Inoltre, GB ha contribuito, con un duplice approccio poetico e scientifico, a rin-
novare il pensiero dello spazio e del tempo (riuniti peraltro nel concetto di ritmo),
superando le biforcazioni e persino le antinomie teoriche classiche sulla natura e le
funzioni dello spazio e del tempo, sintetizzando attributi poetici e matematici. GB
ci offre cosi una complessa intelligibilita di queste dimensioni dello spirito e della
natura, che derivano sia dalle estetiche piu antiche (dell’architettura, ad esempio)
sia dalle pit recenti scienze microfisiche (relativita di Einstein, meccanica quanti-
stica) (G. Hieronimus e D. Stancati).

Le ricerche di Bachelard sulla natura e sul cosmo, attraverso immagini o con-
cetti, ispirano GB a riflessioni polifilosofiche sugli elementi della natura (con
due libri sul chtonico, la terra) e sulle fasi alternate del giorno e della notte.
Questi temi beneficiano quindi di un’ampia cultura, che mobilita sia le cono-
scenze scientifiche piu recenti sia riferimenti romantici, rinascimentali o antichi.
(Bontems e Barontini).

Un unico testo ci ricorda quanto tutte queste concezioni di GB siano caratteriz-
zate da una genialita brillante e sorprendente, ma siano anche debitrici dei ricchi
dialoghi, effettivi o alimentati dai libri, di GB con la storia della filosofia e della
filosofia contemporanea (M. Merleau-Ponty).

Spetta ad Alfredo Alberto Araujo ricondurci, per concludere, nell’intimita del
pensatore, alla sua personalita forte e complessa, impegnata nella socialita degli
studiosi e degli artisti del suo tempo, ma anche ritirata in una solitudine creativa
capace di sfidare gli ostacoli della vita per far emergere qualcosa di nuovo, fonte di
felicita e saggezza (A.F. Araujo).

Cosi, nonostante il carattere frammentario e non sistematico dei testi raccolti in
questo numero, i diversi contributi, provenienti da orizzonti filosofici molto vari,
contribuiscono a rendere conto dell’ampiezza e dell’ originalita di quest’opera, del-
le sue curiosita e audacie, che lo rendono un pensiero difficile da racchiudere in
categorie prestabilite e la cui lettura continua a svelare miniere di intuizioni, analo-
gie, riferimenti e anticipazioni.

Jean-Jacques Wunenburger
Universita Jean Moulin Lyon III
jean-jacques.wunenburger@wanadoo.fr



« Special section »
« Section speciale »
« Sezione speciale »






Alberto Filipe Araujo
Penser et réver dans une solitude silencieuse.
Le regard de Bachelard

« On s’endort devant le feu. On ne s’endort pas devant la flamme
d’une chandelle. [...] On ne lit plus dés qu’une lecture sollicite
un réve »

Gaston Bachelard, La flanzme d’'une chandelle, 1996, p. 10 et p. 31.

« La page blanche impose silence »
Gaston Bachelard, La flamme d’ une chandelle, 1996, p. 109.

Introduction

Dans La flamme d'une chandelle (1961), Bachelard ne traite pas explicitement
de I'expérience vécue du silence, et pourtant nous pouvons sentir la présence du
silence lui-méme, quoique enveloppé par la solitude de la flamme. Toute sa ré-
flexion, centrée sur la flamme, nous renvoie non seulement a la solitude silencieuse
du réveur et du penseur aussi bien qu’au symbolisme des images de la verticalité
et de la lumiére, parmi d’autres : un théme et un symbolisme chers a la « sagesse
bachelardienne »'.

En lisant I’ceuvre, nous nous sommes demandé a plusieurs reprises si elle ne
nous ramenait pas a une expérience quasi mystique du silence, sans méme vy faire
référence. En d’autres termes, le titre de 'ouvrage pourrait bien étre une « méta-
phore vive » (Paul Ricceur) de la paire solitude-silence elle-méme. En effet, tout le
récit de La flamme d’ une chandelle met Paccent a la fois sur « la solitude du réveur
de la chandelle »? et sur la solitude de celui qui étudie et qui pense : « Avant de
penser, il faut étudier »*. Tous les deux plongent dans une ambiance ou le silence
et la solitude jouent un réle inspirateur en invitant a la réverie aussi bien qu’a la
réflexion en solitaire.

! Voir Duborgel, B., Imaginaire et pédagogie. De l'iconoclasme scolaire a la culture des songes,
Malakoff, Dunod, 1992, pp. 246-256.

2 Bachelard, G., La flamme d’'une chandelle, Paris, PUF, 1996, pp. 34-55.

> v, p. 55.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470 ® ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470113 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Alberto Filipe Araujo

14

Dans ce contexte, il s’agit d’« écouter » comment le chant du silence est présent
dans I’ceuvre, non pas au sens psychologisant, mais au sens plus philosophico-her-
méneutique. Nous essayerons, d’une part, de comprendre comment le silence est
présent dans La flamme d'une chandelle, et d’autre part nous chercherons aussi a
dévoiler les formes que prend le silence. Autrement dit, il est de notre intention de
faire une sorte de travail herméneutique archéologique pour tenter de trouver des
traces du silence, méme si elles sont plus indicibles, a I'intérieur de 'ouvrage cité.
A vrai dire, il ne s’agit pas d’une tache facile car tout au long de ’ceuvre ces traces, a
la limite des manifestations du silence, se trouvent dans les interstices, c’est-a-dire a
un niveau latent, du texte. C’est pourquoi, dans la premiére partie, nous traiterons
de 'imaginaire de la flamme a la pensée sur elle-méme. Dans la deuxiéme partie,
nous essayerons de réfléchir, d’un point de vue philosophico-herméneutique, a la
solitude du silence devant la flamme d’une chandelle, qui est toujours inséparable
des images qui s’en dégagent. Enfin, nous consacrerons la troisiéme partie a I'ex-
périence du silence dans la pensée et dans la réverie en compagnie de la flamme
d’une chandelle ou d’une lampe. En conclusion, nous tenterons de comprendre le
cheminement réflexif que nous avons développé au cours des trois parties de notre
étude, en essayant de répondre a la question sur la tentative herméneutique d’équi-
librer la réverie et la raison avec le concours d’une solitude-silencieuse.

1. De 'imaginaire de la flamme a la pensée sur elle-méme

Toute réflexion devant une chandelle, avec sa flamme verticale, postule une ré-
verie de I'imagination qui suppose toujours une entrée dans le monde symbolique
sous le signe de la lumiere de la flamme : celle-ci n’est plus « un objet de perception.
Elle est devenue un objet philosophique »*. Et ici, 'action matérielle du feu est
revétue, dans certaines conditions et dans certaines occasions, d’une idéalité de
la lumiére que la flamme de la chandelle transmet comme une substance vivante,
c’est-a-dire, comme une substance poétique. De cette facon, la flamme semble sym-
boliser les énergies de I’étre vivant au service de I'incandescence de la méditation.

Il semble important de nous rappeler que la flamme, en tant que feu, est un
puissant symbole et par conséquent devient synonyme de vie. Par la flamme, ’étre
se consume, se purifie et se renouvelle dans la tentative, si souvent audacieuse, de
retrouver son destin : « La flamme avait encore tant de choses a briiler. Dans la
vie, il y a aussi tant de choses a réenflammer ! »°. Une recherche qui implique la
philosophie, qui est déja en soi une méditation accompagnée de réveries éveillées.

1.1 L'imaginaire de la flamme

Gaston Bachelard considére que la flamme est 'un des grands « opérateurs de
I'image » capables d’éveiller la réverie de I'imagination : « La flamme nous force

4 Ivi, p. 33.
> Ivi, p. 67.



15

a imaginer. Devant une flamme, dés qu’on réve, ce que 'on percoit n’est rien au
regard de ce qu'on imagine »°. Devant une flamme, tel le phare qui illumine la
nuit noire de 'immensité océanique, nous sommes amenés a imaginer et 2 médi-
ter longuement sur les images qu’elle engendre. La flamme enflamme notre ame
imaginative, lui donnant une vie et une nouvelle vitalité jusqu’alors inconnues.
On peut dire que c’est un supplément de I"ame. Et nous nous demandons pour-
quoi ? Parce que la flamme, selon les mots de Bachelard, est une image vraie qui
est comme un €lan vital de I'imaginaire. Ainsi, elle n’appartient plus a ce monde,
mais bien au contraire, car son destin est plutot d’étre accueillie dans le monde
imaginé et imaginaire. Il n’est pas surprenant que le sujet devant la flamme, en tant
qu’image imaginée, éprouve I'expérience de la verticalité et par conséquent touche
au cceur de la réverie qui n’est autre que la « réverie poétique »'. La flamme, par sa
magie envolitante, active et éveille chez le réveur toute une imagination poétique,
cosmologique, onirique qui pourrait bien constituer sa raison et sa vérité d’étre et
méme représenter un avenir pour soi-méme

Le réveur s’enflamme et brile devant la flamme d’une chandelle en se déplacant
de réverie en réverie, a I'instar d’un papillon ou d’une abeille, jusqu’a ce qu’il pose
son regard sur la réverie primordiale, sur le sommet des cimes. C’est une vision
immaculée de I'étre et de la vie qui le reconnecte a tout un passé lointain et my-
thique ; on pense notamment au prestige des origines® aussi bien que la nostalgie du
paradis’. On peut donc comprendre que son admiration pour la flamme elle-méme,
et pour tout ce qu’elle représente, constitue une admiration innée, c’est-a-dire une
disposition archétypale. L'expérience qu’il a vécue ne le concerne pas seulement,
mais elle n’en est pas moins enracinée dans les profondeurs de I'ame universelle
ou se trouve la flamme originelle du monde. De cette facon, celui qui admire et
contemple la flamme ne peut manquer de grandir psychiquement et existentiel-
lement. Autrement dit, c’est bien son monde qui s’agrandit par la présence de la
flamme illuminatrice : « La flamme est un monde pour ’lhomme seul »'°. C’est une
image vraie qui excite notre imaginaire. Nous I'envisageons comme une « image
parlée » : une métaphore de la lenteur, de I'immobilité, de la contemplation, de la
douceur et de la familiarité.

Quiconque vit avec le clair-obscur émanant de la petite flamme s’émerveille
et est ébloui par la vision intime que cette méme coexistence éveille en lui. Per-
sonne ne peut rester indifférent a I’éclat qui émane des petites flammes, car nous
pensons que c’est ce méme éclat qui illumine la pensée et la conscience diurne de
celui qui étudie et pense. La pensée peut hiverner, elle peut se reposer, mais en
ce qui concerne les images, elles ne cessent jamais de se déplacer tantot de fagon
plus claire, tant6t de facon plus sombre sinon méme obscure : elles veillent sur
ceux qui s’y consacrent. La flamme veille sur notre conscience diurne et sur notre

¢ Iv, p. 1.

7 Voir Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984.

8 Eliade, M., Mythes, réves et mystéres, Paris, Gallimard, 198, pp. 40-59.
? Voir vz, pp. 78-94.

0 Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 4.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

16

réverie, car devant la flamme d’une chandelle personne n’ose s’endormir, tandis
qu’en face du feu incandescent d’une cheminée le sommeil devient une sorte de
narcotique. La flamme, en tant qu’image, est complice de celui qui la pense et la
réve d’'un mouvement d’anima plus que d’'un mouvement de 'aninus. Pour la
savouret, il faut la voir telle qu’elle est et non comme le sens de quelque chose
d’autre, comme le fait la psychanalyse lorsqu’elle analyse le réve nocturne qui
difféere de la réverie poétique.

La flamme intime aide a mieux comprendre I’étre du réveur. Accompagné
par la petite lumiere, le réveur poétique devient plus sensible a I'intimité de
lui-méme, de 'autre et du monde lui-méme. Ce qui lui donne une plus grande
sensibilité, c’est sa solitude devant la flamme de la chandelle qui est elle-méme
solitaire : « Grace a la flamme, la solitude du réveur n’est plus la solitude du
vide »'!. La flamme d’une chandelle, au lieu de représenter une image du vide,
apparait plutdét comme « une image de la solitude »'? qui est, d’un point de vue
symbolique et méme ontologique, naturellement différente. L'étre qui vit avec
cette image solitaire, et qui I'apprécie, est nécessairement quelqu’un qui ressent
le silence comme un baume spirituel en période de bruits tortueux. La solitude
et le silence sont des Ames sceurs qui fonctionnent comme des antidotes dans une
société ot le « croire » a remplacé la « pensée » et ou le vacarme communication-
nel (renforcé par Skype, Twitter, Facebook, Instagram, etc.) a inexorablement
tué les espaces de silence. Ces espaces peuvent étre symbolisés par les images de
la chandelle dont la flamme crie d’en haut et celles du sablier qui cherche le bas.
Les deux créent des conditions pour que le sujet médite paisiblement au rythme
d’un temps lent.

L’image de la flamme va au-dela de la simple métaphore, méme s’il s’agit d’une
image qui donne non seulement matiére a discussion, mais aussi a penser. Celui
qui pense (le savant, le sage ou le Maitre), celui qui réve (le poéte, par exemple)
recoit de la flamme une excitation hormonale de sens. En d’autres termes, la petite
lumiére qui sort de la flamme est psychiquement plus grande qu’elle : une petite
lumiére capable de rendre 'ame grande : « La flamme illustre la solitude du ré-
veur ; elle illumine le front pensif. La chandelle est I'astre de la page blanche »".
Ainsi, nous voyons que la flamme de la chandelle n’est pas seulement une image,
une sorte d’allégorie, d’une solitude stérile, mais plutot une flamme qui symbolise
la solitude créatrice et lumineuse de I’étre qui la jette dans I’écriture de la page
blanche. En un mot, la flamme de la chandelle est un symbole créateur et trans-
figurant et pas seulement une métaphore de la réalité d’une flamme qui éclaire et
illumine : « L'image démontre, la symbolique affirme »'. La flamme échappe ainsi
a 'emprise de la métaphore parce que la flamme vécue, comme étant objet de
réverie, fait que

W vi, p. 13.
12 [biden.

B Jvi, p. 13.
Y Ivi, p. 30.



17

les plus froides #étaphores deviennent vraiment des images. Alors que les métapho-
res ne sont souvent que des déplacements de pensées, en une volonté de mieux dire, de
dire autrement, I'image, la véritable image, quand elle est vie premiére en imagination,
quitte le monde réel pour le monde imaginé, imaginaire®.

Dans la citation on peut constater 'enjeu de I'imaginaire de la flamme. C’est
précisément cet imaginaire qui nous fait voir au-dela du réel, c’est-a-dire qu’il
nous plonge dans le réel transfiguré qui est en quelque sorte I'image imaginée. La
flamme de la chandelle est a la fois matérielle et symbolique, liée a son histoire et
a une tradition enracinée dans un onirisme profond qui cherche a s’exprimer et a
se libérer par le biais de la verticalité : « La réverie verticalisante est la plus libéra-
trice des réveries »'°. Cest a travers les images de la verticalité que I'on entre dans
le domaine des valeurs : « Communier par I'imagination avec la verticalité d’un
objet droit, c’est recevoir le bienfait des forces ascensionnelles, c’est participer au
feu caché qui habite les belles formes, les formes assurées de leur verticalité »7. Et
I'imagination nous conduit naturellement a la flamme qui pointe vers le haut, a la
flamme qui prend sa forme naturelle — la verticalité : « Quand on réve un peu de
forces qui maintiennent en chaque objet une forme, on imagine aisément qu’en
tout étre vertical régne une flamme. En particulier, la flamme est I’élément dyna-
mique de la vie droite »'.

On comprend donc que la flamme donne la volonté de méditer, sinon méme de
contempler. La force verticalisante de la flamme donne toutes les clés au réveur
de chandelle aussi bien qu’a celui qui médite, inspiré par le savoir du vieux livre.
Elle éveille chez le lecteur des réveries, des réves imprégnés de la seve de I’ascen-
sion symbolique et de la verticalité elle-méme, qui I'anime et le catapulte dans
un univers purifié du logos : « Si la chandelle éclaire le vieux livre qui parle de la
flamme, 'ambiguité des pensées et des réveries est extréme »". Le symbolisme
de la flamme est toujours annonciateur de nouvelles visions, d’une transcendance
pour tous ceux qui se laissent guider par des grands réves éclairés par une flamme
verticale annonciatrice parfois d’un destin caché : « Or le monde, dans I'intimi-
té de son mystére, veut le destin de la purification. Le monde est le germe d’un
monde meilleur, comme ’homme est le germe d’un meilleur homme »?°.

1.2 La pensée sur la flamme

La flamme solitaire éveille chez le sujet qui médite, chez le réveur qui médite,
une vertu d’ascension. Cette flamme fonctionne comme un guide ascendant et
un guide vers le devenir, méme imaginaire, qui propose une ascension imaginaire
illustrée par des images de verticalité : la flamme solitaire « est un modéle de ver-

b Ivi, p. 2.

16 Ivi, p. 57.
7 Ivi, p. 57.
8 Ivi, p. 70.
Y v, p. 31.
2 Jvi, p. 31.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

18

ticalité »?'. Une verticalité bénéfique a la psyché qui lui fait échanger les bas de
I’étre par les cimes contemplatives. La flamme solitaire et verticale symbolise 1’ac-
complissement de la sagesse et de I'ingéniosité. La flamme qui donne une sorte de
lumiére-obscurité incite I’étre a lire, a étudier et, pourquoi pas, a se souvenir de la
vie familiale et de I'enfance, enfin a réver a un destin plus doux, plus accueillant.
Par la flamme, et par le silence qu’elle inspire elle-méme, la pensée travaille plus
dur et, par conséquent, I'Ame gagne en complément poético-symbolique?.

La flamme de la chandelle, si humanisée, est un annonciateur de la petite lu-
micre qu’elle est et a travers laquelle court le fil de la pensée, du souvenir et de
la réverie. Dans les vieilles maisons d’autrefois la faible lumiere de la chandelle
éclairait ceux qui s’y réfugiaient pour se consacrer a une lecture heureuse. Sous la
protection vigilante de la flamme d’une chandelle, la pensée et I'écriture de ’écri-
vain coulent naturellement, c’est-a-dire qu’elles glissent doucement sur la page
blanche, impatientes de recevoir 'encre fraiche illuminée par la flamme solitaire.
En ce sens, la méditation qui nait de I'écriture est indissociable des « réveries sur la
poétique des espaces de 'intimité »?. Si la lumiére émanant de la flamme fait appel
ala mémoire qui finit si souvent par se déverser dans et par 'écriture, il n’en est pas
moins vrai que la mémoire se réveille aussi dans les nuits des manoirs d’antan, dans
celles qui ont une ame ancestrale et inspirante, mais aussi dans les cabanes perdues
des hautes montagnes : « la flamme d’une chandelle faisait penser les sages ; elle
donnait mille songes au philosophe solitaire »**.

Si, sur la table du philosophe, les livres qui instruisent lentement s’aveérent pré-
cieux pour la pensée, la flamme de la chandelle qui fait toujours appel a des pen-
sées de plus en plus audacieuses accompagnées d’images également illimitées n’est
pas moins importante. Le philosophe, accompagné dans sa solitude silencieuse,
se sent non seulement plus proche de la pensée, mais aussi du monde. De plus, le
philosophe, encouragé par le silence que porte la flamme, se sent plus proche du
mystere de I'étre et du cosmos, grace aussi a sa vie tranquille. La flamme fait penser
au sage, au silence des brumes que la nuit apporte toujours avec elle. Grace a la
flamme protectrice, les livres anciens résistent a une mort si souvent annoncée et
toujours reportée. Un philosophe méditant a besoin d’embrasser le royaume de la
grande solitude et du grand silence. C’est pourquoi il fait ce qu’il peut pour vivre
une vie calme et délicate. I sait que, dans son acte de méditation, il suffit parfois
d’une distraction, d’un léger cri, méme d’un léger malaise, pour que la pensée soit
interrompue et s’évapore dans les entrailles de I'esprit. A la lueur de la flamme
de la chandelle, le philosophe solitaire médite et se livre a I'écriture pendant des
heures de tranquillité, de solitude et plongé dans un silence volontaire. La flamme
ne peut guider le penseur vers les cimes et vers la destination de la verticalité que
lorsque le silence se produit et se prolonge a I'intérieur du penseur. La trilogie
tranquillité-solitude-silence est le fondement de la méditation et de la contempla-

2 v, p. 15.
2 Voir #vi, pp. 70-88.
B Jvi, p. 17.
2 v, p. 19.



19

tion, c’est-a-dire de la pensée, sans oublier la réverie. On sait bien que pour mieux
méditer, pour mieux vivre les images sans limite, on a besoin d’une ambiance tran-
quille. C’est la condition pour celui qui médite, pour que celui qui étudie puisse le
faire, illuminé par le travail inlassable de la flamme qui s’épanouit a chaque instant
de chaque page tournée.

C’est dans ce climat, régi par la sérénité silencieuse et solitaire, que les savoirs
traditionnels, favorisent des réveries vivantes et envoiitantes. Tout au long de la
lecture, celui qui lit suit le titonnement de la flamme et s’en imprégne jusqu’a s’en-
thousiasmer et s’enivrer des jets sortant de la « vie des images »*. Une image est
passionnante pour la pensée lorsqu’elle est a la fois onirique, cosmique et poétique.
Avec ces contours, I'image enrichit la pensée et vice versa sans pour autant tomber
dans le piege de la métaphore morte toujours a I'afftit pour blesser la pensée afin
de I'appauvrir. Aussi le Maitre doit-il avoir la lenteur de l'artisan pour tisser ses
pensées et ses images. Il doit savoir chercher le temps lent et vertical que symbolise
la chandelle allumée en contraste avec le sablier qui représente le temps humain
de maniere plus lourde et plus descendante : « Flamme et sablier, dans la médi-
tation paisible, expriment la communion du temps 1éger et du temps lourd. Dans
ma réverie, ils disent la communion du temps d’aniza et le temps de Uanimus »*.
Ainsi, lalecon que I'on peut tirer de la flamme de la chandelle, comme le dit Bache-
lard, est plus grande que la lecon que nous donne le sable qui descend du sablier.
C’est une lecon qui demande au lecteur attentif de diriger son regard vers la nuit
silencieuse qui 'entoure et qui I'habite, d’abandonner le temps de la lecture et de
I’étude, bref, le temps de la pensée. Le temps de la flamme induit une réverie poé-
tique et une promenade dans les espaces mystérieux du silence intérieur : « Oui,
le veilleur devant sa flamme ne lit plus. Il pense a la vie. Il pense a la mort. [...] La
flamme est naissance facile et mort facile. Vie et mort peuvent étre ici bien juxtapo-
sées. Vie et mort sont, dans leur image, des contraires bien faits »?’.

Le sujet éveillé touche ainsi aux limites de I'existence, guidé par la lumiere
claire-obscure de la petite flamme. Les images de la vie et de la mort sont im-
menses et variées dans leurs multiples formes opposées. Ce sont ces mémes images
qui incitent les sages a jouer leurs jeux de pensée et les philosophes a commencer
leur dialectique de 'étre et du néant. L'équilibre entre la vie et la mort a tendance
a se perdre, a devenir incontrolable parce qu’il appartient plus au domaine du
réve (symbolisé par la flamme de la chandelle) qu’a celui de la logique et de la
dialectique : « Tout réveur de chandelle, tout réveur de petite flamme sait cela
[la flamme meurt en s’endormant]. Tout est dramatique dans la vie des choses et
dans la vie de 'univers »**. En compagnie de la flamme d’une chandelle, la réverie
grandit et s’amplifie, produisant des vagues de vie et de mort toujours difficiles
a équilibrer, qui, a ce titre, échappent a celui qui se livre a la réverie. Il n’y a pas
qu’une flamme qui s’éléve vers les hauteurs, mais deux : une blanche, bienfaisante,

» Wunenburger, J.-]., La vie des images, Saint-Martin-d’Heres, PUG, 2002.
2 Bachelard, G., La flamme d'une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 24.

2 Jvi, p. 25.

2 Jvi, p. 26.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

20

qui éclaire avec une pointe bleuatre a son extrémité, et une autre, rouge, liée au
bois brilant de la cheminée. La premiére flamme a pour vocation les hauteurs du
ciel tandis que I'autre a pour vocation les bas-fonds de la terre. Les deux sortes de
flamme brilent, encore que différemment : 'une nous conduit a la pensée et a la
réverie, I'autre nous porte a une léthargie trainée par de petites idées et a la révas-
serie dans le sens négatif que lui accorde Bachelard. Il n’est donc pas étonnant que
nous parlions du différent destin que chacune des flammes implique, car ce n’est
certainement pas pareil de parler d’un destin qui crie vers le haut et d’un destin qui
se laisse séduire par le bas.

Nous avons déja parlé de la verticalité de la flamme?, nous y revenons main-
tenant parce que cette méme verticalité ouvre un horizon de valeurs : « La lecon
morale est alors toute préte : la conscience morale doit devenir flamme blanche en
« brilant les iniquités qu’elle héberge. Et qui brile bien brile haut. Conscience
et flamme ont le méme destin de verticalité »*°. On se souvient que la verticalité
pointe vers le haut’! et c’est pourquoi les réveries portant sur les cimes sont assez
significatives du point de vue moral et symbolique. Elles nourrissent notre désir
de verticalité, les réveries déclenchent en nous I'un de nos instincts naturels,
celui de I'altitude verticale. La verticalité, avec tout ce qu’elle implique, se réin-
carne idéalement dans la flamme de la chandelle posée sur la table d’un sage so-
litaire. Une verticalité apparemment fragile, mais pas si fragile qu’il n’y parait car
elle résiste si souvent au souffle et au vent. Il semble qu’elle va s’éteindre, mais,
de maniére inattendue, elle s’éléve héroiquement, car « une force ascensionnelle
rétablit ses prestiges »*2. La flamme est obstinément verticale dans sa vivacité et
désireuse d’habiter I’espace de la table ou elle se trouve ou méme hante celui
qui la contemple. Elle éprouve comme une sorte d’angoisse de ne pas décevoir
I’espace ou elle se trouve ou le regard qui se pose sur elle. Par conséquent, pour
celui qui réve de la flamme verticale, sa volonté devient également plus verti-
cale, c’est-a-dire qu’elle devient plus résistante a 'adversité : « Tous les idéalistes
trouvent, en méditant sur la flamme, la méme stimulation ascensionnelle »**. Une
ascension nourrie par les grands réves des cimes, motivée par la flamme verti-
cale, suscite chez le réveur un désir d’aller plus loin, une volonté pour aller vers
au-dela : « La flamme est si essentiellement verticale qu’elle apparait, pour un
réveur de I’étre, tendue vers un au-dela, vers un non-étre éthéréen »*. Il n’est
donc pas surprenant que la flamme illustre la transcendance en elle-méme parce
qu’elle, et nous le soulignons, est, en tant que lumiére, « le véritable moteur qui
détermine ’étre ascensionnel de la flamme »». Cet étre, a son tour, a son origine
dans I'onirisme profond du réveur : plus son réve est profond, plus ses réflexions

# Voir i, p. 56-69.

30 Tvi, p. 29.

31 Sur le théme de la verticalité, voir les chapitres I e IV de Bachelard, G., L’Azr et les Songes.
Essai sur l'imagination du mouvement, Paris, Le livre de poche, 2004.

32 Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 58.

» Jvi, p. 62.

* v, p. 59.

> [vi, p. 62.



21

auront de qualité et d’intensité. En d’autres termes, les pensées du réveur sont
qualitativement nourries par 'intensité de son onirisme profond par la lumiere
duquel il est éveillé : « Il ne faut pas laisser s’endormir la lumiére. Il faut se hater
de la réveiller »*.

Il est important d’étre conscient que chaque flamme contient en elle-méme une
moralité latente qui fait appel a 'attention des sages. Si celui-ci regarde la flamme
blanche, céleste, du point de vue moral, il sera récompensé parce que cette méme
flamme lui ouvre les portes de la morale du monde. 1 s’agit vraiment d’une mo-
ralité symbolisée par la flamme blanche et bleutée qui n’est pas en soi un simple
phénomene mais plutoét un symbole de purification active méme si c’est au prix
des impuretés briilées en méme temps que la lumiére blanche se produit : « Elle se
purifie dans 'acte méme qui donne la lumiere. [...] La flamme épurée, épurante,
éclaire le réveur deux fois, par les yeux et par 'ame »*’. Cette flamme raffinée n’est
pas seulement la lumiére blanche de la chandelle qui illumine la table d’étude du
survivant de la nuit, mais « le lieu naturel vers ot tend la flamme est un moyen de
moralité. Et c’est pourquoi la flamme et les images de la flamme désignent des va-
leurs de 'homme comme les valeurs du monde. Elles unissent la moralité du “petit
monde” a une moralité majestueuse de I'univers »**. Dans ce contexte, la flamme
n’est plus un objet de simple perception, mais devient plutot un objet philoso-
phique de portée morale qui doit étre mis en évidence. En outre, le philosophe,
le sage devant la flamme se dépasse et sa vision du monde s’élargit, bref, devant
le monde de la flamme s’ouvrent les mondes de I"ame et du cosmos : « La flamme
est pour lui un monde tendu vers un devenir. Le réveur y voit son propre étre et
son propre devenir »”, Grace a la flamme éclairante de la chandelle, la vision du
monde du sujet s’ouvre a la vie et a la mort, a la paix et au bonheur, au bien et au
mal, a la lumiére et aux ténébres. Devant la flamme, le philosophe, par exemple,
brise les limites du savoir et méme de la réverie, c’est-a-dire que si « D’un trés
vieux savoir on peut donc faire de vivantes réveries»* il n’en est pas moins vrai
qu’a partir des « vivantes réveries » on peut aussi déceler un « vieux savoir »*.
Autrement dit si par « la réverie on peut communiquer des images singulieres »*
il est également possible qu’a partir de la méme réverie puisse pousser des pen-
sées-phrases fécondes : « Quand I'image particuliére prend une valeur cosmique,
elle fait I'office d’'une pensée vertigineuse »*.

% Tz, p. 69.

7 vi, p. 30.

8 Tvi, p. 32.

% Ini, p. 33.

O Tvi, p. 22.

1A cet égard, nous rappelons le passage de Georges Jean sur I'importance de “faire ré-
ver l'intelligence” (voir Georges, J., Bachelard, I’Enfance et la Pédagogie, Paris, Editions du
Scarabée, 1983, pp. 123-124), ce qui implique toujours une “pédagogie du non” (voir 7v7,
105-186 ; Wunenburger, J.-J., Gaston Bachelard, Poétique des Images, Paris, Mimesis France,
2012, pp. 37-54)

2 Jvi, p. 22.

¥ Ivi, p. 22.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

22
2. La flamme d’une chandelle solitaire et silencieuse

Les images médiatisées par I'expérience du silence deviennent purificatrices du
logos. Ainsi la flamme de la chandelle, la flamme de la lampe, dans sa qualité d’ins-
tigatrice de réverie poétique, est inséparable de la pensée. Si la flamme crie dans
sa solitude pour la réverie et la méditation du sage, c’est grice au silence qui I’en-
toure. C’est donc dans cet environnement favorable que se déroulent la méditation
et la réverie. Toute méditation devant la flamme d’une chandelle entraine avec elle
un tourbillon d’images qui convoque des pensées imprégnées d’un silence éclai-
rant et convocateur de I'étre.

2.1 La solitude du réveur et du penseur devant une chandelle allumée

Celui qui réve, celui qui médite, se nourrit de la flamme de la chandelle pour
rendre ses veilles solitaires et silencieuses plus créatives et plus fructueuses spiri-
tuellement. La flamme solitaire, en tant qu’objet de réverie et de méditation, a une
sorte de personnalité onirique. Si elle risque d’aggraver la solitude du réveur, elle
peut aussi contribuer a sa consolation. Un sujet peut toujours trouver sa consola-
tion dans la flamme de la chandelle a la fois pour méditer plus profondément et
pour réver éveillé de maniére plus créative. Devant la flamme nous retrouvons nos
réves de penseurs solitaires en bonne compagnie d’une flamme qui briile dans sa
solitude silencieuse et qui aime étre seule. Encouragé par la flamme, tout le sujet
est un étre en transformation, un étre en devenir pour “devenir ce qu’il est” pour
paraphraser le vers de Pindare de la deuxi¢me ode pythique*. De cette facon,
devant la flamme, le réveur vit avec son passé, pense a son présent et projette na-
turellement son avenir. En ce sens « le réveur réve a ce qui aurait pu étre. Il réve,
en révolte contre lui-méme, a ce qu’il aurait d{ étre, a ce qu’il aurait di faire »*.
Cependant, c’est une révolte qui s’estompe lentement, s’apaise, s’éteint sous I'effet
de souvenirs réels et de sa propre réverie. Cependant, tout cela se déroule dans un
climat de réserve solitaire et silencieuse. Il est nécessaire d’intensifier ce climat de
solitude et de silence, nous dirions méme, un établissement du silence, afin que
I’étude puisse étre faite et que la méditation puisse avoir lieu. Devant la flamme de
la chandelle, ce ne sont pas seulement les souvenirs qui sont ravivés dans I'espace
clair-obscur du sage, du lecteur et de I’érudit, mais aussi ’étincelle de la pensée
qui, a son tour, enflammera I'inspiration et la méditation.

Rien de tout cela, cependant, n’arriverait si la flamme de la chandelle n’avait pas
I’éclat d’un halo qui non seulement se contente d’éclairer la main de I’érudit, qui peut
aussi étre un philosophe, écrivant sur la page blanche. Une flamme, presque magique,

# Voir Pindare, Pythigues, tome II, Paris, Les Belles Lettres, 1966, p. 131. Et c’est justement
a Pindare qu’il revient d’avoir frappé d’une formule restée célebre I'injonction a devenir soi-
méme, qui énonce plus précisément « yévot’ oiog €661 padmv » : « deviens ce que tu as appris a
étre », ou « deviens ce que tu es, 'ayant appris », ou encore « deviens tel que tu as appris a étre ».
A. Puech traduit par « Sois tel que tu as appris a te connaitre ».

# Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 38.



23

qui suscite chez le penseur des éclairs lumineux de sorte que la page blanche est
remplie de pensées qui nourrissent la méditation de maniére imaginative. Pour que
la pensée donne lieu a la méditation, tout un univers solitaire de silence intérieur doit
nourrir tous ceux qui se sentent appelés a vivre avec la page blanche illuminée par la
flamme de la chandelle. En d’autres termes, il ne suffit pas que la solitude se construise
autour du savant, du philosophe et de sa table de travail, il ne suffit pas qu’il y ait un
silence ambiant sobre et de travail intellectuel créatif, ou imaginatif, mais un autre
besoin s’impose — celui du silence intérieur parce que lui seul peut faire que « Chaque
étre verse de I'étre, un peu d’étre, 'ombre de son étre, en son propre non-étre »*.

Le miracle que I'on attend de la flamme scintillante, en tant que présence vivante
dans les veilles de ceux qui pensent, c’est qu’elle contribue a ce que le silence inté-
rieur devienne ’humus florissant d’idées qui font trembler, a leur tour, quiconque
ose penser. Devant la flamme scintillante, I'étre du sujet méditatif tremble sous
'action de son silence intérieur qui le secoue ontologiquement. Le silence, dans
une hétéronymie créative, fait entendre ses voix polyphoniques et créatives afin
d’établir un sentiment de dévoilement des recoins de I’étre. Le silence intérieur,
nourri a la fois de solitude et de silence extérieur, coule le long de toute I'intériorité
du sujet, comme une riviére souterraine, pendant toute une existence, qui peut
étre plus ou moins longue, attendant de se révéler dans et par I'écriture de la page
blanche. Une feuille qui est remplie par celui qui se perd dans ses réveries éveil-
lées et qui s’y donne généreusement, méme s’il semble oublier le monde familier
qui I'entoure. Il est comme hypnotisé par le vacillement de la flamme, il finit par
oublier le monde pour redécouvrir « les simplicités premiéres »*’ qui nourrissent
le lit de ses pensées. En ce sens, on peut dire, avec Bachelard, qu’ « un réveur de
flamme devient aisément un penseur de flamme. Il veut comprendre pourquoi
I’étre silencieux de sa chandelle se met soudain a gémir »*,

Tout réveur qui fait de la flamme de la chandelle son centre d’attention y trouve
un compagnon de route qui accompagne également ses états d’esprit. Il semble
méme, par moments, que la flamme devine les tremblements de I"ame de I'érudit,
du philosophe, en somme, de celui qui se consacre a la méditation. Combien de
fois 'inquiétude du sujet qui étudie, du sujet qui pense, ne s’installe-t-elle pas en
compagnie de la flamme bleutée dans le clair-obscur de la piece ou il se trouve?
Quand I'agitation est grande, la flamme tremble et son tremblement résonne dans
toute la piece : « La flamme est angoissée, et le souffle dans la gorge du réveur a
des soubresauts ».* Le vacillement de la flamme séduit le sujet pensant au point
qu’il s’éloigne de la page blanche pour entrer dans un autre univers qui aura cer-
tainement tendance a 'inspirer a travers une réverie poétique lumineuse et trans-
figurée : « La flamme de la chandelle révele des présages »*°. Par la lumiere qu’elle
éclaire, la flamme annonce de nouveaux mondes et arrive parfois que le penseur

 Jvi, p. 40.
4 vi, p. 43.
*® Jvi, p. 43.
¥ Ivi, p. 44.
0 v, p. 44.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

24

livre sur la page blanche pas seulement ses joies mais aussi des tristesses et des mal-
heurs sans fin. Un silence immense s’abat sur la piéce et accompagne les présages
annoncés par la flamme de la chandelle. Un silence entrecoupé par la flamme ga-
zouillante qui conduit la pensée au plus profond d’elle-méme, a une sorte de puits
sans fond lié au cosmos, au réve et au poétique.

Mais que serait la pensée sans la solitude et le silence intérieur ? Précisément ce
genre de silence, et de solitude, qui interroge le penseur et I’érudit. N’est-ce pas ce
genre de silence qui encourage le penseur et le savant a rechercher toujours plus
profondément leur paix intérieure, leur douce quiétude ? N’est-ce pas ce méme
silence qui offre le monde silencieux a celui qui s’y consacre et s’y engage ? Un
monde silencieux semblable a la mort, cette autre vie pleine de mystére et d’agonie
qui est profondément solitaire et douloureuse, insupportable pour les sens et la
conscience : « La solitude de la mort est un trop grand sujet de méditation pour
le réveur de solitude que je suis »”'. Mais sans jamais oublier que toute cette im-
mense solitude que porte la mort s’accompagne toujours d’un silence terrifiant
qui perce toute possibilité de respiration pleine d’espoir. Si, comme nous le dit
Gaston Bachelard, « II faut imaginer la solitude pour la connaitre — pour I'aimer
ou pour s’en défendre, pour étre tranquille ou pour étre courageux »’2, il en va de
méme pour le silence : il faut I'imaginer, le sentir, le vivre pour mieux le connaitre,
I'aimer ou s’en protéger. La flamme d’une chandelle qui accompagne la solitude
d’un penseur, d’un érudit, d'un réveur ne peut qu’étre nourrie par un silence qui
va de I'extérieur vers I'intérieur et de 'intérieur vers I'extérieur. C’est pourquoi la
solitude et le silence se marient bien avec ’étude, avec la méditation qui conduit
finalement a la contemplation de I’étre dans le monde.

Par le silence, nous devenons courageux et calmes, mais I'inverse est également
vrai. Combien de fois le silence solitaire, le silence de la solitude obscurcit I'intimité
de I'étre au point d’emmener le sujet, comme la barque de Charon, vers les ténébres
de la folie, vers I’anéantissement et I'obscurcissement de la conscience diurne de
notre étre. Solitude et silence, un couple qui se conjugue dans le clair-obscur de
la conscience du sujet pensant et qui peut certainement lui procurer des réveries
poétiques et des pensées qui interrogent I'existence et le monde. Lorsque cela se
produit, le sujet se sent confiant en écrivant, poussé par I'imagination réflexive, sans
se rendre compte qu’une page blanche se succede et ainsi de suite : « Un homme
solitaire, dans la gloire d’étre seul, croit parfois pouvoir dire ce que qu’est la solitude.
Mais a chacun sa solitude. Et le réveur de solitude ne peut nous donner que quelques
pages de cet album du clair-obscur des solitudes »”*. Il n’y a pas d’homme silencieux
sans ses silences méditatifs et réveurs a long terme, sans ses souvenirs clairs et obs-
curs de longues solitudes vécues. Si la solitude ne peut étre racontée, historisée, il en
va de méme pour le silence vécu et éprouvé : « La solitude, dit Bachelard, n’a pas
d’histoire. Toute la solitude est contenue dans une image premiére »**.

o vi, p. 52.
2 Jvi, p. 53.
> [vi, pp. 53-54.
> Ivi, p. 54.



25

Nous, de notre coté, écrivons que le silence, qui n’a pas de fond en soi-méme,
ne peut pas étre raconté par et avec des mots, mais seulement par des images
qui peuvent étre traduites a partir de réves, de souvenirs et méme de I'expérience
du silence dans le désert, dans une forét, sur une ile, comme nous I’a écrit Sara
Maitland dans son livre A Book of Silence (2009). D’ailleurs, 'auteur y témoigne
de sa retraite en silence qu’elle a vécue pendant 40 jours ou elle a pu profiter du
pouvoir du silence : « J’étais venue a Wardale pour quatre raisons conscientes :
pour étudier et méditer sur le silence, pour découvrir s’il était bon pour moi, pour
approfondir ma vie de priére et a mieux écrire »”.

2.2 Etudier et réver devant une flamme inspiratrice d’'une chandelle

Allumer la chandelle pour étudier, pour lire et réfléchir, c’est un programme sti-
mulant pour tous ceux qui se consacrent, d'une part a I’activité conceptuelle (rai-
son) et d’autre part a I'activité de 'imagination (réverie) quoique, d’apres Bache-
lard elles constituent deux activités antagonistes : « les images et les concepts se
forment a ces deux poles opposés de activité psychique que sont I'imagination et
la raison. Joue entre elles une polarité d’exclusion »*°. Toutefois, nous soutenons
qu’une ambiance silencieuse et solitaire est condition 2 la fois une d’étude authen-
tique et laborieuse et d'une réverie créatrice. Ces activités nécessitent d’une vie
ascétique en silence et en solitude permanents, dans la mesure ot on ne peut pas
bien réver ni bien penser dans le vacarme ou au milieu de la foule. Les deux acti-
vités ont besoin d’une sorte de climat propice au silence et a la solitude, afin que la
pensée et I'imagination puissent s’épanouir.

L’acte méme d’étudier contient déja en lui-méme une expérience du silence
qui n’est pas toujours valorisée par le sujet qui étudie et encore moins par les
adeptes de la « société du bruit »”7, qui est, d’ailleurs, celle qui correspond a
la n6tre dans son état actuel. Lorsque le livre est éclairé par la lumiere de la
chandelle, ce n’est pas seulement le message qui est lu, interprété, c’est aussi le
silence lui-méme qui est vécu dans ce méme acte d’étude et d’interprétation :
le silence et la parole se rencontrent dans une étreinte interpellative. Le silence
intime et fécond, qui n’est pas forcément intellectuel, convoque la parole au-
thentique forgée dans la trilogie explication-compréhension-interprétation’®.
Sile livre d’étude est considéré comme dense par celui qui le lit, c’est un micro-
cosme qui s’ouvre sur le cosmos et toute cette ouverture se fait dans la solitude
de la pensée et a la lumiére de la réverie poétique. Cet état de I'imagination,
symbolisé par la flamme de la chandelle dans son clair-obscur, réconforte si
souvent 1’ascése dure et solitaire de I’acte de penser. La lecture silencieuse et

» Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, p. 257.

¢ Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 46-47.

57 Sarah, R., Diat, N., A Forca do Siléncio. Contra a ditadura do barulbo, Lisboa, Lucerna,
2017, (Tr. Frangaise par I'auteur).

%8 Voir Ricoeur, P., Do Texto @ Accio, Porto, Rés Editora, 1991, p. 141-162, p. 185-212; Ri-
coeur, P, Lisbonne, Edicdes 70, p. 83-99.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

26

solitaire®, a la lueur de la chandelle, peut fournir les conditions d’un silence
enrichissant et éclairant. Mais celui-ci dépend nécessairement d’un ensemble
de variables dont les contours ne sont pas toujours identifiables et précis : « Car
la chandelle, compagne de solitude, est surtout compagne de travail solitaire.
La chandelle n’éclaire pas une cellule vide, elle éclair un livre »*. La flamme
fonctionne comme une sorte d’ile, au milieu de la nuit, pour le naufragé que
le lecteur semble si souvent étre lorsque, seul devant le livre, il veut atteindre
la terre aride du terrain de la compréhension : « Seul, la nuit, avec un livre
éclairé par une chandelle - livre et chandelle double ilot de lumiére, contre les
doubles ténébres de I'esprit et de la nuit »°!

Etudier et penser, comme nous I’apprend Bachelard ne sont pas synonymes.
Il y a ceux qui pensent, privilege de quelques-uns, sans étudier et il y a ceux
qui étudient, privilege de beaucoup, sans oser penser, c’est-a-dire sans oser
franchir la barriére du sens littéral et du sens évident. Pour la grande majorité,
c’est une obligation d’étudier avant d’oser réfléchir. Et pourquoi ? Parce que
ceux qui pensent en dehors de la tradition de la pensée et d’idées forgées au fil
des siecles sont rares :

Jétudie ! Je ne suis que le sujet du verbe étudier. Penser je n’ose. Avant de penser, il
faut étudier. Seuls les philosophes pensent avant d’étudier. Mais la chandelle s’éteindra
avant que le livre difficile soit compris. Il faut ne rien perdre du temps de lumiére de
la chandelle, des grandes heures de la vie studieuse. Si je leve les yeux du livre pour
regarder la chandelle, au lieu d’étudier, je réve. Alors les heures ondulent dans la solitaire
veillée. Les heures ondulent entre la responsabilité d’un savoir et la liberté des réveries,
cette trop facile liberté d’un homme solitaire®.

Le travail de lecture, d’étude, ne se fait pas le dos tourné aux réveries des
autres. Leurs images enrichissent les ndtres en nous aidant a mieux lire, a
mieux méditer. Ces images aident a colorer les notres et peuvent méme étre ins-
pirantes pour tout un travail de lecture en compagnie de la flamme d’une chan-
delle parfois méme sous la complicité de la lampe. La lecture et la méditation a

* Le but final de la lecture silencieuse est, évidemment, la lecture idéo-visuelle. Seul ce type
de lecture donne le pouvoir déchiffrer de longs morceaux de texte et d’en tirer le maximum
d’information dans un laps de temps aussi court que possible. Il s’agit d’une lecture qui cherche
a comprendre le sens textuel en silence par opposition a la lecture a haute voix. Cependant ce
que nous voulons dire par 1a est que pour le lecteur saisir le sens ce qu’il lit, dans un premier
moment, a besoin d’une ambiance silencieuse et solitaire, dans un deuxiéme moment ce n’est
pas moins vrai qu’il a aussi besoin d’étre plongé dans un monde de solitude et de silence pour
mieux se connaitre, enfin pour se redécouvrir soi-méme. Sur le sujet de la lecture, ou le silence
et la solitude sont présents, voir, entre autres, les ouvrages suivants : Maitland, S., O Lzvro do
Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, pp. 202-210 ; Lavelle, L., La Parole et LEcrzlure Paris,
Editions du Félin 2005, pp. 183-208 ; Freire, P., A Importancm do Ato de Ler em trés artigos que
se completam, Sao Paulo, Cortez Edltora, 1991 ; Reboul, O., Les valeurs de I'éducation, Paris,
PUF, 1992, pp. 13-27.

© Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 54.

o Jvi, pp. 54-55.

% Jvi, p. 55.



27

la lueur des chandelles n’est pas un acte indifférent a tous ceux qui s’adonnent
au travail intellectuel et a la réverie poétique : « L'étre révant s’y concentre
pour se souvenir de 'étre qui travaillait »®. Il est réconfortant et nostalgique
de revivre ’époque ot les gens étudiaient et écrivaient sur une feuille de papier
blanc a 'encre noire ou bleutée qui illuminait obstinément le blanc du papier
avec la solitude comme une agréable compagnie : « Le véritable espace du tra-
vail solitaire c’est, dans une petite chambre, le cercle éclairé par la lampe »%.
Celle-ci a la qualité de refaire la solitude ressentie tout au long de I’étude et de
I’écriture, de les imprégner d’'un courage lumineux et salvateur au point que
la solitude de ceux qui se consacrent a I’étude se dissipe dans un souvenir déja
lointain. Ainsi, il n’est jamais exagéré de parler du mystere de la page blanche,
de la solitude qu’elle inspire si souvent et du silence méme qu’elle impose. Une
page blanche, ressemblant a 'image de tout un désert qu’il faut traverser et qui
parfois n’est jamais franchie :

La solitude s’accroit si, sur la table éclairée par la lampe, s’étale la solitude de la
page blanche. La page blanche ! ce grand désert a traverser, jamais traversé. Cette page
blanche qui reste blanche a chaque veillée n’est-elle pas le grand signe d’une solitude
sans fin recommencée ? Et quelle solitude s’acharne contre le solitaire quand elle est
celle d’un travailleur qui non seulement veut étre s’instruire, qui non seulement veut
penser, mais qui veut écrire. Alors la page blanche est un néant, un néant douloureux, le

néant de I’écriture®.

Une page blanche appelle a I’écriture et, lorsque cela se produit, I'auteur nous dit
qu’elle est trop blanche et vide pour vraiment commencer a ressentir I’existence.
11 a tendance a laisser ’écriture solitaire muette et silencieuse. La solitude semble
s’emparer de ceux qui veulent réfléchir et veulent écrire : « La page blanche im-
pose le silence. Elle contredit la familiarité de la lampe »%. Ainsi, il existe comme
une sorte de tension entre le pdle de la lampe et le pole de la page blanche, comme
le souligne Gaston Bachelard, qui divise le penseur et, par conséquent, fait ap-
paraitre le silence aux yeux du penseur, également de I’écrivain qui écrit, comme
quelque chose d’hostile.

% Tvi, p. 107.

¢ Iv, p. 108. Et le theme de la chambre nous améne a parler de 'expérience vécue du silence
dans des lieux les plus divers tels que le désert, I'lle, la forét, entre autres (Maitland, S., O Livro
do Siléncio, Estrela Polar, 2011, pp. 211-256). Nous pensons que ces lieux sont une sorte de
bénédiction catalytique pour faire germer une pensée imaginative et créative pour les autres, ot
I’étude immergée dans la solitude silencieuse joue un réle crucial.

© Ivi, pp. 108-109. Le travail solitaire de la lecture, de I'étude, de méditation ne crée pas
automatiquement un silence salvateur, mais au contraire provoque une angoisse chez un
philosophe méditant. Il s’avére qu’il peut vraiment se sentir coincé dans un vide sans-fond en-
touré par un silence forcé, terrifiant et effrayant.

% Jvz, p. 109.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

28

3. ’expérience vécue du silence devant la page blanche : pensée et
réverie

C’est dans I'épilogue de La flamme de la chandelle que Bachelard, au sujet
de la solitude de la page blanche, introduit le theme du silence en affirmant :
« La page blanche impose silence ». Et pourquoi elle 'impose ? Car elle « est
trop blanche, trop initialement vide » car elle « contredit la familiarité de la
lampe »%. Le silence de la page blanche entraine la solitude, d’un certain type
de solitude — une solitude hostile a I'instar d’un silence aussi hostile. Celle-ci
s’accroit devant la page blanche qui demeure en soi-méme silencieuse. A cet
égard, Bachelard s’interroge si cette page blanche « n’est-elle pas le grand signe
d’une solitude sans fin recommencée ? »%. Bref, devant la page blanche, en tant
qu’un « néant douloureux »*, celui qui écrit est confronté inéluctablement avec
le pair solitude-silence : « Il faut imaginer la solitude pour la connaitre — pour
la connaitre — pour I'aimer ou pour s’en défendre, pour étre tranquille ou pour
étre courageux. [...] Un homme solitaire, dans la gloire d’étre seul, croit parfois
pouvoir dire ce qu’est la solitude. Mais chacun sa solitude. Et le réveur de soli-
tude ne peut nous donner que quelques pages de cet album du clair-obscur des
solitudes »”°. Autour de la page blanche un étre solitaire éprouve aussi le silence,
la solitude silencieuse de se confronter avec soi-méme dont la page blanche n’est
qu’une métaphore existentielle peut-étre angoissante.

Un silence qui n’a rien a voir avec la familiarité de la chandelle. La page blanche,
avec son austérité, sa propre solitude, fait peur, comme elle effraie ceux qui res-
sentent le désir de s’y donner. Devant une feuille blanche I'aventure de I'existence
devient ainsi difficile & commencer, tout comme il devient tout aussi difficile d’en-
tamer la traversée de n’importe quel désert du monde (rappelons ici le roman Le
Désert des Tartares de Dino Buzzati [1940]). Chaque début a toujours sa touche
sacrificielle. Cela implique toujours un nouveau départ et dans ce cas, c’est un début
avec P'écriture. Par I'écriture, tout au long des veillées solitaires, il y a place pour
que I'étre renaisse par le biais d’'une méditation imaginative. L'écriture convoque
non seulement les aventures de la solitude, avec I'imaginaire qui la sous-tend, et de
la conscience, mais aussi du silence médiateur entre un Jogos et un 7zythos. Un logos
qui projette I'étre par écrit, 2 un niveau plus haut, et qui est dominé par un étre
qui habite au sein de la « pensée solitaire qui travaille »”'. L’étre de la pensée et de
’écriture se nourrit de I'étre qui réve, mais les deux ont leurs propres sphéres et leur
propre facon de s’exprimer. Les deux facons aident I’érudit, le philosophe, I’écrivain
a renaitre devant la page blanche au lieu de languir progressivement dans une sorte
de halétement lancinant : « Il faudrait donc pour renaitre, devant la page blanche,
en pleine jeunesse de conscience, mettre un peu plus d’ombre dans le clair-obscur

7 Ibidem.

o8 Ibidem.
 Ibidem.

0 vi, p. 53.
" Ivi, p. 110.



29

des anciennes images, des images fanées. En revanche, il faudrait regraver le graveur
— regraver, en chaque veillée, I'étre méme du solitaire, dans la solitude de sa lampe,
bref, tout voir, tout penser, tout dire, tout écrire en existence premiere »'2.

En présence de la page blanche, posée sur la table jusque tard dans la nuit, avec
la présence d’une chandelle en guise de compagnie, attentive a notre veille, on écrit
au milieu du clair-obscur non seulement le fruit de nos méditations, mais aussi
notre existence sur ce méme page est gravée. En ce sens dans la solitude de table
ou je médite, ot j'écris, jai le sentiment d’exister, bref, lorsqu’a table j’ai la liberté
de tout penser, de tout écrire, guidé par la main de la pensée et de la réverie : « Oui,
c’est 2 ma table de I'existence que j’ai connu I'existence maxima, I'existence en
tension — en tension vers un avant, un plus-avant, vers un au-dessus. Tout autour
de moi est repos, est tranquillité ; mon étre seul, mon étre qui cherche de I'étre est
tendu dans I'invraisemblable besoin d’étre un autre étre, un plus-qu’étre. Et c’est
ainsi qu’avec du Rien, avec des Réveries, on croit qu’on pourra faire des livres »”.

Ecrire sur une page blanche, immergé dans la solitude de son étre, est une aven-
ture de conscience qui se caractérise par un étre qui est au-dessus et non dans les
profondeurs. Un étre qui habite la pensée solitaire qui travaille a écrire sur la page
blanche pendant les veillées solitaires et silencieuses :

Mais, pour écrire en la solitude de son étre, comme si on avait la révélation d’une page
blanche de la vie, il faudrait avoir des aventures de conscience, des aventures de solitude.
[...] L’étre n’est pas au-dessous. Il est au-dessus, toujours au-dessus — précisément dans
la pensée solitaire qui travaille. Il faudrait donc pour renaitre, devant la page blanche,
en pleine jeunesse de conscience, mettre un peu plus d’'ombre dans le clair-obscur des
anciennes images, des images fanées™.

La citation précédente nous montre que 1’écriture est une aventure de la
conscience qui nous incite a penser et a écrire devant la page blanche éclairée
par la chandelle ou par la lampe : la table o se fait le travail d’écriture devient la
« table de ['existence »” comme nous I'avons dit plus haut. L'écriture sur la page
blanche est le fruit du réveur éveillé entre la flamme de la conscience et le clair-obs-
cur de la réverie. Autrement dit, le monde de la pensée (conscience-raison) ne
doit étre confondu ni avec le réve ni avec la réverie : si le réve et la réverie appar-
tiennent au domaine des profondeurs de I'inconscient collectif (régime nocturne
de I'image — Gilbert Durand), la pensée appartient au royaume de la conscience
(régime diurne de 'image — Gilbert Durand). L'écriture est un premier acte de
conscience, d’esprit, méme s’il n’y a pas d’écriture éclairante sans une inspiration
vertueuse issue d’une « poétique de la réverie » (Bachelard, 1984). Cependant, en
écrivant et en pensant, mon esprit se reconstruit : « Tout devenir de pensée, tout
avenir de pensée, est dans une reconstruction de I’esprit »”.

2 Jvi, p. 110-111
? Ivi, p. 111.
# Ivi, p. 110.
v, p. 111.
" Tvi, p. 112.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

30

Devant la page blanche, la tension grandit qui oblige presque toujours I'esprit
a se construire et a se reconstruire au gré de I'écriture jaillissant de la pointe de
la plume éclairée par la lampe ou la flamme d’une chandelle. Chaque pensée qui
jaillit du méditant, ainsi que tout avenir de pensée, tend a enrichir U'esprit et, par
conséquent, a I'aider a s’affirmer dans sa construction et sa reconstruction. Mais
il ne semble pas indifférent a I'esprit que cet acte de reconstruction soit réali-
sé a la lumiere d’une lampe, d’une chandelle ou méme d’une lampe électrique.
La relation de familiarité, de complicité qu'on établit avec les trois est de nature
différente. En d’autres termes, avec la flamme de la chandelle, méme avec une
lampe, nous avons la tendance a leur accorder une attention plus intime, un regard
plus affectueux : « On a toujours a gagner a donner aux objets familiers I"amitié
attentive qu’ils méritent »”7. Avec la vieille lampe I'instant est plus dramatique et
moins intellectuel : « avait plus de drame quand la lampe était plus humaine »’%;
alors qu’avec la lampe, 'ampoule, électrique, tant qu’ustensile domestique, la re-
lation est plus distante, plus froide puisque nous acceptons la mécanique et avec
cette acceptation se vide toute la densité poétique et phénoménologique de I'acte
d’éclairer : « En allumant la vieille lampe, on pouvait toujours craindre quelque
maladresse, quelque malchance. La méche d’un soir n’est pas tout a fait la meche
d’hier. Faute d’un soin, elle va charbonnner. Si le verre n’est pas bien droit, la
lampe va fumer. On a toujours a gagner a donner aux objets familiers I’amitié at-
tentive qu’ils méritent »”.

La flamme qui éclaire, qu’elle provienne de la chandelle ou de la lampe, en
raison de l'attention familiale et amicale que le méditant lui consacre, devient,
au cours des longues veilles lumineuses et obscures, une créature amicale qui, au
cours du temps, devient méme un complice fidéle et dévot. Dans cette ambiance
propice a la réflexion, celui qui médite est tonifié psychiquement par la lampe
amicale toujours vigilante : « C’est une créature créante »*, C’est pourquoi il faut
reconnaitre les vraies qualités de la lampe, de la chandelle tels que la vivacité, la
tranquillité, la paix, le recueillement, etc. Toutes ces qualités stimuleront certai-
nement non seulement la réflexion, mais la réverie poétique elle-méme : « Une
bonne lampe, une bonne méche, de bonne huile, et voila une lumiére qui réjouit le
cceur de ’homme »%'. Autrement dit, la lumiére, émanant de la chandelle, ou de la
lampe, stimule et renforce la volonté de celui qui médite et 'incite a pénétrer dans
le domaine de réverie : « Il suit la pente de toutes les réveries cosmogoniques dans
lesquelles chaque objet du monde est un germe de monde. [...]Mais ces réveries
sur les cosmogonies de la lumiére ne sont plus de notre temps. Nous ne les évo-
quons ici que pour signaler 'onirisme inconnu, 'onirisme perdu, 'onirisme qui,
tout au plus, est devenu matiere d’histoire, savoir de vieux savoir »%,

7 i, p. 91.

8 Ihiden:.

" Ivi, p. 91.

% i, p. 93.

8t Ibidem.

8 Jvi, p. 93-94.



31

Il est tout aussi intéressant d’apprendre que lorsque la flamme s’adoucit, il
semble que le silence ait tendance a s’imposer avec plus de véhémence afin de
mieux coexister avec les différents savoirs traditionnels. Le paysage d’une flamme
jaunie bleuatre évoque le calme inondé de I’espace ou se trouve la table de I’exis-
tence pour celui qui la médite : « Pour parler du feu de la lampe, il faut respirer
en paix »* et savourer les images bonnes et simples qui en sortent. Le réveur de
la flamme, qu’elle provienne de la chandelle ou de la lampe, doit apprendre peu
a peu a s'imprégner de sa saveur, de son bonheur, afin de mieux méditer paisible-
ment sur le clair-obscur projeté dans son cabinet de travail : « Il semble que I’évo-
cation d’une lampe soit assurée d’une résonance dans I'ame d’un lecteur qui aime
se souvenir. Un halo poétique entoure la lumiere de la lampe dans le clair-obscur
des songes qui raniment le passé »*. Ce que nous voulons dire, c’est que si la
lampe représente, pour ceux qui I'utilisent pour étudier et méditer, une compagnie
onirique et poétique, il est possible aussi qu’elle joue son rdle de catalyseur de la
pensée et, enfin, d’instigateur d’un certain silence éclairant.

Le silence est une condition de I’écoute attentive de la lecture d’une parole
sensible et juste qui émerge tantot des textes lus, tantot des textes écrits le long de
la page blanche : « La lampe est 'Etre de la premiere page »*. C’est donc la page
blanche qui incite celui qui écrit a lancer la parole réfléchie sur cette méme page.
La page est ainsi chargée de I'auréole inspirante et profondément réfléchie du phi-
losophe ou de I’érudit, c’est-a-dire de celui qui étudie, et parfois méme qui réve,
avant de penser. Tant de solitudes, tant de drames, tant de silences sont en germe,
ils cachent méme, les lignes écrites par la nuit éveillée bien que, parfois, atténuées
par une lampe lointaine, voire inattendue, qui est toujours le signe d'un autre qui
étudie ou médite sur ses folios : « La lampe d’un autre dérange le repos pris pres
de sa propre lampe. Il y a ainsi une rivalité de solitudes. [...] Mais deux lampes
de philosophe dans un méme village, c’est trop, c’est une de trop »*. Et pour-
quoi « c’est trop », pourrait-on se demander en compagnie de Bachelard ? A cette
question, nous pouvons trouver une hypothése de réponse empruntant le célebre
« cogito du réveur »*” bachelardien : « Le cogito du réveur crée son propre cosmos,
un cosmos singulier, un cosmos bien 2 lui. Sa réverie est dérangée, son cosmos est
troublé si le réveur a la certitude que la réverie d’un autre oppose un monde a son

8 Tvi, p. 98.

8 Tvi, p. 99.

% i, p. 100.

8 Tz, p. 102. R

8 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, pp. 124-147. A cet égard, 'au-
teur établit une différence entre le réve nocturne et la réverie : « Et voici pour nous, entre réve
nocturne et réverie, la différence radicale, une différence qui reléve de la phénoménologie : alors
que le réveur de réve nocturne est une ombre qui a perdu son moi, le réveur de réverie, s'il est un
peu philosophe, peut, au centre de son moi réveur, formuler un cogito. Autrement dit, la réverie
est une activité onirique dans laquelle une lueur de conscience subsiste. Le réveur de réverie est
présent 2 sa réverie. Méme quand la réverie donne I'impression d’une fuite hors du réel, hors du
temps et du lieu, le réveur de la réverie sait que c’est lui qui s’absente — c’est lui, en chair et en
0s, qui devient un « esprit », un fantéme du passé ou du voyage » (zv7, p. 129). Sur la différence
entre le cogito du réveur et le cogizo du penseur voir vz, p. 144,

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

32

propre monde »*. Ce passage implique la nécessité pour chaque réveur d’étre seul
et de ne pas étre méme dérangé dans sa solitude par la lampe d’un autre, méme si
elle est loin de la sienne. Sa solitude ne peut étre troublée, elle ne peut étre violée
sauf si le réveur se perd dans ses réveries ou, pire encore, s’il est amputé, vidé, de
ces mémes réveries. Le réveur de la lampe méditante trouve son réconfort dans le
silence de sa solitude. Tout au plus peut-il réver de la solitude de I'autre, mais il ne
peut pas l'affronter.

Ce que nous avons dit précédemment sur le réveur est valable pour tous ceux
qui méditent. En fait, toute méditation, empreinte de solitude et de silence,
fait de la flamme de la lampe son point de rencontre et de concentration. Le
penseur, le savant, apparait ainsi comme veilleur de la lampe pour qu’elle ne
s’éteigne pas et garde sa flamme vivante comme un phare au milieu des ténébres
océaniques : « Toute la méditation se tend vers ce désir : “Derriere la lampe, se
tenait cette Ame ; cette Ame que j'aurais voulu étre” »*. Tout réveur et penseur
aspire a I’étre et a la lumiére, méme si c’est par des chemins différents, que la
dimension de la Hauteur symbolise : « une Hauteur qui recoit la dignité du
sacré »”. Et nous croyons que nous sommes arrivés ici a 'un des points ot I'ex-
périence du silence nous conduit lorsque nous pensons, lorsque nous imaginons
sous la protection de la flamme d’une chandelle ou méme d’une lampe a pétrole.
Ce type d’expérience limite, condition nécessaire, bien qu’il ne suffise peut-étre
pas, pour que l'acte de penser, d’imaginer, se produise de maniére créative et
dense, culmine dans une autre expérience de la « Hauteur » que nous identi-
fions a la “Hauteur” du sacré”. En fait, cette idée de hauteur se trouve liée aux
idées de nuages et de silence®®, de vol et silence® et, enfin, a I'idée de montagne™,
En outre, I'idée de « Hauteur » garde un rapport étroit avec 'expérience du
silence vécue par Sara Maitland :

Toute situation extréme, en particulier celle du silence, est capable de mettre en
danger notre notion méme d’identité, de maitrise de soi. C’est la fréquence de ce danger
saisissant qui me suggére que le silence est le lieu, le centre, de la rencontre radicale avec
le divin, ce que le théologien Martin Buber décrit comme (ou méme la) rencontre Je/Tu.
[...]1 Le désir de briser le silence avec le bruit humain constant est, je crois, précisément
une facon d’éviter la terreur sacrée de cette rencontre divine®”.

8 Bachelard, G., La flamme d'une chandelle, Paris, PUE, 1996, p. 102. L’auteur, dans son
ouvrage La poétique de la réverie, consacre un chapitre a la réverie et cosmos (voir ivi, p. 148-
183). « Par la cosmicité d’une image nous recevons donc une expérience de monde, la réverie
cosmique nous fait habiter un monde. Elle donne au réveur 'impression d’un chez soi dans I'uni-
vers imaginé. Le monde imaginé nous donne un chez soz en expansion, 'envers du chez so7 de la
chambre. [...] la cosmicité essentielle qui fait grandir des images privilégiées » (zv7, p. 152-164).

8 Tvi, p. 104.

% i, p. 87.

' Voir Eliade, M., O sagrado e o profano. A esséncia das religioes, Lisboa, Livros do Brasil.

%2 Voir Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, p. 217.

% Voir vz, pp. 221-224.

% Voir 7vz, p. 301 a 346.

% Ivi, p. 107.



33

On doit aussi souligner que la relation entre le silence et le sacré n’est pas pas-
sée inapercue chez David Le Breton. A propos de cette relation, 'auteur observe
que Pexpérience du sacré est si radicale, éclairante, que celui qui la traverse reste
muet face au mystére immense et fascinant que I'idée du sacré, en tant que rumzi-
neux’, contient. L'une des voies privilégiées d’acceés au sacré et, par extension, a
I’idée de transcendance, a I'ineffable”, est en effet le silence. C’est 'une des voies
privilégiées, notamment a travers 1’expérience mystique chrétienne d’'un Maitre
Eckhart, d'une Thérese d’Avila, d'une Hildegarde de Bingen, d’un Saint Jean de
la Croix, pour citer les plus connus afin que le sujet acceéde au sacré lui-méme au
sein du trouble que son expérience suscite : « Le silence est la premiére attitude
de 'homme face a une clarté qui le dépasse et le trouble »*. 1l s’agit d’un silence
intérieur qui traduit la disponibilité de celui qui souhaite accéder au domaine de
I'ineffable ou méme a la plénitude de la transcendance : « Le silence est une carac-
téristique commune de 'expérience religieuse »”.

En guise de conclusion

Dans la premiére partie de notre étude nous avons essayé, d’une part, de carac-
tériser 'imaginaire de la flamme et d’autre part de nous interroger sur le rdle de
cet imaginaire chez le sujet qui s’adonne a la méditation laborieuse de la lecture.
Dans la deuxiéme partie nous avons envisagé la flamme d’une chandelle, en tant
qu’inspiratrice de la solitude et du silence, chez le réveur et le penseur solitaire et
silencieux. Concernant notre troisi¢me partie nous avons traité de I'expérience vé-
cue du silence devant la flamme d’une chandelle ou méme d’une lampe a pétrole.

Sous-jacente aux trois parties énumérées ci-dessus, la question demeure de savoir
si la solitude silencieuse du méditant en compagnie de la flamme d’une chandelle
peut jouer un rdle crédible de médiateur entre la réverie (I'imagination, la vie des
images) et les idées (la raison, la vie des concepts). En lisant La flamme d’une chan-
delle, nous défendons la these selon laquelle le silence réfléchi et le silence attentif,
qui caractérisent la réverie et la méditation suscitées par la flamme d’une chandelle,
peuvent contribuer a améliorer le “réver les réveries et (a) penser les pensées”,
quoique Bachelard souligne « que les concepts et les images se développent sur
deux lignes divergentes de la vie spirituelle »'®. Cependant, pour atténuer cette
divergence par rapport a la vie spirituelle, 'apport des silences évoqués peut jouer
un role intermédiaire entre les réveries et les pensées dans la mesure ot celui qui vit
dans la solitude silencieuse des longues nuits de la méditation et de la réverie est le

% Voir Otto, R., L’élément non rationnel dans 1'idée du divin et sa relation avec le rationnel,

Paris, Petite Bibliothéque Payot, 1969.

7 Sara Maitland souligne que I'une des qualités du silence est son ineffabilité : « L'ineffabilité
est la septiéme sensation que j’ai notée dans mon propre silence et que j’ai redécouverte chez les
autres » (Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, p. 108).

% Le Breton, D., Do Siléncio, Lisboa, Instituto Piaget, 1999, p. 231, (tr. Frangaise par I'auteur).

? Ivi, p. 232, (tr. Francaise par l'auteur).

10 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 45.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

34

méme sujet qui a la fois médite (le monde des concepts, aninus) et réve (le monde
des images, anima). D’une part, Bachelard affirme qu’il n’y a pas de possibilité de
synthése ou de filiation entre ces deux mondes, ni qu’il n’y a pas non plus de rivalité
ou de coopération entre I'activité conceptuelle et I'activité de 'imagination'®!, “les
images et les concepts se formant a ces deux pdles opposés de I'activité psychique
que sont I'imagination et la raison »'2, Mais d’autre part, nous pensons que la
figure du cogito du réveur'®, envisagé comme un espace de médiations »'*, peut
suggérer la possibilité de contribuer a réduire la rivalité susmentionnée. Autrement
dit, ce « cogito » peut offrir une médiation, s’affirmer comme un véritable média-
teur entre les images (imagination) et les concepts : « Le véritable médiateur n’est
donc plus seulement un entre-deux, mais une réalité composée ou les extrémes se
nouent, et a partir de laquelle ils apparaissent chacun unilatéralement par polarisa-
tion. Ce tiers-état, d’organe de liaison, de point-limite, de seuil transitionnel, peut
devenir réellement pivot de la différence »'®. A cet égard, le « cogito » du réveur
peut méme nuancer la polarité de I'exclusion entre le concept et I'image, sinon
méme de contribuer a la coexistence dynamique de polarités opposées : « Sil’enga-
gement rationaliste de Bachelard le conduit a restaurer des concepts épurés de leur
profondeur symbolique et donc référés a des significations abstraites univoques,
la puissance du poétique I'amene au contraire a s’installer au cceur des bipolarités
des images premiéres »'%. En supposant qu’il s’agisse de “deux disciplines difficiles
a équilibrer” le role que le “cogito” du réveur peut jouer dans l'atténuation de
I'antagonisme entre ces mémes disciplines doit étre pris en compte étant donné
que tantot il réve les mots, (les concepts) tantdt médite le réve (les images). Une
atténuation qui, idéalement, vise a rétablir une sorte d’équilibre quoique complexe
puisqu’il s’agit toujours d’'un exercice soumis a des ruptures e d’inversions : « Au-
trement dit, 'équilibre ne peut étre assimilé a une position simple, mais doit porter
en lui son propre contraire. Il n’existe donc aucun dispositif absolument équilibré
et symétrique. Les états les plus invariants et statiques comprennent déja la possibi-
lité de ruptures et d’inversions : seul le concept de dissymétrie positive, de passage
aux extrémes donne son sens plénier a I’équilibre »!',

11 s’agit « du cogito de la réverie et non pas d’un cogito du réve nocturne »'%.
Cette différence est importante pour comprendre que le « cogito » du réveur « s’il
est un peu philosophe, peut, au centre de son moi réveur, formuler un cogzzo »'*°.

101 Tps, p. 45.

12 [y pp. 46-47.

15 Voir 7vi, pp. 124-147.

14 Wunenburger, J.-J., La Raison Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la pensée
du complexe, Paris, Albin Michel, 1990, pp. 46-63.

5 [i, p. 52.

106 Tz, p. 106.

07 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 152.

18 Wunenburger, J.-J., La Razson Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la pensée
du complexe, Paris, Albin Michel, 1990, p.123.

19 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 128.

10 [y, p. 129,



35

Le sujet en s’adonnant a la réverie, en tant qu’une « activité onirique dans laquelle
une lueur de conscience subsiste »'!!, affirme son étre de réveur qui est a fois
sensible aux pouvoirs de I'image et a la conscience elle-méme. Toute la réverie
d’une conscience éveillée débouche sur une « ontologie du bien-étre. [...] Pas de
bien-étre sans réverie. Pas de réverie sans bien-étre »"'2, C’est une sorte d’ontolo-
gie qui n’est pas du tout indifférente a I'« image imaginée [...]et rayonnante »'"
et a la « conscience étincelante »''*. Ainsi nous pouvons affirmer que les deux
registres se correspondent. Ils se complétent I'un l'autre. Le « cogito » du réveur
n’est pas divisé entre le monde de I'image et le monde de la conscience ce qui lui
permet d’étre plus sensible a « la tonalité de I'étre »' envisagée différemment par
le « cogito » du réveur et par le « cogito » du penseur : « Le cogito du réveur est
moins vif que le cogito du penseur. Le cogito du réveur est moins siir que le cogito
du philosophe. L'étre du réveur est un étre diffus »"°. Pour ce qui nous intéresse,
nous soulignons que les deux « cogito » constituent, quoique de facon différente
mais complémentaire, la « tonalité de Iétre » dont la solitude silencieuse fait aus-
si partie. A cet égard, on ne peut pas non plus envisager I’activité imaginale du
« cogito » du réveur et I'activité conceptuelle du « cogito » du penseur sans faire
appel a la densité légere d’un silence solitaire et en dehors de I'imagination et de
la raison silencieuses.

En outre, le silence et la solitude sont des états d’ame qui appartiennent a la
« tonalité de I'étre » et donc ne sont pas indifférents a servir la cause de médiation
entre les concepts et la pluralité des images : le silence peut exciter I'imagination
autant que son hormone active, pour paraphraser Bachelard lui-méme!"’, aussi
bien que stimuler 'activité conceptuelle. De cette double excitation, il faut donc
admettre qu’il peut y avoir au moins une sorte de réconciliation, ou au moins d’ap-
proche, entre les domaines de la pensée (des mots) et de 'imagination (des images)
par le biais de la solitude silencieuse : « Le silence unit les contraires, il n’y a que
lui qui supporte les chants du monde, il réconcilie en son sein le présent et le passé
ainsi que 1'Orient et 'Occident »''8, Autrement dit, nous admettons que le pair

1 Tpg, p. 129

12 [y; p. 131,

B Jpg, p. 131.

14 Ipg, p. 131,

15 i, p. 144,

16 Tz, p. 144.

117 « Nous n’avons donc pas tort, croyons-nous, de caractériser les quatre éléments [la terre,
Iair, I’eau et le feu] comme les hormones de I'imagination. Ils mettent en action des groupes
d’images. Ils aident a I'assimilation intime du réel dispersé dans ses formes. Par eux s’effectuent
les grandes synthéses qui donnent des caractéres un peu réguliers a I'imaginaire. En particulier,
Iair imaginaire est ’hormone qui nous fait grandir psychiquement » (Bachelard, G., L'Air et les
Songes. Essai sur 'imagination du mouvement, Paris, Le Livre de Poche, 2004, p. 19).

U8 Vigne, J., La Mystique du Silence, Paris, Albin Michel, 2003, p. 352. Ce passage nous fait
penser a la notion Unztas multiplex abordée notamment par Edgar Morin lui-méme : « L’idée
d’unité complexe va prendre densité si nous pressentons que nous ne pouvons réduire, ni le tout
aux parties, ni les parties au tout, ni 'un au multiple, ni le multiple a 'un, mais qu’il nous faut
tenter de concevoir ensemble, de facon 2 la fois complémentaire et antagoniste, les notions de

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

36

silence-solitude peut contribuer, quoique de facon limitée et chacun a sa facon, a
équilibrer de facon créatrice!"” les réveries et les pensées : le silence et la solitude
jouent toujours un rdle conciliant entre la réverie et la pensée puisque pour bien
réver et bien penser nous ne nous pouvons pas le faire immergés dans le vacarme.

Alberto Filipe Aratijo
Université du Minho (Braga-Portugal)
afaraujo@ie.uminho.pt

Bibliographie

Bachelard, G., L'Air et les Songes. Essai sur ['imagination du mouvement, Paris, Le Livre de
Poche, 2004.

Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996.

Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984,

Duborgel, B., Inzaginaire et pédagogie. De I'iconoclasme scolaire a la culture des songes, Toulouse,
Editions Privat, 1992.

Mircea, E., Mythes, réves et mysteres, Paris, Gallimard, 1981.

Mircea, E., O Sagrado e o Profano. A Esséncia das Religices, Lisboa, Livros do Brasil.

Freire, P., A importincia do ato de ler: em trés artigos que se completam, Sao Paulo, Cortez Edi-
tora, 1991.

Jean, G., Bachelard, I'Enfance et la Pédagogie, Paris, Editions du Scarabée, 1983.

Lavelle, L., La Parole et L'Ecriture, Paris, Editions du Félin, 2005.

Le Breton, D., Do Siléncio, Lisboa, Instituto Piaget, 1999.

Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011.

Morin, E., La Méthode 1. La Nature de la Nature, Paris, Seuil-Points, 1977.

Otto, R., Le Sacré. L'élément non rationnel dans 'zdée du divin et sa relation avec le rationnel,
Paris, Petite Bibliotheque Payot, 1969.

Pindare, Pythigues, Tome II, Paris, Les Belles Lettres, 1966.

Reboul, O., Les valeurs de I'éducation, Paris, PUF, 1992.

Ricoeur, P, Do Texto a Acgio, Porto, Rés Editora, 1991.

Ricoeur, P, Teorza da Interpretagio, Lisbonne, Edi¢oes 70, 1987.

Sarah, R., Diat, N., A Forca do Siléncio. Contra a ditadura do barulho, Lisboa, Lucerna, 2017.

Vigne, J., La Mystique du Silence, Paris, Albin Michel, 2003.

Wunenburger, J.-J., Gaston Bachelard, Poétique des Images, Paris, Mimesis France, 2012.

Wunenburger, J.-]., La Raison Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la pensée du
complexe, Paris, Albin Michel, 1990.

Wunenburger, J.-J., La vie des images, Grenoble, PUG, 2002.

tout e parties, d’un et de divers » (Morin, E., La Méthode 1. La Nature de la Nature, Paris, Seuil-

Points, 1977, p. 105).
9 Voir Wunenburger, J.-J., La Raison Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la
pensée du complexe, Paris, Albin Michel, 1990, pp. 123-133.



Riccardo Barontini
Paradoxes de la nuit active :
expansion et dissolution de la subjectivité chez Bachelard

1. Implications poétiques et philosophiques du nocturne bachelardien

Quel est le philosophe qui nous donnera la Métaphysique de la nuit, la métaphysique
de la nuit humaine ? Les dialectiques du noir et du blanc, du non et du oui, du désordre
et de l'ordre ne suffisent pas pour encadrer le néant qui travaille au fond de notre
sommeil.

C’est a partir de affirmation d’une métaphysique impossible de la nuit que
Gaston Bachelard construit, dans La Poétique de la réverie, un discours qui, a tra-
vers les outils de la phénoménologie, définit les caractéristiques de la conscience
poétique, interroge les mécanismes de création des images littéraires et les effets
qu’elles peuvent produire sur la psyché. Le nocturne de Bachelard est ainsi a la fois
un imaginaire de la nuit et une nuit théorique, ramenée des cieux de la métaphy-
sique a un plan éthique et poétique intramondain.

La nuit se retrouve tout d’abord dans la classification des images archétypales
qui constituent le sujet principal de ses premiers livres “littéraires”, depuis La Psy-
chanalyse du feu de 1938. Cet aspect a déja été partiellement analysé par la critique?,
mais il ne suffit pas a rendre compte de 'ampleur sémantique que prend la nuit
dans I'ceuvre de ce philosophe atypique. Bachelard approfondit I'interrogation sur
la signification de la vie nocturne, en dessine une conception en tant que catégorie
spécifique de la conscience et explore, grice a elle, les frontieres de la subjectivité
lyrique et philosophique, a partir d’'un dilemme métaphysique.

Bachelard, comme mentionné, s’intéresse d’abord aux images de la nuit dans
les textes qui composent la tétralogie des éléments. Comme I’on sait, elle se com-
pose de cinq ouvrages dans lesquels il tente une classification des images pro-
duites par la subjectivité, et en particulier par la subjectivité lyrique, a partir des
quatre éléments primordiaux. Ceux-ci sont universels, car ils constituent les ra-
cines de la premiére expérience du réel de chaque étre humain, et donc aussi de

! Bachelard, G., La Poétique de la réverie, Paris, Presses Universitaires de France, 2005, p. 126.

2 Cf. en particulier Bontemps, V., Bachelard et la psychanalyse de la matiére noire, in “Altre
Modernita. Rivista di studi letterari e culturali”, numéro spécial “Bachelard e la plasticita della
materia”, Milan, 2012, p. 168-179.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
* DOI: 10.7413/2724-5470114 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Riccardo Barontini

38

son expérience imaginative. En réalité, cette subdivision par éléments primaires
n’est pas rigide : plus qu’une classification exhaustive et statique, Bachelard vise
a montrer le pouvoir de transformation et de renouvellement des images que la
conscience poétique est capable de réaliser a partir de certaines matrices fonda-
mentales’. Parmi celles-ci, en dehors des quatre éléments, figure par exemple la
maison, qui est au centre de La Poétique de I'espace. La nuit apparait elle aussi
a plusieurs reprises, au point d’étre définie, dans L'Eau et les réves, comme un
cinquie¢me élément cosmique.

Cet article examine la nuit dans I'ceuvre de Gaston Bachelard, en tant que
concept central dans sa réflexion sur la subjectivité et I'imaginaire. Nous analyse-
rons d’abord la maniére dont Bachelard réinvente la nuit comme une force active
et pénétrante, déstabilisant la subjectivité et remodelant la conscience poétique.
Ensuite, nous explorerons la tension entre I'annihilation du sujet et sa création
dans 'obscurité, a travers I’activation de la matiére nocturne. Enfin, nous mettrons
en lumiere I'irrésolution entre la dissolution du moi et I'affirmation de I’étre dans
I'imaginaire bachelardien, ot la poésie devient un espace de réconciliation.

La premiére caractéristique des représentations poétiques de la nuit est leur
dimension insinuante, active et matérielle. Bachelard écrit :

La réverie des matiéres est une réverie si naturelle et si invincible que I'imagination
accepte assez communément le réve d’une nuit active, d’une nuit pénétrante, d’une nuit
insinuante, d’une nuit qui entre dans la matiere des choses. Alors la Nuit n’est plus une
déesse drapée, elle n’est plus un voile qui s’étend sur la Terre et les Mers ; la Nuit est de
la nuit, la nuit est une substance, la nuit est la matiére nocturne. La nuit est saisie par
I'imagination matérielle®.

Ainsi, pour I'imagination, la nuit ne se configure pas simplement comme une
absence, comme le revers des images de lumiére, mais comme une matiére en
expansion, capable de pénétrer le réel, dotée d’un caractére substantiel. Comme
toutes les grandes images élémentaires chez Bachelard, elle posséde une ambi-
guité constitutive : 'annulation active qu’elle opére peut étre associée a une va-
leur négative de mort, mais aussi a une valeur positive de pacification et de fusion
cosmique.

Bachelard s’attarde en particulier, dans L'Eau et les réves, sur 'union en image
de la nuit et de I'eau, et il décrit la peur des eaux sombres (« stinfalisées », selon
sa terminologie), présente dans plusieurs textes d’Edgar Allan Poe. Il s’agit d’une
terreur qui posséde un caractére propre, issu de la pénétration de I'obscurité dans
I’élément liquide.

> Bachelard explique dans L'Aér et les Songes que la caractéristique fondamentale de I'ima-
gination est son dynamisme : « On veut toujours que I'imagination soit la faculté de former des
images. Or elle est plutét la faculté de déformer les images fournies par la perception, elle est
surtout la faculté de nous libérer des images premiéres, de changer les images », Bachelard, G.,
L’Azr et les Songes, Paris, Le Livre de Poche, 2007, p. 5.

4Bachelard, G., U'Eau et les Réves, Paris, Le Livre de Poche, 2007, p. 118.



39

Bachelard cite ainsi Poe dans la traduction de Mallarmé : « Mais quand la
nuit avait jeté sa draperie sur le lieu comme sur tous, et que le vent mystique
allait murmurer sa musique — alors — oh ! alors, je m’éveillais toujours a la ter-
reur du lac isolé »°.

D’autre part, la fusion de I’élément liquide et de la nuit peut, dans un esprit
serein, engendrer une union qui réalise sa pulsion pacificatrice. Bachelard donne
I'exemple des images du Claudel de Connaissance de I'Est (« La nuit est si calme
qu’elle me parait salée »°) et de René Char (« Le miel de la nuit se consume len-
tement »’), dans lesquelles la conscience poétique produit un échange d’attributs
entre les différents éléments, révélant ainsi leur intime connexion.

Une valorisation des images nocturnes en tant que créatrices d’'un espace
de pacification intérieure revient dans le livre suivant de Bachelard, L'Asr et
les Songes. La combinaison de la nuit et de I'air est a 'origine des images des
constellations, liées a une réverie d’immensité et caractérisées par un dyna-
misme lent. La lenteur est en effet, dans 'analyse bachelardienne, la dimension
propre aux images du ciel nocturne, dont le mouvement est a la fois majes-
tueux et imperceptible. Celui-ci engendre dans la conscience une appréhen-
sion spécifique du temps nocturne, mis en relation avec celui de la littérature
et de la musique :

Dans sa contemplation, I’étre révant apprend a s’animer de I'intérieur, il apprend
a vivre, le temps régulier, le temps sans élan et sans heurt. C’est le temps de la
nuit. Le réve et le mouvant nous livrent, dans cette image, la preuve de leur accord
temporel. Le temps du jour traversé de mille taches, dispersé et perdu dans des
gestes effrénés, vécu et revécu dans la chair, apparait dans toute sa vanité. L'étre
révant dans la nuit sereine trouve le merveilleux tissu du temps qui se repose. Vécue
dans une telle réverie, la constellation est, plutét qu'une image, un hymne. Et cet
hymne, seule “la littérature” peut le chanter. C’est un hymne sans cadence, une voix
sans volume, un mouvement qui a transcendé ses buts et trouvé la véritable matiére
de la lenteur®.

Les valeurs de repos et de lenteur sont donc associées aux images nocturnes, et
la littérature devient le lieu ot un tel état psychique peut se réaliser. Nous assistons
ainsi a une superposition entre I’espace de la littérature et celui de la nuit : nous
verrons en quoi cette identification est a la fois décisive et problématique.

La nuit revient également dans les textes consacrés a la terre, en particulier dans
La Terre et les Réveries du repos, ot sont analysés les caractéres d’intimité de I’obs-
curité enfermée dans les profondeurs chtoniennes. Citant Joé Bousquet, Bachelard
aborde la question de la correspondance entre 'univers intime et le cosmos, I'un
des principes théoriques fondamentaux de la poésie romantique :

> [bidem, p. 120.

¢ Ibidem, p. 121.

7 Ivi.

8 Bachelard, G., L'Aér et les Songes, op. cit., p. 234-235.

Paradoxes de la nuit active



Riccardo Barontini

40

Il semble d’ailleurs qu’une nuit intime qui garde nos mystéres personnels se mette
en communication avec la nuit des choses. Nous trouverons I'expression de cette
correspondance dans des pages de Joé Bousquet que nous étudierons plus loin : « La
nuit minérale, dit Joé€ Bousquet, est en chacun de nous ce que le noir intersidéral est dans
l'azur du ciel »°.

Dans ce méme texte, Bachelard évoque le caractére universel de I’histoire bi-
blique de Jonas comme un renvoi a un imaginaire de la nuit intérieure profondé-
ment charnel. A ce propos, il fait référence a un texte de Rilke dans les Leztres, ou
la traite d’une chévre au crépuscule produit I'image presque hallucinatoire d’un
lait noir, imprégné de I'obscurité de la nuit. Tous ces exemples permettent a Bache-
lard de préciser la signification du parallélisme entre nuit extérieure et nuit intime.
Citant encore Joé Bousquet, il écrit :

« La nuit vivante qui habite (le poéte) ne fait qu’intérioriser la nuit maternelle ot il
avait été concu. Pendant la période intra-utérine, le corps a venir ne buvait pas la vie,
il buvait les ténébres. » Et voila, en passant, une preuve supplémentaire de la sincérité
onirique de I'image de la noirceur secréte du lait.

Bachelard évoque ainsi I'obscurité utérine comme I'une des virtualités de I’an-
nulation nocturne, créant une association entre les ténébres prénatales et celles de
la mort, considérées comme les extrémes possibles d’un imaginaire de la nuit. Tou-
tefois, le paradoxe d’une telle association réside dans le fait que ces deux condi-
tions impliquent toutes deux I'effacement de la conscience : elles sont les limites de
I'imaginaire qui ne peuvent étre expérimentées par le sujet.

2. A larecherche d’une impossible métaphysique de la nuit

Si Bachelard évoque souvent la nuit dans ses analyses des représentations ima-
ginatives, c’est seulement dans La Poétique de la réverie qu’il I'utilise pour décrire
les structures mémes de la conscience poétique. Bachelard définit la vie nocturne
du sujet (y compris dans sa composante onirique) comme une négation potentielle
de I’étre, qui, dans son extréme limite, n’est qu’absence de subjectivité, anéantisse-
ment de I'individu, impossibilité ontologique :

Le réve de la nuit ne nous appartient pas. Ce n’est pas notre bien. Il est, a notre
égard, un ravisseur, le plus déconcertant des ravisseurs : il nous ravit notre étre [...].
Dans la vie nocturne, il est des profondeurs ot nous nous ensevelissons, oti nous avons
la volonté de ne plus vivre. En ces profondeurs, intimement, nous frélons le néant, notre
néant. Est-il d’autres néants que le néant de notre étre ? Tous les effacements de la nuit
convergent vers ce néant de notre étre. A la limite, les réves absolus nous plongent dans
I'univers du Rien'.

% Bachelard, G., La Terre et les Réveries du repos, Paris, José Corti, 2004, p. 32.
0 Bachelard, G., Ibidem, p. 199-200.
" Bachelard, G., La Poétique de la réverie, op. cit., p. 124-125.



41

Toute I'exploration bachelardienne de I'imagination reste donc en de¢a d’un tel
seuil de la nuit et du risque de la perte de la subjectivité, de 'unité signifiante du
moli, car, écrit-il : « Le centre nocturne est un centre de concentration floue. Ce
n’est pas un ‘sujet’ »'2,

Bachelard s’intéresse plutdt a cette zone frontaliere qu’est la réverie, un terme
qu’il forge pour définir un état de conscience aux marges de la nuit, une activité
onirique ou subsiste cependant une lueur de conscience vigilante. La réverie est
I’état propice a la création et a la réception poétiques. Car, méme lorsque le poete
semble fuir hors du réel, « le réveur de la réverie sait que c’est lui qui s’absente »".
Les images poétiques de la nuit que nous avons analysées précédemment ne sont
donc qu’une approximation du moi nocturne, car elles sont produites par une
conscience au moins partiellement diurne, par une réverie. La limite de la nuit et
du réve demeure ainsi un mystere ontologique, le lieu ot la logique de la phénomé-
nologie perd toute valeur, car la conscience s’y dissout et il devient impossible d’y
tenir un discours sur la poésie, qui nécessite par définition un “je” pour exister. Il
est donc insensé pour Bachelard, malgré son admiration pour le surréalisme, d’ad-
hérer a 'appel célebre d’André Breton aux philosophes et aux poetes dormants'.

Les recherches sur le réve menées par la psychanalyse, bien qu’elles aient pro-
fondément influencé Bachelard, lui apparaissent comme des rationalisations a
posteriori qui recherchent une unité 1a ou une telle unité n’est pas réalisable.
Elles réunissent en un discours de 'animus — pour reprendre la terminologie de
Jung — des fragments, ou plus précisément des « fantomes d’étres hétéroclites
qui ne sont méme plus des ombres de nous-mémes »”. En somme, il n’est pas
possible d’aborder les produits de la nuit avec une conscience diurne, et 'uni-
té d’une conscience nocturne capable de les analyser reste irréalisable, car ce
qui manque, selon Bachelard, c’est un « cogito nocturne », c’est-a-dire une des-
cription organique d’une subjectivité nocturne consciente d’elle-méme. Aucune
métaphysique de la nuit ne semble capable de retrouver « le cogito perdu, un
cogito radical qui ne serait pas le cogito d’'une ombre »'. Face a cette impasse
philosophique, Bachelard en appelle a la sensibilité métaphysique du poéte qui,
dit-il, « nous aide a nous approcher de nos abimes nocturnes », et il s’appuie
sur les réflexions de Paul Valéry, qui écrit que les réves sont créés par « quelque
autre dormeur, comme si dans la nuit, ils se trompaient d’absent »'". L'intuition

2 Ibidem, p. 127.

B Ibidem, p. 129.

4 Dans le Manifeste du surréalisme, aprés avoir théorisé la création de techniques d’automa-
tisme psychique permettant d’écrire de la poésie en dormant, André Breton lance en effet une
nouvelle provocation : « A quand les logiciens, les philosophes dormants ? Je voudrais dormir,
pour pouvoir me livrer aux dormeurs, comme je me livre a ceux qui me lisent, les yeux bien
ouverts. » (Breton, A., Manifeste du surréalisme, in (Euvres complétes, tome I, édité par Bonnet,
M. avec la collaboration d’Hubert, E.-A., Bernier P, et Pierre J., Paris, Gallimard, coll. « Biblio-
théque de la Pléiade », 1988, p. 317.)

5 Bachelard, G., La Poétigue de la réverie, op. cit., p. 124.

1 Ibidem, p. 126.

7 Ibidem, p. 125.

Paradoxes de la nuit active



Riccardo Barontini

42

poétique semble ainsi étre capable d’approcher un espace qui, par définition, est
inatteignable pour le sujet. On reconnait ici les échos d’une réflexion romantique
qui, dés I’élaboration théorique du cercle d’Iéna, a attribué au poéte un pouvoir
d’intuition cognitive'®, Cette idée refait surface, avec des mutations significatives,
dans la pensée heideggérienne.

Toutefois, si Bachelard estime impossible d’élaborer une métaphysique de la
nuit, il en va de méme pour la poésie : elle ne peut produire une connaissance du
réel, role qu’il réserve a la science. Son romantisme est donc, en un sens, irréali-
sable. Ce principe est réaffirmé dans La Poétique de la réverie, a travers 'usage, une
fois de plus, de la métaphore de I'alternance jour/nuit. Bachelard revient alors sur
son propre parcours intellectuel et introduit une nouvelle déclinaison de I'espace
nocturne dans son ceuvre : « Trop tard, j’ai connu la bonne conscience dans le
travail alterné des images et des concepts, deux bonnes consciences qui seraient
celle du plein jour, et celle qui accepte le c6té nocturne de 'ame »'°. Bachelard fait
ainsi référence aux deux volets distincts qui structurent son ceuvre : d’une part,
la réflexion diurne, issue de sa spécialisation universitaire, ou il revét les habits de
I’épistémologue et s’interroge sur le destin de la science contemporaine et de ses
concepts ; d’autre part, la réflexion nocturne, ou il élabore une pensée sur le dyna-
misme de I'imagination et sur le role de I'image poétique dans I’élaboration d’un
humanisme moderne. L'association entre la nuit et la poésie est donc primordiale
et se situe a un niveau macrostructurel dans la perception que Bachelard a de sa
propre pensée théorique. Dans ce cadre, loin d’étre un espace de perte totale du
sujet, la nuit contient I'intégralité du domaine poétique.

Bachelard refusera toujours avec fermeté d’établir des connexions entre ces deux
domaines — I’épistémologie d’un coté, la philosophie des images de 'autre — affir-
mant que leurs objets d’étude et leurs méthodes d’investigation sont trop différents.
En effet, en contradiction avec les principes novaliens, Bachelard nie que 'on puisse
extraire un contenu de connaissance objective de I'activité poétique. Il assigne a
la poésie un réle de dynamisation du psychisme, considérant qu’elle répond a un
besoin fondamental de I'esprit. A ce titre, la poétique bachelardienne devient une
éthique?, dans la mesure ou elle définit un équilibre dans les vingt-quatre heures de
la vie humaine et envisage une éducation de I'esprit visant a la réalisation d’une vie
bonne, par la création d’un espace de libération intérieure a travers les images.

Cette séparation stricte au sein de son ceuvre I'empéche cependant de batir un
systéme philosophique pleinement cohérent?'. Elle a suscité d’innombrables dé-

'8 Cf. sur ce point Lacoue-Labarthe, P, Nancy, J.-L., L'Absolu littéraire. Théorie de la litré-
rature du Romantisme allemand, Paris, Editions du Seuil, 1978, et Le Blanc, C. Margantin, L.,
Schefer, O., La Forme poétique du monde. Anthologie du romantisme allemand, Paris, José Corti,
1993.

Y Bachelard, G., La Poétigue de la réverie, op. cit., p. 47.

20 Cf. sur ce point Wunenburger, J.-J., Gaston Bachelard, poétique des images, Mimesis, Paris,
2012, et en particulier le chapitre XIV Inzagination et éthique.

2t Bachelard écrit, dans I'un de ses derniers ouvrages : « Sans doute, deux moitiés de phi-
losophe ne feront jamais un métaphysicien », Bachelard, G., Fragments d'une poétique du feu,
Paris, Presses Universitaires de France, 1988, p. 33.



43

bats critiques cherchant a établir s’il n’existe pas, malgré tout, une possible osmose
entre ces deux domaines et les principes qui les régissent?.

Mon point de vue sur la question, que je n’ai pas la possibilité de développer
ici, est que, par cette césure brutale, Bachelard cherche a préserver un espace
d’autonomie épistémologique pour la littérature, un espace qui ne soit pas sou-
mis au positivisme caractérisant les études littéraires académiques de la Troi-
sieme République, contre lesquelles s’éleveront les Nouveaux Critiques®, a la
suite méme de Bachelard.

Cependant, il me semble que la tension entre ces deux usages concurrents de
I'image de la nuit mériterait un examen plus approfondi. D’un c6té, Bachelard
associe la nuit a la poésie, mais dans ces mémes pages, il affirme aussi qu’elle est le
lieu ot la subjectivité, de plus en plus raréfiée, risque de se perdre. Si la poésie agit
sur le versant nocturne de 'esprit, elle semble en quelque sorte froler son propre
contraire: la perte du “je”, le néant de I'étre.

3. La poésie et le nocturne aux limites de la subjectivité

La définition de la réverie bachelardienne est, pour ainsi dire, sauvée de la nuit
ot la subjectivité se dissout, précisément parce qu’elle est construite en contraste
avec une impossible métaphysique de la nuit. Il existe une ambiguité a ce sujet qui
mérite d’étre explicite et analysée : quelles sont les connotations que prend, chez
Bachelard, 'annulation de la subjectivité a laquelle la poésie touche ? Existe-t-il
chez lui une valorisation du silence qu’elle implique, de la fronti¢re qu’elle repré-
sente, et peut-étre méme du néant dont elle est porteuse ? ’

Dans un article écrit en 1952 en hommage au philosophe de I'art Etienne Souriau,
Bachelard se livre 2 une méditation lyrique et philosophique ot il se met lui-méme
en scéne face a la nuit, s’attardant sur la possible correspondance entre ténébres
extérieures et ténébres intérieures, entre obscurité physique et solitude du réveur

Pour donner un exemple de méditation réveuse qui construit un monde en creusant
les impressions de solitude d’un réveur, essayons de surprendre ensemble les doutes de
I'dme nocturne et les attraits cosmiques de la nuit. Voyons comment la solitude dans
la nuit organise le monde de la nuit, comment un étre noir s’anime en nous quand, en
nous, la nuit prend conscience d’elle-méme. Nous aurons ainsi un premier dessin de
I’homographie entre la solitude humaine et le cosmos d’un désert?.

22 Cf. sur ce point Wunenburger, J-J., Gaston Bachelard, poétiques des images, op. cit. et
en particulier le chapitre 2, Visages de la dialectique. Pour un panorama critique de la ques-
tion, cf. Julien Lamy, Le dualisme bachelardien, un “faux probléme?”, in “Cahiers Gaston
Bachelard. Sciences, imaginaire, représentation : le bachelardisme aujourd’hui”, avril 2012,
n° 12, p. 105-134.

2 Je me permets de renvoyer, a cet égard, au chapitre consacré a Bachelard dans Barontini, R.,
L'Imagination littéraire. Le modéle romantique au défi des sciences humaines (1924-1948), Paris,
Classiques Garnier, 2020. ;

2 Bachelard, G., Les premiéres pages d'un Manuel de la solitude, in Le Droit de réver. Ecrits
esthétiques, Paris, Presses Universitaires de France, 2024, p. 282.

Paradoxes de la nuit active



Riccardo Barontini

44

Le silence et 'harmonie de la nuit, le sentiment de repos qu’elle procure,
semblent se conjuguer parfaitement avec la solitude du sujet, suggérant la possibi-
lité d’un accord entre I'individu et le cosmos, une authentique correspondance qui
pourrait ouvrir la voie a une intuition cognitive.

Mais cette intuition est aussitot remise en question : dans la nuit, une voix se
fait entendre, révélant I'impossible harmonie. Cette voix marque alors le retour
de la subjectivité diurne et de la conscience de son altérité par rapport au cosmos.
Bachelard écrit :

D’ot sort-elle, cette voix qui, du fond de la nuit, murmure posément : “Pour tout cet
univers, tu n’es qu’un étranger !” Quoi ! s’associer simplement a la nuit envahissante,
égaler lentement les ténébres de son étre aux ténébres de la nuit, apprendre a ignorer,
a s’ignorer, oublier un peu mieux d’anciennes peines, de trés anciennes peines dans un
monde qui oublie ses formes et ses couleurs, est-ce la un trop grand programme ? Ne
voir que ce qui est noir, ne parler qu’au silence, étre une nuit dans la nuit, s’exercer a ne
plus penser devant un monde qui ne pense pas, c’est pourtant la méditation cosmique de
la nuit apaisée, apaisante. Cette méditation devrait unir facilement notre étre minimum
a un univers minimum?.

Un parallélisme s’établit ainsi entre 1'objectivité de la nuit naturelle et la ten-
dance a la diminution de I’étre que peut produire I'abandon de la subjectivité.
Cette disparition ouvre I'espoir d’un accord entre I'univers nocturne et les profon-
deurs du “je” qui se dissout en lui-méme.

On retrouve ici ’écho de I'idée romantique d’une correspondance orga-
nique entre subjectivité et cosmos, mais cette fois déclinée dans une perspec-
tive schopenhauerienne : elle s’accomplit par une diminution de I’étre, portée
par le désir d’étre « une nuit dans la nuit », d’unir « notre étre minimum a un
univers minimum ».

Une fois dévoilée I'impossibilité de poser la question sur un plan métaphysique,
il ne reste qu’un volontarisme imaginatif qui se situe sur le plan de la projection,
de la représentation, et qui concerne exclusivement le sujet. Bachelard évoque la
possibilité d’une « nuit active », qui n’est cependant qu’un simple acte de I'ima-
gination, une disposition de la conscience, une tentative d’harmonisation du “je”
avec le monde extérieur par la réverie :

Sois donc actif dans I’acte de ton néant. Le monde et ton étre, sache les diminuer
avec intensité. Comprends que la vie peut diminuer d’étre en augmentant d’intensité. La
nuit active, la nuit projetée, ce sera donc un peu de mon étre obscur et profond qui va
noircir les arbres. Deux étres noirs dans I’existence noire : un méme néant qui respire?.

Ce texte, marqué par une forte tension lyrique, exprime a la fois la volonté de
générer une correspondance entre I'annulation propre aux ténébres naturelles et
le détachement de sa propre subjectivité. Cependant, a I’ére post-freudienne et

2 Tbidem, p. 284.
2 Ibidem, p. 285.



45

post-positiviste, une telle opération ne peut plus exister que comme une représen-
tation de la subjectivité elle-méme, sans qu’un véritable lien ontologique puisse
étre établi, comme dans les célebres correspondances baudelairiennes, générées
par cette reine des facultés qu’est I'imagination.

La nuit, en tant que limite extréme de I'union entre le sujet et le monde, peut
devenir un horizon désirable, une forme d’ascése que la poésie favorise. Bachelard
doit reconnaitre I'impossibilité d’une métaphysique de la nuit, précisément parce
qu’elle renvoie a une éclipse du “je”, qui ne peut plus se perdre dans une fusion
cosmique accomplie. Il reste cependant I'idée d’une subjectivité capable d’absor-
ber 'univers entier dans ses propres représentations : celles-ci n’ont toutefois de
validité que dans le champ de la psyché individuelle, qui relache ses contraintes
grice aux images poétiques, sans pour autant pouvoir se dissoudre totalement.

C’est ainsi que se justifie 'oxymore avec lequel Bachelard décrit cet état spiri-
tuel : celui du dormeur éveillé. La nuit devient, dans cette configuration, I'embléme
d’une zone frontaliére infranchissable entre subjectivité et absence de subjectivité,
aux marges de laquelle se situe la poésie. Une poésie qui conserve la possibilité
d’accorder le sujet avec le monde, de susciter une modalité différente et eudémo-
nique du rapport au réel.

En conclusion, I'étude de la nuit active dans la pensée de Gaston Bachelard
révele une dynamique complexe entre la dissolution de la subjectivité et son af-
firmation dans I'imaginaire. La nuit, loin d’étre une simple négation, se manifeste
comme une force active, capable de redéfinir les contours de la conscience, tout
en mettant a I’épreuve les limites du sujet. A travers cette exploration, il apparait
que la réverie bachelardienne permet d’accéder a cette tension intrinséque entre
I'absence et 'émergence de I'étre. Ainsi, Bachelard propose une réflexion sur la
subjectivité qui, tout en se confrontant a I'obscurité, trouve dans cette expérience
un terrain d’affirmation et de transformation. La nuit active devient, dés lors, non
seulement une métaphore, mais un espace conceptuel au sein duquel le sujet poé-
tique se construit et se déconstruit.

Riccardo Barontini
Université de Pau et des Pays de I’Adour
riccardo.barontini@univ-pau.fr

Bibliographie

Bachelard, G., Fragments d’ une poétique du feu, Paris, Presses Universitaires de France, 1988.

Bachelard, G., La Poétigue de la réverie, Paris, Presses Universitaires de France, 2005 [1960].

Bachelard, G., L'Eau et les réves, Paris, Le Livre de Poche, 2007 [1942].

Bachelard, G., L'Azr et les songes, Paris, Le Livre de Poche, 2007 [1943].

Bachelard, G., La Terre et les Réveries du repos, Paris, José Corti, 2004 [1948]. ;

Bachelard, G., Les premieres pages d'un Manuel de la solitude, in Le Droit de réver. Ecrits esthéti-
ques, Paris, Presses Universitaires de France, 2024.

Barontini, R., Llmagination littéraire. Le modeéle romantique au défi des sciences humaines (1924-
1948), Paris, Classiques Garnier, 2020.

Paradoxes de la nuit active



Riccardo Barontini

46

Bontemps, V., Bachelard et la psychanalyse de la matiére noire, in “Altre Modernita. Rivista di
studi letterari e culturali”, numéro spécial “Bachelard e la plasticita della materia”, Milan,
2012, p. 168-179.

Breton, A., Manifeste du surréalisme, in (Euvres complétes, tome 1, édité par Bonnet, M. avec la
collaboration d’Hubert, E.-A., Bernier P, et Pierre J, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque
de la Pléiade », 1988 [1924]. Lacoue-Labarthe, Ph., Nancy, J.-L., LAbsolu littéraire. Théorie
de la littérature du Romantisme allemand, Paris, Editions du Seuil, 1978.

Le Blanc, Ch., Margantin, L., Schefer, O., La Forme poétique du monde. Anthologie du romanti-
sme allemand, Paris, José Corti, 1993.

Lamy, J., « Le dualisme bachelardien, un “faux probléme”? », in Cahiers Gaston Bachelard.
Sciences, imaginaire, représentation : le bachelardisme aujourd hui, avril 2012, n° 12.

Wunenburger, J.-J., Gaston Bachelard, poétique des images, Paris, Mimesis, 2012.



Vincent Bontems
Les réveries terrestres de Gaston Bachelard®

Aprés le feu, I'eau et I'air, la terre semble clore le cycle des études entreprises
par Gaston Bachelard sur la poétique des éléments. Ce cycle était, au demeurant,
le fruit de I'improvisation. En écrivant La Psychanalyse du feu, en 1937, Bachelard
n’en avait certainement pas encore le projet. Il avait simplement découvert, chemin
faisant, que les images ignées étaient douées d’une dynamique propre qui méritait
son attention. Il s’est ensuite laissé séduire par la danse des flammes et, ne se satis-
faisant pas de les traiter seulement comme des obstacles a la claire intellection des
phénomenes de combustion, il s’attacha a rendre justice a leur beauté flamboyante.
Ce fut ainsi que fit irruption sous sa plume une nouvelle veine d’écriture, nocturne,
célébrant la poésie, I'imaginaire et les réveries a demi-éveillées. Durant 'Occupa-
tion, n’ayant plus acces a I'information scientifique, Bachelard s’est consacré a ce
nouveau filon et a livré les belles pages de L'Eau et les Réves, en 1942, puis de L’Azr
et les Songes, I'année suivante. Au fur et a mesure qu’il approfondissait son étude
des images hydriques et aériennes, il se départit de plus en plus de 'appareil psy-
chanalytique initial. Il lui substitua des références a la phénoménologie en méme
temps qu’il développait la « réverie » comme une méthode qui consiste a méditer
sur I’élément imaginaire, a en identifier des variantes particuliéres, puis a en suivre
les métamorphoses en puisant dans les réves d’enfance, les mythes ou les citations
de poetes, pour en saisir les coordinations et les ambivalences. C’est une explora-
tion qui procéde par association d’images assez libres tout en demeurant métho-
dique, puisqu’elle vise a restituer la dynamique de I'imaginaire et que la structure
qu’elle dévoile a travers les différentes thématiques n’est point arbitraire. Elle pos-
sede des opérations récurrentes et méme certains invariants trans-élémentaires.
Bachelard insista ainsi toujours sur la dualité fondamentale des éléments, qui sont
a la fois substances et mouvements, ainsi que sur 'ambivalence des images. I éla-
bora, en outre, une « loi de I'isomorphie des images », qui fixe le parallélisme entre
la variation de I'image élémentaire au sein du réve ou du poeme et de I’état d’ame
du réveur ou du lecteur.

* Cet article reprend et enrichir le texte d’une conférence prononcée le 3 aoiit 2016 dans le
cadre des « Jardins de Musique » organisé par notre ami Jean-Yves Le Guerry.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470115 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Vincent Bontems

48

Et C’est fort de toutes ces expériences qu’il aborda, en 1947, la terre, 'élément le
plus riche et foisonnant ou méme « fourmillant », pour reprendre une image a la-
quelle Bachelard consacre un chapitre entier, et pour cette raison le moins évident
a cerner par la méthode qu’il s’était donnée. Une réverie s’attache, en général, a
révéler d’abord I'unité intuitive et primitive d’un élément, et a fixer ses qualités les
plus fondamentales : I'ardeur du feu, la fluidité de I'eau ou la 1égereté de I'air. Or
la terre parait avoir perdu cette simplicité élémentaire puisqu’elle se disperse im-
médiatement en différentes substances ou matériaux ; elle manifeste tout de suite
des aspects trop différents pour qu’on les embrasse d'un seul coup d’ceil : elle peut
étre, tour a tour, sable, humus, limon, gravier, roche, cristal, charbon ou métal.
Bachelard n’hésite pas a adjoindre a cette liste les bois et les gommes. En outre,
il ne se contente pas de I'examen de ces terres-matieres, il étudie pareillement
les terres-paysages, qui sont tout aussi paradoxales. Car ’étude de I'imaginaire
dynamique de la terre pourrait étre entravé par I'immobilité fonciere des images
terrestres. Il n’en est rien. Dans une perspective qui doit beaucoup au romantisme,
les paysages terrestres qu’étudie Bachelard sont tout sauf statiques : avec I’élance-
ment des montagnes, I’ensevelissement des cavernes, I’égarement des labyrinthes,
I'entrelacement des racines, la protection des abris rocheux et méme, par exten-
sion, des maisons, le paysage est une multiplicité d’opérations. Comme il le précise
a propos de 'image du « fourmillement » : la multiplicité est agitation et l'agitation
est multiplicité'.

Dépourvue de I'unité évidente des autres éléments, la terre est agitée de méta-
morphoses et de dynamisme contraires, mais reste polarisée par la méme ambiva-
lence axiologique fondamentale que les autres éléments, se révélant, alternative-
ment, nourriciére ou mortifére. En revanche, et cette innovation est le signe que
Bachelard ne cesse de perfectionner sa méthode, elle est parcourue par une ten-
sion inédite entre des images archaiques et d’autres plus contemporaines. Alors
que les images du feu, de I’eau et de I'air conservaient une certaine intemporalité,
les images « terreuses » de I'alchimie, autrefois trés contemporaines de la culture
paysanne, paraissent périmées, non seulement parce qu’elles tombent sous le
coup d’analyses épistémologiques (celles qu’on trouvera notamment exposées
dans Le Matérialisme rationnel en 1953), mais aussi parce qu’elles sont aussi
imaginairement dépassées par d’autres images qui ont su se renouveler. Ainsi les
analyses liées a la spatialité terrestre annoncent plutdt les développements de La
Poétique de 'espace (1957) sur la maison ou sur la sphéricité, et certes Bachelard
préfére réver dans une maison a la campagne que dans son appartement parisien,
mais I'image du logis garde une valeur symbolique dans la vie contemporaine
que n’ont plus les sels de I'alchimiste. Le dispositif est donc plus complexe que
dans les ouvrages précédents.

Alors, quelle sera la propriété commune qui symbolisera la terre par-dela la
diversité et les tensions qui font trembler 'imaginaire terrestre ? Il semble, para-
doxalement si 'on considére la dispersion de ces images, qu’elle tient a une forme
de stabilité : la terre est I’élément consistant, celui qui résiste parfois obstinément a

! Bachelard, G., La Terre et les Réveries du repos, Paris, José Corti, 1948, p. 72.



49

notre volonté, mais qui se laisse aussi faconner durablement ; celui dont les prises
de forme ne sont pas condamnées a I’éphémetre ; il est aussi, du point de vue des
valeurs, celui qui pese et nous emprisonne le plus lourdement, mais qui nous pro-
tege aussi le plus stirement des agressions quand il nous entoure. C’est a partir de
I'image d’une matiere stable, substrat persistant au travers de ses métamorphoses,
donc « substance » par excellence, et selon que ’homme lutte contre elle ou, au
contraire, y prend appui pour s’élever ou se réfugier en ses profondeurs, que s’or-
ganisent les réveries bachelardiennes. Réalisant pour la premiére (et unique) fois
son projet méthodologique d’une étude parallele du méme élément en tant que
substance et mouvement, Bachelard ne consacre donc pas un, mais deux livres a la
terre : La Terre et les réveries de la volonté et La Terre et les réveries du repos — soit
plus de 730 pages — sans parvenir a épuiser son sujet. Dans le premier tome, la
terre se manifeste par les résistances que la matiére oppose a notre volonté et par
les orientations qu’elle suggere a travers des paysages qui sont toujours aussi des
dispositions existentielles, des valeurs et des variations de notre force d’ame. Dans
le second, la terre est davantage I'objet d’'une méditation face a la substantialité des
choses, qui se double de la prise de conscience que celui qui médite ainsi « des-
cend » dans les profondeurs de la Terre et y trouve un lieu ot se lover et se reposer.
Cette stase n’est pas pour autant dénuée de toute dynamique, car le repos se révele
une activité cruciale, celle de la maturation et de la régénération.

Voila deux voyages intérieurs auxquels Bachelard nous convie : d'un c6té, la
rencontre avec la résistance des matériaux et I'impulsion des reliefs et, de I'autre,
la recherche, dans les tréfonds de la Terre et de notre for intérieur, d’une stabili-
té douce et réconfortante. Mais, avant de parcourir ces deux ouvrages, revenons
brievement sur quelques aspects marquant de I’existence de Gaston Bachelard qui
éclaire sa relation intime a I'imaginaire de la terre.

1. Le séjour terrestre de Bachelard

Bachelard est né a Bar-sur-Aube en 1883, dans « le Vallage, un pays ainsi nommé
en raison du grand nombre de ses vallons », écrit-il dans L’Eau et les réves, souli-
gnant la sensualité de ce paysage natif. Bien que cette confidence soit faite sous le
signe de I'élément hydrique, force est de constater que c’est le vallonnement, ce
plissement sinueux de I’écorce terrestre, qui domine la toponymie du lieu originel.
Bachelard est indéniablement un fils de la terre, du point de vue philosophique
comme du point de vue du caractere, et il est méme un « terrien » dans la mesure
ol sa trajectoire se déroula entierement dans et sur les terres. Songeons qu’il n’a
probablement pas eu 'occasion de prendre I’avion, ni prit la mer (et peut-étre ne
Ia-t-il jamais vu, ce qui expliquerait pourquoi il n’a pas consacré un ouvrage a
I'imagination dynamique de I’eau). A vrai dire, ses périples n’ont guére débordé
les frontieres de notre pays. On sait qu’il allait, dans sa jeunesse, en train a Heidel-
berg pour emprunter des livres a la bibliothéque, en Hollande pour accompagner
son maitre et ami Léon Brunschvicg, en Suisse pour visiter son ami Ferdinand
Gonseth, a Prague ot il sympathisa avec le sémillant Roger Caillois dans les caves

Les réveries terrestres de Gaston Bachelard



Vincent Bontems

50

des prvnices et a Varsovie en compagnie du sérieux Jean Cavaillés pour des col-
loques ou il représentait la philosophie francaise. Cependant il n’a jamais, a notre
connaissance, franchi d’océan, ni visité d’autres continents. La sensibilité du phi-
losophe baralbin s’enracine dans un terroir.

Toutefois Bachelard n’a pas le caractére immobile du paysan. 1l fut le penseur
du progres, de la science en marche, comme il fut un grand marcheur. Il a racon-
té ses randonnées dans la forét du Bois-des-Dames, aux alentours de son village,
lors de promenades dont les circuits marquaient des haltes inévitables a chaque
troquet. Il a témoigné du plaisir qu’il y a a gravir « sa » colline pour « la grimpette
de Sainte-Germaine », seul, avec sa fille ou avec ses éléves. Son pére cordonnier
possédait quelques arpents de vigne et 'on sait la fierté des champenois pour leur
terroir. Durant toute sa vie, on observe ses réticences a s’éloigner de sa terre na-
tale ; il lui a fallu se faire violence pour se déraciner. D’abord durant son service
militaire a2 Pont-a-Mousson, puis quand il fut nommé « ambulant » des Postes et
Télégraphes a Paris. Il raconte alors qu’il y passait ses dimanches a arpenter les rues
pour en apprendre les noms avec méthode, cherchant a retrouver la familiarité des
déambulations villageoises. Il ne s’est jamais vraiment habitué a la vie sédentaire
en appartement.

Puis, ce fut la guerre et les tranchées, pendant 37 mois, avec le contact quotidien
de la glaise et de la boue, la vision de paysages lunaires, le son de la mitraille et des
obus, les odeurs de mort, la terre abreuvée de sang et de métal. Un passage de sa
vie sur lequel, comme beaucoup d’autres, il n’a jamais voulu revenir. En revanche,
il a relaté le plaisir de retrouver la vie civile, la poésie, et 'amour : la joie de quitter
de bon matin la masure de son épouse, institutrice au village voisin de Voigny,
d’en contourner la colline, de franchir I’Aube et d’entendre au loin le marteau du
maréchal ferrant frappant 'enclume, rendant un son rythmé qui, curieusement,
lui rappelait le chant du coucou. Il y a un artisan, un poéte de la matiére, qui som-
meille et qui songe en lui.

Bachelard possédait un lien encore plus intime avec la terre, celui de 1'épicu-
rien : il aimait goliter aux fruits de la terre ! On sait combien il appréciait les
longues balades avec Gaston Roupnel discourant sur le flanc des coteaux bour-
guignons, quand ce dernier lui racontait les grands crus de Chambertin a travers
Ihistoire des paysages avant de les lui faire déguster. Avec sa fille, ils participaient
méme aux vendanges. Son ami helvete, Ferdinand Gonseth, rapporte comment,
invité dans sa maison de Dijon, il fut initié a la dégustation des escargots. Méme
sous 'occupation, a Paris, il se préoccupait de faire bonne chair et réclamait des
victuailles a ses amis provinciaux. Sur la fin de sa vie, c’est encore au marché de la
place Maubert que Bachelard se sentait le plus chez lui : « ¢’est mon village, autour
il y a Paris, me dit-on ». Il a prisé, plus que tout, le bon vin. Et je pense qu’il a gotité
a ces joies terrestres avec I'innocence et la reconnaissance d’'un disciple de Lucréce,
celle d’'un homme qui pense que les dieux, s’ils existent, ont bien mieux a faire
que de s’occuper de nous juger, et qu’il faut se consacrer a profiter des plaisirs de
la vie sans nuire a personne. Son éditeur José Corti disait qu’il faisait preuve d’un
athéisme souriant. Quand il fut temps de descendre en terre, il a choisi de se faire
enterrer par le curé de son village, comme tous les gens du coin. Cependant, le ci-



51

metiere de Bar-sur-Aube ne compte qu’une seule tombe qui ne porte pas de croix,
celle de Gaston et Suzanne Bachelard. Ce qui couvre la terre ot il repose, c’est une
table de pierre, un peu pareille aux dolmens des anciens celtes. Un dernier asile
qui, sobrement, fait encore signe d’hospitalité.

2. Les Réveries de la volonté?

Reprenant la notion du complexe de I'agression thématisé dans son Lautréa-
mont (paru en 1939), Bachelard caractérise la volonté comme une agressivité vitale
qu’il convient d’éduquer. Il illustre cette dynamique primitive par des visions éner-
giques ott ’homme s’imagine aux prises avec la matiére, tant6t pour la brutaliser,
tantdt pour la caresser. C’est donc le sens du toucher qui domine ces premiéres
analyses. Avec la terre, c’est la main qui réve, et ce réve est donc polarisé entre la
matiére dure et la matiére molle. Bon connaisseur de la psychanalyse, Bachelard se
garde bien de nous préciser laquelle aurait ses préférences. Il préfére insister sur
la dialectique qui se noue entre '’homme et ces maticres, c’est-a-dire sur le travail,
qu’il magnifie : « Le travail est — au fond méme des substances — une Genese. 1l
recrée imaginativement, par les images matérielles qui I’animent, la mati¢re méme
qui s’oppose a ses efforts »’.

Face a la matiére dure, c’est le travail habile et rythmé qui s’impose. Bachelard
évoque, certes, notre joie sauvage a briser la craie ou a faucher les herbes folles,
mais c’est la technique qui surmonte véritablement les résistances de la matiére et
lui confére une forme civilisée. Il évoque ainsi I'art de percer, c’est-a-dire de faire
proprement un « trou » dans la terre, rond et droit. Non seulement la technique
est ainsi efficace matériellement, mais elle I'est aussi psychiquement, en refoulant
les réveries sexuelles et anales qui émergent spontanément a I'image d’un orifice :
« le travailleur se débarrasse des réveries oiseuses et lourdes par trois moyens : le
travail énergique lui-méme, la maitrise évidente sur la mati¢re, la forme géomé-
trique durement réalisées »*. De telles analyses se prolongeront au travers de sa
collaboration avec le graveur Albert Flocon.

Avec la matiére molle, avec la pate (consistance a laquelle il avait déja consacrée
un long développement dans L'Eau et les Réves), il faut apprendre a malaxer et
a modeler. 11 cite alors un passage de Moby Dick ot Melville décrit comment le
malaxage décharge nerveusement et dissipe la colére : « Tandis que je me plon-
geais dans ce bain, je me sentais divinement libéré de toute aigreur, de toute im-
patience et de toute espéce de malice »°. Voila une parfaite illustration de la loi de

? Lauteur tient a exprimer sa dette a 'égard de I'ouvrage de Michel Mansuy, Gaston Bachelard
et les Eléments (Paris, José Corti, 1967) pour cette seconde section.

> Bachelard, G., La Terre et les Réveries de la volonté, Paris, Josée Corti, 1947, p. 31.

4 Ivi, p. 50.

> Melville, H., Moby Dick ou la Baleine blanche, Paris, Gallimard, 1941, p. 512. Cf. la perti-
nente analyse que consacre a ce passage (et a son traitement par Bachelard) Renato Boccali dans
L'éthique et la main in Wunenburger, J.J., Gaston Bachelard. Science et poétique, une nouvelle
éthique ?, Paris, Hermann, 2013, pp. 211-232.

Les réveries terrestres de Gaston Bachelard



Vincent Bontems

52

I'isomorphie : 'action sur la matiére ouvrée est parallele a I'action sur la psyché,
comme si le sujet se pétrissait lui-méme. Bachelard évoque a ce sujet un « Cogito
du pétrisseur » : « Tout m’est pate, je suis pate 2 moi-méme, mon devenir est ma
propre matiere, ma propre matiere est action et passion, je suis vraiment une pate
premiére »°. Le contact de la pate a pain donne naissance a une réverie quasi-uni-
verselle. Elle devient gourmande quand Bachelard évoque la matiére poisseuse
de la préparation des confitures (opération a laquelle il consacra une digression
improvisée lors de sa premiére conférence publique apres la Libération). La valeur
de I'image se renverse toutefois quand elle devient la boue visqueuse dans laquelle
s’englue la conscience de Roquentin dans La Nausée de Sartre.

La volonté se heurte donc aux résistances diverses de la matiére, mais elle est
aussi saisie et impressionnée par la force des paysages terrestres. Elle se laisse gui-
der et canaliser par les réveries vitales et alchimiques de la croissance des pierres,
c’est-a-dire de la réverie sur les arbres métalliques qui se développent lentement
mais inexorablement dans les entrailles de la terre. Elle se sent parfois agressée a
distance par le rocher qui, bien qu’immobile, menace farouchement de nous écra-
ser. Citant Ruskin, qui exprime le désir de rochers assez grands pour donner le
frisson du danger (« il faut qu’il puisse se dire : s’il se détachait, je serais écrasé
net »), Bachelard commente cela plaisamment : « A cette condition, la contem-
plation est un courage et le monde contemplé est le décor d’une vie de héros »'.
Bachelard montre aussi qu’il comprend assez bien la psychologie ascensionnelle
des alpinistes quand il observe qu’a la vue d’une haute montagne se révéelent deux
sortes d’hommes, ceux qui se sentent écrasés et imaginent déja la chute et ceux,
plus rares, qui sont envahis d’un tonus musculaire vigoureux, d’un impératif ascen-
sionnel, d’une exigence intime de surpassement. Bachelard rapproche cependant
cette volonté de domination d'un penchant sadique a 1’égard des hauteurs de la
terre, le complexe de Xerxes (déja analysé a propos de 'eau). Mais cette pulsion
dominatrice se sublime quand le désir vaniteux de rabaisser les sommets se mue
en respect pour leurs beautés et leurs dangers. Il cite en ce sens Samivel (nom de
plume de I'écrivain alpiniste Paul Gayet-Tancrede) : « Ces montagnes couchées en
cercle autour de moi, j’avais cessé peu a peu de les considérer comme des ennemies
a combattre, des femelles a fouler au pied ou des trophées a conquérir afin de me
fournir 2 moi-méme et de fournir aux autres un témoignage de ma propre valeur »°.

Nous n’allons pas entrer autant dans le détail des autres impressions que la terre
fait a la volonté humaine, mais citons tout de méme le « complexe de Méduse »,
quand I'imagination s’angoisse devant certains paysages que hante le spectre de la
pétrification, et encore le « complexe d’Atlas », qu’éprouvent celles et ceux qui se
sentent I'obligation de porter le poids du monde sur leurs épaules, dont la volonté
endure une responsabilité écrasante, dont la conscience est pleine de gravité et
qui, soudain, ressentent le désir irrépressible, si bien évoqué par Nietzsche, de
jeter a bas leur fardeau ou de ployer sous le faix. Ce « complexe » exprime si bien

¢ Bachelard, G., La Terre et les Réveries de la volonté, op. cit., p. 80.
" Ivi, p. 91.
8 Ivi, p. 373.



53

le sentiment d’aliénation qu’on peine a croire qu’il ait un versant positif, mais il est
aussi ce qui pousse I'enfant a réclamer sa part de la pesante charge de ses parents
pour les soulager, et il invite a célébrer la vaillance de I'effort des humbles, c’est
d’ailleurs lui qui nous fait admirer la vaillance de la fourmi. Bref, la volonté trouve
avec la terre 'occasion de s’exercer, de facon fruste quand il ne s’agit que d’épuiser
notre colére noire, mais de maniére hautement spirituelle quand la patience des
gestes ennoblit 'application maitrisée de la force a la matiére. Du point de vue
de la philosophie morale, nous caractériserions volontiers cet ouvrage comme un
dépassement de la morale antique qui concevait I'existence comme "occasion de se
« sculpter » intérieurement. Au-dela du symbole de la statue intérieure, Bachelard
montre que I'individuation gagne a respecter les différentes textures de la terre,
voire la tendresse des pierres que célébrait Romain Gary, car elle symbolise la ma-
tiere méme de son existence dans toute sa diversité.

3. Les réveries du repos

Telles sont les réveries volitives, souvent agressives, qui s’affirment contre la
terre. Voyons maintenant celles qui, au contraire, épousent la tendance au repos de
I’élément terrestre, et qui sont souvent des réveries qui s’infiltrent dans les strates
et les anfractuosités de la Terre. Lhumanité redoute assez universellement d’étre
ensevelie dans les entrailles terrestres, mais, tout autant, elle espére un refuge dans
les profondeurs, et en cela célebre les mythes de la naissance autochtone’. Bache-
lard reléve la noirceur évidente de I’abime, les ténébres qui nous attendent sous
terre, mais il souligne aussi que cette nuit souterraine est un symbole d’apaisement
et que, bien souvent, sous la plume des poétes, les téneébres de cet « en bas »
prennent des teintes colorées plus ou moins réconfortantes. La Terre et les réveries
du repos est donc la contrepartie douce, passive, obscure et envoiitante du trés actif
tome précédent. Dans ce livre, Bachelard délaisse I’ Animus volontaire et se fami-
liarise avec I’Anima, la personnalité secréte. I”Anima se cache sous I’Animus et a
part liée avec les profondeurs, car I'imaginaire souterrain est étroitement lié a la re-
présentation des forces inconscientes. Selon Carl Jung, ce n’est qu’en assumant la
part d’ombre de la psyché que 'on peut accéder a I'individuation compléte, c’est-
a-dire parvenir a la réconciliation avec 'entiéreté de notre personnalité et accepter,
en méme temps que sa complétude, sa finitude. Il faut donc apprivoiser la nuit
terrestre et apprendre a s’y resourcer, s'immobiliser pour reprendre des forces.

C’est pourquoi Bachelard privilégie avant tout les images de refuges souterrains.
Plutot qu’une résistance, la stabilité de la terre constitue désormais une protection
élémentaire, telle que les parois des grottes, les anfractuosités accueillantes, les so-
lides murailles des forteresses et les coquilles de colimacons : la terre est d’ailleurs
parsemée d’involutions, qui sont autant d’invitation a « ’enroulement sur soi-

% Bachelard anticipe sur ce point la conclusion des analyses aussi profondes qu’érudites de
Jean-Loic Le Quellec, La Caverne originelle. Art, mythe et premiéres humanités, Paris, La Dé-
couverte, 2022.

Les réveries terrestres de Gaston Bachelard



Vincent Bontems

54

méme »'°. Ce besoin de se pelotonner, que la psychanalyse identifie comme le désir
d’un « retour a la mere », Bachelard en élargit la portée pour en faire une aspira-
tion cosmique a regagner le centre des choses. La maison bien pensée est pleine de
creux rassurants, elle baigne dans le repos paisible et les souvenirs d’un autrefois,
c’est la maison de notre enfance, la maison ou 'on retourne immanquablement
lorsque nous éprouvons le besoin nocturne d’étre rassuré. Une autre application
de la loi de 'isomorphie des images consiste alors a comparer la variation de I’état
d’ame du réveur aux variations de son environnement onirique : quand il habite
des images de forme équivalente mais d’intensité différente, comme la maison, le
ventre, la cornue, la grotte et, finalement, le centre de la Terre.

Sil’on s’en tenait a leur forme, on serait ramené a la topologie du cercle. Celui-ci
est bien une forme géométrique sublimant un désir de protection. Si on dessine sa
circonférence et qu’on la ferme soigneusement, on éprouve la joie d’étre soi-méme
enfermé en une enceinte : « Enclore, voila un grand réve humain. Retrouver la
fermeture des premiers repos, voila un désir qui renait dés qu’on réve de tranquil-
lité. (...) Il semble donc que I'inconscient lui-méme connaisse, comme symbole de
I’étre, une sphere de Parménide. Cette sphére n’a pas les beautés rationnelles du
volume géométrique, mais elle a les grandes sécurités d’un ventre »!'. Et, au-dela
de la forme close, c’est I'intensité des diverses images de I'intimité qu’il faut com-
prendre a travers ’élément terrestre qui leur donne appui. Plus I'image s’enfonce
dans la Terre, plus I’élément terrestre procure de stabilité.

La maison est 'archétype de la protection, mais son fantasme est la carapace de
la tortue : I'identification parfaite entre le corps et ’habitation. Pour Bachelard, il
est évident que descendre en réve les marches d’un escalier, c’est aller au fond de
soi-méme : « Descendre, en songeant, dans un monde en profondeur, dans une de-
meure qui signe a chaque pas sa profondeur, c’est aussi descendre en nous-mémes.
Si nous prétons un peu d’attention aux images, aux lentes images qui s’'imposent a
nous dans cette descente ... nous ne pouvons manquer d’en surprendre les traits
organiques »'2. Cette aspiration a une descente infinie vers le repos, a retrouver un
centre protégé, c’est ce que Bachelard appelle le complexe de Jonas (et dont il avait
déja donné un apercu dans La Formation de l'esprit scientifigue en 1938) : « des
qu’on analyse le complexe de Jonas, on le voit se présenter comme une valeur de
bien-étre. Le complexe de Jonas marque ensuite toutes les figures des refuges de ce
signe primitif de bien-étre doux, chaud et jamais attaqué. C’est un véritable absolu
d’intimité, un absolu de I'inconscient heureux »'*. Sa plus évidente incarnation est,
comme le rappelle la psychanalyse, le ventre de la mére, le plus doux et le plus fort
symbole de sécurité et de finitude réconfortante. L'originalité et I'intérét de 'ana-
lyse de Bachelard tiennent au fait d’étendre 'enquéte sur la valeur de protection
aux autres symboles et de ne pas les réduire a cette pulsion régressive. Le ventre de
la mére n’est en somme qu’une figure de la Terre-Mére.

10 Gaston Bachelard, La Terre et les Réveries du repos, Paris, José Corti, 1948, p. 5.
1 Jv, p. 149-151.

12 Jvz, p. 124.

B Ivi, p. 149.



55

Le mouvement de descente dans les profondeurs de la Terre est 'image d'une
pénétration plus intime encore que la pénétration sexuelle, car c’est la pénétration
de la terre-élément, c’est-a-dire de I'intimité elle-méme. La régression est aussi
un mouvement de réassurance, un désir de se blottir dans un tout petit monde,
rond et d’aplomb, comme le puits bien creusé, comme 'archétype du logis que le
philosophe identifie chez Kafka révant de s’installer dans une noix, chez Michaux
désireux d’habiter dans une pomme, et chez certains des malades auxquels le psy-
chanalyste Robert Desoille fait suivre des trajets imaginaires souterrains jusqu’a at-
teindre un lieu de confort. Certains tempéraments dilatent les limites de ce monde
clos et en magnifient le contenu : Georges Sand veut croire a une Terre creuse
emplie de splendides cristaux et fait dire a Nasias que « notre petit globe était une
grosse géode »'. C’est une réverie enfantine fort commune dont Bachelard se fait
I’écho : « Je me disais en moi-méme que je ferais des voyages a travers la terre. Je
m’imaginais encore que, dans ces égouts, il y avait des trésors enfouis, que j’irais
faire des excursions, je creuserais la terre et un jour je reviendrais chez mes parents,
chargé d’or et de pierres précieuses... ». Les cristaux et les pierres précieuses ne
sont pas des symboles de richesse financiére, ils constituent une variété précieuse
de I’élément terrestre, celle de 'hybridation entre la terre et la lumiére. Elles n’ont
pas de valeur, elles sont la valeur ; elles s’opposent a la noirceur du charbon et des
gouffres menacants.

Les descriptions bachelardiennes de cavernes ont donc peu a voir avec la réalité
contemplée par les spéléologues. Il ne s’attarde pas sur les sentiments des explo-
rateurs qui rampent dans les goulots, ni sur la contemplation des stalagmites et
des stalactites. Son analyse suit plutdt des pistes imaginaires ouvertes par la verve
de Victor Hugo sur la bouche d’ombre ou I'imagination de Jules Vernes sur le
centre de la Terre. ’écorce du globe renferme des richesses secretes, la trace de
civilisations perdues et d’inavouables obscurités. Elle recéle aussi des dangers. Car,
comme toute image, la descente dans les profondeurs de la terre est ambivalente.
Dans les délires alchimiques, le sel de vie y cotoie par conséquent le mercure de
mort. Aller au fond du gouffre, ce peut étre une descente aux enfers. Toutefois,
avant d’atteindre les affres infernales, il faut traverser 'angoisse labyrinthique : en
descendant sous terre, notre crainte est d’abord de nous perdre a jamais et de ne
plus jamais regagner I'air libre. Toute descente aux enfers « est un événement psy-
chologique, une réalité psychique normalement attachée a 'inconscient. Au-des-
sous de la haute maison psychique, il y a en nous un labyrinthe qui conduit a notre
enfer »'°, La descente devient tortueuse et I'enfer terrestre est tapi sous nos pieds,
il n’est d’ailleurs peut-étre rien d’autre que cette errance angoissée.

A la fin de La Terre et les réveries de la volonté se trouve une autre figure de
la descente, encore plus sombre, celle de la chute fatale, de la descente violente :
le gouffre nous aspire selon un dynamisme inverse a I’ascension aérienne décrite
dans L'Air et les songes, le réve de vol et de liberté trouve sa contrepartie en le

“Sand, G., Laura. Voyage dans le cristal, Paris, Calmann-Lévy, 1881, p. 80.
5 Bachelard, G., La Terre et les Réveries du repos, op. cit., p. 255.
1 Ii, p. 231.232.

Les réveries terrestres de Gaston Bachelard



Vincent Bontems

56

cauchemar d’Icare foudroyé. Ce mouvement-la, terrible, marque le renversement
final et inéluctable de la finitude heureuse en une chute finale dans la profon-
deur de la terre absolument ténébreuse : « Elle est un espace-temps du gouffre-
chute. Plus loin, dans une chute accomplie, le poéte trouvera le noir. Alors le noir
et le vide sont inséparablement unis. La chute est finie. La Mort commence »'7.
Comme nous I'avons écrit avec Roland Lehoucq, dans Les Idées noires de la
Physique, cette noirceur infiniment sombre et grave caractérise aussi trés bien la
connotation de la noirceur propre aux « trous noirs » : plus aucune lumiére ne
peut s’en échapper. Mais ce n’est pas sur cette note funébre que s’achéve La Terre
est les réveries du repos. Le dernier livre consacré aux éléments aboutit en effet a
une ode aux bienfaits de la vigne : « Et qui nous chantera, par exemple, les vins
du regard : tendresse et malice, vins qui taquinent en aimant, 6 vin de mon pays !
Vin qui unit les provinces et qui ferait, dans une douce ivresse géographique, un
confluent de I’Aube et de la Loire »'5.

Voici donc les deux lecons que livre Bachelard a propos de la terre : de sa
substance, il faut retenir qu’elle se cultive avec patience ; et c’est pourquoi il
faut respecter la sagesse du vin, du vin qui se bonifie au fond des caves et nous
apprend ainsi a vieillir sereinement ; et de son mouvement, si grave que nul n’y
résiste, il ne faut jamais oublier que celui qui se réfugie dans une enceinte ne
doit pas le faire pour se soustraire au monde mais au contraire pour s’y recen-
trer ; les murs du foyer sont un symbole d’hospitalité, ils ne sont batis que pour
mieux accueillir I'autre. Tout comme la maison onirique est la vérité de la maison
natale, dont Bachelard trouve I'archétype dans la maison de campagne au bord
des vignes sous la plume du citadin Franz Kafka, I'amour véritable du terroir se
moque des frontieres. L'attachement bachelardien a I’élément terrestre n’a rien
de commun avec les idéologies de la terre et du sang, il est celui qui nous lie a la
terre généreuse et hospitaliére, a sa stabilité a la fois résistante et reposante, et
c’est elle qu’il faut cultiver dans nos réveries.

Vincent Bontems

Directeur de recherche au CEA, professeur a I'Université Paris-Saclay,
Co-directeur du master 2 « Management de la Technologie et de I'Innova-
tion » a PSL.

vincent.bontems@cea.fr

Bibliographie :

Bachelard, G., La Psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1938 ;

Bachelard, G., Lautréamont, Paris, José Corti, 1939 ;

Bachelard, G., LU'Eau et les Réves, Paris, José Corti, 1941 ;

Bachelard, G., L'Azr et les Songes, Paris, José Corti, 1943 ;

Bachelard, G., La Terre et les Réveries de la volonté, Paris, Josée Corti, 1947 ;

7 Tz, p. 402.
18 Tvi, p. 369.



57

Bachelard, G., La Terre et les Réveries du repos, Paris, José Corti, 1948 ;

Bachelard, G., Paysages. Etude pour quinze burins d’Albert Flocon, Paris, Presses universitaires
de France, 1950 ;

Bachelard, G., Matérialisme rationnel, Paris, Presses universitaires de France, 1953 ;

Bachelard, G., La Poétigue de ['espace, Paris, Presses universitaires de France, 1957 ;

Boccali, R., L'éthique et la main in Wunenburger, J.J., Gaston Bachelard. Science et poétique, une
nouvelle éthique ?, Paris, Hermann, 2013 ;

Bontems, V., Bachelard, Paris, Les Belles Lettres, 2010 ;

Bontems, V. ; Roland Lehoucq, R., Les Idées noires de la physique, Paris, Les Belles Lettres, 2016 ;

Le Quellec, J., La Caverne originelle. Art, mythe et premieres bumanités, Paris, La Découverte, 2022 ;

Mansuy, M., Gaston Bachelard et les Eléments, Paris, José Corti, 1967 ;

Melville, H., Moby Dick ou la Baleine blanche, Paris, Gallimard, 1941 ;

Sand, G., Laura. Voyage dans le cristal, Paris, Calmann-Lévy, 1881.

Les réveries terrestres de Gaston Bachelard






Gilles Hieronimus

Gaston Bachelard, Tadao Ando

Réflexions autour de la portée éco-architecturale d’'une
poétique de I'espace

Je souhaiterais initier ici une réflexion sur la portée éco-architecturale de la poé-
tique bachelardienne, en croisant brievement les perspectives du philosophe et
de I'architecte japonais contemporain Tadao Andd (1941-). Faisant probablement
référence a La poétique de I'espace, ce dernier écrit, dans ses Pensées sur l'architec-
ture et le paysage

Il se peut, comme I’a dit Bachelard, que toute architecture soit au fond un espace
poétique, mais qu’il ne soit pas possible de la matérialiser. Cependant, si je tends réso-
lument vers la construction de tels espaces, c’est parce qu’aujourd’hui I’environnement
dans lequel nous vivons me semble détraqué, et que nous ne prenons conscience que
confusément de notre propre existence ; j’espére qu’ainsi I’architecture elle-méme don-
nera la sensation d’exister, en établissant un contact avec ce qu’il y a de plus profond en
I’homme!.

Sans préjuger de l'influence du philosophe sur 1'architecte (qui a ma
connaissance ne mentionne guére Bachelard en dehors de ce court passage),
il me parait intéressant de pointer certaines convergences et analogies entre
leurs approches respectives, afin de (re)découvrir (avec un regard bachelar-
dien) les créations d’Ando et d’interroger la portée éco-architecturale de la
poétique de I’espace.

— Premierement, il apparait que I'architecte s’efforce d’articuler de facon
inédite les trois dimensions formelle, matérielle et dynamique de I'imagination
créatrice, si bien étudiées par Bachelard (bien qu’il ne reprenne pas explici-
tement cette triple distinction). Le recours méthodique a des formes géomé-
triques épurées (carré et rond notamment) et a2 un matériau compact (béton),
qui pourrait d’ailleurs heurter une certaine sensibilité bachelardienne, s’avere
en effet indissociable d’une approche dynamiste de I'esprit et, plus généra-
lement, du lien entre ’homme et la nature. Un lieu, un site, un paysage se
caractérisent en effet, selon Ando, par un genius loci (esprit des lieux) pen-

U Ando, T., Pensées sur l'architecture et le paysage, édition établie par Yann Nussaume, Paris,
Arléa, 2014, p. 22.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
* DOI: 10.7413/2724-5470116 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Gilles Hieronimus

60

sable, selon une analogie physique, comme un « champ de forces » ou, selon
une perspective poétique marquée par un animisme d’inspiration shintoiste,
comme un « courant de forces » élémentaires, invisibles et insaisissables, tou-
jours mobiles, qui s’entrechoquent ou se fondent?. L'architecte doit en capter
et en relayer le dynamisme, parfois au prix d’une certaine violence, sans jamais
prétendre I'arraisonner : « Arréter les mouvements du genzus loci signifie le tuer
[...] Pareil au vent, il est imperceptible. Pareil a I’eau, il est insaisissable »*. En
s’insérant avec art dans un lieu dont I’esprit 'interpelle, le convoque et le pro-
voque, I'architecture « créé un nouveau paysage », qui exhausse et manifeste
un dynamisme latent, en attente de son expression : « Un lieu n’est pas 'espace
absolu de la physique de Newton — un espace universel — mais un espace dense
et hétérogene porteur de sens, un shintai. [...] Lorsque I'on se tient sur un site
encore vierge de toute construction, il arrive que 'on entende la voix de la
terre réclamant un batiment. Autrefois, les gens appelaient cette voix ’ame de
la terre ou genius loci »*. On en trouve une belle illustration a travers le musée
d’Art contemporain de Naoshima, ou Chichii Museun: (littéralement « musée
d’art dans la Terre ») :

Jai cherché a produire un lieu émanant de la volonté forte de la nature et de
Parchitecture. Naoshima est une petite ile de la mer Intérieure. La montagne, la mer
et le ciel y tissent la trame d’un magnifique paysage. Afin de choisir le site, j’ai fait le
tour de I'ile, et j’ai d’abord essayé de la décrypter en profondeur. Stimulé par le con-
tact de la nature, j’ai mentalement ébauché la forme de ce musée tel qu’il devait étre.
Puis j’ai renvoyé cette image a la nature, en répétant le méme procédé. Finalement,
I’'image s’est fixée sur un cap avancant sur la mer, a extrémité sud de I'lle. Il y a la un
espace liminaire ot la montagne, la mer et le ciel sont en prise directe. Afin de mettre
en relief un tel espace, j’y ai tracé des lignes géométriques. Celles-ci ont pris la forme
d’un cylindre géométrique enfoui dans la terre et d’un parallélépipede rectangle
émergeant de la pente. Le parallélépipede rectangle met en relief la montagne et la
mer, le cylindre relie la terre et le ciel. Ces deux solides deviennent des voix d’échan-
ge mutuel entre les éléments naturels. A I'intérieur du batiment, ces éléments, filtrés
et rendus abstraits par la forme géométrique, sont pris dans la mouvance d’allées et
venues permanentes. Cette architecture intégre les éléments spécifiques au site, pour
les disperser a nouveau, purifiés, vers I’extérieur. Par ce processus, j’ai cherché a
reconstituer une rencontre vivante entre les différents éléments de la nature, et entre
ces éléments et les hommes’.

2 Tvi, p. 97 sq, Shintai et espace ; et Genius loct, p. 183sq.

> i, pp. 183-184.

* Ivi, p. 98. Le shintai' désigne a la fois cet espace porteur de sens, liant matiére et esprit, et
I’homme comme étre vivant, ou union d’un esprit et d’une chair.

> Ivi, p.164.



61

Musée de Naoshima

Et de préciser le sens de sa démarche éco-architecturale : il ne s’agit « ni d’une
simple préservation de la nature, ni d’une recomposition artificielle », ni encore
d’une « fusion ambigué » a la maniére japonaise traditionnelle, mais d’une véritable
« recréation de la nature telle qu’elle résonne avec les sensibilités humaines »°, pro-
duisant ce que Bachelard aurait pu appeler une surnature.

— Deuxiémement, on peut ainsi soutenir que I'imagination éco-architecturale
telle qu’elle s’exerce chez Andd possede, a I'instar de 'imagination en général, deux
versants opposés et complémentaires : un versant géo-pathique, porté a la recherche
sinon d’une symbiose, du moins d’une syntonie avec la nature, d’une vibration a
I'unisson avec ses forces élémentaires (orientation nocturne ou 77 anima, selon un
vocabulaire bachelardien) ; un versant géo-polémique, impliquant 'exercice d’une
certaine violence formelle et matérielle contre la nature, passant en premier lieu par
'usage de matériaux compacts aux formes géométriques épurées, qui font irruption
en blocs dans le paysage, y introduisent des déformations surprenantes, des disso-
nances stimulantes (orientation diurne, ou 7 animus). Cette offensivité créatrice,
qui exhausse les lignes de force du paysage et permet I'expression renouvelée du
genius loci, est clairement revendiquée par 'architecte : « Confronter la logique de
la nature a celle de 'architecture ne consiste pas a inclure 'une dans 'autre, ni a
les fusionner [...], mais a poursuivre la recherche d’un état dans lequel les deux
logiques coexistent, tout en se confrontant violemment (nous soulignons) ». Et, plus
loin : « La géométrie appliquée a I'architecture met en lumiére la spécificité du site

¢ Ivi, pp. 164-156.

Gaston Bachelard, Tadao Ando



Gilles Hieronimus

62

et, tout en la soumettant a un violent dialogue, elle la sublime et lui confére une
existence nouvelle ». Enfin : « L'essence méme de leur matiere est traduite avec
éclat lorsque la lumiére ou le vent viennent heurter leur surface rugueuse. Chaque
bloc de de béton absorbe la lumiére et 'exprime en retour, comme cristallisée »”. En
vertu de cette orientation polémique, « I'architecture forme le champ magnétique
de la confrontation de ’homme avec la nature »%, et engage ce que 'on pourrait
nommer avec Bachelard (s’inspirant ici de Minkowski) un « conflit anthropo-cos-
mique ». Lhomme s’y engage en mobilisant non seulement sa raison, mais aussi
des « réveries de la volonté » polémiques et constructives, vivant la nature comme
« un milieu dynamique qui répond a la dynamique de nos offenses ». Bachelard
évoque en l'occurrence I’héroique corps-a-corps du nageur contre les flots chez
Swinburne, faisant de I'eau « un adversaire qu'on cherche a vaincre » et donnant
a imaginer dynamiquement « la lutte avant les lutteurs »°. Ando, si sensible au jeu
des forces, ne pourrait-il pas faire sienne I'idée exprimée ailleurs par le philosophe,
selon laquelle « le monde est ma provocation » ? Boxeur professionnel dans ses
jeunes années, l'architecte a affité sur le ring cette ardeur combative que Bache-
lard voyait a 'ceuvre dans les réveries du travail (le zezkos, complémentaire de la
bienveillante phila...) ; il connait les régles et les vertus de cet espace carré ou
les adversaires ajustent leurs positions a la faveur d'un corps-a-corps dynamique,
au gré de déplacements circulaires laissant fuser d’imprévisibles attaques. Comme
chez Bachelard, I'imagination (éco-architecturale en 'occurrence) implique le sujet
corps et ame, mobilise une affectivo-motricité affitée : assignant a 'architecture
la tiche de réveiller les sensibilités, Ando insére volontiers dans ses constructions
(maisons notamment), entre les espaces fonctionnels, ce qu»il nomme des « espaces
fondamentaux des émotions », propices a une réverie incarnée, tantot reposante,
tantot stimulante (on songe a ce que Bachelard nommait « I'espace affectif » et a
ses multiples variations oniriques) ; ses constructions mobilisent le corps, non seu-
lement dans sa dimension organique (ainsi souligne-t-il bimportance du contraste
vécu entre la froideur du béton et la chaleur de la chair), mais aussi motrice : il ac-
corde une importance essentielle aux couloirs, escaliers, seuils et paliers, distribués
selon une perspective labyrinthique inspirée de Piranése et d>Escher, qui surprend
le visiteur et >invite a exploration (Bachelard I'aurait peut-étre compté parmi ceux
qu’il appelle, dans le remarquable chapitre de La zerre consacré au labyrinthe, les
« ames bien labyrinthées »). Il bouscule volontiers non seulement notre tendance a
I’'immobilité, mais aussi nos habitudes de confort, en faisant circuler au sein de ses
constructions des forces élémentaires parfois hostiles : la 7zaison Azuma s’organise
ainsi autour d’une cour centrale ouverte au ciel et aux intempéries, obligeant nuit
et jour ses habitants a la traverser pour circuler d’une piece a 'autre. Dans ['Eglise
de Lumiére d’Ibaraki, une croix creusée dans la nef laissait entrer avec une force
démultipliée le vent d’un Saint-Esprit glacant, a tel point qu’une vitre fit finalement
ajoutée a demande de fidéles et de visiteurs.

7 Ivi, voir respectivement p.136, p. 163, p.67.
8 [vi, p.181.
? Bachelard, G., L'eau et les réves, Paris, José Corti, 1942, p. 225.



63

Eglise de Lumiére d’Ibaraki

— Troisiémement, on ne s’étonnera pas de retrouver chez Andé le jeu ré-
glé des polarités qui structurent et mobilisent chez Bachelard I'imagination
dynamique (haut-bas, dedans-dehors, ouvert-fermé, grand-petit), et jusqu’a la
recherche de cette « verticalité dynamique »'° qu’il tenait pour si essentielle,
et méme axiomatique. Ceci s’illustre notamment a travers la maison Soseikan,
classiquement construite sur trois niveaux (voir la maison onirique du chapitre
I de La poétique de 'espace), et dont I’étage supérieur ouvre sur un dome de
verre permettant de contempler, depuis le microcosme de la maison, le macro-
cosme étoilé. Il s’agit alors d’adjoindre a la verticalité son corrélat onirique, la
cosmicité, autrement dit de faire rentrer le dehors dans le dedans et le dedans
dans le dehors, selon cet art des renversements dans lequel Bachelard voyait
une des marques de I'imagination dynamique. On en trouvera une expression
exemplaire dans ’Eglise sur I'eau d’Hokkaido qui, ouverte de plain-pied sur un
bassin abritant en son centre une croix d’acier, donne a contempler a travers
I’élément liquide le miroitement du ciel, le reflet inversé des arbres et les mou-
vantes empreintes de la pluie, de la neige et du vent.

0 Ando, T., Pensées sur l'architecture et le paysage, op.cit., p. 136. Sur I'importance de cette
notion chez Bachelard, voir notamment L'azr et les songes, ainsi que La poétique de ['espace.

Gaston Bachelard, Tadao Ando



Gilles Hieronimus

64

Eglise sur I'eau d’Hokkaido

— Quatriemement, et selon un autre renversement caractéristique, on assiste
chez I'architecte 2 un dépassement revendiqué de Dalternative entre abstrait et
concret. Ando entend en effet rendre la nature abstraite, la lumiére, ’eau et le vent
se trouvant comme architecturalement épurés et rendre I'architecture concréte,
en faisant d’elle le support et le vecteur d’un rapport au monde vivant et incarné,
auquel participe jusqu’au béton, prenant chair par son inscription dans le dispo-
sitif architectural et sa participation a la dynamique du paysage''. Cette circularité
dynamique, en forme de chiasme, par laquelle abstrait et concret passent I'un dans
l'autre et se soutiennent mutuellement a la maniére du Yin et du Yang, ne fait-elle
pas écho au dynamisme de la « réverie abstraite-concréte »'? pratiquée par Bache-
lard et, plus généralement, a I'idée d’une esthétique « abstraite-concréte », qui
réaliserait « une incarnation de ’homme intelligent dans la nature résistante »'* ?

Quoiqu’il en soit, ces réflexions montrent — sur le terrain architectural —la possi-
bilité de dépasser ’alternative pointée a I'occasion de notre entretien avec Jean-Phi-

I Le matériau n’en est pas moins lui-méme épuré : « Le béton que j’emploie n’a ni rigidité
plastique ni poids. Au lieu de cela, il doit étre homogene et 1éger, et créer des surfaces. Lorsqu’ils
entrent en accord avec ma vision esthétique, les murs deviennent abstraits et s’approchent de la
limite ultime de I'espace. Leur présence objective est dissoute et seul ’espace qu’ils entourent
leur confere une réelle existence », op. cit, p. 63.

12 Bachelard, G., La poétique de ['espace, op. cit., p. 44.

1 Esthétique mise en ceuvre notamment a travers la gravure de Flocon. Voir Le droit de réver,
Paris, Puf, 2013, p. 102. Il y aurait sans doute lieu de confronter la gravure telle que la comprend
Bachelard et I’art japonais de I'estampe.



65

lippe Pierron' entre une « écologie de préservation » tributaire d’un imaginaire
nocturne (privilégiant un rapport symbiotique a une nature sanctuarisée) et une
« écologie de pilotage » tributaire d’un imaginaire diurne (privilégiant un rapport
polémique a une nature toujours a transformer). Peut-étre Bachelard n’aurait-il
guere apprécié I'allure géométrique et la texture bétonnée des créations d’Ando,
lui dont la maison révée est bien plus proche de I’élémentaire chaumiére que de
I'habitat et du style architectural propres a la modernité (avec ses plans en damier,
ses tours, ses appartements semblables a son « alvéole bétonnée » parisienne). On
sait quelle fut sa déception lorsque Flocon, a qui il avait demandé une gravure de
sa maison révée, lui dessina un « cabinet d’architecte » froidement géométrique en
lieu et place de son intime chaumiére. Relevons toutefois qu’il sut aussi apprécier
le géométrisme épuré de ses gravures, leur aptitude a mettre formellement en relief
les matiéres et les forces élémentaires, et a offrir de la sorte un « bon dynamometre
pour I'ceil »P. Et, également, qu’il sut reconnaitre dés La terre et les réveries de la
volonté les vertus poétiques des formes géométriques et des matieres dures, qui
stimulent d’autant plus 'imagination qu’elles lui opposent leur résistance galva-
nisante. Ne pourrait-on pas dés lors imaginer Bachelard heureux d’arpenter oni-
riquement le Chichii Museun de Naoshima ? Aprés avoir contemplé la beauté
élémentaire de ce paysage liminaire — entre mer, montagne et ciel — puis descendu
une rampe cylindrique plongeant sous terre, foulé un chemin de marbres blancs
flottant sur des pierres, n’aurait-il pas apprécié que se profile enfin — comme en un
de ces réves labyrinthiques qu'’il sut décrire avec génie — une ouverture lumineuse
s’élargissant jusqu’a donner a voir, entre quatre murs, Les Ny#phéas de Monet,
dont il avait jadis chanté la « douce verticalité »'¢ ?

Gilles Hieronimus
Université Jean-Moulin Lyon3
gilles.hieronimus@gmail.com

Pour aller plus loin:

Ando, T., Pensées sur ['architecture et le paysage, édition établie par Yann Nussaume, Paris,
Arléa, 2014 ;

Bachelard, G., L'eau et les réves, Paris, José Corti, 1942 ;

Bachelard, G., Le droit de réver, Paris, Puf, 2013 ;

Bachelard, G., La poétique de 'espace, édition établie par Gilles Hieronimus, Paris, Puf, 2020 ;

Bachelard, G., Le droit de réver, Puf, Paris, 2024 ;

de Witte, M., (lauréate du prix AIGB), Enguéte autour d’'une déception : la maison révée de
Gaston Bachelard : https://gastonbachelard.org/enquete-autour-dune-deception-la-maison-
revee-de-gaston-bachelard/ ;

“ Voir Bachelard Studies, n°1/2020, Gaston Bachelard, penseur de 'environnement ? sous la
direction de Jean-Philippe Pierron, Soin des images, soin des mots, soin de la nature : Conversa-
tion autour de Prendre soin de la nature et des humains (Paris, Les Belles Lettres, 2019).

5 Bachelard, G., Le droit de réver, Paris, Puf, 2024.

16 Ibidem.

Gaston Bachelard, Tadao Ando



Gilles Hieronimus

66

Bachelard Studies, n°1/2020, Gaston Bachelard, penseur de [ environnement ? sous la direction de
Jean-Philippe Pierron, Soin des images, soin des mots, soin de la nature : Conversation autour
de Prendre soin de la nature et des humains (Paris, Les Belles Lettres, 2019) ;

Site officiel de I'agence de T. Andb : http://www.tadao-ando.com/ ;



Marta Ples-Beben
Gaston Bachelard envers I’inconscient”

« L'inconscient » est une catégorie extrémement problématique. Les difficultés
qui y sont associées ne sont pas seulement de nature psychologique, mais relévent
d’un contexte beaucoup plus large : de philosophie, d’art, de religion'. En soi, le
concept d’inconscient est problématique. Est-que I'inconscient est la sphére du
psychisme qui précéde la conscience (en tant que le sort de la pré-conscience)
soumise aux mémes mécanismes que celle-ci?? Ou plutdt : est-il une structure
autonome, radicalement différente de la conscience, subordonnée a d’autres lois
que la conscience®? Ces questions suscitent des doutes subséquents, par exemple :
quelle est I'influence de I'inconscient sur le sujet conscient? Faut-il parler ici d’une
partie active du psychisme ou plutdét d’une ressource passive a laquelle « d’une
maniére ou d’une autre » (mais comment ?) se rapportent les autres parties de
la personnalité qui fonctionnent de maniére dynamique ? Qu’est-ce qui parvient
a la conscience de la part de I'inconscient, et avec quelle deformation ? Enfin,
interrogeons-nous sur la possibilité de décoder les contenus inconscients : quelles
conditions doit remplir une méthode interprétative pour étre considérée comme
ayant atteint les résultats de ce qui est « étranger-en-moi »* et les avoir interprétés
correctement? Une telle méthode, est-elle vraiment possible?

L’inconscient est un concept problématique et en ce sens — métaphysique. Il
se réfere a la fois au biologique et au culturel’. Il n’est pas possible de I'’enfermer

Larticle est un fragment du livre: Ples-Beben M., Wyobraznia i nieswiadonosé. Nie-psycho-
analiza Gastona Bachelarda, Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Slaskiego, 2025.

! La complexité de la question de I'inconscient dans I'histoire de la culture occidentale résulte
a la fois de la multiplicité des phénomenes cachés sous ce terme et du désaccord terminologique
entre les chercheurs. D’une part, ce manque d’unanimité obscurcit I'image de la sphére incon-
sciente du psychisme, mais d’autre part, il témoigne de la multiplicité des traditions au sein
desquelles elle a été considérée. Cf. Dobraczyfiski B., Ciemna strona psychiki. Geneza i bistoria
idet nieswiadomosci, Krakéw, Uniwersytet Jagiellonski, 1993.

2 Cf. Wrébel S., Odkrycie nieswiadomosci. Czy destrukcia kartezjariskiego pojecia podmiotu po-
znajgeego?, Torun, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 2012, p. 14-15.

> Cf. tbidem, p. 15.

4 Kapusta A., « Genealogia nieSwiadomosci », in: Nieswiadomosé jako kategoria filozoficzna,
A. Motycka, W. Wrzosek (ed.), Warszawa, Wydawnictwo IFiS PAN, 2000, p. 142.

> Cf. ibidem, p. 142.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470117 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Marta Ples-Beben

68

dans une seule définition. Freud I’a également remarqué. « Tout au long de sa vie
créatrice, Freud a hésité sur la nature de I'inconscient »°, écrit Szymon Wrébel, en
indiquant les deux approches freudiennes de I'inconscient. Selon la premiere, il
est un élément immanent de la conscience : « Les contenus inconscients sont des
contenus qui ont été autrefois refoulés de la conscience et qui doivent y étre rame-
nés au cours d’'une thérapie psychanalytique »’. Selon la deuxieéme approche qu’on
trouve chez Freud, I'inconscient est transcendant a la conscience : « il constitue
un systéme psychique (ou physique) (...) fondé sur ses propres lois, primaires et
indépendantes de la conscience »®. Les deux approaches, radicalement différentes,
conduisent a des conclusions opposées, tant au plan anthropologique qu’ontolo-
gique.

Lorsqu’on tente d’analyser le sens de cette notion dans la pensée de Gaston
Bachelard, il faut prendre en compte sa nature multi-niveaux et multi-contex-
tuelle. Les difficultés d’interprétation résultent de la multiplicité de ses inspira-
tions, ainsi que de I’évolution qui marque sa pensée. On ne peut pas oublier la
double nature de la pensée de Bachelard, dans laquelle la philosophie des sciences
coéxiste avec la philosophie de la réverie. Les théses présentes dans les textes de
Bachelard constituent un concept original selon lequel I'inconscient devient un
médium qui relie 'individu non seulement au collectif, mais aussi a la matiere pul-
sante de 'univers. Comme je le montrerai, le philosophe considérait 'inconscient
sur les trois niveaux : individuel, collectif et cosmique. Les deux premiers niveaux
sont présents aussi bien dans sa psychanalyse de la connaissance objective que
dans sa philosophie de la réverie, qu’il s’agisse de la période ot Bachelard était
sous l'influence dominante de Freud ou de I’étape ou la psychologie analytique de
Jung est devenue sa principale inspiration. Le troisi¢éme niveau de I'inconscient —le
niveau cosmique — résulte des racines matérielles de I'imagination et se réalise dans
la réverie qui relie le réveur et le monde.

Linconscient de I’esprit scientifique

Pour examiner la conception bachelardienne de I'inconscient, commencons par
la psychanalyse de la connaissance objective. Dans La formation de I'esprit scienti-
figue on peut trouver un tel fragment :

Sans la mise en forme rationnelle de 'expérience que détermine la position d’un
probléme, sans ce recours constant a une construction rationnelle bien explicite, on
laissera se constituer une sorte d’znconscient de [l'esprit scientifique qui demandera
ensuite une lente et pénible psychanalyse pour étre exorcisé’.

¢S. Wrébel S., op. cit, p. 34.

" Ibidem, p. 35.

8 Ibidem.

° Bachelard G., La formation de l'esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la
connaissance objective, Paris, Vrin, 1938, p. 40.



69

Le fragment cité (c’est le premier fois que le mot « inconscient » apparait dans le
livre) est a la fois intrigant et surprenant. D’apres ces mots, I'inconscient de I'esprit
scientifique n’est pas tant une réalité qui existe indépendamment de la conscience
et qui en est la source, mais un élément de celle-ci qui surgit a la suite d’erreurs
cognitives. Un élément qui peut étre constitué ou non, selon le type d’actions en-
treprises par le sujet. L'inconscient ainsi compris, rempli de contenus indésirables,
c’est-a-dire d’obstacles épistémologiques, doit étre purifié et donc soumis a la psy-
chanalyse. Bachelard utilise ici le mot « exorciser »'°, en indiquant clairement la
nécessité d’éliminer ce qui est dangereux, nuisible, inutile.

Dans d’autres passages du livre, Bachelard souligne que les contenus nocifs qui
remplissent I'inconscient de I'esprit scientifique sont des croyances communes, des
désirs, des réveries, des mythes (entendus ici comme des croyances communes),
des valorisations, des images et des métaphores. Notons que I'inconscient de I’es-
prit scientifique d’un individu se constitue comme un résultat de sa participation
a I'inconscient collectif, donnée, par exemple, dans les mythes et les symboles ins-
crits dans I'ordre culturel. Cette conception de I'inconscient rapproche Bachelard
de Carl Gustav Jung. L'influence de sa psychologie analytique sur sa psychana-
lyse de la connaissance de Bachelard est 'un des problemes analysés par Teresa
Castelao-Lawless, qui souligne que tant dans la psychologie de Jung que dans la
philosophie de Bachelard, I'inconscient se développe sur les deux niveaux : indi-
viduel et supra-individuel (collectif). La réverie, qui selon Bachelard est I'un des
éléments les plus importants de I'inconscient, est pour lui « une combinaison d’élé-
ments personnels et collectifs d’un inconscient »''. Donc les contenus individuels
n’épuisent pas 'inconscient. L'enchainement entre I'inconscient individuel et
I'inconscient collectif est constamment présent dans la philosophie de Bachelard,
quels que soient ses points de référence déclarés. Que le philosophe fasse explici-
tement référence a Freud, a Jung ou a d’autres psychanalystes, il se référe toujours
aux deux niveaux de 'inconscient.

Bachelard ne voyait aucun aspect positif de I'inconscient scientifique : d’aprés
lui il n’apporte aucun contenu utile a la connaissance (par exemple des germes
d’idées ou des mécanismes qui organiseraient la connaissance). On ne trouve pas
chez Bachelard la perspective décrite par Alina Motycka, qui accentue I'impor-
tance des structures et des contenus inconscients pour la constitution de la science
et qui souligne dans ce contexte : « 'inconscient (...) n’est pas chaotique dans sa
structure, et la connaissance archétypique (...) sert a organiser le chaos qui existe
dans la matiére de 'expérience »'2. Selon Bachelard 'inconscient de 'esprit scien-
tifique n’est qu'un ensemble de blocages cognitifs, inutiles et nuisibles.

10 Ce mot apparait a plusieurs reprises, chaque fois en rapport avec I'inconscient. Cf. zbidemn,
p. 101, 106, 145.

' Castelao-Lawless T., « La presence de la psychologie analytique de C.G. Jung dans
I’épistémologie de La formation de I'esprit scientifique et de La psychanalyse du feu », in: L'imag-
inaire du feu. Approches bachelardiennes., M. Courtois (ed.), Dijon, Jacques André Editeur, 2007,
p. 33-34.

12 Motycka A., Nauka a nieswiadomosé. Filozofia nauki wobec kontekstu tworzenia, Wrockaw,
Leopoldinum, 1998, p. 27.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

70

Ainsi compris, I'inconscient constitue une barriere qu’il faut constamment sur-
monter, tandis que 'objectivité de la recherche (la conscience) devient une idée
presque inaccessible. Est-il possible de se libérer complétement de I'influence des
préjugés, des idées et des images ? Cela exige un travail continu, une vigilance
constante et la volonté de prendre du recul par rapport aux résultats déja obtenus.
Teresa Castelao-Lawless souligne :

La réverie constitue pour Bachelard un des obstacles épistémologiques au
développement de la science. Donc, une expérience neutre, qui écarterait du sujet toutes
les traces d’ancestralité, est pour lui difficile a atteindre (...)".

La difficulté résulte de ce que « Psychiquement, nous sommes créés par notre
reverie. Créés et limités par notre réverie, car c’est la reverie qui dessine les derniers
confins de notre esprit »'*, La réverie constitue donc le point de départ indélébile
mais en méme temps nécessaire a surmonter (ou plut6t a surmonter continuelle-
ment) sur le chemin de la connaissance scientifique.

Ll’inconscient et la réverie

Ce qui perturbe I'inconscient scientifique devient la source de I'imagination
poétique. L'inconscient a donc son cdté positif. Comme on le lit dans La psycha-
nalyse du feu : « Ce qui est purement factice pour la connaissance objective reste
donc profondément reel et actif pour les réveries inconscientes. Le réve est plus
fort que 'experience ». Les contenus inconscients ne peuvent avoir aucune utilité
en science car ils sont « purement factices » pour I'esprit scientifique. Ils appar-
tiennent a un autre ordre, donc ils ne peuvent pas devenir une source d’inspiration
pour des chercheurs. Notons encore une fois : pour Bachelard, « le réve est plus
fort que I'expérience ». L'inconscient, si on ne le contrdle pas constamment et si
on ne cherche pas a affaiblir son influence, prévaudra toujours sur ’expérience et
sur son objectivation.

Le chercheur doit réfréner sa nature poétique, tandis que le réveur lui donne
libre cours et se tourne vers I'inconscient et vers la réverie originelle. Dans les
années 1930, Bachelard analysait dans ce contexte le complexe — en tant que le
source de la réverie et de sa vérité. Plus tard, il fera référence a la théorie des arché-
types, en écrivant sur le réconfort dans 'animza des réveries, « qui se nourrit d’elle
méme, qui s’entretient comme la vie s’entretient »°.

Concentrons-nous sur le probléme de la vérité des réveries, qui — selon la thése
de Bachelard — ne peut étre atteinte qu’en examinant le noyau inconscient (com-
plexe, archétype) qui les sous-tend. Cette thése constitue le cceur de sa méthode

B Castelao-Lawless T., op. cit., p. 33.

“ Bachelard G., La psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1949, p. 181.
5 Ibidem, p. 40.

1 Bachelard G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1968, p. 56.



71

de recherche sur I'imagination poétique. En analysant les textes littéraires, ainsi
que ses propres associations et souvenirs, le philosophe cherche la raison qui les
explique et qui les fonde. Il s’agit de leur source inconsciente : I'image primordiale,
le réve originel, le complexe, 'archétype. Comme chez Freud, on ne peut com-
prendre du conscient qu’en rationalisant I'inconscient.

Apres avoir déchiffré le principe inconscient, cette source des réveries et des
images littéraires, on peut découvrir que l'interprétation psychanalytique de
I'ceuvre rejette ses autres lectures qui commencent a apparaitre comme super-
ficielles et incomplétes (parce qu’elles n’atteignent pas le noyau inconscient du
texte).

Par exemple dans la poésie de Novalis:

Sans doute, il y a dans I'oeuvre de Novalis des tons plus adoucis. Souvent 'amour
fait place a la nostalgie dans le sens méme de von Schubert; mais la marque chaude reste
ineffacable. Vous objecterez encore que Novalis est le poéte « de la petite fleur bleue »,
le poéte du myosotis lance en gage du souvenir impérissable, au bord du précipice, dans
I'ombre méme de la mort. Mais allez au fond de I'inconscient; retrouvez, avec le poéte, la
réverie primitive et vous verrez clairement la vérité: elle est rouge la petite fleur bleue !’

D’aprés Bachelard, c’est I'image du feu qui constitue I’élément central de la
poésie de Novalis. L'image du feu pulsant et chaleureux, intime et universel. « Au
centre sont les germes ; au centre est le feu qui engendre. Ce qui germine briile. Ce
qui briile germine »'®. Bachelard s’oppose donc aux interprétations qui mettent en
avant la « petite fleur bleue » de la nostalgie et de la tranquilité. Ce ne sont pas la
surface et le repos, mais la profondeur et la pulsation chaleureuse qui constituent
le complexe de Novalis, affirme le philosophe.

_Bachelard combine la méthode psychanalytique avec ce que les représentants de
I’Ecole de Geneve appelaient la critique thématique'. Il convient de souligner que
la catégorie clé pour I'’Ecole — « théme » — est difficile a saisir a cause de son ambi-
guité, ainsi qu’en raison des différents concepts présentés par les représentants de
I’Ecole®. Dans la philosophie de Bachelard, le champ de recherche n’était pas non
plus défini de maniére rigide, mais nous pouvons, a la suite de Jan Blonski, suppo-
ser qu’il s’intéressait aux « thémes »?'. Blonski — en se référant aux recherches de

7 Bachelard G., La psychanalyse du feu. .., p. 72.

8 Ihidem, p. 71.

1 Cf. Glowinski M., « Wprowadzenie », Pamietnik Literacki, 1971, n° 62/2, p. 178.

2 Cf. Ibidem, p. 176-178. Ce qui unissait les représentants de 'Ecole de Genéve — et qui les
rapprochait a la philosophie de Bachelard, qu’ils citaient directement en I'indiquant en tant
que leur source d’inspiration — ¢’était leur opposition a I’orientation historique dominante dans
les études littéraires en France. Comme le soulignait Michel Buton, le mérite important des
représentants de 'Ecole était de mettre I’accent sur le texte lui-méme et de considérer Iétude
de la littérature surtout comme la pratique de la littérature. Ils ont étudié les structures qui se
révelent dans le texte, dans I'acte d’écriture et dans l'acte de lecture. Cf. Szkota Genewska w
krytyce. Antologia, Chudak H., Naliwajek Z., Zurowska J. (ed.), Warszawa, PWN, 1998, p. 345.

21 Cf. Blonski J., « Przedmowa », in: Bachelard G., Wyobraznia poetycka. Wybor pism, trad.
Chudak H., Tatarkiewicz A., Warszawa, PIW, 1975, p. 22.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

72

Bachelard — définit ainsi ce terme ambigu : « Il cherche d’abord le centre d’ou les
images rayonnent en quelque sorte. Il examine ensuite leurs relations et tente de
saisir les stimuli et les tendances des transformations auxquels ils sont soumis. .. »*

Sil’on accepte I'analogie indiquée par Blonski entre I'image bachelardienne et le
théme considéré par I'Ecole de Genéve comme le noyau vers lequel doit s’ orienter
la critique littéraire?, alors d’autres similitudes entre ces deux approches de la lit-
térature apparaitront clairement, surtout 'approche ahistorique, visant a saisir la
genése du théme ou de I'image. Il y a aussi une différence, particulierement impor-
tante du point de vue de cet article : alors que les représentants de la critique thé-
matique ne se référaient pas a la psychanalyse — et donc a la question de I'existence
et de 'importance de I'inconscient — pour Bachelard, elle restait constamment le
point de référence?.

Cette différence met 1'accent sur le besoin bachelardien de saisir la systéma-
tique de 'inconscient, et sur son hypothése qu’une telle systématique est pos-
sible. L'inconscient n’est ni un chaos, ni une sphére inaccessible au ratio, mais il
repose sur une structure qui peut étre révélée. Accepter les catégories psycha-
nalytiques, c’est reconnaitre la possibilité de rationaliser et de classer les conte-
nus inconscients. Cependant Bachelard est allé plus loin, notamment dans ses
premiers ouvrages consacrés a I'imagination poétique. Dans La psychanalyse du
feu, il a indiqué clairement que la tache de sa philosophie c’est « une détérmina-
tion des conditions objectives de la réverie »?, et a cette fin, il avait I'intention
de développer des outils « pour une critique littéraire objective dans le sens le
plus précis du terme »*. Ces theses ont perdu leur importance dans les livres
ultérieurs, dans lesquels Bachelard soulignait I'impossibilité de philosopher sur
I'imagination sans reconnaitre 'importance de la sphére subjective. Cependant
il tentait d’objectiver la réverie en recherchant des images primordiales qui la
fondaient, en les classant selon des « thémes » communs, en les organisant en sé-
ries de complexes, ou en les reliant aux modeles archétypiques de la psychologie
jungienne. Bien que le philosophe ait progressivement renoncé a créer une sys-
tématique objective de la sphére onirique, toute sa philosophie de I'imagination
est imprégnée de cette premiere conviction, écrite en 1938, selon laquelle « Il
faut (...) trouver le moyen de s’installer a ’endroit ot 'impulsion originelle se
divise, tentée sans doute par une anarchie personnelle, mais oblige quand méme
4 la seduction d’autrui »?’. Selon Bachelard, cet endroit ne peut étre trouvé que
dans I'inconscient.

2 Tbidem.

2 Cf. Ibiden.

2 Cf. Glowinski M., op. cit., p. 178.

» Bachelard G., La psychanalyse du feu. .., p. 179.
2 Tbidem.

2 Ibidem, p. 59.



73
Linconscient cosmique

Bachelard distingue deux types d’imagination: formelle et matérielle. Cette dis-
tinction apparait pour la premicre fois dans L'eau et les réves. Bachelard y écrit :
« Les forces imaginantes de notre esprit se développent sur deux axes tres diffé-
rents »?, La premicre de ces forces se dirige vers ce qui est divers, momentané,
pittoresque et vital. La seconde veut pénétrer plus profondément, en cherchant
de ce qui est éternel et primitif?. Bachelard les a appellé a la suite : I'imagination
formelle et I'imagination matérielle.

Cette division marque fortement la poétique bachelardienne en montrant les
raisons qui sous-tendent I’hypothése de I’existence de I'inconscient et son impor-
tance pour le travail de I'imagination. I'imagination matérielle révele la profon-
deur dans laquelle se trouvent les sources de tous les produits de I'imagination :
des images, des idées, des illusions, des fantasmes, des réveries. Danc dans cette
perspective la matiére est la cause de toute image et sans elle 'image ne peut
pas étre pleinement comprise. Bachelard soulighe que « 'image est une plante
qui a besoin de terre et de ciel, de substance et de forme »*°. Pour comprendre
I’essence de 'imagination et son fonctionnement, il ne suffit pas de décrire ses
produits momentanés ou les ceuvres qui s’en inspirent. Il faut tenter d’atteindre
leurs fondements immuables et originels, et ceux-ci résident dans la matiére des
réveries et des images:

Méditée dans sa perspective de profondeur, une matiére est précisément le principe
qui peut se désintéresser des formes. Elle n’est pas le simple déficit d’une activité
formelle. Elle reste elle-méme en dépit de toute déformation, de toute morcellement. La
matiére se laisse d’ailleurs valoriser en deux sens: dans le sens de I'approfondissement
et dans le sens de I'essor. Dans le sens de 'approfondissement, elle apparait comme
insondable, comme un mystére. Dans le sens de I’essor, elle apparait comme une force
inépuisable, comme un miracle [...]. C’est seulement quand on aura étudié les formes
en les attribuant a leur juste mati¢re qu’on pourra envisager une doctrine compléte de
I'imagination humaine.

Dans le monde de I'imagination, la mati¢re n’est pas seulement une base passive
sur laquelle la forme laisse sa marque en créant des images. Les images apparaissent
grace a I'interaction de deux éléments : la matiére et la forme. L'imagination maté-
rielle peut étre considérée comme un domaine de I'inconscient. L'imagination for-
melle se réalise a travers I'interaction de ce qui est matériel (inconscient, profond,
primaire) et de la réalité.

Tlona Blocian accentue les liens entre I'imagination matérielle et I'inconscient, en
montrant leur importance pour le concept d’imagination développé par Bachelard:

2 Bachelard G., L'eau et les réves. Essai sur l'imagination de la matiére, Paris, Librairie José
Corti, 1942, p. 7.

2 Cf. Ibiden.

30 Ibidem, p. 9.

U Ibiden.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

74

Les complexes, compris par lui en tant que des ensembles d’images, naissent d’une
base plus générale que les mythes. Cette base c’est I'imagination matérielle qui oriente
I’homme vers le monde dans lequel il vit. I'image se référe a la sphére entre ’homme
et le monde. La perception du monde n’est pas donc un simple enregistrement de
phénomeénes®?.

Et plus loin:

Bachelard est le découvreur du lien profond entre ’homme et le monde, de I’ancrage
de 'activité de I'imagination dans les phénomeénes de la nature, dans la réalité matérielle
environnante, mais il montre aussi que les éléments, les processus naturels ne sont pas
simplement « donnés » a ’homme, il ne les enregistre pas passivement, ne les explique
pas, mais il les éprouve et les rapporte a son idée du tout et de soi-méme*,

Selon Bachelard I'imagination est active, créatrice. Elle puise dans ses fonde-
ments inconscients, mais ses produits ne naissent pas directement du substrat
(matériel) inconscient. Bachelard a rejeté la thése de I'influence causale de I'in-
conscient sur 'imagination. Dans La poétigue de ['espace on lit:

Quand, par la suite, nous aurons a faire mention du rapport d’une image poétique
nouvelle et d’un archétype dormant au fond de l'inconscient, il nous faudra faire
comprendre que ce rapport n’est pas, a proprement parler, causal. I’'image poétique
n’est pas soumise a une poussée. Elle n’est pas ’écho d’un passé. C’est plutdt inverse:
par I’éclat d’une image, le passé lointain résonne d’échos et on ne voit guere a quelle
profondeur ces échos vont se répercuter et s’éteindre’.

L’hypothese de la causalité équivaudrait a 'acceptation du caractére passif de
I'imagination — ce qui était pour Bachelard inadmissible. Au lieu de parler de cau-
salité, il parle de retentissement, en se référant directement a Eugene Minkowski®.
L'image entre en résonance a la fois avec le monde et avec I'inconscient qui, en
s’enracinant dans la matiére, acquiert une dimension cosmique. Ainsi compris,
I'inconscient devient un contexte large au sein duquel fonctionne le sujet : peu
importe qu'il s’agisse du sujet de la connaissance scientifique ou du cogito d’un
réveur. La conscience humaine fait partie d’une totalité plus vaste, entourée par
des forces imperceptibles qui I'influencent.

Dans ce contexte il vaut rappeler le concept de rythmanalyse formulé par
I’auteur brésilien Liuicio Pinheiro dos Santos, auquel Bachelard se réfere direc-
tement. L'ceuvre de I’auteur de la rythmanalyse n’existe pas dans les catalogues
des bibliothéques francaises, portugaises ou brésiliennes, et Pinheiro dos San-
tos n’est mentionné dans aucune référence bibliographique. De son existence
— et ’existence de sa théorie qui intéressait Bachelard — atteste la correspon-

’2 Blocian 1., Psychoanalitycine wykladnie mitu. Freud, Jung, Fromm, Warszawa, Eneteia,
2010, p. 462-463.

3 Ibidem.

* Bachelard G., La poétique de ['espace, Paris, PUF, 2012, p. 1-2.

» Ct. Ibidem, p. 2.



75

dance du Brésilien avec Alvaro Ribeiro, ainsi que I'un des chapitres de La dia-
lectique de la durée. Joaquim Domingues affirme que 'ouvrage de Bachelard
est la source la plus fiable et la plus compléte sur les études rythmanalytiques
de Pinheiro dos Santos®.

La rythmanalyse s’efforce de saisir tous les aspects de la réalité humaine a tra-
vers le prisme du rythme. Le premier niveau auquel se référe le chercheur brésilien
est le niveau matériel, considéré dans le contexte des théses sur le mouvement
ondulatoire de la matiere. Puisque, au niveau le plus élémentaire, la matiere a la
forme des vibrations, elle peut étre considérée en termes de rythmes qui la pé-
nétrent. Bachelard a fortement insisté sur ce point en déclarant :

La matiére n’est pas étalée dans I'espace, indifférente au temps; elle ne subsiste pas
toute constante, tout inerte, dans une durée uniforme [...]. Elle est, non seulement
sensible aux rythmes; elle exzsze, dans toute la force du terme, sur le plan du rythme,
et le temps ot elle développe certaines manifestations délicates est un temps ondulant,
temps qui n’a qu'une matiére d’étre uniforme: la régularité de sa fréquence’.

La rythmicité s’applique a la mati¢ére — tant au niveau des phénoménes com-
plexes qu’au niveau moléculaire. Il est impossible, souligne Bachelard a la suite
de Pinheiro dos Santos, de comprendre I'existence des microparticules de matiére
sans tenir compte de leur fréquence spécifique. « On peut [...] dire que I'énérgie
vibratoire est I’énérgie d’existence »*%.

Le rythme imprégne aussi la dimension biologique de la réalité — la matiére
vivante fonctionnant conformément 2 la régularité des processus physiologiques
qui se produisent dans les organismes. Ce n’est pas le seul argument en faveur
du fait que le rythme est inhérent a I’essence de la vie. Au niveau basique des
transformations moléculaires « la vie est ondulation »*°, écrit Bachelard, en sou-
lighant en méme temps que « les matiéres formées par activité organique sont
particuli¢rement complexes et fragiles », ce qui conduit a considérer la mati¢re
vivante « comme plus riche en timbres, plus sensible aux échos, plus prodigue de
résonances, que la matiére inerte »*,

Le troisieme niveau des analyses de Pinheiro dos Santos concerne la vie psy-
chique. Bachelard a considéré ces analyses en relation avec les théses de la psycha-
nalyse de Freud :

Plus systématiquement que la Psychanalyse, la Rytmanalyse cherche des motifs de
dualité pour activité spirituelle. Ele retrouve la distinction des tendances inconscientes
et des efforts de conscience; mais elle équilibre mieux que la Psychanalyse les tendances
vers les poles contraires, le double movement du psychisme?!.

3¢ Cf. Domingues J., « Licio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse », Cahiers Gaston
Bachelard, n°4, 2001, p. 111.

7 Bachelard G., La dialectique de la durée, Paris, PUF, 2013, p. 130.

38 Ibidem, p. 131.

% Tbidem, p. 139.

4 Tbidem.

W Ibidem, s. 141.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

76

La rythmanalyse relie le psychisme (y compris ses couches inconscientes) a
la réalité extra-psychique. Dans cette perspective, la souffrance humaine peut
résulter de la subordination aux rythmes inconscients et mystérieux, ainsi que
de la conscience de sa propre incohérence avec les rythmes de Iactivité spiri-
tuelle®?. Pinheiro dos Santos invoque le concept de sublimation, qui selon lui
n’est pas une compulsion obscure, mais un postulat visant a activer toutes les
aspirations humaines®. On peut se libérer de la souffrance mentale seulement
en les harmonisant:

C’est le manque d’une sublimation active, attractive, émergente, positivement
créationiste, qui boulverse 1’équilibre de I’ambivalence psychanalytique et qui trouble
le jeu des valeurs psychiques. Ne pas pouvoir réaliser un amour idéal est certes une
souffrance. Ne pas pouvoir zdéaliser un amour réalisé en est une autre*.

La rythmanalyse définit la totalité de la réalité comme étant soumise a des pro-
cessus indépendants de la conscience qui se déroulent aux niveaux fondamen-
taux de I'existence des étres : animés et inanimés. Pinheiro dos Santos inclut la
vie mentale et la vie spirituelle dans son argument, en les percevant comme des
extensions des processus qui se déroulent au niveau matériel. D’aprés lui, 'ac-
tivité mentale est subordonnée aux principes universels qui fondent I'univers
dans son ensemble. L'approche de la réalité humaine psychique et spirituelle,
ce qui est caractéristique de la rythmanalyse, rejoint ’approche bachelardienne
de 'imagination créatrice et de sa référence a la matiére, dans laquelle se révele
I'un des aspects de I'inconscient (I'imagination matérielle). Ce qui est psychique
est enraciné dans ce qui est matériel, et 'inconscient, tel qu’il se manifeste dans
certains aspects de la vie consciente de 'esprit, est étroitement lié aux processus
qui ont fondé I'univers.

Linconscient et le cogito

Dans la philosophie de Bachelard, I'inconscient est étroitement lié au Moi
conscient. Jacques Poirier écrit a ce sujet : « Pour Freud, I'inconscient entretient
une césure au coeur du sujet, alors que chez Bachelard la psyché semble poreuse.
Ici, en effet, le moi se trouve a proximité immediate »*. Bachelard soulignait a
plusieurs reprises qu’il s’intéressait a la sphére intermédiaire entre la conscience et
I'inconscient®. Il ne voulait pas explorer toutes les sphéres de la psyché humaine,
mais seulement celle dans laquelle les croyances subjectives perturbent la clarté

2 Ct. Ibidem.

® Cf. Ibidem.

“ Ibidem.

# Poirier J., « Gaston Bachelard entre Freud et Jung in Les Lettres francaises et la psycha-
nalyse (1900-1945) », Bachelard Studies—Etudes Bachelardiennes—Studi Bachelardiani, n® 2, 2021,
p. 167.

4 Cf. p. ex. Bachelard G., La psychanalyse du feu. .., p. 32.



77

de la pensée et les réveries s’éloignent — en travaillant en étoile’ — pour revenir a
leur objet. La psychanalyse de Bachelard se souvient constamment du cogito, qui
— comme le souligne Poirier — toujours est proche.

Bachelard voulait se souvenir de Moi. Linterpénétration du conscient et de I'in-
conscient, cette « structure poreuse » dont parle Poirier, c’est le résultat de sa
décision sur le but de la philosophie. Bachelard ne veut pas s’occuper de la partie
« nocturne », de la partie sombre du psychisme qui se manifeste dans les réves.
Dans les réves le sujet disparait envahi par une force obscure qui prive le cogito
de toute autonomie. Bachelard a choisi d’étre le philosophe de la réverie, le phi-
losophe du cogito — entendu différemment que dans le cartésianisme, néanmoins
préservant la rationalité (partielle).

Concentrons-nous sur le rapport de Bachelard a Descartes et a la conception
cartésienne du sujet. Cette relation est ambigué : bien que Bachelard ait polémiqué
avec Descartes et semble avoir adopté une position anticartésienne (par exemple
en établissant la sphére onirique comme l'objet propre de la philosophie), il a
néanmoins eu recours a des instruments conceptuels cartésiens, en signifiant ainsi
un lien avec la pensée du fondateur du rationalisme moderne. Bachelard a formulé
le concept du « cogito du réveur », en combinant deux ordres qui semblent in-
compatibles : 1) le cogito, transparent dans sa rationalité, 2) la réverie — fondée sur
I'inconscient donnée seulement partiellement.

La polémique bachelardienne avec la conception cartésienne du sujet n’est pas
une rupture radicale. Il ne parle pas d’une sorte de cogito inconscient, mais de la
subjectivité qui se crée a 'interface de I'inconscient et du conscient. Bachelard
soulignait a plusieurs reprises qu’il n’est pas possible de penser la subjectivité dans
le contexte psychanalytique a travers des réves, par rapport auxquels il faudrait
plutot parler d’absence de sujet*. Déplacer I'attention vers les réveries diurnes lui
permet de préserver I'individualité du réveur et de le considérer en termes de sub-
jectivité, car « Le réveur de réverie est présent a sa réverie »*. Présent et conscient,
méme influencé par I'inconscient.

Lattitude de Bachelard a I’égard du cogito cartésien a été influencée par la
remise an cause du concept cartésien de conscience, indissociablement 1ié a
la théorie de Freud. La psychanalyse rejette 'autonomie et la transparence de
la substance pensante™. Le modele freudien de la personnalité humaine sup-
pose que « la dynamique de la psyché, le conflit entre ses éléments structurels,
consiste au fait que la plupart des actes psychiques se déroulent en dehors de la

47 « Le réve chemine linéairement, oubliant son chemin en courant. La reverie travaille en
étoile. Elle revient a son centre pour lancer de nouveaux rayons ». Ibidens.

4 Cf. Bachelard G., La poétique de la réverie. .., p. 128-129.

 Ibidem, p. 129.

% Cogito de Descartes « [...] dans I'acte de la reflexion simple se saisit lui-méme de maniére
adéquate, c’est-a-dire qu’il reste parfaitement transparent a lui-méme, en fournissant un modéle
de certitude directe et le fondement de toute connaissance, en constituant la forme la plus par-
faite, sinon la plus originale de I'étre ». Kowalska M., « Wstep. Dialektyka bycia sobg », in:
Ricoeur P., O sobie sanym jako innym, trad. Chelstowski B., Warszawa, PWN, 2003, p. VIL

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

78

conscience, qui est, de plus, subordonnée a I'inconscient »!. Bachelard ne s’ac-
cordait pas a toutes les theses de Freud, cependant en introduisant le substrat
inconscient non seulement dans le domaine de 'activité imaginative, mais aussi
dans la sphere de fonctionnement de P'esprit scientifique, il a rejoint le groupe
de ceux qui remettent en question la priorité de la conscience au sens épistémo-
logique et anthropologique. Comme I’a écrit Szymon Wrdbel : « Apres les dé-
couvertes de Freud, nous devons parler de la conscience en termes d’épigenése,
en termes de ‘ tiche ‘, de ‘ but * »2. La conscience dans I’ére post-freudienne
n’est plus une hypothese évidente. Elle devient une tache : le théoricien de la
connaissance s’efforce d’y parvenir, tout comme le psychanalyste et son patient
— en prenant I'inconscient comme point de départ.

Lintroduction d’un substrat inconscient dans les actes conscients fait
perdre a ces derniers a la fois clarté et homogénéité”. Le contexte psychanaly-
tique prive le cogito de Bachelard du caractere absolutisant du monolithe qui
marque la philosophie de Descartes. Le cogito du réveur conserve sans doute
un certain degré de cohérence, Bachelard soulignait a plusieurs reprises que le
réveur posséde la subjectivité qui fournit la base a ses expériences oniriques.
Cependant la structure rationnelle du Moi n’est pas I'autorité finale. Cela reste
I'inconscient dans lequel le Moi est immergé et qui est la source de toute ex-
pression de I’étre qui réve.

Pawet Dybel, en commentant l'attitude de Bachelard envers Descartes, pose
une autre question. En attirant I'attention sur 'hétérogénéité de la philosophie
de 'auteur de La poétique de la réverie, Dybel soutient qu’un des aspects de
cette hétérogénéité s’exprime dans la cohérence apparente des ordres de ratio et
d’imaginatio :

On peut trouver le source de la division traditionnelle du psychisme humain en
éléments de raison et d’imagination, dans la tradition de la philosophie francaise. Il s’agit
d’une maniére dans laquelle ces éléments ont été vue par Descartes. Une caractéristique
importante de cette approche était qu’elle dégradait le role de I'élément d’imagination
poétique au profit de I’élément de rationalité, dont le prototype était la méthodologie
des sciences exactes. Sans doute Bachelard veut dépasser le caractére trop dogmatique
et limité de cette approche, en arguant que le cogito est aussi un foyer d’imagination.
En plus — le cogito se constitue par le cogitatum de son imaginaire. Mais si tel est le
cas, comment alors cet élément d’imagination/d’image se rapporte-t-il a 'élément de
rationalité, a la pensée scientifique ? Comment le cogito éclate-t-il plus tard en pensée et

°! Czarnocka M., « Nowozytne pojecie podmiotu i jego wspdlczesne erozje », in: Wiedza a
podmiotowosé, Motycka A. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 1998, p. 38.

2 Wrébel S., Odkrycie nieswiadomosci..., p. 32.

» « Descartes définit différentes “ fonctions de 'ame “ : les actes de volonté, les perceptions,
les imaginations, les passions. Mais quelles que soient les différences qui les divisent, le “ substrat
“ reste le méme. Et c’est ainsi que nous pourrions définir ce processus : I'intellectualisation est
une procédure de homogénéisation de tous les états mentaux dont le but c’est de les rapprocher
al’idéal de clarté parfaite ». Bielik-Robson A., Nzeswiadono$¢ — kreacja kartezjanizmu, in: « Nie-
$wiadomos¢ jako kategoria filozoficzna », Motycka A., Wrzosek W. (ed.), Warszawa, IFiS PAN,
2000, p. 28.



79

en image poétique ? Comment cette pensée émerge-t-elle sur la base de la couche source
des images primitives archétypales ? N’est-ce donc pas, aprés tout, quelque chose qui a
une autre origine que celle de I'image ?»**

Dans cette perspective, la philosophie de Bachelard s’inscrit dans la tradition
post-cartésienne, pour laquelle le sujet conscient et pensant indiqué par Descartes
est le point de référence fondamental. A la lumiére de la citation ci-dessus, cette
philosophie est aussi une tentative infructueuse de valoriser I'imagination en tant
qu’un élément essentiel de la conscience, tout en maintenant la cohérence du cogi-
to comme la base de deux ordres différents.

Sur les pages de La poétique de la réverie Bachelard écrit : « Le cogito du réveur
est moins vif que le cogito du penseur. Le cogito du réveur est moins sir que le
cogito du philosophe. L'étre du réveur est un étre diffus »”. En se référant a ce
fragment, Kamila Morawska définit le cogito de Bachelard en tant que « disper-
sé ». Elle souligne que lorsque Bachelard écrit sur la conscience, il met I'accent
a sa multifonctionnalité et a sa multidimensionnalité. Le cogito du philosophe et
le cogito du réveur sont les deux faces d’'un méme sujet. Les étres humains se rap-
portent au monde de multiples facons, dont le sujet est le dénominateur commun.
L'imagination et la connaissance sont donc les deux modes de réference au monde,
plutdt que des ordres différents. A la lumiére de cette interprétation — opposée
aux propos de Pawel Dybel — Bachelard veut maintenir I'intégrité du sujet, tout en
soulignant son hétérogénéité (dispersion).

La conception bachelardienne du sujet oscille entre le conscient et I'in-
conscient en liant ratio et imaginatio. Ce qui est remarquable, c’est la réfé-
rence claire a Descartes, qui d’une part indique le désir de maintenir I'unité
subjective, mais d’autre part devient une critique. L’hypothése selon laquelle
I’inconscient est I'autorité ultime dans laquelle les actes de conscience s’en-
racinent, d’une part prive la conscience de son pouvoir, en indiquant que ses
sources se trouvent en dehors d’elle-méme. D’autre part, elle permet de créer
I’idée du cogito « dispersé » qui résulte directement de la destruction du sujet
cartésien et du concept cartésien de la connaissance en tant qu’existant unique-
ment sur le plan de la ratio.

_ Marta Ples-Beben
Uniwersytet Slaski w Katowicach
marta.ples@us.edu.pl

> Blocian 1., Dybel P, Ples-B¢ben M., « Cogito et le monde des images. Entretien avec Pawet
Dybel », Bachelard Studies —Etudes Bachelardiennes — Studi Bachelardianz, 2021, n° 2, p. 198-199.

» Bachelard G., La poétique de la réverie...,s. 191.

>¢ Cf. Blocian I, Morawska K., Ples-Be¢ben M., Gaston Bachelard i filozofie obrazu. Psycholo-
giczne i spoleczno-polityczne aspekty obrazowosci, Wroctaw, Wydawnictwo Uniwersytetu Wro-
clawskiego, 2018, p. 41-42.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

80
Bibliographie:

Bachelard G., La dialectique de la durée, Paris, PUF, 2013,

Bachelard G., La formation de I'esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la con-
naissance objective, Paris, Vrin, 1938.

Bachelard G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1968.

Bachelard G., La poétique de 'espace, Paris, PUF, 2012.

Bachelard G., La psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1949.

Bachelard G., Leau et les réves. Essai sur ['imagination de la matiére, Paris, Librairie Jose Corti, 1942.

Bielik-Robson A., Nzeswiadonosé — kreacja kartezjanizimu, in: « Nie§wiadomo$¢ jako kategoria
filozoficzna », Motycka A., Wrzosek W. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 2000, p. 26-30.

Blocian 1., Psychoanalitycine wykladnie mitu. Freud, Jung, Fromm, Warszawa, Eneteia, 2010.

Blocian L., Dybel P., Ples-B¢ben M., « Cogito et le monde des images. Entretien avec Pawet Dybel »,
Bachelard Studies —Etudes Bachelardiennes — Studi Bachelardiani, 2021, n° 2, p. 197-206.

Blocian I, Morawska K., Ples-Beben M., Gaston Bachelard i filozofie obrazu. Psychologicz-
ne i spoleczno-polityczne aspekty obrazowosci, Wroctaw, Wydawnictwo Uniwersytetu
Wroctawskiego, 2018.

Blonski J., « Przedmowa », in: Bachelard G., Wyobraznia poetycka. Wybdr pism, trad. Chudak
H., Tatarkiewicz A., Warszawa, PIW, 1975, p. 5-24.

Castelao-Lawless T., « La presence de la psychologie analytique de C.G. Jung dans I’épistémo-
logie de La formation de l'esprit scientifique et de La psychanalyse du feu », in: L'imaginaire
du feu. Approches bachelardiennes., M. Courtois (ed.), Dijon, Jacques André Editeur, 2007,
p.31-38.

Czarnocka M., « Nowozytne pojecie podmiotu i jego wspolczesne erozje », in: Wiedza a
podmiotowosé, Motycka A. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 1998, p. 31-44.

Dobraczynski B., Ciemna strona psychiki. Geneza i historia idei nieswiadomosci, Krakéw,
Uniwersytet Jagiellonski, 1993.

Domingues J., « Licio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse », Cahzers Gaston Bachelard, n°4,
2001, p. 105-115.

Glowinski M., « Wprowadzenie », Pamietnik Literacki, 1971, n° 62/2, p. 175-187.

Kapusta A., « Genealogia nieSwiadomoSci », in: Nieswiadonosé jako kategoria filozoficzna, A.
Motycka, W. Wrzosek (ed.), Warszawa, Wydawnictwo IFiS PAN, 2000, p. 141-149.

Kowalska M., « Wstep. Dialektyka bycia sobg », in: Ricoeur P., O sobie sanyn: jako innym, trad.
Chelstowski B., Warszawa, PWN, 2003, p. VII-XXXVII.

Motycka A., Nauka a nieswiadomosé. Filozofia nauki wobec kontekstu tworzenia, Wrockaw, Le-
opoldinum, 1998.

Poirier J., « Gaston Bachelard entre Freud et Jung in Les Lettres francaises et la psychanalyse
(1900-1945) », Bachelard Studies—Etudes Bachelardiennes—Studi Bachelardiani, n° 2, 2021, p.
165-172.

Szkota Genewska w krytyce. Antologia, Chudak H., Naliwajek Z., Zurowska J. (ed.), Warszawa,
PWN, 1998.

Wrébel S., Odkrycie nieswiadomosci. Czy destrukcia  kartezjariskiego pojecia  podmiotu
poznajgcego?, Toruf, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 2012.



Gaspare Polizzi
Per una genealogia della fenomenotecnica

Tra le varie interpretazioni dell’epistemologia di Gaston Bachelard trova oggi
largo spazio una lettura costruttivista di stampo matematico', volta a ricono-
scere il legame tra il matematismo di Bachelard e la filosofia matematica del suo
maestro Léon Brunschvicg, autore di Les étapes de la philosophie mathémati-
que (1912), e indirizzata verso il concetto, ritenuto centrale, di “induzione ma-
tematica”, considerata «la cifra che percorre I'intera opera di Bachelard (e non
solo la parte epistemologica)», un vero e proprio principio metodologico «che
consente d’inferire 'esistenza di realta fisiche», come anche «certe dinamiche
immaginarie nello spirito del lettore»?. Si tratta di un’interpretazione “forte”,
che trova vari appigli nei testi epistemologici di Bachelard, a partire dalla prima
tesi di dottorato, U'Essai sur la connaissance approchée (1927), ma che — a mio
avviso — deve tenere in maggior conto la formazione piti propriamente chimica
e sperimentale di Bachelard e le espressioni piti mature della sua epistemologia,
rintracciabili nei due volumi Le rationalisme appligué (1949) e Le matérialisme
rationnel (1953), oltre che in L'expérience de I'espace dans la physique contempo-
raine (1937) e in L'activité rationaliste de la physique contemporaine (1951)°. La

1 E 1a lettura, variamente articolata, di Charles Alunni, che si incentra sulla dimensione mate-
matica dell’epistemologia bachelardiana. Cfr. Alunni, C., Gaston Bachelard, ancora e ancora, in
Bachelard, G., Metafisica della matematica, a cura di C. Alunni, G. Ienna, Roma, Castelvecchi,
2016, pp. 19-40; cfr. anche, nello stesso volume, Ienna, G., Presentazione, pp. 5-18, che sottoli-
nea come «[rliportare I'attenzione sul rapporto della filosofia di Bachelard con quella di Brun-
schvicg ci permette sia di risalire alle origini della correlazione fra spinozismo e riflessione sulle
matematiche (in Cavaillés e Desanti soprattutto) sia a quelle del pensiero francese del xx secolo
tout court» (ivi, p. 16).

2 Abramo, M.R., Nota introduttiva. Nel bel mezzo di un discorso sul metodo, in Bachelard, G.,
Il valore induttivo della relativita, a cura di M.R. Abramo, Milano-Udine, Mimesis, 2024, pp. 23,
19, n. 15 [La valeur inductive de la rélativité, Paris, Vrin, 1929].

> Cfr. Bachelard, G., L'esperienza dello spazio nella fisica contemporanea, tr. it. di M.R. Abra-
mo, Messina, A. Siciliano, 2002 [L'expérience de [’espace dans la physique contemporaine, Paris,
Alcan, 19371; Bachelard, G., I/ razionalismo applicato, tr. it. di M. Giannuzzi Bruno, L. Seme-
rari, Bari, Dedalo, 1975 [Le rationalisme appliqué, Paris, PUF, 1949]; Bachelard, G., L'attivita
razionalista della fisica contemporanea, a cura di F. Bonicalzi, tr. it. di C. Maggioni, Milano,
Jaca Book, 1985 [Lactivité rationaliste de la physique contemporaine, Paris, PUF, 1951]; Ba-

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
* DOI: 10.7413/2724-5470118 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Gaspare Polizzi

82

dimensione sperimentale e costruttiva del “materialismo razionale” di Bachelard
¢ ben riconoscibile nella sua operazione di messa in relazione dinamica e dialet-
tica delle tradizioni metafisiche dell’idealismo, acquisito soprattutto da Brun-
schvicg, e del realismo, fatto proprio attraverso 'insegnamento di Abel Rey?,
che converge in un’epistemologia del “razionalismo applicato” o “materialismo
tecnico”. Nel noto diagramma vettoriale proposto in Le rationalisme appliqué
(1949)° Bachelard propone una dinamica costruttiva della sua epistemologia
applicata nella quale il “razionalismo applicato” e il “materialismo tecnico” si
distinguono soltanto in virtt dell’opposta linea vettoriale che li produce, per
incontrarsi come sinonimi al centro, superando le opposizioni schematiche e
metafisiche, abbandonate nella sua epistemologia dinamica e storica. Bachelard
svuota di senso le etichette filosofiche classiche di materialismo e razionalismo
aggiungendovi rispettivamente gli aggettivi “applicato” e “tecnico” e fornendo-
ne, in Le matérialisme rationnel, una definizione unitaria e sintetica. Tale sintesi
vettoriale rappresenta graficamente una razionalita pluralista, dialettica, aperta
e dinamica, capace di cogliere il fluire della realizzazione razionale approssimata
propria delle scienze, nella quale le due espressioni «permettono di correggersi
reciprocamente fino ad indicare la capacita di accedere razionalmente alla realta
svelandone la complessa struttura»®.

In tale prospettiva assume, a mio avviso, un rilievo peculiare il concetto di “fe-
nomenotecnica”,

una nozione coniata con un neologismo “buffo” (Voisin) e “parodistico” (Lecourt),
ma che esprime bene I'idea della conoscenza scientifica come superamento del punto di
vista meramente descrittivistico — punto di vista che Bachelard ritiene essere anche il li-
mite del pensiero fenomenologico — e vista come processo costruttivo di realta concrete,
di oggetti — come le particelle della microfisica o le sostanze chimiche —, considerati il
risultato insieme della creazione teorica e dell’intervento tecnico’.

chelard, G., I/ materialismo razionale, tr. it. di L. Semerari, Bari, Dedalo, 1975 [Le matériali-
sme rationnel, Paris, PUF, 1953].

* Pietro Redondi ha segnalato con precisione il legame con Rey: «se I’epistemologia di
Bachelard appare pervasa, come suo carattere precipuo, da una profonda vocazione di ra-
zionalismo sperimentale, o applicato, se ne pud trovare una fonte ispiratrice, e forse non
la minore, in questa visione epistemologica di Rey: “Il fatto — scrive ancora Rey — non si
distingue pit dal diritto, perché si lascia trasformare in diritto. Questo paradosso puo essere
la massima di una filosofia nuova: sara un razionalismo nuovo, caratterizzato dalla sua fede
nella scienza sperimentale, la sintesi dell’empirismo e del razionalismo antichi” [A. Rey, La
théorie physique chez les physiciens contemporaines, Paris, Alcan, 19071» (Redondi, P., Ep:-
stemologia e storia della scienza. Le svolte teoriche da Dubem a Bachelard, Milano, Feltrinelli,
1978, p. 94).

> Bachelard, G., I/ razionalismo applicato, cit., p. 10.

¢ Bonicalzi, F., Leggere Bachelard. Le ragioni del sapere, Milano, Jaca Book, 2007, p. 31.

7 Vinti, C., I/ soggetto qualunque. Gaston Bachelard fenomenologo della soggettivita episte-
mica, Napoli, ESI, 1997, p. 659 (cfr. anche la n. 47 per i rinvii bibliografici). Carlo Vinti ¢ tor-
nato sul tema in «Une conscience spécifiquement matérialiste». Rileggendo Phénoménologie et
matérialité, “Studi Bachelardiani”, n°1, 2021, pp. 93-114, dove si sofferma sull’Introduction a Le
matérialisme rationnel e fa il punto sul «materialismo evoluto» di Bachelard.



83

E piu in generale si ritrova un orientamento che valorizza il “materialismo ap-
plicato” delle scienze fisico-chimiche e matematiche del Novecento, riconoscendo
nei fenomeni gli “effetti” di una costruzione insieme teorica e tecnica. Cercherd
di descrivere la genealogia di tale orientamento soffermandomi sulla prima tesi
di dottorato, 'Essai sur la connaissance approchée (1927) e sul saggio Noumeéne et
microphysique (1931-1932) e discutendo in conclusione le diverse interpretazioni
della “fenomenotecnica”.

11 termine — & noto® — compare per la prima volta in Nouméne et microphysi-
que’, nel contesto di una valorizzazione del «succes de la recherche rationnelle»
in microfisica, che smentisce il culto empiristico per un fenomeno confinato in
una «phénoménographie» e conduce a una «nouménologie» che «éclaire une
phénoménotechnique par laquelle des phénomeénes nouveaux sont, non pas sim-
plement trouvés, mais inventés, mais construits de toutes pieces»!’. Avremo modo
di tornare sul nesso noumenologia-fenomenotecnica, essenziale per comprendere
il significato del secondo concetto!!, e su questo saggio, che si inserisce in un vivace
dibattito “metafisico” promosso dall’annuario “Recherches Philosophiques”, fon-
dato nel 1931 da Alexandre Koyré, in collaborazione con lo storico delle religioni
Henri Charles Puech e lo psicologo di origini rumene Albert Spaier, curatore della
sezione di filosofia della scienza, spentosi prematuramente nel 1934.

8 Le piu recenti indagini sul tema, delle quali discuterd in conclusione, si ritrovano in Dona-
tiello, P., Galofaro, E, Ienna, G. (eds.), I/ senso della tecnica. Saggi su Bachelard, Bologna, Es-
culapio, 2017. Cfr. anche Chimisso, C., From Phenomenology to Phenomenotechnique: the Role
of Early Twentieth-Century Physics in Gaston Bachelard’s Philosophy, “Studies in History and
Philosophy of Science”, Vol. 39, n°3, 2008, pp. 384-392; Casteldo, T., La création et le dévéloppe-
ment de la phénoménothecnique dans I'ceuvre de Gaston Bachelard, “Cahiers Gaston Bachelard”,
n°1, 1998, pp. 49-57; Rheinberger, H.-J., Gaston Bachelard and the Notion of “Phenomenotech-
nique”, “Perspectives on Science”, n°3, 2005, pp. 313-328. Per uno sguardo d’insieme cfr. anche
Bontems, V., Bachelard, tr. it. di G. Carozzini, Milano-Udine, Mimesis, 2016.

? Bachelard, G., Noumeéne et microphysique, “Recherches Philosophiques”, n°1, 1931-1932,
pp. 55-65, orain Id., Etudes, Paris, Vrin, 1970, pp. 11-24, tr. it. parziale di M. Chiappini, Nouze-
no e microfisica, in La ragione scientifica, a cura di G. Sertoli, Verona, Bertani, 1974, pp. 218-225
e integrale in Bachelard, G., Stud: di filosofia della scienza, a cura di A. Cavazzini, Milano-Udine,
Mimesis, 2006, pp. 53-62. Georges Canguilhem ha definito la fenomenotecnica una vera e pro-
pria “categoria di pensiero”: il termine «deviendra, a partir de 1934, une catégorie fondamentale
de I'épistémologie de Bachelard, progressivement plus défiante a I’égard de toute phénoméno-
logie du savoir. Bachelard le montre, par exemple, en célébrant la releve de la métaphysique par
la “métatechnique d’une nature artificielle” (Canguilhem, G., Présentation, in G. Bachelard,
Etudes, cit., pp. 7-10, p. 8).

W1d., Noumene et microphysique, cit., pp. 18-19, 58.

11 Sul legame inscindibile tra noumenologia e fenomenotecnica condivido la tesi di Castellana:
«Pertanto I'introduzione nel lessico filosofico-scientifico del termine fenomenotecnica, che non
va separato da quello contestuale di zoumenotecnica per essere compreso nel suo vero spessore
epistemico, non ¢ il risultato di una presa di posizione stravagante o eccentrica, ma si inserisce in
questo percorso teso a far risaltare 'enriquesiano “significato qualitativo discontinuo” della scien-
za contemporanea e della microfisica in particolare, la cui prima caratteristica di fondo ¢ di essere
frutto di un processo di matematizzazione crescente e di costruzione continua dei suoi specifici
oggetti e delle sue “realta” pit profonde» (Castellana, G., I/ pluralismo coerente della fenomenotec-
nica contemporanea, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit., p. 44).

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

84
Una “realizzazione approssimata”

Guardiamo innanzitutto alla riflessione bachelardiana sul ruolo del fenomeno
nella nuova fisico-matematica quale viene presentata nell’Essaz sur la connaissan-
ce approchée. Nel capitolo 11 del libro 1 (La rettificazione dei concetts) Bachelard
richiama la «rivoluzione riemaniana» che produce una matematica in grado di
descrivere, tramite equazioni differenziali, le proprieta differenziali dei fenome-
ni, «che come ¢ noto mettono in gioco differenze evanescenti, esprimono inve-
ce rapporti che sono sostenuti effettivamente dal fenomeno in evoluzione»: la
loro registrazione «¢& forse la nostra unica possibilita di vettorializzare la nostra
conoscenza»'?2, Qui Bachelard rischia una non facile analogia tra la realta vetto-
riale dei fenomeni nel mondo e quella della nostra mente: «A questo riguardo
noi disponiamo in fondo di una vera e propria potenza, poiché il nostro spirito,
proprio come il mondo, ha la simmetria di un vettore ed & perfettamente capace
di seguire ’evoluzione dei fenomeni in un’evoluzione simulata»'®. La descrizio-
ne differenziale dei fenomeni in evoluzione ¢ possibile perché ¢ stata elaborata
una nuova matematica che riflette meglio le procedure della nostra conoscenza
e consente di «scendere pazientemente nell’infinitamente piccolo qualitativos,
pervenendo all’individualita del fenomeno: «Una conoscenza stimolata dai me-
todi dell’approssimazione potra seguire il fenomeno fin nella sua individualita e
nel suo movimento proprio»'*.

L’attenzione alle «molteplicita che qualificano il fenomeno» & richiamata
nel 11 capitolo (Ordine e qualitd), con la sottolineatura dell’impossibilita di
arrivare alla «conoscenza esatta di una realta, poiché la coincidenza fra pen-
siero e realta ¢ un’autentica mostruosita epistemologica»"; la filosofia dell’ap-
prossimazione teorizzata nel volume consente di aver «coscienza dei limiti
che condizionano lo sviluppo qualitativo o quantitativo del fenomeno»'¢ e di
avere un approccio dialettico con il reale che riconosca I'impossibilita di una
conoscenza esatta.

Gli aspetti pitt propriamente tecnici della filosofia dell’approssimazione vengo-
no trattati nei capitoli 1v (I problem:i della misura sperimentale), Vit (Le leggi appros-
simate e i vari problemi della semplificazione in fisica) e 1x (Conoscenza e tecnica. 11
razionalismo approssimato) del libro 1. Nell’affrontare la nuova consistenza della
misura sperimentale nella fisica atomica, specificamente nell’analisi del packing ef-
fect (effetto di composizione) prodotto dalla formazione di un atomo di idrogeno,
Bachelard segnala come 'esperimento ¢ «uno stato sintetico sperimentale non &
altro che un punto di vista su un insieme»'’. Ed ¢ proprio il micro-fenomeno,

12 Bachelard, G., Saggio sulla conoscenza approssimata, a cura di E. Castelli Gattinara, Milano-
Udine, Mimesis, 2016, p. 30.

B Ibidem.

Y Ibidem.

Y Tvi, p. 37.

1 Ibidem.

7 Jvi, p. 44.



85

«l’atomo sperimentale», con il suo portato di raffinata strumentazione tecnica, a
richiedere un salto nell’orientamento epistemologico, che non potra pit intenderlo
come un dato, ma dovra concepirlo come «un esperimento, un fatto»'®.

Neppure in questo volume fortemente incentrato sul razionalismo matematico
Bachelard dimentica quanto la chimica o I'elettromagnetismo possano agire sulla
complessita intrinseca della costruzione sperimentale del micro-fenomeno:

Nella chimica, per esempio, un’impurita allo stato di traccia insignificante puo stra-
volgere un esperimento. Nell’elettricita statica, un supporto pulito male pud occulta-
re un fenomeno. L'esperienza elettrica, sotto questo aspetto, non & ancora riuscita ad
analizzare completamente e correttamente le qualita implicate. Ancora non conosciamo
chiaramente e distintamente le condizioni pratiche dell’isolamento elettrico, perché in
questo fenomeno certe piccole variabili hanno effetti molto grandi®.

1l richiamo alla fisica atomica ¢ motivato in Bachelard anche dalla contrapposi-
zione tra esperienza comune ed esperienza scientifica, che si presentera come un
pilastro della sua filosofia, e dal rilievo che assume il fenomeno complesso quale
emerge dalla sperimentazione microfisica, trattato nel capitolo vir. «Lo sforzo ana-
litico che disperde le proprieta fenomeniche nei diversi capitoli della fisica e da al
fenomeno scientifico un carattere tanto diverso dal fenomeno comune» richiede
una diversificazione delle pratiche di laboratorio, tale che «[1]a temperatura verra
studiata dalla dilatazione, la corrente dal peso dell’elettrolito scomposto, I'indice
di rifrazione dalla deviazione dei raggi»?®; esso ¢ recuperabile soltanto tardivamen-
te in una sintesi a posteriori. Una divaricazione, quella che allontana il fenomeno
scientifico, e specificamente microfisico, dal fenomeno comune, tale da produrre
una vera e propria incapacita — scrive Bachelard richiamando una considerazio-
ne del “padre della fisica nucleare” Ernest Rutherford — di «comprendere com-
pletamente i processi atomici», se non attraverso il ricorso a metafore ambigue e
primitive. Cio avviene soprattutto — ed & questo aspetto tecnico che qui interessa
sottolineare — perché «non ¢ stato ancora forgiato il materiale per una spiegazione
coerente al suo ordine di grandezza»?'.

1l capitolo che maggiormente interessa per questa ricostruzione delle radici teo-
riche della fenomenotecnica ¢ il 1x, il cui sottotitolo, reso in italiano con I/ raziona-
lismo approssimato, mal si attaglia all’originale francese — La réalisation approchée —
che mette invece in evidenza I'operazione di “realizzazione” prodotta dalla tecnica
nel procedimento della conoscenza scientifica novecentesca. Non ¢ casuale I’enfasi
posta da Bachelard sulla strutturazione tecnica dell’industria nel taylorismo, rite-
nuta esemplare per comprendere la struttura della nuova scienza. Enfasi che mette
al centro la procedura “realizzatrice” della tecnica, I’evidenza della sua produzione
dell’oggetto scientifico che le consente di presentarsi oggi come «l’elemento deci-

8 Jvi, p. 47.

Y Jvi, p. 62.

2 [vi, p. 67.

2 Jvd, p. 69. Bachelard si avvale qui di una riflessione contenuta in Jeans, J.H., Théorie du
rayonnement et des quanta, tr. fr. di G. Juvet, Paris, Blanchard, 1925, p. 3.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

86

sivo della conoscenza scientifica» e di permettere «allo scienziato — con le parole
di Henri Poincaré — di acquisire fiducia in se stesso, oltre ad aprirgli un campo
d’esperienza immenso»: «[l]a tecnica invece realizza pienamente il suo oggetto, e
quest’oggetto, per nascere, ha dovuto soddisfare condizioni talmente numerose ed
eterogenee che si sottrae alle obiezioni di tutti gli scetticismi. E una prova di fatto,
in tutta I'accezione del termine. O meglio, & I’elemento decisivo della conoscenza
scientifica»??. La stabilita della realizzazione tecnica, che consente la produzione
in serie, possiede una valenza filosofica generale, si presenta insieme come causa
formale aristotelica e come «collezione di idee platonichex»:

¢ un’applicazione della causa formale aristotelica. La causa vi & infatti realmente
agente e organizza la materia. Traduce il suo atto con singolare chiarezza e con una tale
economia di tratti, di mezzi e di materia che il generale lo si pud vedere al primo colpo,
senza che ci sia bisogno di trovarlo grazie all’eliminazione progressiva del dettaglio. Il
Museo dell'industrializzazione, pieno di “modelli” di fonderie o di vetrerie, ¢ una vera
e propria collezione di idee platoniche. E la riserva dei generi, la storia estetica della
fabbricazione. Nell'industria moderna i tipi tendono ad avvicinarsi agli schemi. Le de-
corazioni conservano senza dubbio certi motivi tradizionali, ma questi vengono lavorati
seguendo un programma di stilizzazione che usa il dettaglio in funzione dell’insieme.
Loggetto non ha orrore della replica, perché I'idea non vi viene dispersa nei vari cam-
pioni, ma continua a manifestarsi interamente in ognuno di essi, con tutta la sua armonia
e la sua eleganza®.

Appare qui una riflessione sul ruolo del dettaglio che avra una larga espansione
nei saggi Noumene et microphysique e Le monde comme caprice et miniature, pub-
blicati rispettivamente nel 1932 e nel 1934 sulle “Recherches philosophiques”, ma
che trova una sua prima espressione gia qui, nei capitoli x1v (Oggettivita e rettifica-
zione. 1l ruolo del dettaglio nell oggettivita) e XVt (Rettificazione e realtd) del libro
1v, e sulla quale mi sono gia ampiamente soffermato®.

L'empirismo tecnico non pud considerarsi un anti-empirismo, come ritengono
alcuni interpreti®, ma non ha nulla a che fare con il tradizionale empirismo filoso-

2 Bachelard, G., Saggio sulla conoscenza approssimata, cit., p. 93. Riporto integralmente la
citazione di Poincaré: «se mi compiaccio dello sviluppo industriale, non ¢ soltanto perché esso
fornisce un facile argomento agli avvocati della scienza; ma soprattutto perché da allo scienziato
la fede in se stesso e anche perché gli offre un campo di esperienza immensa, nella quale urta
contro forze troppo grandi per potere dare un coup de pouce. Senza questa zavorra, chi sa se egli
lascerebbe la terra, o se non cadrebbe piuttosto in disperazione credendo di non avere fatto che
un sogno?» (Poincaré, H., I/ valore della scienza, a cura di G. Polizzi, Firenze, La Nuova Italia,
1994, p. 160).

» Bachelard, G., Saggio sulla conoscenza approssimata, cit., p. 94.

#1d., Le monde comme caprice et miniature, “Recherches philosophiques”, n°3, 1933-1934,
pp. 306-320, ora in Id., Etudes, cit., pp. 25-43 (tr. it. parziale in Id., La ragione scientifica, cit.,
pp. 511-518 e in Id., I/ mondo come capriccio e miniatura, a cura di F. Conte, Milano, Gallone,
1997, pp. 5-11). Cfr. il mio Esperienza del dettaglio e logica della miniatura. Surrazionalismo e
surrealismo in Bachelard, “Bachelardiana”, n°1, 2006, pp. 105-121, ora in Polizzi, G., La filosofia
di Gaston Bachelard. Tempi, spazi, elementi, Pisa, ETS, 2015, pp. 13-48.

» E il caso di Mario Castellana: «Bachelard cosi spinge al massimo questa forma di an-
tiempirismo sino a ribaltare completamente ogni visione della conoscenza empirica, tale da



87

fico, perché si presenta un livello di generalita speculativa non diverso da quello
della fisica teorica o della matematica:

Il medesimo ideale di esattezza, di precisione e di generalita che c’¢ nella scienza
speculativa lo si ritrova sia nella determinazione della calibrazione e della definizione dei
pezzi, sia nella tolleranza ammessa rispetto alla fluttuazione delle loro caratteristiche, sia
nella verifica progressiva nel corso della loro manifattura oppure nella teoria del mon-
taggio razionale®.

A differenza della scienza speculativa, pero, la tecnica non «fronteggia l'irra-
zionalita fondamentale dei dati», ma impone una sua razionalita alla materia: «[n]
ella tecnica, il fine s’integra realmente nell’essere che lo realizza; ne costituisce
I’elemento principale, e questa volta il “cid ha da essere” non risuona pitt come
un’esigenza logica, ma come un ordine. L'elemento descrittivo deve quindi cedere
il posto all’elemento normativo»?’. L'empirismo tecnico possiede, per Bachelard,
una compiuta epistemologia, che si contrappone all’esperienza comune: «ha per lo
meno delle regole talmente definite che diventa un metodo vero e proprio, soste-
nuto integralmente da uno sforzo teorico»?,

Lelogio della réalisation approchée prodotta dalla tecnica industriale si mescola
con quello del taylorismo; possiamo supporre che oggi Bachelard avrebbe ricer-
cato un’attenta validazione epistemologica del valore razionale aggiunto prodotto
dalla diffusione dell’intelligenza artificiale. In ogni caso, in queste pagine si ricono-
scono in chiaro gli elementi costituivi di quell’empirismo tecnico che pone al cen-
tro la «pratica laboratoriale»: «[n]ella pratica laboratoriale, I'intuizione che guida
il fisico fa corpo con I'esperienza che la verifica. La forza della verifica rifluisce
nelle idee sperimentali esaminate, le completa, le chiarisce e, portandolo a compi-
mento, crea il sistema. Senza di lei, la teoria sarebbe un sogno di pitl nella mente
dello scienziato»?.

costituire un asse di non ritorno per I'epistemologia contemporanea con risvolti di natura
ontologica dove anche tale esigenza ¢ costretta a convertirsi, ad operare dentro di sé un cam-
biamento di senso in quanto, come dice in Le rationalisme appliqué sulla scia dello scienziato
inglese Priestley, “nel regno del pensiero scientifico, ogni 7Zschio & metafisico perché investe sia
la metafisica del pensiero che la metafisica della realta”» (Castellana, M., I/ pluralismo coerente
della fenomenotecnica contemporanea in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna G. (eds.), I/ senso
della tecnica, cit., pp. 49-50).

2% Bachelard, G., Saggio sulla conoscenza approssimata, cit., p. 95.

7 Jvi, pp. 95-96.

2 Tz, p. 97. Lesemplificazione con la macchina per cucire illumina tale contrapposizione:
«[n]ella tecnica e nella vita comune gli stessi termini non dicono le stesse cose. L'esperienza co-
mune il pitt delle volte non va oltre se stessa, ed ¢ il massimo del proprio progresso. L'esperienza
tecnica deve impegnarsi quindi per altre strade. “Per molto tempo — scrive Reuleaux — gli sforzi
fatti per la creazione della macchina da cucire sono rimasti infruttuosi perché ci si ostinava a
voler riprodurre la cucitura a mano; ma a partire dal momento in cui si & deciso di introdurre
un nuovo modo di cucire che avesse un rapporto migliore con le esigenze meccaniche, I'incanto
si ¢ rotto e la macchina da cucire non ha tardato a entrare nel dominio della pratica”» (Ibiden:).

» Jvi, p. 151.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

88

L’individuazione «nel fenomeno stesso dei livelli, ossia dei quanti d’interazio-
ne», racchiusa nella conclusione apre «una dimensione nuova e profonda alla fe-
nomenologia», inaugura «una fenomenologia su livelli diversi»*, si risolve in «u7
realismo senza sostanza che si presenta come una categoria del pensiero, e come
del tutto funzionale» e che trova la sua efficacia nell’«estensione dei movimenti di
approssimazione»’!. Bachelard non esista a identificare, in definitiva, rettificazione
e realta, approssimazione e realizzazione tecnica funzionale a uno scopo:

La rettificazione & una realta, o meglio ¢ la vera e propria realta epistemologica, perché
¢ il pensiero nel suo atto, nel suo dinamismo profondo. Il pensiero non lo si puo spiegare
facendo I'inventario delle sue acquisizioni, perché lo percorre una forza di cui bisogna
rendere conto. D’altra parte, una forza la si spiega per bene indicandone il senso, lo scopo.
Il termine cui tendono le determinazioni sperimentali puo venire affermato gia da quando
si applicano allo schema di un’approssimazione. L’approssimazione ¢ I'oggettivazione in-
compiuta, ma & I'oggettivazione prudente, feconda, veramente razionale, perché consape-
vole al tempo stesso della propria insufficienza e del proprio progresso®.

Dato che i pragmatismi e i fenomenismi tradizionali rimangono alla superficie
dei fenomeni, bisogna indagare in profondita sui modi di rivelazione dei fenomeni,
sui loro diversi livelli di oggettivazione. Sara questo I'impegno teoretico che, con il
nome di fenomenotecnica, sostanziera a partire dal 1931 ['orientamento epistemo-
logico bachelardiano sulla microfisica.

Noumeno e microfisica

L’affermazione di un’epistemologia caratterizzata dalla fenomenotecnica si con-
solida — come ho ricordato — nel saggio Nouméne et microphysigue destinato al pri-
mo annuario delle “Recherches philosophiques” (1931-1932), che costitui un luo-
go privilegiato del dibattito filosofico francese negli anni Trenta del secolo scorso.

Il primo fascicolo delle “Recherches philosophiques” dedica la prima sezione
alle Tendences actuelles de la métaphysique, presentando, nel seguente ordine, i
saggi di Jean Wahl Vers le concret, Albert Spaier Pensée et étendue, Bachelard, Jean
Baruzi Introduction d des recherches sur le langage mystique e De la nature de la cau-
se e la prima traduzione francese, a cura di André Bessey, dell'importante scritto di
Martin Heidegger Vo Wesen des Grundes (1929)%. 1l fascicolo si apre quindi con
una riflessione sullo stato della metafisica in Francia e all’estero, per la quale — scri-

i, p. 163.

v, p. 164.

32 [vi, pp. 164-165.

» Edizione italiana: Heidegger, M., Dell’essenza del fondamento, tr. it. di P. Chiodi, Milano,
Bocca, 1952. Heidegger nel 1929 pubblico anche la prolusione Was ist Metaphysik? e Kant und
das Problem der Metaphysik. Nel fascicolo segue una sottosezione dal titolo Symzposiunz sur l'irra-
tionnel, contenente i contributi di Miiller-Freinfels, R., Rationalisme et irrationalisme; Johan, R.,
La raison et Uirrationel chex M.E. Meyerson; Spaier, A., Sur la notion d’irrationnel. Sulla distanza
tra Bachelard e Heidegger si ¢ di recente soffermato Enrico Castelli Gattinara: cfr. Castelli Gat-



89

vono i direttori nell’ Avertissement — «nous ouvrons cette Revue non seulement aux
travaux d’allure définitive, mais encore a des recherches en cours»*; il saggio di
Bachelard si presenta insieme come I'unico contributo di “filosofia della scienza”
e come I'unico saggio che non fa parte di un volume 27 fzeri.

Il saggio di Wahl Vers le concret costituira la Préface al volume Vers le concret.
Etudes d’histoire de philosophie contemporaine®. Jean Wahl segna con esso il di-
stacco dalla generazione filosofica delle cosiddette “tre B” (Henri Bergson, Emile
Boutroux e Brunschvicg) e I'esigenza di un ritorno al concreto: «[l]a compromis-
sione di molti intellettuali — tra cui proprio Bergson — con la propaganda bellica
e, insieme, la sentita necessita di una teoria filosofica meno letteraria, astratta e
borghese, maggiormente legata alla prassi e alla militanza, stavano portando le
nuove generazioni a fare piazza pulita dei propri antichi padri»*. L'esigenza di un
ritorno della filosofia al concreto, nel distacco dall’assoluto hegeliano, comporta
per Wahl la rivalutazione dell’esperienza in sé e orienta un’originale speculazione
metafisica verso una direzione mistica e poetica, pur mantenendosi in consonanza
con il pensiero bergsoniano. Ne fa fede la conclusione del saggio, che coniuga le
dottrine contraddittorie del materialismo e del misticismo:

Lesprit est mouvement, tournoiement, tournoi entre des force contraires. Rien d’as-
suré ne peut le satisfaire. Et la satisfaction moins que tout autre chose. Il sait les vérités
des doctrines contradictoires. Le matérialisme, pourvu qu’il soit grossier, lui apporte des
éléments en un sens aussi précieux que ceux de I'expérience mystique. Il sait nier tout, et
parfois se nier soi-méme, se ravaler, se placer comme une chose parmi les choses. 11 sait
aussi qu’il est puissance de dépasser tout’’.

Si potrebbe dire che la metafisica dell’empirismo immanentista di Wahl costitu-
isca una risposta alla crisi della metafisica alternativa all’epistemologia dell’empiri-
smo tecnico di Bachelard.

Una testimonianza indiretta di tale divaricazione la si ritrova nella recensione di
Spaier al piu recente libro di Bachelard, La valeur inductive de la rélativité (1929)%%,
nella quale il recensore individua puntualmente 'interpretazione teorica della teoria

tinara, E. Bachelard e Heidegger a confronto su tecnica, scienza e ontologia, in P. Donatiello, F.
Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit., pp. 77-93.

** AAVV., Avertissement, “Recherches philosophiques”, n°1, 1931-1932, pp. VII-VIII, p. VIL

» Wahl, J., Verso il concreto. Studi di filosofia contemporanea William James, Whitehead, Ga-
briel Marcel, a cura di G. Piatti, Milano-Udine, Mimesis, 2020 [Vers le concret. Etudes d’histoire
de la philosophie contemporaine. William James, Whitebead, Gabriel Marcel, Paris, Vrin, 1932].
Parimenti il saggio di Spaier «est tiré d’un ouvrage qui doit paraitre prochainement sous le
meme titre a la librairie Boivin et Ce.», “Recherches philosophiques”, n°1, 1931-1932, p. 21;
in realta il titolo sara La pensée concrete. Essai sur le symbolisme intellectuel, Paris, Alcan, 1927;
quello di Baruzi rinvia a un libro in preparazione (Recherches sur le langage nrystique) pubblicato
soltanto postumo con il titolo L'zntelligence mystique, Paris, Editeurs Berg International, 1986.

3 Piatti, G., Verso un’altra metafisica? Jean Wahl sulla via del concreto, in J. Wahl, Verso i/
concreto, cit., p. 14.

7 Wahl, J., Vers le concret, “Recherches philosophiques”, n°1, 1931-1932, p. 20.

38 Bachelard, G., La valeur inductive de la relativité, “Recherches philosophiques”, n°1, 1931-
1932, pp. 368-373.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

90

della relativita fornita da Bachelard a partire dal concetto di “intuizione matemati-
ca”, lontano da ogni dimensione sperimentale. Il dinamismo costruttivista che orien-
terebbe, per Bachelard, la dimensione matematica della teoria di Albert Einstein
collide — a detta di Spaier — con la dimensione “assoluta” degli invarianti relativistici
— «[elt, d'une facon générale, M. Bachelard rappelle insuffisamment quelle place
tiennent les absolus physiques dans la Relativité»* — e rende la sua interpretazio-
ne poco adatta a comprendere la tensione verso |'invarianza propria della fisico-
matematica di Einstein; «s’orientant vers un idéalisme voisin de celui de M. Léon
Brunschvicg, tient la raison pour véritablement créatrice de cette objectivité, qu’elle
conquiert peu a peu»*. Forse, conclude Spaier, il metodo della teoria della relativita
sarebbe il contrario dell'induzione matematica proposta da Bachelard:

N’est-ce pas la le tournant ol, quittant la Relativité pour d’autres aspirations, M.
Bachelard voit dans la recherche des invariants absolus seulement I’envers de la méthode,
quand c’en est bien I'endroit? Nous voici amenés a I'idéalisme que M. Bachelard veut
couvrir de I'autorité de la doctrine physique*’.

Il dinamismo matematizzante e costruttivista di Bachelard si allontana decisa-
mente dalla fisica relativistica, ma anche dalla nuova via metafisica verso il concre-
to proposta da Wahl.

A questo proposito € opportuno aprire una parentesi su quest’opera, oggetto di
recente di una polemica tra Alunni e Daniel Parocchia, editore della prima edizione
del libro dopo la morte di Bachelard, che non aveva voluto ripubblicarla in vita, e
della figlia Suzanne, che ne ha impedito la ristampa richiamandosi alle volonta del
padre. Alunni dedica un saggio alla critica della tesi di Parrochia secondo il quale
vi & una rottura, e una contraddizione, tra il concetto di “induzione matematica”,
centrale in La valeur inductive de la relativité, e quello di fenomenotecnica*. Con-
tro Parocchia, che vede in Le rationalisme appliqué il momento di rottura rispetto
al precedente matematismo e il passaggio definitivo alla fenomenotecnica, Alunni
sostiene: «dans ce texte, Bachelard ne tourne absolument pas le dos a la Relativité
au nom d’une supériorité phénoménotechnique de la physique quantique, et d’une
moindre abstraction ! Tout au contraire, la mécanique quantique apparait comme
plus abstraite encore, répondant a un principe plus profond et moins dérivé»®. E

3 Tvi, p. 370.

0 g, pp. 371-372.

4 Jvi, p. 371.

2 Si tratta di Alunni, C., La valeur inductive de la relativité contre la Phénoménotechnique.
Létrange dispositif de Daniel Parochia, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso
della tecnica, cit., pp. 59-76, ma cfr. anche Alunni, C., Relativités et puissances spectrales chez
Gaston Bachelard, “Revue de synthése”, n°1, 1999, pp. 73-110, quindi riedito, in una versione
rielaborata, in Id., Spectres de Bachelard. Gaston Bachelard et I'Ecole surrationaliste, Paris, Her-
mann, 2018, pp. 12-70; Id., Gaston Bachelard, ancora e ancora, cit.; 1d. Postfazione. Gaston Ba-
chelard e la rivoluzione einsteiniana, in G. Bachelard, I/ valore induttivo della relativita, cit., pp.
193-226. La posizione di Parrochia ¢ espressa nella Préface a G. Bachelard, La valeur inductive
de la relativité, Paris, Vrin, 2014.

# Alunni, C., La valeur inductive de la relativité contre la Phénoménotechnique, cit., p. 68.



91

nega che possano ritrovarsi due tronconi contraddittori dell’epistemologia bache-
lardiana, concludendo che «nous pouvons dés lors affirmer que 707, décidément,
il n’'y a pas d’énigme bachelardienne, mais seulement la nécessité intransigeante de
lectures et relectures a la fois scrupuleuses et infinies, attentives aux sciences en
marche et a leur éclairage philosophique récurrent»*.

La polemica viene ripresa nella Postfazione all’edizione italiana del volume: qui
Alunni propone una triplice risposta alla «maledizione» che ha impedito, fino al
2014, la riedizione del libro, contrastando quella fornita da Parrochia. I motivi
“esogeni”, ovvero i veti posti da Bachelard, dalla figlia Suzanne e da Georges Can-
guilhem, non sono, secondo Alunni, efficacemente documentati, mentre il motivo
“endogeno” proposto da Parrochia, certo piu rilevante per gli studiosi, espresso
nella distinzione tra un Bachelard “relativista” fino al 1929 e uno successivamente
pit vicino alla meccanica quantistica, non sarebbe sostenibile, perché in entrambe
le direzioni Bachelard ha continuato a valorizzare il matematismo della teoria della
relativita anche dopo il 1929*. A sostegno di Alunni si esprimono anche Vincent
Bontems e Thomas Guy* e Abramo nella sua Noza introduttiva all’edizione italia-
na*’. Non intervengo direttamente nella polemica, anche se — I’ho gia ricordato — &
indiscutibile il nesso tra noumenologia e fenomenotecnica, insieme a quello tra
razionalismo applicato e materialismo razionale o tecnico, come ¢ ben definita la
critica di Spaier all’interpretazione bachelardiana della teoria della relativita, che
mira a una geometrizzazione “assoluta” dei fenomeni spazio-temporali. Spero che
nelle conclusioni emerga la mia interpretazione.

Ma soffermiamoci ancora su Noumeéne et microphysique, per appurare se le criti-
che di Spaier colgano gli aspetti salienti dell’epistemologia bachelardiana o se, piu
propriamente, valgono soltanto per quel libro, che I’autore non volle pitt pubblica-
re in vita, e per verificare gli sviluppi della sua fenomenotecnica, effetto concreto
si della divergenza rispetto a ogni ritorno all’empirismo del dato, ma anche dell’al-
lontanamento dall’idealismo del maestro Brunschvicg.

Il titolo presenta un’endiadi tra un concetto — quello di “noumeno” — peculiare
della metafisica e del criticismo kantiano, e la microfisica, in quanto i due termini
sono visti come complementari. Bachelard propone un’espansione “metafisica”
del processo di oggettivazione proprio della microfisica. Il noumeno qui si defini-

“ Jvi, p. 74.

# Cfr. Alunni, C., Postfazione. Gaston Bachelard e la rivoluzione einsteiniana, cit., pp. 221-226.

4 «Daniel Parrochia affirme que I'orientation théorique de La valeur inductive de la relativité
“sera évidemment contredite par toute I’évolution ultérieure de la philosophie de Bachelard, qui
ne cessera ensuite de réhabiliter 'expérience mécanique, physique ou chimique et de valoriser
non seulement les transcendances expérimentales mais les appareils techniques qui les rendent
possibles”. 1l s’agit d’un jugement excessif sinon erroné : Bachelard continue, tout au long de
son ceuvre, a privilégier 'étude des nouménes méme s’il a le souci d’indiquer le caractére fonda-
mental de la phénoménotechnique qui les réalise. Nous rejoignons ici la critique formulée par
Charles Alunni» (Bontems, V., Guy, T., L'étude des lignées phénoménotechniques. De Bachelard a
Simondon et aux Micromegas, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica,
cit., p. 111, n. 177.

47 Cfr. Abramo, M.R., Nota introduttiva. Nel bel mezzo di un discorso sul metodo, in G. Bache-
lard, I/ valore induttivo della relativita, cit., pp. 11-24.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

92

sce come un insieme strutturato degli oggetti costruiti dal movimento progressivo
della razionalizzazione matematica e dalla verifica tecnico-sperimentale, un’indivi-
duazione dinamica dell’oggettivazione prodotta nella microfisica dalla razionaliz-
zazione della pratica sperimentale. E un primo tentativo — seguito dalle piti note
riflessioni contenute qualche anno dopo nel Nouvel esprit scientifique (1934) — di
ripristinare per la microfisica di primo Novecento quella correlazione tra scienza e
filosofia messa in crisi dalle grandi trasformazioni introdotte tra fine Ottocento e
inizio Novecento dalle geometrie non euclidee, dalla teoria della relativita e soprat-
tutto dalla meccanica quantistica.

Bachelard inizia col notare come empiristi e idealisti concordassero «a la fin
du siecle dernier» sull’unita dell’esperienza e come la scienza fosse vista come
«une connaissance homogene», legata all’esperienza quotidiana e a «une raison
universelle et stable»*. Si puo abbandonare la «science pour philosophes», la
«science expérimentale des instructions ministérielles»*, solo se si colgono i
“geroglifici” che provengono dal mondo sconosciuto della fisica contempora-
nea. Innanzitutto, se si comprende che «la substance de I'infiniment petit est
contemporaine de la relation»’*. Nell'infinitamente piccolo viene meno il con-
cetto filosofico classico di sostanza, perché la sostanza si trasforma in relazione,
e scompare la dimensione classica dell’empirismo, perché I'esperienza ¢ sempre
«organisée rationnellement», in quanto «une mesure précise est toujours una
mesure complexe»’!. Questo secondo aspetto ¢ il piu interessante, perché indi-
ca un rovesciamento nel rapporto della fisica con I'oggettivita: «la construction
mathématique des hypothéses atomiques»? fa si che gli oggetti si trasformino in
metafore e che la realta si dia nella loro organizzazione e relazione, che il fenome-
no immediato e macroscopico divenga ipotetico, perché la nostra presa diretta sul
reale «ne joue que comme une donnée confuse, provisoire, conventionnelle»’.
Sara la riflessione razionale, applicata alla sperimentazione fine della microfisica,
a fornire di realta il fenomeno immediato, in quanto «la connaissance scientifi-
que est toujours la réforme d’une illusion»**. Alla fenomenologia di lavoro va
sostituita, nella microfisica, una fenomenotecnica che conduce alla scoperta sulla
base della teoria matematica; «la microphysique est non plus une hypothése entre
deux expériences, mais bien plutot une expérience entre deux théorémes»”. La
microfisica & una tecnica di effetti, piuttosto che una scienza di fatti. Se si consi-
dera I'effetto Zeeman, citato da Bachelard, si nota che si tratta di un fenomeno
prodotto dalla separazione delle linee spettrali in seguito all’azione di un campo
magnetico, dovuto all’interazione del campo magnetico con il momento angolare
e lo spin degli elettroni. Un fenomeno che non potrebbe verificarsi quindi senza

®1d., Noumeéne et microphysique, cit., p. 11.
¥ Ivi, p. 12.

% i, p. 13.

> Tbidem.

52 [bidem.

% Ini, p. 14.

>4 Ibidem.

> Ivi, pp. 15-16.



93

adeguati e raffinati esperimenti di laboratorio e la cui realta ha un senso mate-
matico prima ancora che un significato sperimentale. Per questo motivo «dans
I'infiniment petit, les propriétés nouménales sont plus nombreuses que les pro-
priétés phénoménales»’®. Nella fisica matematica I’esistenza organica e oggettiva
risiede tutta nel «fait d’etre pensé mathématiquement»’’. Il noumeno concepito
da Bachelard non ha nulla a che fare con quello della metafisica classica, ma ¢
il risultato della nuova fisica matematica e in quanto tale richiede una fenome-
notecnica «bien différente de la phénoménographie ou prétend se cantonner
I’empirisme scientifique»’®. Il termine “fenomenotecnica”, che qui compare per
la prima volta, si contrappone a quello di “phénoménographie”, una descrizione
dei fenomeni vista come aspetto costitutivo dell’empirismo classico®, ma, anche
se in forma meno diretta, a quello di “fenomenologia”, e quindi a quel “tornare
alle cose stesse”, cosi come si presentano nell’esperienza diretta, promosso da-
gli aderenti alla filosofia di Edmund Husserl, gia allora diffusa in Francia®. La
fenomenotecnica costruisce i fenomeni perché usa strumenti di laboratorio che
consentono di “vedere” cio che la microfisica prevede grazie alla sua razionalita
matematica. L'oggettivita microfisica ¢ estesa in una dimensione che non coin-
cide con il nostro livello di realta, & reale nella misura in cui viene prodotta nel
corso di rigorose e documentate realizzazioni fenomenotecniche.

Sembra che Bachelard trasponga nell’ambito della fisica matematica cio che
aveva segnalato nell’Essaz sur la connaissance approchée per 'industria taylorista.

% vi, p. 18.

7 1bidem.

%8 v, pp. 18-19.

* La riflessione sulla microfisica qui proposta da Bachelard contrasta le linee dominanti
dell’empirismo logico e della filosofia scientifica quali si stavano sviluppando nel movimento
filosofico promosso dal Circolo di Vienna e da altri cenacoli a esso legati. Per confrontarne la
distanza rinvio all’antologia da me curata del Congres international de philosophie scientifique te-
nutosi a Parigi nel 1935: Polizzi, G. (ed.), Filosofia scientifica ed empirismo logico (Parigi, 1935),
Milano, Unicopli, 1993.

% Come ricorda Gerardo Ienna «[1]’husserliana idea di una fenomenologia intesa come scien-
za rigorosa cominciava giusto in quegli anni ad essere diffusa in Francia grazie all’opera di spon-
sorizzazione di un altro grande protagonista dell’epistemologia francese Alexandre Koyré. E
difatti cosa nota che fu lui, suo vecchio allievo di Husserl a Gottinga, a sponsorizzare le prime
traduzioni husserliane e a organizzare la celeberrima conferenza alla Sorbona il cui testo, tradot-
to da un giovanissimo Lévinas, prese il titolo di Meditazion: cartesiane» (lenna, G., Materialismo
tecnico. Fra fenomenotecnica ed epistemologie regionali, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Tenna
(eds.), 1l senso della tecnica, cit., p. 24, n. 31. Andrea Cavazzini sviluppa un’argomentazione
contro-intuitiva, e a mio avviso poco convincente, per dimostrare analogie e corrispondenze
tra la “noumenologia” e la “fenomenologia”, sostenendo, tra I’altro, che «I’opera di Bachelard
potrebbe allora rappresentare una depurazione estrema della fenomenologia da ogni tentazio-
ne psicologistica in favore di una fenomenologia della costituzione dell’obiettivita. Si noti che
I'idealismo bachelardiano — la tesi dellidentita tra ente e significato — subisce una curvatura
decisamente attivistica» (Cavazzini, A., Valore, giudizio e obiettivazione. Il percorso di Bachelard
nell’archeologia delle scienze, in G. Bachelard, Stud: di filosofia della scienza, cit., p. 16). Sul rap-
porto con la fenomemologia cfr. anche I’ormai classico Barsotti, B., Bachelard critigue de Husserl.
Aux racines de la fracture épistémologie/phénoménologie, Paris, L'Harmattan, 2002, dove si pro-
pone un possibile dialogo con Husserl, ma un netto distacco dalla tradizione fenomenologica.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

94

11 valore aggiunto sta nella specificita della teoria, che, nella microfisica, po-
tra giovarsi dello straordinario apparato teorico e sperimentale della meccanica
quantistica; ma di questo aspetto Bachelard scrivera specificamente soltanto a
partire da Lactivité rationaliste de la physigue contemporaine (1951). La pro-
posta, qui, di una «meta-microphysique qui n’accepterait pas sans preuve 1’état
analytique ou se présentent les catégories de la métaphysique traditionnelle»
rende conto dello sforzo filosofico compiuto da Bachelard per elaborare nuovi
concetti adeguati alla microfisica, orientati dai criteri di complessita («le plan
nouménal du microcosme est un plan essentiellement complexe») e di relazione
(«au commencement est la Relation, c’est pourquoi les mathématiques régnent
sur le réel»®!), essenziali per comprendere il microcosmo e rilevanti ancora oggi
nella riflessione epistemologica. L'incremento di complessita prodotto dalla mi-
crofisica grazie al perfezionamento degli apparati strumentali ha assunto un tale
rilievo nell’attuale “scienza simulante” erogata dai grandi sistemi computazionali
che trattano i big data producendo un’intelligenza artificiale generativa, che non
si puo negare il valore previsionale dell’intuizione bachelardiana sull’incremento
di numerosita delle «propriété nouménales»®.

Per far meglio comprendere la funzione della fenomenotecnica Bachelard fa
ricorso al pit noto tra gli esperimenti del fisico statunitense Robert Andrews Mil-
likan: la misurazione, nel 1909, della carica elettrica dell’elettrone tramite I’osser-
vazione al microscopio del movimento di una goccia d’olio. L’esperimento appa-
re semplice, si presenta come «un’expérience de notre monde parce qu’elle est
dégagée de la perspective mathématique du monde atomique»®; si tratta perod
di una semplificazione empirica che non permette di comprendere la realta de-
gli atomi, in quanto elettrone che viene “misurato” da Millikan «c’est vraiment
I’électron sans propriétés atomiques. Ce qui nous intéresserait, ce serait surtout les
propriétés de I'électron lié, de ’électron mis en relation avec le proton»*, anche
perché non esiste una “essenza” stabile dell’elettrone e «les électrons ont des va-
leurs qui changent avec leur place»®.

Ben altra realta posseggono le relazioni atomiche, riconoscibili nelle formule
di un’algebra non commutativa afferente alla teoria dei gruppi. Nella nuova fisica
matematica la matematica fornisce un aprzors funzionale al processo di oggettiva-

ot Bachelard, G., Noumeéne et microphysique, cit., p. 19.

@ Condivido su questo punto quanto scrive Castellana: «le tecnoscienze odierne da questo
punto di vista rientrano nell’ambito della fenomenotecnica o noumenotecnica perché sono un
insieme di assiomatiche, “dialettiche di assiomatiche” appartenenti ad ambiti diversi ma coordi-
nate in modo tale da produrre ulteriori conoscenze con i relativi oggetti e strumenti tecnici au-
tonomi; ad esempio, elettronica, meccatronica, informatica, nanotecnologie sono assiomatiche
fisiche “reificate” che non solo portano a costruire nuovi e pitt complessi strumenti, ma anche
a nuove forme di conoscenza altrimenti non perseguibili e anche a concetti che vengono cosi a
riflettere i nuovi oggetti costruiti non esistenti in natura» (Castellana, M., I/ pluralisno coerente
della fenomenotecnica contemporanea, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della
tecnica, cit., p. 51, n. 88.

© Bachelard, G., Noumeéne et microphysique, cit., p. 20.

¢ Tvi, pp. 19-20.

® Tvi, p. 22.



95

zione microfisica, mentre la microfisica fornisce la complessa e raffinata ipotesi
sperimentale: «finalement, c’est par un méme mouvement que le mathématicien
changera ses axiomes et le physicien ses définitions expérimentales»®.

Nella conclusione del saggio Bachelard riconosce la qualita della nuova fisica
matematica nella potenza della fenomenotecnica. Tramite quella che qui chiama
«métatechnique»®’, una metafisica positiva perché esperimenta, la microfisica pro-
duce i fenomeni, realizza un «pensiero naturato»: «en suivant les enseignements de
la Physique mathématique, nous nous trouvons, sans doute pour la premiére fois,
en présence d’'une métaphysique qui est positive puisqu’elle s’expériment. C’est
la métatechnique d’une nature artificielle, la science atomique contemporaine est
plus qu'une description de phénomeénes, c’est una production de phénomenes,
la Physique mathématique est plus qu'une pensée abstraite, c’est une pensée
naturée»®.

E evidente lo sforzo di riproporre, a partire dalla microfisica, quella “rivolu-
zione copernicana” annunciata da Kant alla luce del trionfo della fisica moderna.

Fenomenotecnica: presenze e interpretazioni

Il concetto di fenomenotecnica sara d’ora in poi ben presente negli scritti epi-
stemologici di Bachelard. Ianno successivo lo troviamo per tre volte nella rela-
zione tenuta alla “Septimana Spinoziana” dal titolo Physigue et métaphysique®,
dove leggiamo, in piena sintonia con quanto scritto in Nouméne et métaphysique,
che «questo significa che la scienza contemporanea sostituisce la fenomenologia
dei filosofi con una fenomenotecnica. Invece di ridurre dei fatti per contemplare
non so quale generalita aristotelica o baconiana, la scienza moderna produce dei

% Jvz, p. 21. Una riflessione sull’apriori funzionale la troviamo anche in Henri Poincaré; cfr. il
mio Aspetti filosofici dell’opera di Poincaré, in “Lettera Matematica PRISTEM”, n°84-85, 2013,
pp. 66-79.

¢ La coppia concettuale phénoménologie-phénoménotechnique appare simile a quella
métaphysique-métatechnique cui fa riferimento Canguilhem nella citazione riportata alla nota 9.

 Bachelard, G., Noumeéne et microphysique, cit., p. 24.

1d., Metafisica della matematica, cit. La lettura costruttivista richiamata nella nota 1 enfatiz-
za il rapporto di Bachelard con Baruch Spinoza, espresso in questa relazione; Ienna osserva che
in Physique et métaphysique la coppia di natura naturans e natura naturata possa offrire una chia-
ve di lettura per meglio comprendere la formazione del concetto di fenomenotecnica; cfr. Ienna,
G., Natura costructa et phénomenotechnigue. Spinozisme et pensée des mathématiques chez Ga-
ston Bachelard, in J.-F. Braunstein, I. Moya Diez, M. Vagelli (eds.), L'épistémologie historique :
histoire et méthodes, Paris, Editions de la Sorbonne, 2019, pp. 43-58. Anche Cristina Zaltieri
ritrova in questa relazione «i contorni di cio che si potrebbe chiamare 4 /a Foucault un dispositi-
vo, ossia un insieme di pratiche, di misurazione, di sperimentazione, nuove posture psicologiche
del soggetto osservatore/sperimentatore, strumenti tecnici, a cui si aggiungono elementi teorici,
cio che Bachelard chiamera noumeni matematici» e domandandosi se “La fenomenotecnica pud
dirsi spinozista?”, risponde positivamente: «[iln effetti, la tipicita della #atura costructa, innesto
di fenomenotecnico e noumenale matematico, Bachelard la individua nella sua discontinuita con
la natura naturale» (Zaltieri, C., Natura costructa. Matematica e tecnica nella lettura bachelardia-
na di Spinoza, “Studi Bachelardiani”, n°1, 2021, pp. 193, 194).

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

96

fenomeni»”. E dove per «mostrare questa fenomenotecnica all’opera» Bachelard
rinvia alla storia delle tecniche elettriche e chimiche: «basta seguire la storia delle
tecniche, che assemblano dei fenomeni di ordini differenti, per esser certi di tro-
varsi di fronte a una combinazione artificiale; di questo tipo sono per esempio le
tecniche elettriche e chimiche»".

Mette conto segnalare che elettromagnetismo e chimica, gia presenti — si & visto
— nel volume del 1929, sono richiamati come luoghi deputati della fenomenotecni-
ca rispettivamente anche in Le rationalisme appliqué e in Le matérialisme rationnel.
Nel primo si attribuisce a un «razionalismo elettrico applicato le condizioni del
progresso della conoscenza nel campo dell’elettricita» e si sottolinea il rapporto
stretto con la noumenologia: «non solo la fenomenologia elettrica si presenta come
un campo autonomo, ma ancora, per il suo carattere nascosto, attutito, questa
fenomenologia richiede subito I'aiuto delle funzioni noumeniche»™. 1l termine &
presente gia nel capitolo 1 (La fzlosofia dialogata), in esplicito riferimento alla mi-
crofisica e alla chimica:

I’esperienza associata a vedute teoriche non ha niente in comune con la ricerca occa-
sionale, con queste esperienze «per vedere» che non hanno alcun posto in scienze forte-
mente costituite come sono ormai la fisica e la chimica, in scienze pure in cui lo strumen-
to ¢ I'intermediario necessario per studiare un fenomeno autenticamente strumentato,
designato come un oggetto di una fenomenotecnica. Nessun fisico dispenserebbe «i suoi
crediti» per far costruire uno strumento senza destinazione teorica”.

E compare alla fine del ricordato capitolo (I/ razionalismo elettrico) — «la con-
servazione di una corrente alternata non ¢ un fenomeno, ¢ una tecnica di organiz-
zazione dei fenomeni. Prende la sua realta dal fatto stesso dell’organizzazione. Si
deve veramente conferire all’equazione che comanda i due ambiti della fenomeno-
tecnica il valore di un noumeno»’ — e viene inteso come sinonimo di razionalismo
applicato: «nella fenomenotecnica — eccone una prova in pitl — tutto si sviluppa
nel senso del razionalismo applicato»”. Sempre a proposito dell’elettricismo, e
specificamente della sua applicazione alla produzione della lampada elettrica a
filo incandescente — nel capitolo Conoscenza comune e conoscenza scientifica — Ba-
chelard evoca I'esame della fenomenotecnica: «ritorniamo dunque all’esame della
fenomenotecnica. La storia degli effetti ¢ qui a provare che la tecnica ¢ una tecnica
razionale, una tecnica ispirata da leggi razionali, da leggi algebriche».

" Bachelard, G., Metafisica della matematica, cit., p. 52.

™ g, p. 53.

2 Bachelard, G., I/ razionalismo applicato, cit., p. 178. Qualche pagina prima leggiamo: «oc-
corrono concetti diversi dai concetti “visuali” per montare una tecnica dell’agire scientificamen-
te-nel-mondo e per promuovere all’esistenza, con una fenomenotecnica, fenomeni che non sono
materialmente nella natura» (zv7, p. 175).

P Ivi, p. 7.

" i, p. 214

” Ivi, p. 215.

76 Tvi, p. 140.



97

In Le matérialisme rationnel, discutendo — nel capitolo I/ paradosso del mate-
rialismo det filosofi. Dalla generalita alla specificita. Dall’ omogeneita alla purezza
— dell’'omogeneita materiale e della ricerca della sostanza omogenea come «punto
di partenza possibile per uno studio della materia»”. Bachelard afferma che «la
fenomenologia delle sostanze omogenee, sebbene possa, sembra, trovare esempi
nelle sostanze naturali & solidale con una fenomenotecnica»’®, di un processo nel
quale «il chimico cerca dapprima la sostanza omogenea, poi rimette in questione
I'omogeneita, cercando di scoprire I'altro in seno allo stesso, 'eterogeneita nasco-
sta nel seno dell’evidente omogeneita»”. Esemplare la produzione chimica della
variazione dell’oro: «la potenza di variazione fenomenotecnica & una nuova istanza
della filosofia. Essa duplica il reale col realizzato. La natura non conosce 'oro
verde, ancor meno 'oro blu, ancor meno ’oro rosa violetto»; «la conoscenza fisica
delle lamine sottili ¢ da allora solidale con la fenomenotecnica e non piti solamente
con una fenomenologia»®.

77 Bachelard, G., I/ materialismo razionale, cit., pp. 80-81. A proposito dell'uso del termine in
questo contesto, Vinti ne rimarca il carattere “materialistico”, in stretta connessione con la chimica:
«[clon questo termine, comunque, per quanto avventuroso possa essere, egli vuol indicare uno dei
caratteri specifici del materialismo scientifico attuale, “materialismo tecnico (zatérialisme techni-
que)”, materialismo di una “tecnica creante (technique créante)”. Ancora una volta & nella chimica,
pit che in ogni altra scienza, che “la fenomenologia delle sostanze [...], delle sostanze omogenee
¢ solidale con una fenomenotecnica”. Il chimico, infatti, per raggiungere il suo mondo “nascosto”,
non naturale, deve fare “professione di fatticita (facticité)”» (Vinti, C., «Une conscience spécifique-
ment matérialistes. Rileggendo Phénoménologie et matérialité, cit., pp. 107-108).

8 Bachelard, G., Il materialismo razionale, cit., p. 81.

 Ivi, p. 80.

8 Jvz, p. 239. Vinti rimarca il valore sociale e umano dell’attivita fenomenotecnica: «é la feno-
menotecnica che imprime alla conoscenza scientifica “il segno del soggetto (e signe du sujet)”, il
segno di quella “creativita” umana, di quella “profondita umana” che caratterizza le produzioni
scientifiche» (Vinti, C., I/ soggetto qualunque, cit., p. 665). Piti di recente, ha rilevato in queste pa-
gine 'emergere di una coscienza materialista, di una “coscienza di artificialita”, molto lontana da
quella fenomenologica: «Non si tratta pitt dell’“osservazione di un fenomeno”, bensi della “pro-
duzione di un fenomeno”, ma cio sfugge ad una mera fenomenologia descrittiva e contemplativa,
perché lattivita dell'uvomo ¢ qui manifesta. Questa attivita instaura fra lo spirito ozioso (esprzt
oiszf) e il mondo contemplato la realtd umana [...]. La potenza di variazione fenomenotecnica
¢ una nuova istanza della filosofia. Essa duplica il reale col realizzato [...]. Al dato si sostituisce
I'elaborato. Quest’ultima annotazione, presente in uno dei capitoli conclusivi di Le #zatérialisme
rationnel, ci porta al punto, per not decisivo, che pud essere introdotto dai seguenti interrogativi:
se la fenomenologia tradizionale, ferma alla mzera descrizione di un fenomeno, ci consegna 'idea
di un “sujet contemplant”, vero e proprio “esprit oisif”, quale soggettivita per la “fenomenologia
materialista” della scienza attuale? In altre parole: in che modo il soggetto, la coscienza stessa
devono affrontare la sfida delle nuove materie, delle nuove dinamiche materiali in atto nella
chimica odierna?»; «E soprattutto lo sguardo fenomenotecnico, se cosi possiamo esprimerci, a
suggerire che la conoscenza scientifica porta con sé “il segno del soggetto (le signe du sujet)”,
della sua creativita, il segno di quella “profondita umana” che caratterizza secondo Bachelard le
produzioni scientifiche: siamo cosi di fronte ad una “coscienza di artificialita (conscience d’arti-
ficialité)”, ad una “piena coscienza di artificialita (pleine conscience d'artificialité)”», (Vinti, C.,
«Une conscience spécifiquement matérialiste». Rileggendo Phénoménologie et matérialité, cit.,
pp. 108, 110. Anche Enrico Giannetto ha segnalato tale aspetto creativo della fenomenotec-
nica, in rapporto con le nuove concezioni della materia nella fisica quantistica e relativistica,

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

98

Ritroviamo il termine fenomenotecnica tre anni dopo la sua prima comparsa®
nel “manifesto” dell’epistemologia bachelardiana, Le nouvel esprit scientifique
(1934), ancora una volta in relazione dialettica con la fenomenologia: «la vera fe-
nomenologia scientifica ¢ dunque, essenzialmente, una fenomenotecnica; la quale
rafforza tutto quanto traspare dietro cio che appare. Essa si istruisce mediante cio
che costruisce»®. Se la fenomenotecnica «si istruisce mediante cid che costruisce»,
permane la centralita della tecnologia, della realizzazione tecnica, nella produzione
dei fenomeni scientifici, amplificata oggi dalla straordinaria efficacia dimostrata
dalla strumentazione nella big science, basti pensare agli acceleratori di particelle
nella fisica atomica e subatomica.

Altre evidenze del termine si ritrovano in scritti non propriamente epistemolo-
gici come La psychanalyse de la connaissance abjective (1939), dove si legge: «la fi-
sica matematica non ¢& altro che 'organizzazione apodittica della nostra esperienza
del reale. Allora i fatti sono sostituiti da effett7. La fenomenologia ¢ sostituita dalla
fenomenotecnica. La natura & prodotta piuttosto che data»®.

Ma di fenomenotecnica Bachelard torna a scrivere soprattutto in studi di episte-
mologia della fisica, come i ricordati L'expérience de I'espace dans la physique con-
temporaine (1937) e in L'activité rationaliste de la physique contemporaine (1951).

Nel primo si torna a identificare la conoscenza con la produzione di fatti scientifici
che «rovescia davvero I'asse della conoscenza empirica. Porta a sostituire alla feno-
menologia unicamente descrittiva una fenomenotecnica che deve ricostruire di tutto
punto i suoi fenomeni sul piano ritrovato dallo spirito scacciando i disturbi, le pertur-
bazioni, i miscugli, le impurita, che abbondano nei fenomeni bruti e disordinati»®.

Nel secondo, trattando della Diversita dei corpuscoli elementari, Bachelard os-
serva che

di tutti i corpuscoli della fisica moderna non si puo fare che uno studio ferzomeno-
tecnico. 1l filosofo dovra prendere nota percio della grande differenza fra la fenomenolo-
gia naturalista e la fenomenotecnica a cui lavorano i fisici contemporanei. Nella fenome-
notecnica, nessun fenomeno appare naturalmente, nessun fenomeno ha un’apparenza
primaria, nessuno ¢ dato. Bisogna costituirlo e leggerne indirettamente le caratteristiche

instaurando un confronto con la riflessione di Heidegger sulla tecnica, a suo parere influen-
zata da Bachelard. «But only Bachelard’s epistemology had by then attributed a fundamental,
ontological role to technique, so that Bachelard’s influence on Heidegger is very probable»: «the
constructive-revelatory function of phenomenotechnique, for Bachelard, can be well understood
in relation to the question of conceptions of matter. The matter which Bachelard talks about
is only the theoretical elaboration of something that emerges from experimental practices and
mathematical practices: it is not understandable from a history of science articulated as a history
of ideas or mere concepts» (Giannetto, E., The Quantum-Relativistic Creation of Matter And
Bachelard’s Philosophy, “Studi Bachelardiani”, n°1, 2021, pp. 141, 144).

81 E assente in Bachelard, G., Les intuitions atomistiques, Paris, Boivin, 1933.

82 Bachelard, G., I/ nuovo spirito scientifico, tr. it. di E. Albergamo, P. Redondi, rivista e ag-
giornata da A. Alison, Milano-Udine, Mimesis, 2018, p. 40 [Le nouvel esprit scientifique, Paris,
Alcan, 1934].

8 Bachelard, G., La psicanalisi della conoscenza oggettiva, in 1d., La ragione scientifica, cit.,
pp. 447-458, p. 457.

$1d., L'esperienza dello spazio nella fisica contemporanea, cit., p. 81.



99

con una coscienza tenuta desta dell’znterpretazione strumentale e teorica, senza dividere
mai lo spirito in pensiero sperimentale puro e teoria pura®.

E rileva anche che «le tecniche, le misure e i calcoli si coordinano per dare un
vero razionalismo dell’elettrone» e presenta una «fenomenologia dell’elettrone»
che «si costituisce a dispetto della diversita della fenomenologia naturale»™.

Un ulteriore, importante, riferimento lo si trova ne La formation de 'esprit scien-
tifique (1938), in una frase che ha suscitato una varieta di letture: «la fenomenotec-
nica estende la fenomenologia»®. Oltre all’interpretazione di Cavazzini citata nella
nota 32, richiamo le considerazioni di Claudio D’Aurizio e Fabrizio Palombi, che
rintracciano in questa frase il segno del superamento di una “soglia epistemologi-
ca” tra la fenomenologia husserliana e la fenomenotecnica:

nelle complesse e stratificate analisi fenomenologiche husserliane la rottura con I’e-
sperienza comune, rappresentata dai passaggi al limite della concettualizzazione scienti-
fica, spesso viene solo sfiorata ed & a questo punto che si dovrebbe assistere al passaggio
di testimone con la fenomenotecnica bachelardiana che oltrepassa la «soglia epistemolo-
gica». Sarebbe in questo senso che, a nostro parere, si dovrebbe intendere la tesi bache-
lardiana quale «la fenomenotecnica estende la fenomenologia»®.

Per parte sua, Gerardo Ienna sviluppa un confronto articolato, rilevando come
«il terreno di battaglia fra Bachelard e Husserl ¢ dunque nella connotazione dell’e-
sperienza scientifica e nel ruolo che in essa ricopre il sapere matematico. E da qui
che si dipana il passaggio dalla fenomenologia alla fenomenotecnica»®.

La frase andrebbe contestualizzata in rapporto a quanto leggiamo prima sulla
concettualizzazione, che dovra rifuggire sia dalla fascinazione del singolare che
da quella dell’universale. Per Bachelard «la ricchezza di un concetto scientifico ¢
misurabile dalla sua capacita di deformazione», funzionale a «incorporare /e con-
dizioni di applicazione di un concetto nel senso stesso del concetto»”; in altri termini
non si da concettualizzazione scientifica senza applicazione strumentale e tecnica:
«essa [la concettualizzazione scientifica] ricerca nell’esperienza delle occasioni per
complicare il concetto, per applicarlo malgrado la sua resistenza e per realizzare le
condizioni di applicazione che la realta non riuniva. E allora che ci si rende conto
che la scienza realizza i suoi oggetti, e non li trova mai gia belli e fatti»*!. L'esten-

® 1d., Lattivita razionalista della fisica contemporanea, cit., p. 119.

% [vi, pp. 127, 128.

$71d., La formazione dello spirito scientifico. Contributo ad una psicoanalisi della conoscenza og-
gettiva, tr. it. di E. Castelli Gattinara, Milano, Raffaello Cortina, 1995, p. 71 [La formation de ['e-
sprit scientifique. Contribution d une psychanalyse de la connaissance objective, Paris, Vrin, 1938].

8 D’Aurizio, C., Palombi, E, I/ senso d’una frattura: la fenomenotecnica bachelardiana tra
fenomenologia e psicoanalis, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica,
cit., pp. 8-9.

% Tenna, G., Materialismo tecnico. Fra fenomenotecnica ed epistemologie regionalt, in P. Dona-
tiello, E. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit., p. 27.

% Bachelard, G., La formazione dello spirito scientifico, cit., p. 70.

M vi, p. 71.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

100

sione della fenomenologia ¢ quindi strettamente connessa alla complicazione feno-
menotecnica del fenomeno, in quanto — come scrivera subito dopo — «un concetto
diventa scientifico nella misura in cui diventa tecnico, o viene accompagnato da
una tecnica di realizzazione»”. Non pare quindi ci sia nessun nesso esplicito con la
fenomenologia, filosoficamente intesa.

11 nesso ¢ invece presente, e dichiarato, nel capitolo I razionalismi regionali del
Razionalismo applicato, dove Husserl & citato”, e dove la fenomenotecnica viene
distinta dalla fenomenologia per la sua funzione di «sperimentazione noumenica
del fenomeno» tramite la tecnica, sulla base della quale si potranno individuare i
diversi razionalismi regionali: «una volta che si & frammentato il razionalismo per
associarlo alla materia che esso informa, ai fenomeni che regola, alla fenomeno-
tecnica che fonda, si & portati a porre il problema filosofico del rapporto di un
razionalismo generale con i diversi razionalismi regionali»*.

Ma non ¢ questo il luogo per ricostruire analiticamente le modulazioni del
concetto di fenomenotecnica, del quale credo di aver comunque fornito tutte
le occorrenze nell’intera opera bachelardiana, peraltro in gran parte descritte
da Bontems e Guy”, che evidenziano quanto siano connesse all’oscillazione,
ben riconoscibile, tra dimensione matematica e sperimentale: «il semble que
I'attention épistémologique de Bachelard oscille entre les pdles théoriques
et techniques puisque la notion est de nouveau absente de la Philosophie du
non (1940) alors qu’elle revient au premier plan dans le Rationalisme appliqué
(1949) qui I’étend a la chimie [...] »*, e ne confermano il legame con la scienze
fisico-chimiche contemporanee”.

In conclusione mi pare si possano recepire le quattro osservazioni di Bontems e
Guy, che sostengono che «la définition de la phénoménotechnique n’a cessé d’évo-
luer au cours des expérimentations conceptuelles successives»* e fissano i seguenti
punti fermi: la fenomenotecnica & produzione di nuovi fenomeni; si estende dalla

%2 Ibidem.

% Qui Bachelard sostiene di voler evitare di affrontare il problema dei fondamenti, anche
perché «il problema cosi specifico del fondamento della matematica», richiederebbe di «isolare
nell’insieme delle filosofie che discutiamo, 'istanza del logicismo», cosi bene presentata da Hus-
serl, Id., I/ razionalismo applicato, cit., p. 154.

% Ivi, pp. 158, 167.

% Cfr. Bontems, V., Guy, T., L'étude des lignées phénoménotechniques, cit., pp. 109-114.

% Jvi, p. 111.

77 «l entend toutefois réserver la phénoménotechnique a la science contemporaine afin de
la distinguer des techniques qui n’étaient pas encore couplées a des noumeénes. La phénoméno-
technique demeure toujours solidaire de I'affirmation du primat de la construction théorique.
Ainsi, le dernier ouvrage épistémologique insiste sur la structure rationnelle du matérialisme
des sciences contemporaines plutdt que sur les dispositifs du “matérialisme technigue”»; «La
“phénoménotechnique” n’est pas seulement la marque de fabrique de 1’épistémologie bache-
lardienne, elle définit le programme d’une étude pertinente de 'instrumentation scientifique
contemporaine. Au moment ot quelques collégues anglo-saxons s’avisent que I’épistémologie
de Bachelard intégre “la maniére dont le savoir humain est “incorporé” dans les artefacts tech-
niques”, il importe de rappeler que ce programme suppose I’élucidation du fonctionnement des
dispositifs» (ivz, pp. 113, 119).

% Ivi, p. 113.



101

fisica delle particelle alla chimica, distingue la sperimentazione dalla semplice os-
servazione, ¢ connessa alla noumenologia matematica®.

Aggiungerei che, pur nella sua oscillazione, il concetto rimane fortemente an-
corato, fin dall’Essaz sur la connaissance approchée, alle innovazioni prodotte dalla
tecnologia strumentale nella microfisica e nella chimica atomica e, senza sminuirne
il legame intrinseco con il noumeno matematico, ovvero con il concetto di induzio-
ne matematica, va riconosciuto che possiede una tale evidenza e una presenza cosi
diffusa negli scritti bachelardiani da imporsi come elemento ben pit fortemente
caratterizzante della sua epistemologia. In cio Bachelard ha tra i primi combattu-
to il misconoscimento del valore delle innovazioni tecnologiche nel campo della
cultura e della loro funzione determinante nella ricerca scientifica. Rimane in ogni
caso ferma, a mio avviso'®, la dimensione unitaria delle scaturigini del pensare
bachelardiano, anche oltre 'inefficace distinzione tra jour e nuit'*'.

Gaspare Polizzi
Universita degli Studi di Pisa
gaspol@libero.it

Bibliografia

AAVV., Avertissement, “Recherches philosophiques”, n°1, 1931-1932, pp. viI-viIL

Abramo, M.R., Nota introduttiva. Nel bel mexzo di un discorso sul metodo, in G. Bachelard, I/
valore induttivo della relativita, a cura di M.R. Abramo, Milano-Udine, Mimesis, 2024, pp.
11-24.

Alunni, C., Relativités et puissances spectrales chex Gaston Bachelard, “Revue de synthese”, n°1,
1999, pp. 73-110, ora in 1d., Spectres de Bachelard. Gaston Bachelard et I’Ecole surrationaliste,
Paris, Hermann, 2018, pp. 12-70.

Alunni, C., Gaston Bachelard, ancora e ancora, in G. Bachelard, Metafisica della matematica, cit.,
pp. 19-40.

Alunni, C., La valeur inductive de la relativité contre la Phénoménotechnique. L'étrange dispo-
sitif de Daniel Parochia, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica,
Bologna, Esculapio, 2017, pp. 59-76.

Alunni, C., Postfazione. Gaston Bachelard e la rivoluzione einsteiniana, in G. Bachelard, I/ valore
induttivo della relativita, Milano-Udine, Mimesis, 2024, pp. 193-226.

Bachelard, G., Saggio sulla conoscenza approssimata, a cura di E. Castelli Gattinara, Milano-
Udine, Mimesis, 2016 (Essaz sur la connaissance approchée., Paris, Vrin, 1928).

Bachelard, G., Nouméne et microphysique, “Recherches philosophiques”, n°1, 1931-1932, pp.
55-65, ora in Id., Etudes, Paris, Vrin, 1970, pp. 11-24.

Bachelard, G., Metafisica della matematica, a cura di C. Alunni, G. Ienna (eds.), Roma, Castel-
vecchi, 2016 (Physique et Métaphysique, in AANV., Septimana Spinoziana, Acta Conventus
Ecumenici in memoriam Benedicti De Spinoza Diei Natalis Trecentesimi Hagae Comitis Habi-
#, La Haye, Nijhoff, 1933).

% Cft. ivi, pp. 113-114.

100 Ho cercato variamente di dimostrarlo in La filosofia di Gaston Bachelard, cit., e da ultimo
in I sensi del Daimon. Ritmo e durata, tra Bachelard e Bergson, “ Annuario Kaiak”, n°9, 2024,
pp. 141-198.

01 Cfy. Lecourt, D., Bachelard, ou le jour et la nuit, Paris, Grasset, 1974.

Per una genealogia della fenomenotecnica



Gaspare Polizzi

102

Bachelard, G., Le monde comme caprice et miniature, “Recherches Philosophiques”, n°3, 1933-
1934, pp. 306- 320, ora in Id., Etudes, cit., pp. 25-43.

Bachelard, G., I/ nuovo spirito sczem‘zﬁco tr. it. di F. Albergamo, P. Redondi, rivista e aggiornata
da A. Alison, Milano-Udine, Mimesis, 2018 (Le nouvel esprit scientifique, Paris, Alcan, 1934).

Bachelard., G., Lesperienza dello spazio nella fisica contemporanea, tr. it. di M.R. Abramo,
Messina, A. Siciliano, 2002 (L'expérience de I'espace dans la physique contemporaine, Paris,
PUF, 1937).

Bachelard, G., La formazione dello spirito scientifico. Contributo ad una psicoanalisi della cono-
scenza oggettiva, tr. it. di E. Castelli Gattinara, Milano, Raffaello Cortina, 1995 (La formation
de lesprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la connaissance objective, Paris,
Vrin, 1938).

Bachelard, G., La psicanalisi della conoscenza oggettiva, in 1d., La ragione scientifica, a cura di G.
Sertoli, Verona Bertani, 1974, pp. 447-458 (La psyc/mmzlyxe de la connaissance objective, in
G. Bachelard, E. Dupreel et al., Etudes philosophigues, Gand, Ecole des Hautes Etudes de
Gand, 1939).

Bachelard, G., Il razionalismo applicato, tr. it. di M. Giannuzzi Bruno, L. Semerari, Bari, Dedalo,
1975 (Le rationalisme appliqué, Paris, PUF, 1949).

Bachelard, G., Lattivita razionalista della fisica contemporanea, a cura di F. Bonicalzi, tr. it. di
C. Maggioni, Milano, Jaca Book, 1985 (L'activité rationaliste de la physique contemporaine,
Paris, PUFE, 1951).

Bachelard, G., I/ materialismo razionale, tr. it. di L. Semerari, Bari, Dedalo, 1975 (Le matériali-
sme rationnel, Paris, PUF, 1953).

Bachelard, G., Stud: di filosofia della scienza, a cura di A. Cavazzini, Milano-Udine, Mimesis, 2006.

Barsotti, B., Bachelard critique de Husserl, Paris, L Harmattan, 2002.

Bonicalzi, F,, Leggere Bachelard. Le ragioni del sapere, Milano, Jaca Book, 2007.

Bontems, V., Bachelard, tr. it. di G. Carozzini, Milano-Udine, Mimesis, 2016.

Bontems, V., Guy, T., L'étude des lignées phénoménotechniques De Bachelard a Simondon et aux Mi-
cromegas, in P. Donatlello F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit., pp. 109-120.

Canguilhem, G., Presenmz‘zon in G. Bachelard, Etudes, Vrin, Paris, 1970, pp. 11-24.

Castelao, T., La création et le dévéloppement de la phénoménothecnique dans I'ceuvre de Gaston
Bacbelard, “Cahiers Gaston Bachelard”, n°1, 1998, pp. 49-57.

Cavazzini, A., Valore, giudizio e obiettivazione. 1l percorso di Bachelard nell’archeologia delle
scienze, in G. Bachelard, Studi di filosofia della scienza, cit., pp. 7-45.

D’Aurizio, C., Palombi, F,, I/ senso d’una frattura: la fenomenotecnica bachelardiana tra fenome-
nologia e psicoanalisi, in P. Donatiello, F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit.,
pp. 1-19.

Giannetto, E., The Quantum-Relativistic Creation of Matter And Bachelard’s Philosophy, “Studi
Bachelardiani”, n°1, 2021, pp. 135-152.

Heidegger, M., Dell’essenza del fondamento, tr. it. di P. Chiodi, Milano, Bocca, 1952 (Vo Wesen
des Grundes, Halle, Verlag Max Niemeyer, 1929).

Ienna, G., Presentazione, in G. Bachelard, Metafisica della matematica, cit., pp. 19-40.

Tenna, G., Materialismo tecnico. Fra fenomenotecnica ed epistemologie regionali, in P. Donatiello,
F. Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit., pp. 21-36.

Tenna, G., Natura costructa et phénomenotechnique. Spinozisme et pensée des mathématiques
chez Gaston Bachelard, in J.-F. Braunstein, I. Moya Diez, M. Vagelli (eds.), L'épisténologie
historique : histoire et méthodes, Paris, Editions de la Sorbonne 2019, pp. 43-58.

Jeans, J.H., Theorie du Rayonnement et des Quanta, tr. fr. di G. Juvet, Paris, Blanchard, 1925.

Castelli Gattinara, E., Bachelard e Heidegger a confronto su tecnica, scienza e ontologia, in P. Do-
natiello, F Galofaro, G. Ienna (eds.), I/ senso della tecnica, cit., pp. 77-93.

Lecourt, D., Bachelard, ou le jour et la nuit, Paris, Grasset, 1974.

Piatti, G., Verso un’altra metafisica? Jean Wahl sulla via del concreto, in J. Wahl, Verso il concreto,
cit., pp. 8-30.

Poincaré, H., I/ valore della scienza, a cura di G. Polizzi, Firenze, La Nuova Italia, 1994 (La
valeur de la science, Paris, Flammarion, 1908).



103

Polizzi, G. (ed.), Filosofia scientifica ed empirismo logico (Parigs, 1935), Milano, Unicopli, 1993.

Polizzi, G., Aspetti filosofici dell opera di Poincaré, “Lettera Matematica PRISTEM”, n°84-85,
2013, pp. 66-79.

Polizzi, G., La filosofia di Gaston Bachelard. Tenpi, spazi, elements, Pisa, ETS, 2015.

Polizzi, G., I sensi del Daimon. Ritmo e durata, tra Bachelard e Bergson, “ Annuario Kaiak”, n®9,
2024, pp. 141-198.

Redondi, P., Epistemologia e storia della scienza. Le svolte teoriche da Duben a Bachelard, Milano,
Feltrinelli, 1978.

Rheinberger, H.-J., Gaston Bachelard and the Notion of “Phenomenotechnigque”, “Perspectives on
Science”, n°3, 2005, pp. 313-328.

Spaier, A., G. Bachelard, La valeur inductive de la relativité, “Recherches Philosophiques”, n°1,
1931-1932, pp. 368-373.

Vinti, C., 1] soggetto qualunque. Gaston Bachelard fenomenologo della soggettivita epistemica,
Napoli, ESI, 1997.

Vinti, C., «Une conscience spécifiquement matérialiste». Rileggendo Phénoménologie et matéria-
lité, “Studi Bachelardiani”, n°1, 2021, pp. 93-114.

Wahl, J., Vers le concret, “Recherches Philosophiques”, n°1, 1931-1932, pp. 1-20.

Wahl, J., Verso il concreto. Studi di flosofia contemporanea William James, Whitehead, Gabriel
Marcel, a cura di G. Piatti, Milano-Udine, Mimesis, 2020 (Vers le concret. Etudes d’histoire de
la philosophie contemporaine. William James, Whitehead, Gabriel Marcel, Paris, Vrin, 1932).

Zaltieri, C., Natura costructa. Matematica e tecnica nella lettura bachelardiana di Spinoza, “Studi
Bachelardiani”, n°1, 2021, pp. 183-197.

Per una genealogia della fenomenotecnica






Claudia Stancati
Temporalita e finzione secondo Bachelard

I am not what I am (Shakespeare Otello I, 1, 65)
Doubt truth to be a liar (Amleto (II, 2)

1. Il vero e la sua ombra

Il discorso sulle forme dello psexdos accompagna come un’ombra il discorso
cardine della metafisica occidentale quello sulla verita. Cosi come verita ed essere
possono essere detti in molti modi, altrettanto numerose sono le forme del loro
contrario, anzi oggi la natura e la pervasivita dei nuovi mezzi di comunicazione
le ha moltiplicate e rese infinitamente piti complesse. Dopo essersi esercitata per
secoli sulla verita la filosofia contemporanea affronta la centralita della menzogna
e delle sue forme.

La menzogna ¢ il luogo dell'inganno del pensiero da Epimenide in poi, essa ¢
insieme negazione ed essenza del linguaggio; le finzioni e le dissimulazioni piti o
meno oneste sono contemporaneamente fondamento e distruzione della conviven-
za sociale: lo pseudos puo essere I'atto ostile e a aggressivo di un baro ma anche
una simulazione che permette di apprendere I'immaginazione e la creazione di
mondi impensati. E non possiamo dimenticare che il fictus ¢ una delle basi delle
convenzioni sociali si pensi al fictum positum pro vero sicut ponimus nos iuristae'.
Di fronte al multiforme ingegno dello pseudos si apre una dicotomia insanabile tra
condanna e ammirazione dell’'inganno, tra sospetto e stupore nei confronti della
bellezza delle forme che imitano il vero.

In realta lo pseudos ¢ genericamente “falso” puo indicare analogia esteriore,
qualita apparente, semplice somiglianza estrinseca, sembra pero che nelle defizioni
lessicografiche I’elemento del dolo sia quello dominante. Tuttavia occorre tenere
presente che narrazioni, simulazioni, menzogne e inganni sono solo parzialmente
sovrapponibili, dalla comune radice finzionale si dipanano livelli diversi di ontolo-
gia e di consapevolezza cognitiva.

1'E ¢id che affermano i giuristi da Gaio a Bartolo di Sassoferato e molto oltre.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470119 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Claudia Stancati

106

Finzioni e menzogne sono solo in parte sovrapponibili lo scopo della menzogna
¢ diretto a cid che dico sul mondo, la finzione & diretta a dare informazioni false
sulla mia mente?. Dei vari modi di dare conoscenze false attraverso la percezione
molti appartengono al fingere attraverso stimoli contraffatti o fittizi anche non
servendosi della comunicazione ma deviando le reazioni altrui e le loro inferenze.
L'inganno € un caso di autentica manipolazione in cui chi vuole influenzare qual-
cuno si serve di una conoscenza/credenza diversa dalla sua o di un altro osservato-
re, violando cosi il principio della condivisione delle conoscenze.

Lo spazio enorme conquistato oggi dal ‘mondo fittizio’ in tutte le sue accezio-
ni rende di capitale importanza distinguere il tipo e il livello di finzione da due
opposti punti di vista quello del fruitore e destinatario della finzione e quello del
costruttore di finzioni. A volte persino chi costruisce lo pseudos, infatti, puo avere
difficolta a collocare le forme costruite su livelli adeguati di consapevolezza onto-
logica e cognitiva, ¢ il gioco stesso della cultura intesa come sistema di segni (ossia
come afferma Eco come sistema di tutto cio che puo essere adoperato per menti-
re’) a rendere ineludibile il rimando tra il vero e la sua ombra.

Tra le forme dello pseudos le immagini somiglianti, quelle che Peirce chiama
zcone hanno sicuramente un posto di enorme rilievo. Peirce stesso introducendo la
sua definizione di icona descrive il momento di puro sogno in cui, contemplando
una icona, perdiamo la consapevolezza della distinzione tra il reale e la cosa scom-
pare ed osserva:

Icons are so completely substituted for their objects as hardly to be distinguished
from them. [...]. So in contemplating a painting, there is a moment when we lose the
consciousness that it is not the thing, the distinction of the real and the copy disappears,
and it is for the moment a pure dream- not any particular existence, and yet not general.
At that moment we are contemplating an zcon*.

Accanto alle forme iconiche di finzione si collocano oggi in una posizione di
assoluta centralita le forme narrative che hanno sostituito in molti contesti pubblici
la dimensione logico-argomentativa tradizionale. Su questa fascinazione potente
della narrazione ha magistralmente lavorato Umberto Eco, in moltissimi testi tra
cui le sue Sez passeggiate nei boschi narrativi, dove, gia dal 1994, assume la narrazio-
ne (e il rapporto tra autore modello e lettore modello) come paradigma metafisico
in senso ampio, anzi come soccorso «alla nostra pochezza metafisica»’ e come
frame cognitivo generale.

Se i mondi narrativi sono cosi confortevoli — si chiede Eco — perché allora non tenta-
re di leggere lo stesso mondo reale come se fosse un romanzo? Oppure se i mondi della

2 Castelfranchi, C., Poggi, 1., Bugie, finzioni, sotterfugi. Per una scienza dell'inganno, Roma,
Carocci, 2002.

> Eco, U., Trattato di semiotica generale, Milano, Bompiani, 1975, p. 17 e passinz.

4 Peirce, C.S., Collected Papers, vols. 1-8, C. Hartshorne, P. Weiss y A.W. Burks (eds.). Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, 1931-1958, cit. CP 3.362.

>U. Eco, U., Sef passeggiate nei boschi narrativi, Milano, Bompiani, 1994, p. 147.



107

finzione narrativa sono cosi piccoli e ingannevolmente confortevoli, perché non cercare
di costruire mondi narrativi che siano complessi, contraddittori e provocatori come il
mondo reale?®

Il fenomeno ¢ oggi sotto gli occhi di tutti ed ¢ studiato da tutte le angolazio-
ni possibili. Tra moltissimi esempi possiamo citare quello recente di Frank Rose,
antropologo e docente di Strategic storytelling alla Columbia University, che ha
affermato la presenza di un pensiero narrativo accanto al pensiero logico’. O i neu-
roscienziati, come Kidd e Castano, i quali ci hanno mostrato come le reti neuronali
agiscano nel nostro processo di fruizione delle narrazioni e la differenza nella espo-
sizione a tipi diversi di narrazione®.

A questo punto dobbiamo renderci conto dei meccanismi di proiezione e im-
mersione nelle narrazioni di tutti i tipi, specie in un’epoca in cui il digitale ha
reso tutti co-creatori oltre che fruitori di storie, anche perché, come constatiamo
ogni giorno, quando le storie formano costellazioni acquisiscono grande influenza.
Molte costruzioni finzionali si collocano a livelli di realta molto diversi, ed ¢ la
consapevolezza cognitiva di questi livelli che puo oscillare anche pericolosamen-
te. Il fatto & che le storie coinvolgono le emozioni e funzionano se sono costruite
intorno ad un protagonista e un qualche tipo di conflitto, per questa ragione non
vanno confuse con i fatti come molti tendono a fare e il crinale che separa le forme
narrative ¢ labile e incerto.

2. Il naso di Pinocchio: i caratteri della finzione secondo Bachelard

Se distinguiamo i contesti in cui la finzione ¢ ’essenza come nel teatro, nel cine-
ma o nella realta digitale ecc., se nelle narrazioni siamo indotti a stipulare un patto
finzionale che ci permette di entrare in un mondo possibile senza timore di essere
realmente ingannati, nella vita quotidiana puo forse essere utile una fenomenologia
della finzione che ne indichi i caratteri psicologici e renda pit trasparente che si
tratta di simulazioni. In fondo la ‘bugia trasparente’ resta prerogativa di uno dei
pitt celebri bugiardi letterari, Pinocchio, 'unico che a causa del crescere del suo
naso non pud nascondere di mentire.

Di fronte alla sconfinata estensione del mondo dello pseudos proponiamo qui
un esempio molto specifico e limitato: I’analisi operata da Gaston Bachelard di al-
cuni caratteri degli stati di finzione dalla parte di chi simula. La ricerca di elementi
specifici di situazioni di simulazione che possono fungere da spie per i destinatari
della finzione che vogliano essere avvertiti della medesima o almeno preferiscano
essere “ingannati consapevolmente”.

¢ Ivi, p. 151.

"Rose, ., The Sea We Swin: In: How Stories Work in a Data-Driven World, New York, Norton
& Company, 2012,

8 Kidd, D.C., Castano, E., «Reading Literary Fiction Improves Theory of Mind», Science,
October 2013.

Temporalita e finzione secondo Bachelard



Claudia Stancati

108

Il testo cui facciamo riferimento & costituito da alcune pagine de La dialec-
tique de la durée del 1936°. Lopera si colloca nel contesto del superamento
del bergsonismo e del surrazionalismo di Bachelard e apre al progetto di una
futura disciplina epistemologica: la ritmologia. Bachelard si interessa alle teo-
rie ondulatorie della materia in relazione col tempo; dalla critica della nozione
tradizionale di durata e del tempo come continuum, scaturiscono una dottrina
epistemologica in sintonia con le rivoluzioni relativistica e quantistica della
scienza fisica e una originale riflessione sulla temporalita. Ma 'opera & an-
che uno studio psicologico sul cogito, sul passaggio dal cogito alle potenze del
cogito: al quadrato: io penso che penso e al cubo: io penso che io penso che
penso. E questo il contesto in cui Bachelard si dedica ad indagare la finzione
e la consapevolezza del fingere. 'analisi di Bachelard ¢ diretta infatti non solo
alle semplici finzioni ma anche ai metainganni o inganni del secondo ordine.
Si tratta di quel metalivello, o secondo ordine dell’inganno, in cui I'inganno
puo applicarsi ricorsivamente a se stesso. In questi contesti possono, di solito,
delinearsi varie direzioni strategiche in cui si includono eventuali contromosse
dell’avversario e si usano finte finte per dire la verita proprio perché si sa che
non si ¢ creduti, fino a gli inganni indiretti il cui sovra scopo sono le inferenze
programmate di colui cui ¢ diretto I'inganno.

Il punto di partenza dell’analisi di Bachelard & il fatto che, alla luce del-
la nuova fisica, il tempo fisico, che a lungo ¢ sembrato assoluto, ha incon-
trato piani nuovi e da cio deriva l'esistenza di un pluralismo temporale «un
étude purement temporelle de la phénoménologie conduit a considérer plu-
sieurs groupements d’instants, plusieurs durées superposées qui soutiennent
différent rapports»'®. Il confronto tra le diverse prospettive della fisica con-
duce a superare la durata assoluta, ma, mentre per la relativita la continuita &
ancora un carattere evidente, per la fisica quantistica & necessario introdurre
durate discontinue che avranno «propriétés d’enchalnement»!' del tutto di-
verse da quelle delle traiettorie continue. Il divenire qualitativo puo dirsi un
divenire quantico che «doit traverser une dialectique, aller du méme au méme
en passant par I'autre»'?. Al filosofo non ¢ necessario scendere nelle regioni,
per ora proibite, del tempo della biologia cellulare per cercare il fondamento
del tempo della fisica nei tempi biologici individuali che sono contenuti al
suo interno, poiché puod accettare contemporaneamente «le pluralisme et le
discontinu temporels»'’. Infatti il tempo spirituale non & una semplice astra-
zione del tempo vitale «le temps de la pensée a, en effet, a ’égard du temps
de la vie une telle supériorité qu’il peut parfois commander I’action vitale et le
repos vital. Ainsi le temps de 'esprit a une action en profondeur, sur des plans

? Bachelard, G., La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936.
0 Tvi, p. 90.

1 Ini, p. 91.

2 Thidem:.

B Ibidem.



109

différents de son propre plan de déroulement»'*. La tesi di Bachelard ¢ che,
oltre all’azione sul piano spirituale (che determina la causalita intellettuale), «le
temps a plusieurs dimensions ; le temps a une épaisseur. Il n’apparait continu
que sous une certaine épaisseur, grace a la superposition de plusieurs temps
indépendants. Réciproquement toute psychologie temporelle unifiée est néces-
sairement lacuneuse, nécessairement dialectique»".

Grazie alla sua raffinatissima analisi, condotta dialogando con diversi autori tra
cui spicca soprattutto Minkoswski'®, Bachelard puo utilizzare questo sgranarsi del
tessuto temporale per lavorare su quegli stati mentali come il sogno o la finzione
che sono caratterizzati e distinti proprio da diverse allures temporali, come accade
per il tempo visivo e il tempo verbale.

Anche in relazione all’analisi di sue proprie esperienze Bachelard, ¢ condotto a
concludere «que le temps verbal et le temps visuel sont simplement superposés»'’;
se nel sogno questi due tempi possono essere sgranati

la réalité oblige la vue a attendre la parole, d’ot1 des pensées objectivement cohérentes,
une simple superposition a deux termes apportant des confirmations réciproques, qui
sont le plus souvent suffisantes pour donner I'impression de I'objectivité. Alors on parle
ce que I’on voit ; on pense ce que I'on parle : le temps est bien vertical et s’en va tout
entier le long de son cours horizontal, portant toutes les durées psychiques du méme
rythme. Au contraire, réver c’est désengrener les temps superposés'®.

L’asse temporale perpendicolare al tempo transitivo, quello del mondo e della
materia, ¢ I'asse su cui I'io sviluppa una attivita formale. Uscendo dalla mate-
ria e dall’esperienza storica dell’io si possono moltiplicare le esperienze filoso-
fiche dell’io stesso scomponendolo in piani, compiendo uno sforzo che Bache-
lard definisce di “metafisica composta”. Superando quel cogito ergo sum di cui
Hintikka ha descritto la natura complessa e autovalidante!', ma che per Bache-
lard resta ancorato ad un piano del tutto “orizzontale”, si passa al primo stadio
riflessivo del (cogito)? a un piano in cui «on est déja libéré de la description
phénoménologique»?. Il terzo passaggio al (cogito)’ mostra esistenze consecutive
che si sommano su un istante presente disegnando un primo abbozzo di tempo
verticale e facendo sorgere una diversa persona. L'esponente del cogito il degré
cogitant’ si configura come misura della liberta a margine del divenire delle cose
che spunta come un “razzo”, furi dal mondo, fuori dalla natura e dalla vita psi-
chica ordinaria. Si tratta di una successione ordinata di stati il cui ordine non

Y Ivi, p. 92.

Y Ibidem.

© Minkowski, E., Le temps vécu : études phénoménologiques et phychopathologiques, Paris,
Collection de I’évolution psychiatrique, 1933.

7 Bachelard, G., La dialectique de la durée, cit., p. 97.

8 Jvi, p. 91.

1 Hintikka, J., “‘Cogito ergo sum’: Inference or Performance?”, The Philosophical Review,
LXXI (1962), n. 1 genn., 3-32.

2 Bachelard, G., La dialectique de la durée, cit. p. 99.

2 Jvi, p. 100.

Temporalita e finzione secondo Bachelard



Claudia Stancati

110

puo essere sovvertito e che sul piano logico-grammaticale potrebbe essere teori-
camente continuato di potenza in potenza e di congiuntivo in congiuntivo. Ma
Bachelard ritiene che I’analisi del (cogizo)’ mostri che siamo ormai in una regione
«bien déléstée» da quella ontologia monoplanare fuori dalla quale, secondo al-
cuni «il n’y aurait que songes et vésanies»?. Ai tre diversi stati delle potenze del
cogito corrispondono diverse forme di causalita (efficiente, finale e formale); ma
questa strutturazione per piani del cogito ha soprattutto conseguenze sul tempo
e Bachelard avverte che se non si capisce che c’¢ discontinuita e istantaneita
si finisce per schiacciare tutto sull’asse del tempo volgare e per trasformare in
storica ogni descrizione psicologica. Nel (cogito)’, in particolare, regna uno stato
temporale lacunoso in questo livello la coesione materiale sara sostituita da una
coerenza razionale, ma cosi facendo, ossia collocando la nostra determinazio-
ne solo nella forma di un pensiero, otterremo che «la vie spirituelle deviendra
esthétique pure»?.

L'esempio pit esteso utilizzato da Bachelard per mostrare quanto abbiamo det-
to € quello della finzione. Si tratta di un esempio che Bachelard sceglie proprio per
il particolarissimo carattere della sua grana temporale per il suo essere struttural-
mente collocata in un tempo altro e diverso da quello della vita:

considérons tout de suite une attitude intellectuelle ot les périodes d’inhibition sont
nombreuses et oti les actions positives sont assez rares. Par exemple examinons le tissu
temporel de la feinte et rendons-nous compte que ce tissu n’est déja plus collé sur la
trame continue de la vie : la feinte est déja une superposition temporelle. En effet, a la
premiére observation, nous ne pouvons manquer d’étre frappés du caractére lacuneux
du tissu de la feinte. On ne s’imagine guére une feinte continue?.

E proprio questa consapevolezza della distanza del tempo della menzogna nar-
rativa dal tempo della vita ordinaria che si gioca il successo della finzione, al di la
delle intenzioni che ci muovono a simulare:

et méme, pour bien feindre, il ne faut pas dépasser la mesure. Il y a, dans la feinte, une
application réfléchie du principe de raison nécessaire et suffisante qui fait qu’on cherche
a équilibrer les inhibitions et les actions. La feinte restreint les expansions naturelles, elle
les écourte ; elle a forcément moins de densité qu’un sentiment qui coule de source. Sans
doute la feinte tend a compenser le nombre par 'intensité. Elle renforce certains traits.
Elle majore des délicatesses. Elle donne une constance et une raideur a des attitudes qui
sont naturellement plus mobiles et plus souples. Bref, le tissu temporel de la feinte est a
la fois lacuneux et accidenté®.

Le pagine seguenti disegnano un manuale della perfetta finzione che lavora es-
senzialmente sull’elemento della continuita e sulle dimensioni della temporalita.
In primo luogo «pour bien feindre, il faut précisément donner une impression de

2 [y, p. 101.
? Jvi, p. 102.
2 Jvi, p. 103.
> [vi, p. 103.



m

continuité a ce qui est essentiellement discontinu et disparate. Il faut augmenter la
densité et la régularité du tissu temporel»*.

Come accade in certe nevrosi occorre essere coinvolti e credere nel nostro in-
ganno, & necessario risolvere un paradosso, ossia, «attacher la feinte au ‘temps de
la sincérité’, au temps de la personne presque jusqu’a étre soi-méme dupe de sa
propre duperie»?’. Una finzione non occasionale richiede proprio di essere incor-
porata al ‘tempo dell’io’. Agganciando «au temps de la personne» i nostri falsi
slanci potremmo trascinare sincronicamente gli altri nel nostro dinamismo: «pour
donner son plein effet au mensonge il faut en quelque sorte engrener les temps
personnels les uns sur les autres. Sans cette application sur notre propre rythme, il
est impossible de donner 2 la feinte une conviction dynamique»®.

Queste mie considerazioni conclude Bachelard, potranno apparire tanto artifi-
ciali quanto superficiali perché rivolte ai caratteri della «finzione in sé». Si potreb-
be chiedere ad uno psicologo, egli osserva, di descrivere la traduzione del vero nel
falso e di mostrarci I'ambiguita del significato. Ma, per chi come Bachelard lavora
sul piano della psicologia astratta, formale e fattizia, |'ambiguita strutturale del
significato costituisce una buona ragione per far astrazione da questo piano e con-
sente di mostrare come la temporalita sia un carattere estremamente importante
per la finzione. Se facciamo astrazione da cio che fingiamo e dai motivi per cui lo
facciamo e cerchiamo quindi la struttura soggiacente troveremo che gli elementi
che la compongono sono I'ordine, il posto, la densita, la regolarita degli istanti in
cui chi finge decide di forzare la natura, percio

le schéme des déclics est ici d’autant plus important qu’il est plus artificiel. L'aspect
purement temporel de la tromperie doit retenir I'attention du trompeur lui-méme.
Celui qui feint doit se souvenir de feindre. Il doit nourrir sa feinte. Alors que rien ne
le presse et ne 'oblige, il doit savoir que 'heure de feindre vient a nouveau de sonner.
Manquer I'occasion de feindre reviendrait, parfois — pas toujours — a briser la feinte. La
feinte, toute lacuneuse qu’elle soit, perdrait, par cet oubli partiel, sa ‘continuité’, preuve
assez claire qu’il peut y avoir ‘continuité’ sans continu effectif. La continuité, au niveau
du sentiment factice qu’est la feinte, n’a pas besoin de la continuité toute vitale, toute
naturelle, d’un sentiment naturel?.

Ed ecco che questa collocazione sul piano temporale della nostra e dell’altrui
adesione alla finzione prende il posto di legami piti sostanziali e costituisce comun-
que un luogo di scambio profondo:

sérier et bien sérier ce qui peut nous lier a autrui, bien nous ajuster au temps
des autres, prévoir, s’il se peut, la fantaisie des autres, tout cela ne réclame pas une
égalisation substantielle avec les autres. Mais ’égalisation horaire est déja une grande
tache de 'interpsychologie. Quand on a réalisé ce synchronisme, c’est-a-dire quand
on a mis en correspondance deux superpositions de deux psychismes différents,

26 Ibiden:.

2 g, p. 104,

28 Thiden.

2 7, pp. 104-105.

Temporalita e finzione secondo Bachelard



Claudia Stancati

12

on s’apercoit que I'on tient presque tous les substituts de ’'adhésion substantielle.
Le temps de penser marque profondément la pensée. On ne pense peut-étre pas la
méme chose, mais on pense en méme temps a quelque chose. Quelle union ! Toute
interpsychologie devrait d’abord poser le probléme de la correspondance temporelle
et ne pas prendre sans discussion le synchronisme comme un effet. Il est souvent une
convention ; il est parfois un calcul ; il peut toujours étre une ceuvre bien montée,
économiquement administrée. En tout cas, pour la sentimentalité factice, pour tous
les sentiments feints, le probléeme du synchronisme nous parait comme primordial :
il ne faut pas laisser le temps détruire l>ceuvre du temps. Il ne faut pas non plus
forcer le temps®.

Stabilita la centralita del tempo di costruzione e, potremmo dire della fruizione,
della finzione possiamo renderci conto di come essa costituisca per Bachelard un
ottimo esempio cui applicare quel tipo di strutturazione per piani del cogito che
abbiamo illustrato e che non a caso ha connotato come potenza. Partendo da una
attitudine mantenuta in un tempo assai lacunoso ma proprio per questo svincolato
da tutte le obbligazioni del tempo della vita, anzi quasi sovrapposto ad esso, egli si
avvia nella regione del meta inganno per esplorare la strutturazione temporale e le
sovrapposizioni di (feinte)? (feinte)’.

Si tratta di un procedimento estremamente utilizzato in letteratura da George
Sand a Dostojevskij che sembra dotato di una psicologia strutturalmente riflessa,
capace di essere declinata in modo “esponenziale”, come si pud notare in tutta la
sua opera e specialmente in Delitto e castigo.

La metafinzione non ¢& solo un problema di psicologia letteraria ma tocca la
vita quotidiana in cui la (finzione)? ¢ sicuramente esperienza comune e diffusa e
compresa.

Au contraire, — scrive Bachelard — dés que nous posions la question suivante : peut-on
feindre de feindre de feindre, tout se troublait en entrainant un certain vertige d’esprit.
Par ce trouble seul, la (feinte)’ pose un probléeme intéressant de psychologie composée et
de superposition temporelle. Si difficile, en effet, qu’il soit de s’installer dans cet état trés
instable, nous croyons qu’on en peut faire I’étude avec un peu d’expérience’”.

Anche sul piano della metafinzione, andare oltre la potenza al cubo appare per
Bachelard un mero gioco verbale e grammaticale e, tenendosi sul piano del fingere
di fingere di fingere, Bachelard tiene a schivare la riduzione, tutta interna alla logi-
ca, della doppia negazione ad una affermazione allo scopo di conservare a questo
tipo di lavoro intellettuale tutte le sfumature dei procedimenti messi in opera. Ed &
proprio la progressiva lacunosita del tessuto temporale che toglie alla struttura per
piani ed esponenti delle finzione ogni carattere di artificio logico tanto pit che ad
esempio la finzione al cubo puo sfuggire del tutto al piano del discorso:

demandons au regard de se charger de la (feinte)’. Il le fera, par un clin d’ceil, par un

éclair bien placé. Nous retrouvons ici la méme dissociation temporelle, cette fois voulue,

0 Tvi, p. 105.
3 Tvi, pp. 106-107.



113

que nous avons signalée a propos d’un de nos réves. Les temps superposés peuvent étre
chacun consolidés par des conduites particuliéres ot peuvent étre engagés des processus
sensibles différents®2.

Al dila delle suggestioni possibili, e avvertendoci che il gioco delle composizioni
e delle sovrapposizioni puo essere applicato anche ai sentimenti come appare ad
esempio dall’opera di Paul Valéry, Bachelard conclude anche in questo caso per
una connotazione delle metafinzioni affidata a

une superposition toute temporelle ot les sentiments se composant en quelque sorte
avec eux-mémes apparaissent comme des ‘formalisations’ effectives, procédé qui ne
s’éclaire bien que par une véritable réflexion oti la forme se reconnait indépendante de
sa mati¢re. Alors le schéme temporel marque vraiment la forme et apparait comme un
aspect caractéristique de I’élément psychologique envisagé?.

Come possiamo utilizzare queste suggestioni bachelardiane? Possiamo metterci
alla scuola di un filosofo della scienza e di un epistemologo che ha saputo essere
anche un filosofo della lettura, capace di disegnare una poetica completa degli
elementi della natura e di analizzare ogni sorta di réverie.

Ora che il dominio del finzionale e del narrativo scuote dalle fondamenta il
concetto di reale e la natura stessa dell’io (da Bruner a Sacks, da Maclntyre a
Taylor, da Sartre a Ricoeur e a Dennett ecc. ecc.) possiamo forse servirci delle sue
considerazioni come filo per entrare in un labirinto ed uscirne ancora capaci di
distinguere la realta dalla finzione e per considerare la finzione una delle forme e
delle potenze del pensiero che moltiplica i piani e i punti di vista sulla realta come
Bachelard ha fatto, come lui senza rinunciare alla scienza e a nuove e piti sofisticate
forme di realismo e di ontologia.

Claudia Stancati
Dipartimento di Studi umanistici Universita della Calabria
stancaticlaudia@libero.it

Bibliografia

Bachelard, G., La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936.

Castelfranchi C., Poggi, 1., Bugie, finzioni, sotterfugi. Per una scienza dell'inganno, Roma, Caroc-
ci, 2002.

Eco, U., Trattato di semiotica generale, Milano, Bompiani, 1975.

Eco, U., Sei passeggiate nei boschi narrativi, Milano, Bompiani, 1994.

Hintikka, J., “’Cogito ergo sum’: Inference or Performance?”, The Philosophical Review, LXXI
(1962), n. 1 genn., 3-32, poi riv. in Meta-Meditations: Studies in Descartes, A. Sesonske and N. Fle-
ming edd., Belmont California, Wadworth Publishing Company, Inc., 1965, 50-76. Trad. it. “Co-
gito, ergo sum: Inferenza o operazione?”, in G. Gori (1977), Cartesio, Milano, ISEDI, 143-77.

*2 Jvi, p. 108.
 Tvi, p. 109.

Temporalita e finzione secondo Bachelard



Claudia Stancati

14

Comer Kidd, D., Castano, E., «Reading Literary Fiction Improves Theory of Mind», Sczence,
October 2013.

Minkowski, E., Le temps vécu : études phénoménologiques et phychopathologiques, Paris, Collec-
tion de I’évolution psychiatrique, 1933.

Peirce, C.S., Collected Papers, vols. 1-8, C. Hartshorne, P. Weiss y A.W. Burks (eds.). Cambridge,
MA: Harvard University Press, 1931-1958.

Rose, E., The Sea We Swinz In: How Stories Work in a Data-Driven World, New York, Norton &
Company, 2012.



« Archives »
« Archives »
« Archivi »






Valeria Chiore

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio
inconsapevole (Hommage a Bachelard)*

Bachelardiana, n° 3, «kmmaginale», 2008, pp. 31-39

Parigi, novembre 1960.

Mentre, gia malato, attende ad una delle sue ultime opere, La Poétique de la
Réverie, Gaston Bachelard ignora che, dall’altro lato della Francia, a Le Tholo-
net, lungo le Bocche del Rodano, in Provenza, e da un versante distinto della sua
filosofia, Maurice Merleau-Ponty gli sta rendendo un omaggio eccezionale, che
s’iscrive nell’alveo della sua annosa polemica con Jean-Paul Sartre.

Anche per Merleau-Ponty quell’appunto, “nota di lavoro” de Le Visible et
I'Invisible pubblicato postumo da Claude Lefort nel 1964, sara pressoché I'ulti-
mo: datato Novemzbre 1960, precedera di poco la sua morte, avvenuta per arresto
cardiaco di li a pochi mesi, nel marzo del 1961.

Due pagine coeve, contigue, consonanti, che consumano, da un lato e dall’al-
tro della fenomenologia', I'instaurazione di un’ontologia particolare, anticipa-
zione di un pensiero che trovera piena cittadinanza filosofica solo negli anni a
venire: ontologia dolce — douce, diffuse —, che si oppone con forza al monopolio
dell’ontologia forte, assumendo come proprio bersaglio polemico il nzaitre a
penser piu influente dell’epoca, ideatore di quell’zmzaginaire cui I'uno e Ialtro
non cesseranno mai, seppur dialetticamente, d’ispirarsi: Jean-Paul Sartre.

I due non si leggeranno mai.

* We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to
publish this paper — Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous
avoir permis de publier cet article — Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

! L'una, quella merleau-pontyana, recentemente convertita all’ontologia; I’altra, quella bache-
lardiana, da sempre punteggiata di epistemologia, psicologia, estetica.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470120 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Valeria Chiore

18

L’étre

M-P

B

L'imaginaire

[La région des ombres oi aucun étre
ne dit non]

Novembre 1960

1l est pour Sartre négation de la négation,
un ordre on la néantisation sapplique a
elle-méme, et par la vaut comme position
d’étre quoiqu’elle n’en soit absolument
pas I'équivalent, et que la moindre parcelle
d’étre vrai, transcendant, réduise aussitot
I'imaginaire.

Ceci suppose donc une analyse bipartite:
perception comme observation,  tissu
rigoureux, sans aucun Sour’, lieu de la
néantisation simple ot immédiate
I'imaginaire comme lieu de la négation de soi.
Détre et 'imaginaire sont pour Sartre des
‘objets’, des ‘étants’ —

Pour moi ils sont des ‘éléments’ (au sens de
Bachelard), c’est-a-dire non pas des objets,
mais des champs, étre doux, non-thétique,
étre avant I’étre, — et d’ailleurs comportant
leur auto-inscription leur ‘corrélat subjectif’
fait partie d’eux. La Rotempfindung fait
partie du Rotempfundene — ceci n’est pas
coincidence, mais déhiscence qui se sait telle

Les philosophes de l'ontologie forte, qui
gagnent I'étre dans sa totalité et le gardent
intégralement méme en décrivant les modes
les plus fugaces, dénonceront aisément cette
ontologie dispersée qui s’accroche a des
détails, peut-étre a des accidents et qui croit
multiplier ses preuves en multipliant ses
points de vue (...). Uétre du réveur est un étre
diffus, (...) ’étre d’une diffusion. Il échappe
a la ponctualisation du hzc et du nunc. Létre
du réveur envahit ce qui le touche, diffuse
dans le monde. Grace aux ombres, la région
intermédiaire qui sépare ’homme et le monde
est une région pleine, et d’une plénitude 2 la
densité légere. Cette région intermédiaire
amortit la dialectique de I'étre et du non-
étre. Limagination ne connait pas le non-
étre. Tout son étre peut bien passer pour un
non-étre aux yeux de ’homme de raison, aux
yeux de ’homme au travail, sous la plume du
métaphysicien de l'ontologie forte. Mais, en
contrepartie, le philosophe qui se donne assez
de solitude pour entrer dans la région des
ombres baigne dans un milieu sans obstacles
ol aucun étre ne dit non.

MERLEAU-PONTY M., Le Visible et
PTnvisible (1964), Paris 1986,
p. 320. Nostro il grassetto.

BACHELARD G., La Poétique de la
Réverie (1960), Paris 1999,
p. 144. Nostro il grassetto.

Etre doux, non-thétique, étre avant l'étre, essere di Merleau-Ponty, fulcro del-
I'“Imaginaire” de Le Visible et I'Invisible, prefigura un regime filosofico innovativo
che, contrapponendosi all’essere e il nulla di Sartre, si appella agli éléments di
Bachelard, in un orizzonte di pensiero in cui la riflessione sull’essere s’inserisce
nella pitt ampia cornice dell' immaginario, per culminare infine nell’instaurazione
di un’ontologia dolce.

2 In Annexe Merleau-Ponty parla di “forces douces”: «La chose, le caillou, le coquillage
(...) n’ont pas le pouvoir d’exister envers et contre tout, il sont seulement des forces douces



19

E Bachelard, dal canto suo, sembra cogliere il senso di questa domanda e ri-
sponde, inconsapevolmente interpellato, corroborando I'essere dolce di Merleau-
Ponty di tutte le possibili sfumature di un’ontologia diffusa’.

Merleau-Ponty Etre doux

Etre doux, non-thétique, étre avant I'étre, essere, cosi come I'imaginaire, &, per
Merleau-Ponty, '’equivalente degli éléments di Bachelard: essere dolce, originario
ma non tetico, aprioristico ma non impositivo, bensi, piuttosto, cor-relativo, esso
si articola non nel segno della coincidenza ma, piuttosto, dello scambio, non della
coincidence ma della déhbiscence, in cui Rotempfindung e Rotempfundene si compe-
netrano reciprocamente.

Un condensato di fenomeno-ontologia, insomma, in cui la fenomenologia di
partenza, di matrice husserliana, si curva progressivamente verso un’ontologia di
stampo heideggeriano, attraverso la mediazione di Bachelard, per confrontarsi cri-
ticamente con Sartre.

Husserl

Merleau-Ponty frequentava la fenomenologia husserliana sin da quando, nel
1938, varco, tra i primi, la soglia degli Archivi di Lovanio che custodivano gli
allora Inediti, diffondendone in Francia le sezioni che, destinate a confluire poi in
Ideen Il e in Krisis, preconizzavano la svolta da una fenomenologia della coscienza
ad una fenomenologia dell’essere.

Orientamento che il giovane Merleau-Ponty aveva gia cominciato a presenti-
re nelle sue prime opere, da La Structure du comportement (1942) alla pit nota
Phénoménologie de la Perception (1945), quando aveva iniziato a stabilire nessi e
connessioni (le future nozioni di chiasme e entrelac) tra livello percettivo-fenome-
nologico e livello materiale-ontologico (le future nozioni di nzonde, corps, chair).

Bachelard

Svolta senz’altro intuita, come in un dialogo mai esplicitato, da Gaston Bache-
lard, che in quegli stessi anni, nella Dottrina Tetravalente dei Temperamenti Po-

qui développent leurs implications a condition que des circonstances favorables soient réunies»
(MERLEAU-PONTY M., Le Visible et 'Tnvisible (1964), Paris 1986, p. 214).

> T due filosofi si erano incrociati gia dagli anni Quaranta, quando il Merleau-Ponty della
Phénoménologie de la Perception (1945), era stato citato da Bachelard ne La Terre et les Réve-
ries de la Volonté (1947) nelle pagine dedicate a «La volonté incisive et les matiéres dures»
(BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté (1947), Paris 1988, pp. 52, 55-56): un
Merleau-Ponty che Bachelard riteneva opportuno “forzare” (“accentuer”), ri-orientandolo da
una “phénoménologie du vers” verso una “dynamologie du contre” (Ivz, p. 55), per render ulte-
riormente conto delle dinamiche di resistenza esercitate sul soggetto dalla materia.

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio inconsapevole (Hommage a Bachelard)



Valeria Chiore

120

etici, enigmaticamente sentenziava: «Ogni fenomenologia rivela un’ontologia»*,
quasi a voler indicare come dietro ogni phainomai coscienziale si annidasse un zo
on di irriducibile materialita’.

Heidegger

To on che nell’'Heidegger della Kehre del 1933, dal Parmenides (1942-43) a Un-
terwegs zur sprache (1959), attraverso gli Holzwege (1950), aveva trovato il proprio
vate indiscusso.

Sono questi i nuclei essenziali del percorso intellettuale merleau-pontyano testi-
moniati, attraverso una densa serie di appunti e citazioni, dalle Note di Lavoro de
Le Visible et 'Tnvisible.

Husserl, Heidegger, Bachelard. E, sullo sfondo, il compagno delle origini, pro-
gressivamente abbandonato per motivi filosofici, politici, ideologici: Jean-Paul
Sartre.

Sartre

Tutta 'ontologia merleau-pontyana ¢ intessuta di riferimenti critici a Sartre, filo-
sofo de L'étre et le néant, che imbastisce il proprio Essere di Nulla, cristallizzando
la contrapposizione tra Essere e Nulla, Soggetto e Oggetto, Coscienza e Mondo e
compromettendo ab imis la tessitura di quel campo, spazio intermedio, assoluta-
mente fondamentale ad un’ontologia dolce.

Né & un caso che négation e néantisation, radici dell’Essere sartiano (quella posi-
tion d’étre che riduce I’essere a mero essente e oggetto, étant e objet), siano i termini
pitt comunemente impiegati da Merleau-Ponty per definire polemicamente la fe-
nomenologia di Jean-Paul Sartre nonché il suo zzaginaire, vero e proprio pensiero
del Nulla.

Come se conscience e néant, per Sartre momenti costitutivi dell’Inzaginaire®, ri-
ducessero I'immaginario entro gli angusti limiti di una fenomenologia di prima ge-
stazione, di stampo brentaniano e proto-husserliano’, che Merleau-Ponty intende
superare in direzione di un pitt complesso pensiero dell’essere.

*BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté, cit., p. 236.

> Né ¢ un caso che Merleau-Ponty citi piti volte, a sostegno delle proprie tesi, Gaston Bachelard,
e sempre in funzione anti-sartriana: a proposito del rapporto tra visibile e invisibile, per esem-
pio: «Or ce visible non-actuellement vu, il n’est pas z7zaginaire sartrien: présence a I'absent ou de
I'absent. Il est présence de 'imminent, du latent ou du caché — Cf. Bachelard disant que chaque
sens a son imaginaire» (MERLEAU-PONTY M., Le Visible et I'Invisible, cit., p. 298).

¢ Insieme a zrréel e quasi observation, peraltro non sempre presi in considerazione da Merleau-
Ponty: e si che i due termini, soprattutto I'zrréel, avrebbero potuto stemperare i margini della
polemica.

7 'intenzionalita si addice, secondo Brentano, solo a fenomeni psichici e, all’interno di que-
sti, agli stati di coscienza: «Ogni fenomeno psichico ¢ caratterizzato da cio che gli scolastici
del medioevo chiamavano I'in-esistenza intenzionale [...]. Tale in-esistenza intenzionale carat-



121

E questo il senso della nozione di Etre (étre doux, étre avant I’étre), che,
anteriore, aprioristico e originario, positivo e instaurativo, relazionale e corre-
lativo, disegna dolcemente una regione ontologica in cui il senso sz fa, in cui
momento tetico e antitetico si stemperano e dileguano fino alla reciproca com-
posizione, contemporanea posizione e compenetrazione di soggetto e oggetto,
coscienza e mondo, interno ed esterno: spazio in cui, sfumati i contorni di
qualsivoglia dialettica oppositiva, attivo e passivo concorrono ad unita, pro-
muovendo un’ontologia dolce e diffusa, in cui I'essere trova la propria intima
essenza, in un territorio inglobante e accogliente, che fa del syz- la propria
ragion d’essere.

Ontologia dolce che trova accenti analoghi negli stessi anni — in quello stesso
anno — in una mirabile pagina di Gaston Bachelard, cui la nota di lavoro di
Merleau-Ponty ¢ dedicata, e che puo essere impiegata come chiave di lettura
dell’ontologia merleau-pontyana: come se Bachelard descrivesse, col suo anda-
mento magico e ispirato, cid che Merleau-Ponty intende dire attraverso i suoi
éléments.

Merleau-Ponty evoca gli elementi: e quelli, convocati, rispondono: disegnando
un territorio che, comune non solo a Bachelard ma ad una nutrita schiera di filosofi
di meta Novecento, popola /e champs merleau-pontyano, irrorandolo di presenze
fertili e feconde.

Bachelard Etre diffus

“Etre diffus”, Vétre de La Poétique de la Réverie &, similmente all’étre doux di
Merleau-Ponty, protagonista di una “ontologie dispersée” modulata e flessibile al
détail e alla moltiplicité de points de vue, a tutto cio che, mero “accident” per 'on-
tologia forte, si pone come senso profondo dell’Essere.

Ontologia douce, diffuse e dispersée, capace di flettersi e modularsi secondo le
esigenze del molteplice e dell’altro.

Un’ontologia in cui I’essere non rappresenta solo il prodotto di un processo, un
diffus, ma anche una diffusion, centro attivo e propulsivo di un’azione, irradiazio-
ne, instaurazione e conferimento di senso, secondo un binomio attivo-passivo, dzf-
fus-diffusion, che ricorda assai dappresso i chiasmatici entrelacs di Merleau-Ponty
(touchant-touché, ...).

terizza esclusivamente i fenomeni psichici. Nessun fenomeno fisico mostra qualcosa di simile»
[BRENTANO F, Psicologia dal punto di vista empirico (1874), trad. it. de Giovanni Giurisatti,
Trento 1989, p. 175]. Sulla “tesi di Brentano”, atto di nascita della nozione contemporanea di
intenzionalita, vedi: GOZZANO 8., Storia e Teorie dell' Intenzionalitd, Roma-Bari 1997, p. 6:
«i fenomeni psichici si caratterizzano in quanto diretti verso oggetti con uno status ontologico
particolare, caratterizzato dalla 7n-esistenza intenzionale [...] tale carattere non & presente fra i
fenomeni fisici e crea una distinzione netta tra i due generi di fenomeni [...] Brentano esamina
diversi candidati al ruolo di proprieta differenziante lo psichico dal fisico. Alla fine della rasse-
gna egli afferma che ogni elemento che si definirebbe ‘psichico’, sia esso una sensazione o una
percezione, deve basarsi su una rappresentazione, ossia un atto di presentazione alla coscienza».

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio inconsapevole (Hommage a Bachelard)



Valeria Chiore

122

«Létre du réveur envahit ce qui le touche, - sottolinea Bachelard — diffuse dans
le monde»®: dove il termine envahir, con la sua portata di sconfinamento, con-
taminazione vitale, ibridazione avvolgente, richiama concettualmente la nozione
merleau-pontyana di empiétement — “sconfinamento”, appunto.

Una sorta di hyperpleres neoplatonica, sovrabbondanza plotiniana, che proma-
na da sé i molti, in una processione necessitata e gerarchica che distribuisce e
abbraccia in sé la differenza, modulandosi incessantemente nell’altro da sé e imba-
stendo, da sé, la fitta trama di mzimesi, metessi e parousia con cui ordire 'universo
e il mondo, quella «région des ombres — dice Bachelard, ed ¢ gia poesia — [gu7]
baigne dans un milieu sans obstacles ot aucun étre ne dit 707»’: come se il verbo
baigner, al pari di envahir, avvolgendoci d’'ombre, sconfinasse ancora una volta,
poeticamente, nell’emzpietement.

E infatti, dispersé e diffus, I'étre di Bachelard, dolce come I’étre di Merleau-Pon-
ty, € un essere d’ombre: non di omzbra, che sarebbe evanescente e fatuo, ma d’o-
bre, di ombre, sftumato in molteplici 7uances in cui si stemperano gli aspri contorni
dell’ontologia forte dell’essere e del nulla, della diade antagonista e contrapposta
di soggetto e oggetto, coscienza e cosa, spirito e materia: ontologia dell’bic et nunc
isterilita nella fissazione definitoria, che non prevede plasticita.

Ecco allora, a dire la dolcezza dell’essere, 'ombra, la sfaccettatura, la sfuma-
tura che, sola, puo riservare all’essere — diffuso, irradiante e diffranto — la sua
propria patria: una dimensione intermediaria e complessa in cui si toccano e si
rimodulano, in una sintassi sempre 77 fierz, interminabile intreccio di ipostasi, i
vari gradi d’essere.

«Grace aux ombres, la région intermédiaire qui sépare ’homme et le monde
est une région pleine, et d’'une plénitude a la densité légere»'®: zona intermedia,
regione piena a densita leggera, lo spazio dell’essere, disseminato e irradiante, non
¢ luogo di entropia, dissipazione e perdita, ma, piuttosto, luogo anti-entropico,
vivo, vitale, arricchente: non dispersione, dunque, ma pienezza di senso, benché
pienezza douce e diffuse.

Ombra, leggerezza: 'ontologia dolce di Merleau-Ponty pervade il passo bache-
lardiano come in un tacito scambio: come se solo omzbra e leggerezza potessero
garantire all’essere la sua giusta plasticita.

Diffusione e disseminazione fanno allora dell’ombra, elemento costitutivo
dell’essere, il suo spessore precipuo, assicurandogli quella dolcezza che, sola, gli
consente di tessere la propria ontologica sintassi, costruzione di significato e sen-
so: ecco che allora il territorio che separa uomo e mondo si fa, tra uomo e mon-
do, ponte; costruisce degli esistenziali, quei nodi di senso in cui & dato all'uomo,
corpo-carne-mondo, di aprirsi all’ezeron, agli altri, all’altro da sé.

In questa regione di pura syn-taxis, sintassi assoluta, svanisce la distinzione on-
tologica tra essere e nulla poiché, nel contatto, I'essere & chiamato a superare inces-
santemente se stesso.

$ BACHELARD G., La Poétique de la Réverie (1960), Paris 1999, p. 144.
% Ibiden:.
0 Thidem.



123

In questo mondo dzffus, disseminato e leggero, 'essere dolce non conosce il non
essere, I'arte della negazione, il dire no.

«Cette région intermédiaire amortit la dialectique de I’étre et du non-étre»
— commenta Bachelard — «L'imagination ne connait pas le non-étre. Tout son
étre peut bien passer pour un non-étre aux yeux de ’homme de raison, aux
yeux de '’homme au travail, sous la plume du métaphysicien de I'ontologie
forte. Mais, en contrepartie, le philosophe qui se donne assez de solitude pour
entrer dans la région des ombres baigne dans un milieu sans obstacles ou au-
cun étre ne dit non»'!.

Siamo al punto decisivo: I'étre diffus di Bachelard, come I'étre doux di Merleau-
Ponty, inaugura una nuova ontologia. Ontologia dell’accoglienza, inconsapevole
del #on; ontologia della sintassi, della complessita e della costruzione, in cui si
procede non per negazione, ma per assimilazione e sintesi.

Ontologia che, combattendo a colpi di dolcezza les philosophes de I'ontologie
forte (homme de raison, I homme au travail — dietro la cui plume si cela, ca va sans
dire, la penna di Jean-Paul Sartre), si configura come medieta, spazio intermedio,
dell’znter e del trans (si pensi allo Zwischen heideggeriano), che gia da tanto si
era affermato nella Dottrina Tetravalente dei Temperamenti Poetici, corroborando
quella nuova tipologia di z7zmaginario rappresentata dall’ zmmaginazione materiale
degli elementi®.

Doux, diffus e dispersé, I'étre di Bachelard e di Merleau-Ponty disegna cosi,
agli albori degli anni Sessanta e al tramonto dei loro reciproci percorsi filosofici
e umani, una regione ontologica destinata ad ampia eco nelle future modulazioni
del pensiero contemporaneo, forgiando nuovi modelli di immaginario e inusitate
prospettive applicative e spianando la strada ad un’ontologia trascendentale che
ancora oggi rappresenta una delle pit stimolanti declinazioni della fenomenologia.

W Ibiden.
12 Si pensi, in particolare, ad alcuni passi de La Psychanalyse du Feu o alle belle pagine de
L’Eau et les Réves dedicate alle acque morte dell’oceano di Gordon Pym di E. A. Poe.

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio inconsapevole (Hommage a Bachelard)






Julien Lamy

L’étre a-t-il besoin des mots ? L’existentialisme de la parole
et le « projet ontopoétique » de Gaston Bachelard’
Bachelardiana, n° 8, «Actualisation», 2013, pp. 1-25

Le poete parle au seuil de I'étre.

(G. BACHELARD)!

Nous proposons dans cet article des éléments d’investigation et d’interroga-
tion en direction de ce que nous appellerons la « métaphysique bachelardienne ».
Il s’agira plus précisément ici d’évaluer la possibilité, le sens et la valeur a donner
a I'idée d’une ontologie poétique chez Bachelard — une « ontopoétique » — dans
laquelle I’étre se présente comme étant indissociable des images, des mots, du
langage et du mode d’existence de ’étre parlant. Nous délimiterons notre en-
quéte a ce que nous prenons pour des essais de métaphysique concréte menés
par Bachelard, immanents a ses recherches poétiques et épistémologiques, en
laissant de c6té dans le présent travail les travaux épistémologiques, qui méritent
également une attention spéciale, mais que nous ne pouvons pas aborder ici sans
risquer la surcharge du propos et la dispersion des analyses?. Nous chercherons
en ce sens 2 identifier et a expliciter la métaphysique « en creux » de la philoso-
phie de 'imagination poétique de Bachelard. Bien qu’une telle formule — « en
creux » — ne soit pas en tant que telle trés rigoureuse, dans la mesure ot elle est
plus métaphorique qu’explicative, elle nous permet néanmoins de désigner cette
métaphysique immanente comme étant « implicite », non thématisée en tant
que telle, Bachelard se contentant d’esquisses, d’essais ou de suggestions qui ne
sont pas formalisés au sein d’un systéme complet d’axiomes, de définitions, de
déductions. Il nous faudra en ce sens explorer les études consacrées a la création
poétique, afin de mettre en évidence la philosophie du langage impliquée par la

“ We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to
publish this paper-Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous
avoir permis de publier cet article — Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

'BACHELARD G., La poétique de I'espace, Paris, PUF, Quadrige, 1957, réédition 2001, p. 2.

2 Pour un exemple d’application de ce type d’approche de I'ceuvre bachelardienne, mais
cette fois sur le versant épistémologique, cf. notre étude : LAMY J., « Ritmo e materia in Gaston
Bachelard », in BONICALZI E, MOTTANA P.,, VINTI C., WUNENBURGER ]J.-J. (s. dir.),
Bachelard e le ‘provocazion:’ della materia, Genova, Il Melangolo, 2012.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470121 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Julien Lamy

126

conception bachelardienne du rapport entre I’étre, les images et le langage, au
sein de l'existentialisme de parole. Par une telle relecture de I’ceuvre, nous espé-
rons, de maniére plus générale, pouvoir en montrer la puissance spéculative et
I’audace métaphysique ; et convaincre de voir dans I’ceuvre bachelardienne une
alternative, qui mérite d’étre prise au sérieux, aux approches de ces questions
dans les courants dominants de la philosophie du XX¢ siecle — a savoir, en sché-
matisant et en simplifiant, le courant phénoménologique-herméneutique d’un
cOté, et le courant analytique-logiciste de I'autre.

Nous prendrons comme fil directeur pour notre enquéte la conjonction entre
des thémes existentialistes et les déterminations ontologiques de la parole. Il s’agit
de considérer que le mode d’existence de I'étre parlant, quand il aborde au do-
maine proprement poétique, voire au domaine du Poétique, engage des ouvertures
a 'ontologie, c’est-a-dire un accés a une certaine révélation d’étre, qu’il s’agira
d’expliciter et de clarifier. Notre objectif — a propos de ces aspects peu étudiés
de I'ceuvre, en dehors de quelques textes suggestifs qui seront rappelés — sera de
déployer les apergus féconds de cette double dimension existentielle et ontolo-
gique de la poétique bachelardienne. Sans prétendre a une étude exhaustive et
systématique de la question, nous procéderons a quelques « coups de sonde » dans
la pensée de Bachelard, et a I'identification de quelques « lignes de force » de la
dimension ontopoétique qu’elle recele. Nous avons pour cela suivi, en amont de
’écriture de ce texte, une « méthode du fragment », procédant en deux temps : 1)
d’abord, un temps de lectures croisées (lecture analytique) : confronter les textes
et faire résonner des fragments, pris dans divers ouvrages a des moments diffé-
rents de I'ceuvre, dans lesquels Bachelard avance, a 'occasion de ses enquétes sur
les images littéraires et les textes poétiques, des propositions impliquant un posi-
tionnement métaphysique sur la nature des relations entre ’étre, les images et le
langage ; 2) ensuite, un temps de mise en relation des textes (lecture synthétique) :
rassembler les fragments recueillis en dégageant les logiques qu’ils mettent en
ceuvre, autrement dit suivre les lignes de pensée qui les ordonnent et les foyers de
convergence qui permettent de les distribuer. Nous espérons ainsi pouvoir mettre
a I’épreuve, et en évidence, notre theése plus générale concernant le pluralisme
ontologique de la pensée de Bachelard. Nous en verrons une expression spéci-
fique dans le sens d’une ontologie dispersée, on pourrait méme dire une ontologie
« approchée », en reprenant le terme utilisé par Bachelard pour qualifier notre
connaissance scientifique du réel.

Dans cette perspective, nous rencontrons principalement trois problémes ou
difficultés, qui orienteront et distribueront nos analyses.

1) On peut identifier en premier lieu un probléme d’herméneutique, dans la
mesure oli, comme nous 1’avons suggéré, on ne trouve pas de formalisation ex-
plicite d’une ontologie chez Bachelard. Ce dernier, au contraire, suggére méme a
différentes reprises qu’il faut substituer une « dynamologie » a I’« ontologie » (ce
serait [a une « révolution ontologique »), que ce soit dans le cadre de la science
contemporaine et de la désubstantialisation du réel, ou dans celui de la poétique
des images, de la fonction de lirréel et de 'expression passionnée. Par ailleurs,
Bachelard ne parle pas en tant que tel d’'une « ontopoétique », mais plutot d’une



127

ontologie des images et d’une ontologie poétique. Cependant, cette ontologie serait
peut-étre mieux qualifiée par le terme d’« ontopoétique » que par celui d’« ontolo-
gie », pour au moins deux raisons : non seulement parce que le terme d’ontologie a
connu des telles inflexions de sens dans la philosophie contemporaine qu'il est dif-
ficile d’en déméler clairement toutes les significations, mais aussi parce que I’étre
n’y est pas approché selon I'axe du logos rationnel, a I'aide de concepts et de caté-
gories, plutot selon des lignes d’images et de mots, en suivant les axes de la réverie
et du langage. Toujours est-il que 'on constate une prolifération du mot « étre »
dans les ceuvres bachelardiennes, ainsi qu’un usage du registre sémantique associé
au mot « étre », que ce soit avec le substantif « ontologie » ou le qualificatif « onto-
logique », sans pour autant que soit produit un travail de clarification conceptuelle.
Bachelard, en effet, ne donne pas de définition univoque de ces termes, mais s’en
sert pour structurer son discours ou orienter sa réflexion. On essaiera donc, sans
prétendre dégager la grammaire générale de ces concepts dans les stratégies argu-
mentatives mise en ceuvre par Bachelard, d’en identifier 'usage sur la question de
’étre du langage et des images de I'étre, en restituant les indices textuels qui nous
suggerent une telle lecture « ontologisante » de la poétique bachelardienne.

2) En second lieu, on bute sur la position ambigiie que Bachelard adopte vis-a-
vis de l'existentialisme. Il ne va pas de soi, en effet, de parler comme nous le faisons
d’un existentialisme de la parole, bien que la formule soit elle-méme présente chez
Bachelard. La difficulté, c’est que 'existentialisme subit une critique constante
chez Bachelard, souvent faite d’ironie, autant dans les travaux épistémologiques
que dans les recherches poétiques. Quelle valeur peut-on alors donner a 'idée
d’un existentialisme parole ou a un existentialisme poétique ? S’agit-il de consi-
dérer une forme d’existentialisme spécifique, comprise comme un mode d’exis-
tence de 'étre parlant, qui serait acceptable pour Bachelard ? Si tel est le cas,
sur quels critéres se fonde la réhabilitation poétique de I'existentialisme ? Quelles
différences et quels points communs un tel existentialisme peut-il avoir alors avec
les théses existentialistes que Bachelard rejette par ailleurs ? Bachelard ne s’en
prend-t-il pas en fait a une certaine « vulgate existentialiste » de son temps, plus
qu’a I'idée d’une approche existentielle de I'expérience humaine, notamment de
I'expérience poétique, quand il condamne certaines théses existentialistes ?

3) Finalement, on rencontre la question du statut de ’engagement ontologique
qu’implique le fait d’accorder, comme le fait Bachelard, une puissance « ontolo-
gisante » a la réverie poétique. De quel type d’ontologie s’agit-il alors ? Bachelard
nous invite-t-il 2 penser que la poésie nous donne un accés spécial a I’étre, pendant
que la science de son coté désubstantialise le réel, rend problématique I'idée de
chose et réduit le réel a I'observable ? Faut-il voir dans la parole poétique la possi-
bilité d’un dévoilement de I’étre, auquel nous n’aurions pas acceés dans I'expérience
ordinaire et dans la conception scientifique du monde ? Mais dans quelle mesure
la réverie, liée a I'imagination et a la fonction de I'irréel, peut-elle nous mettre
en présence de I'étre, alors qu’elle est sensée porter sur des entités imaginaires,
des mirages, des chiméres sans consistance ontologique ? L'imagination poétique
n’est-elle pas en effet le vecteur d’une dissolution ou d’une néantisation de I’étre ?
Et si tel n’est pas le cas, si 'on donne crédit aux suggestions bachelardiennes les

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

128

plus audacieuses, en envisageant une prégnance ontologique des images poétiques,
quelle consistance ontologique peut-on donner a I’étre du poétique ? N’est-ce pas
le mot, plus précisément le verbe et I'acte langagier qui donnent consistance a
I’étre, par 'expression et I’écriture ? L'étre ne gagne-t-il pas une permanence, une
stabilité, une réalité grace a la parole et grace aux mots ? En ce sens, n’y aurait-t-il
pas une puissance « perfomative » de la parole poétique ? Nous ferons fond, pour
avoir prise sur ces questions, sur I'inflexion de la méthode bachelardienne dans les
enquétes poétologiques, qui, partant de I'étre de I'image et du mot (approche phé-
noménologique), s’orientera ensuite vers les images et les mots de I’étre (approche
ontopoétique). Nous entendrons alors par I'idée d’une puissance ontologisante de
la réverie le fait de la possibilité d’'un mode d’étre, ni totalement déterminé ni ab-
solument indéterminé, qui émerge de/par la réverie, et prend corps dans les mots
par la parole poétique.

Une ontologie relative et pluraliste ?

Comme nous I'avons indiqué précédemment, Bachelard ne parle pas d’« on-
topoétique », et ne développe pas explicitement une ontologie générale, que
ce soit comme enquéte sur I'étre en tant qu’étre ou comme méditation sur le
sens de I’étre. Sil’on examine les ceuvres et les titres des chapitres, on ne trouve
presque aucune mention du terme méme d’ontologie, en dehors d’un chapitre
de 'Essai sur la connaissance approchée, ot Bachelard accorde toute son atten-
tion au theme des ordres de grandeur, intégrant dans I'intitulé de la section la
formule suivante : « Ontologie et épistémologie fractionnées »’. Sans entrer
dans le détail des analyses techniques que Bachelard consacre au probléme de
la mesure dans ces pages difficiles, nous retiendrons ’association d’une ontolo-
gie a la question épistémologique de la précision dans les mesures expérimen-
tales, le mot ontologie servant ici, nous semble-t-il, a désigner la référence de la
mesure, autrement dit une réalité objective. Il s’agit en effet de voir dans quelle
mesure les résultats expérimentaux obtenus par les scientifiques peuvent, selon
les ordres de grandeur et les critéres d’une exactitude approchée, « se graver
dans la réalité »*. La condition pour poser une réalité dans le cadre de la phy-
sique, ainsi que le souligne ensuite Bachelard, c’est de pouvoir la détecter ou
en mesurer |’action :

Il est bien entendu que pour nous, c’est 'action qu’il faut poser en premier lieu.
Lexistence est déduite de I’action. Ce qui ne peut étre décelé par aucun appareil, doit
étre tenu pour non-existant, en physique. Rien méme ne nous permet, en physique,
de proposer des propriétés a un infiniment petit, et c’est déja un abus de séparer une
théorie des moyens expérimentaux qui doivent I’éprouver’.

> Cf. BACHELARD G., Essaz sur la connaissance approchée, Paris, Vrin, 1927, réédition 1987,
chapitre V, pp. 69-82.

4 Ivi, p. 69.

> Ivi, p. 72.



129

Dans cette perspective, qui semble refuser le statut de réalité a ce qui ne peut
pas étre mesuré ou observé — cette position serait d’ailleurs a confronter et a com-
parer aux théses radicales soutenues dans les mémes années par le positivisme
logique du Cercle de Vienne — il s’agit d’établir une liaison nécessaire entre I'exis-
tence d’une réalité et la possibilité que nous avons de la connaitre du point de vue
expérimental : tout ce qui ne pourrait pas étre 'objet d’'une expérience ne pourrait
prétendre au statut de réalité existante. On se trouve la confronté a une attitude
de refus de la métaphysique spéculative, au sens que lui donne la philosophie dite
traditionnelle, c’est-a-dire en tant que spéculation qui détermine I’étre d’une chose
par déduction logique, a 'aide de définitions, de raisonnements et de concepts. On
voit que pour Bachelard, dans le sillage de ce que 'on peut appeler la these kan-
tienne sur I'étre, selon laquelle I'existence n’est pas un prédicat que I’on pourrait
déduire d’un concept, rien n’autorise a poser I'existence d’une chose en dehors de
sa manifestation phénoménale :

On ne peut cependant d’aucune maniére détacher 'existence des prédicats qui la
manifestent [...] Le physicien n’admet pas une existence sans force, sans résistance,
placide, inerte [...] SiI’étre semble pouvoir étre pensé comme substantif pur et absolu,
c’est qu'il a un attribut que lui accorde sans discuter le sens commun et qu’il n’exprime
méme plus : la localisation®.

Que pouvons retenir de ces premiers éléments de réflexion ? Que nous ap-
prennent, sur la maniére dont Bachelard fait usage du terme d’ontologie, les
analyses consacrées au probléme de la mesure ? On soulignera que la premicre
compréhension bachelardienne de la détermination ontologique nous renvoie
a la réalité d’existence d’une chose ou d’un objet, et que « étre » peut en ce sens
se comprendre comme un équivalent d’« existence ». Il s’agit de définir I’étre
comme étant ou existant, dont on peut prouver, vérifier la réalité par des faits.
Telle est « la foi ontologique du physicien »” : dans le champ de la science, c’est
la détection expérimentale qui permet d’établir I’existence réelle de I'objet ; ce
qui pourrait nous conduire a envisager, toujours selon Bachelard, « des degrés
dans ’étre », qui correspondraient /7 fine « aux degrés de notre connaissance
expérimentale »%. Ainsi, ’ontologie « fractionnée » ou « morcelée » suggérée
par I’étude de la physique disqualifie par avance toute prétention a fonder
une ontologie générale, qui absolutiserait I’étre. Il y a des ordres de grandeur,
des secteurs de réalité, des approximations de I’étre, dont nous n’avons au-
cune raison satisfaisante de penser que I’on pourrait les réduire a un seul type
d’étre. L'absolutisation de I’étre par le sens commun, liée selon Bachelard a
I’expérience de la localisation, nous permet par contraste de comprendre que
I’ontologie commune, ancrée dans des intuitions géométriques, et accordant
immédiatement la réalité a ce qui peut étre localisé dans un espace euclidien

¢ [vi, pp. 75-76.
"lvi, p. 78.
8Ivi, p. 75.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

130

et fixé dans un lieu déterminé, dépend de la surdétermination du visuel (sai-
sie a distance) et d’un privilege accordé a un type d’expérience perceptive
(la vision). Dans La poétique de ['espace, Bachelard développera ces themes
en parlant d’une géométrisation de I’ontologie issue de la situation privilégiée
du « 12 », par la préoccupation de '« étre-1a ». On soulignera par conséquent
que ’étre ne peut avoir le sens d’un absolu, d’une réalité en soi, que du point
de vue subjectif, c’est-a-dire en fonction des intuitions immédiates du sujet.
Toujours est-il que la position initiale de Bachelard vis-a-vis de I’ontologie pré-
sente aux moins deux propriétés : 1) la relativation ontologique®, c’est-a-dire
la réduction de la détermination ontologique a une position d’existence d’une
chose relative a nos moyens de connaissance et de détection, mais aussi relative
a d’autres phénomenes avec lesquels cette chose est en relation (thése criti-
ciste). Il s’agit en somme de « prouver 'existence par la relation », ce qui pré-
suppose que « la relation affecte I'étre, mieux elle ne fait qu’un avec 'étre »1°.
Il en découle alors une « exigence ontologisante »'! : prouver discursivement
I'existence de I'étre dont on patle ; 2) le pluralisme ontologique, c’est-a-dire la
circonscription des déterminations ontologiques a des régions d’étre, ce qui
conduit a la réduction de toute ontologie a une ontologie régionale, dans un
sens proche ou I’épistémologie bachelardienne ne reconnait que des rationa-
lismes régionaux, le rationalisme général ou intégral constituant au mieux un
idéal régulateur de la réflexion philosophie sur la connaissance scientifique, un
horizon idéal jamais atteint.

Cependant, il convient de souligner que ces restrictions et ces exigences on-
tologisantes, fixant I'usage 1égitime que 1'on peut faire des déterminations onto-
logiques, dont on peut raisonnablement dire qu’elles ne seront jamais démenties
ou abandonnées tout au long de I'ceuvre épistémologique, et dont on peut méme
identifier la présence dans les ouvrages consacrés au temps, dans L'intuition de
Uinstant (1931) et La dialectique de la durée (1936), semblent relativisées voire
transgressées dans le cadre des derniéres Poétiques. Si les enquétes matériolo-
giques sur les éléments visent a identifier la logique propre de I'imagination poé-
tique, les lois objectives de variation, de transformation et de composition des
images matérielles, en se fondant toujours sur un matériel d’explication — les livres
écrits par les poétes — on pourrait penser que Bachelard change d’orientation avec
les méditations audacieuses de La poétigue de I'espace (1957) et de La poétique de
la réverie (1960), ou 'on constate la prolifération des mots « étre »,

% La notion de « relativation », utilisée par Bachelard dans La valeur inductive de la Relativité
(Vrin, 1929), se caractérise par I'introduction d’un relatif dans la définition d’un étre, par la
définition en fonction des relations.

1 Tyi, pp. 210-211.

1 Cette expression se trouve dans La dialectique de la durée (PUF, 1936, réédition 2001) :
« De quel droit affirmerait-on I’étre d’un bloc, en dehors et au-dessus de 1'expérience? Nous
réclamons la preuve ontologique compléte, la preuve discursive de I’étre, I’expérience ontolo-
gique détaillée [...] Nous ne nous contentons pas plus d’un signe pour croire au réel que nos
adversaires ne se contentent d’un échec pour croire a la ruine de I’étre. C’est de cette exigence
ontologisante que nous allons faire le nerf de notre polémique » (pp.10-11).



131

« ontologie », « ontologique ». C’est ce que suggere Clémence Ramnoux dans
son article magistral sur 'ontologie de Bachelard'?. En étudiant la récurrence du
mot « étre » dans les derniéres ceuvres et la « densité ontologique » que prend
le discours bachelardien, on constaterait selon Ramnoux, un « retour a I’ontolo-
gie » chez le philosophe, au point d’envisager de possibles « coincidences entre
Bachelard et Heidegger ». Mais 'auteur s’empresse de montrer que 'usage des
mots traditionnels de I'ontologie ne doit pas nous induire en erreur. Si Bachelard
s’engage dans une ontologie, ce n’est pas au sens de I'ontologie traditionnelle, ni
dans un sens proprement heideggérien. Il s’agirait d’un essai, entre poésie et réve-
rie, de capter le phénomeéne au moment de son surgissement dans la conscience.
C’est pourquoi il conviendrait d’insister sur le lien de cette ontologie avec la mé-
thode phénoménologique, cherchant a saisir ce qui apparait a la conscience du
poete et du lecteur, indépendamment du rapport sujet-objet, vecteur de notre
expérience commune. En somme, il serait question de faire advenir en conscience
seconde, en « réverie de réverie », ce qui se joue de maniére immédiate dans la
conscience poétique. Position paradoxale s’il en est, étant donné que cela suppose
de ressaisir de maniére médiate, par I'intermédiaire des mots, I'immédiateté de
I'image. Néanmoins, peut-on aller jusqu’a dire que Bachelard cherche a remonter
a la « racine » de I'étre, dans le sens d’une profondeur ontologique ? Dans une
deuxiéme étude consacrée a cette question'’, Ramnoux précise son propos en
soulignant que les « beaux mots classiques de la philosophie traditionnelle » sont
repris par Bachelard sur le plan de I'imaginaire et de 'expérience poétique, sans
prétention absolutisante. Il s’agit de trouver des mots pour « dire la chose méme
ou I’étre de la chose », afin de saisir 'émergence du verbe et son inscription bien
réelle sur la page d’écriture. En ce sens, Bachelard chercherait a ressaisir, par
’acte de lecture, non des formes et des essences, mais la puissance a I’ceuvre dans
I'acte d’expression poétique, qui crée de I’étre avec les mots. Nous souscrivons
plus volontiers a cette ligne d’interprétation qu’a celle proposée par exemple par
Gilbert Durand dans L'zmagination symbolique', dans la mesure ot il nous parait
peu idoine d’appliquer des concepts tels que « hiérophanie », « théophanie » ou
« angélologie », issus de I’étude de religions et de systemes métaphysiques fondés
sur I'idée d’une transcendance radicale (Dieu), a la poétique des images dévelop-
pée par Bachelard. S’il ne fait aucun doute que la poétique bachelardienne renou-
velle de maniére inattendue notre entente habituelle de ce que I'ontologie peut
vouloir dire et désigner, et qu’elle constitue une « herméneutique instaurative »,
ménageant aux images poétiques une réalité propre et un symbolisme autonome,
nous ne pouvons raisonnablement pas aller jusqu’a lui préter la visée d’une autre
réalité que celle de ce Monde de la Parole dont la consistance est faite d’images
et de mots. C’est pourquoi nous souscrivons plus volontiers a la proposition, faite

2 RAMNOUX C., « Monde et solitude ou de 'ontologie de Gaston Bachelard », in Bache-
lard, Colloque de Cerisy, Union Générale d’Editions, 18/18, 1974, pp. 387-403.

BRAMNOUX C., « Bachelard a sa table d’écriture », in Bachelard, « Revue Internationale de
Philosophie », 1984, 38¢ année, n°150, pp. 217-230.

“DURAND G., Limagination symbolique, Paris, PUF, 1964, réédition 2004, pp. 72-85.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

132

par Georges Canguilhem en 1957 (en attendant que Bachelard nous lit « le se-
cret de son ontologie »), d’un lien entre ontologie et réve chez Bachelard. Et
de préciser que ce n’est pas uniquement I’épistémologie bachelardienne qui est
non-cartésienne, mais tout aussi bien son ontologie. En sorte que Canguilhem en
arrive a soutenir la position suivante :

Nous pouvons prévoir que cette ontologie ne s’enfermerait pas initialement dans
I'identité de I'étre. S’il n’est de connaissance qu’approchée, par la lutte incessante contre
I’hydre des obstacles épistémologiques, il faut bien que I'Etre ne soit pas que I'Etre. Un
tel Etre exclurait le réve. Or il n’est pas de plus profonde certitude, selon M. Bachelard,
que celle du réve. Le Cogito est un cogito onirique ; en ce Cogito aussi I'infini est premier,

mais c’est I'infini du possible. La possibilité est ici une notion ontopoétique, plus encore

qu’ontologique et, a plus fortes raisons, plus encore que logique®.

Voila donc, avec la mise en relation ontopoétique de I’étre et du réve, I'intuition
directrice que nous souhaiterions examiner, et mettre a I'épreuve des textes, dans
la suite de cette étude, en examinant dans quelle mesure la puissance ontologi-
sante de la réverie poétique implique un pluralisme ontologique irréductible, une
approche multiple de I’étre en tant qu’étre révé et parlé, sur fond d’un existentia-
lisme de la parole, compris comme un mode d’existence spécifique, celui de I'étre
imaginant et parlant.

Variations existentialistes : vers I’existentialisme du poétique

Le point de départ de notre réflexion sur I'existentialisme de la parole réside
dans une note de bas de page de La Poétique du feu, ceuvre posthume publiée par
Suzanne Bachelard, reprenant la méditation sur I’élément igné commencée avec
La psychanalyse du feu :

« Note isolée, datée de mars 1962 : Vivre dans le langage, par le langage, pour la
Parole, c’est, pour moi, le seul existentialisme possible »!”.

Le contexte thématique et problématique de cette caractérisation de 'existen-
tialisme est une réflexion critique sur le théme du vécu et de I'expérience du sujet,
a I'occasion d’un développement sur le « feu vécu ». Or Bachelard précise d’em-
blée a propos du « vécu » qu’il s’agit d’'un mot « faussement clair ». C’est pourquoi
il propose un examen critique de la valorisation existentialiste du vécu, courante
chez « les philosophes de notre temps », opérant dans le sens d’une critique de
I'abstraction philosophique, c’est-a-dire d’une pensée détachée de I'expérience

5 CANGUILHEM G., « Sur une épistémologie concordataire », in Hommage a Gaston
Bachelard. Etudes de philosophie et d’bistoire des sciences, Paris, PUF, 1957, pp. 3-12.

16 Jvz, pp. 11-12.

" BACHELARD G., Fragments d'une Poétique du Feu, texte établi par S. Bachelard, Paris,
PUF, 1988, p. 46.



133

concrete. Dans la mesure ou il veut faire usage du méme mot, Bachelard prend
alors soin de préciser la compréhension qu’il en a, pour se démarquer des philo-
sophes existentialistes. Voila ce qu’il précise dans un passage qui restitue I’essentiel
de son propos :

Un des leitmotive de la Phénoménologie appliquée est la détermination, en
conscience premiére, des « expériences vécues ». Ce qu’on vit soi-méme, en soi-méme,
a, pense-t-on, un privilege de conscience claire. Mais souvent cette détermination d’une
conscience du vécu dit trop de choses en un seul mot. Le mot « vécu » majore trop
fortement une expérience qui, comme toute expérience, doit s’affiner en d’incessantes
analyses. [...] Le vécu garde la marque de I'éphémére s’il ne peut étre revécu. Et
comment ne pas incorporer avec le vécu la plus grande des indisciplines qu’est le vécu
imaginé ? Le vécu humain, la réalité de I’étre humain, est un facteur d’étre imaginaire.
Nous aurons a prouver qu’une poétique de la vie vit la vie en la revivant, en la majorant,
en la détachant de la nature, de la pauvre et monotone nature, en passant du fait a la
valeur, et, supréme action de la poésie, en passant de la valeur pour moi a la valeur pour
des Ames congénéres aptes 2 la valorisation par le poétique’®.

Nous retiendrons de cet extrait que Bachelard ne procéde pas a une détermi-
nation descriptive du vécu, mais a une approche plutot évaluative et normative.
11 s’agit de considérer le vécu dans sa version la meilleure, la plus intéressante, la
plus consistante, non pas dans sa dimension la plus immédiate. Or la valeur phi-
losophique du vécu, pour la réflexion sur les expériences de la conscience, semble
suspendue a trois conditions d’aprés ce qui nous est proposé dans le texte cité :
1) premiere condition, la répétition : la possibilité de revivre ou de recommencer
I'expérience lui donne une consistance, en la faisant passer de I'éphémére a un
ordre durable, selon un processus qui n’est pas thématisé ici, mais dont on peut
penser qu’il reléve de la consolidation telle que Bachelard I'analyse a propos de
la psychologie des phénomenes temporels dans le chapitre V de La dialectique
de la durée ; 2) deuxieéme condition, la valorisation poétigue : le vécu qui intéresse
Bachelard ne réside pas la description ou la retranscription réaliste des faits, dont
la psychanalyse de la connaissance objective a de toute maniére montré le caractere
problématique sinon illusoire, mais leur augmentation par I’expression, c’est-a-
dire leur mise en valeur par le langage en tant qu’étre parlé. Il s’agit d’amplifier et
d’intensifier le vécu, en lui donnant une valeur spécifique, en tant qu’expérience
particuliere de la conscience ; 3) troisieéme condition, la communicabilité : le vécu
doit pouvoir étre partagé par plusieurs sujets pour avoir une réalité consistante,
en sorte que I'intersubjectivité prime ici sur la subjectivité solipsiste. Contre la
tentation du vécu privé, privilege d’expérience d’une conscience solitaire, il s’agit
semble-t-il de reconduire la valeur de I'expérience subjective a sa possibilité de
se communiquet, et de se partager. Bien que I'expérience poétique ne satisfasse
pas aux exigences de contrdle mutuel, et de discussion rationnelle, de la commu-
nication des esprits au sein de la cité scientifique, il n’en demeure pas moins que
le vécu poétique qui doit retenir notre attention, aux yeux de Bachelard, est celui

18 Ivi, pp. 46-47.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

134

que n’importe quel sujet peut également vivre en premiére personne, et revivre
grace au langage, notamment a I’écrit, qui dépose les images et les pensées dans
des textes ayant une existence objective en tant que réalité imprimée. Dans cette
perspective, nous dirons que le vécu qui retient I'attention de Bachelard, en tant
qu’objet d’étude et matiere a réflexion sur les puissances créatrices ou évocatrices
du langage, se comprend comme une expérience intime du sujet, ayant une valeur
existentielle, une importance dans sa maniere d’étre et de sentir, qui peut non seu-
lement se partager avec d’autres, mais surtout étre réactualisée grace au langage.
On peut par conséquent soutenir que I’existentialisme de la parole consiste dans
la modalité d’existence de I’étre parlant par laquelle il peut donner une consistance
et une valeur a son expérience subjective, dans et par I'expression poétique, grace
a un certain usage du langage, qui ne doit plus étre envisagé dans sa fonction de
signification réaliste ou objective (expression raisonnable, surveillée, disciplinée
selon la norme du vrai), mais dans sa puissance d’expression et de valorisation,
telle que nous pouvons en faire I'expérience en lisant les ceuvres des poetes. Pour
comprendre cette valeur existentielle de la parole poétique, nous proposerons
maintenant une stratégie du détour, car la position de Bachelard vis-a-vis de I'exis-
tentialisme est ambivalente et ambigiie, souvent accusatrice, voire moqueuse, mais
parfois accueillante, et quelques fois soucieuse d’une réactualisation personnelle.
Nous nous efforcerons par conséquent de montrer, sur la base de textes représen-
tatifs des usages bachelardiens du champ sémantique de la pensée existentielle,
que si I'existentialisme est rejeté comme doctrine ou systéme de pensée, notam-
ment du point de vue de la maniére de penser le rapport de ’homme au monde et
la connaissance qu’il peut avoir de son existence, il se trouve néanmoins réinvesti
et redéfini comme une attitude philosophique ayant une valeur, dans le sens d’une
maniére de poser les problémes concernant I'expérience subjective, que ce soit
dans le cadre du travail scientifique ou de la création poétique. Notre hypothese
consiste par conséquent a soutenir que Bachelard, contre une approche intellec-
tualiste, et en dehors de toute doctrine particuliere, retient du schéme existentia-
liste en général la fécondité d’une approche concréte de I'expérience humaine,
soucieuse de saisir et de restituer ce qui se joue dans 'expérience propre de I'exis-
tant singulier, notamment dans son engagement aupres des choses et des hommes.
Sur le versant épistémologique, on peut identifier comme premiére raison de la
critique bachelardienne I'idée que I'expérience immédiate serait une source valide
de connaissance. Un texte de Bachelard peut ici nous servir de point de référence.
11 s’agit de I'article de 1949 intitulé « Le probléeme philosophique des méthodes
scientifiques »". L'un des objectifs de larticle est de reconsidérer « les valeurs
de 'homme studieux », « donné comme abstrait », alors méme que sa pensée
est vivante, engagée, au travail. Contre le discrédit commun de la science, contre
les critiques habituelles adressées a la pensée scientifique, taxée d’étre abstraite,
théorique voire « factice », artificielle et déconnectée de la réalité, ou alors pure-
ment pragmatique, réduite a la manipulation des choses, Bachelard veut mettre

¥ BACHELARD G., « Le probléme philosophique des méthodes scientifiques », in L'enga-
gement rationaliste, Paris, PUF, 1972, pp. 35-44.



135

en évidence la maniere dont Iactivité scientifique mobilise le sujet qui travaille
au contact de questions difficiles, portant sur des probléemes spécialisés, en sui-
vant les normes d’une méthodologique rigoureuse. Dans cette perspective, afin de
marquer le contraste avec la pensée construite et socialisée du savant, Bachelard
parle d’'un « existentialisme immédiat », enraciné dans une « ivresse d’originalité »,
c’est-a-dire la volonté d’avoir une « vision personnelle du monde », dont on peut
distinguer deux tendances caractéristiques : 1) valoriser la connaissance directe,
intuitive, immédiate (« On finit par faire de la naiveté une vertu, une méthode »*°),
au détriment de la discursivité de la pensée rationnelle, qui implique quant a elle
des procédures de raisonnement et des protocoles d’expérimentation technique ;
2) surdéterminer la dimension personnelle de la conception des choses, la valeur
immédiate de 'expérience singuliere, au détriment de I'accord social et du contrdle
mutuel dont la cité scientifique est une exemplification, tout particulierement dans
le cadre de l'activité de laboratoire et de I'enseignement. Bachelard montre ainsi
par-la que l'existentialisme, quand il prétend épuiser la connaissance du réel dans
une expérience intime, résumant « le sens de tout 'univers », n’est pas une théorie
satisfaisante pour penser la connaissance, dans la mesure ou elle n’est pas capable
de prendre en compte la complexité des méthodes mises en ceuvre par les savants
afin d’obtenir une connaissance objective des différents secteurs de la réalité, ni la
dimension dynamique du travail scientifique effectif, qui transforme la maniere de
penser et la maniere d’étre de celui qui la pratique. Il s’agit par ailleurs de mettre
en évidence que la prolifération des existentialismes contemporains, en raison de
la critique sommaire qui est faite de I'extérieur a la pensée scientifique, masque
un fait que Bachelard s’efforce de mettre en valeur : la pensée scientifique engage
une « promotion d’existence » pour le sujet qui se met au contact du travail réel
de la science. Au point que nous est proposé, dans une approche normative, un
renversement de perspective : si 'on cherche un véritable existentialisme, c’est-a-
dire un existentialisme qui engage une authentique modification du sujet, une in-
tensification de ses possibilités d’étre, une augmentation de sa puissance de penser,
un progres dans son existence, c’est dans la pratique et dans ’étude de la science
telle qu’elle se fait que 'on peut le trouver. Comme le dit par exemple Bachelard :

Aulieu d’une existence a la racine de I’étre, dans le repos d’une naturelle persévérance
a I’étre, la science nous propose un existentialisme a la pointe de I’étre pensant. [...] Et
je vois la nécessité d’une inversion de la phénoménologie de I’étre humain, de maniére a
décrire I’étre humain comme promotion d’étre, dans son essentielle tension, en doublant
systématiquement toute ontologie par une dynamologie?!.

Dans cette perspective, nous sommes confrontés, avec la pensée scientifique
en acte, 2 un existentialisme de « seconde position », pour reprendre une for-
mule que Bachelard utilise souvent pour qualifier la connaissance rationnelle du
savant, et plus généralement la pensée active du rationalisme scientifique. En effet,

2 Jvi, p. 35.
2 Jvi, p. 36.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

136

I'existentialisme scientifique désigne le champ d’une expérience possible du su-
jet, qui peut transformer son étre personnel en apprenant et en comprenant des
connaissances impersonnelles, par un effort continué d’étude, et par la rectifica-
tion de sa maniére premiere de penser. Il désigne une modalité d’existence spéci-
fique, acquise par un travail patient voire obstiné, qui suppose une distanciation,
au moins temporaire (le temps de réaliser les taches spécialisées a effectuer) avec
la pensée premicre, enracinée dans la vie dans ce qu’elle a de plus immédiat et
d’élémentaire, imprégnée par les soucis quotidiens, les intéréts pragmatiques, les
passions communes. Il ne s’agit alors plus de penser I'existence en tant que telle,
dans ce qu’elle est supposée avoir de brut, d’originaire et de fondamental, pour
en saisir une vérité quelconque, mais de penser la connaissance, en revivant I'acte
méme qui la rend possible, en actualisant dans son propre esprit ’enchainement
des pensées rationnelles et des expériences techniques qui construisent la « pen-
sée connaissante ». Pour le dire autrement, il est question avec I’existentialisme
scientifique de repenser la pensée scientifique elle-méme, ce qui implique pour le
sujet d’adopter la forme d’existence seconde et artificielle que constitue 1'activité
scientifique, ce qui n’est possible — comme Bachelard le répéte tout au long de son
ceuvre — que si 'on a d’abord rompu avec les préoccupations pragmatiques de la
vie quotidienne, que si 'on a suspendu les attentes immédiates qui orientent et
déforment notre perception usuelle. On retrouve ici un théme épistémologique
bien connu de I'ceuvre bachelardienne, celui de la rupture épistémologique, affir-
mant une discontinuité logiquement nécessaire entre la connaissance commune et
la connaissance scientifique, dont Bachelard parlera dans la plupart de ses livres
de philosophie des sciences, et dont il fera le theme directeur de deux chapitres de
ses derniers ouvrages d’épistémologie??. Ce que I'on peut en retenir ici pour notre
propos, sous I'angle de I'expérience intime du sujet épistémique, c’est que Bache-
lard semble conserver de I'orientation existentialiste la nécessité d'un engagement
personnel du sujet dans la pensée, la valeur féconde d’une implication active du
sujet dans I'acte de connalitre, tout en refusant par ailleurs le présupposé, com-
munément partagé par la plupart des existentialismes de son temps, selon lequel
notre expérience immédiate et directe du monde décelerait une vérité initiale ou
originelle de notre condition humaine (la facticité, par exemple), et devrait ainsi
étre considérée comme plus signifiante, plus authentique, plus « vraie », que la
connaissance scientifique objective, construite selon des normes méthodologiques
et expérimentales impersonnelles. On voit que pour Bachelard, la « phénoménolo-
gie de ’homme studieux, de ’homme tendu dans son étude »*; doit nous conduire
a comprendre que I'intentionnalité rationnelle est un engagement effectif dans un
acte de pensée, que faire ou étudier la science implique I'inscription concréte du
sujet dans une modalité d’existence constituée, et méme instituée, par '« étude

22 Cf. BACHELARD G., Le rationalisme appligué, Paris, PUF, 1949, réédition 1998, chapitre
VI, pp. 102-118 ; Le matérialisme rationnel, Conclusion, Paris, PUF, 1953, réédition 2000, pp.
207-224.

2 BACHELARD G., « Le probleme philosophique des méthodes scientifiques », op. cit., p.
37.



137

quotidienne »*, I'« effort de clarté »” ou encore le « besoin de clarté »** — autre-
ment dit une forme de vie faite de travail intellectuel, de tension cognitive et de
volonté de comprendre, qui sont autant de dispositions réelles du sujet, et des
maniéres pour lui d’agir dans le monde.

La science ne nous parle donc pas du monde pris comme un tout ou comme
un horizon d’existence, ni de notre étre-au-monde, mais des phénomeénes et des
secteurs d’expérience. Lui reprocher un tel défaut serait ne pas comprendre sa
démarche ni son objet, attendre d’elle ce qu’elle ne peut offrir, ni ne pourrait pré-
tendre légitimement fournir, alors que c’est par une toute autre démarche que 'on
pourra rendre possible la saisie de notre étre-au-monde, sans pour autant disquali-
fier la science en tant que telle. Bachelard nous semble de ce point de vue adopter
une position féconde, parce que nuancée, toujours soucieuse de bien distinguer
les « ordres » (pour reprendre ici un langage pascalien) et les domaines de légi-
timité de nos voies d’acces au réel. Sa position est d’autant plus riche qu’il nous
invite a distinguer, au sein méme de la connaissance scientifique : 1) d’un coté
la logique objective des concepts et des expériences, qui font I'objectivité de la
connaissance ; 2) de l'autre la logigue subjective a I’ceuvre avec I'activité pensante
impliquée par la pratique scientifique effective. En sorte que Bachelard insistera de
maniére récurrente sur le fait que « le rationalisme est engagé »*, que « la philoso-
phie rationaliste est essentiellement une philosophie qui travaille, une philosophie
au travail »*, Pour conclure notre propos sur cette inflexion épistémologique du
traitement bachelardien de I'attitude existentialiste, nous rappellerons ’acte méme
de comprendre une connaissance abstraite, bien qu’elle soit une connaissance im-
personnelle, au sens ou elle ne dépend pas du vécu immédiat ou du tempérament
intime du sujet pour étre une connaissance valable, met néanmoins en jeu un acte
personnel de la part du sujet qui apprend ou comprend, dans la mesure ot le sa-
vant « vit le progrés scientifique intimement »*. Ainsi la conscience du sujet épis-
témique, tendue dans son heure d’étude, mobilisée par son besoin de comprendre,
dynamisée par son effort de clarté et ses progres de culture, est soutenue, dans le
temps bien délimité du travail scientifique, par une conscience de rationalité, et
une énergie psychique, qui caractérisent I'existentialisme scientifique.

Cependant, qu’en est-il de la réception de I'existentialisme philosophique du
point de vue des recherches bachelardiennes en matiére de poétique et de phi-
losophie de la littérature ? Quel traitement I’existentialisme subit-il a 'occasion
des méditations consacrées aux folles images des poétes ? La encore, on constate
que Bachelard adopte une position complexe : I’existentialisme se trouve criti-
qué en tant que doctrine ou philosophie particuli¢re, parce que caractérisée par
une métaphysique abstraite, mais se trouve réinvesti en tant que notion dont

2 Ibidem.

» BACHELARD G., « De la nature du rationalisme », in L'engagement rationaliste, op. cit.,
p. 47.

% Jvi, p. 74.

2 i, p. 65.

B Jvi, p. 52.

¥ BACHELARD G., Le matérialisme rationnel, op. cit., p. 210.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

138

I'usage permet de mettre de I'ordre dans I’enquéte sur les images et 'expérience
poétique. Dans un premier temps, en effet, on notera que Bachelard critique
I’existentialisme comme attitude de spectateur, signalant une passivité de I’étre
humain face au réel tel qu’il est, pour faire valoir par contraste un existentialisme
engagé, dont la marque propre est le travail actif des matieres. C’est ce que I'on
observe par exemple dans le premier volume consacré a I'imaginaire terrestre,
intitulé La terre et les réveries de la volonté®. Bachelard y établit notamment
que l'existentialisme dénote en général une métaphysique abstraite, qui installe
I’homme comme spectateur du monde. Le qualificatif « abstraite », ici, ne renvoie
pas a un usage excessif des concepts ou des catégories pour penser le monde, qui
emporterait le sujet loin de I'existence, mais d’une mise entre parenthése de cer-
tains aspects significatifs de notre expérience concrete, tout particulierement ses
aspects dynamiques, liés a la résistance du réel. On ne peut d’ailleurs manquer
de souligner ici la teneur polémique, et méme ironique, de I'analyse bachelar-
dienne, dans la mesure ot Bachelard attaque la pensée existentialiste en lui ren-
voyant la critique qu’elle adresse elle-méme généralement aux philosophies de
son temps’!, a savoir leur manque de prise sur ’homme réel (celui « en chair et en
os »), mais aussi en lui reprochant une fausse compréhension de 'engagement,
alors qu’il s’agit [a de 'un des themes favoris de bien des philosophes existentia-
listes. Mais dans quelle mesure peut-on qualifier de métaphysique abstraite une
pensée soucieuse de I'existence concrete de '’homme ? Quelles sont les raisons
alléguées par Bachelard pour étayer son jugement ? La critique porte essentiel-
lement sur la dimension statique de I'« expérience existentialiste »”, telle que
I'on peut la voir par exemple dans I'« étude existentialiste » du poisseux et du
visqueux par Sartre dans L'Etre et le Néant, que cite et analyse Bachelard®. On
serait en fait confronté a une approche intellectualiste de Iexistence, qui saisit
I'expérience a tenant le monde a distance (surdétermination de I'expérience vi-
suelle, géométrisme), et a une détermination passive de notre expérience des
choses, maintenue sous la dépendance phénoménologique du donné et du per-
cu. Ce que nous appellerons I’existentialisme abstrait serait ainsi une philosophie
contemplative (le monde pensé comme spectacle pour ’homme), incapable de
saisir les « vérités » dynamiques de notre étre, celles qui sont engagées dans nos
actions concrétes et dans notre travail au contact du monde des réalités maté-
rielles, par la main et non la vue. Bachelard envisage alors une « dynamologie »**.
Pour résumer notre propos, nous dirons que contre cette pensée de ’homme

** BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté. Essai sur ['tmagination de la matiére,
José Corti, 1948, réédition 2004.

3 Emmanuel Mounier, dans son Introduction aux existentialismes (1962), caractérisait ainsi la
pensée existentialiste : une « réaction de la philosophie de ’homme contre 'excés de la philoso-
phie des idées et de la philosophie des choses », c’est-a-dire qu'’il s’agissait de poser I'existence
humaine comme probléme premier, ce qui relégue le monde ou les produits de I’esprit au rang
de questions secondaires.

2 BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté, op. cit., p. 114.

» i, pp. 112-118.

v, p. 114.



139

inactif (privé de sa volonté de travail), qui est « une vue superficielle, une attitude
qui nous empéche de comprendre activement ['univers »**, Bachelard fait jouer
Pactivité concréte du travailleur, la « réactivité de 'existence humaine »*°, ou en-
core « I’action, sous ses formes prolongées »*7. C’est 'un des aspects de la « dy-
namologie du contre », opposée a la « phénoménologie du vers »*. Dans cette
perspective, on peut reconduire I’existentialisme commun — ou existentialisme
abstrait — a sa matrice métaphysique, en 'occurrence une pensée de 'existence
qui se fonde sur une compréhension de ’homme jeté comme spectateur devant
un monde inerte, et lui opposer un « existentialisme engagé dans le travail »*’,
c’est-a-dire une métaphysique qui tient compte de la résistance du réel, de I’éner-
gie que ’homme doit déployer pour agir contre/sur les choses, de la volonté
active de transformer le réel donné pour lui imposer des formes voulues — autre-
ment dit une philosophie qui pense I'existence humaine comme étant plongée
dans un univers de forces, ot « I’étre humain se révéle comme le contre-étre des
choses »*, armé d’une « volonté humaine de seconde position »*, qui lui permet
de réagir et de répondre aux attaques des étres du monde.

Néanmoins, on se tromperait en pensant que Bachelard disqualifie 'existen-
tialisme sur le terrain direct de I'expérience positive du monde. En effet, 'un des
intéréts des analyses qu’il consacre aux images poétiques réside dans la mise en
évidence de ce que nous appellerons une « prégnance onirique », informant et
imprégnant de sens I’existence humaine. On pourrait dire, pour expliciter plus
avant notre propos, que 'existentialisme poétique implique une certaine maniére
de comprendre I'expérience sensible, comme étant conditionnée tout autant par
des images, des réves et des affects, que par des perceptions et des sens data. C’est
selon nous ce que Bachelard cherchait déja a montrer dans le cadre de son analyse
de I'imaginaire du travail et des réveries de la volonté : sans un onirisme du travail,
porté par des images actives, sans une dynamisation de nos dispositions a agir et
une mobilisation des puissances de la volonté par I'imagination des forces (antici-
per Paction et jouir a 'avance de son effort), il ne peut y avoir un réel engagement
dans I’action, ni de consolidation de I’action dans le temps. On comprend par-la
que l'existence concrete, immédiate, premiere, est imprégnée d’imaginaire, que
Paction de ’homme dans le monde, au contact des choses, contre elles, est confi-
gurée par des images et des réveries. En ce sens, on peut parler avec Bachelard
d’un « existentialisme de la nuit », d’un « existentialisme de I’étre imaginant », qui
nous renvoient 2z fine a la puissance ontologisante de la réverie, dans la mesure ot
I'existentialisme poétique conjugue une ontologie de I’étre parlant et une ontologie
de I'étre parlé.

> [vi, p. 63.

% [vi, p. 114,

T v, p. 63.

3 Jvi, chapitre 1.
» [vi, p. 63.

0 Tvi, p. 116.

4 Ibidem.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

140
Variations ontologiques : les mots, les images, I’étre

Dans une conférence consacré au théme « De la nature du rationalisme » pro-
noncée le samedi 25 mars 1950 a la Société francaise de Philosophie, alors qu’il
propose d’exposer ses vues sur '’homme rationaliste et la phénoménologie de
I’homme studieux, Bachelard nous livre cette confidence :

Si javais a faire le plan général des réflexions d’un philosophe a 'automne de sa
vie, je dirais que j’ai maintenant la nostalgie d’une certaine anthropologie. Et s’il fallait
étre complet, il me semble que jaimerais a discuter d'un théme qui n’est pas celui
d’aujourd’hui, théme que j’appellerai « ’homme de vingt-quatre-heures ». Il me semble,
par conséquent, que si 'on voulait donner a I'ensemble de I'anthropologie ses bases
philosophiques ou métaphysiques, il faudrait et il suffirait de décrire un homme dans
vingt-quatre heures de sa vie.

Qu’est-ce que nous aurions a discuter alors, devant cette totalité humaine ? Nous
aurions d’abord a discuter ’homme de la nuit. Nous aurions la des themes existentialistes
que j’aimerais bien discuter un jour ! Il est stir que c’est du cdté nocturne que I'existence
a ses grandes sécurités [...] Je laisserai de coté toute cette section d’un lyrisme profond,
tout ce qui fait que ’homme appartient a des générations antécédentes, tout ce qui fait
que ’homme n’a pas toujours contact avec la vie éveillée, avec la vie claire.

II est stir que cet homme nocturne dont je refuse I'examen dans cette conférence
laisse des séquelles ou des héritages dans le cours de la journée. Nous dormons ; nous
dormons longtemps ; nous dormons a la moindre réverie ; nous dormons par conséquent
dans des fractions de la vie solaire*.

On peut, en premiére lecture, étre surpris a I'idée d’un « existentialisme de la
nuit »*, dans la mesure oti la vie nocturne se présente avant tout comme un temps
de I'inaction, comme une privation de conscience et de volonté — autrement dit
comme le temps par excellence de la passivité du sujet. Mais ce serait la associer
trop vite le « nocturne » a 'expérience réelle du sommeil de la nuit, et accorder
trop d’importance a notre intuition premiére du mot, a ce que nous suggére im-
médiatement ici le langage. Car chez Bachelard — nous n’y insisterons pas tant le
théme est notoire — la plupart du temps, et en dehors quelques exceptions qui
sont par ailleurs explicitées par I'auteur, ot la nuit constitue un theme d’étude
littéraire, cette derniére désigne la dimension onirique et inconsciente du psy-
chisme humain, ’ancrage de I’activité psychique naturelle de 'homme dans un
ensemble d’images primordiales constituant autant de conditions transcendan-
tales de I'imaginaire, et non pas la période du cycle circadien associée au som-
meil. D’ailleurs, on comprend assez vite en relisant le passage cité ci-dessus que
Bachelard fait jouer a plein les significations symboliques et métaphoriques du
sommeil et de la nuit, quand il oppose a « ’homme nocturne » la vie éveillée, qui
se présentera comme une caractéristique essentielle de ’homme rationaliste, de
«I’homme éveillé » (voire « sur-éveillé »), qui ne peut pas étre réduit au physicien,

2 BACHELARD G., « De la nature du rationalisme », op. cit., pp. 47-48.
# Cette formule « existentialisme de la nuit » sera notamment utilisée par Bachelard quelques
pages plus loin. Cf. BACHELARD G., « De la nature du rationalisme », op. cit., p. 76.



141

au mathématicien ou a ’homme de science en général, mais désigne tout homme
vigilant, attentif, tendu dans un effort conscient et contrdlé en vue de réaliser
une tiche déterminée, spécialisée (Bachelard évoque le technicien, I'ingénieur,
le chirurgien, etc.). En ce sens, on peut dire que la « nuit » dont parle Bachelard
est en nous. Dans cette perspective, la dimension nocturne de I’ame humaine, ce
a quoi nous renvoie Bachelard en parlant d’un « existentialisme de la nuit » et
d’un « existentialisme nocturne », désigne une modalité spécifique de I’existence
de ’homme (distincte de la vie éveillée, rationnelle), une certaine maniére d’étre
qui caractérise ’homme de vingt-quatre heures dans des circonstances bien dé-
terminées de son existence, dans des moments et des temps différents de la vie
quotidienne, que I'on peut distribuer selon nous en deux sous-catégories* : 1) la
nuit de la nuit, c’est-a-dire le sommeil réel, caractérisé par le réve nocturne, réve
sans activité propre du sujet, a I'occasion duquel le sujet est méme dépossédé
de son étre par des forces psychiques inconscientes, et dans lequel les images
viennent a lui plus qu’il ne les produit vraiment® ; 2) la nuit du jour, c’est-a-dire
la conscience détendue — que Bachelard désigne parfois aussi comme « clair-obs-
cur du psychisme » — qui s’exprime par/dans la réverie diurne, que I'on peut
elle-méme découper selon deux axes : a) celui de la réverie ordinaire ; b) celui
de la réverie poétique ; réverie ou le sujet se trouve dans un état mésomorphe,
intermédiaire entre la conscience claire et I’absence de conscience. Ainsi, selon
Bachelard, nous dormons méme en plein jour, alors que nous sommes censés
étre pleinement éveillés, a partir du moment ot nous nous laissons emportés par
la réverie. Mais avec la réverie diurne, dont les poetes sont en quelque sorte les
« experts », se joue une expérience particuliere pour le sujet humain, dont les en-
quétes bachelardiennes sur la phénoménologie de la parole et sur I'étre de I'image
permettront de révéler la puissance de révélation ontologique.

Mais que faut-il comprendre ici par révélation ontologique ? S’agit-il d’envi-
sager une révélation ou un dévoilement de I'étre en tant que tel ? Bachelard en-
visage-t-il, méme sans la développer de maniére conséquente, la possibilité d’une
ontologie qui chercherait a atteindre le sens de I'étre ? Ou alors faut-il plus modes-
tement circonscrire cette dimension ontologique a I’étre de ’homme ? Bien que
Bachelard ne donne pas, ainsi que nous I'avons déja dit, d’explication sur le sens
des termes « étre » et « ontologie » quand il les emploie, on peut raisonnablement
penser qu’il ne s’agit pas pour lui de mettre en ceuvre une ontologie fondamentale,
une doctrine de I’étre en tant qu’étre ou une enquéte sur I’étre en général. Tout
nous donne plutdt a penser que c’est I'étre de ’homme qui intéresse Bachelard.
S’il y a « révélation de 'étre »*, si une expérience peut étre « révélatrice d’étre »*,

# Sur la distinction entre le réve nocturne et la réverie diurne, et la perspective d’'une Méta-
physique de la nuit, on consultera BACHELARD G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1960,
réédition 1999, 'ensemble du chapitre IV, intitulé « Le cogito du réveur », pp. 124-147.

# Comme le dit Bachelard dans la conférence citée précédemment : « Dans les images que
I’on prend dans la vie nocturne, ce sont des réalités de cette vie nocturne ; vous ne formez pas les
images, elles se forment en vous » (« De la nature du rationalisme », op. cit., p. 70).

# BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté, op. cit., p. 62.

7 Tvi, p. 112.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

142

il semble que ce soit avant tout dans le sens d’une ontologie de I'étre humain. C’est
ce que nous suggere la thématique de I'existentialisme de I’étre imaginant, dont
on trouve I’exposition dans les analyses consacrées a « Limmensité intime » dans
La poétique de I'espace. Voila ce que dit par exemple Bachelard, a 'occasion de sa
réflexion sur la réverie de 'immensité et les images de la grandeur :

En fait, la réverie est un état entiérement constitué dés I'instant initial. On ne la voit
guére commencer et cependant elle commence toujours de la méme maniére. Elle fuit
I'objet proche et tout de suite elle est loin, ailleurs, dans 'espace de I'ailleurs. [...] Dés
lors, dans cette méditation, nous ne sommes pas « jetés dans le monde » puisque nous
ouvrons en quelque sorte le monde dans un dépassement du monde tel qu’il est, tel qu’il
était avant que nous le révions®.

On peut remarquer tout d’abord que Bachelard, ici, reprend de nouveau pour
son propre compte un théme existentialiste courant, en ’occurrence celui de la
transcendance, comprise comme capacité de '’homme a se détacher du moment
présent pour se tourner vers ce qui n’est pas encore, et projeter ses possibilités
d’étre. La réverie, telle qu’elle nous est présentée, semble bien se caractériser
par ce mouvement d’échappement, vers autre chose que ce que ne nous avons
présent sous les yeux. Cependant, on constate que Bachelard ne présente pas
ici ce mouvement de transcendance uniquement selon I’axe temporel (présent/
avenir), mais aussi selon une détermination spatiale (ici/ailleurs). La transcen-
dance, ce serait aussi un ailleurs. S’agit-il pour autant d’un ailleurs radical, c’est-
a-dire d’une transcendance au sens théologique ou métaphysique traditionnel
du terme ? Rien ne donne a le penser, dans la mesure ot Bachelard n’évoque pas
la possibilité d’une autre réalité, séparée de la notre, a laquelle nous pourrions
avoir acces en nous détournant de la réalité terrestre. Ses enquétes sur les images
sont toujours circonscrites au domaine de la parole des poétes, et au matériel
documentaire des ceuvres produites pas les écrivains, en évitant le plus souvent
de s’appuyer sur les grands récits mythiques ou les textes religieux. Bachelard
cherche en effet 2 déméler le sens des images que tout individu peut (re)vivre en
premiére personne, presque « naturellement », sans que soit requise une prépa-
ration culturelle ou ’adhésion a une conviction religieuse. Il s’agit donc plutot,
dans le texte qui nous occupe, d’'une transcendance dans I'immanence, si 'on
se permet ce genre d’expression, c’est-a-dire d’'un mouvement d’échappement
a I'ici et au maintenant, qui se traduit concrétement dans I’expérience du sujet
par une libération vis-a-vis de son ancrage spatio-temporel immédiat. C’est ce
que précise d’ailleurs Bachelard a la fin du chapitre sur la réverie d’immensité,
en soulignant que cette réverie nous permet en fait de « délier les liens ordinaires
du temps et de 'espace »*. Méditant sur les pages d’un livre de Philippe Diolé
consacré au désert, Bachelard va méme jusqu’a dire qu’on peut extraire de cette
lecture « une technique psychologique pour étre ailleurs, dans un ailleurs absolu

# BACHELARD G., La poétique de I'espace, op. cit., pp. 168-169.
¥ Tvi, p. 187.



143

qui fait barrage aux forces qui nous retiennent dans la prison de I'ici »°. Et de
préciser aussitdt que cette évasion rendue possible par la réverie poétique s’ap-
puie sur des images fondamentales, qui ne sont pas produites par le sujet révant
lui-méme, qui ne dépendent pas de sa volonté, mais se présentent plutot comme
des conditions transcendantales de la réverie :

Diolé nous transporte dans I’ailleurs d’un autre monde. Il ne se sert, pourrait-on
dire, que d’une machinerie psychologique mettant en action les lois les plus siires, les
plus fortes de la psychologie. Il n’a recours qu’a ces fortes et stables réalités que sont les
images matérielles fondamentales, les images qui sont a la base de toute imagination. Rien
12 qui reléve de chimeéres et d’illusions. Le temps et I’espace sont ici sous la domination
de I'image. Lailleurs et le jadis sont plus forts que le hinc et nunc. Létre-1a est soutenu
par un étre de I'ailleurs. L'espace, le grand espace, est 'ami de I'étre’.

Nous comprenons ici que I'intérét de Bachelard porte moins sur le produit ou
sur 'objet de la réverie de lailleurs (dans que lieu elle nous transporte, quel est
cet ailleurs), que sur I'acte de conscience que cette réverie met en jeu (expérience
subjective de I’échappement). On a I'impression que Bachelard s’efforce de rendre
compte de cet instant décisif ot le sujet, se détachant de ce qui se donne 2 lui dans
I'expérience perceptive, tout en partant de cet objet ou de ce spectacle, se trouve
emporté par des images qui le détachent de la réalité immédiate. De ce point de
vue, il faudrait stirement procéder a une confrontation détaillée et documentée
entre la rupture poétique avec I'étre-la de la perception présente et la rupture épis-
témologique qui conduit le sujet connaissant a se détacher de son expérience pre-
micre. Nous nous contenterons de souligner que I'existentialisme de I'étre ima-
ginant, d’une fagon qui nous semble ici similaire a celle de I'existentialisme de
I’étre pensant du point de vue de la détermination psychologique de I'expérience
subjective, conduit également a une expérience qu’on peut qualifier de « seconde
position », non plus épistémologique et rationnelle comme dans la science, mais
esthétique et poético-sensible. Ce qui spécifie cette expérience poético-onirique,
c’est la dimension créatrice de Iexpression, qui peut étre envisagée : 1) soit du
point de vue du poéte qui écrit ses vers ; 2) soit du point de vue du lecteur qui se
confronte au poéme et en accueille les images — ce qui ne constitue pas, en fait,
une différence radicale pour Bachelard, dans la mesure ot la lecture féconde est
celle qui nous conduit a nous placer dans les mémes dispositions que celles qui
ont conduit le poéte a écrire les images qui naissent dans son esprit’?. C’est ce qui
est en jeu avec I'approche phénoménologique de I'image, présentée comme un
événement de la conscience, comme un phénomeéne a part entiere, dont il s’agit
de revivre 'avénement dans U'esprit afin d’en comprendre la réalité spécifique. Or
I'expérience qui retient spécialement Bachelard semble étre celle de la libération
de 'homme par la parole poétique, au moyen d’un usage du langage délié des

0 Ibiden.

>t Ibidem.

52 Sur ce théme, on relira avec profit les introductions de La Poétique de ['espace et de La
Poétique de la réverie.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

144

contraintes utilitaires de la vie commune (ot le langage est réduit au statut d’ins-
trument de communication), et des exigences de rigueur de I'activité scientifique
(ot le langage est surveillé).

Mais de quoi I’homme, I'étre parlant, peut-il se libérer grace a 'expression poé-
tique ? Et dans quelle mesure cette expérience spécifique de la conscience peut-
elle nous conduire a une détermination ontologique des images poétiques, et de
I'expérience qu’elles mobilisent ? En ce qui concerne la premiére question, on
peut dire que la libération dont il s’agit touche a 'ensemble de nos expériences
mondaines, a décliner selon trois axes : 'environnement (rapport aux choses), la
société (rapport aux autres), le moi (rapport a soi). C’est une piste de réflexion qui
nous est suggérée par Bachelard dans le cadre des pages qu’il consacre a la Dasezn-
sanalyse, dans quelques pages de La terre et les réveries du repos :

Si nos efforts pouvaient étre poursuivis, on aurait la possibilité d’examiner, comme
un monde autonome, 'univers de I’expression. On verrait que cet univers de I'expression
s’offre parfois comme un moyen de libération a 1’égard des trois mondes envisagés
par la Daseinsanalyse : Umwelt, Mitwelt, Eigenwelt — monde environnant — monde
interhumain — monde personnel. Du moins, trois mondes de I'expression, trois sortes de
poésie peuvent ici trouver leur distinction®.

On peut retenir deux éléments intéressants de cet extrait. Premi¢rement, on
voit que Bachelard ne fait pas de 'expression poétique une puissance totalement
déliée, su: generis, dans la mesure ou il s’agit de se défaire de 'expérience pre-
miere. On trouve semble-t-il ici un écho de ce qui était déja établi dans I'avant-pro-
pos Lazr et les songes, a savoir que le travail de I'imagination créatrice n’est pas
de reproduire les images issues de la perception et de les transposer dans un nou-
veau domaine, mais déformer les images percues elles-mémes, en sorte de suivre
de nouvelles lignes d’images, qui soient autonomes. On comprend par-la que les
images poétiques naissent a ’occasion d’une expérience positive (perception) ou
du souvenir de la réalité percue (mémoire), sans pouvoir s’y réduire pour autant.
L’imagination, en reprenant cette fois-ci les termes de I'avant-propos de L'eau et
les réves, est la puissance de dépasser la vie réelle, pour inventer de la vie nouvelle.
Lexpression poétique, qui donne corps aux images par la parole et les mots, pré-
sente alors selon nous un double aspect : 1) le processus réel qui donne naissance a
I'image dans ’esprit d’un individu se produit de maniére contingente, a I’occasion
de perceptions ou de souvenirs concernant les choses et les objets du monde, y
compris les autres hommes ou moi-méme. C’est ce que nous proposons d’appeler,
en prenant le risque de transposer ici une terminologie issue de I’épistémologie
contemporaine, le « contexte de découverte » de 'image, a savoir I’ensemble des
conditions, biographiques, psychologiques et contextuelles, qui accompagnent la
production de I'image 2 un moment donné, chez un sujet particulier. Bachelard en
fera le champ privilégié d’enquéte de la psychologie et de la psychanalyse ;

» BACHELARD G., La terre et les réveries du repos. Essais sur les images de 'intimité, Paris,
José Corti, 1948, pp. 91-92.



145

2) létre propre de I'image dispose d’une consistance ontologique, indépendante
de son origine contingente dans la conscience individuelle et dans un contexte par-
ticulier, a partir du moment ou I'image se fixe dans une expression, qui lui donne
une réalité a en tant qu’ceuvre. Ce sera I'objet d’étude de la Poétique.

Comment nous faut-il comprendre alors I'image poétique, selon Bachelard,
dans le contexte de la Poétique ? Il s’agit principalement d’envisager 1’expres-
sion poétique comme étant liée 2 un monde autonome d’images, dans le sens,
paradoxal a premiére vue tant Bachelard récuse le réalisme dans le champ des
études littéraires, d’un réalisme des images. Parler ici de réalisme des images, ou
de réalisme de la parole, ne signifie pas que le contenu de I'image poétique soit la
reproduction d’une réalité préalable, dont I'image serait la simple copie ou repré-
sentation. Dans cette perspective, on renouerait avec une forme d’empirisme et de
psychologisme, qui réduirait I'image poétique a une simple image mentale dérivée
de I'expérience réelle. Bachelard refuse une telle compréhension de I'image, qui
ne nous apprend rien du caractére a proprement parler poétique de I'image. Si
I'on peut parler de réalisme de la parole poétique chez Bachelard, c’est au sens ou
les images poétiques, exprimées et déposées dans des textes écrits, renvoient a un
monde d’images disponibles a I'expérience du sujet. Une autre confusion doit ici
étre évitée. Il s’agirait de penser ce monde d’images dont parle Bachelard dans le
sens ot I'on parle parfois d’'un Monde des Idées chez Platon, c’est-a-dire une réa-
lité intelligible séparée de la réalité sensible, constituant le fondement ontologique
de tout ce qui existe. Outre qu’une telle interprétation de la métaphysique platoni-
cienne peut étre considérée comme superficielle, simplificatrice voire falsificatrice,
nous insisterons sur le fait que rien n’indique, dans les textes bachelardiens, que
les images primordiales soient 2 comprendre comme des entités séparées, ayant
une réalité d’une autre nature que les images qui naissent dans la conscience. En
I'absence de raisons sérieuses pour adhérer a une telle détermination maximale
des images chez Bachelard, nous choisissons d’opter pour une interprétation mi-
nimale du réalisme des images poétiques, dont la réalité effective dépend en fait
de leur expression dans un texte écrit ou imprimé. Dans un autre contexte, celui
de I'épistémologie de la physique contemporaine, Bachelard parle pertinemment
a ce propos de « biblioméne », et souligne que 'existence d’une chose par le livre
doit étre considérée comme une modalité d’existence a part entiére, qui donne
une valeur ontologique a la chose. Voila ce qu’il dit par exemple de I’électron,
en guise de réponse a une objection sceptique possible a propos de la réalité de
cette particule dont 'existence n’est attestée que dans des appareils de détection,
construits par les hommes, et dans des livres de diffusion ou d’enseignement de la
science : « Exister par le livre, c’est déja une existence, une existence si humaine, si
solidement humaine »**. Dans cette perspective, a la redoutable question du statut
ontologique des images primordiales, et des archétypes dont Bachelard nous dit
qu’ils constituent un fond commun d’images inscrites dans 'esprit humain, nous
proposons de répondre modestement par ’argument suivant : bien qu’il s’agisse

>* BACHELARD G., L'activité rationaliste de la physique contemporaine, Paris, PUF,
1951, p. 7.

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

146

de réalités non-observables directement, nous pouvons en constater 'existence
et la permanence dans les textes poétiques. Ainsi, Bachelard ne nous semble pas
outrepasser '« exigence ontologisante » citée plus haut : en s’appuyant sur un ma-
tériel documentaire fait de textes divers, issus d’époques, de lieux et de contextes
différents, pour aborder le domaine des images élémentaires, primordiales ou ori-
ginaires de 'inconscient, on n’affirme pas I'étre « en dehors et au-dessus de I'ex-
périence ». Au contraire, on s’efforce de déceler 'étre de I'image, sa consistance et
son sens, par 'expérience de lecture des images déposées dans les livres.

I semble par conséquent justifié d’accorder a Bachelard que « la Poétique est
un véritable régne du langage »”, et que le monde de I'expression existe par la pa-
role, et surtout par les livres. Ontologiquement parlant, I'étre des images est donc
consistant, par ce qu’elles sont parlées et surtout écrites, jamais seulement par ce
qu’elles sont vécues par un sujet dans le cadre de son expérience intime. Une image
qui n’adviendrait que dans le cadre d’une expérience privée, dans un psychisme
particulier, ne pourrait pas étre considérée comme une réalité consistante. On peut
d’ailleurs ici rebondir sur I'un des textes cités précédemment, ot Bachelard disait
que le vécu doit étre revécu pour avoir une valeur. C’est bien le cas des images dont
nous parlons ici : dans la mesure ou elles sont écrites, elles peuvent étre revécues
a loisir, en lisant et en relisant les ceuvres des poétes. Nous sommes ainsi conduits
a changer de méthode pour accéder a I'étre de I'image. Il ne s’agit plus d’exami-
ner uniquement le sujet individuel, I'existant singulier animé par des passions et
des désirs, empétré dans des relations sociales et des soucis quotidiens (ce serait
12 une enquéte empirique, psychosociologique), mais plus fondamentalement les
images elles-mémes, précisément les images littéraires, qui donnent corps a I'image
poétique par P'acte d’écriture. On passe des lors de la recherche de la signification
psychologique de I'image a sa détermination poétique, voire ontologico-poétique,
ce qui implique de saisir son étre propre, et son régime spécifique d’émergence en
tant qu’événement langagier. Pour reprendre et prolonger les termes mémes de
Bachelard, il s’agit d’abandonner le langage de la signification — qu’elle soit utili-
taire ou cognitive — pour aborder a ce qu’il appelle parfois le « Monde la Parole ».
Toutefois, qu’est-ce qui fait de 'image poétique un événement du logos, tout par-
ticulierement d’un logos poétique ? Pour Bachelard, cette dimension ontologique
de I'image réside dans le fait qu’elle est bien un « nouvel étre du langage »”7, jamais
un simple produit de la perception, ni un simple produit de la culture. Il y a, en ce
sens, ontologie dans la perspective étymologique du mot, par ’association intime
de I'étre et du langage. Comme le dit explicitement Bachelard, pour définir le ni-
veau ontologique ot se placent ses méditations :

En thése générale, nous pensons que tout ce qui est spécifiquement humain dans
I’homme est Jogos. Nous n’arrivons pas a méditer dans une région qui serait avant le
langage. Mais si cette thése parait refuser une profondeur ontologique, on doit nous

» BACHELARD G., Fragments d’une Poétique du Feu, op. cit., p. 54.
¢ Cf. BACHELARD G., La poétique de la réverie, op. cit., p. 160.
7 Ivi, p. 3.



147

I'accorder, pour le moins, comme hypothése de travail bien appropriée au type de
recherches que nous poursuivons sur I'imagination poétique®.

Bachelard va méme jusqu’a dire, dans le cadre de I’expérience de lecture par
sympathie et participation, qui nous fait accueillir I'image du poéte comme si
nous avions pu la créer nous-mémes, que « ’expression crée de ’étre », « un
étre nouveau de notre langage™. Or si en quittant le plan du langage-instrument
(langage ordinaire et langage signifiant), le langage poétique conduit au /lazn-
gage-réalité, il faut se défaire a la fois des attentes pragmatiques et des références
objectives pour saisir I'étre de I'image. C’est pourquoi Bachelard insiste dans les
deux Poétiques sur la nécessité de recourir a2 une méthode phénoménologique,
elle-méme indissociable d’une détermination ontologique. Dans cette perspec-
tive, 'ontologie poétique, que 'on nommera une ontopoétique, présente une
double dimension : 1) premiérement, il s’agit de ressaisir et de revivre les actes
créateurs de I’étre parlant, surtout ceux de ces « grands parlants » que sont
les poetes. L'existentialisme de la parole, dans son sommet de langage, c’est le
mode d’existence de « ’homme de la parole nouvelle »*, avec qui se jouent une
émergence et un avenir de langage, une libération de la puissance créatrice du
langage. Comme le dit encore Bachelard, « I'image poétique nous met a I’origine
de I’étre parlant »°'. On peut dire également que par-la elle nous conduit « a
l'origine du langage, a ce point initial ot le silence de ’étre s’ouvre sur ’hu-
manité du langage »*. On aborde ainsi avec I'image poétique a la naissance du
langage, aux origines du langage ; 2) deuxiémement, il s’agit par ailleurs dans le
cadre de I'explicitation de I'ontopoétique bachelardienne de suivre les lignes de
développement d’une ontologie approchée, qui se présente comme une enquéte
en direction de I'étre parlé. Lexistentialisme de la parole (étre parlant) se double
d’un existentialisme du poétique (étre parlé). Comme I'indiquait déja la citation
en exergue de cette étude, pour Bachelard « le poéte parle au seuil de I’étre ».
Nous avons un indice de cette ligne d’interprétation de 1’ontologie des images
dans une confidence faite par Bachelard a la radio en novembre 1961, lors d’une
interview suivant la publication de La poétique de la réverie®. A la question de
savoir s’il a le projet d’écrire un nouveau livre, Bachelard répond alors au jour-
naliste qu’il voudrait faire un « livre de métaphysique », ce que tout philosophe
devrait faire selon lui 2 un moment donné :

— Il serait temps 2 mon age de faire de la philosophie vraie, et alors j’ai un autre livre,
comme tout le monde [...] Ce serait sur I’étre.

8 BACHELARD G., La poétique de I'espace, op. cit., p. 7.

> 1bidem.

© BACHELARD G., La poétique de la réverie, op. cit., p. 3.

¢t BACHELARD G., La poétigue de I'espace, op. cit., p. 7.

2 BACHELARD G., « Dormeurs éveillés. La réverie lucide », in Causeries (1952-1954), a
cura di V. Chiore, Genova, Il Melangolo, 2005, p. 102.

¢ Pour consulter et télécharger ces archives radiophoniques, on consultera le site de 'TNA :
http://www.ina.fr/

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

148

— Pour une fois, vous laisseriez de c6té un peu les mots, pour parler de I'étre ?
— Pas tout a fait ! Parce que I’étre a besoin de beaucoup de mots. [...] Ce serait sur
Iétre parlé®,

La question se pose alors de savoir pourquoi I’étre aurait-il besoin de mots ?
Pourquoi faudrait-il passer par I'intermédiaire des mots, alors méme que Bache-
lard désigne par ailleurs I'ontologie des images comme une

« ontologie directe »”, et la méthode phénoménologique comme une voie de
I'immédiateté, indépendante d’une préparation culturelle et d’'un savoir ? Une
premiére hypothése serait de faire référence a I'ancrage rationaliste de I'ceuvre
bachelardienne, qui n’est jamais démenti par le philosophe, méme si a la fin de
sa vie Bachelard renoncera, pour des raisons selon nous justifiées, a poursuivre
le difficile travail d’explicitation et d’interprétation philosophique des progres
scientifiques. Il s’agirait de penser que I’ezhos rationaliste, demeurant comme une
« pensée de derri¢re » permanente chez Bachelard, 'empécherait de tomber, ou
de sombrer indiment, dans I'intempérance de ce qu’il appelle une « ivresse de
I'insondable »%, dont il fait la caractéristique des philosophies irrationalistes. Dans
cette perspective, au lieu d’étre un obstacle aux déterminations ontologiques, le ra-
tionalisme bachelardien permettrait, par une sorte de surveillance de soi, que I’en-
quéte ontopoétique n’outrepasse pas certaines limites et certaines prétentions, par
exemple celle d’atteindre a une profondeur ontologique, antérieure au langage. 11
s’agirait alors de penser que c’est une fois que I'on a bien séparé ce qui reléve du
réel objectif, déterminé par la science, et de la réalité poétique, existant sur le plan
de I'imaginaire, que I'on pourrait se lancer dans une ontopoétique sans risquer de
mélanger les genres. Le probleme de cette interprétation, qui est séduisante, dans
la mesure ot elle pourrait donner des raisons a la résistance de Bachelard devant la
tentation de passer au plan de la profondeur ontologique, c’est qu’elle n’explique
pas vraiment le role ni la nécessité des mots pour saisir I'étre, se contentant d’une
lecture externe et indirecte de la question ontopoétique. Par ailleurs, rien ne nous
permet de penser que Bachelard accepterait de faire un tel lien entre les versants
épistémologique et poétique de son travail, tant la séparation normative des deux
ordres de recherche constitue un axiome — voire un dogme ? — de son ceuvre.
C’est pourquoi une deuxiéme interprétation nous semble plus vraisemblable : elle
consiste a considérer que c’est pour des raisons de méthode, a I'intérieur méme du
champ de I'enquéte poétique, que Bachelard associe ’étre et les mots dans la ré-
flexion ontologique. Si’on se référe notamment aux introductions de La poétique
de l'espace et de La poétique de la réverie, ot Bachelard prend bien soin de justifier
sa méthode, et les inflexions subies par sa méthode poétique, qui des outils de la
psychanalyse freudienne puis jungienne s’est tournée vers une réappropriation tres
personnelle de la phénoménologie, on constate que la communicabilité de I'ex-

¢ La retranscription a été faite par nos soins, sur la base de I'enregistrement disponible sur
le site de 'INA.

©® BACHELARD G., La poétique de ['espace, op. cit., p. 2.

* BACHELARD G., Le matérialisme rationnel, op. cit., p. 96.



149

périence est une exigence constante. Il s’agit de partir d’une expérience du sujet,
plus précisément de la naissance de I'image et de I'’émergence du langage dans la
conscience créante du poéte, et d’en mettre au présent la prise de conscience par
le biais de la lecture. Bachelard semble se méfier de la tentation, que I'on pourrait
qualifier de « mystique », d’en appeler a une intuition, insondable et inexprimable,
qui ne trouverait pas a se mettre en forme dans des mots, et nous condamnerait
alors au silence solipsiste d’une expérience totalement privée. Or Bachelard n’a
de cesse d’en appeler a une communication des consciences, par le biais d’une
expérience poétique transposée sur le plan du langage, c’est-a-dire a une inter-
subjectivité indirecte, médiatisée par les mots et les images, qu’il appelle parfois
« transsubjectivité ». Cette interprétation nous semble plus satisfaisante dans la
mesure ou elle concorde avec les exigences bachelardiennes de ne recourir qu’a
des expériences communicables, que chacun peut (re)faire lui-méme au contact
des ceuvres, sans devoir disposer au préalable de compétences techniques particu-
lieres, d’une culture érudite ou de connaissances spécifiques — a condition néan-
moins de se mettre dans une certaine disposition d’accueil vis-a-vis des mots et
des images des poetes, disposition qui n’est rien d’autre que la réverie elle-méme.

Conclusions

En guise de conclusion, nous soulignerons que I'ontopoétique bachelardienne
pose la primauté de I'imagination et de la réverie dans I'ontologie et la métaphy-
sique concrete. I'image poétique est peut-étre une création de réveurs, mais elle
est communicable, on peut revivre 'actualité de son émergence dans la conscience
grice a la lecture, et a partir du moment ol on peut en repérer des récurrences
et des variations dans différentes ceuvres, rien n’empéche d’en accepter la réalité,
fut-elle langagicre et expressive — autrement dit la réalité poétique. Les images
poétiques sont des réalités d’expression et, comme le dit Bachelard, elles tirent
leur étre méme de I'acte d’expression, modulé par la parole et consolidé par Iécri-
ture. Envisager une onto-poétique en lieu et place d’une onto- logie, au sens habi-
tuel, n’implique pas de considérer la métaphysique concréte comme une chimeére
sans intérét, ni de reléguer la visée métaphysique au rang subalterne de diver-
tissement ludique ou de discipline peu sérieuse au regard de I'esprit de sérieux
qu’impliquerait la connaissance objective, comme ont été tenté de le faire certains
représentants de I’empirisme logique ou du logicisme. Bachelard nous semble de
ce point de vue d’une grande actualité, et d’une fécondité inapercue, pour (re)
penser les différentes modalités des rapports entre le langage, les images et I’étre
au sein de I'existence humaine. Son approche nuancée, déclinée selon deux axes
de recherches, séparés du point de vue de la méthode mais indissociables du point
de vue de la compréhension de la totalité humaine, rend selon nous possible une
voie inédite entre deux exces récurrents dans la philosophie contemporaine : 1) la
conception technoscientifigue du monde, qui réduit la puissance du langage a dire
les choses a des significations objectives, cognitives et rationnelles,ou alors simple-
ment psychologiques et passionnelles. Contre un tel réductionnisme, Bachelard

L’étre a-t-il besoin des mots ?



Julien Lamy

150

ouvre I'acces a une possible détermination ontologique du langage, dans le cadre
de la réverie et de I'expérience poétique : la réalité poétique, existant sur le plan
de I'imaginaire et du langage, se phénoménalisant par la parole et se matérialisant
par I'écriture, peut étre « approchée » ; 2) d’un autre coté, une approche transcen-
dantale du langage, ontologiquement instaurative, qui ferait de la parole poétique
le vecteur exclusif d’'un dévoilement de I’étre, inaccessible par d’autres moyens.
Contre une telle approche de type plutdt heideggérien — en simplifiant ici a 'ex-
cés une question qui mériterait de plus amples développements — approche qui
escamote peut-étre finalement la valeur du poétique en le réduisant a n’étre que
I'occasion d’une expérience d’un autre ordre, Bachelard évite la tentation d’'une
totalisation ou d’une absolutisation de la question du sens de I’étre. Il nous convie
plutdt a une ontologie pluraliste mais cohérente, dispersée et approchée.

Dans cette perspective, 'ontopoétique bachelardienne peut se définir 77z fine
comme une approche sensibilisée de I'étre parlant et de I'étre parlé. Elle nous
conduit sur les traces d’'une métaphysique concréte, associant le conscient et I'in-
conscient, le langage et la réverie, afin de nous acheminer de I'étre des images
vers les images de I’étre. Il ne s’agit alors plus de vouloir « fixer ’étre » dans des
concepts ou des catégories, de prétendre « transcender toutes les situations pour
donner une situation de toutes les situations »*, mais de donner un sens a « ’étude
de I'étre » en suivant « tous les circuits ontologiques des diverses expériences
d’étre »%. Dés lors, en multipliant les expériences poétiques par une diversification
des situations sensibles (la vue, le toucher, I'audition, 'odorat, etc.) augmentées
par 'expression, ainsi que par I'actualisation des départs concrets d’image et les
émergences de I'étre au langage, on serait conduit a prendre chez les poétes, et a
revivre, des images qui nous invitent a transcender, sans les absolutiser, nos expé-
riences sensibles, afin d’en faire des lignes de force de méditations ontopoétiques,
qui font signe vers une origine ou une émergence de langage, et peut-étre, par
I'exploration des possibilités d’étre, vers une « métaphysique de tous les au-dela
de notre vie sensible »*.

Ces pistes étant ouvertes, il convient pour finir d’identifier quelques questions
laissées en suspens.

Tout d’abord, il serait nécessaire d’approfondir cette dimension ontologique de
la poétique bachelardienne, en examinant dans quelle mesure on peut trouver des
traces ou des indices de cette métaphysique concréte dans les ceuvres antérieures
aux Poétiques, celles qui sont consacrées aux éléments matériels. Il s’agirait notam-
ment de voir si Bachelard y aborde des images permettant de dire et d’approcher
les valeurs d’étre, et de non-étre. Des pistes sérieuses se dessinent ici selon nous, si
I'on constate par exemple que Bachelard parle des voix des éléments, de la parole
de I'eau ou des paroles de la terre, et que ses enquétes le conduisent a méditer
sur le silence et 'invisible, 'immémorial et 'oubli, la nuit et le sommeil. De notre
point de vue, Bachelard a posé les jalons de sa métaphysique concréte tout au long

¢ BACHELARD G., La poétique de I'espace, op. cit., p. 192.
% Tvi, p. 193.
® Ivi, p. 167.



151

de son travail poétique et de ses méditations sur les images, sans pour autant la
systématiser. Il s’agirait alors d’en reconstruire les grands axes et les lignes de force.

Par ailleurs, une deuxiéme question serait voir dans quelle mesure une onto-
logie dispersée ne risque-t-elle pas de reconduire a un éclatement de ’étre, a une
« dissémination » telle qu’il serait difficile d’envisager une ontologie plurielle co-
hérente. Une piste est peut-étre donnée par Bachelard lui-méme, au terme de La
poétique de I'espace : il y aurait des images primitives de I'étre, qui permettraient de
« vivre I'étre en son immédiateté », images dont il aurait souhaité faire le catalogue
ou le rassemblement en « une vaste imagerie ». Il serait alors question d’alterner
I'approche ontopoétique, consistant a saisir et a prendre les images chez les poétes
en suivant 'axe de la réverie, et I'approche ontologique, consistant a comprendre la
réverie elle-méme, par une sorte de réverie de réverie qui conduit a une expérience
de seconde position.

Finalement, afin de donner un poids proprement philosophique a la dimension
métaphysique de la poétique bachelardienne, ne faudrait-il pas mettre en ceuvre
une confrontation systématique des options philosophiques prises par Bachelard
sur les questions ontologiques et métaphysiques avec celles des « grands » philo-
sophes de son temps, et aussi du ndtre aujourd’hui ? Ainsi, par exemple, on ga-
gnerait sans aucun doute a mener une enquéte détaillée, appuyée sur les textes,
autour de Bachelard, Heidegger et Merleau-Ponty d’un co6té, et pourquoi pas
Russell et Wittgenstein de l'autre, afin de montrer que I'aspect ordinaire et mo-
deste des analyses bachelardiennes recele en fait des possibilités insoupconnées
pour renouveler notre maniére de poser certains probléemes concernant I’étre, le
réel, le langage, I'existence et plus globalement ’homme, dont Bachelard dit des
La psychanalyse du feu qu’« on a bien fait de [le] définir un geste et un langage ».
Mais il s’agit bel et bien 1a d’un vaste dossier, voire d’un chantier, qui devrait
étre prolongé et traité dans la perspective d’un travail collectif, fait de patiente
lecture et de réflexion continuée.

Nous dirons simplement pour finir, a propos de la reconnaissance de la valeur
proprement philosophique de la pensée et de I'ceuvre bachelardiennes, au-dela du
découpage académique et trop souvent condescendant en philosophie des sciences
et en philosophie de la poésie, en épistémologie et esthétique, sans cesse rappelé
par certains lecteurs trop pressés, que nous faisons confiance aux paroles d’un
Nietzsche, quand il nous invitait a ruminer, a considérer que les pensées les plus
fécondes arrivent souvent sans faire grand bruit, a pas de colombes...

L’étre a-t-il besoin des mots ?






Maryvonne Perrot
Bachelard, un passeur de traces’
Bachelardiana, n° 7, «<Heritage», 2012, pp. 113-117

Quel est cet étrange chemin des philosophes ot tout point
est carrefour ?

(BACHELARD G., Fragment d’un journal de ’homme)

Le nouveau sujet de « bachelardiana » est I’occasion qui nous est donnée, par
Valeria Chiore, de prendre conscience du role de la pensée de Gaston Bachelard
dans chacun de nos itinéraires philosophiques. Qu’elle soit remerciée de nous
permettre a la fois un retour fécond sur nous-mémes et surtout de comprendre
en quoi le bachelardisme est un véritable aiguillon existentiel lorsque 1'on appré-
hende Bachelard comme un passeur de traces, ce qu’il fut et restera pour moi.

Ma formation philosophique scolaire et universitaire résonna des I'origine des
échos du bachelardisme. Au lycée, ce fut une éléve de Bachelard, amie de sa fille
Suzanne, Christiane Milner, qui m’initia a la philosophie dans une terminale scien-
tifique ol je me destinais a la médecine. Les références a I'ccuvre de Bachelard,
aussi bien poétique que scientifique, étaient omniprésentes dans ses cours.

A B Université de Dijon, les études de philosophie, que Bachelard m’avait indi-
rectement incitée a choisir finalement, comportaient des cours de Gaston Maire,
ancien éleve de Bachelard, mais surtout de Jean Brun, ami lui aussi de Suzanne
Bachelard et qui avait eu l>occasion de bien connaitre le philosophe a Paris, en
particulier lorsque, assistant a la Sorbonne, il assurait a la demande de Jean Wahl
le secrétariat du collége philosophique. Eléve de Georges Canguilhem, lui-méme
successeur de Bachelard a la Sorbonne (a qui il dédia La formation du concept
de réflexe), Jean Brun partageait avec notre philosophe une obsession du verbe,
un golt pour le verbe poétique, pour l'art en général, car il gravita autour du
groupe surréaliste ; c’est dire si les notions de symboles, d’images, d’imaginaire,

* We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to
publish this paper-Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous
avoir permis de publier cet article — Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470122 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Maryvonne Perrot

154

voire d’imaginal, puisqu’il fut aussi un ami d’Henry Corbin, avaient droit de cité
dans ses réflexions et dans ses cours.

Tout naturellement, les ouvrages sur I'imagination de la matiére mais surtout
les Poétiques firent partie de mes livres de chevet. Les parutions de la Poétigue
de la réverie (1960) et de La flamme d’une chandelle (1961) méritent une mention
particuliére, car elles coincidérent avec ma premiere année a I'Université et je me
souviens de I'enthousiasme et des interminables discussions qu’elles suscitérent
dans le milieu étudiant.

Bachelard apparaissait déja, pour nous, comme un esprit novateur et comme
le découvreur de « traces » parfois occultées par I>histoire et la société, mais que
son génie avait l>art de réinterpréter dans un contexte ot la mémoire-imagina-
tion leur rendait toute leur originalité et leur fécondité. La notion d’«incandes-
cence de la méditation » que Bachelard emprunte a Corbin dans La flame d’une
chandelle suscitait, dans nos veillées estudiantines de travailleurs solitaires a la
lampe (méme si elles ne le furent pas toujours !), une véritable expérience onto-
logique, celle de la « table d’existence » qui nous permettait, comme a Bachelard,
de nous sentir :

« Naitre dans P'écriture, par P'écriture, grand idéal des grandes veillées so-
litaires »!. Mais cette table d’existence, révélatrice d’une « existence maxima »,
d’une « existence en tension », fut aussi révélatrice d’un nouveau rdle des anneaux
de la pierre d’Héraclée. Car la veille ici, comme le souligne Bachelard, implique
une solitude « habitée ». En écrivant dans I'absolu d’une solitude, pour lui, on
communique avec « le grand Autrui des lecteurs solitaires »?. Ecriture et lecture
sont alors les lieux d'une communication véritable, que des échanges sociaux plus
résiduels trahissent parfois ; elles sont bien les nouveaux anneaux d’'Héraclée’, de
ces passages de traces entre les hommes, de ces dialogues, accords ou désaccords
des esprits, que « la tiche du philosophe est précisément de mettre en question »*.

Lors de mes études de philosophie, jeus déja la chance de rencontrer ou de
fréquenter d’autres bachelardiens. A I’ Agrégation, Georges Canguilhem présidait
le jury, Francois Dagognet assurait le secrétariat et Jean Hyppolite, qui a souligné
le romantisme de Bachelard, en était un membre éminent. J’eus ensuite I’'occasion,
par l'intermédiaire de Jean Brun, de mieux connaitre Francois Dagognet, son ami
et collegue, avec qui il partageait des responsabilités administratives nationales et
Gilbert Durand qu’il rencontrait aux entretiens d’Eranos. C’est donc tout natu-
rellement vers des sujets inspirés du bachelardisme et de I'anthropologie de I'ima-
ginaire que j orientai mes propres recherches, sous la direction de Jean Brun : Le
symbolisme de la roue (thése de troisieme cycle) et L'homme et la métamorphose
pour ma thése d’Etat, Francois Dagognet et Gilbert Durand faisant partie du jury.

'BACHELARD G., La flamme d'une chandelle, Paris, PUF, 1961, p. 110

2 Jvi, p. 47.

> Cf. PLATON, Ion, 533e, qui évoque le symbole de la pierre d’Héraclée attirant une chaine
d’anneaux de fer pour rendre compte de 'inspiration artistique.

*BACHELARD G., Le droit de réver, cité, p. 233.



155

Si je regarde rétrospectivement la diversité des personnalités philosophiques qui
m’aidérent a découvrir le bachelardisme, outre la lecture des textes de ce dernier,
j’ai le sentiment que ce fut vraiment le mérite de Bachelard d’étre au centre d’une
koiné intellectuelle et d’engendrer des tempéraments philosophiques forts, donc
moins des imitateurs que des créateurs qui furent inspirés par des éléments tres
différents de son ceuvre, chacun dans un contexte spécifique et furent aussi des
passeurs de traces, a la suite Bachelard.

Devenue moi-méme professeur dans cette Université ou Bachelard enseigna,
ce fut alors bientdt une amicale complicité avec deux autres éléves de Jean Brun,
Jean-Jacques Wunenburger et Jean Libis, qui nous permit de développer ensemble
les études bachelardiennes, a la fois au Centre Gaston Bachelard et a I’ Association
des Amis de Gaston Bachelard. Nous fiimes bientdt rejoints par Gérard Chazal,
ancien éleéve de Francois Dagognet a I'Université de Lyon III. Soulignons aussi
que Max Milner, professeur de Littérature a Dijon et grand admirateur du role
de Bachelard dans la critique littéraire (il consacra plusieurs années de séminaires
a ce sujet), ainsi que Jean Brun, nous ouvrirent la voie en organisant, a Dijon, le
Colloque du Centenaire de 1984.

Cependant ce retour sur soi ne serait pas complet si je ne faisais pas allusion
aussi, pour terminer, a ce qui reléve non d’un itinéraire mais d'une inspiration plus
ou moins unitaire, celle qu’exprime une formule qui me frappa dés mes premiéres
lectures de 1960/1961 et qui demeure 'une des clefs de La poétique de la réverie :
« une 4me n’est jamais sourde a une valeur d’enfance »°.

Cette intuition bachelardienne résonna surtout pour moi dans trois théma-
tiques : celle de ’enfant a la lampe, celle de I’enfant a la riviere et celle de I'en-
fance cosmique.

Ce fut sans doute dans la maison de famille trés isolée des vacances de mon
enfance que je pressentis 'importance de I'attention aux choses et a I'instant que
la lecture de Bachelard me révéla plus tard.

« La compagnie vécue des objets familiers »°, celle de la vieille lampe, que 'on
a du mal a allumer, qui charbonne et peut s’éteindre a tout moment, ouvre I’ac-
cés a une « métaphysique concréte » dont nous prive I'électricité. « ’ampoule
électrique ne nous donnera jamais les réveries de cette lampe vivante qui, avec de
I'huile, faisait de la lumiére — écrit Bachelard — [...] Notre seul role est de tour-
ner un commutateur. Nous ne sommes plus que le sujet mécanique d’'un geste
mécanique. Nous ne pouvons pas profiter de cet acte pour nous constituer, en un
orgueil 1égitime, comme le sujet du verbe allumer »’. Cette expérience de sujet ac-
tif, de sujet agissant, nous fait prendre conscience non seulement d’un cogzzo mais
d’un cogitatum. « Le phénoménologue, poursuit ’auteur, a ainsi le moyen de nous
placer alternativement dans deux mondes, autant dire dans deux consciences.
Avec le commutateur électrique on peut jouer sans fin au jeu du oui et du non.
Mais, en acceptant la mécanique, le phénoménologue a perdu I’épaisseur phéno-

> BACHELARD G., La poétigue de la réverie, Paris, PUF, 1960, p. 109.
¢ BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, cité, p. 88.
" Ivi, p. 90.

Bachelard, un passeur de traces



Maryvonne Perrot

156

ménologique de son acte. Entre les deux univers de ténébres et de lumiére, il n’y a
qu’un instant sans réalité, un instant bergsonien, un instant d’intellectuel. 'instant
avait plus de drame quand la lampe était plus humaine [...] C’est dans 'amitié que
les poétes ont pour les choses, pour leurs choses, que nous pouvons connaitre ces
gerbes d’instants qui donnent valeur humaine a des actes éphémeres »*. Comment,
si 'on en croit Bachelard, tout enfant a la lampe aurait-il pu développer autre
chose qu’une hypersensibilité a I'instant et a I'existence dans 'instant ?

Avec I'expérience de I'enfant a la riviere, 'importance de I'instant se teinte d’un
héraclitéisme qui valorise le qualitatif et la prégnance du pays natal qui est « moins
une étendue qu’une matiére ». Si 'eau apprend a 'enfant la multiplicité et I'inexo-
rable liaison des contraires (bénéfique — maléfique, claire — souillée, repos — mouve-
ment, invitation au voyage : celui de la vie comme celui de la mort, puisque « I'eau
substance de vie est aussi substance de mort pour la réverie ambivalente »°), elle
témoigne surtout que, dans ce jeu du méme et de I'autre, pour 'imaginaire humain
la mort ne sera jamais la négation de la vie mais seulement autre chose que la vie.
Bachelard nous le rappelle lui-méme en citant Jung : « le désir de ’homme, c’est
que les sombres eaux de la mort deviennent les eaux de la vie, que la mort et sa
froide étreinte soit le giron maternel, tout comme la mer, bien qu’engloutissant le
soleil le ré-enfante dans ses profondeurs... Jamais la vie n’a pu croire a la mort »'°.

Le theme de I'enfance cosmique devient alors celui ot convergent toutes les
expériences enfantines poursuivies parfois dans I'adolescence. Elle aussi ne peut
manquer de teinter une sensibilité philosophique. Sans doute parce que, ici encore,
I'enfance permanente, 'enfance qui demeure en nous est « sympathie d’ouverture
a la vie ». Peut-on alors prétendre étre philosophe sans cette enfance — « mémoire
de cosmos »'! ?

« En somme, cette ouverture au monde dont se prévalaient les philosophes,
n’est-elle pas une réouverture au monde prestigieux des premicres contempla-
tions ? Autrement dit, cette intuition du monde, celle Weltanschauung, est-ce autre
chose qu’une enfance qui n’ose dire son nom ? »'2, Bachelard, en osant la nommer,
a rendu au monde de I'enfance ses titres de noblesse, sa fécondité philosophique
et son role libérateur occulté par la psychanalyse classique ou méconnu d’un « ra-
tionalisme sec et rapide », aux antipodes d’un rationalisme ouvert.

$ BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, cité, p. 91.

> BACHELARD G., L'eau et les réves, Paris, 1942, p. 99.

10 CE. v, p. 100,

W BACHELARD G., Poétique de la réverie, Paris, 1960, p. 103.
2 Jvi, p. 88.



« lconography »
« lconographie »
« lconografia »






Présentation
« Archives Gaston et Suzanne Bachelard »
Bibliotheque interuniversitarie de la Sorbonne (Paris)

Le fond Gaston et Suzanne Bachelard est entré en juin 2024 a la Bibliotheque
interuniversitaire de la Sorbonne (BIS) en application d’une convention passée
entre le professeur Jean-Claude Pariente, exécuteur testamentaire de Suzanne
Bachelard, et I'Université Paris I. La BIS a réceptionné 188 cartons rassemblant
de nombreux éléments: livres, brochures, manuscrits, notes de travail, corres-
pondances...

Ses équipes ont initié un important travail d’identification de ces éléments,
ayant permis d’établir dans un bref délai une description du contenu sommaire
de cartons (ne constituant ni un inventaire ni un classement). Nous vous invitons,
pour découvrir le contenu sommaire de cartons, a consulter sur le site Calame la
page dédiée au fond : https://calames.abes.fr/pub/#details?id=Fileld-5363.

Une délégation de I’AIGB (Riccardo Barontini, Gilles Hieronimus, Jean-Jacques
Wunenburger) a été regue sur place par le BIS, et a pu visiter dés juillet 2024 la
salle de Paris I ot sont déposées les palettes de cartons. Cette visite a donné lieu
a quelques photographies documentaires et non reproductibles. Nous vous pro-
posons en exclusivité privée quelques clichés de cartons ouverts pour la premicre
fois : on y trouve en vrac des fascicules de revues, une photo qui se trouvait dans
un portefeuille de Suzanne, des dossiers de notes...

Depuis s’est constitué un Comité scientifique qui va proposer un programme
de travail, étalé sur plusieurs années sans doute, avant de pouvoir aboutir a une
ouverture publique, ce qui n’exclut pas de premiéres publications de quelques
documents inédits.



Iconografia

160




DI i I ;!q“;

T

(o) ),

T T

e o

Colis adressé a Suzanne Bachelard

161

Iconografia



Iconografia

162

Gaston Bachelard — Portrait



163

eljes3ouod|

L CRERH \,

Jean-Jacques Wunenburger en visite aux Archives



164

eljea3ouod|

Courriers et documents



Abstract






Alberto Filipe Aratjo
Penser et réver dans une solitude silencieuse. Le regard de Bachelard

The activities of thought and daydream are inseparable of the reflexive silence and of solitude
which follow hand in hand the meditation fostered by the flame of a candle, as Gaston Ba-
chelard emphasises in La flanzme d'une chandelle (1961). In a more philosophical perspective
rather than psychological, the author’s hermeneutics seeks to understand how “the dreaming
of daydreaming” and “the thinking of thoughts” can be reconciled within a silent solitude. Its
study includes three parts: from the imaginary of the candle (daydreaming) to its conceptuali-
zation (thoughts); the solitary and silent nature of the flame of a candle and its influence in the
acts of studying and daydreaming of the one who dreams and of the other who thinks; and the
thinking and daydreaming before a black page in an atmosphere of silence and solitude. The
study, on one hand, defends the possibility of decreasing, in the context of a silent solitude,
the antagonism between daydream and reason and, on the other hand, suggests that the figure
of cogito réveur (this is Bachelard’s original French expression), contributes to understand the
possibility of establishing, if not a synthesis, at least a certain creative convergence between
concept (activity of the spirit) and image (activity of the soul).

Keywords: silence, solitude, blank page, flame of a candle, cogito réveur.

Dans une perspective plus philosophique que psychologisante, I'auteur fait une herméneuti-
que de La flamme d'une chandelle (1961) de Gaston Bachelard pour essayer de comprendre
le role important joué par la paire silence et solitude dans les activités de la pensée et de la
réverie. Ces activités ne sont pas inséparables du silence réfléchi et de la solitude qui ac-
compagnent la méditation en compagnie de la flamme d’une chandelle. Lauteur cherche a
comprendre comment on peut concilier « réveries » et « pensées » a la lumiére de la solitude
silencieuse. Passer de I'imaginaire de la flamme (réveries) a sa conceptualisation (pensées)
est donc I'une des premieres tiches que 'auteur de Iarticle entreprend pour ensuite avancer
dans la deuxiéme partie de son étude en essayant de comprendre la nature solitaire et silen-
cieuse de la flamme d’une chandelle et I'influence qu’elle a sur les actes d’étude et de réverie
de ceux qui révent et de ceux qui pensent. Enfin, la troisiéme partie propose réfléchir en quoi
consiste penser et réver (dans le sens de la réverie) devant une page blanche dans une ambian-
ce de silence et de solitude. Dans sa conclusion, I'auteur soutient, d’une part, la possibilité
de mitiger, a partir de la solitude silencieuse, 'antagonisme entre réverie et raison et, d’autre
part, suggere que la figure du « cogito » réveur (I’expression est de Bachelard dans I’original
francais) contribue a comprendre la possibilité d’établir, sinon une synthése entre concept
(activité de I'esprit) et image (activité de I'ame), du moins une certaine convergence créatrice.

Mots-clés : silence, solitude, page blanche, flamme d’une chandelle, cogito réveur.

In una prospettiva pitl filosofica che psicologistica, questo contributo propone un’interpre-
tazione de La flanme d’'une chandelle (1961) di Gaston Bachelard, con I'intento di indagare
il ruolo dei concetti di silenzio e solitudine nelle attivita del pensiero e della réverie. Tali
attivita si rivelano separabili dal silenzio riflessivo e dalla solitudine che accompagnano la
meditazione alla luce della fiamma di una candela. Cercheremo di comprendere anzitutto
come sia possibile conciliare réveries e pensées alla luce della solitudine silenziosa. Se nel-
la prima parte dell’articolo ci concentreremo sul passaggio dall’immaginario della fiamma
(réveries) alla sua concettualizzazione (pensées), nella seconda analizzeremo la natura soli-
taria e silenziosa della fiamma di una candela e I'influenza che essa esercita nello studio e
nella 7éverie stessa. La terza parte si concentrera infine su cosa significhi pensare e sognare
(nel senso della réverie) di fronte a una pagina bianca, immersi in un’atmosfera di silenzio e
solitudine. In conclusione, avanzeremo da un lato I'ipotesi che la solitudine silenziosa possa



Abstract

168

contribuire a mitigare 'antagonismo tra réverie e ragione, e dall’altro suggeriremo che la
figura del cogito réveur — secondo 'espressione di Bachelard — consenta di intravedere la
possibilita di una convergenza creativa, se non di una vera e propria sintesi, tra concetto
(attivita dello spirito) e immagine (attivita dell’anima).

Parole chiave: silenzio, solitudine, pagina bianca, fiamma di una candela, cogito réveur

Riccardo Barontini
Paradoxes de la nuit active : expansion et dissolution de la subjectivité chez Bachelard

This article offers an analysis of the philosophical and poetic implications of the “active
night” in Gaston Bachelard’s thought. By critically engaging with phenomenological and
psychoanalytic frameworks, the study argues that night, in Bachelard, operates as an onto-
logically structuring force that redefines the conditions of emergence of poetic subjectivity.
Through the figures of reverie, nocturnal matter, and the dissolution of the self, it examines
how night functions as a liminal space between the erasure of consciousness and its imagi-
native reconfiguration. Conceived as a fifth cosmic element, Bachelard’s night articulates
an irreducible tension between ontological annihilation and the poetic genesis of the self,
revealing the impossibility of a fully constituted metaphysics of night while opening a heu-
ristic field for a poetics of liminal subjectivity.

Keywords: Nocturnal imaginary, Poetry and consciousness, Limits of subjectivity, Phenome-
nological aesthetics

Cet article propose une analyse des implications philosophiques et poétiques de la “nuit ac-
tive” dans la pensée de Gaston Bachelard. En mobilisant critiquement les catégories de la
phénoménologie et de la psychanalyse, I'étude démontre que la nuit, chez Bachelard, con-
stitue une force ontologiquement structurante qui redéfinit les conditions d’émergence de
la subjectivité poétique. A travers les figures de la réverie, de la matiére nocturne et de la
dissolution du moi, il examine comment la nuit devient un espace-limite entre I’abolition de
la conscience et sa reconfiguration imaginaire. La nuit bachelardienne, en tant que cinqui¢me
élément cosmique, engage une tension irréductible entre annihilation ontologique et genése
poétique du sujet, révélant I'impossibilité d’une métaphysique nocturne pleinement consti-
tuée, mais ouvrant un champ heuristique pour une poétique de la subjectivité liminale.

Mots-clés: Imaginaire nocturne, Poésie et conscience, Limites de la subjectivité, Esthétique
phénoménologique

Larticolo propone un’analisi delle implicazioni filosofiche e poetiche del concetto di “notte
attiva” nel pensiero di Gaston Bachelard. Attraverso un uso critico delle categorie fenome-
nologiche e psicoanalitiche, si sostiene che la notte, in Bachelard, funzioni come una forza
strutturante a livello ontologico, capace di ridefinire le condizioni di emergenza della sog-
gettivita poetica. Attraverso le figure della réverie, della materia notturna e della dissoluzio-
ne dell’io, si esamina come la notte agisca come uno spazio liminale tra I'annullamento della
coscienza e la sua riformulazione immaginativa. Intesa come quinto elemento cosmico, la
notte bachelardiana articola una tensione irriducibile tra annientamento ontologico e ge-
nesi poetica del soggetto, rivelando 'impossibilita di una metafisica della notte pienamente
costituita, ma aprendo un campo euristico per una poetica della soggettivita liminare.

Parole chiave: Inmaginario notturno, Poesia e coscienza, Limiti della soggettivita, Estetica
fenomenologica



169

Vincent Bontems
Les réveries terrestres de Gaston Bachelard"

After fire, water, and air, earth appears to close the cycle of Gaston Bachelard’s reveries
on the elements. Drawing upon all his prior studies, in 1947 he approached the earth —
the richest and most overflowing element, and for that reason, the least obvious to grasp
using the method he had devised. Lacking the evident unity of the other elements, earth is
stirred by metamorphoses and opposing dynamics, while remaining polarized by the same
fundamental axiological ambivalence, revealing itself alternately as nurturing or deadly. So,
what is the common property that symbolizes earth beyond the diversity and tensions that
shake the terrestrial imagination? Paradoxically, despite the dispersion of these images, it
seems to lie in a form of stability: earth is the consistent element, the one that sometimes
stubbornly resists our will, but that can also be shaped lastingly; the one whose formations
are not doomed to be ephemeral; earth is also, from the standpoint of values, the element
that weighs most heavily upon us and imprisons us, but also the one that most securely
protects us from harm when it becomes an enclosure. Thus, Bachelard invites us on two
inner journeys: on one side, an encounter with the resistance of materials and the impulse
of forms and reliefs; on the other, a search in the depths of the earth-and of our innermost
being—for a gentle and comforting stability. But before exploring the two works that Ba-
chelard devoted to this theme, we will briefly revisit some significant aspects of his life that
shed light on his attachment to the imagery of earth.

Keywords: Elements, lmage, Poetics, Psychoanalysis, Reverie, Stability, Earth.

Apreés le feu, I'eau et Dair, la terre semble clore le cycle des réveries de Gaston Bachelard
sur les éléments. C’est fort de toutes ses études antérieures qu’il aborda, en 1947, la terre,
I’élément le plus riche et foisonnant et pour cette raison le moins évident a cerner par la
méthode qu’il s’était donnée. Dépourvue de 'unité évidente des autres éléments, la terre
est agitée de métamorphoses et de dynamisme contraires, tout en demeurant polarisée par
la méme ambivalence axiologique fondamentale, se révélant, alternativement, nourriciére
ou mortifére. Alors quelle sera la propriété commune qui symbolisera la terre par-dela la
diversité et les tensions qui font trembler I'imaginaire terrestre ? Il semble, paradoxalement
si 'on considére la dispersion de ces images, qu’elle tient a une forme de szabilité : la terre
est ’élément consistant, celui qui résiste parfois obstinément a notre volonté, mais qui se
laisse aussi faconner durablement ; celui dont les prises de forme ne sont pas condamnées
a I’éphémere ; la terre est aussi, du point de vue des valeurs, I'élément qui pése et nous
emprisonne le plus lourdement, mais qui nous protége aussi le plus sirement des agres-
sions quand il se fait enceinte. Voila donc deux voyages intérieurs auxquels Bachelard nous
convie : d'un c6té, la rencontre avec la résistance des matériaux et I'impulsion des reliefs
et, de I'autre, la recherche, dans les tréfonds de la terre, et de notre for intérieur, d’une
stabilité douce et réconfortante. Mais, avant de parcourir les deux ouvrages qui a consacré
Bachelard, nous reviendrons briévement sur quelques aspects marquant de son existence
qui éclaire son attachement a 'imaginaire de la terre.

Mots-clés : Eléments, Image, Poétique, Psychanalyse, Réverie, Stabilité, Terre.

Dopo il fuoco, 'acqua e Iaria, la terra sembra chiudere il ciclo delle fantasticherie di Ga-
ston Bachelard sugli elementi. Forte di tutti i suoi studi precedenti, egli affronto nel 1947 la

! Cet article reprend et enrichir le texte d’une conférence prononcée le 3 aott 2016 dans le
cadre des « Jardins de Musique » organisé par notre ami Jean-Yves Le Guerry.

Abstract



Abstract

170

terra, 'elemento piti ricco e traboccante e, proprio per questo, il meno evidente da cogliere
con il metodo che si era prefissato. Priva dell’unita evidente degli altri elementi, la terra
¢ animata da metamorfosi e dinamismi opposti, pur restando polarizzata dalla medesima
ambivalenza assiologica fondamentale, rivelandosi alternativamente nutriente o mortifera.
Quale sara dunque la proprieta comune che simboleggia la terra al di 1a della sua diversita e
delle tensioni che fanno tremare 'immaginario terrestre? Paradossalmente, se si considera
la dispersione di queste immagini, sembra che essa risieda in una forma di stabilita: la terra
¢ I'elemento consistente, quello che resiste talvolta ostinatamente alla nostra volonta, ma
che si lascia anche plasmare in modo duraturo; ¢ quello le cui forme non sono condannate
all’effimero; la terra & anche, dal punto di vista dei valori, I’elemento che piti ci appesanti-
sce e ci imprigiona, ma che ci protegge anche in modo piti sicuro dalle aggressioni quando
si fa recinto. Ecco, dunque, due viaggi interiori che Bachelard ci invita a compiere: da un
lato, I'incontro con la resistenza dei materiali e 'impulso dei rilievi; dall’altro, la ricerca,
nelle profondita della terra e del nostro foro interiore, di una stabilita dolce e rassicurante.
Ma, prima di attraversare le due opere che Bachelard ha dedicato a questo tema, tornere-
mo brevemente su alcuni aspetti salienti della sua vita che illuminano il suo attaccamento
all'immaginario della terra.

Parole chiave: Elementi, Immagine, Poetica, Psicoanalisi, Fantasticheria, Stabilita, Terra.

Gilles Hieronimus
Gaston Bachelard — Tadao Ando

Réflexions autour de la portée éco-architecturale d’une poétique de [’espace

This article offers a comparative reading of Gaston Bachelard’s poetics and the architectu-
ral work of Tadao Andd, aiming to reflect on the eco-architectural scope of The Poetics of
Space, 1957. Although Ando only briefly mentions Bachelard, significant affinities emerge
between their respective approaches. The Japanese architect articulates the formal, mate-
rial, and dynamic dimensions of imagination, using essential geometric forms and compact
materials (notably concrete), in a dialogue with the genzus loci—conceived as a field of invi-
sible elemental forces. This tension gives rise to a poetic recreation of place: a supernature
resonating with human sensitivity. This eco-architectural imagination is structured by two
poles: a geo-pathic aspect, in unison with nature, and a geo-polemic one, rooted in dynamic
and fruitful confrontation. Architecture thus becomes a space of anthropo-cosmic conflict,
engaging the subject in affective, motor, and oneiric dimensions. This dynamic manifests
in the creation of “fundamental emotional spaces,” in the emphasis on verticality and laby-
rinthine paths, and in the concrete integration of natural elements (light, wind, water). The
article ultimately suggests that Andd’s work opens a possible way to transcend dichotomies
between preservation-based and control-based ecologies, and between abstraction and
concreteness. It embodies a dynamic aesthetic that echoes Bachelard’s concept of réverie as
a blend of will and matter. Rather than fixing nature, architecture reveals and intensifies its
living tensions, creating a space that is both poetic and eco-sensitive.

Keywords: Poetics of space, Tadao Ando, dynamic imagination, eco-architecture, genius loci.

Cet article propose une lecture croisée de la poétique de Gaston Bachelard et de I'ceuvre
architecturale de Tadao Andd, dans le but de réfléchir a la portée éco-architecturale de
La poétique de I'espace, 1957. Bien qu’Andd ne revendique qu’une référence marginale a
Bachelard, plusieurs convergences significatives entre leurs approches respectives méri-
tent d’étre soulignées. L’architecte japonais articule ainsi les dimensions formelle, matériel-
le et dynamique de 'imagination, en mobilisant des formes géométriques épurées et des



171

matériaux compacts (notamment le béton), tout en se confrontant activement au genzus
loci, compris comme un champ de forces élémentaires invisibles. Ce dialogue entre I’ar-
chitecture et la nature donne lieu a une véritable recréation poétique des lieux, une sur-
nature résonante avec les sensibilités humaines. Deux pdles structurent cette imagination
éco-architecturale : un versant géo-pathique, en syntonie avec la nature, et un versant géo-
polémique, fondé sur une confrontation dynamique et féconde avec elle. L’architecture
devient alors un espace de conflit anthropo-cosmique, mobilisant les dimensions affectives,
motrices et oniriques du sujet. Cette dynamique se manifeste dans la création d’« espaces
fondamentaux des émotions », dans I'importance accordée a la verticalité et aux transitions
labyrinthiques, et dans l'intégration concréte des éléments naturels (lumiére, vent, eau).
A travers cette lecture, I'article suggére que 'ceuvre d’Andd offre une voie possible pour
dépasser les dichotomies entre écologie de préservation et écologie de pilotage, entre ab-
straction et concrétude, en incarnant une esthétique dynamique qui répond aux réveries de
la volonté et de la matiére telles que pensées par Bachelard. L’architecture, loin de figer la
nature, en révéle les tensions vivantes et en intensifie la présence, ouvrant ainsi un espace
poétique et éco-sensible a la fois.

Mots-clés : Poétigue de I'espace, Tadao Ando, imagination dynamique, éco-architecture, ge-
nius loci.

Questo articolo propone una lettura incrociata della poetica di Gaston Bachelard e dell’o-
pera architettonica di Tadao Andd, con 'intento di riflettere sulla portata eco-architettoni-
ca della Poetica dello spazio, 1957. Sebbene Andd menzioni Bachelard solo marginalmente,
emergono significative convergenze tra i loro approcci. L'architetto giapponese articola in-
fatti le dimensioni formale, materiale e dinamica dell’immaginazione, facendo uso di forme
geometriche essenziali e materiali compatti (in particolare il cemento), in dialogo con il
genius loct, inteso come un campo di forze elementari invisibili. Da questo confronto nasce
una vera e propria ricreazione poetica del luogo: una sovra-natura in risonanza con le sen-
sibilita umane. Due poli strutturano questa immaginazione eco-architettonica: un versante
geo-patico, in sintonia con la natura, e un versante geo-polemico, fondato su una tensione
dinamica e feconda con essa. L’architettura diventa cosi spazio di un conflitto antropo-co-
smico, che coinvolge le dimensioni affettive, motorie e oniriche del soggetto. Tale dinamica
si esprime nella creazione di “spazi fondamentali delle emozioni”, nell’importanza attribu-
ita alla verticalita e ai percorsi labirintici, nonché nell’integrazione concreta degli elementi
naturali (luce, vento, acqua). L’articolo suggerisce infine che 'opera di Ando rappresenti
una possibile via per superare le dicotomie tra ecologia della conservazione ed ecologia del
controllo, tra astratto e concreto, incarnando un’estetica dinamica che risponde alle réve-
ries della volonta e della materia teorizzate da Bachelard. L’architettura, lungi dal fissare
la natura, ne rivela le tensioni vive e ne intensifica la presenza, aprendo cosi uno spazio
poetico ed eco-sensibile al tempo stesso.

Parole chiave: Poetica dello spazio, Tadao Ando, immaginazione dinamica, eco-architettura,
genius loci.

Marta Ples-Beben

Gaston Bachelard envers 'inconscient

The aim of this article is to analyze the category of “unconsciousness” in Gaston Bachelard’s
philosophy. The author shows that this category was important for the entire Bachelardian
philosophy, regardless of its subject matter and sources of inspiration. Referring to both the
psychoanalysis of objective cognition and the philosophy of imagination, she proves that,

Abstract



Abstract

172

following the philosopher, we can distinguish three levels of unconsciousness: individual,
collective and cosmic. The cosmic unconsciousness results from both the acceptance of
material imagination (L'eau et les réves, 1942) and from the recognition of the assumptions
of Licio Pinheiro dos Santos’ rhythmanalysis. An important context analyzed in the text is
Cartesian philosophy and the category of cogito, which appears in The Poetics of Dreas,
1942. However, this is not Descartes’ cogito — transparent and absolute — but Bachelard’s
cogito, subordinated to the unconscious.

Keywords: Gaston Bachelard, unconscious, psychoanalysis, rythmanalysis, philosophy of the
imagination

Lobjectif de cet article est d’analyser la catégorie de « I'inconscient » dans la philosophie
de Gaston Bachelard. L'auteur montre que cette catégorie était importante pour toute la
philosophie bachelardienne, indépendamment de son sujet et des sources d’inspiration.
En se référant a la fois a la psychanalyse de la cognition objective et a la philosophie de
I'imagination, elle soutient qu’a la suite du philosophe, on peut distinguer trois niveaux de
I'inconscient : individuel, collectif et cosmique. L'inconscient cosmique résulte a la fois de
I'acceptation de I'imagination matérielle (L'eau et les réves, 1942) et de la reconnaissance
des hypothéses de la rythmanalyse de Liicio Pinheiro dos Santos. Un contexte important
analysé dans le texte est la philosophie cartésienne et la catégorie de cogito, qui apparait
dans La poétique de la réverie, 1962. 1l ne s’agit cependant pas du cogito de Descartes — tran-
sparent et absolu — mais du cogzto de Bachelard, subordonné a I'inconscient.

Mots clés : Gaston Bachelard, inconscient, psychanalyse, rythmanalyse, philosophie de 'ina-
ginatre

Lo scopo di questo articolo ¢ analizzare la categoria di « incoscienza » nella filosofia di
Gaston Bachelard. L'autore dimostra che questa categoria ¢ stata importante per I'intera
filosofia bachelardiana, indipendentemente dall’oggetto e dalle fonti di ispirazione. Facen-
do riferimento sia alla psicoanalisi della cognizione oggettiva sia alla filosofia dell’immagi-
nazione, sostiene che, seguendo il filosofo, possiamo distinguere tre livelli dell’inconscio:
individuale, collettivo e cosmico. L'inconscio cosmico risulta sia dall’accettazione dell’im-
maginazione materiale (L'eau et les réves, 1942) sia dal riconoscimento dei presupposti della
ritmoanalisi di Licio Pinheiro dos Santos. Un contesto importante analizzato nel testo &
la filosofia cartesiana e la categoria del cogito, che compare nella La poetica della réverie,
1962. Tuttavia, non si tratta del cogito di Cartesio, trasparente e assoluto, bensi del cogzto di
Bachelard, subordinato all’inconscio.

Parole chiave : Gaston Bachelard, inconscio, psicoanalisi, ritmoanalisi, filosofia dell’immagi-
nazione

Gaspare Polizzi
Per una genealogia della fenomenotecnica

The article proposes a genealogy of the concept of “phenomenotechnics” that takes into
account the experimental training of Gaston Bachelard and the most mature expressions
of his epistemology. The concept of “phenomenotechnics” is part of a pluralist, dialectical,
open and dynamic rationality and is found in an orientation that values the “applied mate-
rialism” of the physical-chemical and mathematical sciences of the twentieth century. I will
try to describe the genealogy of this orientation by focusing, for the early writings, on the
Essai sur la Connaissance Approchée (1927) and on Nouméne et microphysigue (1931-1932)



173

and, for the mature works, in the two volumes Le Rationalisme Appligué (1949) and Le
Matérialisme Rationnel (1953) and discussing in conclusion the different interpretations
of “phenomenotechnics”. It can be established that phenomenotechnics is the production
of new phenomena, extends from particle physics to chemistry, distinguishes experimenta-
tion from simple observation, is connected to mathematical noumenology. The concept re-
mains strongly anchored, since the Essaz sur la Connaissance Approchée, to the innovations
produced by instrumental technology in microphysics and atomic chemistry and has such
evidence and such a widespread presence in Bachelard’s writings that it imposes itself as a
strongly characterizing element of his epistemology. It testifies to the value, for Bachelard,
of technological innovations in culture and scientific research, within the framework of a
unitary dimension of his thought.

Keywords: Phenomenotechnics; Approximate realization; Rational materialism, Noumenon;
Microphysics.

Larticle propose une généalogie du concept de « phénomentechnique » qui prend en
compte la formation expérimentale de Gaston Bachelard et les expressions plus matures
de son épistémologie. Le concept de « phénoménotechnique » s’inscrit dans une rationa-
lité pluraliste, dialectique, ouverte et dynamique et dans une orientation qui valorise le
« matérialisme appliqué » des sciences physico-chimiques et mathématiques du xx¢ siecle.
J essaierai de décrire la généalogie de cette orientation en m’intéressant, pour les premiers
écrits, a I'Essaz sur la Connaissance Approchée (1927) et a Noumene et microphysique (1931-
1932), pour les ouvrages de maturité, aux deux volumes Le Rationalisme Appliqué (1949)
et Le Matérialisme Rationnel (1953), et en discutant en conclusion les différentes interpre-
tations de «phénoménotechnique».

On peut établir que la phénomentechnique est la production de phénoménes nouveaux,
s’étend de la physique des particules a la chimie, distingue I"expérimentation de la simple
observation et est liée a la nouménologie mathématique. Le concept reste fortement ancré,
depuis I'Essai sur la Connaissance Approchée, aux innovations produites par la technologie
instrumentale en microphysique et en chimie atomique et a une telle évidence et une telle
présence dans les écrits de Bachelard qu’il s'impose comme un élément fortement caractéri-
sant de son épistémologie. Elle témoigne de la valeur, pour Bachelard, des innovations
technologiques dans la culture et la recherche scientifique, dans le cadre d’une dimension
unitaire de sa pensée.

Mots-clés : Phénoménotechnique; Réalisation approchée ; Matérialisme rationnel; Noumeéne ;
Microphysique.

Nell’articolo viene proposta una genealogia del concetto di “fenomentecnica” che tiene
conto della formazione sperimentale di Gaston Bachelard e delle espressioni piti mature
della sua epistemologia. Il concetto di “fenomenotecnica” fa parte di una razionalita plura-
lista, dialettica, aperta e dinamica e si ritrova in un orientamento che valorizza il “materia-
lismo applicato” delle scienze fisico-chimiche e matematiche del Novecento. Cerchero di
descrivere la genealogia di tale orientamento soffermandomi, per i primi scritti, su I'Essaz
sur la Connaissance Approchée (1927) e su Noumeéne et microphysique (1931-1932), per le
opere della maturita, sui due volumi Le Rationalisme Appliqué (1949) e Le Matérialisme
Rationnel (1953), e discutendo in conclusione le diverse interpretazioni della “fenome-
notecnica”. Si pud stabilire che la fenomenotecnica & la produzione di nuovi fenomeni, si
estende dalla fisica delle particelle alla chimica, distingue la sperimentazione dalla semplice
osservazione, ¢ connessa alla noumenologia matematica. Il concetto rimane fortemente an-
corato, fin dall’Essaz sur la Connaissance Approchée, alle innovazioni prodotte dalla tecnolo-

Abstract



Abstract

174

gia strumentale nella microfisica e nella chimica atomica e possiede una tale evidenza e una
presenza cosi diffusa negli scritti bachelardiani da imporsi come un elemento fortemente
caratterizzante della sua epistemologia. Essa testimonia il valore, per Bachelard, delle inno-
vazioni tecnologiche nella cultura e nella ricerca scientifica, nel quadro di una dimensione
unitaria del suo pensiero.

Parole chiave: Fenomenotecnica; Realizzazione approssimata; Materialismo razionale; Nou-
meno; Microfisica.

Claudia Stancati
Temporalita e finzione secondo Bachelard

Faced with the multiplication of psexdos forms and the absolute pervasiveness of the nar-
rative model, the analysis of fiction carried out by Bachelard ditches the plans of the usual
discussions to enter the description of fiction as an act of thought characterized by expo-
nents of the first, of the second and third order and by a particular texture of temporality
that constitutes its salient feature and explains the relationships with the ontological and
cognitive level.

Keywords: Fiction, metafiction, temporality, cogito, Bachelard.

Face a la multiplication des formes pseudo et a la pervasivité absolue du modéle narratif,
I’analyse de la fiction menée par Bachelard quitte les cadres des discussions habituelles
pour entrer dans la description de la fiction en tant qu’acte de pensée, caractérisé par des
exposants de premier, de second et de troisiéme ordre, ainsi que par une texture particu-
liere de temporalité qui constitue son trait distinctif et explique les relations avec le niveau
ontologique et cognitif.

Mots-clés : Fiction, Métafiction, Temporalité, Cogito, Bachelard.

Di fronte alla moltiplicazione delle forme pseudo e all’assoluta pervasivita del modello nat-
rativo, I'analisi della finzione condotta da Bachelard abbandona i piani delle consuete di-
scussioni per entrare nella descrizione della finzione come atto del pensiero, caratterizzato
da esponenti di primo, secondo e terzo ordine e da una particolare tessitura della tempora-
lita che costituisce la sua caratteristica saliente e spiega le relazioni con il livello ontologico
€ cognitivo.

Parole chiave: Finzione, Metafinzione, Temporaliti, Cogito, Bachelard.









