
Maryvonne Perrot 
Bachelard, un passeur de traces*1

Bachelardiana, nº 7, «Heritage», 2012, pp. 113-117

Quel est cet étrange chemin des philosophes où tout point  
est carrefour ? 

(BACHELARD G., Fragment d’un journal de l’homme)

Le nouveau sujet de « bachelardiana » est l’occasion qui nous est donnée, par 
Valeria Chiore, de prendre conscience du rôle de la pensée de Gaston Bachelard 
dans chacun de nos itinéraires philosophiques. Qu’elle soit remerciée de nous 
permettre à la fois un retour fécond sur nous-mêmes et surtout de comprendre 
en quoi le bachelardisme est un véritable aiguillon existentiel lorsque l’on appré-
hende Bachelard comme un passeur de traces, ce qu’il fut et restera pour moi.

Ma formation philosophique scolaire et universitaire résonna dès l’origine des 
échos du bachelardisme. Au lycée, ce fut une élève de Bachelard, amie de sa fille 
Suzanne, Christiane Milner, qui m’initia à la philosophie dans une terminale scien-
tifique où je me destinais à la médecine. Les références à l’œuvre de Bachelard, 
aussi bien poétique que scientifique, étaient omniprésentes dans ses cours.

À l›Université de Dijon, les études de philosophie, que Bachelard m’avait indi-
rectement incitée à choisir finalement, comportaient des cours de Gaston Maire, 
ancien élève de Bachelard, mais surtout de Jean Brun, ami lui aussi de Suzanne 
Bachelard et qui avait eu l›occasion de bien connaître le philosophe à Paris, en 
particulier lorsque, assistant à la Sorbonne, il assurait à la demande de Jean Wahl 
le secrétariat du collège philosophique. Elève de Georges Canguilhem, lui-même 
successeur de Bachelard à la Sorbonne (à qui il dédia La formation du concept 
de réflexe), Jean Brun partageait avec notre philosophe une obsession du verbe, 
un goût pour le verbe poétique, pour l’art en général, car il gravita autour du 
groupe surréaliste ; c’est dire si les notions de symboles, d’images, d’imaginaire, 

*1 We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to 
publish this paper-Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous 
avoir permis de publier cet article – Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore 
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

Bachelard Studies / Études Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine 
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies • ISSN (online): 2724-5470 • ISBN: 9791222325262 
• DOI: 10.7413/2724-5470122 © 2025 – MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under 
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0). 



M
ar

yv
on

ne
 P

er
ro

t 
15

4
154

voire d’imaginal, puisqu’il fut aussi un ami d’Henry Corbin, avaient droit de cité 
dans ses réflexions et dans ses cours.

Tout naturellement, les ouvrages sur l’imagination de la matière mais surtout 
les Poétiques firent partie de mes livres de chevet. Les parutions de la Poétique 
de la rêverie (1960) et de La flamme d’une chandelle (1961) méritent une mention 
particulière, car elles coïncidèrent avec ma première année à l’Université et je me 
souviens de l’enthousiasme et des interminables discussions qu’elles suscitèrent 
dans le milieu étudiant.

Bachelard apparaissait déjà, pour nous, comme un esprit novateur et comme 
le découvreur de « traces » parfois occultées par l›histoire et la société, mais que 
son génie avait l›art de réinterpréter dans un contexte où la mémoire-imagina-
tion leur rendait toute leur originalité et leur fécondité. La notion d’«incandes-
cence de la méditation » que Bachelard emprunte à Corbin dans La flamme d’une 
chandelle suscitait, dans nos veillées estudiantines de travailleurs solitaires à la 
lampe (même si elles ne le furent pas toujours !), une véritable expérience onto-
logique, celle de la « table d’existence » qui nous permettait, comme à Bachelard, 
de nous sentir :

«  Naître dans l’écriture, par l’écriture, grand idéal des grandes veillées so-
litaires »1. Mais cette table d’existence, révélatrice d’une « existence maxima », 
d’une « existence en tension », fut aussi révélatrice d’un nouveau rôle des anneaux 
de la pierre d’Héraclée. Car la veille ici, comme le souligne Bachelard, implique 
une solitude « habitée ». En écrivant dans l’absolu d’une solitude, pour lui, on 
communique avec « le grand Autrui des lecteurs solitaires »2. Écriture et lecture 
sont alors les lieux d’une communication véritable, que des échanges sociaux plus 
résiduels trahissent parfois ; elles sont bien les nouveaux anneaux d’Héraclée3, de 
ces passages de traces entre les hommes, de ces dialogues, accords ou désaccords 
des esprits, que « la tâche du philosophe est précisément de mettre en question »4.

Lors de mes études de philosophie, j’eus déjà la chance de rencontrer ou de 
fréquenter d’autres bachelardiens. À l’Agrégation, Georges Canguilhem présidait 
le jury, François Dagognet assurait le secrétariat et Jean Hyppolite, qui a souligné 
le romantisme de Bachelard, en était un membre éminent. J’eus ensuite l’occasion, 
par l’intermédiaire de Jean Brun, de mieux connaître François Dagognet, son ami 
et collègue, avec qui il partageait des responsabilités administratives nationales et 
Gilbert Durand qu’il rencontrait aux entretiens d’Eranos. C’est donc tout natu-
rellement vers des sujets inspirés du bachelardisme et de l’anthropologie de l’ima-
ginaire que j’orientai mes propres recherches, sous la direction de Jean Brun : Le 
symbolisme de la roue (thèse de troisième cycle) et L’homme et la métamorphose 
pour ma thèse d’État, François Dagognet et Gilbert Durand faisant partie du jury.

1 BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1961, p. 110
2 Ivi, p. 47.
3 Cf. PLATON, Ion, 533e, qui évoque le symbole de la pierre d’Héraclée attirant une chaîne 

d’anneaux de fer pour rendre compte de l’inspiration artistique.
4 BACHELARD G., Le droit de rêver, cité, p. 233.



Ba
ch

el
ar

d,
 u

n 
pa

ss
eu

r 
de

 t
ra

ce
s

15
5

155

Si je regarde rétrospectivement la diversité des personnalités philosophiques qui 
m’aidèrent à découvrir le bachelardisme, outre la lecture des textes de ce dernier, 
j’ai le sentiment que ce fut vraiment le mérite de Bachelard d’être au centre d’une 
koinê intellectuelle et d’engendrer des tempéraments philosophiques forts, donc 
moins des imitateurs que des créateurs qui furent inspirés par des éléments très 
différents de son œuvre, chacun dans un contexte spécifique et furent aussi des 
passeurs de traces, à la suite Bachelard.

Devenue moi-même professeur dans cette Université où Bachelard enseigna, 
ce fut alors bientôt une amicale complicité avec deux autres élèves de Jean Brun, 
Jean-Jacques Wunenburger et Jean Libis, qui nous permit de développer ensemble 
les études bachelardiennes, à la fois au Centre Gaston Bachelard et à l’Association 
des Amis de Gaston Bachelard. Nous fûmes bientôt rejoints par Gérard Chazal, 
ancien élève de François Dagognet à l’Université de Lyon III. Soulignons aussi 
que Max Milner, professeur de Littérature à Dijon et grand admirateur du rôle 
de Bachelard dans la critique littéraire (il consacra plusieurs années de séminaires 
à ce sujet), ainsi que Jean Brun, nous ouvrirent la voie en organisant, à Dijon, le 
Colloque du Centenaire de 1984.

Cependant ce retour sur soi ne serait pas complet si je ne faisais pas allusion 
aussi, pour terminer, à ce qui relève non d’un itinéraire mais d’une inspiration plus 
ou moins unitaire, celle qu’exprime une formule qui me frappa dès mes premières 
lectures de 1960/1961 et qui demeure l’une des clefs de La poétique de la rêverie : 
« une âme n’est jamais sourde à une valeur d’enfance »5.

Cette intuition bachelardienne résonna surtout pour moi dans trois théma-
tiques : celle de l’enfant à la lampe, celle de l’enfant à la rivière et celle de l’en-
fance cosmique.

Ce fut sans doute dans la maison de famille très isolée des vacances de mon 
enfance que je pressentis l’importance de l’attention aux choses et à l’instant que 
la lecture de Bachelard me révéla plus tard.

« La compagnie vécue des objets familiers »6, celle de la vieille lampe, que l’on 
a du mal à allumer, qui charbonne et peut s’éteindre à tout moment, ouvre l’ac-
cès à une « métaphysique concrète » dont nous prive l’électricité. « L’ampoule 
électrique ne nous donnera jamais les rêveries de cette lampe vivante qui, avec de 
l’huile, faisait de la lumière – écrit Bachelard – […] Notre seul rôle est de tour-
ner un commutateur. Nous ne sommes plus que le sujet mécanique d’un geste 
mécanique. Nous ne pouvons pas profiter de cet acte pour nous constituer, en un 
orgueil légitime, comme le sujet du verbe allumer »7. Cette expérience de sujet ac-
tif, de sujet agissant, nous fait prendre conscience non seulement d’un cogito mais 
d’un cogitatum. « Le phénoménologue, poursuit l’auteur, a ainsi le moyen de nous 
placer alternativement dans deux mondes, autant dire dans deux consciences. 
Avec le commutateur électrique on peut jouer sans fin au jeu du oui et du non. 
Mais, en acceptant la mécanique, le phénoménologue a perdu l’épaisseur phéno-

5 BACHELARD G., La poétique de la rêverie, Paris, PUF, 1960, p. 109.
6 BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, cité, p. 88.
7 Ivi, p. 90.



M
ar

yv
on

ne
 P

er
ro

t 
15

6
156

ménologique de son acte. Entre les deux univers de ténèbres et de lumière, il n’y a 
qu’un instant sans réalité, un instant bergsonien, un instant d’intellectuel. L’instant 
avait plus de drame quand la lampe était plus humaine […] C’est dans l’amitié que 
les poètes ont pour les choses, pour leurs choses, que nous pouvons connaître ces 
gerbes d’instants qui donnent valeur humaine à des actes éphémères »8. Comment, 
si l’on en croit Bachelard, tout enfant à la lampe aurait-il pu développer autre 
chose qu’une hypersensibilité à l’instant et à l’existence dans l’instant ?

Avec l’expérience de l’enfant à la rivière, l’importance de l’instant se teinte d’un 
héraclitéisme qui valorise le qualitatif et la prégnance du pays natal qui est « moins 
une étendue qu’une matière ». Si l’eau apprend à l’enfant la multiplicité et l’inexo-
rable liaison des contraires (bénéfique – maléfique, claire – souillée, repos – mouve-
ment, invitation au voyage : celui de la vie comme celui de la mort, puisque « l’eau 
substance de vie est aussi substance de mort pour la rêverie ambivalente »9), elle 
témoigne surtout que, dans ce jeu du même et de l’autre, pour l’imaginaire humain 
la mort ne sera jamais la négation de la vie mais seulement autre chose que la vie. 
Bachelard nous le rappelle lui-même en citant Jung : « le désir de l’homme, c’est 
que les sombres eaux de la mort deviennent les eaux de la vie, que la mort et sa 
froide étreinte soit le giron maternel, tout comme la mer, bien qu’engloutissant le 
soleil le ré-enfante dans ses profondeurs… Jamais la vie n’a pu croire à la mort »10.

Le thème de l’enfance cosmique devient alors celui où convergent toutes les 
expériences enfantines poursuivies parfois dans l’adolescence. Elle aussi ne peut 
manquer de teinter une sensibilité philosophique. Sans doute parce que, ici encore, 
l’enfance permanente, l’enfance qui demeure en nous est « sympathie d’ouverture 
à la vie ». Peut-on alors prétendre être philosophe sans cette enfance – « mémoire 
de cosmos »11 ?

«  En somme, cette ouverture au monde dont se prévalaient les philosophes, 
n’est-elle pas une réouverture au monde prestigieux des premières contempla-
tions ? Autrement dit, cette intuition du monde, celle Weltanschauung, est-ce autre 
chose qu’une enfance qui n’ose dire son nom ? »12. Bachelard, en osant la nommer, 
a rendu au monde de l’enfance ses titres de noblesse, sa fécondité philosophique 
et son rôle libérateur occulté par la psychanalyse classique ou méconnu d’un « ra-
tionalisme sec et rapide », aux antipodes d’un rationalisme ouvert.

8 BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, cité, p. 91.
9 BACHELARD G., L’eau et les rêves, Paris, 1942, p. 99.
10 Cf. Ivi, p. 100.
11 BACHELARD G., Poétique de la rêverie, Paris, 1960, p. 103.
12 Ivi, p. 88.


