Maryvonne Perrot
Bachelard, un passeur de traces’
Bachelardiana, n° 7, «<Heritage», 2012, pp. 113-117

Quel est cet étrange chemin des philosophes ot tout point
est carrefour ?

(BACHELARD G., Fragment d’un journal de ’homme)

Le nouveau sujet de « bachelardiana » est I’occasion qui nous est donnée, par
Valeria Chiore, de prendre conscience du role de la pensée de Gaston Bachelard
dans chacun de nos itinéraires philosophiques. Qu’elle soit remerciée de nous
permettre a la fois un retour fécond sur nous-mémes et surtout de comprendre
en quoi le bachelardisme est un véritable aiguillon existentiel lorsque 1'on appré-
hende Bachelard comme un passeur de traces, ce qu’il fut et restera pour moi.

Ma formation philosophique scolaire et universitaire résonna des I'origine des
échos du bachelardisme. Au lycée, ce fut une éléve de Bachelard, amie de sa fille
Suzanne, Christiane Milner, qui m’initia a la philosophie dans une terminale scien-
tifique ol je me destinais a la médecine. Les références a I'ccuvre de Bachelard,
aussi bien poétique que scientifique, étaient omniprésentes dans ses cours.

A B Université de Dijon, les études de philosophie, que Bachelard m’avait indi-
rectement incitée a choisir finalement, comportaient des cours de Gaston Maire,
ancien éleve de Bachelard, mais surtout de Jean Brun, ami lui aussi de Suzanne
Bachelard et qui avait eu l>occasion de bien connaitre le philosophe a Paris, en
particulier lorsque, assistant a la Sorbonne, il assurait a la demande de Jean Wahl
le secrétariat du collége philosophique. Eléve de Georges Canguilhem, lui-méme
successeur de Bachelard a la Sorbonne (a qui il dédia La formation du concept
de réflexe), Jean Brun partageait avec notre philosophe une obsession du verbe,
un golt pour le verbe poétique, pour l'art en général, car il gravita autour du
groupe surréaliste ; c’est dire si les notions de symboles, d’images, d’imaginaire,

* We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to
publish this paper-Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous
avoir permis de publier cet article — Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470122 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Maryvonne Perrot

154

voire d’imaginal, puisqu’il fut aussi un ami d’Henry Corbin, avaient droit de cité
dans ses réflexions et dans ses cours.

Tout naturellement, les ouvrages sur I'imagination de la matiére mais surtout
les Poétiques firent partie de mes livres de chevet. Les parutions de la Poétigue
de la réverie (1960) et de La flamme d’une chandelle (1961) méritent une mention
particuliére, car elles coincidérent avec ma premiere année a I'Université et je me
souviens de I'enthousiasme et des interminables discussions qu’elles suscitérent
dans le milieu étudiant.

Bachelard apparaissait déja, pour nous, comme un esprit novateur et comme
le découvreur de « traces » parfois occultées par I>histoire et la société, mais que
son génie avait l>art de réinterpréter dans un contexte ot la mémoire-imagina-
tion leur rendait toute leur originalité et leur fécondité. La notion d’«incandes-
cence de la méditation » que Bachelard emprunte a Corbin dans La flame d’une
chandelle suscitait, dans nos veillées estudiantines de travailleurs solitaires a la
lampe (méme si elles ne le furent pas toujours !), une véritable expérience onto-
logique, celle de la « table d’existence » qui nous permettait, comme a Bachelard,
de nous sentir :

« Naitre dans P'écriture, par P'écriture, grand idéal des grandes veillées so-
litaires »!. Mais cette table d’existence, révélatrice d’une « existence maxima »,
d’une « existence en tension », fut aussi révélatrice d’un nouveau rdle des anneaux
de la pierre d’Héraclée. Car la veille ici, comme le souligne Bachelard, implique
une solitude « habitée ». En écrivant dans I'absolu d’une solitude, pour lui, on
communique avec « le grand Autrui des lecteurs solitaires »?. Ecriture et lecture
sont alors les lieux d'une communication véritable, que des échanges sociaux plus
résiduels trahissent parfois ; elles sont bien les nouveaux anneaux d’'Héraclée’, de
ces passages de traces entre les hommes, de ces dialogues, accords ou désaccords
des esprits, que « la tiche du philosophe est précisément de mettre en question »*.

Lors de mes études de philosophie, jeus déja la chance de rencontrer ou de
fréquenter d’autres bachelardiens. A I’ Agrégation, Georges Canguilhem présidait
le jury, Francois Dagognet assurait le secrétariat et Jean Hyppolite, qui a souligné
le romantisme de Bachelard, en était un membre éminent. J’eus ensuite I’'occasion,
par l'intermédiaire de Jean Brun, de mieux connaitre Francois Dagognet, son ami
et collegue, avec qui il partageait des responsabilités administratives nationales et
Gilbert Durand qu’il rencontrait aux entretiens d’Eranos. C’est donc tout natu-
rellement vers des sujets inspirés du bachelardisme et de I'anthropologie de I'ima-
ginaire que j orientai mes propres recherches, sous la direction de Jean Brun : Le
symbolisme de la roue (thése de troisieme cycle) et L'homme et la métamorphose
pour ma thése d’Etat, Francois Dagognet et Gilbert Durand faisant partie du jury.

'BACHELARD G., La flamme d'une chandelle, Paris, PUF, 1961, p. 110

2 Jvi, p. 47.

> Cf. PLATON, Ion, 533e, qui évoque le symbole de la pierre d’Héraclée attirant une chaine
d’anneaux de fer pour rendre compte de 'inspiration artistique.

*BACHELARD G., Le droit de réver, cité, p. 233.



155

Si je regarde rétrospectivement la diversité des personnalités philosophiques qui
m’aidérent a découvrir le bachelardisme, outre la lecture des textes de ce dernier,
j’ai le sentiment que ce fut vraiment le mérite de Bachelard d’étre au centre d’une
koiné intellectuelle et d’engendrer des tempéraments philosophiques forts, donc
moins des imitateurs que des créateurs qui furent inspirés par des éléments tres
différents de son ceuvre, chacun dans un contexte spécifique et furent aussi des
passeurs de traces, a la suite Bachelard.

Devenue moi-méme professeur dans cette Université ou Bachelard enseigna,
ce fut alors bientdt une amicale complicité avec deux autres éléves de Jean Brun,
Jean-Jacques Wunenburger et Jean Libis, qui nous permit de développer ensemble
les études bachelardiennes, a la fois au Centre Gaston Bachelard et a I’ Association
des Amis de Gaston Bachelard. Nous fiimes bientdt rejoints par Gérard Chazal,
ancien éleéve de Francois Dagognet a I'Université de Lyon III. Soulignons aussi
que Max Milner, professeur de Littérature a Dijon et grand admirateur du role
de Bachelard dans la critique littéraire (il consacra plusieurs années de séminaires
a ce sujet), ainsi que Jean Brun, nous ouvrirent la voie en organisant, a Dijon, le
Colloque du Centenaire de 1984.

Cependant ce retour sur soi ne serait pas complet si je ne faisais pas allusion
aussi, pour terminer, a ce qui reléve non d’un itinéraire mais d'une inspiration plus
ou moins unitaire, celle qu’exprime une formule qui me frappa dés mes premiéres
lectures de 1960/1961 et qui demeure 'une des clefs de La poétique de la réverie :
« une 4me n’est jamais sourde a une valeur d’enfance »°.

Cette intuition bachelardienne résonna surtout pour moi dans trois théma-
tiques : celle de ’enfant a la lampe, celle de I’enfant a la riviere et celle de I'en-
fance cosmique.

Ce fut sans doute dans la maison de famille trés isolée des vacances de mon
enfance que je pressentis 'importance de I'attention aux choses et a I'instant que
la lecture de Bachelard me révéla plus tard.

« La compagnie vécue des objets familiers »°, celle de la vieille lampe, que 'on
a du mal a allumer, qui charbonne et peut s’éteindre a tout moment, ouvre I’ac-
cés a une « métaphysique concréte » dont nous prive I'électricité. « ’ampoule
électrique ne nous donnera jamais les réveries de cette lampe vivante qui, avec de
I'huile, faisait de la lumiére — écrit Bachelard — [...] Notre seul role est de tour-
ner un commutateur. Nous ne sommes plus que le sujet mécanique d’'un geste
mécanique. Nous ne pouvons pas profiter de cet acte pour nous constituer, en un
orgueil 1égitime, comme le sujet du verbe allumer »’. Cette expérience de sujet ac-
tif, de sujet agissant, nous fait prendre conscience non seulement d’un cogzzo mais
d’un cogitatum. « Le phénoménologue, poursuit ’auteur, a ainsi le moyen de nous
placer alternativement dans deux mondes, autant dire dans deux consciences.
Avec le commutateur électrique on peut jouer sans fin au jeu du oui et du non.
Mais, en acceptant la mécanique, le phénoménologue a perdu I’épaisseur phéno-

> BACHELARD G., La poétigue de la réverie, Paris, PUF, 1960, p. 109.
¢ BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, cité, p. 88.
" Ivi, p. 90.

Bachelard, un passeur de traces



Maryvonne Perrot

156

ménologique de son acte. Entre les deux univers de ténébres et de lumiére, il n’y a
qu’un instant sans réalité, un instant bergsonien, un instant d’intellectuel. 'instant
avait plus de drame quand la lampe était plus humaine [...] C’est dans 'amitié que
les poétes ont pour les choses, pour leurs choses, que nous pouvons connaitre ces
gerbes d’instants qui donnent valeur humaine a des actes éphémeres »*. Comment,
si 'on en croit Bachelard, tout enfant a la lampe aurait-il pu développer autre
chose qu’une hypersensibilité a I'instant et a I'existence dans 'instant ?

Avec I'expérience de I'enfant a la riviere, 'importance de I'instant se teinte d’un
héraclitéisme qui valorise le qualitatif et la prégnance du pays natal qui est « moins
une étendue qu’une matiére ». Si 'eau apprend a 'enfant la multiplicité et I'inexo-
rable liaison des contraires (bénéfique — maléfique, claire — souillée, repos — mouve-
ment, invitation au voyage : celui de la vie comme celui de la mort, puisque « I'eau
substance de vie est aussi substance de mort pour la réverie ambivalente »°), elle
témoigne surtout que, dans ce jeu du méme et de I'autre, pour 'imaginaire humain
la mort ne sera jamais la négation de la vie mais seulement autre chose que la vie.
Bachelard nous le rappelle lui-méme en citant Jung : « le désir de ’homme, c’est
que les sombres eaux de la mort deviennent les eaux de la vie, que la mort et sa
froide étreinte soit le giron maternel, tout comme la mer, bien qu’engloutissant le
soleil le ré-enfante dans ses profondeurs... Jamais la vie n’a pu croire a la mort »'°.

Le theme de I'enfance cosmique devient alors celui ot convergent toutes les
expériences enfantines poursuivies parfois dans I'adolescence. Elle aussi ne peut
manquer de teinter une sensibilité philosophique. Sans doute parce que, ici encore,
I'enfance permanente, 'enfance qui demeure en nous est « sympathie d’ouverture
a la vie ». Peut-on alors prétendre étre philosophe sans cette enfance — « mémoire
de cosmos »'! ?

« En somme, cette ouverture au monde dont se prévalaient les philosophes,
n’est-elle pas une réouverture au monde prestigieux des premicres contempla-
tions ? Autrement dit, cette intuition du monde, celle Weltanschauung, est-ce autre
chose qu’une enfance qui n’ose dire son nom ? »'2, Bachelard, en osant la nommer,
a rendu au monde de I'enfance ses titres de noblesse, sa fécondité philosophique
et son role libérateur occulté par la psychanalyse classique ou méconnu d’un « ra-
tionalisme sec et rapide », aux antipodes d’un rationalisme ouvert.

$ BACHELARD G., La flamme d’une chandelle, cité, p. 91.

> BACHELARD G., L'eau et les réves, Paris, 1942, p. 99.

10 CE. v, p. 100,

W BACHELARD G., Poétique de la réverie, Paris, 1960, p. 103.
2 Jvi, p. 88.



