
Julien Lamy
L’être a-t-il besoin des mots ? L’existentialisme de la parole 
et le « projet ontopoétique » de Gaston Bachelard*

Bachelardiana, nº 8, «Actualisation», 2013, pp. 1-25

Le poète parle au seuil de l’être.
(G. BACHELARD)1

Nous proposons dans cet article des éléments d’investigation et d’interroga-
tion en direction de ce que nous appellerons la « métaphysique bachelardienne ». 
Il s’agira plus précisément ici d’évaluer la possibilité, le sens et la valeur à donner 
à l’idée d’une ontologie poétique chez Bachelard – une « ontopoétique » – dans 
laquelle l’être se présente comme étant indissociable des images, des mots, du 
langage et du mode d’existence de l’être parlant. Nous délimiterons notre en-
quête à ce que nous prenons pour des essais de métaphysique concrète menés 
par Bachelard, immanents à ses recherches poétiques et épistémologiques, en 
laissant de côté dans le présent travail les travaux épistémologiques, qui méritent 
également une attention spéciale, mais que nous ne pouvons pas aborder ici sans 
risquer la surcharge du propos et la dispersion des analyses2. Nous chercherons 
en ce sens à identifier et à expliciter la métaphysique « en creux » de la philoso-
phie de l’imagination poétique de Bachelard. Bien qu’une telle formule – « en 
creux » – ne soit pas en tant que telle très rigoureuse, dans la mesure où elle est 
plus métaphorique qu’explicative, elle nous permet néanmoins de désigner cette 
métaphysique immanente comme étant «  implicite  », non thématisée en tant 
que telle, Bachelard se contentant d’esquisses, d’essais ou de suggestions qui ne 
sont pas formalisés au sein d’un système complet d’axiomes, de définitions, de 
déductions. Il nous faudra en ce sens explorer les études consacrées à la création 
poétique, afin de mettre en évidence la philosophie du langage impliquée par la 

* We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to 
publish this paper-Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous 
avoir permis de publier cet article – Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore 
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

1 BACHELARD G., La poétique de l’espace, Paris, PUF, Quadrige, 1957, réédition 2001, p. 2.
2 Pour un exemple d’application de ce type d’approche de l’œuvre bachelardienne, mais 

cette fois sur le versant épistémologique, cf. notre étude : LAMY J., « Ritmo e materia in Gaston 
Bachelard », in BONICALZI F., MOTTANA P., VINTI C., WUNENBURGER J.-J. (s. dir.), 
Bachelard e le ‘provocazioni’ della materia, Genova, Il Melangolo, 2012.

Bachelard Studies / Études Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine 
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies • ISSN (online): 2724-5470 • ISBN: 9791222325262 
• DOI: 10.7413/2724-5470121 © 2025 – MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under 
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0). 



Ju
lie

n 
La

m
y

12
6

126

conception bachelardienne du rapport entre l’être, les images et le langage, au 
sein de l’existentialisme de parole. Par une telle relecture de l’œuvre, nous espé-
rons, de manière plus générale, pouvoir en montrer la puissance spéculative et 
l’audace métaphysique ; et convaincre de voir dans l’œuvre bachelardienne une 
alternative, qui mérite d’être prise au sérieux, aux approches de ces questions 
dans les courants dominants de la philosophie du XXe siècle – à savoir, en sché-
matisant et en simplifiant, le courant phénoménologique-herméneutique d’un 
côté, et le courant analytique-logiciste de l’autre.

Nous prendrons comme fil directeur pour notre enquête la conjonction entre 
des thèmes existentialistes et les déterminations ontologiques de la parole. Il s’agit 
de considérer que le mode d’existence de l’être parlant, quand il aborde au do-
maine proprement poétique, voire au domaine du Poétique, engage des ouvertures 
à l’ontologie, c’est-à-dire un accès à une certaine révélation d’être, qu’il s’agira 
d’expliciter et de clarifier. Notre objectif – à propos de ces aspects peu étudiés 
de l’œuvre, en dehors de quelques textes suggestifs qui seront rappelés – sera de 
déployer les aperçus féconds de cette double dimension existentielle et ontolo-
gique de la poétique bachelardienne. Sans prétendre à une étude exhaustive et 
systématique de la question, nous procèderons à quelques « coups de sonde » dans 
la pensée de Bachelard, et à l’identification de quelques « lignes de force » de la 
dimension ontopoétique qu’elle recèle. Nous avons pour cela suivi, en amont de 
l’écriture de ce texte, une « méthode du fragment », procédant en deux temps : 1) 
d’abord, un temps de lectures croisées (lecture analytique) : confronter les textes 
et faire résonner des fragments, pris dans divers ouvrages à des moments diffé-
rents de l’œuvre, dans lesquels Bachelard avance, à l’occasion de ses enquêtes sur 
les images littéraires et les textes poétiques, des propositions impliquant un posi-
tionnement métaphysique sur la nature des relations entre l’être, les images et le 
langage ; 2) ensuite, un temps de mise en relation des textes (lecture synthétique) : 
rassembler les fragments recueillis en dégageant les logiques qu’ils mettent en 
œuvre, autrement dit suivre les lignes de pensée qui les ordonnent et les foyers de 
convergence qui permettent de les distribuer. Nous espérons ainsi pouvoir mettre 
à l’épreuve, et en évidence, notre thèse plus générale concernant le pluralisme 
ontologique de la pensée de Bachelard. Nous en verrons une expression spéci-
fique dans le sens d’une ontologie dispersée, on pourrait même dire une ontologie 
« approchée », en reprenant le terme utilisé par Bachelard pour qualifier notre 
connaissance scientifique du réel.

Dans cette perspective, nous rencontrons principalement trois problèmes ou 
difficultés, qui orienteront et distribueront nos analyses.

1) On peut identifier en premier lieu un problème d’herméneutique, dans la 
mesure où, comme nous l’avons suggéré, on ne trouve pas de formalisation ex-
plicite d’une ontologie chez Bachelard. Ce dernier, au contraire, suggère même à 
différentes reprises qu’il faut substituer une « dynamologie » à l’« ontologie » (ce 
serait là une « révolution ontologique »), que ce soit dans le cadre de la science 
contemporaine et de la désubstantialisation du réel, ou dans celui de la poétique 
des images, de la fonction de l’irréel et de l’expression passionnée. Par ailleurs, 
Bachelard ne parle pas en tant que tel d’une « ontopoétique », mais plutôt d’une 



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

12
7

127

ontologie des images et d’une ontologie poétique. Cependant, cette ontologie serait 
peut-être mieux qualifiée par le terme d’« ontopoétique » que par celui d’« ontolo-
gie », pour au moins deux raisons : non seulement parce que le terme d’ontologie a 
connu des telles inflexions de sens dans la philosophie contemporaine qu’il est dif-
ficile d’en démêler clairement toutes les significations, mais aussi parce que l’être 
n’y est pas approché selon l’axe du logos rationnel, à l’aide de concepts et de caté-
gories, plutôt selon des lignes d’images et de mots, en suivant les axes de la rêverie 
et du langage. Toujours est-il que l’on constate une prolifération du mot « être » 
dans les œuvres bachelardiennes, ainsi qu’un usage du registre sémantique associé 
au mot « être », que ce soit avec le substantif « ontologie » ou le qualificatif « onto-
logique », sans pour autant que soit produit un travail de clarification conceptuelle. 
Bachelard, en effet, ne donne pas de définition univoque de ces termes, mais s’en 
sert pour structurer son discours ou orienter sa réflexion. On essaiera donc, sans 
prétendre dégager la grammaire générale de ces concepts dans les stratégies argu-
mentatives mise en œuvre par Bachelard, d’en identifier l’usage sur la question de 
l’être du langage et des images de l’être, en restituant les indices textuels qui nous 
suggèrent une telle lecture « ontologisante » de la poétique bachelardienne.

2) En second lieu, on bute sur la position ambigüe que Bachelard adopte vis-à-
vis de l’existentialisme. Il ne va pas de soi, en effet, de parler comme nous le faisons 
d’un existentialisme de la parole, bien que la formule soit elle-même présente chez 
Bachelard. La difficulté, c’est que l’existentialisme subit une critique constante 
chez Bachelard, souvent faite d’ironie, autant dans les travaux épistémologiques 
que dans les recherches poétiques. Quelle valeur peut-on alors donner à l’idée 
d’un existentialisme parole ou à un existentialisme poétique ? S’agit-il de consi-
dérer une forme d’existentialisme spécifique, comprise comme un mode d’exis-
tence de l’être parlant, qui serait acceptable pour Bachelard  ? Si tel est le cas, 
sur quels critères se fonde la réhabilitation poétique de l’existentialisme ? Quelles 
différences et quels points communs un tel existentialisme peut-il avoir alors avec 
les thèses existentialistes que Bachelard rejette par ailleurs  ? Bachelard ne s’en 
prend-t-il pas en fait à une certaine « vulgate existentialiste » de son temps, plus 
qu’à l’idée d’une approche existentielle de l’expérience humaine, notamment de 
l’expérience poétique, quand il condamne certaines thèses existentialistes ?

3) Finalement, on rencontre la question du statut de l’engagement ontologique 
qu’implique le fait d’accorder, comme le fait Bachelard, une puissance « ontolo-
gisante » à la rêverie poétique. De quel type d’ontologie s’agit-il alors ? Bachelard 
nous invite-t-il à penser que la poésie nous donne un accès spécial à l’être, pendant 
que la science de son côté désubstantialise le réel, rend problématique l’idée de 
chose et réduit le réel à l’observable ? Faut-il voir dans la parole poétique la possi-
bilité d’un dévoilement de l’être, auquel nous n’aurions pas accès dans l’expérience 
ordinaire et dans la conception scientifique du monde ? Mais dans quelle mesure 
la rêverie, liée à l’imagination et à la fonction de l’irréel, peut-elle nous mettre 
en présence de l’être, alors qu’elle est sensée porter sur des entités imaginaires, 
des mirages, des chimères sans consistance ontologique ? L’imagination poétique 
n’est-elle pas en effet le vecteur d’une dissolution ou d’une néantisation de l’être ? 
Et si tel n’est pas le cas, si l’on donne crédit aux suggestions bachelardiennes les 



Ju
lie

n 
La

m
y

12
8

128

plus audacieuses, en envisageant une prégnance ontologique des images poétiques, 
quelle consistance ontologique peut-on donner à l’être du poétique ? N’est-ce pas 
le mot, plus précisément le verbe et l’acte langagier qui donnent consistance à 
l’être, par l’expression et l’écriture ? L’être ne gagne-t-il pas une permanence, une 
stabilité, une réalité grâce à la parole et grâce aux mots ? En ce sens, n’y aurait-t-il 
pas une puissance « perfomative » de la parole poétique ? Nous ferons fond, pour 
avoir prise sur ces questions, sur l’inflexion de la méthode bachelardienne dans les 
enquêtes poétologiques, qui, partant de l’être de l’image et du mot (approche phé-
noménologique), s’orientera ensuite vers les images et les mots de l’être (approche 
ontopoétique). Nous entendrons alors par l’idée d’une puissance ontologisante de 
la rêverie le fait de la possibilité d’un mode d’être, ni totalement déterminé ni ab-
solument indéterminé, qui émerge de/par la rêverie, et prend corps dans les mots 
par la parole poétique.

Une ontologie relative et pluraliste ?
Comme nous l’avons indiqué précédemment, Bachelard ne parle pas d’« on-

topoétique », et ne développe pas explicitement une ontologie générale, que 
ce soit comme enquête sur l’être en tant qu’être ou comme méditation sur le 
sens de l’être. Si l’on examine les œuvres et les titres des chapitres, on ne trouve 
presque aucune mention du terme même d’ontologie, en dehors d’un chapitre 
de l’Essai sur la connaissance approchée, où Bachelard accorde toute son atten-
tion au thème des ordres de grandeur, intégrant dans l’intitulé de la section la 
formule suivante  : «  Ontologie et épistémologie fractionnées  »3. Sans entrer 
dans le détail des analyses techniques que Bachelard consacre au problème de 
la mesure dans ces pages difficiles, nous retiendrons l’association d’une ontolo-
gie à la question épistémologique de la précision dans les mesures expérimen-
tales, le mot ontologie servant ici, nous semble-t-il, à désigner la référence de la 
mesure, autrement dit une réalité objective. Il s’agit en effet de voir dans quelle 
mesure les résultats expérimentaux obtenus par les scientifiques peuvent, selon 
les ordres de grandeur et les critères d’une exactitude approchée, « se graver 
dans la réalité »4. La condition pour poser une réalité dans le cadre de la phy-
sique, ainsi que le souligne ensuite Bachelard, c’est de pouvoir la détecter ou 
en mesurer l’action :

Il est bien entendu que pour nous, c’est l’action qu’il faut poser en premier lieu. 
L’existence est déduite de l’action. Ce qui ne peut être décelé par aucun appareil, doit 
être tenu pour non-existant, en physique. Rien même ne nous permet, en physique, 
de proposer des propriétés à un infiniment petit, et c’est déjà un abus de séparer une 
théorie des moyens expérimentaux qui doivent l’éprouver5.

3 Cf. BACHELARD G., Essai sur la connaissance approchée, Paris, Vrin, 1927, réédition 1987, 
chapitre V, pp. 69-82.

4 Ivi, p. 69.
5 Ivi, p. 72.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

12
9

129

Dans cette perspective, qui semble refuser le statut de réalité à ce qui ne peut 
pas être mesuré ou observé – cette position serait d’ailleurs à confronter et à com-
parer aux thèses radicales soutenues dans les mêmes années par le positivisme 
logique du Cercle de Vienne – il s’agit d’établir une liaison nécessaire entre l’exis-
tence d’une réalité et la possibilité que nous avons de la connaître du point de vue 
expérimental : tout ce qui ne pourrait pas être l’objet d’une expérience ne pourrait 
prétendre au statut de réalité existante. On se trouve là confronté à une attitude 
de refus de la métaphysique spéculative, au sens que lui donne la philosophie dite 
traditionnelle, c’est-à-dire en tant que spéculation qui détermine l’être d’une chose 
par déduction logique, à l’aide de définitions, de raisonnements et de concepts. On 
voit que pour Bachelard, dans le sillage de ce que l’on peut appeler la thèse kan-
tienne sur l’être, selon laquelle l’existence n’est pas un prédicat que l’on pourrait 
déduire d’un concept, rien n’autorise à poser l’existence d’une chose en dehors de 
sa manifestation phénoménale :

On ne peut cependant d’aucune manière détacher l’existence des prédicats qui la 
manifestent […] Le physicien n’admet pas une existence sans force, sans résistance, 
placide, inerte […] Si l’être semble pouvoir être pensé comme substantif pur et absolu, 
c’est qu’il a un attribut que lui accorde sans discuter le sens commun et qu’il n’exprime 
même plus : la localisation6.

Que pouvons retenir de ces premiers éléments de réflexion ? Que nous ap-
prennent, sur la manière dont Bachelard fait usage du terme d’ontologie, les 
analyses consacrées au problème de la mesure ? On soulignera que la première 
compréhension bachelardienne de la détermination ontologique nous renvoie 
à la réalité d’existence d’une chose ou d’un objet, et que « être » peut en ce sens 
se comprendre comme un équivalent d’« existence ». Il s’agit de définir l’être 
comme étant ou existant, dont on peut prouver, vérifier la réalité par des faits. 
Telle est « la foi ontologique du physicien »7 : dans le champ de la science, c’est 
la détection expérimentale qui permet d’établir l’existence réelle de l’objet ; ce 
qui pourrait nous conduire à envisager, toujours selon Bachelard, « des degrés 
dans l’être », qui correspondraient in fine « aux degrés de notre connaissance 
expérimentale »8. Ainsi, l’ontologie « fractionnée » ou « morcelée » suggérée 
par l’étude de la physique disqualifie par avance toute prétention à fonder 
une ontologie générale, qui absolutiserait l’être. Il y a des ordres de grandeur, 
des secteurs de réalité, des approximations de l’être, dont nous n’avons au-
cune raison satisfaisante de penser que l’on pourrait les réduire à un seul type 
d’être. L’absolutisation de l’être par le sens commun, liée selon Bachelard à 
l’expérience de la localisation, nous permet par contraste de comprendre que 
l’ontologie commune, ancrée dans des intuitions géométriques, et accordant 
immédiatement la réalité à ce qui peut être localisé dans un espace euclidien 

6 Ivi, pp. 75-76.
7 Ivi, p. 78.
8 Ivi, p. 75.



Ju
lie

n 
La

m
y

13
0

130

et fixé dans un lieu déterminé, dépend de la surdétermination du visuel (sai-
sie à distance) et d’un privilège accordé à un type d’expérience perceptive 
(la vision). Dans La poétique de l’espace, Bachelard développera ces thèmes 
en parlant d’une géométrisation de l’ontologie issue de la situation privilégiée 
du « là », par la préoccupation de l’« être-là ». On soulignera par conséquent 
que l’être ne peut avoir le sens d’un absolu, d’une réalité en soi, que du point 
de vue subjectif, c’est-à-dire en fonction des intuitions immédiates du sujet. 
Toujours est-il que la position initiale de Bachelard vis-à-vis de l’ontologie pré-
sente aux moins deux propriétés  : 1) la relativation ontologique9, c’est-à-dire 
la réduction de la détermination ontologique à une position d’existence d’une 
chose relative à nos moyens de connaissance et de détection, mais aussi relative 
à d’autres phénomènes avec lesquels cette chose est en relation (thèse criti-
ciste). Il s’agit en somme de « prouver l’existence par la relation », ce qui pré-
suppose que « la relation affecte l’être, mieux elle ne fait qu’un avec l’être »10. 
Il en découle alors une « exigence ontologisante »11 : prouver discursivement 
l’existence de l’être dont on parle ; 2) le pluralisme ontologique, c’est-à-dire la 
circonscription des déterminations ontologiques à des régions d’être, ce qui 
conduit à la réduction de toute ontologie à une ontologie régionale, dans un 
sens proche où l’épistémologie bachelardienne ne reconnaît que des rationa-
lismes régionaux, le rationalisme général ou intégral constituant au mieux un 
idéal régulateur de la réflexion philosophie sur la connaissance scientifique, un 
horizon idéal jamais atteint.

Cependant, il convient de souligner que ces restrictions et ces exigences on-
tologisantes, fixant l’usage légitime que l’on peut faire des déterminations onto-
logiques, dont on peut raisonnablement dire qu’elles ne seront jamais démenties 
ou abandonnées tout au long de l’œuvre épistémologique, et dont on peut même 
identifier la présence dans les ouvrages consacrés au temps, dans L’intuition de 
l’instant (1931) et La dialectique de la durée (1936), semblent relativisées voire 
transgressées dans le cadre des dernières Poétiques. Si les enquêtes matériolo-
giques sur les éléments visent à identifier la logique propre de l’imagination poé-
tique, les lois objectives de variation, de transformation et de composition des 
images matérielles, en se fondant toujours sur un matériel d’explication – les livres 
écrits par les poètes – on pourrait penser que Bachelard change d’orientation avec 
les méditations audacieuses de La poétique de l’espace (1957) et de La poétique de 
la rêverie (1960), où l’on constate la prolifération des mots « être »,

9 La notion de « relativation », utilisée par Bachelard dans La valeur inductive de la Relativité 
(Vrin, 1929), se caractérise par l’introduction d’un relatif dans la définition d’un être, par la 
définition en fonction des relations.

10 Ivi, pp. 210-211.
11 Cette expression se trouve dans La dialectique de la durée (PUF, 1936, réédition 2001)  : 

« De quel droit affirmerait-on l’être d’un bloc, en dehors et au-dessus de l’expérience? Nous 
réclamons la preuve ontologique complète, la preuve discursive de l’être, l’expérience ontolo-
gique détaillée […] Nous ne nous contentons pas plus d’un signe pour croire au réel que nos 
adversaires ne se contentent d’un échec pour croire à la ruine de l’être. C’est de cette exigence 
ontologisante que nous allons faire le nerf de notre polémique » (pp.10-11).



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

13
1

131

« ontologie », « ontologique ». C’est ce que suggère Clémence Ramnoux dans 
son article magistral sur l’ontologie de Bachelard12. En étudiant la récurrence du 
mot « être » dans les dernières œuvres et la « densité ontologique » que prend 
le discours bachelardien, on constaterait selon Ramnoux, un « retour à l’ontolo-
gie » chez le philosophe, au point d’envisager de possibles « coïncidences entre 
Bachelard et Heidegger ». Mais l’auteur s’empresse de montrer que l’usage des 
mots traditionnels de l’ontologie ne doit pas nous induire en erreur. Si Bachelard 
s’engage dans une ontologie, ce n’est pas au sens de l’ontologie traditionnelle, ni 
dans un sens proprement heideggérien. Il s’agirait d’un essai, entre poésie et rêve-
rie, de capter le phénomène au moment de son surgissement dans la conscience. 
C’est pourquoi il conviendrait d’insister sur le lien de cette ontologie avec la mé-
thode phénoménologique, cherchant à saisir ce qui apparaît à la conscience du 
poète et du lecteur, indépendamment du rapport sujet-objet, vecteur de notre 
expérience commune. En somme, il serait question de faire advenir en conscience 
seconde, en « rêverie de rêverie », ce qui se joue de manière immédiate dans la 
conscience poétique. Position paradoxale s’il en est, étant donné que cela suppose 
de ressaisir de manière médiate, par l’intermédiaire des mots, l’immédiateté de 
l’image. Néanmoins, peut-on aller jusqu’à dire que Bachelard cherche à remonter 
à la « racine » de l’être, dans le sens d’une profondeur ontologique ? Dans une 
deuxième étude consacrée à cette question13, Ramnoux précise son propos en 
soulignant que les « beaux mots classiques de la philosophie traditionnelle » sont 
repris par Bachelard sur le plan de l’imaginaire et de l’expérience poétique, sans 
prétention absolutisante. Il s’agit de trouver des mots pour « dire la chose même 
ou l’être de la chose », afin de saisir l’émergence du verbe et son inscription bien 
réelle sur la page d’écriture. En ce sens, Bachelard chercherait à ressaisir, par 
l’acte de lecture, non des formes et des essences, mais la puissance à l’œuvre dans 
l’acte d’expression poétique, qui crée de l’être avec les mots. Nous souscrivons 
plus volontiers à cette ligne d’interprétation qu’à celle proposée par exemple par 
Gilbert Durand dans L’imagination symbolique14, dans la mesure où il nous paraît 
peu idoine d’appliquer des concepts tels que « hiérophanie », « théophanie » ou 
« angélologie », issus de l’étude de religions et de systèmes métaphysiques fondés 
sur l’idée d’une transcendance radicale (Dieu), à la poétique des images dévelop-
pée par Bachelard. S’il ne fait aucun doute que la poétique bachelardienne renou-
velle de manière inattendue notre entente habituelle de ce que l’ontologie peut 
vouloir dire et désigner, et qu’elle constitue une « herméneutique instaurative », 
ménageant aux images poétiques une réalité propre et un symbolisme autonome, 
nous ne pouvons raisonnablement pas aller jusqu’à lui prêter la visée d’une autre 
réalité que celle de ce Monde de la Parole dont la consistance est faite d’images 
et de mots. C’est pourquoi nous souscrivons plus volontiers à la proposition, faite 

12 RAMNOUX C., « Monde et solitude ou de l’ontologie de Gaston Bachelard », in Bache-
lard, Colloque de Cerisy, Union Générale d’Editions, 18/18, 1974, pp. 387-403.

13 RAMNOUX C., « Bachelard à sa table d’écriture », in Bachelard, « Revue Internationale de 
Philosophie », 1984, 38e année, n°150, pp. 217-230.

14 DURAND G., L’imagination symbolique, Paris, PUF, 1964, réédition 2004, pp. 72-85.



Ju
lie

n 
La

m
y

13
2

132

par Georges Canguilhem en 195715 (en attendant que Bachelard nous lit « le se-
cret de son ontologie  »), d’un lien entre ontologie et rêve chez Bachelard. Et 
de préciser que ce n’est pas uniquement l’épistémologie bachelardienne qui est 
non-cartésienne, mais tout aussi bien son ontologie. En sorte que Canguilhem en 
arrive à soutenir la position suivante :

Nous pouvons prévoir que cette ontologie ne s’enfermerait pas initialement dans 
l’identité de l’être. S’il n’est de connaissance qu’approchée, par la lutte incessante contre 
l’hydre des obstacles épistémologiques, il faut bien que l’Être ne soit pas que l’Être. Un 
tel Être exclurait le rêve. Or il n’est pas de plus profonde certitude, selon M. Bachelard, 
que celle du rêve. Le Cogito est un cogito onirique ; en ce Cogito aussi l’infini est premier, 
mais c’est l’infini du possible. La possibilité est ici une notion ontopoétique, plus encore 
qu’ontologique et, à plus fortes raisons, plus encore que logique16.

Voilà donc, avec la mise en relation ontopoétique de l’être et du rêve, l’intuition 
directrice que nous souhaiterions examiner, et mettre à l’épreuve des textes, dans 
la suite de cette étude, en examinant dans quelle mesure la puissance ontologi-
sante de la rêverie poétique implique un pluralisme ontologique irréductible, une 
approche multiple de l’être en tant qu’être rêvé et parlé, sur fond d’un existentia-
lisme de la parole, compris comme un mode d’existence spécifique, celui de l’être 
imaginant et parlant.

Variations existentialistes : vers l’existentialisme du poétique

Le point de départ de notre réflexion sur l’existentialisme de la parole réside 
dans une note de bas de page de La Poétique du feu, œuvre posthume publiée par 
Suzanne Bachelard, reprenant la méditation sur l’élément igné commencée avec 
La psychanalyse du feu :

« Note isolée, datée de mars 1962 : Vivre dans le langage, par le langage, pour la 
Parole, c’est, pour moi, le seul existentialisme possible »17.

Le contexte thématique et problématique de cette caractérisation de l’existen-
tialisme est une réflexion critique sur le thème du vécu et de l’expérience du sujet, 
à l’occasion d’un développement sur le « feu vécu ». Or Bachelard précise d’em-
blée à propos du « vécu » qu’il s’agit d’un mot « faussement clair ». C’est pourquoi 
il propose un examen critique de la valorisation existentialiste du vécu, courante 
chez « les philosophes de notre temps », opérant dans le sens d’une critique de 
l’abstraction philosophique, c’est-à-dire d’une pensée détachée de l’expérience 

15 CANGUILHEM G., «  Sur une épistémologie concordataire  », in Hommage à Gaston 
Bachelard. Etudes de philosophie et d’histoire des sciences, Paris, PUF, 1957, pp. 3-12.

16 Ivi, pp. 11-12.
17 BACHELARD G., Fragments d’une Poétique du Feu, texte établi par S. Bachelard, Paris, 

PUF, 1988, p. 46.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

13
3

133

concrète. Dans la mesure où il veut faire usage du même mot, Bachelard prend 
alors soin de préciser la compréhension qu’il en a, pour se démarquer des philo-
sophes existentialistes. Voilà ce qu’il précise dans un passage qui restitue l’essentiel 
de son propos :

Un des leitmotive de la Phénoménologie appliquée est la détermination, en 
conscience première, des « expériences vécues ». Ce qu’on vit soi-même, en soi-même, 
a, pense-t-on, un privilège de conscience claire. Mais souvent cette détermination d’une 
conscience du vécu dit trop de choses en un seul mot. Le mot « vécu » majore trop 
fortement une expérience qui, comme toute expérience, doit s’affiner en d’incessantes 
analyses. […] Le vécu garde la marque de l’éphémère s’il ne peut être revécu. Et 
comment ne pas incorporer avec le vécu la plus grande des indisciplines qu’est le vécu 
imaginé ? Le vécu humain, la réalité de l’être humain, est un facteur d’être imaginaire. 
Nous aurons à prouver qu’une poétique de la vie vit la vie en la revivant, en la majorant, 
en la détachant de la nature, de la pauvre et monotone nature, en passant du fait à la 
valeur, et, suprême action de la poésie, en passant de la valeur pour moi à la valeur pour 
des âmes congénères aptes à la valorisation par le poétique18.

Nous retiendrons de cet extrait que Bachelard ne procède pas à une détermi-
nation descriptive du vécu, mais à une approche plutôt évaluative et normative. 
Il s’agit de considérer le vécu dans sa version la meilleure, la plus intéressante, la 
plus consistante, non pas dans sa dimension la plus immédiate. Or la valeur phi-
losophique du vécu, pour la réflexion sur les expériences de la conscience, semble 
suspendue à trois conditions d’après ce qui nous est proposé dans le texte cité : 
1) première condition, la répétition : la possibilité de revivre ou de recommencer 
l’expérience lui donne une consistance, en la faisant passer de l’éphémère à un 
ordre durable, selon un processus qui n’est pas thématisé ici, mais dont on peut 
penser qu’il relève de la consolidation telle que Bachelard l’analyse à propos de 
la psychologie des phénomènes temporels dans le chapitre V de La dialectique 
de la durée ; 2) deuxième condition, la valorisation poétique : le vécu qui intéresse 
Bachelard ne réside pas la description ou la retranscription réaliste des faits, dont 
la psychanalyse de la connaissance objective a de toute manière montré le caractère 
problématique sinon illusoire, mais leur augmentation par l’expression, c’est-à-
dire leur mise en valeur par le langage en tant qu’être parlé. Il s’agit d’amplifier et 
d’intensifier le vécu, en lui donnant une valeur spécifique, en tant qu’expérience 
particulière de la conscience ; 3) troisième condition, la communicabilité : le vécu 
doit pouvoir être partagé par plusieurs sujets pour avoir une réalité consistante, 
en sorte que l’intersubjectivité prime ici sur la subjectivité solipsiste. Contre la 
tentation du vécu privé, privilège d’expérience d’une conscience solitaire, il s’agit 
semble-t-il de reconduire la valeur de l’expérience subjective à sa possibilité de 
se communiquer, et de se partager. Bien que l’expérience poétique ne satisfasse 
pas aux exigences de contrôle mutuel, et de discussion rationnelle, de la commu-
nication des esprits au sein de la cité scientifique, il n’en demeure pas moins que 
le vécu poétique qui doit retenir notre attention, aux yeux de Bachelard, est celui 

18 Ivi, pp. 46-47.



Ju
lie

n 
La

m
y

13
4

134

que n’importe quel sujet peut également vivre en première personne, et revivre 
grâce au langage, notamment à l’écrit, qui dépose les images et les pensées dans 
des textes ayant une existence objective en tant que réalité imprimée. Dans cette 
perspective, nous dirons que le vécu qui retient l’attention de Bachelard, en tant 
qu’objet d’étude et matière à réflexion sur les puissances créatrices ou évocatrices 
du langage, se comprend comme une expérience intime du sujet, ayant une valeur 
existentielle, une importance dans sa manière d’être et de sentir, qui peut non seu-
lement se partager avec d’autres, mais surtout être réactualisée grâce au langage.

On peut par conséquent soutenir que l’existentialisme de la parole consiste dans 
la modalité d’existence de l’être parlant par laquelle il peut donner une consistance 
et une valeur à son expérience subjective, dans et par l’expression poétique, grâce 
à un certain usage du langage, qui ne doit plus être envisagé dans sa fonction de 
signification réaliste ou objective (expression raisonnable, surveillée, disciplinée 
selon la norme du vrai), mais dans sa puissance d’expression et de valorisation, 
telle que nous pouvons en faire l’expérience en lisant les œuvres des poètes. Pour 
comprendre cette valeur existentielle de la parole poétique, nous proposerons 
maintenant une stratégie du détour, car la position de Bachelard vis-à-vis de l’exis-
tentialisme est ambivalente et ambigüe, souvent accusatrice, voire moqueuse, mais 
parfois accueillante, et quelques fois soucieuse d’une réactualisation personnelle. 
Nous nous efforcerons par conséquent de montrer, sur la base de textes représen-
tatifs des usages bachelardiens du champ sémantique de la pensée existentielle, 
que si l’existentialisme est rejeté comme doctrine ou système de pensée, notam-
ment du point de vue de la manière de penser le rapport de l’homme au monde et 
la connaissance qu’il peut avoir de son existence, il se trouve néanmoins réinvesti 
et redéfini comme une attitude philosophique ayant une valeur, dans le sens d’une 
manière de poser les problèmes concernant l’expérience subjective, que ce soit 
dans le cadre du travail scientifique ou de la création poétique. Notre hypothèse 
consiste par conséquent à soutenir que Bachelard, contre une approche intellec-
tualiste, et en dehors de toute doctrine particulière, retient du schème existentia-
liste en général la fécondité d’une approche concrète de l’expérience humaine, 
soucieuse de saisir et de restituer ce qui se joue dans l’expérience propre de l’exis-
tant singulier, notamment dans son engagement auprès des choses et des hommes.

Sur le versant épistémologique, on peut identifier comme première raison de la 
critique bachelardienne l’idée que l’expérience immédiate serait une source valide 
de connaissance. Un texte de Bachelard peut ici nous servir de point de référence. 
Il s’agit de l’article de 1949 intitulé « Le problème philosophique des méthodes 
scientifiques  »19. L’un des objectifs de l’article est de reconsidérer «  les valeurs 
de l’homme studieux  », «  donné comme abstrait  », alors même que sa pensée 
est vivante, engagée, au travail. Contre le discrédit commun de la science, contre 
les critiques habituelles adressées à la pensée scientifique, taxée d’être abstraite, 
théorique voire « factice », artificielle et déconnectée de la réalité, ou alors pure-
ment pragmatique, réduite à la manipulation des choses, Bachelard veut mettre 

19 BACHELARD G., « Le problème philosophique des méthodes scientifiques », in L’enga-
gement rationaliste, Paris, PUF, 1972, pp. 35-44.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

13
5

135

en évidence la manière dont l’activité scientifique mobilise le sujet qui travaille 
au contact de questions difficiles, portant sur des problèmes spécialisés, en sui-
vant les normes d’une méthodologique rigoureuse. Dans cette perspective, afin de 
marquer le contraste avec la pensée construite et socialisée du savant, Bachelard 
parle d’un « existentialisme immédiat », enraciné dans une « ivresse d’originalité », 
c’est-à-dire la volonté d’avoir une « vision personnelle du monde », dont on peut 
distinguer deux tendances caractéristiques  : 1) valoriser la connaissance directe, 
intuitive, immédiate (« On finit par faire de la naïveté une vertu, une méthode »20), 
au détriment de la discursivité de la pensée rationnelle, qui implique quant à elle 
des procédures de raisonnement et des protocoles d’expérimentation technique ; 
2) surdéterminer la dimension personnelle de la conception des choses, la valeur 
immédiate de l’expérience singulière, au détriment de l’accord social et du contrôle 
mutuel dont la cité scientifique est une exemplification, tout particulièrement dans 
le cadre de l’activité de laboratoire et de l’enseignement. Bachelard montre ainsi 
par-là que l’existentialisme, quand il prétend épuiser la connaissance du réel dans 
une expérience intime, résumant « le sens de tout l’univers », n’est pas une théorie 
satisfaisante pour penser la connaissance, dans la mesure où elle n’est pas capable 
de prendre en compte la complexité des méthodes mises en œuvre par les savants 
afin d’obtenir une connaissance objective des différents secteurs de la réalité, ni la 
dimension dynamique du travail scientifique effectif, qui transforme la manière de 
penser et la manière d’être de celui qui la pratique. Il s’agit par ailleurs de mettre 
en évidence que la prolifération des existentialismes contemporains, en raison de 
la critique sommaire qui est faite de l’extérieur à la pensée scientifique, masque 
un fait que Bachelard s’efforce de mettre en valeur : la pensée scientifique engage 
une « promotion d’existence » pour le sujet qui se met au contact du travail réel 
de la science. Au point que nous est proposé, dans une approche normative, un 
renversement de perspective : si l’on cherche un véritable existentialisme, c’est-à-
dire un existentialisme qui engage une authentique modification du sujet, une in-
tensification de ses possibilités d’être, une augmentation de sa puissance de penser, 
un progrès dans son existence, c’est dans la pratique et dans l’étude de la science 
telle qu’elle se fait que l’on peut le trouver. Comme le dit par exemple Bachelard :

Au lieu d’une existence à la racine de l’être, dans le repos d’une naturelle persévérance 
à l’être, la science nous propose un existentialisme à la pointe de l’être pensant. […] Et 
je vois la nécessité d’une inversion de la phénoménologie de l’être humain, de manière à 
décrire l’être humain comme promotion d’être, dans son essentielle tension, en doublant 
systématiquement toute ontologie par une dynamologie21.

Dans cette perspective, nous sommes confrontés, avec la pensée scientifique 
en acte, à un existentialisme de «  seconde position  », pour reprendre une for-
mule que Bachelard utilise souvent pour qualifier la connaissance rationnelle du 
savant, et plus généralement la pensée active du rationalisme scientifique. En effet, 

20 Ivi, p. 35.
21 Ivi, p. 36.



Ju
lie

n 
La

m
y

13
6

136

l’existentialisme scientifique désigne le champ d’une expérience possible du su-
jet, qui peut transformer son être personnel en apprenant et en comprenant des 
connaissances impersonnelles, par un effort continué d’étude, et par la rectifica-
tion de sa manière première de penser. Il désigne une modalité d’existence spéci-
fique, acquise par un travail patient voire obstiné, qui suppose une distanciation, 
au moins temporaire (le temps de réaliser les tâches spécialisées à effectuer) avec 
la pensée première, enracinée dans la vie dans ce qu’elle a de plus immédiat et 
d’élémentaire, imprégnée par les soucis quotidiens, les intérêts pragmatiques, les 
passions communes. Il ne s’agit alors plus de penser l’existence en tant que telle, 
dans ce qu’elle est supposée avoir de brut, d’originaire et de fondamental, pour 
en saisir une vérité quelconque, mais de penser la connaissance, en revivant l’acte 
même qui la rend possible, en actualisant dans son propre esprit l’enchaînement 
des pensées rationnelles et des expériences techniques qui construisent la « pen-
sée connaissante ». Pour le dire autrement, il est question avec l’existentialisme 
scientifique de repenser la pensée scientifique elle-même, ce qui implique pour le 
sujet d’adopter la forme d’existence seconde et artificielle que constitue l’activité 
scientifique, ce qui n’est possible – comme Bachelard le répète tout au long de son 
œuvre – que si l’on a d’abord rompu avec les préoccupations pragmatiques de la 
vie quotidienne, que si l’on a suspendu les attentes immédiates qui orientent et 
déforment notre perception usuelle. On retrouve ici un thème épistémologique 
bien connu de l’œuvre bachelardienne, celui de la rupture épistémologique, affir-
mant une discontinuité logiquement nécessaire entre la connaissance commune et 
la connaissance scientifique, dont Bachelard parlera dans la plupart de ses livres 
de philosophie des sciences, et dont il fera le thème directeur de deux chapitres de 
ses derniers ouvrages d’épistémologie22. Ce que l’on peut en retenir ici pour notre 
propos, sous l’angle de l’expérience intime du sujet épistémique, c’est que Bache-
lard semble conserver de l’orientation existentialiste la nécessité d’un engagement 
personnel du sujet dans la pensée, la valeur féconde d’une implication active du 
sujet dans l’acte de connaître, tout en refusant par ailleurs le présupposé, com-
munément partagé par la plupart des existentialismes de son temps, selon lequel 
notre expérience immédiate et directe du monde décèlerait une vérité initiale ou 
originelle de notre condition humaine (la facticité, par exemple), et devrait ainsi 
être considérée comme plus signifiante, plus authentique, plus « vraie », que la 
connaissance scientifique objective, construite selon des normes méthodologiques 
et expérimentales impersonnelles. On voit que pour Bachelard, la « phénoménolo-
gie de l’homme studieux, de l’homme tendu dans son étude »23, doit nous conduire 
à comprendre que l’intentionnalité rationnelle est un engagement effectif dans un 
acte de pensée, que faire ou étudier la science implique l’inscription concrète du 
sujet dans une modalité d’existence constituée, et même instituée, par l’« étude 

22 Cf. BACHELARD G., Le rationalisme appliqué, Paris, PUF, 1949, réédition 1998, chapitre 
VI, pp. 102-118 ; Le matérialisme rationnel, Conclusion, Paris, PUF, 1953, réédition 2000, pp. 
207-224.

23 BACHELARD G., « Le problème philosophique des méthodes scientifiques », op. cit., p. 
37.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

13
7

137

quotidienne »24, l’« effort de clarté »25 ou encore le « besoin de clarté »26 – autre-
ment dit une forme de vie faite de travail intellectuel, de tension cognitive et de 
volonté de comprendre, qui sont autant de dispositions réelles du sujet, et des 
manières pour lui d’agir dans le monde.

La science ne nous parle donc pas du monde pris comme un tout ou comme 
un horizon d’existence, ni de notre être-au-monde, mais des phénomènes et des 
secteurs d’expérience. Lui reprocher un tel défaut serait ne pas comprendre sa 
démarche ni son objet, attendre d’elle ce qu’elle ne peut offrir, ni ne pourrait pré-
tendre légitimement fournir, alors que c’est par une toute autre démarche que l’on 
pourra rendre possible la saisie de notre être-au-monde, sans pour autant disquali-
fier la science en tant que telle. Bachelard nous semble de ce point de vue adopter 
une position féconde, parce que nuancée, toujours soucieuse de bien distinguer 
les « ordres » (pour reprendre ici un langage pascalien) et les domaines de légi-
timité de nos voies d’accès au réel. Sa position est d’autant plus riche qu’il nous 
invite à distinguer, au sein même de la connaissance scientifique  : 1) d’un côté 
la logique objective des concepts et des expériences, qui font l’objectivité de la 
connaissance ; 2) de l’autre la logique subjective à l’œuvre avec l’activité pensante 
impliquée par la pratique scientifique effective. En sorte que Bachelard insistera de 
manière récurrente sur le fait que « le rationalisme est engagé »27, que « la philoso-
phie rationaliste est essentiellement une philosophie qui travaille, une philosophie 
au travail »28. Pour conclure notre propos sur cette inflexion épistémologique du 
traitement bachelardien de l’attitude existentialiste, nous rappellerons l’acte même 
de comprendre une connaissance abstraite, bien qu’elle soit une connaissance im-
personnelle, au sens où elle ne dépend pas du vécu immédiat ou du tempérament 
intime du sujet pour être une connaissance valable, met néanmoins en jeu un acte 
personnel de la part du sujet qui apprend ou comprend, dans la mesure où le sa-
vant « vit le progrès scientifique intimement »29. Ainsi la conscience du sujet épis-
témique, tendue dans son heure d’étude, mobilisée par son besoin de comprendre, 
dynamisée par son effort de clarté et ses progrès de culture, est soutenue, dans le 
temps bien délimité du travail scientifique, par une conscience de rationalité, et 
une énergie psychique, qui caractérisent l’existentialisme scientifique.

Cependant, qu’en est-il de la réception de l’existentialisme philosophique du 
point de vue des recherches bachelardiennes en matière de poétique et de phi-
losophie de la littérature ? Quel traitement l’existentialisme subit-il à l’occasion 
des méditations consacrées aux folles images des poètes ? Là encore, on constate 
que Bachelard adopte une position complexe : l’existentialisme se trouve criti-
qué en tant que doctrine ou philosophie particulière, parce que caractérisée par 
une métaphysique abstraite, mais se trouve réinvesti en tant que notion dont 

24 Ibidem.
25 BACHELARD G., « De la nature du rationalisme », in L’engagement rationaliste, op. cit., 

p. 47.
26 Ivi, p. 74.
27 Ivi, p. 65.
28 Ivi, p. 52.
29 BACHELARD G., Le matérialisme rationnel, op. cit., p. 210.



Ju
lie

n 
La

m
y

13
8

138

l’usage permet de mettre de l’ordre dans l’enquête sur les images et l’expérience 
poétique. Dans un premier temps, en effet, on notera que Bachelard critique 
l’existentialisme comme attitude de spectateur, signalant une passivité de l’être 
humain face au réel tel qu’il est, pour faire valoir par contraste un existentialisme 
engagé, dont la marque propre est le travail actif des matières. C’est ce que l’on 
observe par exemple dans le premier volume consacré à l’imaginaire terrestre, 
intitulé La terre et les rêveries de la volonté30. Bachelard y établit notamment 
que l’existentialisme dénote en général une métaphysique abstraite, qui installe 
l’homme comme spectateur du monde. Le qualificatif « abstraite », ici, ne renvoie 
pas à un usage excessif des concepts ou des catégories pour penser le monde, qui 
emporterait le sujet loin de l’existence, mais d’une mise entre parenthèse de cer-
tains aspects significatifs de notre expérience concrète, tout particulièrement ses 
aspects dynamiques, liés à la résistance du réel. On ne peut d’ailleurs manquer 
de souligner ici la teneur polémique, et même ironique, de l’analyse bachelar-
dienne, dans la mesure où Bachelard attaque la pensée existentialiste en lui ren-
voyant la critique qu’elle adresse elle-même généralement aux philosophies de 
son temps31, à savoir leur manque de prise sur l’homme réel (celui « en chair et en 
os »), mais aussi en lui reprochant une fausse compréhension de l’engagement, 
alors qu’il s’agit là de l’un des thèmes favoris de bien des philosophes existentia-
listes. Mais dans quelle mesure peut-on qualifier de métaphysique abstraite une 
pensée soucieuse de l’existence concrète de l’homme ? Quelles sont les raisons 
alléguées par Bachelard pour étayer son jugement ? La critique porte essentiel-
lement sur la dimension statique de l’« expérience existentialiste »32, telle que 
l’on peut la voir par exemple dans l’« étude existentialiste » du poisseux et du 
visqueux par Sartre dans L’Être et le Néant, que cite et analyse Bachelard33. On 
serait en fait confronté à une approche intellectualiste de l’existence, qui saisit 
l’expérience à tenant le monde à distance (surdétermination de l’expérience vi-
suelle, géométrisme), et à une détermination passive de notre expérience des 
choses, maintenue sous la dépendance phénoménologique du donné et du per-
çu. Ce que nous appellerons l’existentialisme abstrait serait ainsi une philosophie 
contemplative (le monde pensé comme spectacle pour l’homme), incapable de 
saisir les « vérités » dynamiques de notre être, celles qui sont engagées dans nos 
actions concrètes et dans notre travail au contact du monde des réalités maté-
rielles, par la main et non la vue. Bachelard envisage alors une « dynamologie »34. 
Pour résumer notre propos, nous dirons que contre cette pensée de l’homme 

30 BACHELARD G., La terre et les rêveries de la volonté. Essai sur l’imagination de la matière, 
José Corti, 1948, réédition 2004.

31 Emmanuel Mounier, dans son Introduction aux existentialismes (1962), caractérisait ainsi la 
pensée existentialiste : une « réaction de la philosophie de l’homme contre l’excès de la philoso-
phie des idées et de la philosophie des choses », c’est-à-dire qu’il s’agissait de poser l’existence 
humaine comme problème premier, ce qui relègue le monde ou les produits de l’esprit au rang 
de questions secondaires.

32 BACHELARD G., La terre et les rêveries de la volonté, op. cit., p. 114.
33 Ivi, pp. 112-118.
34 Ivi, p. 114.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

13
9

139

inactif (privé de sa volonté de travail), qui est « une vue superficielle, une attitude 
qui nous empêche de comprendre activement l’univers »35, Bachelard fait jouer 
l’activité concrète du travailleur, la « réactivité de l’existence humaine »36, ou en-
core « l’action, sous ses formes prolongées »37. C’est l’un des aspects de la « dy-
namologie du contre », opposée à la « phénoménologie du vers »38. Dans cette 
perspective, on peut reconduire l’existentialisme commun – ou existentialisme 
abstrait – à sa matrice métaphysique, en l’occurrence une pensée de l’existence 
qui se fonde sur une compréhension de l’homme jeté comme spectateur devant 
un monde inerte, et lui opposer un « existentialisme engagé dans le travail »39, 
c’est-à-dire une métaphysique qui tient compte de la résistance du réel, de l’éner-
gie que l’homme doit déployer pour agir contre/sur les choses, de la volonté 
active de transformer le réel donné pour lui imposer des formes voulues – autre-
ment dit une philosophie qui pense l’existence humaine comme étant plongée 
dans un univers de forces, où « l’être humain se révèle comme le contre-être des 
choses »40, armé d’une « volonté humaine de seconde position »41, qui lui permet 
de réagir et de répondre aux attaques des êtres du monde.

Néanmoins, on se tromperait en pensant que Bachelard disqualifie l’existen-
tialisme sur le terrain direct de l’expérience positive du monde. En effet, l’un des 
intérêts des analyses qu’il consacre aux images poétiques réside dans la mise en 
évidence de ce que nous appellerons une « prégnance onirique », informant et 
imprégnant de sens l’existence humaine. On pourrait dire, pour expliciter plus 
avant notre propos, que l’existentialisme poétique implique une certaine manière 
de comprendre l’expérience sensible, comme étant conditionnée tout autant par 
des images, des rêves et des affects, que par des perceptions et des sens data. C’est 
selon nous ce que Bachelard cherchait déjà à montrer dans le cadre de son analyse 
de l’imaginaire du travail et des rêveries de la volonté : sans un onirisme du travail, 
porté par des images actives, sans une dynamisation de nos dispositions à agir et 
une mobilisation des puissances de la volonté par l’imagination des forces (antici-
per l’action et jouir à l’avance de son effort), il ne peut y avoir un réel engagement 
dans l’action, ni de consolidation de l’action dans le temps. On comprend par-là 
que l’existence concrète, immédiate, première, est imprégnée d’imaginaire, que 
l’action de l’homme dans le monde, au contact des choses, contre elles, est confi-
gurée par des images et des rêveries. En ce sens, on peut parler avec Bachelard 
d’un « existentialisme de la nuit », d’un « existentialisme de l’être imaginant », qui 
nous renvoient in fine à la puissance ontologisante de la rêverie, dans la mesure où 
l’existentialisme poétique conjugue une ontologie de l’être parlant et une ontologie 
de l’être parlé.

35 Ivi, p. 63.
36 Ivi, p. 114.
37 Ivi, p. 63.
38 Ivi, chapitre II.
39 Ivi, p. 63.
40 Ivi, p. 116.
41 Ibidem.



Ju
lie

n 
La

m
y

14
0

140

Variations ontologiques : les mots, les images, l’être

Dans une conférence consacré au thème « De la nature du rationalisme » pro-
noncée le samedi 25 mars 1950 à la Société française de Philosophie, alors qu’il 
propose d’exposer ses vues sur l’homme rationaliste et la phénoménologie de 
l’homme studieux, Bachelard nous livre cette confidence :

Si j’avais à faire le plan général des réflexions d’un philosophe à l’automne de sa 
vie, je dirais que j’ai maintenant la nostalgie d’une certaine anthropologie. Et s’il fallait 
être complet, il me semble que j’aimerais à discuter d’un thème qui n’est pas celui 
d’aujourd’hui, thème que j’appellerai « l’homme de vingt-quatre-heures ». Il me semble, 
par conséquent, que si l’on voulait donner à l’ensemble de l’anthropologie ses bases 
philosophiques ou métaphysiques, il faudrait et il suffirait de décrire un homme dans 
vingt-quatre heures de sa vie.

Qu’est-ce que nous aurions à discuter alors, devant cette totalité humaine ? Nous 
aurions d’abord à discuter l’homme de la nuit. Nous aurions là des thèmes existentialistes 
que j’aimerais bien discuter un jour ! Il est sûr que c’est du côté nocturne que l’existence 
a ses grandes sécurités […] Je laisserai de côté toute cette section d’un lyrisme profond, 
tout ce qui fait que l’homme appartient à des générations antécédentes, tout ce qui fait 
que l’homme n’a pas toujours contact avec la vie éveillée, avec la vie claire.

Il est sûr que cet homme nocturne dont je refuse l’examen dans cette conférence 
laisse des séquelles ou des héritages dans le cours de la journée. Nous dormons ; nous 
dormons longtemps ; nous dormons à la moindre rêverie ; nous dormons par conséquent 
dans des fractions de la vie solaire42.

On peut, en première lecture, être surpris à l’idée d’un « existentialisme de la 
nuit »43, dans la mesure où la vie nocturne se présente avant tout comme un temps 
de l’inaction, comme une privation de conscience et de volonté – autrement dit 
comme le temps par excellence de la passivité du sujet. Mais ce serait là associer 
trop vite le « nocturne » à l’expérience réelle du sommeil de la nuit, et accorder 
trop d’importance à notre intuition première du mot, à ce que nous suggère im-
médiatement ici le langage. Car chez Bachelard – nous n’y insisterons pas tant le 
thème est notoire – la plupart du temps, et en dehors quelques exceptions qui 
sont par ailleurs explicitées par l’auteur, où la nuit constitue un thème d’étude 
littéraire, cette dernière désigne la dimension onirique et inconsciente du psy-
chisme humain, l’ancrage de l’activité psychique naturelle de l’homme dans un 
ensemble d’images primordiales constituant autant de conditions transcendan-
tales de l’imaginaire, et non pas la période du cycle circadien associée au som-
meil. D’ailleurs, on comprend assez vite en relisant le passage cité ci-dessus que 
Bachelard fait jouer à plein les significations symboliques et métaphoriques du 
sommeil et de la nuit, quand il oppose à « l’homme nocturne » la vie éveillée, qui 
se présentera comme une caractéristique essentielle de l’homme rationaliste, de 
« l’homme éveillé » (voire « sur-éveillé »), qui ne peut pas être réduit au physicien, 

42 BACHELARD G., « De la nature du rationalisme », op. cit., pp. 47-48.
43 Cette formule « existentialisme de la nuit » sera notamment utilisée par Bachelard quelques 

pages plus loin. Cf. BACHELARD G., « De la nature du rationalisme », op. cit., p. 76.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

14
1

141

au mathématicien ou à l’homme de science en général, mais désigne tout homme 
vigilant, attentif, tendu dans un effort conscient et contrôlé en vue de réaliser 
une tâche déterminée, spécialisée (Bachelard évoque le technicien, l’ingénieur, 
le chirurgien, etc.). En ce sens, on peut dire que la « nuit » dont parle Bachelard 
est en nous. Dans cette perspective, la dimension nocturne de l’âme humaine, ce 
à quoi nous renvoie Bachelard en parlant d’un « existentialisme de la nuit » et 
d’un « existentialisme nocturne », désigne une modalité spécifique de l’existence 
de l’homme (distincte de la vie éveillée, rationnelle), une certaine manière d’être 
qui caractérise l’homme de vingt-quatre heures dans des circonstances bien dé-
terminées de son existence, dans des moments et des temps différents de la vie 
quotidienne, que l’on peut distribuer selon nous en deux sous-catégories44 : 1) la 
nuit de la nuit, c’est-à-dire le sommeil réel, caractérisé par le rêve nocturne, rêve 
sans activité propre du sujet, à l’occasion duquel le sujet est même dépossédé 
de son être par des forces psychiques inconscientes, et dans lequel les images 
viennent à lui plus qu’il ne les produit vraiment45 ; 2) la nuit du jour, c’est-à-dire 
la conscience détendue – que Bachelard désigne parfois aussi comme « clair-obs-
cur du psychisme  » – qui s’exprime par/dans la rêverie diurne, que l’on peut 
elle-même découper selon deux axes  : a) celui de la rêverie ordinaire  ; b) celui 
de la rêverie poétique  ; rêverie où le sujet se trouve dans un état mésomorphe, 
intermédiaire entre la conscience claire et l’absence de conscience. Ainsi, selon 
Bachelard, nous dormons même en plein jour, alors que nous sommes censés 
être pleinement éveillés, à partir du moment où nous nous laissons emportés par 
la rêverie. Mais avec la rêverie diurne, dont les poètes sont en quelque sorte les 
« experts », se joue une expérience particulière pour le sujet humain, dont les en-
quêtes bachelardiennes sur la phénoménologie de la parole et sur l’être de l’image 
permettront de révéler la puissance de révélation ontologique.

Mais que faut-il comprendre ici par révélation ontologique ? S’agit-il d’envi-
sager une révélation ou un dévoilement de l’être en tant que tel ? Bachelard en-
visage-t-il, même sans la développer de manière conséquente, la possibilité d’une 
ontologie qui chercherait à atteindre le sens de l’être ? Ou alors faut-il plus modes-
tement circonscrire cette dimension ontologique à l’être de l’homme ? Bien que 
Bachelard ne donne pas, ainsi que nous l’avons déjà dit, d’explication sur le sens 
des termes « être » et « ontologie » quand il les emploie, on peut raisonnablement 
penser qu’il ne s’agit pas pour lui de mettre en œuvre une ontologie fondamentale, 
une doctrine de l’être en tant qu’être ou une enquête sur l’être en général. Tout 
nous donne plutôt à penser que c’est l’être de l’homme qui intéresse Bachelard. 
S’il y a « révélation de l’être »46, si une expérience peut être « révélatrice d’être »47, 

44 Sur la distinction entre le rêve nocturne et la rêverie diurne, et la perspective d’une Méta-
physique de la nuit, on consultera BACHELARD G., La poétique de la rêverie, Paris, PUF, 1960, 
réédition 1999, l’ensemble du chapitre IV, intitulé « Le cogito du rêveur », pp. 124-147.

45 Comme le dit Bachelard dans la conférence citée précédemment : « Dans les images que 
l’on prend dans la vie nocturne, ce sont des réalités de cette vie nocturne ; vous ne formez pas les 
images, elles se forment en vous » (« De la nature du rationalisme », op. cit., p. 70).

46 BACHELARD G., La terre et les rêveries de la volonté, op. cit., p. 62.
47 Ivi, p. 112.



Ju
lie

n 
La

m
y

14
2

142

il semble que ce soit avant tout dans le sens d’une ontologie de l’être humain. C’est 
ce que nous suggère la thématique de l’existentialisme de l’être imaginant, dont 
on trouve l’exposition dans les analyses consacrées à « L’immensité intime » dans 
La poétique de l’espace. Voilà ce que dit par exemple Bachelard, à l’occasion de sa 
réflexion sur la rêverie de l’immensité et les images de la grandeur :

En fait, la rêverie est un état entièrement constitué dès l’instant initial. On ne la voit 
guère commencer et cependant elle commence toujours de la même manière. Elle fuit 
l’objet proche et tout de suite elle est loin, ailleurs, dans l’espace de l’ailleurs. […] Dès 
lors, dans cette méditation, nous ne sommes pas « jetés dans le monde » puisque nous 
ouvrons en quelque sorte le monde dans un dépassement du monde tel qu’il est, tel qu’il 
était avant que nous le rêvions48.

On peut remarquer tout d’abord que Bachelard, ici, reprend de nouveau pour 
son propre compte un thème existentialiste courant, en l’occurrence celui de la 
transcendance, comprise comme capacité de l’homme à se détacher du moment 
présent pour se tourner vers ce qui n’est pas encore, et projeter ses possibilités 
d’être. La rêverie, telle qu’elle nous est présentée, semble bien se caractériser 
par ce mouvement d’échappement, vers autre chose que ce que ne nous avons 
présent sous les yeux. Cependant, on constate que Bachelard ne présente pas 
ici ce mouvement de transcendance uniquement selon l’axe temporel (présent/
avenir), mais aussi selon une détermination spatiale (ici/ailleurs). La transcen-
dance, ce serait aussi un ailleurs. S’agit-il pour autant d’un ailleurs radical, c’est-
à-dire d’une transcendance au sens théologique ou métaphysique traditionnel 
du terme ? Rien ne donne à le penser, dans la mesure où Bachelard n’évoque pas 
la possibilité d’une autre réalité, séparée de la nôtre, à laquelle nous pourrions 
avoir accès en nous détournant de la réalité terrestre. Ses enquêtes sur les images 
sont toujours circonscrites au domaine de la parole des poètes, et au matériel 
documentaire des œuvres produites pas les écrivains, en évitant le plus souvent 
de s’appuyer sur les grands récits mythiques ou les textes religieux. Bachelard 
cherche en effet à démêler le sens des images que tout individu peut (re)vivre en 
première personne, presque « naturellement », sans que soit requise une prépa-
ration culturelle ou l’adhésion à une conviction religieuse. Il s’agit donc plutôt, 
dans le texte qui nous occupe, d’une transcendance dans l’immanence, si l’on 
se permet ce genre d’expression, c’est-à-dire d’un mouvement d’échappement 
à l’ici et au maintenant, qui se traduit concrètement dans l’expérience du sujet 
par une libération vis-à-vis de son ancrage spatio-temporel immédiat. C’est ce 
que précise d’ailleurs Bachelard à la fin du chapitre sur la rêverie d’immensité, 
en soulignant que cette rêverie nous permet en fait de « délier les liens ordinaires 
du temps et de l’espace »49. Méditant sur les pages d’un livre de Philippe Diolé 
consacré au désert, Bachelard va même jusqu’à dire qu’on peut extraire de cette 
lecture « une technique psychologique pour être ailleurs, dans un ailleurs absolu 

48 BACHELARD G., La poétique de l’espace, op. cit., pp. 168-169.
49 Ivi, p. 187.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

14
3

143

qui fait barrage aux forces qui nous retiennent dans la prison de l’ici »50. Et de 
préciser aussitôt que cette évasion rendue possible par la rêverie poétique s’ap-
puie sur des images fondamentales, qui ne sont pas produites par le sujet rêvant 
lui-même, qui ne dépendent pas de sa volonté, mais se présentent plutôt comme 
des conditions transcendantales de la rêverie :

Diolé nous transporte dans l’ailleurs d’un autre monde. Il ne se sert, pourrait-on 
dire, que d’une machinerie psychologique mettant en action les lois les plus sûres, les 
plus fortes de la psychologie. Il n’a recours qu’à ces fortes et stables réalités que sont les 
images matérielles fondamentales, les images qui sont à la base de toute imagination. Rien 
là qui relève de chimères et d’illusions. Le temps et l’espace sont ici sous la domination 
de l’image. L’ailleurs et le jadis sont plus forts que le hinc et nunc. L’être-là est soutenu 
par un être de l’ailleurs. L’espace, le grand espace, est l’ami de l’être51.

Nous comprenons ici que l’intérêt de Bachelard porte moins sur le produit ou 
sur l’objet de la rêverie de l’ailleurs (dans que lieu elle nous transporte, quel est 
cet ailleurs), que sur l’acte de conscience que cette rêverie met en jeu (expérience 
subjective de l’échappement). On a l’impression que Bachelard s’efforce de rendre 
compte de cet instant décisif où le sujet, se détachant de ce qui se donne à lui dans 
l’expérience perceptive, tout en partant de cet objet ou de ce spectacle, se trouve 
emporté par des images qui le détachent de la réalité immédiate. De ce point de 
vue, il faudrait sûrement procéder à une confrontation détaillée et documentée 
entre la rupture poétique avec l’être-là de la perception présente et la rupture épis-
témologique qui conduit le sujet connaissant à se détacher de son expérience pre-
mière. Nous nous contenterons de souligner que l’existentialisme de l’être ima-
ginant, d’une façon qui nous semble ici similaire à celle de l’existentialisme de 
l’être pensant du point de vue de la détermination psychologique de l’expérience 
subjective, conduit également à une expérience qu’on peut qualifier de « seconde 
position », non plus épistémologique et rationnelle comme dans la science, mais 
esthétique et poético-sensible. Ce qui spécifie cette expérience poético-onirique, 
c’est la dimension créatrice de l’expression, qui peut être envisagée  : 1) soit du 
point de vue du poète qui écrit ses vers ; 2) soit du point de vue du lecteur qui se 
confronte au poème et en accueille les images – ce qui ne constitue pas, en fait, 
une différence radicale pour Bachelard, dans la mesure où la lecture féconde est 
celle qui nous conduit à nous placer dans les mêmes dispositions que celles qui 
ont conduit le poète à écrire les images qui naissent dans son esprit52. C’est ce qui 
est en jeu avec l’approche phénoménologique de l’image, présentée comme un 
évènement de la conscience, comme un phénomène à part entière, dont il s’agit 
de revivre l’avènement dans l’esprit afin d’en comprendre la réalité spécifique. Or 
l’expérience qui retient spécialement Bachelard semble être celle de la libération 
de l’homme par la parole poétique, au moyen d’un usage du langage délié des 

50 Ibidem.
51 Ibidem.
52 Sur ce thème, on relira avec profit les introductions de La Poétique de l’espace et de La 

Poétique de la rêverie.



Ju
lie

n 
La

m
y

14
4

144

contraintes utilitaires de la vie commune (où le langage est réduit au statut d’ins-
trument de communication), et des exigences de rigueur de l’activité scientifique 
(où le langage est surveillé).

Mais de quoi l’homme, l’être parlant, peut-il se libérer grâce à l’expression poé-
tique ? Et dans quelle mesure cette expérience spécifique de la conscience peut-
elle nous conduire à une détermination ontologique des images poétiques, et de 
l’expérience qu’elles mobilisent  ? En ce qui concerne la première question, on 
peut dire que la libération dont il s’agit touche à l’ensemble de nos expériences 
mondaines, à décliner selon trois axes : l’environnement (rapport aux choses), la 
société (rapport aux autres), le moi (rapport à soi). C’est une piste de réflexion qui 
nous est suggérée par Bachelard dans le cadre des pages qu’il consacre à la Dasein-
sanalyse, dans quelques pages de La terre et les rêveries du repos :

Si nos efforts pouvaient être poursuivis, on aurait la possibilité d’examiner, comme 
un monde autonome, l’univers de l’expression. On verrait que cet univers de l’expression 
s’offre parfois comme un moyen de libération à l’égard des trois mondes envisagés 
par la Daseinsanalyse  : Umwelt, Mitwelt, Eigenwelt – monde environnant – monde 
interhumain – monde personnel. Du moins, trois mondes de l’expression, trois sortes de 
poésie peuvent ici trouver leur distinction53.

On peut retenir deux éléments intéressants de cet extrait. Premièrement, on 
voit que Bachelard ne fait pas de l’expression poétique une puissance totalement 
déliée, sui generis, dans la mesure où il s’agit de se défaire de l’expérience pre-
mière. On trouve semble-t-il ici un écho de ce qui était déjà établi dans l’avant-pro-
pos L’air et les songes, à savoir que le travail de l’imagination créatrice n’est pas 
de reproduire les images issues de la perception et de les transposer dans un nou-
veau domaine, mais déformer les images perçues elles-mêmes, en sorte de suivre 
de nouvelles lignes d’images, qui soient autonomes. On comprend par-là que les 
images poétiques naissent à l’occasion d’une expérience positive (perception) ou 
du souvenir de la réalité perçue (mémoire), sans pouvoir s’y réduire pour autant. 
L’imagination, en reprenant cette fois-ci les termes de l’avant-propos de L’eau et 
les rêves, est la puissance de dépasser la vie réelle, pour inventer de la vie nouvelle. 
L’expression poétique, qui donne corps aux images par la parole et les mots, pré-
sente alors selon nous un double aspect : 1) le processus réel qui donne naissance à 
l’image dans l’esprit d’un individu se produit de manière contingente, à l’occasion 
de perceptions ou de souvenirs concernant les choses et les objets du monde, y 
compris les autres hommes ou moi-même. C’est ce que nous proposons d’appeler, 
en prenant le risque de transposer ici une terminologie issue de l’épistémologie 
contemporaine, le « contexte de découverte » de l’image, à savoir l’ensemble des 
conditions, biographiques, psychologiques et contextuelles, qui accompagnent la 
production de l’image à un moment donné, chez un sujet particulier. Bachelard en 
fera le champ privilégié d’enquête de la psychologie et de la psychanalyse ;

53 BACHELARD G., La terre et les rêveries du repos. Essais sur les images de l’intimité, Paris, 
José Corti, 1948, pp. 91-92.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

14
5

145

2) l’être propre de l’image dispose d’une consistance ontologique, indépendante 
de son origine contingente dans la conscience individuelle et dans un contexte par-
ticulier, à partir du moment où l’image se fixe dans une expression, qui lui donne 
une réalité à en tant qu’œuvre. Ce sera l’objet d’étude de la Poétique.

Comment nous faut-il comprendre alors l’image poétique, selon Bachelard, 
dans le contexte de la Poétique  ? Il s’agit principalement d’envisager l’expres-
sion poétique comme étant liée à un monde autonome d’images, dans le sens, 
paradoxal à première vue tant Bachelard récuse le réalisme dans le champ des 
études littéraires, d’un réalisme des images. Parler ici de réalisme des images, ou 
de réalisme de la parole, ne signifie pas que le contenu de l’image poétique soit la 
reproduction d’une réalité préalable, dont l’image serait la simple copie ou repré-
sentation. Dans cette perspective, on renouerait avec une forme d’empirisme et de 
psychologisme, qui réduirait l’image poétique à une simple image mentale dérivée 
de l’expérience réelle. Bachelard refuse une telle compréhension de l’image, qui 
ne nous apprend rien du caractère à proprement parler poétique de l’image. Si 
l’on peut parler de réalisme de la parole poétique chez Bachelard, c’est au sens où 
les images poétiques, exprimées et déposées dans des textes écrits, renvoient à un 
monde d’images disponibles à l’expérience du sujet. Une autre confusion doit ici 
être évitée. Il s’agirait de penser ce monde d’images dont parle Bachelard dans le 
sens où l’on parle parfois d’un Monde des Idées chez Platon, c’est-à-dire une réa-
lité intelligible séparée de la réalité sensible, constituant le fondement ontologique 
de tout ce qui existe. Outre qu’une telle interprétation de la métaphysique platoni-
cienne peut être considérée comme superficielle, simplificatrice voire falsificatrice, 
nous insisterons sur le fait que rien n’indique, dans les textes bachelardiens, que 
les images primordiales soient à comprendre comme des entités séparées, ayant 
une réalité d’une autre nature que les images qui naissent dans la conscience. En 
l’absence de raisons sérieuses pour adhérer à une telle détermination maximale 
des images chez Bachelard, nous choisissons d’opter pour une interprétation mi-
nimale du réalisme des images poétiques, dont la réalité effective dépend en fait 
de leur expression dans un texte écrit ou imprimé. Dans un autre contexte, celui 
de l’épistémologie de la physique contemporaine, Bachelard parle pertinemment 
à ce propos de « bibliomène », et souligne que l’existence d’une chose par le livre 
doit être considérée comme une modalité d’existence à part entière, qui donne 
une valeur ontologique à la chose. Voilà ce qu’il dit par exemple de l’électron, 
en guise de réponse à une objection sceptique possible à propos de la réalité de 
cette particule dont l’existence n’est attestée que dans des appareils de détection, 
construits par les hommes, et dans des livres de diffusion ou d’enseignement de la 
science : « Exister par le livre, c’est déjà une existence, une existence si humaine, si 
solidement humaine »54. Dans cette perspective, à la redoutable question du statut 
ontologique des images primordiales, et des archétypes dont Bachelard nous dit 
qu’ils constituent un fond commun d’images inscrites dans l’esprit humain, nous 
proposons de répondre modestement par l’argument suivant : bien qu’il s’agisse 

54 BACHELARD G., L’activité rationaliste de la physique contemporaine, Paris, PUF, 
1951, p. 7.



Ju
lie

n 
La

m
y

14
6

146

de réalités non-observables directement, nous pouvons en constater l’existence 
et la permanence dans les textes poétiques. Ainsi, Bachelard ne nous semble pas 
outrepasser l’« exigence ontologisante » citée plus haut : en s’appuyant sur un ma-
tériel documentaire fait de textes divers, issus d’époques, de lieux et de contextes 
différents, pour aborder le domaine des images élémentaires, primordiales ou ori-
ginaires de l’inconscient, on n’affirme pas l’être « en dehors et au-dessus de l’ex-
périence ». Au contraire, on s’efforce de déceler l’être de l’image, sa consistance et 
son sens, par l’expérience de lecture des images déposées dans les livres.

Il semble par conséquent justifié d’accorder à Bachelard que « la Poétique est 
un véritable règne du langage »55, et que le monde de l’expression existe par la pa-
role, et surtout par les livres. Ontologiquement parlant, l’être des images est donc 
consistant, par ce qu’elles sont parlées et surtout écrites, jamais seulement par ce 
qu’elles sont vécues par un sujet dans le cadre de son expérience intime. Une image 
qui n’adviendrait que dans le cadre d’une expérience privée, dans un psychisme 
particulier, ne pourrait pas être considérée comme une réalité consistante. On peut 
d’ailleurs ici rebondir sur l’un des textes cités précédemment, où Bachelard disait 
que le vécu doit être revécu pour avoir une valeur. C’est bien le cas des images dont 
nous parlons ici : dans la mesure où elles sont écrites, elles peuvent être revécues 
à loisir, en lisant et en relisant les œuvres des poètes. Nous sommes ainsi conduits 
à changer de méthode pour accéder à l’être de l’image. Il ne s’agit plus d’exami-
ner uniquement le sujet individuel, l’existant singulier animé par des passions et 
des désirs, empêtré dans des relations sociales et des soucis quotidiens (ce serait 
là une enquête empirique, psychosociologique), mais plus fondamentalement les 
images elles-mêmes, précisément les images littéraires, qui donnent corps à l’image 
poétique par l’acte d’écriture. On passe dès lors de la recherche de la signification 
psychologique de l’image à sa détermination poétique, voire ontologico-poétique, 
ce qui implique de saisir son être propre, et son régime spécifique d’émergence en 
tant qu’évènement langagier. Pour reprendre et prolonger les termes mêmes de 
Bachelard, il s’agit d’abandonner le langage de la signification – qu’elle soit utili-
taire ou cognitive – pour aborder à ce qu’il appelle parfois le « Monde la Parole »56. 
Toutefois, qu’est-ce qui fait de l’image poétique un évènement du logos, tout par-
ticulièrement d’un logos poétique ? Pour Bachelard, cette dimension ontologique 
de l’image réside dans le fait qu’elle est bien un « nouvel être du langage »57, jamais 
un simple produit de la perception, ni un simple produit de la culture. Il y a, en ce 
sens, ontologie dans la perspective étymologique du mot, par l’association intime 
de l’être et du langage. Comme le dit explicitement Bachelard, pour définir le ni-
veau ontologique où se placent ses méditations :

En thèse générale, nous pensons que tout ce qui est spécifiquement humain dans 
l’homme est logos. Nous n’arrivons pas à méditer dans une région qui serait avant le 
langage. Mais si cette thèse paraît refuser une profondeur ontologique, on doit nous 

55 BACHELARD G., Fragments d’une Poétique du Feu, op. cit., p. 54.
56 Cf. BACHELARD G., La poétique de la rêverie, op. cit., p. 160.
57 Ivi, p. 3.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

14
7

147

l’accorder, pour le moins, comme hypothèse de travail bien appropriée au type de 
recherches que nous poursuivons sur l’imagination poétique58.

Bachelard va même jusqu’à dire, dans le cadre de l’expérience de lecture par 
sympathie et participation, qui nous fait accueillir l’image du poète comme si 
nous avions pu la créer nous-mêmes, que «  l’expression crée de l’être », « un 
être nouveau de notre langage59. Or si en quittant le plan du langage-instrument 
(langage ordinaire et langage signifiant), le langage poétique conduit au lan-
gage-réalité, il faut se défaire à la fois des attentes pragmatiques et des références 
objectives pour saisir l’être de l’image. C’est pourquoi Bachelard insiste dans les 
deux Poétiques sur la nécessité de recourir à une méthode phénoménologique, 
elle-même indissociable d’une détermination ontologique. Dans cette perspec-
tive, l’ontologie poétique, que l’on nommera une ontopoétique, présente une 
double dimension : 1) premièrement, il s’agit de ressaisir et de revivre les actes 
créateurs de l’être parlant, surtout ceux de ces «  grands parlants  » que sont 
les poètes. L’existentialisme de la parole, dans son sommet de langage, c’est le 
mode d’existence de « l’homme de la parole nouvelle »60, avec qui se jouent une 
émergence et un avenir de langage, une libération de la puissance créatrice du 
langage. Comme le dit encore Bachelard, « l’image poétique nous met à l’origine 
de l’être parlant »61. On peut dire également que par-là elle nous conduit «  à 
l’origine du langage, à ce point initial où le silence de l’être s’ouvre sur l’hu-
manité du langage »62. On aborde ainsi avec l’image poétique à la naissance du 
langage, aux origines du langage ; 2) deuxièmement, il s’agit par ailleurs dans le 
cadre de l’explicitation de l’ontopoétique bachelardienne de suivre les lignes de 
développement d’une ontologie approchée, qui se présente comme une enquête 
en direction de l’être parlé. L’existentialisme de la parole (être parlant) se double 
d’un existentialisme du poétique (être parlé). Comme l’indiquait déjà la citation 
en exergue de cette étude, pour Bachelard « le poète parle au seuil de l’être ». 
Nous avons un indice de cette ligne d’interprétation de l’ontologie des images 
dans une confidence faite par Bachelard à la radio en novembre 1961, lors d’une 
interview suivant la publication de La poétique de la rêverie63. A la question de 
savoir s’il a le projet d’écrire un nouveau livre, Bachelard répond alors au jour-
naliste qu’il voudrait faire un « livre de métaphysique », ce que tout philosophe 
devrait faire selon lui à un moment donné :

– Il serait temps à mon âge de faire de la philosophie vraie, et alors j’ai un autre livre, 
comme tout le monde […] Ce serait sur l’être.

58 BACHELARD G., La poétique de l’espace, op. cit., p. 7.
59 Ibidem.
60 BACHELARD G., La poétique de la rêverie, op. cit., p. 3.
61 BACHELARD G., La poétique de l’espace, op. cit., p. 7.
62 BACHELARD G., « Dormeurs éveillés. La rêverie lucide », in Causeries (1952-1954), a 

cura di V. Chiore, Genova, Il Melangolo, 2005, p. 102.
63 Pour consulter et télécharger ces archives radiophoniques, on consultera le site de l’INA : 

http://www.ina.fr/



Ju
lie

n 
La

m
y

14
8

148

– Pour une fois, vous laisseriez de côté un peu les mots, pour parler de l’être ?
– Pas tout à fait ! Parce que l’être a besoin de beaucoup de mots. […] Ce serait sur 

l’être parlé64.

La question se pose alors de savoir pourquoi l’être aurait-il besoin de mots ? 
Pourquoi faudrait-il passer par l’intermédiaire des mots, alors même que Bache-
lard désigne par ailleurs l’ontologie des images comme une

« ontologie directe »65, et la méthode phénoménologique comme une voie de 
l’immédiateté, indépendante d’une préparation culturelle et d’un savoir  ? Une 
première hypothèse serait de faire référence à l’ancrage rationaliste de l’œuvre 
bachelardienne, qui n’est jamais démenti par le philosophe, même si à la fin de 
sa vie Bachelard renoncera, pour des raisons selon nous justifiées, à poursuivre 
le difficile travail d’explicitation et d’interprétation philosophique des progrès 
scientifiques. Il s’agirait de penser que l’ethos rationaliste, demeurant comme une 
« pensée de derrière » permanente chez Bachelard, l’empêcherait de tomber, ou 
de sombrer indûment, dans l’intempérance de ce qu’il appelle une «  ivresse de 
l’insondable »66, dont il fait la caractéristique des philosophies irrationalistes. Dans 
cette perspective, au lieu d’être un obstacle aux déterminations ontologiques, le ra-
tionalisme bachelardien permettrait, par une sorte de surveillance de soi, que l’en-
quête ontopoétique n’outrepasse pas certaines limites et certaines prétentions, par 
exemple celle d’atteindre à une profondeur ontologique, antérieure au langage. Il 
s’agirait alors de penser que c’est une fois que l’on a bien séparé ce qui relève du 
réel objectif, déterminé par la science, et de la réalité poétique, existant sur le plan 
de l’imaginaire, que l’on pourrait se lancer dans une ontopoétique sans risquer de 
mélanger les genres. Le problème de cette interprétation, qui est séduisante, dans 
la mesure où elle pourrait donner des raisons à la résistance de Bachelard devant la 
tentation de passer au plan de la profondeur ontologique, c’est qu’elle n’explique 
pas vraiment le rôle ni la nécessité des mots pour saisir l’être, se contentant d’une 
lecture externe et indirecte de la question ontopoétique. Par ailleurs, rien ne nous 
permet de penser que Bachelard accepterait de faire un tel lien entre les versants 
épistémologique et poétique de son travail, tant la séparation normative des deux 
ordres de recherche constitue un axiome – voire un dogme  ? – de son œuvre. 
C’est pourquoi une deuxième interprétation nous semble plus vraisemblable : elle 
consiste à considérer que c’est pour des raisons de méthode, à l’intérieur même du 
champ de l’enquête poétique, que Bachelard associe l’être et les mots dans la ré-
flexion ontologique. Si l’on se réfère notamment aux introductions de La poétique 
de l’espace et de La poétique de la rêverie, où Bachelard prend bien soin de justifier 
sa méthode, et les inflexions subies par sa méthode poétique, qui des outils de la 
psychanalyse freudienne puis jungienne s’est tournée vers une réappropriation très 
personnelle de la phénoménologie, on constate que la communicabilité de l’ex-

64 La retranscription a été faite par nos soins, sur la base de l’enregistrement disponible sur 
le site de l’INA.

65 BACHELARD G., La poétique de l’espace, op. cit., p. 2.
66 BACHELARD G., Le matérialisme rationnel, op. cit., p. 96.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

14
9

149

périence est une exigence constante. Il s’agit de partir d’une expérience du sujet, 
plus précisément de la naissance de l’image et de l’émergence du langage dans la 
conscience créante du poète, et d’en mettre au présent la prise de conscience par 
le biais de la lecture. Bachelard semble se méfier de la tentation, que l’on pourrait 
qualifier de « mystique », d’en appeler à une intuition, insondable et inexprimable, 
qui ne trouverait pas à se mettre en forme dans des mots, et nous condamnerait 
alors au silence solipsiste d’une expérience totalement privée. Or Bachelard n’a 
de cesse d’en appeler à une communication des consciences, par le biais d’une 
expérience poétique transposée sur le plan du langage, c’est-à-dire à une inter-
subjectivité indirecte, médiatisée par les mots et les images, qu’il appelle parfois 
«  transsubjectivité ». Cette interprétation nous semble plus satisfaisante dans la 
mesure où elle concorde avec les exigences bachelardiennes de ne recourir qu’à 
des expériences communicables, que chacun peut (re)faire lui-même au contact 
des œuvres, sans devoir disposer au préalable de compétences techniques particu-
lières, d’une culture érudite ou de connaissances spécifiques – à condition néan-
moins de se mettre dans une certaine disposition d’accueil vis-à-vis des mots et 
des images des poètes, disposition qui n’est rien d’autre que la rêverie elle-même.

Conclusions

En guise de conclusion, nous soulignerons que l’ontopoétique bachelardienne 
pose la primauté de l’imagination et de la rêverie dans l’ontologie et la métaphy-
sique concrète. L’image poétique est peut-être une création de rêveurs, mais elle 
est communicable, on peut revivre l’actualité de son émergence dans la conscience 
grâce à la lecture, et à partir du moment où on peut en repérer des récurrences 
et des variations dans différentes œuvres, rien n’empêche d’en accepter la réalité, 
fut-elle langagière et expressive – autrement dit la réalité poétique. Les images 
poétiques sont des réalités d’expression et, comme le dit Bachelard, elles tirent 
leur être même de l’acte d’expression, modulé par la parole et consolidé par l’écri-
ture. Envisager une onto-poétique en lieu et place d’une onto- logie, au sens habi-
tuel, n’implique pas de considérer la métaphysique concrète comme une chimère 
sans intérêt, ni de reléguer la visée métaphysique au rang subalterne de diver-
tissement ludique ou de discipline peu sérieuse au regard de l’esprit de sérieux 
qu’impliquerait la connaissance objective, comme ont été tenté de le faire certains 
représentants de l’empirisme logique ou du logicisme. Bachelard nous semble de 
ce point de vue d’une grande actualité, et d’une fécondité inaperçue, pour (re)
penser les différentes modalités des rapports entre le langage, les images et l’être 
au sein de l’existence humaine. Son approche nuancée, déclinée selon deux axes 
de recherches, séparés du point de vue de la méthode mais indissociables du point 
de vue de la compréhension de la totalité humaine, rend selon nous possible une 
voie inédite entre deux excès récurrents dans la philosophie contemporaine : 1) la 
conception technoscientifique du monde, qui réduit la puissance du langage à dire 
les choses à des significations objectives, cognitives et rationnelles,ou alors simple-
ment psychologiques et passionnelles. Contre un tel réductionnisme, Bachelard 



Ju
lie

n 
La

m
y

15
0

150

ouvre l’accès à une possible détermination ontologique du langage, dans le cadre 
de la rêverie et de l’expérience poétique : la réalité poétique, existant sur le plan 
de l’imaginaire et du langage, se phénoménalisant par la parole et se matérialisant 
par l’écriture, peut être « approchée » ; 2) d’un autre côté, une approche transcen-
dantale du langage, ontologiquement instaurative, qui ferait de la parole poétique 
le vecteur exclusif d’un dévoilement de l’être, inaccessible par d’autres moyens. 
Contre une telle approche de type plutôt heideggérien – en simplifiant ici à l’ex-
cès une question qui mériterait de plus amples développements – approche qui 
escamote peut-être finalement la valeur du poétique en le réduisant à n’être que 
l’occasion d’une expérience d’un autre ordre, Bachelard évite la tentation d’une 
totalisation ou d’une absolutisation de la question du sens de l’être. Il nous convie 
plutôt à une ontologie pluraliste mais cohérente, dispersée et approchée.

Dans cette perspective, l’ontopoétique bachelardienne peut se définir in fine 
comme une approche sensibilisée de l’être parlant et de l’être parlé. Elle nous 
conduit sur les traces d’une métaphysique concrète, associant le conscient et l’in-
conscient, le langage et la rêverie, afin de nous acheminer de l’être des images 
vers les images de l’être. Il ne s’agit alors plus de vouloir « fixer l’être » dans des 
concepts ou des catégories, de prétendre « transcender toutes les situations pour 
donner une situation de toutes les situations »67, mais de donner un sens à « l’étude 
de l’être  » en suivant «  tous les circuits ontologiques des diverses expériences 
d’être »68. Dès lors, en multipliant les expériences poétiques par une diversification 
des situations sensibles (la vue, le toucher, l’audition, l’odorat, etc.) augmentées 
par l’expression, ainsi que par l’actualisation des départs concrets d’image et les 
émergences de l’être au langage, on serait conduit à prendre chez les poètes, et à 
revivre, des images qui nous invitent à transcender, sans les absolutiser, nos expé-
riences sensibles, afin d’en faire des lignes de force de méditations ontopoétiques, 
qui font signe vers une origine ou une émergence de langage, et peut-être, par 
l’exploration des possibilités d’être, vers une « métaphysique de tous les au-delà 
de notre vie sensible »69.

Ces pistes étant ouvertes, il convient pour finir d’identifier quelques questions 
laissées en suspens.

Tout d’abord, il serait nécessaire d’approfondir cette dimension ontologique de 
la poétique bachelardienne, en examinant dans quelle mesure on peut trouver des 
traces ou des indices de cette métaphysique concrète dans les œuvres antérieures 
aux Poétiques, celles qui sont consacrées aux éléments matériels. Il s’agirait notam-
ment de voir si Bachelard y aborde des images permettant de dire et d’approcher 
les valeurs d’être, et de non-être. Des pistes sérieuses se dessinent ici selon nous, si 
l’on constate par exemple que Bachelard parle des voix des éléments, de la parole 
de l’eau ou des paroles de la terre, et que ses enquêtes le conduisent à méditer 
sur le silence et l’invisible, l’immémorial et l’oubli, la nuit et le sommeil. De notre 
point de vue, Bachelard a posé les jalons de sa métaphysique concrète tout au long 

67 BACHELARD G., La poétique de l’espace, op. cit., p. 192.
68 Ivi, p. 193.
69 Ivi, p. 167.



L’
êt

re
 a

-t
-il

 b
es

oi
n 

de
s 

m
ot

s 
?

15
1

151

de son travail poétique et de ses méditations sur les images, sans pour autant la 
systématiser. Il s’agirait alors d’en reconstruire les grands axes et les lignes de force.

Par ailleurs, une deuxième question serait voir dans quelle mesure une onto-
logie dispersée ne risque-t-elle pas de reconduire à un éclatement de l’être, à une 
« dissémination » telle qu’il serait difficile d’envisager une ontologie plurielle co-
hérente. Une piste est peut-être donnée par Bachelard lui-même, au terme de La 
poétique de l’espace : il y aurait des images primitives de l’être, qui permettraient de 
« vivre l’être en son immédiateté », images dont il aurait souhaité faire le catalogue 
ou le rassemblement en « une vaste imagerie ». Il serait alors question d’alterner 
l’approche ontopoétique, consistant à saisir et à prendre les images chez les poètes 
en suivant l’axe de la rêverie, et l’approche ontologique, consistant à comprendre la 
rêverie elle-même, par une sorte de rêverie de rêverie qui conduit à une expérience 
de seconde position.

Finalement, afin de donner un poids proprement philosophique à la dimension 
métaphysique de la poétique bachelardienne, ne faudrait-il pas mettre en œuvre 
une confrontation systématique des options philosophiques prises par Bachelard 
sur les questions ontologiques et métaphysiques avec celles des « grands » philo-
sophes de son temps, et aussi du nôtre aujourd’hui ? Ainsi, par exemple, on ga-
gnerait sans aucun doute à mener une enquête détaillée, appuyée sur les textes, 
autour de Bachelard, Heidegger et Merleau-Ponty d’un côté, et pourquoi pas 
Russell et Wittgenstein de l’autre, afin de montrer que l’aspect ordinaire et mo-
deste des analyses bachelardiennes recèle en fait des possibilités insoupçonnées 
pour renouveler notre manière de poser certains problèmes concernant l’être, le 
réel, le langage, l’existence et plus globalement l’homme, dont Bachelard dit dès 
La psychanalyse du feu qu’« on a bien fait de [le] définir un geste et un langage ». 
Mais il s’agit bel et bien là d’un vaste dossier, voire d’un chantier, qui devrait 
être prolongé et traité dans la perspective d’un travail collectif, fait de patiente 
lecture et de réflexion continuée.

Nous dirons simplement pour finir, à propos de la reconnaissance de la valeur 
proprement philosophique de la pensée et de l’œuvre bachelardiennes, au-delà du 
découpage académique et trop souvent condescendant en philosophie des sciences 
et en philosophie de la poésie, en épistémologie et esthétique, sans cesse rappelé 
par certains lecteurs trop pressés, que nous faisons confiance aux paroles d’un 
Nietzsche, quand il nous invitait à ruminer, à considérer que les pensées les plus 
fécondes arrivent souvent sans faire grand bruit, à pas de colombes…


