Valeria Chiore

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio
inconsapevole (Hommage a Bachelard)*

Bachelardiana, n° 3, «kmmaginale», 2008, pp. 31-39

Parigi, novembre 1960.

Mentre, gia malato, attende ad una delle sue ultime opere, La Poétique de la
Réverie, Gaston Bachelard ignora che, dall’altro lato della Francia, a Le Tholo-
net, lungo le Bocche del Rodano, in Provenza, e da un versante distinto della sua
filosofia, Maurice Merleau-Ponty gli sta rendendo un omaggio eccezionale, che
s’iscrive nell’alveo della sua annosa polemica con Jean-Paul Sartre.

Anche per Merleau-Ponty quell’appunto, “nota di lavoro” de Le Visible et
I'Invisible pubblicato postumo da Claude Lefort nel 1964, sara pressoché I'ulti-
mo: datato Novemzbre 1960, precedera di poco la sua morte, avvenuta per arresto
cardiaco di li a pochi mesi, nel marzo del 1961.

Due pagine coeve, contigue, consonanti, che consumano, da un lato e dall’al-
tro della fenomenologia', I'instaurazione di un’ontologia particolare, anticipa-
zione di un pensiero che trovera piena cittadinanza filosofica solo negli anni a
venire: ontologia dolce — douce, diffuse —, che si oppone con forza al monopolio
dell’ontologia forte, assumendo come proprio bersaglio polemico il nzaitre a
penser piu influente dell’epoca, ideatore di quell’zmzaginaire cui I'uno e Ialtro
non cesseranno mai, seppur dialetticamente, d’ispirarsi: Jean-Paul Sartre.

I due non si leggeranno mai.

* We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to
publish this paper — Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous
avoir permis de publier cet article — Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

! L'una, quella merleau-pontyana, recentemente convertita all’ontologia; I’altra, quella bache-
lardiana, da sempre punteggiata di epistemologia, psicologia, estetica.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470120 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Valeria Chiore

18

L’étre

M-P

B

L'imaginaire

[La région des ombres oi aucun étre
ne dit non]

Novembre 1960

1l est pour Sartre négation de la négation,
un ordre on la néantisation sapplique a
elle-méme, et par la vaut comme position
d’étre quoiqu’elle n’en soit absolument
pas I'équivalent, et que la moindre parcelle
d’étre vrai, transcendant, réduise aussitot
I'imaginaire.

Ceci suppose donc une analyse bipartite:
perception comme observation,  tissu
rigoureux, sans aucun Sour’, lieu de la
néantisation simple ot immédiate
I'imaginaire comme lieu de la négation de soi.
Détre et 'imaginaire sont pour Sartre des
‘objets’, des ‘étants’ —

Pour moi ils sont des ‘éléments’ (au sens de
Bachelard), c’est-a-dire non pas des objets,
mais des champs, étre doux, non-thétique,
étre avant I’étre, — et d’ailleurs comportant
leur auto-inscription leur ‘corrélat subjectif’
fait partie d’eux. La Rotempfindung fait
partie du Rotempfundene — ceci n’est pas
coincidence, mais déhiscence qui se sait telle

Les philosophes de l'ontologie forte, qui
gagnent I'étre dans sa totalité et le gardent
intégralement méme en décrivant les modes
les plus fugaces, dénonceront aisément cette
ontologie dispersée qui s’accroche a des
détails, peut-étre a des accidents et qui croit
multiplier ses preuves en multipliant ses
points de vue (...). Uétre du réveur est un étre
diffus, (...) ’étre d’une diffusion. Il échappe
a la ponctualisation du hzc et du nunc. Létre
du réveur envahit ce qui le touche, diffuse
dans le monde. Grace aux ombres, la région
intermédiaire qui sépare ’homme et le monde
est une région pleine, et d’une plénitude 2 la
densité légere. Cette région intermédiaire
amortit la dialectique de I'étre et du non-
étre. Limagination ne connait pas le non-
étre. Tout son étre peut bien passer pour un
non-étre aux yeux de ’homme de raison, aux
yeux de ’homme au travail, sous la plume du
métaphysicien de l'ontologie forte. Mais, en
contrepartie, le philosophe qui se donne assez
de solitude pour entrer dans la région des
ombres baigne dans un milieu sans obstacles
ol aucun étre ne dit non.

MERLEAU-PONTY M., Le Visible et
PTnvisible (1964), Paris 1986,
p. 320. Nostro il grassetto.

BACHELARD G., La Poétique de la
Réverie (1960), Paris 1999,
p. 144. Nostro il grassetto.

Etre doux, non-thétique, étre avant l'étre, essere di Merleau-Ponty, fulcro del-
I'“Imaginaire” de Le Visible et I'Invisible, prefigura un regime filosofico innovativo
che, contrapponendosi all’essere e il nulla di Sartre, si appella agli éléments di
Bachelard, in un orizzonte di pensiero in cui la riflessione sull’essere s’inserisce
nella pitt ampia cornice dell' immaginario, per culminare infine nell’instaurazione
di un’ontologia dolce.

2 In Annexe Merleau-Ponty parla di “forces douces”: «La chose, le caillou, le coquillage
(...) n’ont pas le pouvoir d’exister envers et contre tout, il sont seulement des forces douces



19

E Bachelard, dal canto suo, sembra cogliere il senso di questa domanda e ri-
sponde, inconsapevolmente interpellato, corroborando I'essere dolce di Merleau-
Ponty di tutte le possibili sfumature di un’ontologia diffusa’.

Merleau-Ponty Etre doux

Etre doux, non-thétique, étre avant I'étre, essere, cosi come I'imaginaire, &, per
Merleau-Ponty, '’equivalente degli éléments di Bachelard: essere dolce, originario
ma non tetico, aprioristico ma non impositivo, bensi, piuttosto, cor-relativo, esso
si articola non nel segno della coincidenza ma, piuttosto, dello scambio, non della
coincidence ma della déhbiscence, in cui Rotempfindung e Rotempfundene si compe-
netrano reciprocamente.

Un condensato di fenomeno-ontologia, insomma, in cui la fenomenologia di
partenza, di matrice husserliana, si curva progressivamente verso un’ontologia di
stampo heideggeriano, attraverso la mediazione di Bachelard, per confrontarsi cri-
ticamente con Sartre.

Husserl

Merleau-Ponty frequentava la fenomenologia husserliana sin da quando, nel
1938, varco, tra i primi, la soglia degli Archivi di Lovanio che custodivano gli
allora Inediti, diffondendone in Francia le sezioni che, destinate a confluire poi in
Ideen Il e in Krisis, preconizzavano la svolta da una fenomenologia della coscienza
ad una fenomenologia dell’essere.

Orientamento che il giovane Merleau-Ponty aveva gia cominciato a presenti-
re nelle sue prime opere, da La Structure du comportement (1942) alla pit nota
Phénoménologie de la Perception (1945), quando aveva iniziato a stabilire nessi e
connessioni (le future nozioni di chiasme e entrelac) tra livello percettivo-fenome-
nologico e livello materiale-ontologico (le future nozioni di nzonde, corps, chair).

Bachelard

Svolta senz’altro intuita, come in un dialogo mai esplicitato, da Gaston Bache-
lard, che in quegli stessi anni, nella Dottrina Tetravalente dei Temperamenti Po-

qui développent leurs implications a condition que des circonstances favorables soient réunies»
(MERLEAU-PONTY M., Le Visible et 'Tnvisible (1964), Paris 1986, p. 214).

> T due filosofi si erano incrociati gia dagli anni Quaranta, quando il Merleau-Ponty della
Phénoménologie de la Perception (1945), era stato citato da Bachelard ne La Terre et les Réve-
ries de la Volonté (1947) nelle pagine dedicate a «La volonté incisive et les matiéres dures»
(BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté (1947), Paris 1988, pp. 52, 55-56): un
Merleau-Ponty che Bachelard riteneva opportuno “forzare” (“accentuer”), ri-orientandolo da
una “phénoménologie du vers” verso una “dynamologie du contre” (Ivz, p. 55), per render ulte-
riormente conto delle dinamiche di resistenza esercitate sul soggetto dalla materia.

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio inconsapevole (Hommage a Bachelard)



Valeria Chiore

120

etici, enigmaticamente sentenziava: «Ogni fenomenologia rivela un’ontologia»*,
quasi a voler indicare come dietro ogni phainomai coscienziale si annidasse un zo
on di irriducibile materialita’.

Heidegger

To on che nell’'Heidegger della Kehre del 1933, dal Parmenides (1942-43) a Un-
terwegs zur sprache (1959), attraverso gli Holzwege (1950), aveva trovato il proprio
vate indiscusso.

Sono questi i nuclei essenziali del percorso intellettuale merleau-pontyano testi-
moniati, attraverso una densa serie di appunti e citazioni, dalle Note di Lavoro de
Le Visible et 'Tnvisible.

Husserl, Heidegger, Bachelard. E, sullo sfondo, il compagno delle origini, pro-
gressivamente abbandonato per motivi filosofici, politici, ideologici: Jean-Paul
Sartre.

Sartre

Tutta 'ontologia merleau-pontyana ¢ intessuta di riferimenti critici a Sartre, filo-
sofo de L'étre et le néant, che imbastisce il proprio Essere di Nulla, cristallizzando
la contrapposizione tra Essere e Nulla, Soggetto e Oggetto, Coscienza e Mondo e
compromettendo ab imis la tessitura di quel campo, spazio intermedio, assoluta-
mente fondamentale ad un’ontologia dolce.

Né & un caso che négation e néantisation, radici dell’Essere sartiano (quella posi-
tion d’étre che riduce I’essere a mero essente e oggetto, étant e objet), siano i termini
pitt comunemente impiegati da Merleau-Ponty per definire polemicamente la fe-
nomenologia di Jean-Paul Sartre nonché il suo zzaginaire, vero e proprio pensiero
del Nulla.

Come se conscience e néant, per Sartre momenti costitutivi dell’Inzaginaire®, ri-
ducessero I'immaginario entro gli angusti limiti di una fenomenologia di prima ge-
stazione, di stampo brentaniano e proto-husserliano’, che Merleau-Ponty intende
superare in direzione di un pitt complesso pensiero dell’essere.

*BACHELARD G., La terre et les réveries de la volonté, cit., p. 236.

> Né ¢ un caso che Merleau-Ponty citi piti volte, a sostegno delle proprie tesi, Gaston Bachelard,
e sempre in funzione anti-sartriana: a proposito del rapporto tra visibile e invisibile, per esem-
pio: «Or ce visible non-actuellement vu, il n’est pas z7zaginaire sartrien: présence a I'absent ou de
I'absent. Il est présence de 'imminent, du latent ou du caché — Cf. Bachelard disant que chaque
sens a son imaginaire» (MERLEAU-PONTY M., Le Visible et I'Invisible, cit., p. 298).

¢ Insieme a zrréel e quasi observation, peraltro non sempre presi in considerazione da Merleau-
Ponty: e si che i due termini, soprattutto I'zrréel, avrebbero potuto stemperare i margini della
polemica.

7 'intenzionalita si addice, secondo Brentano, solo a fenomeni psichici e, all’interno di que-
sti, agli stati di coscienza: «Ogni fenomeno psichico ¢ caratterizzato da cio che gli scolastici
del medioevo chiamavano I'in-esistenza intenzionale [...]. Tale in-esistenza intenzionale carat-



121

E questo il senso della nozione di Etre (étre doux, étre avant I’étre), che,
anteriore, aprioristico e originario, positivo e instaurativo, relazionale e corre-
lativo, disegna dolcemente una regione ontologica in cui il senso sz fa, in cui
momento tetico e antitetico si stemperano e dileguano fino alla reciproca com-
posizione, contemporanea posizione e compenetrazione di soggetto e oggetto,
coscienza e mondo, interno ed esterno: spazio in cui, sfumati i contorni di
qualsivoglia dialettica oppositiva, attivo e passivo concorrono ad unita, pro-
muovendo un’ontologia dolce e diffusa, in cui I'essere trova la propria intima
essenza, in un territorio inglobante e accogliente, che fa del syz- la propria
ragion d’essere.

Ontologia dolce che trova accenti analoghi negli stessi anni — in quello stesso
anno — in una mirabile pagina di Gaston Bachelard, cui la nota di lavoro di
Merleau-Ponty ¢ dedicata, e che puo essere impiegata come chiave di lettura
dell’ontologia merleau-pontyana: come se Bachelard descrivesse, col suo anda-
mento magico e ispirato, cid che Merleau-Ponty intende dire attraverso i suoi
éléments.

Merleau-Ponty evoca gli elementi: e quelli, convocati, rispondono: disegnando
un territorio che, comune non solo a Bachelard ma ad una nutrita schiera di filosofi
di meta Novecento, popola /e champs merleau-pontyano, irrorandolo di presenze
fertili e feconde.

Bachelard Etre diffus

“Etre diffus”, Vétre de La Poétique de la Réverie &, similmente all’étre doux di
Merleau-Ponty, protagonista di una “ontologie dispersée” modulata e flessibile al
détail e alla moltiplicité de points de vue, a tutto cio che, mero “accident” per 'on-
tologia forte, si pone come senso profondo dell’Essere.

Ontologia douce, diffuse e dispersée, capace di flettersi e modularsi secondo le
esigenze del molteplice e dell’altro.

Un’ontologia in cui I’essere non rappresenta solo il prodotto di un processo, un
diffus, ma anche una diffusion, centro attivo e propulsivo di un’azione, irradiazio-
ne, instaurazione e conferimento di senso, secondo un binomio attivo-passivo, dzf-
fus-diffusion, che ricorda assai dappresso i chiasmatici entrelacs di Merleau-Ponty
(touchant-touché, ...).

terizza esclusivamente i fenomeni psichici. Nessun fenomeno fisico mostra qualcosa di simile»
[BRENTANO F, Psicologia dal punto di vista empirico (1874), trad. it. de Giovanni Giurisatti,
Trento 1989, p. 175]. Sulla “tesi di Brentano”, atto di nascita della nozione contemporanea di
intenzionalita, vedi: GOZZANO 8., Storia e Teorie dell' Intenzionalitd, Roma-Bari 1997, p. 6:
«i fenomeni psichici si caratterizzano in quanto diretti verso oggetti con uno status ontologico
particolare, caratterizzato dalla 7n-esistenza intenzionale [...] tale carattere non & presente fra i
fenomeni fisici e crea una distinzione netta tra i due generi di fenomeni [...] Brentano esamina
diversi candidati al ruolo di proprieta differenziante lo psichico dal fisico. Alla fine della rasse-
gna egli afferma che ogni elemento che si definirebbe ‘psichico’, sia esso una sensazione o una
percezione, deve basarsi su una rappresentazione, ossia un atto di presentazione alla coscienza».

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio inconsapevole (Hommage a Bachelard)



Valeria Chiore

122

«Létre du réveur envahit ce qui le touche, - sottolinea Bachelard — diffuse dans
le monde»®: dove il termine envahir, con la sua portata di sconfinamento, con-
taminazione vitale, ibridazione avvolgente, richiama concettualmente la nozione
merleau-pontyana di empiétement — “sconfinamento”, appunto.

Una sorta di hyperpleres neoplatonica, sovrabbondanza plotiniana, che proma-
na da sé i molti, in una processione necessitata e gerarchica che distribuisce e
abbraccia in sé la differenza, modulandosi incessantemente nell’altro da sé e imba-
stendo, da sé, la fitta trama di mzimesi, metessi e parousia con cui ordire 'universo
e il mondo, quella «région des ombres — dice Bachelard, ed ¢ gia poesia — [gu7]
baigne dans un milieu sans obstacles ot aucun étre ne dit 707»’: come se il verbo
baigner, al pari di envahir, avvolgendoci d’'ombre, sconfinasse ancora una volta,
poeticamente, nell’emzpietement.

E infatti, dispersé e diffus, I'étre di Bachelard, dolce come I’étre di Merleau-Pon-
ty, € un essere d’ombre: non di omzbra, che sarebbe evanescente e fatuo, ma d’o-
bre, di ombre, sftumato in molteplici 7uances in cui si stemperano gli aspri contorni
dell’ontologia forte dell’essere e del nulla, della diade antagonista e contrapposta
di soggetto e oggetto, coscienza e cosa, spirito e materia: ontologia dell’bic et nunc
isterilita nella fissazione definitoria, che non prevede plasticita.

Ecco allora, a dire la dolcezza dell’essere, 'ombra, la sfaccettatura, la sfuma-
tura che, sola, puo riservare all’essere — diffuso, irradiante e diffranto — la sua
propria patria: una dimensione intermediaria e complessa in cui si toccano e si
rimodulano, in una sintassi sempre 77 fierz, interminabile intreccio di ipostasi, i
vari gradi d’essere.

«Grace aux ombres, la région intermédiaire qui sépare ’homme et le monde
est une région pleine, et d’'une plénitude a la densité légere»'®: zona intermedia,
regione piena a densita leggera, lo spazio dell’essere, disseminato e irradiante, non
¢ luogo di entropia, dissipazione e perdita, ma, piuttosto, luogo anti-entropico,
vivo, vitale, arricchente: non dispersione, dunque, ma pienezza di senso, benché
pienezza douce e diffuse.

Ombra, leggerezza: 'ontologia dolce di Merleau-Ponty pervade il passo bache-
lardiano come in un tacito scambio: come se solo omzbra e leggerezza potessero
garantire all’essere la sua giusta plasticita.

Diffusione e disseminazione fanno allora dell’ombra, elemento costitutivo
dell’essere, il suo spessore precipuo, assicurandogli quella dolcezza che, sola, gli
consente di tessere la propria ontologica sintassi, costruzione di significato e sen-
so: ecco che allora il territorio che separa uomo e mondo si fa, tra uomo e mon-
do, ponte; costruisce degli esistenziali, quei nodi di senso in cui & dato all'uomo,
corpo-carne-mondo, di aprirsi all’ezeron, agli altri, all’altro da sé.

In questa regione di pura syn-taxis, sintassi assoluta, svanisce la distinzione on-
tologica tra essere e nulla poiché, nel contatto, I'essere & chiamato a superare inces-
santemente se stesso.

$ BACHELARD G., La Poétique de la Réverie (1960), Paris 1999, p. 144.
% Ibiden:.
0 Thidem.



123

In questo mondo dzffus, disseminato e leggero, 'essere dolce non conosce il non
essere, I'arte della negazione, il dire no.

«Cette région intermédiaire amortit la dialectique de I’étre et du non-étre»
— commenta Bachelard — «L'imagination ne connait pas le non-étre. Tout son
étre peut bien passer pour un non-étre aux yeux de ’homme de raison, aux
yeux de '’homme au travail, sous la plume du métaphysicien de I'ontologie
forte. Mais, en contrepartie, le philosophe qui se donne assez de solitude pour
entrer dans la région des ombres baigne dans un milieu sans obstacles ou au-
cun étre ne dit non»'!.

Siamo al punto decisivo: I'étre diffus di Bachelard, come I'étre doux di Merleau-
Ponty, inaugura una nuova ontologia. Ontologia dell’accoglienza, inconsapevole
del #on; ontologia della sintassi, della complessita e della costruzione, in cui si
procede non per negazione, ma per assimilazione e sintesi.

Ontologia che, combattendo a colpi di dolcezza les philosophes de I'ontologie
forte (homme de raison, I homme au travail — dietro la cui plume si cela, ca va sans
dire, la penna di Jean-Paul Sartre), si configura come medieta, spazio intermedio,
dell’znter e del trans (si pensi allo Zwischen heideggeriano), che gia da tanto si
era affermato nella Dottrina Tetravalente dei Temperamenti Poetici, corroborando
quella nuova tipologia di z7zmaginario rappresentata dall’ zmmaginazione materiale
degli elementi®.

Doux, diffus e dispersé, I'étre di Bachelard e di Merleau-Ponty disegna cosi,
agli albori degli anni Sessanta e al tramonto dei loro reciproci percorsi filosofici
e umani, una regione ontologica destinata ad ampia eco nelle future modulazioni
del pensiero contemporaneo, forgiando nuovi modelli di immaginario e inusitate
prospettive applicative e spianando la strada ad un’ontologia trascendentale che
ancora oggi rappresenta una delle pit stimolanti declinazioni della fenomenologia.

W Ibiden.
12 Si pensi, in particolare, ad alcuni passi de La Psychanalyse du Feu o alle belle pagine de
L’Eau et les Réves dedicate alle acque morte dell’oceano di Gordon Pym di E. A. Poe.

Ontologia Dolce: Bachelard — Merleau-Ponty, uno scambio inconsapevole (Hommage a Bachelard)



