
Valeria Chiore
Ontologia Dolce: Bachelard – Merleau-Ponty, uno scambio 
inconsapevole (Hommage à Bachelard)*

Bachelardiana, nº 3, «Immaginale», 2008, pp. 31-39

Parigi, novembre 1960.
Mentre, già malato, attende ad una delle sue ultime opere, La Poétique de la 

Rêverie, Gaston Bachelard ignora che, dall’altro lato della Francia, a Le Tholo-
net, lungo le Bocche del Rodano, in Provenza, e da un versante distinto della sua 
filosofia, Maurice Merleau-Ponty gli sta rendendo un omaggio eccezionale, che 
s’iscrive nell’alveo della sua annosa polemica con Jean-Paul Sartre.

Anche per Merleau-Ponty quell’appunto, “nota di lavoro” de Le Visible et 
l’Invisible pubblicato postumo da Claude Lefort nel 1964, sarà pressoché l’ulti-
mo: datato Novembre 1960, precederà di poco la sua morte, avvenuta per arresto 
cardiaco di lì a pochi mesi, nel marzo del 1961.

Due pagine coeve, contigue, consonanti, che consumano, da un lato e dall’al-
tro della fenomenologia1, l’instaurazione di un’ontologia particolare, anticipa-
zione di un pensiero che troverà piena cittadinanza filosofica solo negli anni a 
venire: ontologia dolce – douce, diffuse –, che si oppone con forza al monopolio 
dell’ontologia forte, assumendo come proprio bersaglio polemico il maître à 
penser più influente dell’epoca, ideatore di quell’imaginaire cui l’uno e l’altro 
non cesseranno mai, seppur dialetticamente, d’ispirarsi: Jean-Paul Sartre.

I due non si leggeranno mai.

* We would like to thank the Director of Bachelardiana, Valeria Chiore, for allowing us to 
publish this paper – Nous remercions la Directrice de Bachelardiana, Valeria Chiore, de nous 
avoir permis de publier cet article – Ringraziamo la Direttrice di Bachelardiana, Valeria Chiore 
per averci permesso di pubblicare questo saggio.

1 L’una, quella merleau-pontyana, recentemente convertita all’ontologia; l’altra, quella bache-
lardiana, da sempre punteggiata di epistemologia, psicologia, estetica.

Bachelard Studies / Études Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine 
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies • ISSN (online): 2724-5470 • ISBN: 9791222325262 
• DOI: 10.7413/2724-5470120 © 2025 – MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under 
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0). 



Va
le

ri
a 

Ch
io

re
11

8
118

L’être

M-P B

L’imaginaire [La région des ombres où aucun être  
ne dit non]

Novembre 1960

Il est pour Sartre négation de la négation, 
un ordre où la néantisation s’applique à 
elle-même, et par là vaut comme position 
d’être quoiqu’elle n’en soit absolument 
pas l’équivalent, et que la moindre parcelle 
d’être vrai, transcendant, réduise aussitôt 
l’imaginaire.
Ceci suppose donc une analyse bipartite: 
perception comme observation, tissu 
rigoureux, sans aucun ‘jour’, lieu de la 
néantisation simple où immédiate
l’imaginaire comme lieu de la négation de soi.
L’être et l’imaginaire sont pour Sartre des 
‘objets’, des ‘étants’ –
Pour moi ils sont des ‘éléments’ (au sens de 
Bachelard), c’est-à-dire non pas des objets, 
mais des champs, être doux, non-thétique, 
être avant l’être, – et d’ailleurs comportant 
leur auto-inscription leur ‘corrélat subjectif’ 
fait partie d’eux. La Rotempfindung fait 
partie du Rotempfundene – ceci n’est pas 
coïncidence, mais déhiscence qui se sait telle

Les philosophes de l’ontologie forte, qui 
gagnent l’être dans sa totalité et le gardent 
intégralement même en décrivant les modes 
les plus fugaces, dénonceront aisément cette 
ontologie dispersée qui s’accroche à des 
détails, peut-être à des accidents et qui croit 
multiplier ses preuves en multipliant ses 
points de vue (…). L’être du rêveur est un être 
diffus, (…) l’être d’une diffusion. Il échappe 
à la ponctualisation du hic et du nunc. L’être 
du rêveur envahit ce qui le touche, diffuse 
dans le monde. Grâce aux ombres, la région 
intermédiaire qui sépare l’homme et le monde 
est une région pleine, et d’une plénitude à la 
densité légère. Cette région intermédiaire 
amortit la dialectique de l’être et du non-
être. L’imagination ne connaît pas le non-
être. Tout son être peut bien passer pour un 
non-être aux yeux de l’homme de raison, aux 
yeux de l’homme au travail, sous la plume du 
métaphysicien de l’ontologie forte. Mais, en 
contrepartie, le philosophe qui se donne assez 
de solitude pour entrer dans la région des 
ombres baigne dans un milieu sans obstacles 
où aucun être ne dit non.

MERLEAU-PONTY M., Le Visible et 
l’Invisible (1964), Paris 1986,  
p. 320. Nostro il grassetto.

BACHELARD G., La Poétique de la 
Rêverie (1960), Paris 1999,  
p. 144. Nostro il grassetto.

Être doux, non-thétique, être avant l’être, l’essere di Merleau-Ponty, fulcro del-
l’“Imaginaire” de Le Visible et l’Invisible, prefigura un regime filosofico innovativo 
che, contrapponendosi all’essere e il nulla di Sartre, si appella agli éléments di 
Bachelard, in un orizzonte di pensiero in cui la riflessione sull’essere s’inserisce 
nella più ampia cornice dell’immaginario, per culminare infine nell’instaurazione 
di un’ontologia dolce2.

2 In Annexe Merleau-Ponty parla di “forces douces”: «La chose, le caillou, le coquillage 
(…) n’ont pas le pouvoir d’exister envers et contre tout, il sont seulement des forces douces 



O
nt

ol
og

ia
 D

ol
ce

: B
ac

he
la

rd
 –

 M
er

le
au

-P
on

ty
, u

no
 s

ca
m

bi
o 

in
co

ns
ap

ev
ol

e 
(H

om
m

ag
e 

à 
Ba

ch
el

ar
d)

11
9

119

E Bachelard, dal canto suo, sembra cogliere il senso di questa domanda e ri-
sponde, inconsapevolmente interpellato, corroborando l’essere dolce di Merleau-
Ponty di tutte le possibili sfumature di un’ontologia diffusa3.

Merleau-Ponty Être doux

Être doux, non-thétique, être avant l’être, l’essere, così come l’imaginaire, è, per 
Merleau-Ponty, l’equivalente degli éléments di Bachelard: essere dolce, originario 
ma non tetico, aprioristico ma non impositivo, bensì, piuttosto, cor-relativo, esso 
si articola non nel segno della coincidenza ma, piuttosto, dello scambio, non della 
coïncidence ma della déhiscence, in cui Rotempfindung e Rotempfundene si compe-
netrano reciprocamente.

Un condensato di fenomeno-ontologia, insomma, in cui la fenomenologia di 
partenza, di matrice husserliana, si curva progressivamente verso un’ontologia di 
stampo heideggeriano, attraverso la mediazione di Bachelard, per confrontarsi cri-
ticamente con Sartre.

Husserl

Merleau-Ponty frequentava la fenomenologia husserliana sin da quando, nel 
1938, varcò, tra i primi, la soglia degli Archivi di Lovanio che custodivano gli 
allora Inediti, diffondendone in Francia le sezioni che, destinate a confluire poi in 
Ideen II e in Krisis, preconizzavano la svolta da una fenomenologia della coscienza 
ad una fenomenologia dell’essere.

Orientamento che il giovane Merleau-Ponty aveva già cominciato a presenti-
re nelle sue prime opere, da La Structure du comportement (1942) alla più nota 
Phénoménologie de la Perception (1945), quando aveva iniziato a stabilire nessi e 
connessioni (le future nozioni di chiasme e entrelac) tra livello percettivo-fenome-
nologico e livello materiale-ontologico (le future nozioni di monde, corps, chair).

Bachelard

Svolta senz’altro intuita, come in un dialogo mai esplicitato, da Gaston Bache-
lard, che in quegli stessi anni, nella Dottrina Tetravalente dei Temperamenti Po-

qui développent leurs implications à condition que des circonstances favorables soient réunies» 
(MERLEAU-PONTY M., Le Visible et l’Invisible (1964), Paris 1986, p. 214).

3 I due filosofi si erano incrociati già dagli anni Quaranta, quando il Merleau-Ponty della 
Phénoménologie de la Perception (1945), era stato citato da Bachelard ne La Terre et les Rêve-
ries de la Volonté (1947) nelle pagine dedicate a «La volonté incisive et les matières dures» 
(BACHELARD G., La terre et les rêveries de la volonté (1947), Paris 1988, pp. 52, 55-56): un 
Merleau-Ponty che Bachelard riteneva opportuno “forzare” (“accentuer”), ri-orientandolo da 
una “phénoménologie du vers” verso una “dynamologie du contre” (Ivi, p. 55), per render ulte-
riormente conto delle dinamiche di resistenza esercitate sul soggetto dalla materia.



Va
le

ri
a 

Ch
io

re
12

0
120

etici, enigmaticamente sentenziava: «Ogni fenomenologia rivela un’ontologia»4, 
quasi a voler indicare come dietro ogni phainomai coscienziale si annidasse un to 
on di irriducibile materialità5.

Heidegger

To on che nell’Heidegger della Kehre del 1933, dal Parmenides (1942-43) a Un-
terwegs zur sprache (1959), attraverso gli Holzwege (1950), aveva trovato il proprio 
vate indiscusso.

Sono questi i nuclei essenziali del percorso intellettuale merleau-pontyano testi-
moniati, attraverso una densa serie di appunti e citazioni, dalle Note di Lavoro de 
Le Visible et l’Invisible.

Husserl, Heidegger, Bachelard. E, sullo sfondo, il compagno delle origini, pro-
gressivamente abbandonato per motivi filosofici, politici, ideologici: Jean-Paul 
Sartre.

Sartre

Tutta l’ontologia merleau-pontyana è intessuta di riferimenti critici a Sartre, filo-
sofo de L’être et le néant, che imbastisce il proprio Essere di Nulla, cristallizzando 
la contrapposizione tra Essere e Nulla, Soggetto e Oggetto, Coscienza e Mondo e 
compromettendo ab imis la tessitura di quel campo, spazio intermedio, assoluta-
mente fondamentale ad un’ontologia dolce.

Né è un caso che négation e néantisation, radici dell’Essere sartiano (quella posi-
tion d’être che riduce l’essere a mero essente e oggetto, étant e objet), siano i termini 
più comunemente impiegati da Merleau-Ponty per definire polemicamente la fe-
nomenologia di Jean-Paul Sartre nonché il suo imaginaire, vero e proprio pensiero 
del Nulla.

Come se conscience e néant, per Sartre momenti costitutivi dell’Imaginaire6, ri-
ducessero l’immaginario entro gli angusti limiti di una fenomenologia di prima ge-
stazione, di stampo brentaniano e proto-husserliano7, che Merleau-Ponty intende 
superare in direzione di un più complesso pensiero dell’essere.

4 BACHELARD G., La terre et les rêveries de la volonté, cit., p. 236.
5 Né è un caso che Merleau-Ponty citi più volte, a sostegno delle proprie tesi, Gaston Bachelard, 

e sempre in funzione anti-sartriana: a proposito del rapporto tra visibile e invisibile, per esem-
pio: «Or ce visible non-actuellement vu, il n’est pas imaginaire sartrien: présence à l’absent ou de 
l’absent. Il est présence de l’imminent, du latent ou du caché – Cf. Bachelard disant que chaque 
sens a son imaginaire» (MERLEAU-PONTY M., Le Visible et l’Invisible, cit., p. 298).

6 Insieme a irréel e quasi observation, peraltro non sempre presi in considerazione da Merleau-
Ponty: e sì che i due termini, soprattutto l’irréel, avrebbero potuto stemperare i margini della 
polemica.

7 L’intenzionalità si addice, secondo Brentano, solo a fenomeni psichici e, all’interno di que-
sti, agli stati di coscienza: «Ogni fenomeno psichico è caratterizzato da ciò che gli scolastici 
del medioevo chiamavano l’in-esistenza intenzionale […]. Tale in-esistenza intenzionale carat-



O
nt

ol
og

ia
 D

ol
ce

: B
ac

he
la

rd
 –

 M
er

le
au

-P
on

ty
, u

no
 s

ca
m

bi
o 

in
co

ns
ap

ev
ol

e 
(H

om
m

ag
e 

à 
Ba

ch
el

ar
d)

12
1

121

È questo il senso della nozione di Être (être doux, être avant l’être), che, 
anteriore, aprioristico e originario, positivo e instaurativo, relazionale e corre-
lativo, disegna dolcemente una regione ontologica in cui il senso si fa, in cui 
momento tetico e antitetico si stemperano e dileguano fino alla reciproca com-
posizione, contemporanea posizione e compenetrazione di soggetto e oggetto, 
coscienza e mondo, interno ed esterno: spazio in cui, sfumati i contorni di 
qualsivoglia dialettica oppositiva, attivo e passivo concorrono ad unità, pro-
muovendo un’ontologia dolce e diffusa, in cui l’essere trova la propria intima 
essenza, in un territorio inglobante e accogliente, che fa del syn- la propria 
ragion d’essere.

Ontologia dolce che trova accenti analoghi negli stessi anni – in quello stesso 
anno – in una mirabile pagina di Gaston Bachelard, cui la nota di lavoro di 
Merleau-Ponty è dedicata, e che può essere impiegata come chiave di lettura 
dell’ontologia merleau-pontyana: come se Bachelard descrivesse, col suo anda-
mento magico e ispirato, ciò che Merleau-Ponty intende dire attraverso i suoi 
éléments.

Merleau-Ponty evoca gli elementi: e quelli, convocati, rispondono: disegnando 
un territorio che, comune non solo a Bachelard ma ad una nutrita schiera di filosofi 
di metà Novecento, popola le champs merleau-pontyano, irrorandolo di presenze 
fertili e feconde.

Bachelard Être diffus

“Être diffus”, l’être de La Poétique de la Rêverie è, similmente all’être doux di 
Merleau-Ponty, protagonista di una “ontologie dispersée” modulata e flessibile al 
détail e alla moltiplicité de points de vue, a tutto ciò che, mero “accident” per l’on-
tologia forte, si pone come senso profondo dell’Essere.

Ontologia douce, diffuse e dispersée, capace di flettersi e modularsi secondo le 
esigenze del molteplice e dell’altro.

Un’ontologia in cui l’essere non rappresenta solo il prodotto di un processo, un 
diffus, ma anche una diffusion, centro attivo e propulsivo di un’azione, irradiazio-
ne, instaurazione e conferimento di senso, secondo un binomio attivo-passivo, dif-
fus-diffusion, che ricorda assai dappresso i chiasmatici entrelacs di Merleau-Ponty 
(touchant-touché, …).

terizza esclusivamente i fenomeni psichici. Nessun fenomeno fisico mostra qualcosa di simile» 
[BRENTANO F., Psicologia dal punto di vista empirico (1874), trad. it. de Giovanni Giurisatti, 
Trento 1989, p. 175]. Sulla “tesi di Brentano”, atto di nascita della nozione contemporanea di 
intenzionalità, vedi: GOZZANO S., Storia e Teorie dell’Intenzionalità, Roma-Bari 1997, p. 6: 
«i fenomeni psichici si caratterizzano in quanto diretti verso oggetti con uno status ontologico 
particolare, caratterizzato dalla in-esistenza intenzionale […] tale carattere non è presente fra i 
fenomeni fisici e crea una distinzione netta tra i due generi di fenomeni […] Brentano esamina 
diversi candidati al ruolo di proprietà differenziante lo psichico dal fisico. Alla fine della rasse-
gna egli afferma che ogni elemento che si definirebbe ‘psichico’, sia esso una sensazione o una 
percezione, deve basarsi su una rappresentazione, ossia un atto di presentazione alla coscienza».



Va
le

ri
a 

Ch
io

re
12

2
122

«L’être du rêveur envahit ce qui le touche, – sottolinea Bachelard – diffuse dans 
le monde»8: dove il termine envahir, con la sua portata di sconfinamento, con-
taminazione vitale, ibridazione avvolgente, richiama concettualmente la nozione 
merleau-pontyana di empiètement – “sconfinamento”, appunto.

Una sorta di hyperplères neoplatonica, sovrabbondanza plotiniana, che proma-
na da sé i molti, in una processione necessitata e gerarchica che distribuisce e 
abbraccia in sé la differenza, modulandosi incessantemente nell’altro da sé e imba-
stendo, da sé, la fitta trama di mimesi, metessi e parousia con cui ordire l’universo 
e il mondo, quella «région des ombres – dice Bachelard, ed è già poesia – [qui] 
baigne dans un milieu sans obstacles où aucun être ne dit non»9: come se il verbo 
baigner, al pari di envahir, avvolgendoci d’ombre, sconfinasse ancora una volta, 
poeticamente, nell’empiètement.

E infatti, dispersé e diffus, l’être di Bachelard, dolce come l’être di Merleau-Pon-
ty, è un essere d’ombre: non di ombra, che sarebbe evanescente e fatuo, ma d’om-
bre, di ombre, sfumato in molteplici nuances in cui si stemperano gli aspri contorni 
dell’ontologia forte dell’essere e del nulla, della diade antagonista e contrapposta 
di soggetto e oggetto, coscienza e cosa, spirito e materia: ontologia dell’hic et nunc 
isterilita nella fissazione definitoria, che non prevede plasticità.

Ecco allora, a dire la dolcezza dell’essere, l’ombra, la sfaccettatura, la sfuma-
tura che, sola, può riservare all’essere – diffuso, irradiante e diffranto – la sua 
propria patria: una dimensione intermediaria e complessa in cui si toccano e si 
rimodulano, in una sintassi sempre in fieri, interminabile intreccio di ipostasi, i 
vari gradi d’essere.

«Grâce aux ombres, la région intermédiaire qui sépare l’homme et le monde 
est une région pleine, et d’une plénitude à la densité légère»10: zona intermedia, 
regione piena a densità leggera, lo spazio dell’essere, disseminato e irradiante, non 
è luogo di entropia, dissipazione e perdita, ma, piuttosto, luogo anti-entropico, 
vivo, vitale, arricchente: non dispersione, dunque, ma pienezza di senso, benché 
pienezza douce e diffuse.

Ombra, leggerezza: l’ontologia dolce di Merleau-Ponty pervade il passo bache-
lardiano come in un tacito scambio: come se solo ombra e leggerezza potessero 
garantire all’essere la sua giusta plasticità.

Diffusione e disseminazione fanno allora dell’ombra, elemento costitutivo 
dell’essere, il suo spessore precipuo, assicurandogli quella dolcezza che, sola, gli 
consente di tessere la propria ontologica sintassi, costruzione di significato e sen-
so: ecco che allora il territorio che separa uomo e mondo si fa, tra uomo e mon-
do, ponte; costruisce degli esistenziali, quei nodi di senso in cui è dato all’uomo, 
corpo-carne-mondo, di aprirsi all’eteron, agli altri, all’altro da sé.

In questa regione di pura syn-taxis, sintassi assoluta, svanisce la distinzione on-
tologica tra essere e nulla poiché, nel contatto, l’essere è chiamato a superare inces-
santemente se stesso.

8 BACHELARD G., La Poétique de la Rêverie (1960), Paris 1999, p. 144.
9 Ibidem.
10 Ibidem.



O
nt

ol
og

ia
 D

ol
ce

: B
ac

he
la

rd
 –

 M
er

le
au

-P
on

ty
, u

no
 s

ca
m

bi
o 

in
co

ns
ap

ev
ol

e 
(H

om
m

ag
e 

à 
Ba

ch
el

ar
d)

12
3

123

In questo mondo diffus, disseminato e leggero, l’essere dolce non conosce il non 
essere, l’arte della negazione, il dire no.

«Cette région intermédiaire amortit la dialectique de l’être et du non-être» 
– commenta Bachelard – «L’imagination ne connaît pas le non-être. Tout son 
être peut bien passer pour un non-être aux yeux de l’homme de raison, aux 
yeux de l’homme au travail, sous la plume du métaphysicien de l’ontologie 
forte. Mais, en contrepartie, le philosophe qui se donne assez de solitude pour 
entrer dans la région des ombres baigne dans un milieu sans obstacles où au-
cun être ne dit non»11.

Siamo al punto decisivo: l’être diffus di Bachelard, come l’être doux di Merleau-
Ponty, inaugura una nuova ontologia. Ontologia dell’accoglienza, inconsapevole 
del non; ontologia della sintassi, della complessità e della costruzione, in cui si 
procede non per negazione, ma per assimilazione e sintesi.

Ontologia che, combattendo a colpi di dolcezza les philosophes de l’ontologie 
forte (l’homme de raison, l’homme au travail – dietro la cui plume si cela, ça va sans 
dire, la penna di Jean-Paul Sartre), si configura come medietà, spazio intermedio, 
dell’inter e del trans (si pensi allo Zwischen heideggeriano), che già da tanto si 
era affermato nella Dottrina Tetravalente dei Temperamenti Poetici, corroborando 
quella nuova tipologia di immaginario rappresentata dall’immaginazione materiale 
degli elementi12.

Doux, diffus e dispersé, l’être di Bachelard e di Merleau-Ponty disegna così, 
agli albori degli anni Sessanta e al tramonto dei loro reciproci percorsi filosofici 
e umani, una regione ontologica destinata ad ampia eco nelle future modulazioni 
del pensiero contemporaneo, forgiando nuovi modelli di immaginario e inusitate 
prospettive applicative e spianando la strada ad un’ontologia trascendentale che 
ancora oggi rappresenta una delle più stimolanti declinazioni della fenomenologia.

11 Ibidem.
12 Si pensi, in particolare, ad alcuni passi de La Psychanalyse du Feu o alle belle pagine de 

L’Eau et les Rêves dedicate alle acque morte dell’oceano di Gordon Pym di E. A. Poe.


