
Claudia Stancati
Temporalità e finzione secondo Bachelard

I am not what I am (Shakespeare Otello I, I, 65)
Doubt truth to be a liar (Amleto (II, 2)

1. Il vero e la sua ombra

Il discorso sulle forme dello pseudos accompagna come un’ombra il discorso 
cardine della metafisica occidentale quello sulla verità. Così come verità ed essere 
possono essere detti in molti modi, altrettanto numerose sono le forme del loro 
contrario, anzi oggi la natura e la pervasività dei nuovi mezzi di comunicazione 
le ha moltiplicate e rese infinitamente più complesse. Dopo essersi esercitata per 
secoli sulla verità la filosofia contemporanea affronta la centralità della menzogna 
e delle sue forme.

La menzogna è il luogo dell’inganno del pensiero da Epimenide in poi, essa è 
insieme negazione ed essenza del linguaggio; le finzioni e le dissimulazioni più o 
meno oneste sono contemporaneamente fondamento e distruzione della conviven-
za sociale: lo pseudos può essere l’atto ostile e a aggressivo di un baro ma anche 
una simulazione che permette di apprendere l’immaginazione e la creazione di 
mondi impensati. E non possiamo dimenticare che il fictus è una delle basi delle 
convenzioni sociali si pensi al fictum positum pro vero sicut ponimus nos iuristae1. 
Di fronte al multiforme ingegno dello pseudos si apre una dicotomia insanabile tra 
condanna e ammirazione dell’inganno, tra sospetto e stupore nei confronti della 
bellezza delle forme che imitano il vero. 

In realtà lo pseudos è genericamente “falso” può indicare analogia esteriore, 
qualità apparente, semplice somiglianza estrinseca, sembra però che nelle defizioni 
lessicografiche l’elemento del dolo sia quello dominante. Tuttavia occorre tenere 
presente che narrazioni, simulazioni, menzogne e inganni sono solo parzialmente 
sovrapponibili, dalla comune radice finzionale si dipanano livelli diversi di ontolo-
gia e di consapevolezza cognitiva.

1 È ciò che affermano i giuristi da Gaio a Bartolo di Sassoferato e molto oltre.

Bachelard Studies / Études Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine 
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies • ISSN (online): 2724-5470 • ISBN: 9791222325262 
• DOI: 10.7413/2724-5470119 © 2025 – MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under 
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0). 



Cl
au

di
a 

St
an

ca
ti

10
6

106

Finzioni e menzogne sono solo in parte sovrapponibili lo scopo della menzogna 
è diretto a ciò che dico sul mondo, la finzione è diretta a dare informazioni false 
sulla mia mente2. Dei vari modi di dare conoscenze false attraverso la percezione 
molti appartengono al fingere attraverso stimoli contraffatti o fittizi anche non 
servendosi della comunicazione ma deviando le reazioni altrui e le loro inferenze. 
L’inganno è un caso di autentica manipolazione in cui chi vuole influenzare qual-
cuno si serve di una conoscenza/credenza diversa dalla sua o di un altro osservato-
re, violando così il principio della condivisione delle conoscenze.

Lo spazio enorme conquistato oggi dal ‘mondo fittizio’ in tutte le sue accezio-
ni rende di capitale importanza distinguere il tipo e il livello di finzione da due 
opposti punti di vista quello del fruitore e destinatario della finzione e quello del 
costruttore di finzioni. A volte persino chi costruisce lo pseudos, infatti, può avere 
difficoltà a collocare le forme costruite su livelli adeguati di consapevolezza onto-
logica e cognitiva, è il gioco stesso della cultura intesa come sistema di segni (ossia 
come afferma Eco come sistema di tutto ciò che può essere adoperato per menti-
re3) a rendere ineludibile il rimando tra il vero e la sua ombra. 

Tra le forme dello pseudos le immagini somiglianti, quelle che Peirce chiama 
icone hanno sicuramente un posto di enorme rilievo. Peirce stesso introducendo la 
sua definizione di icona descrive il momento di puro sogno in cui, contemplando 
una icona, perdiamo la consapevolezza della distinzione tra il reale e la cosa scom-
pare ed osserva: 

Icons are so completely substituted for their objects as hardly to be distinguished 
from them. […]. So in contemplating a painting, there is a moment when we lose the 
consciousness that it is not the thing, the distinction of the real and the copy disappears, 
and it is for the moment a pure dream- not any particular existence, and yet not general. 
At that moment we are contemplating an icon4.

Accanto alle forme iconiche di finzione si collocano oggi in una posizione di 
assoluta centralità le forme narrative che hanno sostituito in molti contesti pubblici 
la dimensione logico-argomentativa tradizionale. Su questa fascinazione potente 
della narrazione ha magistralmente lavorato Umberto Eco, in moltissimi testi tra 
cui le sue Sei passeggiate nei boschi narrativi, dove, già dal 1994, assume la narrazio-
ne (e il rapporto tra autore modello e lettore modello) come paradigma metafisico 
in senso ampio, anzi come soccorso «alla nostra pochezza metafisica»5 e come 
frame cognitivo generale.

Se i mondi narrativi sono così confortevoli – si chiede Eco – perché allora non tenta-
re di leggere lo stesso mondo reale come se fosse un romanzo? Oppure se i mondi della 

2 Castelfranchi, C., Poggi, I., Bugie, finzioni, sotterfugi. Per una scienza dell’inganno, Roma, 
Carocci, 2002.

3 Eco, U., Trattato di semiotica generale, Milano, Bompiani, 1975, p. 17 e passim.
4 Peirce, C.S., Collected Papers, vols. 1-8, C. Hartshorne, P. Weiss y A.W. Burks (eds.). Cam-

bridge, MA: Harvard University Press, 1931-1958, cit. CP 3.362.
5 U. Eco, U., Sei passeggiate nei boschi narrativi, Milano, Bompiani, 1994, p. 147.



Te
m

po
ra

lit
à 

e 
fin

zi
on

e 
se

co
nd

o 
Ba

ch
el

ar
d

10
7

107

finzione narrativa sono così piccoli e ingannevolmente confortevoli, perché non cercare 
di costruire mondi narrativi che siano complessi, contraddittori e provocatori come il 
mondo reale?6

Il fenomeno è oggi sotto gli occhi di tutti ed è studiato da tutte le angolazio-
ni possibili. Tra moltissimi esempi possiamo citare quello recente di Frank Rose, 
antropologo e docente di Strategic storytelling alla Columbia University, che ha 
affermato la presenza di un pensiero narrativo accanto al pensiero logico7. O i neu-
roscienziati, come Kidd e Castano, i quali ci hanno mostrato come le reti neuronali 
agiscano nel nostro processo di fruizione delle narrazioni e la differenza nella espo-
sizione a tipi diversi di narrazione8. 

A questo punto dobbiamo renderci conto dei meccanismi di proiezione e im-
mersione nelle narrazioni di tutti i tipi, specie in un’epoca in cui il digitale ha 
reso tutti co-creatori oltre che fruitori di storie, anche perché, come constatiamo 
ogni giorno, quando le storie formano costellazioni acquisiscono grande influenza. 
Molte costruzioni finzionali si collocano a livelli di realtà molto diversi, ed è la 
consapevolezza cognitiva di questi livelli che può oscillare anche pericolosamen-
te. Il fatto è che le storie coinvolgono le emozioni e funzionano se sono costruite 
intorno ad un protagonista e un qualche tipo di conflitto, per questa ragione non 
vanno confuse con i fatti come molti tendono a fare e il crinale che separa le forme 
narrative è labile e incerto. 

2. Il naso di Pinocchio: i caratteri della finzione secondo Bachelard

Se distinguiamo i contesti in cui la finzione è l’essenza come nel teatro, nel cine-
ma o nella realtà digitale ecc., se nelle narrazioni siamo indotti a stipulare un patto 
finzionale che ci permette di entrare in un mondo possibile senza timore di essere 
realmente ingannati, nella vita quotidiana può forse essere utile una fenomenologia 
della finzione che ne indichi i caratteri psicologici e renda più trasparente che si 
tratta di simulazioni. In fondo la ‘bugia trasparente’ resta prerogativa di uno dei 
più celebri bugiardi letterari, Pinocchio, l’unico che a causa del crescere del suo 
naso non può nascondere di mentire.

Di fronte alla sconfinata estensione del mondo dello pseudos proponiamo qui 
un esempio molto specifico e limitato: l’analisi operata da Gaston Bachelard di al-
cuni caratteri degli stati di finzione dalla parte di chi simula. La ricerca di elementi 
specifici di situazioni di simulazione che possono fungere da spie per i destinatari 
della finzione che vogliano essere avvertiti della medesima o almeno preferiscano 
essere “ingannati consapevolmente”.

6 Ivi, p. 151.
7 Rose, F., The Sea We Swim In: How Stories Work in a Data-Driven World, New York, Norton 

& Company, 2012. 
8 Kidd, D.C., Castano, E., «Reading Literary Fiction Improves Theory of Mind», Science, 

October 2013.



Cl
au

di
a 

St
an

ca
ti

10
8

108

Il testo cui facciamo riferimento è costituito da alcune pagine de La dialec-
tique de la durée del 19369. L’opera si colloca nel contesto del superamento 
del bergsonismo e del surrazionalismo di Bachelard e apre al progetto di una 
futura disciplina epistemologica: la ritmologia. Bachelard si interessa alle teo-
rie ondulatorie della materia in relazione col tempo; dalla critica della nozione 
tradizionale di durata e del tempo come continuum, scaturiscono una dottrina 
epistemologica in sintonia con le rivoluzioni relativistica e quantistica della 
scienza fisica e una originale riflessione sulla temporalità. Ma l’opera è an-
che uno studio psicologico sul cogito, sul passaggio dal cogito alle potenze del 
cogito: al quadrato: io penso che penso e al cubo: io penso che io penso che 
penso. È questo il contesto in cui Bachelard si dedica ad indagare la finzione 
e la consapevolezza del fingere. L’analisi di Bachelard è diretta infatti non solo 
alle semplici finzioni ma anche ai metainganni o inganni del secondo ordine. 
Si tratta di quel metalivello, o secondo ordine dell’inganno, in cui l’inganno 
può applicarsi ricorsivamente a se stesso. In questi contesti possono, di solito, 
delinearsi varie direzioni strategiche in cui si includono eventuali contromosse 
dell’avversario e si usano finte finte per dire la verità proprio perché si sa che 
non si è creduti, fino a gli inganni indiretti il cui sovra scopo sono le inferenze 
programmate di colui cui è diretto l’inganno.

Il punto di partenza dell’analisi di Bachelard è il fatto che, alla luce del-
la nuova fisica, il tempo fisico, che a lungo è sembrato assoluto, ha incon-
trato piani nuovi e da ciò deriva l’esistenza di un pluralismo temporale «un 
étude purement temporelle de la phénoménologie conduit à considérer plu-
sieurs groupements d’instants, plusieurs durées superposées qui soutiennent 
différent rapports»10. Il confronto tra le diverse prospettive della fisica con-
duce a superare la durata assoluta, ma, mentre per la relatività la continuità è 
ancora un carattere evidente, per la fisica quantistica è necessario introdurre 
durate discontinue che avranno «propriétés d’enchaînement»11 del tutto di-
verse da quelle delle traiettorie continue. Il divenire qualitativo può dirsi un 
divenire quantico che «doit traverser une dialectique, aller du même au même 
en passant par l’autre»12. Al filosofo non è necessario scendere nelle regioni, 
per ora proibite, del tempo della biologia cellulare per cercare il fondamento 
del tempo della fisica nei tempi biologici individuali che sono contenuti al 
suo interno, poiché può accettare contemporaneamente «le pluralisme et le 
discontinu temporels»13. Infatti il tempo spirituale non è una semplice astra-
zione del tempo vitale «le temps de la pensée a, en effet, à l’égard du temps 
de la vie une telle supériorité qu’il peut parfois commander l’action vitale et le 
repos vital. Ainsi le temps de l’esprit a une action en profondeur, sur des plans 

9 Bachelard, G., La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936.
10 Ivi, p. 90.
11 Ivi, p. 91.
12 Ibidem.
13 Ibidem.



Te
m

po
ra

lit
à 

e 
fin

zi
on

e 
se

co
nd

o 
Ba

ch
el

ar
d

10
9

109

différents de son propre plan de déroulement»14. La tesi di Bachelard è che, 
oltre all’azione sul piano spirituale (che determina la causalità intellettuale), «le 
temps a plusieurs dimensions ; le temps a une épaisseur. Il n’apparaît continu 
que sous une certaine épaisseur, grâce à la superposition de plusieurs temps 
indépendants. Réciproquement toute psychologie temporelle unifiée est néces-
sairement lacuneuse, nécessairement dialectique»15.

Grazie alla sua raffinatissima analisi, condotta dialogando con diversi autori tra 
cui spicca soprattutto Minkoswski16, Bachelard può utilizzare questo sgranarsi del 
tessuto temporale per lavorare su quegli stati mentali come il sogno o la finzione 
che sono caratterizzati e distinti proprio da diverse allures temporali, come accade 
per il tempo visivo e il tempo verbale.

Anche in relazione all’analisi di sue proprie esperienze Bachelard, è condotto a 
concludere «que le temps verbal et le temps visuel sont simplement superposés»17; 
se nel sogno questi due tempi possono essere sgranati 

la réalité oblige la vue à attendre la parole, d’où des pensées objectivement cohérentes, 
une simple superposition à deux termes apportant des confirmations réciproques, qui 
sont le plus souvent suffisantes pour donner l’impression de l’objectivité. Alors on parle 
ce que l’on voit ; on pense ce que l’on parle : le temps est bien vertical et s’en va tout 
entier le long de son cours horizontal, portant toutes les durées psychiques du même 
rythme. Au contraire, rêver c’est désengrener les temps superposés18.

L’asse temporale perpendicolare al tempo transitivo, quello del mondo e della 
materia, è l’asse su cui l’io sviluppa una attività formale. Uscendo dalla mate-
ria e dall’esperienza storica dell’io si possono moltiplicare le esperienze filoso-
fiche dell’io stesso scomponendolo in piani, compiendo uno sforzo che Bache-
lard definisce di “metafisica composta”. Superando quel cogito ergo sum di cui 
Hintikka ha descritto la natura complessa e autovalidante19, ma che per Bache-
lard resta ancorato ad un piano del tutto “orizzontale”, si passa al primo stadio 
riflessivo del (cogito)2 a un piano in cui «on est déjà libéré de la description 
phénoménologique»20. Il terzo passaggio al (cogito)3 mostra esistenze consecutive 
che si sommano su un istante presente disegnando un primo abbozzo di tempo 
verticale e facendo sorgere una diversa persona. L’esponente del cogito il degré 
cogitant21 si configura come misura della libertà a margine del divenire delle cose 
che spunta come un “razzo”, furi dal mondo, fuori dalla natura e dalla vita psi-
chica ordinaria. Si tratta di una successione ordinata di stati il cui ordine non 

14 Ivi, p. 92.
15 Ibidem.
16 Minkowski, E., Le temps vécu  : études phénoménologiques et phychopathologiques, Paris, 

Collection de l’évolution psychiatrique, 1933.
17 Bachelard, G., La dialectique de la durée, cit., p. 97.
18 Ivi, p. 91. 
19 Hintikka, J., “‘Cogito ergo sum’: Inference or Performance?”, The Philosophical Review, 

LXXI (1962), n. 1 genn., 3-32.
20 Bachelard, G., La dialectique de la durée, cit. p. 99.
21 Ivi, p. 100.



Cl
au

di
a 

St
an

ca
ti

11
0

110

può essere sovvertito e che sul piano logico-grammaticale potrebbe essere teori-
camente continuato di potenza in potenza e di congiuntivo in congiuntivo. Ma 
Bachelard ritiene che l’analisi del (cogito)3 mostri che siamo ormai in una regione 
«bien déléstée» da quella ontologia monoplanare fuori dalla quale, secondo al-
cuni «il n’y aurait que songes et vésanies»22. Ai tre diversi stati delle potenze del 
cogito corrispondono diverse forme di causalità (efficiente, finale e formale); ma 
questa strutturazione per piani del cogito ha soprattutto conseguenze sul tempo 
e Bachelard avverte che se non si capisce che c’è discontinuità e istantaneità 
si finisce per schiacciare tutto sull’asse del tempo volgare e per trasformare in 
storica ogni descrizione psicologica. Nel (cogito)3, in particolare, regna uno stato 
temporale lacunoso in questo livello la coesione materiale sarà sostituita da una 
coerenza razionale, ma così facendo, ossia collocando la nostra determinazio-
ne solo nella forma di un pensiero, otterremo che «la vie spirituelle deviendra 
esthétique pure»23.

L’esempio più esteso utilizzato da Bachelard per mostrare quanto abbiamo det-
to è quello della finzione. Si tratta di un esempio che Bachelard sceglie proprio per 
il particolarissimo carattere della sua grana temporale per il suo essere struttural-
mente collocata in un tempo altro e diverso da quello della vita: 

considérons tout de suite une attitude intellectuelle où les périodes d’inhibition sont 
nombreuses et où les actions positives sont assez rares. Par exemple examinons le tissu 
temporel de la feinte et rendons-nous compte que ce tissu n’est déjà plus collé sur la 
trame continue de la vie : la feinte est déjà une superposition temporelle. En effet, à la 
première observation, nous ne pouvons manquer d’être frappés du caractère lacuneux 
du tissu de la feinte. On ne s’imagine guère une feinte continue24.

È proprio questa consapevolezza della distanza del tempo della menzogna nar-
rativa dal tempo della vita ordinaria che si gioca il successo della finzione, al di là 
delle intenzioni che ci muovono a simulare: 

et même, pour bien feindre, il ne faut pas dépasser la mesure. Il y a, dans la feinte, une 
application réfléchie du principe de raison nécessaire et suffisante qui fait qu’on cherche 
à équilibrer les inhibitions et les actions. La feinte restreint les expansions naturelles, elle 
les écourte ; elle a forcément moins de densité qu’un sentiment qui coule de source. Sans 
doute la feinte tend à compenser le nombre par l’intensité. Elle renforce certains traits. 
Elle majore des délicatesses. Elle donne une constance et une raideur à des attitudes qui 
sont naturellement plus mobiles et plus souples. Bref, le tissu temporel de la feinte est à 
la fois lacuneux et accidenté25.

Le pagine seguenti disegnano un manuale della perfetta finzione che lavora es-
senzialmente sull’elemento della continuità e sulle dimensioni della temporalità. 
In primo luogo «pour bien feindre, il faut précisément donner une impression de 

22 Ivi, p. 101.
23 Ivi, p. 102.
24 Ivi, p. 103.
25 Ivi, p. 103.



Te
m

po
ra

lit
à 

e 
fin

zi
on

e 
se

co
nd

o 
Ba

ch
el

ar
d

11
1

111

continuité à ce qui est essentiellement discontinu et disparate. Il faut augmenter la 
densité et la régularité du tissu temporel»26.

Come accade in certe nevrosi occorre essere coinvolti e credere nel nostro in-
ganno, è necessario risolvere un paradosso, ossia, «attacher la feinte au ‘temps de 
la sincérité’, au temps de la personne presque jusqu’à être soi-même dupe de sa 
propre duperie»27. Una finzione non occasionale richiede proprio di essere incor-
porata al ‘tempo dell’io’. Agganciando «au temps de la personne» i nostri falsi 
slanci potremmo trascinare sincronicamente gli altri nel nostro dinamismo: «pour 
donner son plein effet au mensonge il faut en quelque sorte engrener les temps 
personnels les uns sur les autres. Sans cette application sur notre propre rythme, il 
est impossible de donner à la feinte une conviction dynamique»28.

Queste mie considerazioni conclude Bachelard, potranno apparire tanto artifi-
ciali quanto superficiali perché rivolte ai caratteri della «finzione in sé». Si potreb-
be chiedere ad uno psicologo, egli osserva, di descrivere la traduzione del vero nel 
falso e di mostrarci l’ambiguità del significato. Ma, per chi come Bachelard lavora 
sul piano della psicologia astratta, formale e fattizia, l’ambiguità strutturale del 
significato costituisce una buona ragione per far astrazione da questo piano e con-
sente di mostrare come la temporalità sia un carattere estremamente importante 
per la finzione. Se facciamo astrazione da ciò che fingiamo e dai motivi per cui lo 
facciamo e cerchiamo quindi la struttura soggiacente troveremo che gli elementi 
che la compongono sono l’ordine, il posto, la densità, la regolarità degli istanti in 
cui chi finge decide di forzare la natura, perciò 

le schème des déclics est ici d’autant plus important qu’il est plus artificiel. L’aspect 
purement temporel de la tromperie doit retenir l’attention du trompeur lui-même. 
Celui qui feint doit se souvenir de feindre. Il doit nourrir sa feinte. Alors que rien ne 
le presse et ne l’oblige, il doit savoir que l’heure de feindre vient à nouveau de sonner. 
Manquer l’occasion de feindre reviendrait, parfois – pas toujours – à briser la feinte. La 
feinte, toute lacuneuse qu’elle soit, perdrait, par cet oubli partiel, sa ‘continuité’, preuve 
assez claire qu’il peut y avoir ‘continuité’ sans continu effectif. La continuité, au niveau 
du sentiment factice qu’est la feinte, n’a pas besoin de la continuité toute vitale, toute 
naturelle, d’un sentiment naturel29.

Ed ecco che questa collocazione sul piano temporale della nostra e dell’altrui 
adesione alla finzione prende il posto di legami più sostanziali e costituisce comun-
que un luogo di scambio profondo:

sérier et bien sérier ce qui peut nous lier à autrui, bien nous ajuster au temps 
des autres, prévoir, s’il se peut, la fantaisie des autres, tout cela ne réclame pas une 
égalisation substantielle avec les autres. Mais l’égalisation horaire est déjà une grande 
tâche de l’interpsychologie. Quand on a réalisé ce synchronisme, c’est-à-dire quand 
on a mis en correspondance deux superpositions de deux psychismes différents, 

26 Ibidem.
27 Ivi, p. 104.
28 Ibidem.
29 Ivi, pp. 104-105.



Cl
au

di
a 

St
an

ca
ti

11
2

112

on s’aperçoit que l’on tient presque tous les substituts de l’adhésion substantielle. 
Le temps de penser marque profondément la pensée. On ne pense peut-être pas la 
même chose, mais on pense en même temps à quelque chose. Quelle union ! Toute 
interpsychologie devrait d’abord poser le problème de la correspondance temporelle 
et ne pas prendre sans discussion le synchronisme comme un effet. Il est souvent une 
convention ; il est parfois un calcul ; il peut toujours être une œuvre bien montée, 
économiquement administrée. En tout cas, pour la sentimentalité factice, pour tous 
les sentiments feints, le problème du synchronisme nous paraît comme primordial : 
il ne faut pas laisser le temps détruire l›œuvre du temps. Il ne faut pas non plus 
forcer le temps30.

Stabilita la centralità del tempo di costruzione e, potremmo dire della fruizione, 
della finzione possiamo renderci conto di come essa costituisca per Bachelard un 
ottimo esempio cui applicare quel tipo di strutturazione per piani del cogito che 
abbiamo illustrato e che non a caso ha connotato come potenza. Partendo da una 
attitudine mantenuta in un tempo assai lacunoso ma proprio per questo svincolato 
da tutte le obbligazioni del tempo della vita, anzi quasi sovrapposto ad esso, egli si 
avvia nella regione del meta inganno per esplorare la strutturazione temporale e le 
sovrapposizioni di (feinte)2 (feinte)3.

Si tratta di un procedimento estremamente utilizzato in letteratura da George 
Sand a Dostojevskij che sembra dotato di una psicologia strutturalmente riflessa, 
capace di essere declinata in modo “esponenziale”, come si può notare in tutta la 
sua opera e specialmente in Delitto e castigo.

La metafinzione non è solo un problema di psicologia letteraria ma tocca la 
vita quotidiana in cui la (finzione)2 è sicuramente esperienza comune e diffusa e 
compresa.

Au contraire, – scrive Bachelard – dès que nous posions la question suivante : peut-on 
feindre de feindre de feindre, tout se troublait en entraînant un certain vertige d’esprit. 
Par ce trouble seul, la (feinte)3 pose un problème intéressant de psychologie composée et 
de superposition temporelle. Si difficile, en effet, qu’il soit de s’installer dans cet état très 
instable, nous croyons qu’on en peut faire l’étude avec un peu d’expérience31.

Anche sul piano della metafinzione, andare oltre la potenza al cubo appare per 
Bachelard un mero gioco verbale e grammaticale e, tenendosi sul piano del fingere 
di fingere di fingere, Bachelard tiene a schivare la riduzione, tutta interna alla logi-
ca, della doppia negazione ad una affermazione allo scopo di conservare a questo 
tipo di lavoro intellettuale tutte le sfumature dei procedimenti messi in opera. Ed è 
proprio la progressiva lacunosità del tessuto temporale che toglie alla struttura per 
piani ed esponenti delle finzione ogni carattere di artificio logico tanto più che ad 
esempio la finzione al cubo può sfuggire del tutto al piano del discorso: 

demandons au regard de se charger de la (feinte)3. Il le fera, par un clin d’œil, par un 
éclair bien placé. Nous retrouvons ici la même dissociation temporelle, cette fois voulue, 

30 Ivi, p. 105.
31 Ivi, pp. 106-107.



Te
m

po
ra

lit
à 

e 
fin

zi
on

e 
se

co
nd

o 
Ba

ch
el

ar
d

11
3

113

que nous avons signalée à propos d’un de nos rêves. Les temps superposés peuvent être 
chacun consolidés par des conduites particulières où peuvent être engagés des processus 
sensibles différents32.

Al di là delle suggestioni possibili, e avvertendoci che il gioco delle composizioni 
e delle sovrapposizioni può essere applicato anche ai sentimenti come appare ad 
esempio dall’opera di Paul Valéry, Bachelard conclude anche in questo caso per 
una connotazione delle metafinzioni affidata a 

une superposition toute temporelle où les sentiments se composant en quelque sorte 
avec eux-mêmes apparaissent comme des ‘formalisations’ effectives, procédé qui ne 
s’éclaire bien que par une véritable réflexion où la forme se reconnaît indépendante de 
sa matière. Alors le schème temporel marque vraiment la forme et apparaît comme un 
aspect caractéristique de l’élément psychologique envisagé33.

Come possiamo utilizzare queste suggestioni bachelardiane? Possiamo metterci 
alla scuola di un filosofo della scienza e di un epistemologo che ha saputo essere 
anche un filosofo della lettura, capace di disegnare una poetica completa degli 
elementi della natura e di analizzare ogni sorta di rêverie.

Ora che il dominio del finzionale e del narrativo scuote dalle fondamenta il 
concetto di reale e la natura stessa dell’io (da Bruner a Sacks, da MacIntyre a 
Taylor, da Sartre a Ricoeur e a Dennett ecc. ecc.) possiamo forse servirci delle sue 
considerazioni come filo per entrare in un labirinto ed uscirne ancora capaci di 
distinguere la realtà dalla finzione e per considerare la finzione una delle forme e 
delle potenze del pensiero che moltiplica i piani e i punti di vista sulla realtà come 
Bachelard ha fatto, come lui senza rinunciare alla scienza e a nuove e più sofisticate 
forme di realismo e di ontologia.

Claudia Stancati
Dipartimento di Studi umanistici Università della Calabria

stancaticlaudia@libero.it 

Bibliografia

Bachelard, G., La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936.
Castelfranchi C., Poggi, I., Bugie, finzioni, sotterfugi. Per una scienza dell’inganno, Roma, Caroc-

ci, 2002.
Eco, U., Trattato di semiotica generale, Milano, Bompiani, 1975.
Eco, U., Sei passeggiate nei boschi narrativi, Milano, Bompiani, 1994.
Hintikka, J., “’Cogito ergo sum’: Inference or Performance?”, The Philosophical Review, LXXI 

(1962), n. 1 genn., 3-32, poi riv. in Meta-Meditations: Studies in Descartes, A. Sesonske and N. Fle-
ming edd., Belmont California, Wadworth Publishing Company, Inc., 1965, 50-76. Trad. it. “Co-
gito, ergo sum: Inferenza o operazione?”, in G. Gori (1977), Cartesio, Milano, ISEDI, 143-77.

32 Ivi, p. 108.
33 Ivi, p. 109.



Cl
au

di
a 

St
an

ca
ti

11
4

114

Comer Kidd, D., Castano, E., «Reading Literary Fiction Improves Theory of Mind», Science, 
October 2013.

Minkowski, E., Le temps vécu : études phénoménologiques et phychopathologiques, Paris, Collec-
tion de l’évolution psychiatrique, 1933.

Peirce, C.S., Collected Papers, vols. 1-8, C. Hartshorne, P. Weiss y A.W. Burks (eds.). Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 1931-1958.

Rose, F., The Sea We Swim In: How Stories Work in a Data-Driven World, New York, Norton & 
Company, 2012.


