Marta Ples-Beben
Gaston Bachelard envers I’inconscient”

« L'inconscient » est une catégorie extrémement problématique. Les difficultés
qui y sont associées ne sont pas seulement de nature psychologique, mais relévent
d’un contexte beaucoup plus large : de philosophie, d’art, de religion'. En soi, le
concept d’inconscient est problématique. Est-que I'inconscient est la sphére du
psychisme qui précéde la conscience (en tant que le sort de la pré-conscience)
soumise aux mémes mécanismes que celle-ci?? Ou plutdt : est-il une structure
autonome, radicalement différente de la conscience, subordonnée a d’autres lois
que la conscience®? Ces questions suscitent des doutes subséquents, par exemple :
quelle est I'influence de I'inconscient sur le sujet conscient? Faut-il parler ici d’une
partie active du psychisme ou plutdét d’une ressource passive a laquelle « d’une
maniére ou d’une autre » (mais comment ?) se rapportent les autres parties de
la personnalité qui fonctionnent de maniére dynamique ? Qu’est-ce qui parvient
a la conscience de la part de I'inconscient, et avec quelle deformation ? Enfin,
interrogeons-nous sur la possibilité de décoder les contenus inconscients : quelles
conditions doit remplir une méthode interprétative pour étre considérée comme
ayant atteint les résultats de ce qui est « étranger-en-moi »* et les avoir interprétés
correctement? Une telle méthode, est-elle vraiment possible?

L’inconscient est un concept problématique et en ce sens — métaphysique. Il
se réfere a la fois au biologique et au culturel’. Il n’est pas possible de I'’enfermer

Larticle est un fragment du livre: Ples-Beben M., Wyobraznia i nieswiadonosé. Nie-psycho-
analiza Gastona Bachelarda, Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Slaskiego, 2025.

! La complexité de la question de I'inconscient dans I'histoire de la culture occidentale résulte
a la fois de la multiplicité des phénomenes cachés sous ce terme et du désaccord terminologique
entre les chercheurs. D’une part, ce manque d’unanimité obscurcit I'image de la sphére incon-
sciente du psychisme, mais d’autre part, il témoigne de la multiplicité des traditions au sein
desquelles elle a été considérée. Cf. Dobraczyfiski B., Ciemna strona psychiki. Geneza i bistoria
idet nieswiadomosci, Krakéw, Uniwersytet Jagiellonski, 1993.

2 Cf. Wrébel S., Odkrycie nieswiadomosci. Czy destrukcia kartezjariskiego pojecia podmiotu po-
znajgeego?, Torun, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 2012, p. 14-15.

> Cf. tbidem, p. 15.

4 Kapusta A., « Genealogia nieSwiadomosci », in: Nieswiadomosé jako kategoria filozoficzna,
A. Motycka, W. Wrzosek (ed.), Warszawa, Wydawnictwo IFiS PAN, 2000, p. 142.

> Cf. ibidem, p. 142.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470  ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470117 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Marta Ples-Beben

68

dans une seule définition. Freud I’a également remarqué. « Tout au long de sa vie
créatrice, Freud a hésité sur la nature de I'inconscient »°, écrit Szymon Wrébel, en
indiquant les deux approches freudiennes de I'inconscient. Selon la premiere, il
est un élément immanent de la conscience : « Les contenus inconscients sont des
contenus qui ont été autrefois refoulés de la conscience et qui doivent y étre rame-
nés au cours d’'une thérapie psychanalytique »’. Selon la deuxieéme approche qu’on
trouve chez Freud, I'inconscient est transcendant a la conscience : « il constitue
un systéme psychique (ou physique) (...) fondé sur ses propres lois, primaires et
indépendantes de la conscience »®. Les deux approaches, radicalement différentes,
conduisent a des conclusions opposées, tant au plan anthropologique qu’ontolo-
gique.

Lorsqu’on tente d’analyser le sens de cette notion dans la pensée de Gaston
Bachelard, il faut prendre en compte sa nature multi-niveaux et multi-contex-
tuelle. Les difficultés d’interprétation résultent de la multiplicité de ses inspira-
tions, ainsi que de I’évolution qui marque sa pensée. On ne peut pas oublier la
double nature de la pensée de Bachelard, dans laquelle la philosophie des sciences
coéxiste avec la philosophie de la réverie. Les théses présentes dans les textes de
Bachelard constituent un concept original selon lequel I'inconscient devient un
médium qui relie 'individu non seulement au collectif, mais aussi a la matiere pul-
sante de 'univers. Comme je le montrerai, le philosophe considérait 'inconscient
sur les trois niveaux : individuel, collectif et cosmique. Les deux premiers niveaux
sont présents aussi bien dans sa psychanalyse de la connaissance objective que
dans sa philosophie de la réverie, qu’il s’agisse de la période ot Bachelard était
sous l'influence dominante de Freud ou de I’étape ou la psychologie analytique de
Jung est devenue sa principale inspiration. Le troisi¢éme niveau de I'inconscient —le
niveau cosmique — résulte des racines matérielles de I'imagination et se réalise dans
la réverie qui relie le réveur et le monde.

Linconscient de I’esprit scientifique

Pour examiner la conception bachelardienne de I'inconscient, commencons par
la psychanalyse de la connaissance objective. Dans La formation de I'esprit scienti-
figue on peut trouver un tel fragment :

Sans la mise en forme rationnelle de 'expérience que détermine la position d’un
probléme, sans ce recours constant a une construction rationnelle bien explicite, on
laissera se constituer une sorte d’znconscient de [l'esprit scientifique qui demandera
ensuite une lente et pénible psychanalyse pour étre exorcisé’.

¢S. Wrébel S., op. cit, p. 34.

" Ibidem, p. 35.

8 Ibidem.

° Bachelard G., La formation de l'esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la
connaissance objective, Paris, Vrin, 1938, p. 40.



69

Le fragment cité (c’est le premier fois que le mot « inconscient » apparait dans le
livre) est a la fois intrigant et surprenant. D’apres ces mots, I'inconscient de I'esprit
scientifique n’est pas tant une réalité qui existe indépendamment de la conscience
et qui en est la source, mais un élément de celle-ci qui surgit a la suite d’erreurs
cognitives. Un élément qui peut étre constitué ou non, selon le type d’actions en-
treprises par le sujet. L'inconscient ainsi compris, rempli de contenus indésirables,
c’est-a-dire d’obstacles épistémologiques, doit étre purifié et donc soumis a la psy-
chanalyse. Bachelard utilise ici le mot « exorciser »'°, en indiquant clairement la
nécessité d’éliminer ce qui est dangereux, nuisible, inutile.

Dans d’autres passages du livre, Bachelard souligne que les contenus nocifs qui
remplissent I'inconscient de I'esprit scientifique sont des croyances communes, des
désirs, des réveries, des mythes (entendus ici comme des croyances communes),
des valorisations, des images et des métaphores. Notons que I'inconscient de I’es-
prit scientifique d’un individu se constitue comme un résultat de sa participation
a I'inconscient collectif, donnée, par exemple, dans les mythes et les symboles ins-
crits dans I'ordre culturel. Cette conception de I'inconscient rapproche Bachelard
de Carl Gustav Jung. L'influence de sa psychologie analytique sur sa psychana-
lyse de la connaissance de Bachelard est 'un des problemes analysés par Teresa
Castelao-Lawless, qui souligne que tant dans la psychologie de Jung que dans la
philosophie de Bachelard, I'inconscient se développe sur les deux niveaux : indi-
viduel et supra-individuel (collectif). La réverie, qui selon Bachelard est I'un des
éléments les plus importants de I'inconscient, est pour lui « une combinaison d’élé-
ments personnels et collectifs d’un inconscient »''. Donc les contenus individuels
n’épuisent pas 'inconscient. L'enchainement entre I'inconscient individuel et
I'inconscient collectif est constamment présent dans la philosophie de Bachelard,
quels que soient ses points de référence déclarés. Que le philosophe fasse explici-
tement référence a Freud, a Jung ou a d’autres psychanalystes, il se référe toujours
aux deux niveaux de 'inconscient.

Bachelard ne voyait aucun aspect positif de I'inconscient scientifique : d’aprés
lui il n’apporte aucun contenu utile a la connaissance (par exemple des germes
d’idées ou des mécanismes qui organiseraient la connaissance). On ne trouve pas
chez Bachelard la perspective décrite par Alina Motycka, qui accentue I'impor-
tance des structures et des contenus inconscients pour la constitution de la science
et qui souligne dans ce contexte : « 'inconscient (...) n’est pas chaotique dans sa
structure, et la connaissance archétypique (...) sert a organiser le chaos qui existe
dans la matiére de 'expérience »'2. Selon Bachelard 'inconscient de 'esprit scien-
tifique n’est qu'un ensemble de blocages cognitifs, inutiles et nuisibles.

10 Ce mot apparait a plusieurs reprises, chaque fois en rapport avec I'inconscient. Cf. zbidemn,
p. 101, 106, 145.

' Castelao-Lawless T., « La presence de la psychologie analytique de C.G. Jung dans
I’épistémologie de La formation de I'esprit scientifique et de La psychanalyse du feu », in: L'imag-
inaire du feu. Approches bachelardiennes., M. Courtois (ed.), Dijon, Jacques André Editeur, 2007,
p. 33-34.

12 Motycka A., Nauka a nieswiadomosé. Filozofia nauki wobec kontekstu tworzenia, Wrockaw,
Leopoldinum, 1998, p. 27.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

70

Ainsi compris, I'inconscient constitue une barriere qu’il faut constamment sur-
monter, tandis que 'objectivité de la recherche (la conscience) devient une idée
presque inaccessible. Est-il possible de se libérer complétement de I'influence des
préjugés, des idées et des images ? Cela exige un travail continu, une vigilance
constante et la volonté de prendre du recul par rapport aux résultats déja obtenus.
Teresa Castelao-Lawless souligne :

La réverie constitue pour Bachelard un des obstacles épistémologiques au
développement de la science. Donc, une expérience neutre, qui écarterait du sujet toutes
les traces d’ancestralité, est pour lui difficile a atteindre (...)".

La difficulté résulte de ce que « Psychiquement, nous sommes créés par notre
reverie. Créés et limités par notre réverie, car c’est la reverie qui dessine les derniers
confins de notre esprit »'*, La réverie constitue donc le point de départ indélébile
mais en méme temps nécessaire a surmonter (ou plut6t a surmonter continuelle-
ment) sur le chemin de la connaissance scientifique.

Ll’inconscient et la réverie

Ce qui perturbe I'inconscient scientifique devient la source de I'imagination
poétique. L'inconscient a donc son cdté positif. Comme on le lit dans La psycha-
nalyse du feu : « Ce qui est purement factice pour la connaissance objective reste
donc profondément reel et actif pour les réveries inconscientes. Le réve est plus
fort que 'experience ». Les contenus inconscients ne peuvent avoir aucune utilité
en science car ils sont « purement factices » pour I'esprit scientifique. Ils appar-
tiennent a un autre ordre, donc ils ne peuvent pas devenir une source d’inspiration
pour des chercheurs. Notons encore une fois : pour Bachelard, « le réve est plus
fort que I'expérience ». L'inconscient, si on ne le contrdle pas constamment et si
on ne cherche pas a affaiblir son influence, prévaudra toujours sur ’expérience et
sur son objectivation.

Le chercheur doit réfréner sa nature poétique, tandis que le réveur lui donne
libre cours et se tourne vers I'inconscient et vers la réverie originelle. Dans les
années 1930, Bachelard analysait dans ce contexte le complexe — en tant que le
source de la réverie et de sa vérité. Plus tard, il fera référence a la théorie des arché-
types, en écrivant sur le réconfort dans 'animza des réveries, « qui se nourrit d’elle
méme, qui s’entretient comme la vie s’entretient »°.

Concentrons-nous sur le probléme de la vérité des réveries, qui — selon la thése
de Bachelard — ne peut étre atteinte qu’en examinant le noyau inconscient (com-
plexe, archétype) qui les sous-tend. Cette thése constitue le cceur de sa méthode

B Castelao-Lawless T., op. cit., p. 33.

“ Bachelard G., La psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1949, p. 181.
5 Ibidem, p. 40.

1 Bachelard G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1968, p. 56.



71

de recherche sur I'imagination poétique. En analysant les textes littéraires, ainsi
que ses propres associations et souvenirs, le philosophe cherche la raison qui les
explique et qui les fonde. Il s’agit de leur source inconsciente : I'image primordiale,
le réve originel, le complexe, 'archétype. Comme chez Freud, on ne peut com-
prendre du conscient qu’en rationalisant I'inconscient.

Apres avoir déchiffré le principe inconscient, cette source des réveries et des
images littéraires, on peut découvrir que l'interprétation psychanalytique de
I'ceuvre rejette ses autres lectures qui commencent a apparaitre comme super-
ficielles et incomplétes (parce qu’elles n’atteignent pas le noyau inconscient du
texte).

Par exemple dans la poésie de Novalis:

Sans doute, il y a dans I'oeuvre de Novalis des tons plus adoucis. Souvent 'amour
fait place a la nostalgie dans le sens méme de von Schubert; mais la marque chaude reste
ineffacable. Vous objecterez encore que Novalis est le poéte « de la petite fleur bleue »,
le poéte du myosotis lance en gage du souvenir impérissable, au bord du précipice, dans
I'ombre méme de la mort. Mais allez au fond de I'inconscient; retrouvez, avec le poéte, la
réverie primitive et vous verrez clairement la vérité: elle est rouge la petite fleur bleue !’

D’aprés Bachelard, c’est I'image du feu qui constitue I’élément central de la
poésie de Novalis. L'image du feu pulsant et chaleureux, intime et universel. « Au
centre sont les germes ; au centre est le feu qui engendre. Ce qui germine briile. Ce
qui briile germine »'®. Bachelard s’oppose donc aux interprétations qui mettent en
avant la « petite fleur bleue » de la nostalgie et de la tranquilité. Ce ne sont pas la
surface et le repos, mais la profondeur et la pulsation chaleureuse qui constituent
le complexe de Novalis, affirme le philosophe.

_Bachelard combine la méthode psychanalytique avec ce que les représentants de
I’Ecole de Geneve appelaient la critique thématique'. Il convient de souligner que
la catégorie clé pour I'’Ecole — « théme » — est difficile a saisir a cause de son ambi-
guité, ainsi qu’en raison des différents concepts présentés par les représentants de
I’Ecole®. Dans la philosophie de Bachelard, le champ de recherche n’était pas non
plus défini de maniére rigide, mais nous pouvons, a la suite de Jan Blonski, suppo-
ser qu’il s’intéressait aux « thémes »?'. Blonski — en se référant aux recherches de

7 Bachelard G., La psychanalyse du feu. .., p. 72.

8 Ihidem, p. 71.

1 Cf. Glowinski M., « Wprowadzenie », Pamietnik Literacki, 1971, n° 62/2, p. 178.

2 Cf. Ibidem, p. 176-178. Ce qui unissait les représentants de 'Ecole de Genéve — et qui les
rapprochait a la philosophie de Bachelard, qu’ils citaient directement en I'indiquant en tant
que leur source d’inspiration — ¢’était leur opposition a I’orientation historique dominante dans
les études littéraires en France. Comme le soulignait Michel Buton, le mérite important des
représentants de 'Ecole était de mettre I’accent sur le texte lui-méme et de considérer Iétude
de la littérature surtout comme la pratique de la littérature. Ils ont étudié les structures qui se
révelent dans le texte, dans I'acte d’écriture et dans l'acte de lecture. Cf. Szkota Genewska w
krytyce. Antologia, Chudak H., Naliwajek Z., Zurowska J. (ed.), Warszawa, PWN, 1998, p. 345.

21 Cf. Blonski J., « Przedmowa », in: Bachelard G., Wyobraznia poetycka. Wybor pism, trad.
Chudak H., Tatarkiewicz A., Warszawa, PIW, 1975, p. 22.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

72

Bachelard — définit ainsi ce terme ambigu : « Il cherche d’abord le centre d’ou les
images rayonnent en quelque sorte. Il examine ensuite leurs relations et tente de
saisir les stimuli et les tendances des transformations auxquels ils sont soumis. .. »*

Sil’on accepte I'analogie indiquée par Blonski entre I'image bachelardienne et le
théme considéré par I'Ecole de Genéve comme le noyau vers lequel doit s’ orienter
la critique littéraire?, alors d’autres similitudes entre ces deux approches de la lit-
térature apparaitront clairement, surtout 'approche ahistorique, visant a saisir la
genése du théme ou de I'image. Il y a aussi une différence, particulierement impor-
tante du point de vue de cet article : alors que les représentants de la critique thé-
matique ne se référaient pas a la psychanalyse — et donc a la question de I'existence
et de 'importance de I'inconscient — pour Bachelard, elle restait constamment le
point de référence?.

Cette différence met 1'accent sur le besoin bachelardien de saisir la systéma-
tique de 'inconscient, et sur son hypothése qu’une telle systématique est pos-
sible. L'inconscient n’est ni un chaos, ni une sphére inaccessible au ratio, mais il
repose sur une structure qui peut étre révélée. Accepter les catégories psycha-
nalytiques, c’est reconnaitre la possibilité de rationaliser et de classer les conte-
nus inconscients. Cependant Bachelard est allé plus loin, notamment dans ses
premiers ouvrages consacrés a I'imagination poétique. Dans La psychanalyse du
feu, il a indiqué clairement que la tache de sa philosophie c’est « une détérmina-
tion des conditions objectives de la réverie »?, et a cette fin, il avait I'intention
de développer des outils « pour une critique littéraire objective dans le sens le
plus précis du terme »*. Ces theses ont perdu leur importance dans les livres
ultérieurs, dans lesquels Bachelard soulignait I'impossibilité de philosopher sur
I'imagination sans reconnaitre 'importance de la sphére subjective. Cependant
il tentait d’objectiver la réverie en recherchant des images primordiales qui la
fondaient, en les classant selon des « thémes » communs, en les organisant en sé-
ries de complexes, ou en les reliant aux modeles archétypiques de la psychologie
jungienne. Bien que le philosophe ait progressivement renoncé a créer une sys-
tématique objective de la sphére onirique, toute sa philosophie de I'imagination
est imprégnée de cette premiere conviction, écrite en 1938, selon laquelle « Il
faut (...) trouver le moyen de s’installer a ’endroit ot 'impulsion originelle se
divise, tentée sans doute par une anarchie personnelle, mais oblige quand méme
4 la seduction d’autrui »?’. Selon Bachelard, cet endroit ne peut étre trouvé que
dans I'inconscient.

2 Tbidem.

2 Cf. Ibiden.

2 Cf. Glowinski M., op. cit., p. 178.

» Bachelard G., La psychanalyse du feu. .., p. 179.
2 Tbidem.

2 Ibidem, p. 59.



73
Linconscient cosmique

Bachelard distingue deux types d’imagination: formelle et matérielle. Cette dis-
tinction apparait pour la premicre fois dans L'eau et les réves. Bachelard y écrit :
« Les forces imaginantes de notre esprit se développent sur deux axes tres diffé-
rents »?, La premicre de ces forces se dirige vers ce qui est divers, momentané,
pittoresque et vital. La seconde veut pénétrer plus profondément, en cherchant
de ce qui est éternel et primitif?. Bachelard les a appellé a la suite : I'imagination
formelle et I'imagination matérielle.

Cette division marque fortement la poétique bachelardienne en montrant les
raisons qui sous-tendent I’hypothése de I’existence de I'inconscient et son impor-
tance pour le travail de I'imagination. I'imagination matérielle révele la profon-
deur dans laquelle se trouvent les sources de tous les produits de I'imagination :
des images, des idées, des illusions, des fantasmes, des réveries. Danc dans cette
perspective la matiére est la cause de toute image et sans elle 'image ne peut
pas étre pleinement comprise. Bachelard soulighe que « 'image est une plante
qui a besoin de terre et de ciel, de substance et de forme »*°. Pour comprendre
I’essence de 'imagination et son fonctionnement, il ne suffit pas de décrire ses
produits momentanés ou les ceuvres qui s’en inspirent. Il faut tenter d’atteindre
leurs fondements immuables et originels, et ceux-ci résident dans la matiére des
réveries et des images:

Méditée dans sa perspective de profondeur, une matiére est précisément le principe
qui peut se désintéresser des formes. Elle n’est pas le simple déficit d’une activité
formelle. Elle reste elle-méme en dépit de toute déformation, de toute morcellement. La
matiére se laisse d’ailleurs valoriser en deux sens: dans le sens de I'approfondissement
et dans le sens de I'essor. Dans le sens de 'approfondissement, elle apparait comme
insondable, comme un mystére. Dans le sens de I’essor, elle apparait comme une force
inépuisable, comme un miracle [...]. C’est seulement quand on aura étudié les formes
en les attribuant a leur juste mati¢re qu’on pourra envisager une doctrine compléte de
I'imagination humaine.

Dans le monde de I'imagination, la mati¢re n’est pas seulement une base passive
sur laquelle la forme laisse sa marque en créant des images. Les images apparaissent
grace a I'interaction de deux éléments : la matiére et la forme. L'imagination maté-
rielle peut étre considérée comme un domaine de I'inconscient. L'imagination for-
melle se réalise a travers I'interaction de ce qui est matériel (inconscient, profond,
primaire) et de la réalité.

Tlona Blocian accentue les liens entre I'imagination matérielle et I'inconscient, en
montrant leur importance pour le concept d’imagination développé par Bachelard:

2 Bachelard G., L'eau et les réves. Essai sur l'imagination de la matiére, Paris, Librairie José
Corti, 1942, p. 7.

2 Cf. Ibiden.

30 Ibidem, p. 9.

U Ibiden.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

74

Les complexes, compris par lui en tant que des ensembles d’images, naissent d’une
base plus générale que les mythes. Cette base c’est I'imagination matérielle qui oriente
I’homme vers le monde dans lequel il vit. I'image se référe a la sphére entre ’homme
et le monde. La perception du monde n’est pas donc un simple enregistrement de
phénomeénes®?.

Et plus loin:

Bachelard est le découvreur du lien profond entre ’homme et le monde, de I’ancrage
de 'activité de I'imagination dans les phénomeénes de la nature, dans la réalité matérielle
environnante, mais il montre aussi que les éléments, les processus naturels ne sont pas
simplement « donnés » a ’homme, il ne les enregistre pas passivement, ne les explique
pas, mais il les éprouve et les rapporte a son idée du tout et de soi-méme*,

Selon Bachelard I'imagination est active, créatrice. Elle puise dans ses fonde-
ments inconscients, mais ses produits ne naissent pas directement du substrat
(matériel) inconscient. Bachelard a rejeté la thése de I'influence causale de I'in-
conscient sur 'imagination. Dans La poétigue de ['espace on lit:

Quand, par la suite, nous aurons a faire mention du rapport d’une image poétique
nouvelle et d’un archétype dormant au fond de l'inconscient, il nous faudra faire
comprendre que ce rapport n’est pas, a proprement parler, causal. I’'image poétique
n’est pas soumise a une poussée. Elle n’est pas ’écho d’un passé. C’est plutdt inverse:
par I’éclat d’une image, le passé lointain résonne d’échos et on ne voit guere a quelle
profondeur ces échos vont se répercuter et s’éteindre’.

L’hypothese de la causalité équivaudrait a 'acceptation du caractére passif de
I'imagination — ce qui était pour Bachelard inadmissible. Au lieu de parler de cau-
salité, il parle de retentissement, en se référant directement a Eugene Minkowski®.
L'image entre en résonance a la fois avec le monde et avec I'inconscient qui, en
s’enracinant dans la matiére, acquiert une dimension cosmique. Ainsi compris,
I'inconscient devient un contexte large au sein duquel fonctionne le sujet : peu
importe qu'il s’agisse du sujet de la connaissance scientifique ou du cogito d’un
réveur. La conscience humaine fait partie d’une totalité plus vaste, entourée par
des forces imperceptibles qui I'influencent.

Dans ce contexte il vaut rappeler le concept de rythmanalyse formulé par
I’auteur brésilien Liuicio Pinheiro dos Santos, auquel Bachelard se réfere direc-
tement. L'ceuvre de I’auteur de la rythmanalyse n’existe pas dans les catalogues
des bibliothéques francaises, portugaises ou brésiliennes, et Pinheiro dos San-
tos n’est mentionné dans aucune référence bibliographique. De son existence
— et ’existence de sa théorie qui intéressait Bachelard — atteste la correspon-

’2 Blocian 1., Psychoanalitycine wykladnie mitu. Freud, Jung, Fromm, Warszawa, Eneteia,
2010, p. 462-463.

3 Ibidem.

* Bachelard G., La poétique de ['espace, Paris, PUF, 2012, p. 1-2.

» Ct. Ibidem, p. 2.



75

dance du Brésilien avec Alvaro Ribeiro, ainsi que I'un des chapitres de La dia-
lectique de la durée. Joaquim Domingues affirme que 'ouvrage de Bachelard
est la source la plus fiable et la plus compléte sur les études rythmanalytiques
de Pinheiro dos Santos®.

La rythmanalyse s’efforce de saisir tous les aspects de la réalité humaine a tra-
vers le prisme du rythme. Le premier niveau auquel se référe le chercheur brésilien
est le niveau matériel, considéré dans le contexte des théses sur le mouvement
ondulatoire de la matiere. Puisque, au niveau le plus élémentaire, la matiere a la
forme des vibrations, elle peut étre considérée en termes de rythmes qui la pé-
nétrent. Bachelard a fortement insisté sur ce point en déclarant :

La matiére n’est pas étalée dans I'espace, indifférente au temps; elle ne subsiste pas
toute constante, tout inerte, dans une durée uniforme [...]. Elle est, non seulement
sensible aux rythmes; elle exzsze, dans toute la force du terme, sur le plan du rythme,
et le temps ot elle développe certaines manifestations délicates est un temps ondulant,
temps qui n’a qu'une matiére d’étre uniforme: la régularité de sa fréquence’.

La rythmicité s’applique a la mati¢ére — tant au niveau des phénoménes com-
plexes qu’au niveau moléculaire. Il est impossible, souligne Bachelard a la suite
de Pinheiro dos Santos, de comprendre I'existence des microparticules de matiére
sans tenir compte de leur fréquence spécifique. « On peut [...] dire que I'énérgie
vibratoire est I’énérgie d’existence »*%.

Le rythme imprégne aussi la dimension biologique de la réalité — la matiére
vivante fonctionnant conformément 2 la régularité des processus physiologiques
qui se produisent dans les organismes. Ce n’est pas le seul argument en faveur
du fait que le rythme est inhérent a I’essence de la vie. Au niveau basique des
transformations moléculaires « la vie est ondulation »*°, écrit Bachelard, en sou-
lighant en méme temps que « les matiéres formées par activité organique sont
particuli¢rement complexes et fragiles », ce qui conduit a considérer la mati¢re
vivante « comme plus riche en timbres, plus sensible aux échos, plus prodigue de
résonances, que la matiére inerte »*,

Le troisieme niveau des analyses de Pinheiro dos Santos concerne la vie psy-
chique. Bachelard a considéré ces analyses en relation avec les théses de la psycha-
nalyse de Freud :

Plus systématiquement que la Psychanalyse, la Rytmanalyse cherche des motifs de
dualité pour activité spirituelle. Ele retrouve la distinction des tendances inconscientes
et des efforts de conscience; mais elle équilibre mieux que la Psychanalyse les tendances
vers les poles contraires, le double movement du psychisme?!.

3¢ Cf. Domingues J., « Licio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse », Cahiers Gaston
Bachelard, n°4, 2001, p. 111.

7 Bachelard G., La dialectique de la durée, Paris, PUF, 2013, p. 130.

38 Ibidem, p. 131.

% Tbidem, p. 139.

4 Tbidem.

W Ibidem, s. 141.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

76

La rythmanalyse relie le psychisme (y compris ses couches inconscientes) a
la réalité extra-psychique. Dans cette perspective, la souffrance humaine peut
résulter de la subordination aux rythmes inconscients et mystérieux, ainsi que
de la conscience de sa propre incohérence avec les rythmes de Iactivité spiri-
tuelle®?. Pinheiro dos Santos invoque le concept de sublimation, qui selon lui
n’est pas une compulsion obscure, mais un postulat visant a activer toutes les
aspirations humaines®. On peut se libérer de la souffrance mentale seulement
en les harmonisant:

C’est le manque d’une sublimation active, attractive, émergente, positivement
créationiste, qui boulverse 1’équilibre de I’ambivalence psychanalytique et qui trouble
le jeu des valeurs psychiques. Ne pas pouvoir réaliser un amour idéal est certes une
souffrance. Ne pas pouvoir zdéaliser un amour réalisé en est une autre*.

La rythmanalyse définit la totalité de la réalité comme étant soumise a des pro-
cessus indépendants de la conscience qui se déroulent aux niveaux fondamen-
taux de I'existence des étres : animés et inanimés. Pinheiro dos Santos inclut la
vie mentale et la vie spirituelle dans son argument, en les percevant comme des
extensions des processus qui se déroulent au niveau matériel. D’aprés lui, 'ac-
tivité mentale est subordonnée aux principes universels qui fondent I'univers
dans son ensemble. L'approche de la réalité humaine psychique et spirituelle,
ce qui est caractéristique de la rythmanalyse, rejoint ’approche bachelardienne
de 'imagination créatrice et de sa référence a la matiére, dans laquelle se révele
I'un des aspects de I'inconscient (I'imagination matérielle). Ce qui est psychique
est enraciné dans ce qui est matériel, et 'inconscient, tel qu’il se manifeste dans
certains aspects de la vie consciente de 'esprit, est étroitement lié aux processus
qui ont fondé I'univers.

Linconscient et le cogito

Dans la philosophie de Bachelard, I'inconscient est étroitement lié au Moi
conscient. Jacques Poirier écrit a ce sujet : « Pour Freud, I'inconscient entretient
une césure au coeur du sujet, alors que chez Bachelard la psyché semble poreuse.
Ici, en effet, le moi se trouve a proximité immediate »*. Bachelard soulignait a
plusieurs reprises qu’il s’intéressait a la sphére intermédiaire entre la conscience et
I'inconscient®. Il ne voulait pas explorer toutes les sphéres de la psyché humaine,
mais seulement celle dans laquelle les croyances subjectives perturbent la clarté

2 Ct. Ibidem.

® Cf. Ibidem.

“ Ibidem.

# Poirier J., « Gaston Bachelard entre Freud et Jung in Les Lettres francaises et la psycha-
nalyse (1900-1945) », Bachelard Studies—Etudes Bachelardiennes—Studi Bachelardiani, n® 2, 2021,
p. 167.

4 Cf. p. ex. Bachelard G., La psychanalyse du feu. .., p. 32.



77

de la pensée et les réveries s’éloignent — en travaillant en étoile’ — pour revenir a
leur objet. La psychanalyse de Bachelard se souvient constamment du cogito, qui
— comme le souligne Poirier — toujours est proche.

Bachelard voulait se souvenir de Moi. Linterpénétration du conscient et de I'in-
conscient, cette « structure poreuse » dont parle Poirier, c’est le résultat de sa
décision sur le but de la philosophie. Bachelard ne veut pas s’occuper de la partie
« nocturne », de la partie sombre du psychisme qui se manifeste dans les réves.
Dans les réves le sujet disparait envahi par une force obscure qui prive le cogito
de toute autonomie. Bachelard a choisi d’étre le philosophe de la réverie, le phi-
losophe du cogito — entendu différemment que dans le cartésianisme, néanmoins
préservant la rationalité (partielle).

Concentrons-nous sur le rapport de Bachelard a Descartes et a la conception
cartésienne du sujet. Cette relation est ambigué : bien que Bachelard ait polémiqué
avec Descartes et semble avoir adopté une position anticartésienne (par exemple
en établissant la sphére onirique comme l'objet propre de la philosophie), il a
néanmoins eu recours a des instruments conceptuels cartésiens, en signifiant ainsi
un lien avec la pensée du fondateur du rationalisme moderne. Bachelard a formulé
le concept du « cogito du réveur », en combinant deux ordres qui semblent in-
compatibles : 1) le cogito, transparent dans sa rationalité, 2) la réverie — fondée sur
I'inconscient donnée seulement partiellement.

La polémique bachelardienne avec la conception cartésienne du sujet n’est pas
une rupture radicale. Il ne parle pas d’une sorte de cogito inconscient, mais de la
subjectivité qui se crée a 'interface de I'inconscient et du conscient. Bachelard
soulignait a plusieurs reprises qu’il n’est pas possible de penser la subjectivité dans
le contexte psychanalytique a travers des réves, par rapport auxquels il faudrait
plutot parler d’absence de sujet*. Déplacer I'attention vers les réveries diurnes lui
permet de préserver I'individualité du réveur et de le considérer en termes de sub-
jectivité, car « Le réveur de réverie est présent a sa réverie »*. Présent et conscient,
méme influencé par I'inconscient.

Lattitude de Bachelard a I’égard du cogito cartésien a été influencée par la
remise an cause du concept cartésien de conscience, indissociablement 1ié a
la théorie de Freud. La psychanalyse rejette 'autonomie et la transparence de
la substance pensante™. Le modele freudien de la personnalité humaine sup-
pose que « la dynamique de la psyché, le conflit entre ses éléments structurels,
consiste au fait que la plupart des actes psychiques se déroulent en dehors de la

47 « Le réve chemine linéairement, oubliant son chemin en courant. La reverie travaille en
étoile. Elle revient a son centre pour lancer de nouveaux rayons ». Ibidens.

4 Cf. Bachelard G., La poétique de la réverie. .., p. 128-129.

 Ibidem, p. 129.

% Cogito de Descartes « [...] dans I'acte de la reflexion simple se saisit lui-méme de maniére
adéquate, c’est-a-dire qu’il reste parfaitement transparent a lui-méme, en fournissant un modéle
de certitude directe et le fondement de toute connaissance, en constituant la forme la plus par-
faite, sinon la plus originale de I'étre ». Kowalska M., « Wstep. Dialektyka bycia sobg », in:
Ricoeur P., O sobie sanym jako innym, trad. Chelstowski B., Warszawa, PWN, 2003, p. VIL

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

78

conscience, qui est, de plus, subordonnée a I'inconscient »!. Bachelard ne s’ac-
cordait pas a toutes les theses de Freud, cependant en introduisant le substrat
inconscient non seulement dans le domaine de 'activité imaginative, mais aussi
dans la sphere de fonctionnement de P'esprit scientifique, il a rejoint le groupe
de ceux qui remettent en question la priorité de la conscience au sens épistémo-
logique et anthropologique. Comme I’a écrit Szymon Wrdbel : « Apres les dé-
couvertes de Freud, nous devons parler de la conscience en termes d’épigenése,
en termes de ‘ tiche ‘, de ‘ but * »2. La conscience dans I’ére post-freudienne
n’est plus une hypothese évidente. Elle devient une tache : le théoricien de la
connaissance s’efforce d’y parvenir, tout comme le psychanalyste et son patient
— en prenant I'inconscient comme point de départ.

Lintroduction d’un substrat inconscient dans les actes conscients fait
perdre a ces derniers a la fois clarté et homogénéité”. Le contexte psychanaly-
tique prive le cogito de Bachelard du caractere absolutisant du monolithe qui
marque la philosophie de Descartes. Le cogito du réveur conserve sans doute
un certain degré de cohérence, Bachelard soulignait a plusieurs reprises que le
réveur posséde la subjectivité qui fournit la base a ses expériences oniriques.
Cependant la structure rationnelle du Moi n’est pas I'autorité finale. Cela reste
I'inconscient dans lequel le Moi est immergé et qui est la source de toute ex-
pression de I’étre qui réve.

Pawet Dybel, en commentant l'attitude de Bachelard envers Descartes, pose
une autre question. En attirant I'attention sur 'hétérogénéité de la philosophie
de 'auteur de La poétique de la réverie, Dybel soutient qu’un des aspects de
cette hétérogénéité s’exprime dans la cohérence apparente des ordres de ratio et
d’imaginatio :

On peut trouver le source de la division traditionnelle du psychisme humain en
éléments de raison et d’imagination, dans la tradition de la philosophie francaise. Il s’agit
d’une maniére dans laquelle ces éléments ont été vue par Descartes. Une caractéristique
importante de cette approche était qu’elle dégradait le role de I'élément d’imagination
poétique au profit de I’élément de rationalité, dont le prototype était la méthodologie
des sciences exactes. Sans doute Bachelard veut dépasser le caractére trop dogmatique
et limité de cette approche, en arguant que le cogito est aussi un foyer d’imagination.
En plus — le cogito se constitue par le cogitatum de son imaginaire. Mais si tel est le
cas, comment alors cet élément d’imagination/d’image se rapporte-t-il a 'élément de
rationalité, a la pensée scientifique ? Comment le cogito éclate-t-il plus tard en pensée et

°! Czarnocka M., « Nowozytne pojecie podmiotu i jego wspdlczesne erozje », in: Wiedza a
podmiotowosé, Motycka A. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 1998, p. 38.

2 Wrébel S., Odkrycie nieswiadomosci..., p. 32.

» « Descartes définit différentes “ fonctions de 'ame “ : les actes de volonté, les perceptions,
les imaginations, les passions. Mais quelles que soient les différences qui les divisent, le “ substrat
“ reste le méme. Et c’est ainsi que nous pourrions définir ce processus : I'intellectualisation est
une procédure de homogénéisation de tous les états mentaux dont le but c’est de les rapprocher
al’idéal de clarté parfaite ». Bielik-Robson A., Nzeswiadono$¢ — kreacja kartezjanizmu, in: « Nie-
$wiadomos¢ jako kategoria filozoficzna », Motycka A., Wrzosek W. (ed.), Warszawa, IFiS PAN,
2000, p. 28.



79

en image poétique ? Comment cette pensée émerge-t-elle sur la base de la couche source
des images primitives archétypales ? N’est-ce donc pas, aprés tout, quelque chose qui a
une autre origine que celle de I'image ?»**

Dans cette perspective, la philosophie de Bachelard s’inscrit dans la tradition
post-cartésienne, pour laquelle le sujet conscient et pensant indiqué par Descartes
est le point de référence fondamental. A la lumiére de la citation ci-dessus, cette
philosophie est aussi une tentative infructueuse de valoriser I'imagination en tant
qu’un élément essentiel de la conscience, tout en maintenant la cohérence du cogi-
to comme la base de deux ordres différents.

Sur les pages de La poétique de la réverie Bachelard écrit : « Le cogito du réveur
est moins vif que le cogito du penseur. Le cogito du réveur est moins sir que le
cogito du philosophe. L'étre du réveur est un étre diffus »”. En se référant a ce
fragment, Kamila Morawska définit le cogito de Bachelard en tant que « disper-
sé ». Elle souligne que lorsque Bachelard écrit sur la conscience, il met I'accent
a sa multifonctionnalité et a sa multidimensionnalité. Le cogito du philosophe et
le cogito du réveur sont les deux faces d’'un méme sujet. Les étres humains se rap-
portent au monde de multiples facons, dont le sujet est le dénominateur commun.
L'imagination et la connaissance sont donc les deux modes de réference au monde,
plutdt que des ordres différents. A la lumiére de cette interprétation — opposée
aux propos de Pawel Dybel — Bachelard veut maintenir I'intégrité du sujet, tout en
soulignant son hétérogénéité (dispersion).

La conception bachelardienne du sujet oscille entre le conscient et I'in-
conscient en liant ratio et imaginatio. Ce qui est remarquable, c’est la réfé-
rence claire a Descartes, qui d’une part indique le désir de maintenir I'unité
subjective, mais d’autre part devient une critique. L’hypothése selon laquelle
I’inconscient est I'autorité ultime dans laquelle les actes de conscience s’en-
racinent, d’une part prive la conscience de son pouvoir, en indiquant que ses
sources se trouvent en dehors d’elle-méme. D’autre part, elle permet de créer
I’idée du cogito « dispersé » qui résulte directement de la destruction du sujet
cartésien et du concept cartésien de la connaissance en tant qu’existant unique-
ment sur le plan de la ratio.

_ Marta Ples-Beben
Uniwersytet Slaski w Katowicach
marta.ples@us.edu.pl

> Blocian 1., Dybel P, Ples-B¢ben M., « Cogito et le monde des images. Entretien avec Pawet
Dybel », Bachelard Studies —Etudes Bachelardiennes — Studi Bachelardianz, 2021, n° 2, p. 198-199.

» Bachelard G., La poétique de la réverie...,s. 191.

>¢ Cf. Blocian I, Morawska K., Ples-Be¢ben M., Gaston Bachelard i filozofie obrazu. Psycholo-
giczne i spoleczno-polityczne aspekty obrazowosci, Wroctaw, Wydawnictwo Uniwersytetu Wro-
clawskiego, 2018, p. 41-42.

Gaston Bachelard envers 'inconscient



Marta Ples-Beben

80
Bibliographie:

Bachelard G., La dialectique de la durée, Paris, PUF, 2013,

Bachelard G., La formation de I'esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la con-
naissance objective, Paris, Vrin, 1938.

Bachelard G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1968.

Bachelard G., La poétique de 'espace, Paris, PUF, 2012.

Bachelard G., La psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1949.

Bachelard G., Leau et les réves. Essai sur ['imagination de la matiére, Paris, Librairie Jose Corti, 1942.

Bielik-Robson A., Nzeswiadonosé — kreacja kartezjanizimu, in: « Nie§wiadomo$¢ jako kategoria
filozoficzna », Motycka A., Wrzosek W. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 2000, p. 26-30.

Blocian 1., Psychoanalitycine wykladnie mitu. Freud, Jung, Fromm, Warszawa, Eneteia, 2010.

Blocian L., Dybel P., Ples-B¢ben M., « Cogito et le monde des images. Entretien avec Pawet Dybel »,
Bachelard Studies —Etudes Bachelardiennes — Studi Bachelardiani, 2021, n° 2, p. 197-206.

Blocian I, Morawska K., Ples-Beben M., Gaston Bachelard i filozofie obrazu. Psychologicz-
ne i spoleczno-polityczne aspekty obrazowosci, Wroctaw, Wydawnictwo Uniwersytetu
Wroctawskiego, 2018.

Blonski J., « Przedmowa », in: Bachelard G., Wyobraznia poetycka. Wybdr pism, trad. Chudak
H., Tatarkiewicz A., Warszawa, PIW, 1975, p. 5-24.

Castelao-Lawless T., « La presence de la psychologie analytique de C.G. Jung dans I’épistémo-
logie de La formation de l'esprit scientifique et de La psychanalyse du feu », in: L'imaginaire
du feu. Approches bachelardiennes., M. Courtois (ed.), Dijon, Jacques André Editeur, 2007,
p.31-38.

Czarnocka M., « Nowozytne pojecie podmiotu i jego wspolczesne erozje », in: Wiedza a
podmiotowosé, Motycka A. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 1998, p. 31-44.

Dobraczynski B., Ciemna strona psychiki. Geneza i historia idei nieswiadomosci, Krakéw,
Uniwersytet Jagiellonski, 1993.

Domingues J., « Licio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse », Cahzers Gaston Bachelard, n°4,
2001, p. 105-115.

Glowinski M., « Wprowadzenie », Pamietnik Literacki, 1971, n° 62/2, p. 175-187.

Kapusta A., « Genealogia nieSwiadomoSci », in: Nieswiadonosé jako kategoria filozoficzna, A.
Motycka, W. Wrzosek (ed.), Warszawa, Wydawnictwo IFiS PAN, 2000, p. 141-149.

Kowalska M., « Wstep. Dialektyka bycia sobg », in: Ricoeur P., O sobie sanyn: jako innym, trad.
Chelstowski B., Warszawa, PWN, 2003, p. VII-XXXVII.

Motycka A., Nauka a nieswiadomosé. Filozofia nauki wobec kontekstu tworzenia, Wrockaw, Le-
opoldinum, 1998.

Poirier J., « Gaston Bachelard entre Freud et Jung in Les Lettres francaises et la psychanalyse
(1900-1945) », Bachelard Studies—Etudes Bachelardiennes—Studi Bachelardiani, n° 2, 2021, p.
165-172.

Szkota Genewska w krytyce. Antologia, Chudak H., Naliwajek Z., Zurowska J. (ed.), Warszawa,
PWN, 1998.

Wrébel S., Odkrycie nieswiadomosci. Czy destrukcia  kartezjariskiego pojecia  podmiotu
poznajgcego?, Toruf, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika, 2012.



