
Marta Ples-Bęben
Gaston Bachelard envers l’inconscient*

« L’inconscient » est une catégorie extrêmement problématique. Les difficultés 
qui y sont associées ne sont pas seulement de nature psychologique, mais relèvent 
d’un contexte beaucoup plus large : de philosophie, d’art, de religion1. En soi, le 
concept d’inconscient est problématique. Est-que l’inconscient est la sphère du 
psychisme qui précède la conscience (en tant que le sort de la pré-conscience) 
soumise aux mêmes mécanismes que celle-ci2? Ou plutôt  : est-il une structure 
autonome, radicalement différente de la conscience, subordonnée à d’autres lois 
que la conscience3? Ces questions suscitent des doutes subséquents, par exemple : 
quelle est l’influence de l’inconscient sur le sujet conscient? Faut-il parler ici d’une 
partie active du psychisme ou plutôt d’une ressource passive à laquelle « d’une 
manière ou d’une autre » (mais comment ?) se rapportent les autres parties de 
la personnalité qui fonctionnent de manière dynamique ? Qu’est-ce qui parvient 
à la conscience de la part de l’inconscient, et avec quelle deformation  ? Enfin, 
interrogeons-nous sur la possibilité de décoder les contenus inconscients : quelles 
conditions doit remplir une méthode interprétative pour être considérée comme 
ayant atteint les résultats de ce qui est « étranger-en-moi »4 et les avoir interprétés 
correctement? Une telle méthode, est-elle vraiment possible?

L’inconscient est un concept problématique et en ce sens – métaphysique. Il 
se réfère à la fois au biologique et au culturel5. Il n’est pas possible de l’enfermer 

* L’article est un fragment du livre: Ples-Bęben M., Wyobraźnia i nieświadomość. Nie-psycho-
analiza Gastona Bachelarda, Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2025.

1 La complexité de la question de l’inconscient dans l’histoire de la culture occidentale résulte 
à la fois de la multiplicité des phénomènes cachés sous ce terme et du désaccord terminologique 
entre les chercheurs. D’une part, ce manque d’unanimité obscurcit l’image de la sphère incon-
sciente du psychisme, mais d’autre part, il témoigne de la multiplicité des traditions au sein 
desquelles elle a été considérée. Cf. Dobraczyński B., Ciemna strona psychiki. Geneza i historia 
idei nieświadomości, Kraków, Uniwersytet Jagielloński, 1993.

2 Cf. Wróbel S., Odkrycie nieświadomości. Czy destrukcja kartezjańskiego pojęcia podmiotu po-
znającego?, Toruń, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2012, p. 14-15.

3 Cf. ibidem, p. 15.
4 Kapusta A., « Genealogia nieświadomości », in: Nieświadomość jako kategoria filozoficzna, 

A. Motycka, W. Wrzosek (ed.), Warszawa, Wydawnictwo IFiS PAN, 2000, p. 142.
5 Cf. ibidem, p. 142.

Bachelard Studies / Études Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine 
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies • ISSN (online): 2724-5470 • ISBN: 9791222325262 
• DOI: 10.7413/2724-5470117 © 2025 – MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under 
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0). 



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
68

68

dans une seule définition. Freud l’a également remarqué. « Tout au long de sa vie 
créatrice, Freud a hésité sur la nature de l’inconscient »6, écrit Szymon Wróbel, en 
indiquant les deux approches freudiennes de l’inconscient. Selon la première, il 
est un élément immanent de la conscience : « Les contenus inconscients sont des 
contenus qui ont été autrefois refoulés de la conscience et qui doivent y être rame-
nés au cours d’une thérapie psychanalytique »7. Selon la deuxième approche qu’on 
trouve chez Freud, l’inconscient est transcendant à la conscience : « il constitue 
un système psychique (ou physique) (…) fondé sur ses propres lois, primaires et 
indépendantes de la conscience »8. Les deux approaches, radicalement différentes, 
conduisent à des conclusions opposées, tant au plan anthropologique qu’ontolo-
gique.

Lorsqu’on tente d’analyser le sens de cette notion dans la pensée de Gaston 
Bachelard, il faut prendre en compte sa nature multi-niveaux et multi-contex-
tuelle. Les difficultés d’interprétation résultent de la multiplicité de ses inspira-
tions, ainsi que de l’évolution qui marque sa pensée. On ne peut pas oublier la 
double nature de la pensée de Bachelard, dans laquelle la philosophie des sciences 
coéxiste avec la philosophie de la rêverie. Les thèses présentes dans les textes de 
Bachelard constituent un concept original selon lequel l’inconscient devient un 
médium qui relie l’individu non seulement au collectif, mais aussi à la matière pul-
sante de l’univers. Comme je le montrerai, le philosophe considérait l’inconscient 
sur les trois niveaux : individuel, collectif et cosmique. Les deux premiers niveaux 
sont présents aussi bien dans sa psychanalyse de la connaissance objective que 
dans sa philosophie de la rêverie, qu’il s’agisse de la période où Bachelard était 
sous l’influence dominante de Freud ou de l’étape où la psychologie analytique de 
Jung est devenue sa principale inspiration. Le troisième niveau de l’inconscient – ​​le 
niveau cosmique – résulte des racines matérielles de l’imagination et se réalise dans 
la rêverie qui relie le rêveur et le monde.

L’inconscient de l’esprit scientifique

Pour examiner la conception bachelardienne de l’inconscient, commençons par 
la psychanalyse de la connaissance objective. Dans La formation de l’esprit scienti-
fique on peut trouver un tel fragment : 

Sans la mise en forme rationnelle de l’expérience que détermine la position d’un 
problème, sans ce recours constant à une construction rationnelle bien explicite, on 
laissera se constituer une sorte d’inconscient de l’esprit scientifique qui demandera 
ensuite une lente et pénible psychanalyse pour être exorcisé9.

6 S. Wróbel S., op. cit, p. 34.
7 Ibidem, p. 35.
8 Ibidem.
9 Bachelard G., La formation de l’esprit scientifique. Contribution à une psychanalyse de la 

connaissance objective, Paris, Vrin, 1938, p. 40.



G
as

to
n 

Ba
ch

el
ar

d 
en

ve
rs

 l’
in

co
ns

ci
en

t
69

69

Le fragment cité (c’est le premier fois que le mot « inconscient » apparaît dans le 
livre) est à la fois intrigant et surprenant. D’après ces mots, l’inconscient de l’esprit 
scientifique n’est pas tant une réalité qui existe indépendamment de la conscience 
et qui en est la source, mais un élément de celle-ci qui surgit à la suite d’erreurs 
cognitives. Un élément qui peut être constitué ou non, selon le type d’actions en-
treprises par le sujet. L’inconscient ainsi compris, rempli de contenus indésirables, 
c’est-à-dire d’obstacles épistémologiques, doit être purifié et donc soumis à la psy-
chanalyse. Bachelard utilise ici le mot « exorciser »10, en indiquant clairement la 
nécessité d’éliminer ce qui est dangereux, nuisible, inutile.

Dans d’autres passages du livre, Bachelard souligne que les contenus nocifs qui 
remplissent l’inconscient de l’esprit scientifique sont des croyances communes, des 
désirs, des rêveries, des mythes (entendus ici comme des croyances communes), 
des valorisations, des images et des métaphores. Notons que l’inconscient de l’es-
prit scientifique d’un individu se constitue comme un résultat de sa participation 
à l’inconscient collectif, donnée, par exemple, dans les mythes et les symboles ins-
crits dans l’ordre culturel. Cette conception de l’inconscient rapproche Bachelard 
de Carl Gustav Jung. L’influence de sa psychologie analytique sur sa psychana-
lyse de la connaissance de Bachelard est l’un des problèmes analysés par Teresa 
Castelão-Lawless, qui souligne que tant dans la psychologie de Jung que dans la 
philosophie de Bachelard, l’inconscient se développe sur les deux niveaux : indi-
viduel et supra-individuel (collectif). La rêverie, qui selon Bachelard est l’un des 
éléments les plus importants de l’inconscient, est pour lui « une combinaison d’élé-
ments personnels et collectifs d’un inconscient »11. Donc les contenus individuels 
n’épuisent pas l’inconscient. L’enchaînement entre l’inconscient individuel et 
l’inconscient collectif est constamment présent dans la philosophie de Bachelard, 
quels que soient ses points de référence déclarés. Que le philosophe fasse explici-
tement référence à Freud, à Jung ou à d’autres psychanalystes, il se réfère toujours 
aux deux niveaux de l’inconscient.

Bachelard ne voyait aucun aspect positif de l’inconscient scientifique : d’après 
lui il n’apporte aucun contenu utile à la connaissance (par exemple des germes 
d’idées ou des mécanismes qui organiseraient la connaissance). On ne trouve pas 
chez Bachelard la perspective décrite par Alina Motycka, qui accentue l’impor-
tance des structures et des contenus inconscients pour la constitution de la science 
et qui souligne dans ce contexte : « l’inconscient (…) n’est pas chaotique dans sa 
structure, et la connaissance archétypique (…) sert à organiser le chaos qui existe 
dans la matière de l’expérience »12. Selon Bachelard l’inconscient de l’esprit scien-
tifique n’est qu’un ensemble de blocages cognitifs, inutiles et nuisibles.

10 Ce mot apparaît à plusieurs reprises, chaque fois en rapport avec l’inconscient. Cf. ibidem, 
p. 101, 106, 145.

11 Castelão-Lawless T., «  La presence de la psychologie analytique de C.G. Jung dans 
l’épistémologie de La formation de l’esprit scientifique et de La psychanalyse du feu », in: L’imag-
inaire du feu. Approches bachelardiennes., M. Courtois (ed.), Dijon, Jacques André Editeur, 2007, 
p. 33-34.

12 Motycka A., Nauka a nieświadomość. Filozofia nauki wobec kontekstu tworzenia, Wrocław, 
Leopoldinum, 1998, p. 27.



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
70

70

Ainsi compris, l’inconscient constitue une barrière qu’il faut constamment sur-
monter, tandis que l’objectivité de la recherche (la conscience) devient une idée 
presque inaccessible. Est-il possible de se libérer complètement de l’influence des 
préjugés, des idées et des images  ? Cela exige un travail continu, une vigilance 
constante et la volonté de prendre du recul par rapport aux résultats déjà obtenus. 
Teresa Castelão-Lawless souligne :

La rêverie constitue pour Bachelard un des obstacles épistémologiques au 
développement de la science. Donc, une expérience neutre, qui écarterait du sujet toutes 
les traces d’ancestralité, est pour lui difficile à atteindre (…)13.

La difficulté résulte de ce que « Psychiquement, nous sommes créés par notre 
reverie. Créés et limités par notre rêverie, car c’est la reverie qui dessine les derniers 
confins de notre esprit »14. La rêverie constitue donc le point de départ indélébile 
mais en même temps nécessaire à surmonter (ou plutôt à surmonter continuelle-
ment) sur le chemin de la connaissance scientifique.

L’inconscient et la rêverie

Ce qui perturbe l’inconscient scientifique devient la source de l’imagination 
poétique. L’inconscient a donc son côté positif. Comme on le lit dans La psycha-
nalyse du feu : « Ce qui est purement factice pour la connaissance objective reste 
donc profondément reel et actif pour les rêveries inconscientes. Le rêve est plus 
fort que l’experience »15. Les contenus inconscients ne peuvent avoir aucune utilité 
en science car ils sont « purement factices » pour l’esprit scientifique. Ils appar-
tiennent à un autre ordre, donc ils ne peuvent pas devenir une source d’inspiration 
pour des chercheurs. Notons encore une fois : pour Bachelard, « le rêve est plus 
fort que l’expérience ». L’inconscient, si on ne le contrôle pas constamment et si 
on ne cherche pas à affaiblir son influence, prévaudra toujours sur l’expérience et 
sur son objectivation.

Le chercheur doit réfréner sa nature poétique, tandis que le rêveur lui donne 
libre cours et se tourne vers l’inconscient et vers la rêverie originelle. Dans les 
années 1930, Bachelard analysait dans ce contexte le complexe – en tant que le 
source de la rêverie et de sa vérité. Plus tard, il fera référence à la théorie des arché-
types, en écrivant sur le réconfort dans l’anima des rêveries, « qui se nourrit d’elle 
même, qui s’entretient comme la vie s’entretient »16. 

Concentrons-nous sur le problème de la vérité des rêveries, qui – selon la thèse 
de Bachelard – ne peut être atteinte qu’en examinant le noyau inconscient (com-
plexe, archétype) qui les sous-tend. Cette thèse constitue le cœur de sa méthode 

13 Castelão-Lawless T., op. cit., p. 33.
14 Bachelard G., La psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1949, p. 181.
15 Ibidem, p. 40.
16 Bachelard G., La poétique de la rêverie, Paris, PUF, 1968, p. 56.



G
as

to
n 

Ba
ch

el
ar

d 
en

ve
rs

 l’
in

co
ns

ci
en

t
71

71

de recherche sur l’imagination poétique. En analysant les textes littéraires, ainsi 
que ses propres associations et souvenirs, le philosophe cherche la raison qui les 
explique et qui les fonde. Il s’agit de leur source inconsciente : l’image primordiale, 
le rêve originel, le complexe, l’archétype. Comme chez Freud, on ne peut com-
prendre du conscient qu’en rationalisant l’inconscient.

Après avoir déchiffré le principe inconscient, cette source des rêveries et des 
images littéraires, on peut découvrir que l’interprétation psychanalytique de 
l’œuvre rejette ses autres lectures qui commencent à apparaître comme super-
ficielles et incomplètes (parce qu’elles n’atteignent pas le noyau inconscient du 
texte). 

Par exemple dans la poésie de Novalis:

Sans doute, il y a dans l’oeuvre de Novalis des tons plus adoucis. Souvent l’amour 
fait place à la nostalgie dans le sens même de von Schubert; mais la marque chaude reste 
ineffaçable. Vous objecterez encore que Novalis est le poète « de la petite fleur bleue », 
le poète du myosotis lance en gage du souvenir impérissable, au bord du précipice, dans 
l’ombre même de la mort. Mais allez au fond de l’inconscient; retrouvez, avec le poète, la 
rêverie primitive et vous verrez clairement la vérité: elle est rouge la petite fleur bleue !17

D’après Bachelard, c’est l’image du feu qui constitue l’élément central de la 
poésie de Novalis. L’image du feu pulsant et chaleureux, intime et universel. « Au 
centre sont les germes ; au centre est le feu qui engendre. Ce qui germine brûle. Ce 
qui brûle germine »18. Bachelard s’oppose donc aux interprétations qui mettent en 
avant la « petite fleur bleue » de la nostalgie et de la tranquilité. Ce ne sont pas la 
surface et le repos, mais la profondeur et la pulsation chaleureuse qui constituent 
le complexe de Novalis, affirme le philosophe.

Bachelard combine la méthode psychanalytique avec ce que les représentants de 
l’École de Genève appelaient la critique thématique19. Il convient de souligner que 
la catégorie clé pour l’École – « thème » – est difficile à saisir à cause de son ambi-
guïté, ainsi qu’en raison des différents concepts présentés par les représentants de 
l’École20. Dans la philosophie de Bachelard, le champ de recherche n’était pas non 
plus défini de manière rigide, mais nous pouvons, à la suite de Jan Błoński, suppo-
ser qu’il s’intéressait aux « thèmes »21. Błoński – en se référant aux recherches de 

17 Bachelard G., La psychanalyse du feu…, p. 72.
18 Ibidem, p. 71.
19 Cf. Głowiński M., « Wprowadzenie », Pamiętnik Literacki, 1971, n° 62/2, p. 178.
20 Cf. Ibidem, p. 176-178. Ce qui unissait les représentants de l’École de Genève – et qui les 

rapprochait à la philosophie de Bachelard, qu’ils citaient directement en l’indiquant en tant 
que leur source d’inspiration – c’était leur opposition à l’orientation historique dominante dans 
les études littéraires en France. Comme le soulignait Michel Buton, le mérite important des 
représentants de l’École était de mettre l’accent sur le texte lui-même et de considérer l’étude 
de la littérature surtout comme la pratique de la littérature. Ils ont étudié les structures qui se 
révèlent dans le texte, dans l’acte d’écriture et dans l’acte de lecture. Cf. Szkoła Genewska w 
krytyce. Antologia, Chudak H., Naliwajek Z., Żurowska J. (ed.), Warszawa, PWN, 1998, p. 345.

21 Cf. Błoński J., « Przedmowa », in: Bachelard G., Wyobraźnia poetycka. Wybór pism, trad. 
Chudak H., Tatarkiewicz A., Warszawa, PIW, 1975, p. 22.



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
72

72

Bachelard – définit ainsi ce terme ambigu : « Il cherche d’abord le centre d’où les 
images rayonnent en quelque sorte. Il examine ensuite leurs relations et tente de 
saisir les stimuli et les tendances des transformations auxquels ils sont soumis… »22

Si l’on accepte l’analogie indiquée par Błoński entre l’image bachelardienne et le 
thème considéré par l’École de Genève comme le noyau vers lequel doit s’orienter 
la critique littéraire23, alors d’autres similitudes entre ces deux approches de la lit-
térature apparaîtront clairement, surtout l’approche ahistorique, visant à saisir la 
genèse du thème ou de l’image. Il y a aussi une différence, particulièrement impor-
tante du point de vue de cet article : alors que les représentants de la critique thé-
matique ne se réfèraient pas à la psychanalyse – et donc à la question de l’existence 
et de l’importance de l’inconscient – ​​pour Bachelard, elle restait constamment le 
point de référence24.

Cette différence met l’accent sur le besoin bachelardien de saisir la systéma-
tique de l’inconscient, et sur son hypothèse qu’une telle systématique est pos-
sible. L’inconscient n’est ni un chaos, ni une sphère inaccessible au ratio, mais il 
repose sur une structure qui peut être révélée. Accepter les catégories psycha-
nalytiques, c’est reconnaître la possibilité de rationaliser et de classer les conte-
nus inconscients. Cependant Bachelard est allé plus loin, notamment dans ses 
premiers ouvrages consacrés à l’imagination poétique. Dans La psychanalyse du 
feu, il a indiqué clairement que la tâche de sa philosophie c’est « une détérmina-
tion des conditions objectives de la rêverie »25, et à cette fin, il avait l’intention 
de développer des outils « pour une critique littéraire objective dans le sens le 
plus précis du terme »26. Ces thèses ont perdu leur importance dans les livres 
ultérieurs, dans lesquels Bachelard soulignait l’impossibilité de philosopher sur 
l’imagination sans reconnaître l’importance de la sphère subjective. Cependant 
il tentait d’objectiver la rêverie en recherchant des images primordiales qui la 
fondaient, en les classant selon des « thèmes » communs, en les organisant en sé-
ries de complexes, ou en les reliant aux modèles archétypiques de la psychologie 
jungienne. Bien que le philosophe ait progressivement renoncé à créer une sys-
tématique objective de la sphère onirique, toute sa philosophie de l’imagination 
est imprégnée de cette première conviction, écrite en 1938, selon laquelle « Il 
faut (…) trouver le moyen de s’installer à l’endroit oú l’impulsion originelle se 
divise, tentée sans doute par une anarchie personnelle, mais oblige quand même 
á la seduction d’autrui »27. Selon Bachelard, cet endroit ne peut être trouvé que 
dans l’inconscient.

22 Ibidem.
23 Cf. Ibidem.
24 Cf. Głowiński M., op. cit., p. 178.
25 Bachelard G., La psychanalyse du feu…, p. 179.
26 Ibidem.
27 Ibidem, p. 59.



G
as

to
n 

Ba
ch

el
ar

d 
en

ve
rs

 l’
in

co
ns

ci
en

t
73

73

L’inconscient cosmique

Bachelard distingue deux types d’imagination: formelle et matérielle. Cette dis-
tinction apparaît pour la première fois dans L’eau et les rêves. Bachelard y écrit : 
« Les forces imaginantes de notre esprit se développent sur deux axes très diffé-
rents »28. La première de ces forces se dirige vers ce qui est divers, momentané, 
pittoresque et vital. La seconde veut pénétrer plus profondément, en cherchant 
de ce qui est éternel et primitif29. Bachelard les a appellé à la suite : l’imagination 
formelle et l’imagination matérielle.

Cette division marque fortement la poétique bachelardienne en montrant les 
raisons qui sous-tendent l’hypothèse de l’existence de l’inconscient et son impor-
tance pour le travail de l’imagination. L’imagination matérielle révèle la profon-
deur dans laquelle se trouvent les sources de tous les produits de l’imagination : 
des images, des idées, des illusions, des fantasmes, des rêveries. Danc dans cette 
perspective la matière est la cause de toute image et sans elle l’image ne peut 
pas être pleinement comprise. Bachelard souligne que « l’image est une plante 
qui a besoin de terre et de ciel, de substance et de forme »30. Pour comprendre 
l’essence de l’imagination et son fonctionnement, il ne suffit pas de décrire ses 
produits momentanés ou les œuvres qui s’en inspirent. Il faut tenter d’atteindre 
leurs fondements immuables et originels, et ceux-ci résident dans la matière des 
rêveries et des images:

Méditée dans sa perspective de profondeur, une matière est précisément le principe 
qui peut se désintéresser des formes. Elle n’est pas le simple déficit d’une activité 
formelle. Elle reste elle-même en dépit de toute déformation, de toute morcellement. La 
matière se laisse d’ailleurs valoriser en deux sens: dans le sens de l’approfondissement 
et dans le sens de l’essor. Dans le sens de l’approfondissement, elle apparaît comme 
insondable, comme un mystère. Dans le sens de l’essor, elle apparaît comme une force 
inépuisable, comme un miracle […]. C’est seulement quand on aura étudié les formes 
en les attribuant à leur juste matière qu’on pourra envisager une doctrine complète de 
l’imagination humaine31.

Dans le monde de l’imagination, la matière n’est pas seulement une base passive 
sur laquelle la forme laisse sa marque en créant des images. Les images apparaissent 
grâce à l’interaction de deux éléments : la matière et la forme. L’imagination maté-
rielle peut être considérée comme un domaine de l’inconscient. L’imagination for-
melle se réalise à travers l’interaction de ce qui est matériel (inconscient, profond, 
primaire) et de la réalité.

Ilona Błocian accentue les liens entre l’imagination matérielle et l’inconscient, en 
montrant leur importance pour le concept d’imagination développé par Bachelard:

28 Bachelard G., L’eau et les rêves. Essai sur l’imagination de la matière, Paris, Librairie José 
Corti, 1942, p. 7. 

29 Cf. Ibidem.
30 Ibidem, p. 9.
31 Ibidem.



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
74

74

Les complexes, compris par lui en tant que des ensembles d’images, naissent d’une 
base plus générale que les mythes. Cette base c’est l’imagination matérielle qui oriente 
l’homme vers le monde dans lequel il vit. L’image se réfère à la sphère entre l’homme 
et le monde. La perception du monde n’est pas donc un simple enregistrement de 
phénomènes32.

Et plus loin:

Bachelard est le découvreur du lien profond entre l’homme et le monde, de l’ancrage 
de l’activité de l’imagination dans les phénomènes de la nature, dans la réalité matérielle 
environnante, mais il montre aussi que les éléments, les processus naturels ne sont pas 
simplement « donnés » à l’homme, il ne les enregistre pas passivement, ne les explique 
pas, mais il les éprouve et les rapporte à son idée du tout et de soi-même33.

Selon Bachelard l’imagination est active, créatrice. Elle puise dans ses fonde-
ments inconscients, mais ses produits ne naissent pas directement du substrat 
(matériel) inconscient. Bachelard a rejeté la thèse de l’influence causale de l’in-
conscient sur l’imagination. Dans La poétique de l’espace on lit:

Quand, par la suite, nous aurons à faire mention du rapport d’une image poétique 
nouvelle et d’un archétype dormant au fond de l’inconscient, il nous faudra faire 
comprendre que ce rapport n’est pas, à proprement parler, causal. L’image poétique 
n’est pas soumise à une poussée. Elle n’est pas l’écho d’un passé. C’est plutôt inverse: 
par l’éclat d’une image, le passé lointain résonne d’échos et on ne voit guère à quelle 
profondeur ces échos vont se répercuter et s’éteindre34.

L’hypothèse de la causalité équivaudrait à l’acceptation du caractère passif de 
l’imagination – ce qui était pour Bachelard inadmissible. Au lieu de parler de cau-
salité, il parle de retentissement, en se référant directement à Eugène Minkowski35. 
L’image entre en résonance à la fois avec le monde et avec l’inconscient qui, en 
s’enracinant dans la matière, acquiert une dimension cosmique. Ainsi compris, 
l’inconscient devient un contexte large au sein duquel fonctionne le sujet  : peu 
importe qu’il s’agisse du sujet de la connaissance scientifique ou du cogito d’un 
rêveur. La conscience humaine fait partie d’une totalité plus vaste, entourée par 
des forces imperceptibles qui l’influencent.

Dans ce contexte il vaut rappeler le concept de rythmanalyse formulé par 
l’auteur brésilien Lúcio Pinheiro dos Santos, auquel Bachelard se réfère direc-
tement. L’œuvre de l’auteur de la rythmanalyse n’existe pas dans les catalogues 
des bibliothèques françaises, portugaises ou brésiliennes, et Pinheiro dos San-
tos n’est mentionné dans aucune référence bibliographique. De son existence 
– et l’existence de sa théorie qui intéressait Bachelard – atteste la correspon-

32 Błocian I., Psychoanalityczne wykładnie mitu. Freud, Jung, Fromm, Warszawa, Eneteia, 
2010, p. 462-463.

33 Ibidem.
34 Bachelard G., La poétique de l’espace, Paris, PUF, 2012, p. 1-2.
35 Cf. Ibidem, p. 2.



G
as

to
n 

Ba
ch

el
ar

d 
en

ve
rs

 l’
in

co
ns

ci
en

t
75

75

dance du Brésilien avec Alvaro Ribeiro, ainsi que l’un des chapitres de La dia-
lectique de la durée. Joaquim Domingues affirme que l’ouvrage de Bachelard 
est la source la plus fiable et la plus complète sur les études rythmanalytiques 
de Pinheiro dos Santos36.

La rythmanalyse s’efforce de saisir tous les aspects de la réalité humaine à tra-
vers le prisme du rythme. Le premier niveau auquel se réfère le chercheur brésilien 
est le niveau matériel, considéré dans le contexte des thèses sur le mouvement 
ondulatoire de la matière. Puisque, au niveau le plus élémentaire, la matière a la 
forme des vibrations, elle peut être considérée en termes de rythmes qui la pé-
nètrent. Bachelard a fortement insisté sur ce point en déclarant :

La matière n’est pas étalée dans l’espace, indifférente au temps; elle ne subsiste pas 
toute constante, tout inerte, dans une durée uniforme […]. Elle est, non seulement 
sensible aux rythmes; elle existe, dans toute la force du terme, sur le plan du rythme, 
et le temps oú elle développe certaines manifestations délicates est un temps ondulant, 
temps qui n’a qu’une matière d’être uniforme: la régularité de sa fréquence37.

La rythmicité s’applique à la matière – tant au niveau des phénomènes com-
plexes qu’au niveau moléculaire. Il est impossible, souligne Bachelard à la suite 
de Pinheiro dos Santos, de comprendre l’existence des microparticules de matière 
sans tenir compte de leur fréquence spécifique. « On peut […] dire que l’énérgie 
vibratoire est l’énérgie d’existence »38. 

Le rythme imprègne aussi la dimension biologique de la réalité – la matière 
vivante fonctionnant conformément à la régularité des processus physiologiques 
qui se produisent dans les organismes. Ce n’est pas le seul argument en faveur 
du fait que le rythme est inhérent à l’essence de la vie. Au niveau basique des 
transformations moléculaires « la vie est ondulation »39, écrit Bachelard, en sou-
lignant en même temps que «  les matières formées par activité organique sont 
particulièrement complexes et fragiles », ce qui conduit à considérer la matière 
vivante « comme plus riche en timbres, plus sensible aux échos, plus prodigue de 
résonances, que la matière inerte »40.

Le troisième niveau des analyses de Pinheiro dos Santos concerne la vie psy-
chique. Bachelard a considéré ces analyses en relation avec les thèses de la psycha-
nalyse de Freud : 

Plus systématiquement que la Psychanalyse, la Rytmanalyse cherche des motifs de 
dualité pour l’activité spirituelle. Ele retrouve la distinction des tendances inconscientes 
et des efforts de conscience; mais elle équilibre mieux que la Psychanalyse les tendances 
vers les pôles contraires, le double movement du psychisme41.

36 Cf. Domingues J., «  Lúcio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse  », Cahiers Gaston 
Bachelard, n°4, 2001, p. 111.

37 Bachelard G., La dialectique de la durée, Paris, PUF, 2013, p. 130.
38 Ibidem, p. 131.
39 Ibidem, p. 139.
40 Ibidem.
41 Ibidem, s. 141.



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
76

76

La rythmanalyse relie le psychisme (y compris ses couches inconscientes) à 
la réalité extra-psychique. Dans cette perspective, la souffrance humaine peut 
résulter de la subordination aux rythmes inconscients et mystérieux, ainsi que 
de la conscience de sa propre incohérence avec les rythmes de l’activité spiri-
tuelle42. Pinheiro dos Santos invoque le concept de sublimation, qui selon lui 
n’est pas une compulsion obscure, mais un postulat visant à activer toutes les 
aspirations humaines43. On peut se libérer de la souffrance mentale seulement 
en les harmonisant:

C’est le manque d’une sublimation active, attractive, émergente, positivement 
créationiste, qui boulverse l’équilibre de l’ambivalence psychanalytique et qui trouble 
le jeu des valeurs psychiques. Ne pas pouvoir réaliser un amour idéal est certes une 
souffrance. Ne pas pouvoir idéaliser un amour réalisé en est une autre44.

La rythmanalyse définit la totalité de la réalité comme étant soumise à des pro-
cessus indépendants de la conscience qui se déroulent aux niveaux fondamen-
taux de l’existence des êtres : animés et inanimés. Pinheiro dos Santos inclut la 
vie mentale et la vie spirituelle dans son argument, en les percevant comme des 
extensions des processus qui se déroulent au niveau matériel. D’après lui, l’ac-
tivité mentale est subordonnée aux principes universels qui fondent l’univers 
dans son ensemble. L’approche de la réalité humaine psychique et spirituelle, 
ce qui est caractéristique de la rythmanalyse, rejoint l’approche bachelardienne 
de l’imagination créatrice et de sa référence à la matière, dans laquelle se révèle 
l’un des aspects de l’inconscient (l’imagination matérielle). Ce qui est psychique 
est enraciné dans ce qui est matériel, et l’inconscient, tel qu’il se manifeste dans 
certains aspects de la vie consciente de l’esprit, est étroitement lié aux processus 
qui ont fondé l’univers.

L’inconscient et le cogito

Dans la philosophie de Bachelard, l’inconscient est étroitement lié au Moi 
conscient. Jacques Poirier écrit à ce sujet : « Pour Freud, l’inconscient entretient 
une césure au cœur du sujet, alors que chez Bachelard la psyché semble poreuse. 
Ici, en effet, le moi se trouve à proximité immediate »45. Bachelard soulignait à 
plusieurs reprises qu’il s’intéressait à la sphère intermédiaire entre la conscience et 
l’inconscient46. Il ne voulait pas explorer toutes les sphères de la psyché humaine, 
mais seulement celle dans laquelle les croyances subjectives perturbent la clarté 

42 Cf. Ibidem.
43 Cf. Ibidem.
44 Ibidem.
45 Poirier J., « Gaston Bachelard entre Freud et Jung in Les Lettres françaises et la psycha-

nalyse (1900-1945) », Bachelard Studies–Etudes Bachelardiennes–Studi Bachelardiani, n° 2, 2021, 
p. 167.

46 Cf. p. ex. Bachelard G., La psychanalyse du feu…, p. 32.



G
as

to
n 

Ba
ch

el
ar

d 
en

ve
rs

 l’
in

co
ns

ci
en

t
77

77

de la pensée et les rêveries s’éloignent – en travaillant en étoile47 – pour revenir à 
leur objet. La psychanalyse de Bachelard se souvient constamment du cogito, qui 
– comme le souligne Poirier – toujours est proche.

Bachelard voulait se souvenir de Moi. L’interpénétration du conscient et de l’in-
conscient, cette «  structure poreuse  » dont parle Poirier, c’est le résultat de sa 
décision sur le but de la philosophie. Bachelard ne veut pas s’occuper de la partie 
« nocturne », de la partie sombre du psychisme qui se manifeste dans les rêves. 
Dans les rêves le sujet disparaît envahi par une force obscure qui prive le cogito 
de toute autonomie. Bachelard a choisi d’être le philosophe de la rêverie, le phi-
losophe du cogito – entendu différemment que dans le cartésianisme, néanmoins 
préservant la rationalité (partielle).

Concentrons-nous sur le rapport de Bachelard à Descartes et à la conception 
cartésienne du sujet. Cette relation est ambiguë : bien que Bachelard ait polémiqué 
avec Descartes et semble avoir adopté une position anticartésienne (par exemple 
en établissant la sphère onirique comme l’objet propre de la philosophie), il a 
néanmoins eu recours à des instruments conceptuels cartésiens, en signifiant ainsi 
un lien avec la pensée du fondateur du rationalisme moderne. Bachelard a formulé 
le concept du « cogito du rêveur », en combinant deux ordres qui semblent in-
compatibles : 1) le cogito, transparent dans sa rationalité, 2) la rêverie – fondée sur 
l’inconscient donnée seulement partiellement.

La polémique bachelardienne avec la conception cartésienne du sujet n’est pas 
une rupture radicale. Il ne parle pas d’une sorte de cogito inconscient, mais de la 
subjectivité qui se crée à l’interface de l’inconscient et du conscient. Bachelard 
soulignait à plusieurs reprises qu’il n’est pas possible de penser la subjectivité dans 
le contexte psychanalytique à travers des rêves, par rapport auxquels il faudrait 
plutôt parler d’absence de sujet48. Déplacer l’attention vers les rêveries diurnes lui 
permet de préserver l’individualité du rêveur et de le considérer en termes de sub-
jectivité, car « Le rêveur de rêverie est présent à sa rêverie »49. Présent et conscient, 
même influencé par l’inconscient.

L’attitude de Bachelard à l’égard du cogito cartésien a été influencée par la 
remise an cause du concept cartésien de conscience, indissociablement lié à 
la théorie de Freud. La psychanalyse rejette l’autonomie et la transparence de 
la substance pensante50. Le modèle freudien de la personnalité humaine sup-
pose que « la dynamique de la psyché, le conflit entre ses éléments structurels, 
consiste au fait que la plupart des actes psychiques se déroulent en dehors de la 

47 « Le rêve chemine linéairement, oubliant son chemin en courant. La reverie travaille en 
étoile. Elle revient à son centre pour lancer de nouveaux rayons ». Ibidem.

48 Cf. Bachelard G., La poétique de la rêverie…, p. 128-129.
49 Ibidem, p. 129.
50 Cogito de Descartes « […] dans l’acte de la reflexion simple se saisit lui-même de manière 

adéquate, c’est-à-dire qu’il reste parfaitement transparent à lui-même, en fournissant un modèle 
de certitude directe et le fondement de toute connaissance, en constituant la forme la plus par-
faite, sinon la plus originale de l’être ». Kowalska M., « Wstęp. Dialektyka bycia sobą  », in: 
Ricoeur P., O sobie samym jako innym, trad. Chełstowski B., Warszawa, PWN, 2003, p. VII.



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
78

78

conscience, qui est, de plus, subordonnée à l’inconscient »51. Bachelard ne s’ac-
cordait pas à toutes les thèses de Freud, cependant en introduisant le substrat 
inconscient non seulement dans le domaine de l’activité imaginative, mais aussi 
dans la sphère de fonctionnement de l’esprit scientifique, il a rejoint le groupe 
de ceux qui remettent en question la priorité de la conscience au sens épistémo-
logique et anthropologique. Comme l’a écrit Szymon Wróbel  : « Après les dé-
couvertes de Freud, nous devons parler de la conscience en termes d’épigenèse, 
en termes de ‘ tâche ‘, de ‘ but ‘ »52. La conscience dans l’ère post-freudienne 
n’est plus une hypothèse évidente. Elle devient une tâche  : le théoricien de la 
connaissance s’efforce d’y parvenir, tout comme le psychanalyste et son patient 
– ​​en prenant l’inconscient comme point de départ.

L’introduction d’un substrat inconscient dans les actes conscients fait 
perdre à ces derniers à la fois clarté et homogénéité53. Le contexte psychanaly-
tique prive le cogito de Bachelard du caractère absolutisant du monolithe qui 
marque la philosophie de Descartes. Le cogito du rêveur conserve sans doute 
un certain degré de cohérence, Bachelard soulignait à plusieurs reprises que le 
rêveur possède la subjectivité qui fournit la base à ses expériences oniriques. 
Cependant la structure rationnelle du Moi n’est pas l’autorité finale. Cela reste 
l’inconscient dans lequel le Moi est immergé et qui est la source de toute ex-
pression de l’être qui rêve.

Paweł Dybel, en commentant l’attitude de Bachelard envers Descartes, pose 
une autre question. En attirant l’attention sur l’hétérogénéité de la philosophie 
de l’auteur de La poétique de la rêverie, Dybel soutient qu’un des aspects de 
cette hétérogénéité s’exprime dans la cohérence apparente des ordres de ratio et 
d’imaginatio :

On peut trouver le source de la division traditionnelle du psychisme humain en 
éléments de raison et d’imagination, dans la tradition de la philosophie française. Il s’agit 
d’une manière dans laquelle ces éléments ont été vue par Descartes. Une caractéristique 
importante de cette approche était qu’elle dégradait le rôle de l’élément d’imagination 
poétique au profit de l’élément de rationalité, dont le prototype était la méthodologie 
des sciences exactes. Sans doute Bachelard veut dépasser le caractère trop dogmatique 
et limité de cette approche, en arguant que le cogito est aussi un foyer d’imagination. 
En plus – le cogito se constitue par le cogitatum de son imaginaire. Mais si tel est le 
cas, comment alors cet élément d’imagination/d’image se rapporte-t-il à l’élément de 
rationalité, à la pensée scientifique ? Comment le cogito éclate-t-il plus tard en pensée et 

51 Czarnocka M., « Nowożytne pojęcie podmiotu i jego współczesne erozje », in: Wiedza a 
podmiotowość, Motycka A. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 1998, p. 38.

52 Wróbel S., Odkrycie nieświadomości…, p. 32.
53 « Descartes définit différentes “ fonctions de l’âme “ : les actes de volonté, les perceptions, 

les imaginations, les passions. Mais quelles que soient les différences qui les divisent, le “ substrat 
“ reste le même. Et c’est ainsi que nous pourrions définir ce processus : l’intellectualisation est 
une procédure de homogénéisation de tous les états mentaux dont le but c’est de les rapprocher 
à l’idéal de clarté parfaite ». Bielik-Robson A., Nieświadomość – kreacja kartezjanizmu, in: « Nie-
świadomość jako kategoria filozoficzna », Motycka A., Wrzosek W. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 
2000, p. 28.



G
as

to
n 

Ba
ch

el
ar

d 
en

ve
rs

 l’
in

co
ns

ci
en

t
79

79

en image poétique ? Comment cette pensée émerge-t-elle sur la base de la couche source 
des images primitives archétypales ? N’est-ce donc pas, après tout, quelque chose qui a 
une autre origine que celle de l’image ?54

Dans cette perspective, la philosophie de Bachelard s’inscrit dans la tradition 
post-cartésienne, pour laquelle le sujet conscient et pensant indiqué par Descartes 
est le point de référence fondamental. À la lumière de la citation ci-dessus, cette 
philosophie est aussi une tentative infructueuse de valoriser l’imagination en tant 
qu’un élément essentiel de la conscience, tout en maintenant la cohérence du cogi-
to comme la base de deux ordres différents.

Sur les pages de La poétique de la rêverie Bachelard écrit : « Le cogito du rêveur 
est moins vif que le cogito du penseur. Le cogito du rêveur est moins sûr que le 
cogito du philosophe. L’être du rêveur est un être diffus »55. En se référant à ce 
fragment, Kamila Morawska définit le cogito de Bachelard en tant que « disper-
sé »56. Elle souligne que lorsque Bachelard écrit sur la conscience, il met l’accent 
à sa multifonctionnalité et à sa multidimensionnalité. Le cogito du philosophe et 
le cogito du rêveur sont les deux faces d’un même sujet. Les êtres humains se rap-
portent au monde de multiples façons, dont le sujet est le dénominateur commun. 
L’imagination et la connaissance sont donc les deux modes de réference au monde, 
plutôt que des ordres différents. À la lumière de cette interprétation – opposée 
aux propos de Paweł Dybel – Bachelard veut maintenir l’intégrité du sujet, tout en 
soulignant son hétérogénéité (dispersion).

La conception bachelardienne du sujet oscille entre le conscient et l’in-
conscient en liant ratio et imaginatio. Ce qui est remarquable, c’est la réfé-
rence claire à Descartes, qui d’une part indique le désir de maintenir l’unité 
subjective, mais d’autre part devient une critique. L’hypothèse selon laquelle 
l’inconscient est l’autorité ultime dans laquelle les actes de conscience s’en-
racinent, d’une part prive la conscience de son pouvoir, en indiquant que ses 
sources se trouvent en dehors d’elle-même. D’autre part, elle permet de créer 
l’idée du cogito « dispersé » qui résulte directement de la destruction du sujet 
cartésien et du concept cartésien de la connaissance en tant qu’existant unique-
ment sur le plan de la ratio.

Marta Ples-Bęben
Uniwersytet Śląski w Katowicach

marta.ples@us.edu.pl 

54 Błocian I., Dybel P., Ples-Bęben M., « Cogito et le monde des images. Entretien avec Paweł 
Dybel », Bachelard Studies –Études Bachelardiennes – Studi Bachelardiani, 2021, n° 2, p. 198-199.

55 Bachelard G., La poétique de la rêverie…, s. 191.
56 Cf. Błocian I, Morawska K., Ples-Bęben M., Gaston Bachelard i filozofie obrazu. Psycholo-

giczne i społeczno-polityczne aspekty obrazowości, Wrocław, Wydawnictwo Uniwersytetu Wro-
cławskiego, 2018, p. 41-42.



M
ar

ta
 P

le
s-

Bę
be

n
80

80

Bibliographie:

Bachelard G., La dialectique de la durée, Paris, PUF, 2013.
Bachelard G., La formation de l’esprit scientifique. Contribution à une psychanalyse de la con-

naissance objective, Paris, Vrin, 1938.
Bachelard G., La poétique de la rêverie, Paris, PUF, 1968.
Bachelard G., La poétique de l’espace, Paris, PUF, 2012.
Bachelard G., La psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1949.
Bachelard G., L’eau et les rêves. Essai sur l’imagination de la matière, Paris, Librairie Jose Corti, 1942.
Bielik-Robson A., Nieświadomość – kreacja kartezjanizmu, in: « Nieświadomość jako kategoria 

filozoficzna », Motycka A., Wrzosek W. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 2000, p. 26-30.
Błocian I., Psychoanalityczne wykładnie mitu. Freud, Jung, Fromm, Warszawa, Eneteia, 2010.
Błocian I., Dybel P., Ples-Bęben M., « Cogito et le monde des images. Entretien avec Paweł Dybel », 

Bachelard Studies –Études Bachelardiennes – Studi Bachelardiani, 2021, n° 2, p. 197-206.
Błocian I, Morawska K., Ples-Bęben M., Gaston Bachelard i filozofie obrazu. Psychologicz-

ne i społeczno-polityczne aspekty obrazowości, Wrocław, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Wrocławskiego, 2018.

Błoński J., « Przedmowa », in: Bachelard G., Wyobraźnia poetycka. Wybór pism, trad. Chudak 
H., Tatarkiewicz A., Warszawa, PIW, 1975, p. 5-24.

Castelão-Lawless T., « La presence de la psychologie analytique de C.G. Jung dans l’épistémo-
logie de La formation de l’esprit scientifique et de La psychanalyse du feu », in: L’imaginaire 
du feu. Approches bachelardiennes., M. Courtois (ed.), Dijon, Jacques André Editeur, 2007, 
p. 31-38.

Czarnocka M., «  Nowożytne pojęcie podmiotu i jego współczesne erozje  », in: Wiedza a 
podmiotowość, Motycka A. (ed.), Warszawa, IFiS PAN, 1998, p. 31-44.

Dobraczyński B., Ciemna strona psychiki. Geneza i historia idei nieświadomości, Kraków, 
Uniwersytet Jagielloński, 1993.

Domingues J., « Lúcio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse », Cahiers Gaston Bachelard, n°4, 
2001, p. 105-115.

Głowiński M., « Wprowadzenie », Pamiętnik Literacki, 1971, n° 62/2, p. 175-187.
Kapusta A., « Genealogia nieświadomości », in: Nieświadomość jako kategoria filozoficzna, A. 

Motycka, W. Wrzosek (ed.), Warszawa, Wydawnictwo IFiS PAN, 2000, p. 141-149.
Kowalska M., « Wstęp. Dialektyka bycia sobą », in: Ricoeur P., O sobie samym jako innym, trad. 

Chełstowski B., Warszawa, PWN, 2003, p. VII–XXXVII.
Motycka A., Nauka a nieświadomość. Filozofia nauki wobec kontekstu tworzenia, Wrocław, Le-

opoldinum, 1998.
Poirier J., « Gaston Bachelard entre Freud et Jung in Les Lettres françaises et la psychanalyse 

(1900-1945) », Bachelard Studies–Etudes Bachelardiennes–Studi Bachelardiani, n° 2, 2021, p. 
165-172.

Szkoła Genewska w krytyce. Antologia, Chudak H., Naliwajek Z., Żurowska J. (ed.), Warszawa, 
PWN, 1998.

Wróbel S., Odkrycie nieświadomości. Czy destrukcja kartezjańskiego pojęcia podmiotu 
poznającego?, Toruń, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2012.


