Alberto Filipe Araujo
Penser et réver dans une solitude silencieuse.
Le regard de Bachelard

« On s’endort devant le feu. On ne s’endort pas devant la flamme
d’une chandelle. [...] On ne lit plus dés qu’une lecture sollicite
un réve »

Gaston Bachelard, La flanzme d’'une chandelle, 1996, p. 10 et p. 31.

« La page blanche impose silence »
Gaston Bachelard, La flamme d’ une chandelle, 1996, p. 109.

Introduction

Dans La flamme d'une chandelle (1961), Bachelard ne traite pas explicitement
de I'expérience vécue du silence, et pourtant nous pouvons sentir la présence du
silence lui-méme, quoique enveloppé par la solitude de la flamme. Toute sa ré-
flexion, centrée sur la flamme, nous renvoie non seulement a la solitude silencieuse
du réveur et du penseur aussi bien qu’au symbolisme des images de la verticalité
et de la lumiére, parmi d’autres : un théme et un symbolisme chers a la « sagesse
bachelardienne »'.

En lisant I’ceuvre, nous nous sommes demandé a plusieurs reprises si elle ne
nous ramenait pas a une expérience quasi mystique du silence, sans méme vy faire
référence. En d’autres termes, le titre de 'ouvrage pourrait bien étre une « méta-
phore vive » (Paul Ricceur) de la paire solitude-silence elle-méme. En effet, tout le
récit de La flamme d’ une chandelle met Paccent a la fois sur « la solitude du réveur
de la chandelle »? et sur la solitude de celui qui étudie et qui pense : « Avant de
penser, il faut étudier »*. Tous les deux plongent dans une ambiance ou le silence
et la solitude jouent un réle inspirateur en invitant a la réverie aussi bien qu’a la
réflexion en solitaire.

! Voir Duborgel, B., Imaginaire et pédagogie. De l'iconoclasme scolaire a la culture des songes,
Malakoff, Dunod, 1992, pp. 246-256.

2 Bachelard, G., La flamme d’'une chandelle, Paris, PUF, 1996, pp. 34-55.

> v, p. 55.

Bachelard Studies / Etudes Bachelardiennes / Studi Bachelardiani, n. 1, 2025 ® Mimesis Edizioni, Milano-Udine
Web: mimesisjournals.com/ojs/index.php/bachelardstudies ® ISSN (online): 2724-5470 ® ISBN: 9791222325262
¢ DOI: 10.7413/2724-5470113 © 2025 — MIM EDIZIONI SRL. This is an open access article distributed under
the terms of the Creative Commons Attribution License (CC-BY-4.0).



Alberto Filipe Araujo

14

Dans ce contexte, il s’agit d’« écouter » comment le chant du silence est présent
dans I’ceuvre, non pas au sens psychologisant, mais au sens plus philosophico-her-
méneutique. Nous essayerons, d’une part, de comprendre comment le silence est
présent dans La flamme d'une chandelle, et d’autre part nous chercherons aussi a
dévoiler les formes que prend le silence. Autrement dit, il est de notre intention de
faire une sorte de travail herméneutique archéologique pour tenter de trouver des
traces du silence, méme si elles sont plus indicibles, a I'intérieur de 'ouvrage cité.
A vrai dire, il ne s’agit pas d’une tache facile car tout au long de ’ceuvre ces traces, a
la limite des manifestations du silence, se trouvent dans les interstices, c’est-a-dire a
un niveau latent, du texte. C’est pourquoi, dans la premiére partie, nous traiterons
de 'imaginaire de la flamme a la pensée sur elle-méme. Dans la deuxiéme partie,
nous essayerons de réfléchir, d’un point de vue philosophico-herméneutique, a la
solitude du silence devant la flamme d’une chandelle, qui est toujours inséparable
des images qui s’en dégagent. Enfin, nous consacrerons la troisiéme partie a I'ex-
périence du silence dans la pensée et dans la réverie en compagnie de la flamme
d’une chandelle ou d’une lampe. En conclusion, nous tenterons de comprendre le
cheminement réflexif que nous avons développé au cours des trois parties de notre
étude, en essayant de répondre a la question sur la tentative herméneutique d’équi-
librer la réverie et la raison avec le concours d’une solitude-silencieuse.

1. De 'imaginaire de la flamme a la pensée sur elle-méme

Toute réflexion devant une chandelle, avec sa flamme verticale, postule une ré-
verie de I'imagination qui suppose toujours une entrée dans le monde symbolique
sous le signe de la lumiere de la flamme : celle-ci n’est plus « un objet de perception.
Elle est devenue un objet philosophique »*. Et ici, 'action matérielle du feu est
revétue, dans certaines conditions et dans certaines occasions, d’une idéalité de
la lumiére que la flamme de la chandelle transmet comme une substance vivante,
c’est-a-dire, comme une substance poétique. De cette facon, la flamme semble sym-
boliser les énergies de I’étre vivant au service de I'incandescence de la méditation.

Il semble important de nous rappeler que la flamme, en tant que feu, est un
puissant symbole et par conséquent devient synonyme de vie. Par la flamme, ’étre
se consume, se purifie et se renouvelle dans la tentative, si souvent audacieuse, de
retrouver son destin : « La flamme avait encore tant de choses a briiler. Dans la
vie, il y a aussi tant de choses a réenflammer ! »°. Une recherche qui implique la
philosophie, qui est déja en soi une méditation accompagnée de réveries éveillées.

1.1 L'imaginaire de la flamme

Gaston Bachelard considére que la flamme est 'un des grands « opérateurs de
I'image » capables d’éveiller la réverie de I'imagination : « La flamme nous force

4 Ivi, p. 33.
> Ivi, p. 67.



15

a imaginer. Devant une flamme, dés qu’on réve, ce que 'on percoit n’est rien au
regard de ce qu'on imagine »°. Devant une flamme, tel le phare qui illumine la
nuit noire de 'immensité océanique, nous sommes amenés a imaginer et 2 médi-
ter longuement sur les images qu’elle engendre. La flamme enflamme notre ame
imaginative, lui donnant une vie et une nouvelle vitalité jusqu’alors inconnues.
On peut dire que c’est un supplément de I"ame. Et nous nous demandons pour-
quoi ? Parce que la flamme, selon les mots de Bachelard, est une image vraie qui
est comme un €lan vital de I'imaginaire. Ainsi, elle n’appartient plus a ce monde,
mais bien au contraire, car son destin est plutot d’étre accueillie dans le monde
imaginé et imaginaire. Il n’est pas surprenant que le sujet devant la flamme, en tant
qu’image imaginée, éprouve I'expérience de la verticalité et par conséquent touche
au cceur de la réverie qui n’est autre que la « réverie poétique »'. La flamme, par sa
magie envolitante, active et éveille chez le réveur toute une imagination poétique,
cosmologique, onirique qui pourrait bien constituer sa raison et sa vérité d’étre et
méme représenter un avenir pour soi-méme

Le réveur s’enflamme et brile devant la flamme d’une chandelle en se déplacant
de réverie en réverie, a I'instar d’un papillon ou d’une abeille, jusqu’a ce qu’il pose
son regard sur la réverie primordiale, sur le sommet des cimes. C’est une vision
immaculée de I'étre et de la vie qui le reconnecte a tout un passé lointain et my-
thique ; on pense notamment au prestige des origines® aussi bien que la nostalgie du
paradis’. On peut donc comprendre que son admiration pour la flamme elle-méme,
et pour tout ce qu’elle représente, constitue une admiration innée, c’est-a-dire une
disposition archétypale. L'expérience qu’il a vécue ne le concerne pas seulement,
mais elle n’en est pas moins enracinée dans les profondeurs de I'ame universelle
ou se trouve la flamme originelle du monde. De cette facon, celui qui admire et
contemple la flamme ne peut manquer de grandir psychiquement et existentiel-
lement. Autrement dit, c’est bien son monde qui s’agrandit par la présence de la
flamme illuminatrice : « La flamme est un monde pour ’lhomme seul »'°. C’est une
image vraie qui excite notre imaginaire. Nous I'envisageons comme une « image
parlée » : une métaphore de la lenteur, de I'immobilité, de la contemplation, de la
douceur et de la familiarité.

Quiconque vit avec le clair-obscur émanant de la petite flamme s’émerveille
et est ébloui par la vision intime que cette méme coexistence éveille en lui. Per-
sonne ne peut rester indifférent a I’éclat qui émane des petites flammes, car nous
pensons que c’est ce méme éclat qui illumine la pensée et la conscience diurne de
celui qui étudie et pense. La pensée peut hiverner, elle peut se reposer, mais en
ce qui concerne les images, elles ne cessent jamais de se déplacer tantot de fagon
plus claire, tant6t de facon plus sombre sinon méme obscure : elles veillent sur
ceux qui s’y consacrent. La flamme veille sur notre conscience diurne et sur notre

¢ Iv, p. 1.

7 Voir Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984.

8 Eliade, M., Mythes, réves et mystéres, Paris, Gallimard, 198, pp. 40-59.
? Voir vz, pp. 78-94.

0 Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 4.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

16

réverie, car devant la flamme d’une chandelle personne n’ose s’endormir, tandis
qu’en face du feu incandescent d’une cheminée le sommeil devient une sorte de
narcotique. La flamme, en tant qu’image, est complice de celui qui la pense et la
réve d’'un mouvement d’anima plus que d’'un mouvement de 'aninus. Pour la
savouret, il faut la voir telle qu’elle est et non comme le sens de quelque chose
d’autre, comme le fait la psychanalyse lorsqu’elle analyse le réve nocturne qui
difféere de la réverie poétique.

La flamme intime aide a mieux comprendre I’étre du réveur. Accompagné
par la petite lumiere, le réveur poétique devient plus sensible a I'intimité de
lui-méme, de 'autre et du monde lui-méme. Ce qui lui donne une plus grande
sensibilité, c’est sa solitude devant la flamme de la chandelle qui est elle-méme
solitaire : « Grace a la flamme, la solitude du réveur n’est plus la solitude du
vide »'!. La flamme d’une chandelle, au lieu de représenter une image du vide,
apparait plutdét comme « une image de la solitude »'? qui est, d’un point de vue
symbolique et méme ontologique, naturellement différente. L'étre qui vit avec
cette image solitaire, et qui I'apprécie, est nécessairement quelqu’un qui ressent
le silence comme un baume spirituel en période de bruits tortueux. La solitude
et le silence sont des Ames sceurs qui fonctionnent comme des antidotes dans une
société ot le « croire » a remplacé la « pensée » et ou le vacarme communication-
nel (renforcé par Skype, Twitter, Facebook, Instagram, etc.) a inexorablement
tué les espaces de silence. Ces espaces peuvent étre symbolisés par les images de
la chandelle dont la flamme crie d’en haut et celles du sablier qui cherche le bas.
Les deux créent des conditions pour que le sujet médite paisiblement au rythme
d’un temps lent.

L’image de la flamme va au-dela de la simple métaphore, méme s’il s’agit d’une
image qui donne non seulement matiére a discussion, mais aussi a penser. Celui
qui pense (le savant, le sage ou le Maitre), celui qui réve (le poéte, par exemple)
recoit de la flamme une excitation hormonale de sens. En d’autres termes, la petite
lumiére qui sort de la flamme est psychiquement plus grande qu’elle : une petite
lumiére capable de rendre 'ame grande : « La flamme illustre la solitude du ré-
veur ; elle illumine le front pensif. La chandelle est I'astre de la page blanche »".
Ainsi, nous voyons que la flamme de la chandelle n’est pas seulement une image,
une sorte d’allégorie, d’une solitude stérile, mais plutot une flamme qui symbolise
la solitude créatrice et lumineuse de I’étre qui la jette dans I’écriture de la page
blanche. En un mot, la flamme de la chandelle est un symbole créateur et trans-
figurant et pas seulement une métaphore de la réalité d’une flamme qui éclaire et
illumine : « L'image démontre, la symbolique affirme »'. La flamme échappe ainsi
a 'emprise de la métaphore parce que la flamme vécue, comme étant objet de
réverie, fait que

W vi, p. 13.
12 [biden.

B Jvi, p. 13.
Y Ivi, p. 30.



17

les plus froides #étaphores deviennent vraiment des images. Alors que les métapho-
res ne sont souvent que des déplacements de pensées, en une volonté de mieux dire, de
dire autrement, I'image, la véritable image, quand elle est vie premiére en imagination,
quitte le monde réel pour le monde imaginé, imaginaire®.

Dans la citation on peut constater 'enjeu de I'imaginaire de la flamme. C’est
précisément cet imaginaire qui nous fait voir au-dela du réel, c’est-a-dire qu’il
nous plonge dans le réel transfiguré qui est en quelque sorte I'image imaginée. La
flamme de la chandelle est a la fois matérielle et symbolique, liée a son histoire et
a une tradition enracinée dans un onirisme profond qui cherche a s’exprimer et a
se libérer par le biais de la verticalité : « La réverie verticalisante est la plus libéra-
trice des réveries »'°. Cest a travers les images de la verticalité que I'on entre dans
le domaine des valeurs : « Communier par I'imagination avec la verticalité d’un
objet droit, c’est recevoir le bienfait des forces ascensionnelles, c’est participer au
feu caché qui habite les belles formes, les formes assurées de leur verticalité »7. Et
I'imagination nous conduit naturellement a la flamme qui pointe vers le haut, a la
flamme qui prend sa forme naturelle — la verticalité : « Quand on réve un peu de
forces qui maintiennent en chaque objet une forme, on imagine aisément qu’en
tout étre vertical régne une flamme. En particulier, la flamme est I’élément dyna-
mique de la vie droite »'.

On comprend donc que la flamme donne la volonté de méditer, sinon méme de
contempler. La force verticalisante de la flamme donne toutes les clés au réveur
de chandelle aussi bien qu’a celui qui médite, inspiré par le savoir du vieux livre.
Elle éveille chez le lecteur des réveries, des réves imprégnés de la seve de I’ascen-
sion symbolique et de la verticalité elle-méme, qui I'anime et le catapulte dans
un univers purifié du logos : « Si la chandelle éclaire le vieux livre qui parle de la
flamme, 'ambiguité des pensées et des réveries est extréme »". Le symbolisme
de la flamme est toujours annonciateur de nouvelles visions, d’une transcendance
pour tous ceux qui se laissent guider par des grands réves éclairés par une flamme
verticale annonciatrice parfois d’un destin caché : « Or le monde, dans I'intimi-
té de son mystére, veut le destin de la purification. Le monde est le germe d’un
monde meilleur, comme ’homme est le germe d’un meilleur homme »?°.

1.2 La pensée sur la flamme

La flamme solitaire éveille chez le sujet qui médite, chez le réveur qui médite,
une vertu d’ascension. Cette flamme fonctionne comme un guide ascendant et
un guide vers le devenir, méme imaginaire, qui propose une ascension imaginaire
illustrée par des images de verticalité : la flamme solitaire « est un modéle de ver-

b Ivi, p. 2.

16 Ivi, p. 57.
7 Ivi, p. 57.
8 Ivi, p. 70.
Y v, p. 31.
2 Jvi, p. 31.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

18

ticalité »?'. Une verticalité bénéfique a la psyché qui lui fait échanger les bas de
I’étre par les cimes contemplatives. La flamme solitaire et verticale symbolise 1’ac-
complissement de la sagesse et de I'ingéniosité. La flamme qui donne une sorte de
lumiére-obscurité incite I’étre a lire, a étudier et, pourquoi pas, a se souvenir de la
vie familiale et de I'enfance, enfin a réver a un destin plus doux, plus accueillant.
Par la flamme, et par le silence qu’elle inspire elle-méme, la pensée travaille plus
dur et, par conséquent, I'Ame gagne en complément poético-symbolique?.

La flamme de la chandelle, si humanisée, est un annonciateur de la petite lu-
micre qu’elle est et a travers laquelle court le fil de la pensée, du souvenir et de
la réverie. Dans les vieilles maisons d’autrefois la faible lumiere de la chandelle
éclairait ceux qui s’y réfugiaient pour se consacrer a une lecture heureuse. Sous la
protection vigilante de la flamme d’une chandelle, la pensée et I'écriture de ’écri-
vain coulent naturellement, c’est-a-dire qu’elles glissent doucement sur la page
blanche, impatientes de recevoir 'encre fraiche illuminée par la flamme solitaire.
En ce sens, la méditation qui nait de I'écriture est indissociable des « réveries sur la
poétique des espaces de 'intimité »?. Si la lumiére émanant de la flamme fait appel
ala mémoire qui finit si souvent par se déverser dans et par 'écriture, il n’en est pas
moins vrai que la mémoire se réveille aussi dans les nuits des manoirs d’antan, dans
celles qui ont une ame ancestrale et inspirante, mais aussi dans les cabanes perdues
des hautes montagnes : « la flamme d’une chandelle faisait penser les sages ; elle
donnait mille songes au philosophe solitaire »**.

Si, sur la table du philosophe, les livres qui instruisent lentement s’aveérent pré-
cieux pour la pensée, la flamme de la chandelle qui fait toujours appel a des pen-
sées de plus en plus audacieuses accompagnées d’images également illimitées n’est
pas moins importante. Le philosophe, accompagné dans sa solitude silencieuse,
se sent non seulement plus proche de la pensée, mais aussi du monde. De plus, le
philosophe, encouragé par le silence que porte la flamme, se sent plus proche du
mystere de I'étre et du cosmos, grace aussi a sa vie tranquille. La flamme fait penser
au sage, au silence des brumes que la nuit apporte toujours avec elle. Grace a la
flamme protectrice, les livres anciens résistent a une mort si souvent annoncée et
toujours reportée. Un philosophe méditant a besoin d’embrasser le royaume de la
grande solitude et du grand silence. C’est pourquoi il fait ce qu’il peut pour vivre
une vie calme et délicate. I sait que, dans son acte de méditation, il suffit parfois
d’une distraction, d’un léger cri, méme d’un léger malaise, pour que la pensée soit
interrompue et s’évapore dans les entrailles de I'esprit. A la lueur de la flamme
de la chandelle, le philosophe solitaire médite et se livre a I'écriture pendant des
heures de tranquillité, de solitude et plongé dans un silence volontaire. La flamme
ne peut guider le penseur vers les cimes et vers la destination de la verticalité que
lorsque le silence se produit et se prolonge a I'intérieur du penseur. La trilogie
tranquillité-solitude-silence est le fondement de la méditation et de la contempla-

2 v, p. 15.
2 Voir #vi, pp. 70-88.
B Jvi, p. 17.
2 v, p. 19.



19

tion, c’est-a-dire de la pensée, sans oublier la réverie. On sait bien que pour mieux
méditer, pour mieux vivre les images sans limite, on a besoin d’une ambiance tran-
quille. C’est la condition pour celui qui médite, pour que celui qui étudie puisse le
faire, illuminé par le travail inlassable de la flamme qui s’épanouit a chaque instant
de chaque page tournée.

C’est dans ce climat, régi par la sérénité silencieuse et solitaire, que les savoirs
traditionnels, favorisent des réveries vivantes et envoiitantes. Tout au long de la
lecture, celui qui lit suit le titonnement de la flamme et s’en imprégne jusqu’a s’en-
thousiasmer et s’enivrer des jets sortant de la « vie des images »*. Une image est
passionnante pour la pensée lorsqu’elle est a la fois onirique, cosmique et poétique.
Avec ces contours, I'image enrichit la pensée et vice versa sans pour autant tomber
dans le piege de la métaphore morte toujours a I'afftit pour blesser la pensée afin
de I'appauvrir. Aussi le Maitre doit-il avoir la lenteur de l'artisan pour tisser ses
pensées et ses images. Il doit savoir chercher le temps lent et vertical que symbolise
la chandelle allumée en contraste avec le sablier qui représente le temps humain
de maniere plus lourde et plus descendante : « Flamme et sablier, dans la médi-
tation paisible, expriment la communion du temps 1éger et du temps lourd. Dans
ma réverie, ils disent la communion du temps d’aniza et le temps de Uanimus »*.
Ainsi, lalecon que I'on peut tirer de la flamme de la chandelle, comme le dit Bache-
lard, est plus grande que la lecon que nous donne le sable qui descend du sablier.
C’est une lecon qui demande au lecteur attentif de diriger son regard vers la nuit
silencieuse qui 'entoure et qui I'habite, d’abandonner le temps de la lecture et de
I’étude, bref, le temps de la pensée. Le temps de la flamme induit une réverie poé-
tique et une promenade dans les espaces mystérieux du silence intérieur : « Oui,
le veilleur devant sa flamme ne lit plus. Il pense a la vie. Il pense a la mort. [...] La
flamme est naissance facile et mort facile. Vie et mort peuvent étre ici bien juxtapo-
sées. Vie et mort sont, dans leur image, des contraires bien faits »?’.

Le sujet éveillé touche ainsi aux limites de I'existence, guidé par la lumiere
claire-obscure de la petite flamme. Les images de la vie et de la mort sont im-
menses et variées dans leurs multiples formes opposées. Ce sont ces mémes images
qui incitent les sages a jouer leurs jeux de pensée et les philosophes a commencer
leur dialectique de 'étre et du néant. L'équilibre entre la vie et la mort a tendance
a se perdre, a devenir incontrolable parce qu’il appartient plus au domaine du
réve (symbolisé par la flamme de la chandelle) qu’a celui de la logique et de la
dialectique : « Tout réveur de chandelle, tout réveur de petite flamme sait cela
[la flamme meurt en s’endormant]. Tout est dramatique dans la vie des choses et
dans la vie de 'univers »**. En compagnie de la flamme d’une chandelle, la réverie
grandit et s’amplifie, produisant des vagues de vie et de mort toujours difficiles
a équilibrer, qui, a ce titre, échappent a celui qui se livre a la réverie. Il n’y a pas
qu’une flamme qui s’éléve vers les hauteurs, mais deux : une blanche, bienfaisante,

» Wunenburger, J.-]., La vie des images, Saint-Martin-d’Heres, PUG, 2002.
2 Bachelard, G., La flamme d'une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 24.

2 Jvi, p. 25.

2 Jvi, p. 26.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

20

qui éclaire avec une pointe bleuatre a son extrémité, et une autre, rouge, liée au
bois brilant de la cheminée. La premiére flamme a pour vocation les hauteurs du
ciel tandis que I'autre a pour vocation les bas-fonds de la terre. Les deux sortes de
flamme brilent, encore que différemment : 'une nous conduit a la pensée et a la
réverie, I'autre nous porte a une léthargie trainée par de petites idées et a la révas-
serie dans le sens négatif que lui accorde Bachelard. Il n’est donc pas étonnant que
nous parlions du différent destin que chacune des flammes implique, car ce n’est
certainement pas pareil de parler d’un destin qui crie vers le haut et d’un destin qui
se laisse séduire par le bas.

Nous avons déja parlé de la verticalité de la flamme?, nous y revenons main-
tenant parce que cette méme verticalité ouvre un horizon de valeurs : « La lecon
morale est alors toute préte : la conscience morale doit devenir flamme blanche en
« brilant les iniquités qu’elle héberge. Et qui brile bien brile haut. Conscience
et flamme ont le méme destin de verticalité »*°. On se souvient que la verticalité
pointe vers le haut’! et c’est pourquoi les réveries portant sur les cimes sont assez
significatives du point de vue moral et symbolique. Elles nourrissent notre désir
de verticalité, les réveries déclenchent en nous I'un de nos instincts naturels,
celui de I'altitude verticale. La verticalité, avec tout ce qu’elle implique, se réin-
carne idéalement dans la flamme de la chandelle posée sur la table d’un sage so-
litaire. Une verticalité apparemment fragile, mais pas si fragile qu’il n’y parait car
elle résiste si souvent au souffle et au vent. Il semble qu’elle va s’éteindre, mais,
de maniére inattendue, elle s’éléve héroiquement, car « une force ascensionnelle
rétablit ses prestiges »*2. La flamme est obstinément verticale dans sa vivacité et
désireuse d’habiter I’espace de la table ou elle se trouve ou méme hante celui
qui la contemple. Elle éprouve comme une sorte d’angoisse de ne pas décevoir
I’espace ou elle se trouve ou le regard qui se pose sur elle. Par conséquent, pour
celui qui réve de la flamme verticale, sa volonté devient également plus verti-
cale, c’est-a-dire qu’elle devient plus résistante a 'adversité : « Tous les idéalistes
trouvent, en méditant sur la flamme, la méme stimulation ascensionnelle »**. Une
ascension nourrie par les grands réves des cimes, motivée par la flamme verti-
cale, suscite chez le réveur un désir d’aller plus loin, une volonté pour aller vers
au-dela : « La flamme est si essentiellement verticale qu’elle apparait, pour un
réveur de I’étre, tendue vers un au-dela, vers un non-étre éthéréen »*. Il n’est
donc pas surprenant que la flamme illustre la transcendance en elle-méme parce
qu’elle, et nous le soulignons, est, en tant que lumiére, « le véritable moteur qui
détermine ’étre ascensionnel de la flamme »». Cet étre, a son tour, a son origine
dans I'onirisme profond du réveur : plus son réve est profond, plus ses réflexions

# Voir i, p. 56-69.

30 Tvi, p. 29.

31 Sur le théme de la verticalité, voir les chapitres I e IV de Bachelard, G., L’Azr et les Songes.
Essai sur l'imagination du mouvement, Paris, Le livre de poche, 2004.

32 Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 58.

» Jvi, p. 62.

* v, p. 59.

> [vi, p. 62.



21

auront de qualité et d’intensité. En d’autres termes, les pensées du réveur sont
qualitativement nourries par 'intensité de son onirisme profond par la lumiere
duquel il est éveillé : « Il ne faut pas laisser s’endormir la lumiére. Il faut se hater
de la réveiller »*.

Il est important d’étre conscient que chaque flamme contient en elle-méme une
moralité latente qui fait appel a 'attention des sages. Si celui-ci regarde la flamme
blanche, céleste, du point de vue moral, il sera récompensé parce que cette méme
flamme lui ouvre les portes de la morale du monde. 1 s’agit vraiment d’une mo-
ralité symbolisée par la flamme blanche et bleutée qui n’est pas en soi un simple
phénomene mais plutoét un symbole de purification active méme si c’est au prix
des impuretés briilées en méme temps que la lumiére blanche se produit : « Elle se
purifie dans 'acte méme qui donne la lumiere. [...] La flamme épurée, épurante,
éclaire le réveur deux fois, par les yeux et par 'ame »*’. Cette flamme raffinée n’est
pas seulement la lumiére blanche de la chandelle qui illumine la table d’étude du
survivant de la nuit, mais « le lieu naturel vers ot tend la flamme est un moyen de
moralité. Et c’est pourquoi la flamme et les images de la flamme désignent des va-
leurs de 'homme comme les valeurs du monde. Elles unissent la moralité du “petit
monde” a une moralité majestueuse de I'univers »**. Dans ce contexte, la flamme
n’est plus un objet de simple perception, mais devient plutot un objet philoso-
phique de portée morale qui doit étre mis en évidence. En outre, le philosophe,
le sage devant la flamme se dépasse et sa vision du monde s’élargit, bref, devant
le monde de la flamme s’ouvrent les mondes de I"ame et du cosmos : « La flamme
est pour lui un monde tendu vers un devenir. Le réveur y voit son propre étre et
son propre devenir »”, Grace a la flamme éclairante de la chandelle, la vision du
monde du sujet s’ouvre a la vie et a la mort, a la paix et au bonheur, au bien et au
mal, a la lumiére et aux ténébres. Devant la flamme, le philosophe, par exemple,
brise les limites du savoir et méme de la réverie, c’est-a-dire que si « D’un trés
vieux savoir on peut donc faire de vivantes réveries»* il n’en est pas moins vrai
qu’a partir des « vivantes réveries » on peut aussi déceler un « vieux savoir »*.
Autrement dit si par « la réverie on peut communiquer des images singulieres »*
il est également possible qu’a partir de la méme réverie puisse pousser des pen-
sées-phrases fécondes : « Quand I'image particuliére prend une valeur cosmique,
elle fait I'office d’'une pensée vertigineuse »*.

% Tz, p. 69.

7 vi, p. 30.

8 Tvi, p. 32.

% Ini, p. 33.

O Tvi, p. 22.

1A cet égard, nous rappelons le passage de Georges Jean sur I'importance de “faire ré-
ver l'intelligence” (voir Georges, J., Bachelard, I’Enfance et la Pédagogie, Paris, Editions du
Scarabée, 1983, pp. 123-124), ce qui implique toujours une “pédagogie du non” (voir 7v7,
105-186 ; Wunenburger, J.-J., Gaston Bachelard, Poétique des Images, Paris, Mimesis France,
2012, pp. 37-54)

2 Jvi, p. 22.

¥ Ivi, p. 22.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

22
2. La flamme d’une chandelle solitaire et silencieuse

Les images médiatisées par I'expérience du silence deviennent purificatrices du
logos. Ainsi la flamme de la chandelle, la flamme de la lampe, dans sa qualité d’ins-
tigatrice de réverie poétique, est inséparable de la pensée. Si la flamme crie dans
sa solitude pour la réverie et la méditation du sage, c’est grice au silence qui I’en-
toure. C’est donc dans cet environnement favorable que se déroulent la méditation
et la réverie. Toute méditation devant la flamme d’une chandelle entraine avec elle
un tourbillon d’images qui convoque des pensées imprégnées d’un silence éclai-
rant et convocateur de I'étre.

2.1 La solitude du réveur et du penseur devant une chandelle allumée

Celui qui réve, celui qui médite, se nourrit de la flamme de la chandelle pour
rendre ses veilles solitaires et silencieuses plus créatives et plus fructueuses spiri-
tuellement. La flamme solitaire, en tant qu’objet de réverie et de méditation, a une
sorte de personnalité onirique. Si elle risque d’aggraver la solitude du réveur, elle
peut aussi contribuer a sa consolation. Un sujet peut toujours trouver sa consola-
tion dans la flamme de la chandelle a la fois pour méditer plus profondément et
pour réver éveillé de maniére plus créative. Devant la flamme nous retrouvons nos
réves de penseurs solitaires en bonne compagnie d’une flamme qui briile dans sa
solitude silencieuse et qui aime étre seule. Encouragé par la flamme, tout le sujet
est un étre en transformation, un étre en devenir pour “devenir ce qu’il est” pour
paraphraser le vers de Pindare de la deuxi¢me ode pythique*. De cette facon,
devant la flamme, le réveur vit avec son passé, pense a son présent et projette na-
turellement son avenir. En ce sens « le réveur réve a ce qui aurait pu étre. Il réve,
en révolte contre lui-méme, a ce qu’il aurait d{ étre, a ce qu’il aurait di faire »*.
Cependant, c’est une révolte qui s’estompe lentement, s’apaise, s’éteint sous I'effet
de souvenirs réels et de sa propre réverie. Cependant, tout cela se déroule dans un
climat de réserve solitaire et silencieuse. Il est nécessaire d’intensifier ce climat de
solitude et de silence, nous dirions méme, un établissement du silence, afin que
I’étude puisse étre faite et que la méditation puisse avoir lieu. Devant la flamme de
la chandelle, ce ne sont pas seulement les souvenirs qui sont ravivés dans I'espace
clair-obscur du sage, du lecteur et de I’érudit, mais aussi ’étincelle de la pensée
qui, a son tour, enflammera I'inspiration et la méditation.

Rien de tout cela, cependant, n’arriverait si la flamme de la chandelle n’avait pas
I’éclat d’un halo qui non seulement se contente d’éclairer la main de I’érudit, qui peut
aussi étre un philosophe, écrivant sur la page blanche. Une flamme, presque magique,

# Voir Pindare, Pythigues, tome II, Paris, Les Belles Lettres, 1966, p. 131. Et c’est justement
a Pindare qu’il revient d’avoir frappé d’une formule restée célebre I'injonction a devenir soi-
méme, qui énonce plus précisément « yévot’ oiog €661 padmv » : « deviens ce que tu as appris a
étre », ou « deviens ce que tu es, 'ayant appris », ou encore « deviens tel que tu as appris a étre ».
A. Puech traduit par « Sois tel que tu as appris a te connaitre ».

# Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 38.



23

qui suscite chez le penseur des éclairs lumineux de sorte que la page blanche est
remplie de pensées qui nourrissent la méditation de maniére imaginative. Pour que
la pensée donne lieu a la méditation, tout un univers solitaire de silence intérieur doit
nourrir tous ceux qui se sentent appelés a vivre avec la page blanche illuminée par la
flamme de la chandelle. En d’autres termes, il ne suffit pas que la solitude se construise
autour du savant, du philosophe et de sa table de travail, il ne suffit pas qu’il y ait un
silence ambiant sobre et de travail intellectuel créatif, ou imaginatif, mais un autre
besoin s’impose — celui du silence intérieur parce que lui seul peut faire que « Chaque
étre verse de I'étre, un peu d’étre, 'ombre de son étre, en son propre non-étre »*.

Le miracle que I'on attend de la flamme scintillante, en tant que présence vivante
dans les veilles de ceux qui pensent, c’est qu’elle contribue a ce que le silence inté-
rieur devienne ’humus florissant d’idées qui font trembler, a leur tour, quiconque
ose penser. Devant la flamme scintillante, I'étre du sujet méditatif tremble sous
'action de son silence intérieur qui le secoue ontologiquement. Le silence, dans
une hétéronymie créative, fait entendre ses voix polyphoniques et créatives afin
d’établir un sentiment de dévoilement des recoins de I’étre. Le silence intérieur,
nourri a la fois de solitude et de silence extérieur, coule le long de toute I'intériorité
du sujet, comme une riviére souterraine, pendant toute une existence, qui peut
étre plus ou moins longue, attendant de se révéler dans et par I'écriture de la page
blanche. Une feuille qui est remplie par celui qui se perd dans ses réveries éveil-
lées et qui s’y donne généreusement, méme s’il semble oublier le monde familier
qui I'entoure. Il est comme hypnotisé par le vacillement de la flamme, il finit par
oublier le monde pour redécouvrir « les simplicités premiéres »*’ qui nourrissent
le lit de ses pensées. En ce sens, on peut dire, avec Bachelard, qu’ « un réveur de
flamme devient aisément un penseur de flamme. Il veut comprendre pourquoi
I’étre silencieux de sa chandelle se met soudain a gémir »*,

Tout réveur qui fait de la flamme de la chandelle son centre d’attention y trouve
un compagnon de route qui accompagne également ses états d’esprit. Il semble
méme, par moments, que la flamme devine les tremblements de I"ame de I'érudit,
du philosophe, en somme, de celui qui se consacre a la méditation. Combien de
fois 'inquiétude du sujet qui étudie, du sujet qui pense, ne s’installe-t-elle pas en
compagnie de la flamme bleutée dans le clair-obscur de la piece ou il se trouve?
Quand I'agitation est grande, la flamme tremble et son tremblement résonne dans
toute la piece : « La flamme est angoissée, et le souffle dans la gorge du réveur a
des soubresauts ».* Le vacillement de la flamme séduit le sujet pensant au point
qu’il s’éloigne de la page blanche pour entrer dans un autre univers qui aura cer-
tainement tendance a 'inspirer a travers une réverie poétique lumineuse et trans-
figurée : « La flamme de la chandelle révele des présages »*°. Par la lumiere qu’elle
éclaire, la flamme annonce de nouveaux mondes et arrive parfois que le penseur

 Jvi, p. 40.
4 vi, p. 43.
*® Jvi, p. 43.
¥ Ivi, p. 44.
0 v, p. 44.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

24

livre sur la page blanche pas seulement ses joies mais aussi des tristesses et des mal-
heurs sans fin. Un silence immense s’abat sur la piéce et accompagne les présages
annoncés par la flamme de la chandelle. Un silence entrecoupé par la flamme ga-
zouillante qui conduit la pensée au plus profond d’elle-méme, a une sorte de puits
sans fond lié au cosmos, au réve et au poétique.

Mais que serait la pensée sans la solitude et le silence intérieur ? Précisément ce
genre de silence, et de solitude, qui interroge le penseur et I’érudit. N’est-ce pas ce
genre de silence qui encourage le penseur et le savant a rechercher toujours plus
profondément leur paix intérieure, leur douce quiétude ? N’est-ce pas ce méme
silence qui offre le monde silencieux a celui qui s’y consacre et s’y engage ? Un
monde silencieux semblable a la mort, cette autre vie pleine de mystére et d’agonie
qui est profondément solitaire et douloureuse, insupportable pour les sens et la
conscience : « La solitude de la mort est un trop grand sujet de méditation pour
le réveur de solitude que je suis »”'. Mais sans jamais oublier que toute cette im-
mense solitude que porte la mort s’accompagne toujours d’un silence terrifiant
qui perce toute possibilité de respiration pleine d’espoir. Si, comme nous le dit
Gaston Bachelard, « II faut imaginer la solitude pour la connaitre — pour I'aimer
ou pour s’en défendre, pour étre tranquille ou pour étre courageux »’2, il en va de
méme pour le silence : il faut I'imaginer, le sentir, le vivre pour mieux le connaitre,
I'aimer ou s’en protéger. La flamme d’une chandelle qui accompagne la solitude
d’un penseur, d’un érudit, d'un réveur ne peut qu’étre nourrie par un silence qui
va de I'extérieur vers I'intérieur et de 'intérieur vers I'extérieur. C’est pourquoi la
solitude et le silence se marient bien avec ’étude, avec la méditation qui conduit
finalement a la contemplation de I’étre dans le monde.

Par le silence, nous devenons courageux et calmes, mais I'inverse est également
vrai. Combien de fois le silence solitaire, le silence de la solitude obscurcit I'intimité
de I'étre au point d’emmener le sujet, comme la barque de Charon, vers les ténébres
de la folie, vers I’anéantissement et I'obscurcissement de la conscience diurne de
notre étre. Solitude et silence, un couple qui se conjugue dans le clair-obscur de
la conscience du sujet pensant et qui peut certainement lui procurer des réveries
poétiques et des pensées qui interrogent I'existence et le monde. Lorsque cela se
produit, le sujet se sent confiant en écrivant, poussé par I'imagination réflexive, sans
se rendre compte qu’une page blanche se succede et ainsi de suite : « Un homme
solitaire, dans la gloire d’étre seul, croit parfois pouvoir dire ce que qu’est la solitude.
Mais a chacun sa solitude. Et le réveur de solitude ne peut nous donner que quelques
pages de cet album du clair-obscur des solitudes »”*. Il n’y a pas d’homme silencieux
sans ses silences méditatifs et réveurs a long terme, sans ses souvenirs clairs et obs-
curs de longues solitudes vécues. Si la solitude ne peut étre racontée, historisée, il en
va de méme pour le silence vécu et éprouvé : « La solitude, dit Bachelard, n’a pas
d’histoire. Toute la solitude est contenue dans une image premiére »**.

o vi, p. 52.
2 Jvi, p. 53.
> [vi, pp. 53-54.
> Ivi, p. 54.



25

Nous, de notre coté, écrivons que le silence, qui n’a pas de fond en soi-méme,
ne peut pas étre raconté par et avec des mots, mais seulement par des images
qui peuvent étre traduites a partir de réves, de souvenirs et méme de I'expérience
du silence dans le désert, dans une forét, sur une ile, comme nous I’a écrit Sara
Maitland dans son livre A Book of Silence (2009). D’ailleurs, 'auteur y témoigne
de sa retraite en silence qu’elle a vécue pendant 40 jours ou elle a pu profiter du
pouvoir du silence : « J’étais venue a Wardale pour quatre raisons conscientes :
pour étudier et méditer sur le silence, pour découvrir s’il était bon pour moi, pour
approfondir ma vie de priére et a mieux écrire »”.

2.2 Etudier et réver devant une flamme inspiratrice d’'une chandelle

Allumer la chandelle pour étudier, pour lire et réfléchir, c’est un programme sti-
mulant pour tous ceux qui se consacrent, d'une part a I’activité conceptuelle (rai-
son) et d’autre part a I'activité de 'imagination (réverie) quoique, d’apres Bache-
lard elles constituent deux activités antagonistes : « les images et les concepts se
forment a ces deux poles opposés de activité psychique que sont I'imagination et
la raison. Joue entre elles une polarité d’exclusion »*°. Toutefois, nous soutenons
qu’une ambiance silencieuse et solitaire est condition 2 la fois une d’étude authen-
tique et laborieuse et d'une réverie créatrice. Ces activités nécessitent d’une vie
ascétique en silence et en solitude permanents, dans la mesure ot on ne peut pas
bien réver ni bien penser dans le vacarme ou au milieu de la foule. Les deux acti-
vités ont besoin d’une sorte de climat propice au silence et a la solitude, afin que la
pensée et I'imagination puissent s’épanouir.

L’acte méme d’étudier contient déja en lui-méme une expérience du silence
qui n’est pas toujours valorisée par le sujet qui étudie et encore moins par les
adeptes de la « société du bruit »”7, qui est, d’ailleurs, celle qui correspond a
la n6tre dans son état actuel. Lorsque le livre est éclairé par la lumiere de la
chandelle, ce n’est pas seulement le message qui est lu, interprété, c’est aussi le
silence lui-méme qui est vécu dans ce méme acte d’étude et d’interprétation :
le silence et la parole se rencontrent dans une étreinte interpellative. Le silence
intime et fécond, qui n’est pas forcément intellectuel, convoque la parole au-
thentique forgée dans la trilogie explication-compréhension-interprétation’®.
Sile livre d’étude est considéré comme dense par celui qui le lit, c’est un micro-
cosme qui s’ouvre sur le cosmos et toute cette ouverture se fait dans la solitude
de la pensée et a la lumiére de la réverie poétique. Cet état de I'imagination,
symbolisé par la flamme de la chandelle dans son clair-obscur, réconforte si
souvent 1’ascése dure et solitaire de I’acte de penser. La lecture silencieuse et

» Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, p. 257.

¢ Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 46-47.

57 Sarah, R., Diat, N., A Forca do Siléncio. Contra a ditadura do barulbo, Lisboa, Lucerna,
2017, (Tr. Frangaise par I'auteur).

%8 Voir Ricoeur, P., Do Texto @ Accio, Porto, Rés Editora, 1991, p. 141-162, p. 185-212; Ri-
coeur, P, Lisbonne, Edicdes 70, p. 83-99.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

26

solitaire®, a la lueur de la chandelle, peut fournir les conditions d’un silence
enrichissant et éclairant. Mais celui-ci dépend nécessairement d’un ensemble
de variables dont les contours ne sont pas toujours identifiables et précis : « Car
la chandelle, compagne de solitude, est surtout compagne de travail solitaire.
La chandelle n’éclaire pas une cellule vide, elle éclair un livre »*. La flamme
fonctionne comme une sorte d’ile, au milieu de la nuit, pour le naufragé que
le lecteur semble si souvent étre lorsque, seul devant le livre, il veut atteindre
la terre aride du terrain de la compréhension : « Seul, la nuit, avec un livre
éclairé par une chandelle - livre et chandelle double ilot de lumiére, contre les
doubles ténébres de I'esprit et de la nuit »°!

Etudier et penser, comme nous I’apprend Bachelard ne sont pas synonymes.
Il y a ceux qui pensent, privilege de quelques-uns, sans étudier et il y a ceux
qui étudient, privilege de beaucoup, sans oser penser, c’est-a-dire sans oser
franchir la barriére du sens littéral et du sens évident. Pour la grande majorité,
c’est une obligation d’étudier avant d’oser réfléchir. Et pourquoi ? Parce que
ceux qui pensent en dehors de la tradition de la pensée et d’idées forgées au fil
des siecles sont rares :

Jétudie ! Je ne suis que le sujet du verbe étudier. Penser je n’ose. Avant de penser, il
faut étudier. Seuls les philosophes pensent avant d’étudier. Mais la chandelle s’éteindra
avant que le livre difficile soit compris. Il faut ne rien perdre du temps de lumiére de
la chandelle, des grandes heures de la vie studieuse. Si je leve les yeux du livre pour
regarder la chandelle, au lieu d’étudier, je réve. Alors les heures ondulent dans la solitaire
veillée. Les heures ondulent entre la responsabilité d’un savoir et la liberté des réveries,
cette trop facile liberté d’un homme solitaire®.

Le travail de lecture, d’étude, ne se fait pas le dos tourné aux réveries des
autres. Leurs images enrichissent les ndtres en nous aidant a mieux lire, a
mieux méditer. Ces images aident a colorer les notres et peuvent méme étre ins-
pirantes pour tout un travail de lecture en compagnie de la flamme d’une chan-
delle parfois méme sous la complicité de la lampe. La lecture et la méditation a

* Le but final de la lecture silencieuse est, évidemment, la lecture idéo-visuelle. Seul ce type
de lecture donne le pouvoir déchiffrer de longs morceaux de texte et d’en tirer le maximum
d’information dans un laps de temps aussi court que possible. Il s’agit d’une lecture qui cherche
a comprendre le sens textuel en silence par opposition a la lecture a haute voix. Cependant ce
que nous voulons dire par 1a est que pour le lecteur saisir le sens ce qu’il lit, dans un premier
moment, a besoin d’une ambiance silencieuse et solitaire, dans un deuxiéme moment ce n’est
pas moins vrai qu’il a aussi besoin d’étre plongé dans un monde de solitude et de silence pour
mieux se connaitre, enfin pour se redécouvrir soi-méme. Sur le sujet de la lecture, ou le silence
et la solitude sont présents, voir, entre autres, les ouvrages suivants : Maitland, S., O Lzvro do
Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, pp. 202-210 ; Lavelle, L., La Parole et LEcrzlure Paris,
Editions du Félin 2005, pp. 183-208 ; Freire, P., A Importancm do Ato de Ler em trés artigos que
se completam, Sao Paulo, Cortez Edltora, 1991 ; Reboul, O., Les valeurs de I'éducation, Paris,
PUF, 1992, pp. 13-27.

© Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996, p. 54.

o Jvi, pp. 54-55.

% Jvi, p. 55.



27

la lueur des chandelles n’est pas un acte indifférent a tous ceux qui s’adonnent
au travail intellectuel et a la réverie poétique : « L'étre révant s’y concentre
pour se souvenir de 'étre qui travaillait »®. Il est réconfortant et nostalgique
de revivre ’époque ot les gens étudiaient et écrivaient sur une feuille de papier
blanc a 'encre noire ou bleutée qui illuminait obstinément le blanc du papier
avec la solitude comme une agréable compagnie : « Le véritable espace du tra-
vail solitaire c’est, dans une petite chambre, le cercle éclairé par la lampe »%.
Celle-ci a la qualité de refaire la solitude ressentie tout au long de I’étude et de
I’écriture, de les imprégner d’'un courage lumineux et salvateur au point que
la solitude de ceux qui se consacrent a I’étude se dissipe dans un souvenir déja
lointain. Ainsi, il n’est jamais exagéré de parler du mystere de la page blanche,
de la solitude qu’elle inspire si souvent et du silence méme qu’elle impose. Une
page blanche, ressemblant a 'image de tout un désert qu’il faut traverser et qui
parfois n’est jamais franchie :

La solitude s’accroit si, sur la table éclairée par la lampe, s’étale la solitude de la
page blanche. La page blanche ! ce grand désert a traverser, jamais traversé. Cette page
blanche qui reste blanche a chaque veillée n’est-elle pas le grand signe d’une solitude
sans fin recommencée ? Et quelle solitude s’acharne contre le solitaire quand elle est
celle d’un travailleur qui non seulement veut étre s’instruire, qui non seulement veut
penser, mais qui veut écrire. Alors la page blanche est un néant, un néant douloureux, le

néant de I’écriture®.

Une page blanche appelle a I’écriture et, lorsque cela se produit, I'auteur nous dit
qu’elle est trop blanche et vide pour vraiment commencer a ressentir I’existence.
11 a tendance a laisser ’écriture solitaire muette et silencieuse. La solitude semble
s’emparer de ceux qui veulent réfléchir et veulent écrire : « La page blanche im-
pose le silence. Elle contredit la familiarité de la lampe »%. Ainsi, il existe comme
une sorte de tension entre le pdle de la lampe et le pole de la page blanche, comme
le souligne Gaston Bachelard, qui divise le penseur et, par conséquent, fait ap-
paraitre le silence aux yeux du penseur, également de I’écrivain qui écrit, comme
quelque chose d’hostile.

% Tvi, p. 107.

¢ Iv, p. 108. Et le theme de la chambre nous améne a parler de 'expérience vécue du silence
dans des lieux les plus divers tels que le désert, I'lle, la forét, entre autres (Maitland, S., O Livro
do Siléncio, Estrela Polar, 2011, pp. 211-256). Nous pensons que ces lieux sont une sorte de
bénédiction catalytique pour faire germer une pensée imaginative et créative pour les autres, ot
I’étude immergée dans la solitude silencieuse joue un réle crucial.

© Ivi, pp. 108-109. Le travail solitaire de la lecture, de I'étude, de méditation ne crée pas
automatiquement un silence salvateur, mais au contraire provoque une angoisse chez un
philosophe méditant. Il s’avére qu’il peut vraiment se sentir coincé dans un vide sans-fond en-
touré par un silence forcé, terrifiant et effrayant.

% Jvz, p. 109.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

28

3. ’expérience vécue du silence devant la page blanche : pensée et
réverie

C’est dans I'épilogue de La flamme de la chandelle que Bachelard, au sujet
de la solitude de la page blanche, introduit le theme du silence en affirmant :
« La page blanche impose silence ». Et pourquoi elle 'impose ? Car elle « est
trop blanche, trop initialement vide » car elle « contredit la familiarité de la
lampe »%. Le silence de la page blanche entraine la solitude, d’un certain type
de solitude — une solitude hostile a I'instar d’un silence aussi hostile. Celle-ci
s’accroit devant la page blanche qui demeure en soi-méme silencieuse. A cet
égard, Bachelard s’interroge si cette page blanche « n’est-elle pas le grand signe
d’une solitude sans fin recommencée ? »%. Bref, devant la page blanche, en tant
qu’un « néant douloureux »*, celui qui écrit est confronté inéluctablement avec
le pair solitude-silence : « Il faut imaginer la solitude pour la connaitre — pour
la connaitre — pour I'aimer ou pour s’en défendre, pour étre tranquille ou pour
étre courageux. [...] Un homme solitaire, dans la gloire d’étre seul, croit parfois
pouvoir dire ce qu’est la solitude. Mais chacun sa solitude. Et le réveur de soli-
tude ne peut nous donner que quelques pages de cet album du clair-obscur des
solitudes »”°. Autour de la page blanche un étre solitaire éprouve aussi le silence,
la solitude silencieuse de se confronter avec soi-méme dont la page blanche n’est
qu’une métaphore existentielle peut-étre angoissante.

Un silence qui n’a rien a voir avec la familiarité de la chandelle. La page blanche,
avec son austérité, sa propre solitude, fait peur, comme elle effraie ceux qui res-
sentent le désir de s’y donner. Devant une feuille blanche I'aventure de I'existence
devient ainsi difficile & commencer, tout comme il devient tout aussi difficile d’en-
tamer la traversée de n’importe quel désert du monde (rappelons ici le roman Le
Désert des Tartares de Dino Buzzati [1940]). Chaque début a toujours sa touche
sacrificielle. Cela implique toujours un nouveau départ et dans ce cas, c’est un début
avec P'écriture. Par I'écriture, tout au long des veillées solitaires, il y a place pour
que I'étre renaisse par le biais d’'une méditation imaginative. L'écriture convoque
non seulement les aventures de la solitude, avec I'imaginaire qui la sous-tend, et de
la conscience, mais aussi du silence médiateur entre un Jogos et un 7zythos. Un logos
qui projette I'étre par écrit, 2 un niveau plus haut, et qui est dominé par un étre
qui habite au sein de la « pensée solitaire qui travaille »”'. L’étre de la pensée et de
’écriture se nourrit de I'étre qui réve, mais les deux ont leurs propres sphéres et leur
propre facon de s’exprimer. Les deux facons aident I’érudit, le philosophe, I’écrivain
a renaitre devant la page blanche au lieu de languir progressivement dans une sorte
de halétement lancinant : « Il faudrait donc pour renaitre, devant la page blanche,
en pleine jeunesse de conscience, mettre un peu plus d’ombre dans le clair-obscur

7 Ibidem.

o8 Ibidem.
 Ibidem.

0 vi, p. 53.
" Ivi, p. 110.



29

des anciennes images, des images fanées. En revanche, il faudrait regraver le graveur
— regraver, en chaque veillée, I'étre méme du solitaire, dans la solitude de sa lampe,
bref, tout voir, tout penser, tout dire, tout écrire en existence premiere »'2.

En présence de la page blanche, posée sur la table jusque tard dans la nuit, avec
la présence d’une chandelle en guise de compagnie, attentive a notre veille, on écrit
au milieu du clair-obscur non seulement le fruit de nos méditations, mais aussi
notre existence sur ce méme page est gravée. En ce sens dans la solitude de table
ou je médite, ot j'écris, jai le sentiment d’exister, bref, lorsqu’a table j’ai la liberté
de tout penser, de tout écrire, guidé par la main de la pensée et de la réverie : « Oui,
c’est 2 ma table de I'existence que j’ai connu I'existence maxima, I'existence en
tension — en tension vers un avant, un plus-avant, vers un au-dessus. Tout autour
de moi est repos, est tranquillité ; mon étre seul, mon étre qui cherche de I'étre est
tendu dans I'invraisemblable besoin d’étre un autre étre, un plus-qu’étre. Et c’est
ainsi qu’avec du Rien, avec des Réveries, on croit qu’on pourra faire des livres »”.

Ecrire sur une page blanche, immergé dans la solitude de son étre, est une aven-
ture de conscience qui se caractérise par un étre qui est au-dessus et non dans les
profondeurs. Un étre qui habite la pensée solitaire qui travaille a écrire sur la page
blanche pendant les veillées solitaires et silencieuses :

Mais, pour écrire en la solitude de son étre, comme si on avait la révélation d’une page
blanche de la vie, il faudrait avoir des aventures de conscience, des aventures de solitude.
[...] L’étre n’est pas au-dessous. Il est au-dessus, toujours au-dessus — précisément dans
la pensée solitaire qui travaille. Il faudrait donc pour renaitre, devant la page blanche,
en pleine jeunesse de conscience, mettre un peu plus d’'ombre dans le clair-obscur des
anciennes images, des images fanées™.

La citation précédente nous montre que 1’écriture est une aventure de la
conscience qui nous incite a penser et a écrire devant la page blanche éclairée
par la chandelle ou par la lampe : la table o se fait le travail d’écriture devient la
« table de ['existence »” comme nous I'avons dit plus haut. L'écriture sur la page
blanche est le fruit du réveur éveillé entre la flamme de la conscience et le clair-obs-
cur de la réverie. Autrement dit, le monde de la pensée (conscience-raison) ne
doit étre confondu ni avec le réve ni avec la réverie : si le réve et la réverie appar-
tiennent au domaine des profondeurs de I'inconscient collectif (régime nocturne
de I'image — Gilbert Durand), la pensée appartient au royaume de la conscience
(régime diurne de 'image — Gilbert Durand). L'écriture est un premier acte de
conscience, d’esprit, méme s’il n’y a pas d’écriture éclairante sans une inspiration
vertueuse issue d’une « poétique de la réverie » (Bachelard, 1984). Cependant, en
écrivant et en pensant, mon esprit se reconstruit : « Tout devenir de pensée, tout
avenir de pensée, est dans une reconstruction de I’esprit »”.

2 Jvi, p. 110-111
? Ivi, p. 111.
# Ivi, p. 110.
v, p. 111.
" Tvi, p. 112.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

30

Devant la page blanche, la tension grandit qui oblige presque toujours I'esprit
a se construire et a se reconstruire au gré de I'écriture jaillissant de la pointe de
la plume éclairée par la lampe ou la flamme d’une chandelle. Chaque pensée qui
jaillit du méditant, ainsi que tout avenir de pensée, tend a enrichir U'esprit et, par
conséquent, a I'aider a s’affirmer dans sa construction et sa reconstruction. Mais
il ne semble pas indifférent a I'esprit que cet acte de reconstruction soit réali-
sé a la lumiere d’une lampe, d’une chandelle ou méme d’une lampe électrique.
La relation de familiarité, de complicité qu'on établit avec les trois est de nature
différente. En d’autres termes, avec la flamme de la chandelle, méme avec une
lampe, nous avons la tendance a leur accorder une attention plus intime, un regard
plus affectueux : « On a toujours a gagner a donner aux objets familiers I"amitié
attentive qu’ils méritent »”7. Avec la vieille lampe I'instant est plus dramatique et
moins intellectuel : « avait plus de drame quand la lampe était plus humaine »’%;
alors qu’avec la lampe, 'ampoule, électrique, tant qu’ustensile domestique, la re-
lation est plus distante, plus froide puisque nous acceptons la mécanique et avec
cette acceptation se vide toute la densité poétique et phénoménologique de I'acte
d’éclairer : « En allumant la vieille lampe, on pouvait toujours craindre quelque
maladresse, quelque malchance. La méche d’un soir n’est pas tout a fait la meche
d’hier. Faute d’un soin, elle va charbonnner. Si le verre n’est pas bien droit, la
lampe va fumer. On a toujours a gagner a donner aux objets familiers I’amitié at-
tentive qu’ils méritent »”.

La flamme qui éclaire, qu’elle provienne de la chandelle ou de la lampe, en
raison de l'attention familiale et amicale que le méditant lui consacre, devient,
au cours des longues veilles lumineuses et obscures, une créature amicale qui, au
cours du temps, devient méme un complice fidéle et dévot. Dans cette ambiance
propice a la réflexion, celui qui médite est tonifié psychiquement par la lampe
amicale toujours vigilante : « C’est une créature créante »*, C’est pourquoi il faut
reconnaitre les vraies qualités de la lampe, de la chandelle tels que la vivacité, la
tranquillité, la paix, le recueillement, etc. Toutes ces qualités stimuleront certai-
nement non seulement la réflexion, mais la réverie poétique elle-méme : « Une
bonne lampe, une bonne méche, de bonne huile, et voila une lumiére qui réjouit le
cceur de ’homme »%'. Autrement dit, la lumiére, émanant de la chandelle, ou de la
lampe, stimule et renforce la volonté de celui qui médite et 'incite a pénétrer dans
le domaine de réverie : « Il suit la pente de toutes les réveries cosmogoniques dans
lesquelles chaque objet du monde est un germe de monde. [...]Mais ces réveries
sur les cosmogonies de la lumiére ne sont plus de notre temps. Nous ne les évo-
quons ici que pour signaler 'onirisme inconnu, 'onirisme perdu, 'onirisme qui,
tout au plus, est devenu matiere d’histoire, savoir de vieux savoir »%,

7 i, p. 91.

8 Ihiden:.

" Ivi, p. 91.

% i, p. 93.

8t Ibidem.

8 Jvi, p. 93-94.



31

Il est tout aussi intéressant d’apprendre que lorsque la flamme s’adoucit, il
semble que le silence ait tendance a s’imposer avec plus de véhémence afin de
mieux coexister avec les différents savoirs traditionnels. Le paysage d’une flamme
jaunie bleuatre évoque le calme inondé de I’espace ou se trouve la table de I’exis-
tence pour celui qui la médite : « Pour parler du feu de la lampe, il faut respirer
en paix »* et savourer les images bonnes et simples qui en sortent. Le réveur de
la flamme, qu’elle provienne de la chandelle ou de la lampe, doit apprendre peu
a peu a s'imprégner de sa saveur, de son bonheur, afin de mieux méditer paisible-
ment sur le clair-obscur projeté dans son cabinet de travail : « Il semble que I’évo-
cation d’une lampe soit assurée d’une résonance dans I'ame d’un lecteur qui aime
se souvenir. Un halo poétique entoure la lumiere de la lampe dans le clair-obscur
des songes qui raniment le passé »*. Ce que nous voulons dire, c’est que si la
lampe représente, pour ceux qui I'utilisent pour étudier et méditer, une compagnie
onirique et poétique, il est possible aussi qu’elle joue son rdle de catalyseur de la
pensée et, enfin, d’instigateur d’un certain silence éclairant.

Le silence est une condition de I’écoute attentive de la lecture d’une parole
sensible et juste qui émerge tantot des textes lus, tantot des textes écrits le long de
la page blanche : « La lampe est 'Etre de la premiere page »*. C’est donc la page
blanche qui incite celui qui écrit a lancer la parole réfléchie sur cette méme page.
La page est ainsi chargée de I'auréole inspirante et profondément réfléchie du phi-
losophe ou de I’érudit, c’est-a-dire de celui qui étudie, et parfois méme qui réve,
avant de penser. Tant de solitudes, tant de drames, tant de silences sont en germe,
ils cachent méme, les lignes écrites par la nuit éveillée bien que, parfois, atténuées
par une lampe lointaine, voire inattendue, qui est toujours le signe d'un autre qui
étudie ou médite sur ses folios : « La lampe d’un autre dérange le repos pris pres
de sa propre lampe. Il y a ainsi une rivalité de solitudes. [...] Mais deux lampes
de philosophe dans un méme village, c’est trop, c’est une de trop »*. Et pour-
quoi « c’est trop », pourrait-on se demander en compagnie de Bachelard ? A cette
question, nous pouvons trouver une hypothése de réponse empruntant le célebre
« cogito du réveur »*” bachelardien : « Le cogito du réveur crée son propre cosmos,
un cosmos singulier, un cosmos bien 2 lui. Sa réverie est dérangée, son cosmos est
troublé si le réveur a la certitude que la réverie d’un autre oppose un monde a son

8 Tvi, p. 98.

8 Tvi, p. 99.

% i, p. 100.

8 Tz, p. 102. R

8 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, pp. 124-147. A cet égard, 'au-
teur établit une différence entre le réve nocturne et la réverie : « Et voici pour nous, entre réve
nocturne et réverie, la différence radicale, une différence qui reléve de la phénoménologie : alors
que le réveur de réve nocturne est une ombre qui a perdu son moi, le réveur de réverie, s'il est un
peu philosophe, peut, au centre de son moi réveur, formuler un cogito. Autrement dit, la réverie
est une activité onirique dans laquelle une lueur de conscience subsiste. Le réveur de réverie est
présent 2 sa réverie. Méme quand la réverie donne I'impression d’une fuite hors du réel, hors du
temps et du lieu, le réveur de la réverie sait que c’est lui qui s’absente — c’est lui, en chair et en
0s, qui devient un « esprit », un fantéme du passé ou du voyage » (zv7, p. 129). Sur la différence
entre le cogito du réveur et le cogizo du penseur voir vz, p. 144,

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

32

propre monde »*. Ce passage implique la nécessité pour chaque réveur d’étre seul
et de ne pas étre méme dérangé dans sa solitude par la lampe d’un autre, méme si
elle est loin de la sienne. Sa solitude ne peut étre troublée, elle ne peut étre violée
sauf si le réveur se perd dans ses réveries ou, pire encore, s’il est amputé, vidé, de
ces mémes réveries. Le réveur de la lampe méditante trouve son réconfort dans le
silence de sa solitude. Tout au plus peut-il réver de la solitude de I'autre, mais il ne
peut pas l'affronter.

Ce que nous avons dit précédemment sur le réveur est valable pour tous ceux
qui méditent. En fait, toute méditation, empreinte de solitude et de silence,
fait de la flamme de la lampe son point de rencontre et de concentration. Le
penseur, le savant, apparait ainsi comme veilleur de la lampe pour qu’elle ne
s’éteigne pas et garde sa flamme vivante comme un phare au milieu des ténébres
océaniques : « Toute la méditation se tend vers ce désir : “Derriere la lampe, se
tenait cette Ame ; cette Ame que j'aurais voulu étre” »*. Tout réveur et penseur
aspire a I’étre et a la lumiére, méme si c’est par des chemins différents, que la
dimension de la Hauteur symbolise : « une Hauteur qui recoit la dignité du
sacré »”. Et nous croyons que nous sommes arrivés ici a 'un des points ot I'ex-
périence du silence nous conduit lorsque nous pensons, lorsque nous imaginons
sous la protection de la flamme d’une chandelle ou méme d’une lampe a pétrole.
Ce type d’expérience limite, condition nécessaire, bien qu’il ne suffise peut-étre
pas, pour que l'acte de penser, d’imaginer, se produise de maniére créative et
dense, culmine dans une autre expérience de la « Hauteur » que nous identi-
fions a la “Hauteur” du sacré”. En fait, cette idée de hauteur se trouve liée aux
idées de nuages et de silence®®, de vol et silence® et, enfin, a I'idée de montagne™,
En outre, I'idée de « Hauteur » garde un rapport étroit avec 'expérience du
silence vécue par Sara Maitland :

Toute situation extréme, en particulier celle du silence, est capable de mettre en
danger notre notion méme d’identité, de maitrise de soi. C’est la fréquence de ce danger
saisissant qui me suggére que le silence est le lieu, le centre, de la rencontre radicale avec
le divin, ce que le théologien Martin Buber décrit comme (ou méme la) rencontre Je/Tu.
[...]1 Le désir de briser le silence avec le bruit humain constant est, je crois, précisément
une facon d’éviter la terreur sacrée de cette rencontre divine®”.

8 Bachelard, G., La flamme d'une chandelle, Paris, PUE, 1996, p. 102. L’auteur, dans son
ouvrage La poétique de la réverie, consacre un chapitre a la réverie et cosmos (voir ivi, p. 148-
183). « Par la cosmicité d’une image nous recevons donc une expérience de monde, la réverie
cosmique nous fait habiter un monde. Elle donne au réveur 'impression d’un chez soi dans I'uni-
vers imaginé. Le monde imaginé nous donne un chez soz en expansion, 'envers du chez so7 de la
chambre. [...] la cosmicité essentielle qui fait grandir des images privilégiées » (zv7, p. 152-164).

8 Tvi, p. 104.

% i, p. 87.

' Voir Eliade, M., O sagrado e o profano. A esséncia das religioes, Lisboa, Livros do Brasil.

%2 Voir Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, p. 217.

% Voir vz, pp. 221-224.

% Voir 7vz, p. 301 a 346.

% Ivi, p. 107.



33

On doit aussi souligner que la relation entre le silence et le sacré n’est pas pas-
sée inapercue chez David Le Breton. A propos de cette relation, 'auteur observe
que Pexpérience du sacré est si radicale, éclairante, que celui qui la traverse reste
muet face au mystére immense et fascinant que I'idée du sacré, en tant que rumzi-
neux’, contient. L'une des voies privilégiées d’acceés au sacré et, par extension, a
I’idée de transcendance, a I'ineffable”, est en effet le silence. C’est 'une des voies
privilégiées, notamment a travers 1’expérience mystique chrétienne d’'un Maitre
Eckhart, d'une Thérese d’Avila, d'une Hildegarde de Bingen, d’un Saint Jean de
la Croix, pour citer les plus connus afin que le sujet acceéde au sacré lui-méme au
sein du trouble que son expérience suscite : « Le silence est la premiére attitude
de 'homme face a une clarté qui le dépasse et le trouble »*. 1l s’agit d’un silence
intérieur qui traduit la disponibilité de celui qui souhaite accéder au domaine de
I'ineffable ou méme a la plénitude de la transcendance : « Le silence est une carac-
téristique commune de 'expérience religieuse »”.

En guise de conclusion

Dans la premiére partie de notre étude nous avons essayé, d’une part, de carac-
tériser 'imaginaire de la flamme et d’autre part de nous interroger sur le rdle de
cet imaginaire chez le sujet qui s’adonne a la méditation laborieuse de la lecture.
Dans la deuxiéme partie nous avons envisagé la flamme d’une chandelle, en tant
qu’inspiratrice de la solitude et du silence, chez le réveur et le penseur solitaire et
silencieux. Concernant notre troisi¢me partie nous avons traité de I'expérience vé-
cue du silence devant la flamme d’une chandelle ou méme d’une lampe a pétrole.

Sous-jacente aux trois parties énumérées ci-dessus, la question demeure de savoir
si la solitude silencieuse du méditant en compagnie de la flamme d’une chandelle
peut jouer un rdle crédible de médiateur entre la réverie (I'imagination, la vie des
images) et les idées (la raison, la vie des concepts). En lisant La flamme d’une chan-
delle, nous défendons la these selon laquelle le silence réfléchi et le silence attentif,
qui caractérisent la réverie et la méditation suscitées par la flamme d’une chandelle,
peuvent contribuer a améliorer le “réver les réveries et (a) penser les pensées”,
quoique Bachelard souligne « que les concepts et les images se développent sur
deux lignes divergentes de la vie spirituelle »'®. Cependant, pour atténuer cette
divergence par rapport a la vie spirituelle, 'apport des silences évoqués peut jouer
un role intermédiaire entre les réveries et les pensées dans la mesure ot celui qui vit
dans la solitude silencieuse des longues nuits de la méditation et de la réverie est le

% Voir Otto, R., L’élément non rationnel dans 1'idée du divin et sa relation avec le rationnel,

Paris, Petite Bibliothéque Payot, 1969.

7 Sara Maitland souligne que I'une des qualités du silence est son ineffabilité : « L'ineffabilité
est la septiéme sensation que j’ai notée dans mon propre silence et que j’ai redécouverte chez les
autres » (Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011, p. 108).

% Le Breton, D., Do Siléncio, Lisboa, Instituto Piaget, 1999, p. 231, (tr. Frangaise par I'auteur).

? Ivi, p. 232, (tr. Francaise par l'auteur).

10 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 45.

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

34

méme sujet qui a la fois médite (le monde des concepts, aninus) et réve (le monde
des images, anima). D’une part, Bachelard affirme qu’il n’y a pas de possibilité de
synthése ou de filiation entre ces deux mondes, ni qu’il n’y a pas non plus de rivalité
ou de coopération entre I'activité conceptuelle et I'activité de 'imagination'®!, “les
images et les concepts se formant a ces deux pdles opposés de I'activité psychique
que sont I'imagination et la raison »'2, Mais d’autre part, nous pensons que la
figure du cogito du réveur'®, envisagé comme un espace de médiations »'*, peut
suggérer la possibilité de contribuer a réduire la rivalité susmentionnée. Autrement
dit, ce « cogito » peut offrir une médiation, s’affirmer comme un véritable média-
teur entre les images (imagination) et les concepts : « Le véritable médiateur n’est
donc plus seulement un entre-deux, mais une réalité composée ou les extrémes se
nouent, et a partir de laquelle ils apparaissent chacun unilatéralement par polarisa-
tion. Ce tiers-état, d’organe de liaison, de point-limite, de seuil transitionnel, peut
devenir réellement pivot de la différence »'®. A cet égard, le « cogito » du réveur
peut méme nuancer la polarité de I'exclusion entre le concept et I'image, sinon
méme de contribuer a la coexistence dynamique de polarités opposées : « Sil’enga-
gement rationaliste de Bachelard le conduit a restaurer des concepts épurés de leur
profondeur symbolique et donc référés a des significations abstraites univoques,
la puissance du poétique I'amene au contraire a s’installer au cceur des bipolarités
des images premiéres »'%. En supposant qu’il s’agisse de “deux disciplines difficiles
a équilibrer” le role que le “cogito” du réveur peut jouer dans l'atténuation de
I'antagonisme entre ces mémes disciplines doit étre pris en compte étant donné
que tantot il réve les mots, (les concepts) tantdt médite le réve (les images). Une
atténuation qui, idéalement, vise a rétablir une sorte d’équilibre quoique complexe
puisqu’il s’agit toujours d’'un exercice soumis a des ruptures e d’inversions : « Au-
trement dit, 'équilibre ne peut étre assimilé a une position simple, mais doit porter
en lui son propre contraire. Il n’existe donc aucun dispositif absolument équilibré
et symétrique. Les états les plus invariants et statiques comprennent déja la possibi-
lité de ruptures et d’inversions : seul le concept de dissymétrie positive, de passage
aux extrémes donne son sens plénier a I’équilibre »!',

11 s’agit « du cogito de la réverie et non pas d’un cogito du réve nocturne »'%.
Cette différence est importante pour comprendre que le « cogito » du réveur « s’il
est un peu philosophe, peut, au centre de son moi réveur, formuler un cogzzo »'*°.

101 Tps, p. 45.

12 [y pp. 46-47.

15 Voir 7vi, pp. 124-147.

14 Wunenburger, J.-J., La Raison Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la pensée
du complexe, Paris, Albin Michel, 1990, pp. 46-63.

5 [i, p. 52.

106 Tz, p. 106.

07 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 152.

18 Wunenburger, J.-J., La Razson Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la pensée
du complexe, Paris, Albin Michel, 1990, p.123.

19 Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984, p. 128.

10 [y, p. 129,



35

Le sujet en s’adonnant a la réverie, en tant qu’une « activité onirique dans laquelle
une lueur de conscience subsiste »'!!, affirme son étre de réveur qui est a fois
sensible aux pouvoirs de I'image et a la conscience elle-méme. Toute la réverie
d’une conscience éveillée débouche sur une « ontologie du bien-étre. [...] Pas de
bien-étre sans réverie. Pas de réverie sans bien-étre »"'2, C’est une sorte d’ontolo-
gie qui n’est pas du tout indifférente a I'« image imaginée [...]et rayonnante »'"
et a la « conscience étincelante »''*. Ainsi nous pouvons affirmer que les deux
registres se correspondent. Ils se complétent I'un l'autre. Le « cogito » du réveur
n’est pas divisé entre le monde de I'image et le monde de la conscience ce qui lui
permet d’étre plus sensible a « la tonalité de I'étre »' envisagée différemment par
le « cogito » du réveur et par le « cogito » du penseur : « Le cogito du réveur est
moins vif que le cogito du penseur. Le cogito du réveur est moins siir que le cogito
du philosophe. L'étre du réveur est un étre diffus »"°. Pour ce qui nous intéresse,
nous soulignons que les deux « cogito » constituent, quoique de facon différente
mais complémentaire, la « tonalité de Iétre » dont la solitude silencieuse fait aus-
si partie. A cet égard, on ne peut pas non plus envisager I’activité imaginale du
« cogito » du réveur et I'activité conceptuelle du « cogito » du penseur sans faire
appel a la densité légere d’un silence solitaire et en dehors de I'imagination et de
la raison silencieuses.

En outre, le silence et la solitude sont des états d’ame qui appartiennent a la
« tonalité de I'étre » et donc ne sont pas indifférents a servir la cause de médiation
entre les concepts et la pluralité des images : le silence peut exciter I'imagination
autant que son hormone active, pour paraphraser Bachelard lui-méme!"’, aussi
bien que stimuler 'activité conceptuelle. De cette double excitation, il faut donc
admettre qu’il peut y avoir au moins une sorte de réconciliation, ou au moins d’ap-
proche, entre les domaines de la pensée (des mots) et de 'imagination (des images)
par le biais de la solitude silencieuse : « Le silence unit les contraires, il n’y a que
lui qui supporte les chants du monde, il réconcilie en son sein le présent et le passé
ainsi que 1'Orient et 'Occident »''8, Autrement dit, nous admettons que le pair

1 Tpg, p. 129

12 [y; p. 131,

B Jpg, p. 131.

14 Ipg, p. 131,

15 i, p. 144,

16 Tz, p. 144.

117 « Nous n’avons donc pas tort, croyons-nous, de caractériser les quatre éléments [la terre,
Iair, I’eau et le feu] comme les hormones de I'imagination. Ils mettent en action des groupes
d’images. Ils aident a I'assimilation intime du réel dispersé dans ses formes. Par eux s’effectuent
les grandes synthéses qui donnent des caractéres un peu réguliers a I'imaginaire. En particulier,
Iair imaginaire est ’hormone qui nous fait grandir psychiquement » (Bachelard, G., L'Air et les
Songes. Essai sur 'imagination du mouvement, Paris, Le Livre de Poche, 2004, p. 19).

U8 Vigne, J., La Mystique du Silence, Paris, Albin Michel, 2003, p. 352. Ce passage nous fait
penser a la notion Unztas multiplex abordée notamment par Edgar Morin lui-méme : « L’idée
d’unité complexe va prendre densité si nous pressentons que nous ne pouvons réduire, ni le tout
aux parties, ni les parties au tout, ni 'un au multiple, ni le multiple a 'un, mais qu’il nous faut
tenter de concevoir ensemble, de facon 2 la fois complémentaire et antagoniste, les notions de

Penser et réver dans une solitude silencieuse



Alberto Filipe Araujo

36

silence-solitude peut contribuer, quoique de facon limitée et chacun a sa facon, a
équilibrer de facon créatrice!"” les réveries et les pensées : le silence et la solitude
jouent toujours un rdle conciliant entre la réverie et la pensée puisque pour bien
réver et bien penser nous ne nous pouvons pas le faire immergés dans le vacarme.

Alberto Filipe Aratijo
Université du Minho (Braga-Portugal)
afaraujo@ie.uminho.pt

Bibliographie

Bachelard, G., L'Air et les Songes. Essai sur ['imagination du mouvement, Paris, Le Livre de
Poche, 2004.

Bachelard, G., La flamme d’une chandelle, Paris, PUF, 1996.

Bachelard, G., La poétique de la réverie, Paris, PUF, 1984,

Duborgel, B., Inzaginaire et pédagogie. De I'iconoclasme scolaire a la culture des songes, Toulouse,
Editions Privat, 1992.

Mircea, E., Mythes, réves et mysteres, Paris, Gallimard, 1981.

Mircea, E., O Sagrado e o Profano. A Esséncia das Religices, Lisboa, Livros do Brasil.

Freire, P., A importincia do ato de ler: em trés artigos que se completam, Sao Paulo, Cortez Edi-
tora, 1991.

Jean, G., Bachelard, I'Enfance et la Pédagogie, Paris, Editions du Scarabée, 1983.

Lavelle, L., La Parole et L'Ecriture, Paris, Editions du Félin, 2005.

Le Breton, D., Do Siléncio, Lisboa, Instituto Piaget, 1999.

Maitland, S., O Livro do Siléncio, Alfragide, Estrela Polar, 2011.

Morin, E., La Méthode 1. La Nature de la Nature, Paris, Seuil-Points, 1977.

Otto, R., Le Sacré. L'élément non rationnel dans 'zdée du divin et sa relation avec le rationnel,
Paris, Petite Bibliotheque Payot, 1969.

Pindare, Pythigues, Tome II, Paris, Les Belles Lettres, 1966.

Reboul, O., Les valeurs de I'éducation, Paris, PUF, 1992.

Ricoeur, P, Do Texto a Acgio, Porto, Rés Editora, 1991.

Ricoeur, P, Teorza da Interpretagio, Lisbonne, Edi¢oes 70, 1987.

Sarah, R., Diat, N., A Forca do Siléncio. Contra a ditadura do barulho, Lisboa, Lucerna, 2017.

Vigne, J., La Mystique du Silence, Paris, Albin Michel, 2003.

Wunenburger, J.-J., Gaston Bachelard, Poétique des Images, Paris, Mimesis France, 2012.

Wunenburger, J.-]., La Raison Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la pensée du
complexe, Paris, Albin Michel, 1990.

Wunenburger, J.-J., La vie des images, Grenoble, PUG, 2002.

tout e parties, d’un et de divers » (Morin, E., La Méthode 1. La Nature de la Nature, Paris, Seuil-

Points, 1977, p. 105).
9 Voir Wunenburger, J.-J., La Raison Contradictoire. Sciences et philosophie modernes : la
pensée du complexe, Paris, Albin Michel, 1990, pp. 123-133.



