
Giulia Sfameni Gasparro*

UNA LETTURA DI A.M. STORONI PIAZZA, L’ULTIMA SOGLIA: 
ORIGINE DEL CONCETTO DI “ALDILÀ” NELLA GRECIA 

ARCAICA: OSSERVAZIONI STORICO-RELIGIOSE1

Abstract
This paper proposes a critical reading, from a historical-religious perspective, of a volume that aims to ana-
lyze the development of eschatological concepts in the archaic period in Greece, in contact and comparison 
with the contemporary cultures of the Near East.

Keywords: Eschatology, Greece, Near East 

Volume dal titolo accattivante, L’ultima soglia. Origine del concetto di “aldilà” nella 
Grecia arcaica di Anna Marina Piazza Storoni. Il testo mi ha invitato alla rilettura di 
un’ampia parte della mia esperienza scientifica che, “sulle orme” del mio Maestro Ugo 
Bianchi, studioso profondo del mondo greco, con particolare attenzione alle tradizioni 
mistiche e misteriche di pertinenza demetriaca e orfico-pitagorica, era maturata negli 
anni – nel contatto e nel confronto con diverse tradizioni religiose – attraverso le indagi-
ni su “Misteri e culti mistici di Demetra”, muovendo dalla Grecia appunto per allargarsi 
al mondo mediterraneo d’età ellenistica e imperiale romana, con le nuove forme cultuali 
di tipo esoterico-iniziatico aggregate – in questo periodo e per evidente influsso greco – 
alle figure di divinità “orientali”, dall’egiziana Iside all’iranico Mithra2. 

Con chiarezza proprio ad apertura del volume l’Autrice (Introduzione) enuncia il suo 
impianto metodologico e le sue finalità, che in sintesi seguono:

l’evoluzione della concezione di morte in Grecia, a partire dall’epica (IX-VIII sec. a.C.) 
fino agli anni che preludono alla produzione filosofica ateniese (V-IV sec. a.C.), al fine di 

* 	 Università degli Studi di Messina – rosagiulia.gasparro@libero.it.
1	 A.M. Storoni Piazza, L’ultima soglia: origine del concetto di “aldilà” nella Grecia arcaica, Mimesis/

Axolotl-Studi sulle religioni n.13, Milano-Udine 2023. La presentazione del volume si è svolta presso 
l’Istituto di Studi filosofici, Roma 24 novembre 2023. Mantengo in questa sede lo stile colloquiale 
dell’Incontro, in cui ho lasciato ampio spazio alla voce dell’Autrice, senza entrare nel merito delle 
interpretazioni dei vari contesti storici chiamati in causa, impossibile in questa sede.

2	 Mi sia permesso ricordare alcune tappe di questo percorso: G. Sfameni Gasparro, Misteri e culti mistici 
di Demetra, L’Erma di Bretschneider, Roma 1986; Le religioni del mondo ellenistico, in G. Filoramo 
(a cura di), Storia delle religioni, I, Le religioni antiche, Laterza, Bari 1994, pp. 409-452; Misteri e teo-
logie. Per la storia dei culti mistici e misterici nel mondo antico, Giordano, Cosenza 2003; Problemi di 
religione greca ed ellenistica. Dei demoni uomini, Giordano, Cosenza 2009. Una recente discussione 
della tematica misterica in J.N. Bremmer, Initiation into the Mysteries of the Ancient World, Münchner 
Vorlesungen zu antiken Welten, Bd. 1, De Gruyter, Boston 2014.

B@belonline, vol. 12, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine • mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline • ISSN (online): 2531-8624 • ISBN: 9791222326764 • DOI: 10.7413/2531-86240250
© 2025 – The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



L ibri ed eventi

214

individuare i fattori che contribuirono a pensarla non più come una fine, ma come un pas-
saggio di soglia”. Da cui una considerazione dell’essere umano e il delinearsi di una perce-
zione di uomo sempre più complessa e profonda. Al mutare della concezione antropologica 
non poteva non fare riscontro anche un cambiamento della visione della morte.3

Vasto e complesso progetto che vuole affrontare i fondamenti stessi della storia cultu-
rale e religiosa dei Greci, nelle loro origini e nel loro sviluppo, temi su cui si è esercitata 
e continua a esercitarsi la ricerca scientifica, con una produzione di opere notoriamente 
assai ricca e spesso con soluzioni diverse se non contrastanti sui diversi temi affrontati, 
sulle figure e le opere che occupano questo denso scenario4.

L’autrice è pienamente consapevole di questa situazione e, come è inevitabile, compie 
delle precise scelte, nel metodo e nei contenuti, in questo vasto panorama storiografico, 
per costruire il proprio discorso e giungere a precise prese di posizione sui temi affron-
tati. Nel presentare il suo percorso, pertanto, intendo limitarmi a illustrare i punti forti 
di questo discorso, lasciando al lettore il compito di valutarne il significato e le possibili 
alternative, non essendo possibile di volta in volta entrare nel merito delle scelte operate, 
sia sul piano delle fonti esaminate sia sul versante delle posizioni critiche adottate.

I due capitoli dedicati rispettivamente a Omero e la negazione dell’oltre e a Esiodo e 
la morte come imprevedibilità, si articolano su un’ampia discussione delle opere poste 
sotto l’autorità dell’uno e dell’altro autore. Le conclusioni a cui la studiosa perviene, effi-
cacemente riassunte mostrano come secondo Omero (p. 12) «la morte dell’essere umano 
costituisce una fine definitiva e inappellabile». 

«Anche Esiodo» – continua la studiosa – «parla della morte come di una calamità ine-
vitabile, perennemente in agguato perché non prevedibile e neppure passibile di essere 
esaltata con il canto poetico. Gli uomini concludono la loro vita come gli animali e le 
piante, dopo il decesso si cancella di essi ogni traccia» (p. 13).

Anche in questo caso la successiva ampia analisi dei due poemi esiodei conferma tali 
asserzioni, ma pure articola la prospettiva, sia nella descrizione del processo teo-cosmo-
gonico che sbocca nell’attuale ordine cosmico e divino, con le ripartizioni delle timai tra 
le varie figure che lo compongono, secondo i presupposti della struttura dinastico-dipar-
timentale che connota l’orizzonte religioso greco in tutto il corso del suo sviluppo storico 
e che nella Teogonia esiodea trova fondamento e giustificazione, sia negli Erga. 

Qui il mito di Prometeo pone in luce il reticolo di rapporti che, nonostante il grande 
divario di natura e di potere, connette dèi e uomini e si esprime in particolare nella prassi sa-
crificale, nella quale l’uomo è soggetto attivo poiché – sull’esempio prometeico – fa le parti 
della vittima fra dèi ed uomini e in tal modo li separa ma pure strutturalmente li collega e 
attribuisce ai secondi il compito attivo di “alimentare” i primi, garantendo l’ordine cosmico.

3	 A.M. Storoni Piazza, L’ultima soglia: origine del concetto di “aldilà” nella Grecia arcaica, cit., p. 11.
4	 Segnalo soltanto U. Bianchi, Teogonie e cosmogonie, Universale Studium, Roma 1960 e La religione 

greca, UTET, Torino 1975; rist. 1989, 1992; W. Burkert, Die Griechische Religion der archaischen 
und Klassischen Epoche, Kohlhammer, Stuttgart 1977: tr. it., I Greci, voll. 1-2, Jaca Book, Milano 
1984; rist. La Religione greca di epoca arcaica e classica, seconda edizione italiana con aggiunte 
dell’Autore e con una Prefazione di G. Arrigoni, Jaca Book, Milano 2003.



L

215

Giulia Sfameni Gasparro
Una lettura di A.M. Storoni Piazza

Dopo un capitolo dedicato all’interpretazione di quei “racconti tradizionali” che sono 
i mythoi, tema sempre presente all’attenzione degli studiosi del mondo greco e di tutte 
le culture che a vario titolo conoscono il fenomeno delle narrazioni relative alle origini e 
alle figure, divine e umane, che le popolano, narrazioni ritenute a vario titolo fondatrici 
dell’attualità (Credere nei miti), in cui si dimostra buona informazione della relativa 
storiografia, si passa alla seconda parte del saggio, che si intitola Una nuova consapevo-
lezza di sé. Qui si illustrano alcune importanti acquisizioni culturali che la Grecia per-
segue nel contatto con i popoli vicini, in particolare orientali, quale l’alfabeto fonetico 
trasmesso dai Fenici, che si sostituisce alle scritture lineari A e B, e il processo di gra-
duale passaggio dalla cultura orale alla redazione di opere scritte, che trova espressione 
soprattutto nella Ionia del VI sec. a.C., nelle opere dei cosiddetti autori “presocratici” 
che la moderna storiografia preferisce definire “sapienti”.

Contestualmente si constata lo sviluppo di un pensiero “astratto”, quella che viene 
presentata come una perdita di autorevolezza dell’epica e la formazione di una tradizio-
ne lirica in cui sempre più potentemente emerge l’impatto del sentimento personale, che 
connota l’individuo e infine un rapido ma perspicuo sguardo sulla formazione della polis 
e la definizione di quella che viene connotata come L’identità politica dell’uomo e della 
donna, nei rispettivi ruoli e competenze. In questo quadro si ritorna anche sulla visione 
di tali rapporti nell’epica omerica e sulla “misoginia” esiodea che nella formazione della 
prima donna, “Pandora”, concentra una somma di “doni” e di mali, la quale decide della 
sorte stessa di tutta l’umanità.

Si viene quindi alla terza parte, che costituisce di fatto il nucleo più ampio e articolato 
del volume, poiché intende analizzare La rivoluzione ionica, cioè quel profondo muta-
mento della prospettiva umana, cosmica e divina che gradualmente matura nei principali 
centri greci della Ionia, senza dimenticare l’apporto delle fondazioni italiche, della Ma-
gna Grecia e dell’Etruria, fino alle propaggini occidentali dell’espansione ellenica, nella 
penisola iberica. Qui si delinea un quadro perspicuo dei movimenti di uomini e idee, 
che coinvolge numerose popolazioni, dai Fenici agli Egiziani, ai Persiani, questi ultimi 
contigui ai Greci di Ionia e fortemente implicati in una rete di rapporti culturali, politici 
e militari. Un’importante conseguenza di tali rapporti è indicata nella formazione delle 
cosiddette “Scuole sapienziali”:

L’intensificarsi degli scambi e il conseguente prolungato rapporto con i popoli che cre-
devano in una sopravvivenza oltre la morte, contribuirono a svalutare le concezioni che 
l’epica aveva tramandato per secoli e a diffondere l’esigenza di una “sapienza” di ordine 
superiore. Il nuovo modello di “sapienza” (sophia) non doveva limitarsi a una semplice 
raccolta di informazioni (episteme) o a una certezza incontestabile (saphéneia) e neppure a 
una “saggezza pratica”, “discernimento (phronesis), ma si proponeva di stabilire un contat-
to privilegiato con il vero, un’esperienza aperta al mistero. Non a caso la ricerca era spesso 
chiamata con il nome di “via” (hodòs), un percorso che non raggiunge mai la meta, ma 
ricomincia a ogni passo. Rientrano nel concetto di “sapienza” anche fenomeni metapsichi-
ci, non esprimibili a parole, come estasi (ekstasis), mania (mania), entusiasmo (en-theos), 
mantica (mantiké), possessione (ktesis). “Sapiente” fu chiamato colui che riesce a “uscire da 



L ibri ed eventi

216

sé”, che supera i propri limiti, si libera dai vincoli della propria individuazione, varca la so-
glia del contingente, non solo con la mente, ma con tutto il suo corpo: voce, danza, delirio, 
ebbrezza. Questo genere di esperienze (che oggi vengono espresse con il termine francese 
trance) consentivano a chi le provava, di porsi su un piano più elevato rispetto a quello delle 
opinioni correnti, di entrare in contatto con il Tutto.5

Ho voluto citare per esteso questa pagina poiché essa esprime in maniera perspicua i 
tratti distintivi di quel gruppo di “sapienti” le cui fisionomie la studiosa poi esamina in 
dettaglio, sulla base delle principali fonti, e che non è certo possibile presentare singo-
larmente. Si tratta di quelle “scuole sapienziali” che a Mileto si formano attorno a Talete, 
Anassimandro e Anassimene, a Samo attorno a Pitagora, che peraltro si innesta presto 
nell’area Magno-Greca, con il trasferimento a Crotone, e a Efeso e a Colofone rispetti-
vamente attorno a Eraclito e a Senofane6. In questo contesto si pongono alcune aperture 
comparative nei confronti di quelle culture e religioni “orientali” con le quali la studiosa 
ritiene di poter individuare elementi di contatto e di affinità.

Si cita così la “riforma” del faraone Amenophis IV (XIV sec. a.C.), il quale assunse 
il nome di Akhenaton da quello della divinità solare, Aton, che pose al centro di una 
singolare visione religiosa unitaria, che nella sua intenzione, avrebbe dovuto compen-
diare l’intero orizzonte egiziano (pp. 191-194). Questa visione è posta a confronto con 
lo “Sfero” di Parmenide. L’analisi della nozione di Giustizia (Dike) che interviene – con 
significato diverso rispetto alla nozione omerica ed esiodea – in Anassimandro, Solone, 
Parmenide ed Eraclito induce a un nuovo confronto con il mondo egiziano, precisamente 
con la dea Maat (pp. 203-205) e la comparazione si allarga alla nozione vedica di Rta e 
a quella iranica di Asa. 

Questi spunti comparativi, dopo un capitolo dedicato a Una nuova visione di uomo 
(pp. 207-248) delineata attraverso un esame delle posizioni dei diversi “sapienti”, sono 
sviluppati e sistematizzati nel denso capitolo dedicato in maniera programmatica a defi-
nire Il contributo delle civiltà limitrofe (pp. 229-324), ossia ancora l’Egitto, l’Iran zoro-
astriano e l’India vedica.

Anche in questo caso non è possibile ripercorrere in dettaglio il percorso dell’A., la 
buona informazione delle fonti e l’essenziale conoscenza della letteratura critica lo ca-
ratterizzano. 

Se nello studioso di Storia delle religioni suscita particolare interesse la prefigurazio-
ne di una prospettiva comparativa, tuttavia, non si può rinunciare a sottolineare quella 
che è la “regola aurea” della comparazione medesima, ossia l’attenzione alla specificità 

5	 A.M. Storoni Piazza, L’ultima soglia: origine del concetto di “aldilà” nella Grecia arcaica, cit., p. 166.
6	 Ivi, p. 171. Su questo complesso documentario si vedano ora gli interventi di L. Brisson et al. (ed.), 

Lire les présocratiques, PUF, Paris 2012, 20162; R. Saetta Cottone (ed.), Penser les dieux avec les 
Présocratiques, Éditions Rue d’Ulm/ Presses de l’École normale supérieure, Paris 2021; M.L. Ge-
melli Marciano (a cura), Presocratici, vol. I Sentieri di Sapienza attraverso la Ionia e oltre da Talete 
a Eraclito, Fondazione Lorenzo Valla-Mondadori, Milano 2023 e Presocratici, Vol. 2: Sentieri di 
sapienza da Velia ad Agrigento da Parmenide a Empedocle, Fondazione Lorenzo Valla-Mondadori, 
Milano 2024.



L

217

Giulia Sfameni Gasparro
Una lettura di A.M. Storoni Piazza

dei contesti storici in esame, ciascuno collocato in un tempo e in un orizzonte culturale 
peculiare, e soprattutto la necessaria percezione e valorizzazione delle differenze in-
sieme con le eventuali analogie7. Tra i mondi culturali e religiosi evocati, insieme con 
gli indubbi possibili contatti storici, di fatto sussistono differenze che non è possibile 
trascurare. Anche il problema dell’espressione linguistica è essenziale, una volta che 
difficilmente si può ipotizzare da parte dei Greci la conoscenza delle lingue in cui si 
esprimevano quei mondi chiamati in causa, ciascuno peraltro variegato al proprio stesso 
interno, nel tempo e nello spazio.

Infine l’ultima e significativa tappa del percorso alla ricerca della “sapienza” è costi-
tuita dalla densa sezione riservata a I misteri, ossia a quella dimensione dell’orizzonte 
religioso greco che più vivacemente reca l’impronta dell’originalità rispetto alle culture 
circostanti, in quanto in larga misura riconducibile alla categoria della “nuova creazio-
ne”8. In questa sezione l’A. fa rientrare tre fenomeni che, per quanto accomunati da alcu-
ni aspetti e da peculiari tangenze storiche, tuttavia devono essere esaminati distintamen-
te, sempre in funzione del principio che sorregge la comparazione, della ricerca delle 
analogie ma anche delle differenze. Si tratta innanzitutto del complesso mitico-cultuale 
dei Mysteria celebrati a Eleusi in onore di Demetra e della Figlia, Kore-Persefone, la cui 
più antica testimonianza è fornita dall’Inno a Demetra della raccolta dei cosiddetti “Inni 
omerici” e la cui datazione sembra collocabile intorno al 600 a.C. 

Sebbene prima di questa data esistesse nell’area eleusina un impianto residenziale già 
in età del medio e tardo Bronzo (metà del XIV sec. a.C.), nulla è noto di eventuali prati-
che cultuali né tantomeno di una loro connotazione misterica, ossia esoterico-iniziatica. 
L’Inno configura una drammatica vicenda che coinvolge la Madre divina e la Figlia e 
muta profondamente i rapporti fra dèi e uomini. Alla discesa nell’Ade di Persefone in 
seguito al ratto da parte di Hades, permesso da Zeus, segue il lutto di Demetra, il suo 
distacco dall’Olimpo, la discesa fra gli uomini presso la sede regale di Eleusi, e infine 
– con il ritorno stagionale della Figlia presso la Madre – l’istituzione da parte di questa 
di riti (orgia) «che in nessun modo è lecito profanare, indagare o palesare, poiché la 
profonda reverenza per le dee frena la voce». 

La partecipazione a questi riti apre agli uomini una prospettiva positiva oltre la morte 
(«Felice (olbios) tra gli uomini che vivono sulla terra colui che è stato ammesso al rito») 
preclusa invece a «chi non è iniziato ai misteri, chi ne è escluso, (il quale) giammai avrà 
simile destino dopo la morte, laggiù nella squallida tenebra» (Inno a Demetra vv. 475-482). 
L’abbondanza di beni terreni completa l’immagine della posizione privilegiata dell’iniziato. 
7	 Mi limito a segnalare alcuni interventi di Ugo Bianchi: Saggi di metodologia della Storia delle reli-

gioni, Nuovi Saggi 75, Edizioni dell’Ateneo e Bizzarri, Roma 1979; U. Bianchi (ed.), The Notion of 
«Religion» in Comparative Research. Selected Proceedings of the XVI Congress of the IAHR Rome, 
3rd-8th September 1990, L’Erma di Bretschneider, Roma 1994. 

8	 Tra l’ampia produzione di U. Bianchi sul tema, segnalo soltanto due contributi che appunto ne sotto-
lineano gli aspetti “creativi” rispetto al comune orizzonte religioso dei Greci e dei popoli del Vicino 
Oriente: U. Bianchi, Saggezza olimpica e mistica eleusina nell’inno omerico a Demetra, in «Studi e 
Materiali di Storia delle Religioni» 35, 1984, pp. 161-193 e Id., Initiation, mystères, gnose (Pour l’hi-
stoire de la mystique dans le paganisme gréco-oriental), in C.J. Bleeker (ed.), Initiation, Brill, Leiden 
1965, pp. 154-171.



L ibri ed eventi

218

Il culto si celebra nella cittadina di Eleusi, in una sede santuariale fuori della quale 
non è possibile celebrare gli orgia demetriaci, la quale si pone in un rapporto organico 
con la polis di Atene. Questa infatti annualmente garantisce la corretta celebrazione del 
culto secondo una precisa cadenza calendariale e un personale sacro specializzato. Esso 
dunque è insieme “politico” e affidato all’autonoma scelta dell’individuo, uomo e donna, 
greco e “barbaro”, che è coinvolto in un’esperienza personale indicibile che decide della 
sua sorte oltre-mondana. Tale convergenza di aspetti caratterizza i mysteria demetriaci, 
fino alla conclusione della loro storia nel IV sec. d.C. 

La prospettiva “mistica” greca, che pure talora contempla, in tempi e contesti parti-
colari, la forma iniziatico-esoterica dei mysteria, abbraccia – come è noto – anche il fe-
nomeno dionisiaco, la storia del movimento pitagorico e l’orizzonte di “quelli attorno a 
Orfeo” che Platone ben conosce nell’Atene del IV sec., e trova voce in tante, importanti 
testimonianze letterarie, tra cui un posto importante hanno documenti come il Papiro 
di Derveni rinvenuto presso Salonicco e risalente al V-IV a.C. oltre le Laminette auree, 
rinvenute in Magna Grecia, di cui l’esemplare più antico (da Ipponio) risale al 400 a.C. 
circa, e in varie aree della grecità orientale fino alla Tessaglia e al Ponto.

A questa documentazione è dedicata l’analisi degli ultimi fondamentali capitoli, quelli 
appunto che sotto la titolatura I misteri intendono illustrare Un culto diverso (pp. 327-
369) e le relative Testimonianze letterarie (pp. 371-396). Anche in questo caso inter-
vengono riferimenti comparativi a formule delle Upanishad, al mondo egiziano con la 
figura di Osiride e le credenze funerarie, oltre che – soprattutto per quanto riguarda le 
Laminette auree – agli enunciati attribuiti ai “sapienti”.

Una rapida conclusione è affidata proprio all’esame di questi documenti. L’A. infatti 
chiude il suo percorso con questa affermazione:

Lette in questa ottica, più che costituire una guida, esse (scil. le Laminette) esprimono 
la consapevolezza della propria duplice discendenza, insieme terrena e divina, suffragata 
anche dal modo in cui il defunto viene accolto: ‘Felice e beatissimo, sarai dio anziché mor-
tale’. Con questa frase, l’incolmabile divario che, nell’epica, contrapponeva i mortali agli 
Immortali è stato superato. Le lamine infatti, soprattutto quelle appartenenti al gruppo delle 
eleusine, mostrano, nel loro insieme, un’importante caratteristica: un’aumentata fiducia in 
se stesso e nell’essere umano in generale, fiducia che giustifica la letizia con la quale si 
apprestano a superare l’ultima soglia.9

Il lettore che ha seguito questo lungo percorso può allora consentire con queste dichia-
razioni, anche se la nozione «di una aumentata fiducia in se stesso e nell’essere umano 
in generale» non è solo frutto di un processo intellettuale, cognitivo, ma si fonda e si ali-
menta in una rivelazione “dall’alto” che schiude all’uomo la visione della sua profonda 
identità, partecipe della stessa natura divina.

9	 A.M. Storoni Piazza, L’ultima soglia: origine del concetto di “aldilà” nella Grecia arcaica, cit., p. 396.


