
Marco Di Michele*

INSEGNARE FILOSOFIA COME “PARTO NELLA BELLEZZA”: 
PRATICHE DI DISPUTA REGOLAMENTATA

Abstract
The article casts light on the teaching of philosophy as a generative experience, in which the act of teaching 
becomes a “begetting in beauty.” Drawing on a classroom project of regulated disputation on the relation-
ship between emotion and reason, conducted in a language-oriented high school, it argues that philosophy 
can become both a constructive activity of knowledge – dialogical and critical – and a transformative praxis 
– relational and affective. The practice of regulated disputation, reinterpreted through a hermeneutical lens, 
fosters metacognition and educates toward complexity, turning the classroom into a genuine community 
of inquiry where students learn to think together. In this perspective, philosophical teaching emerges as a 
pro-creative and affective gesture: an exercise of care, attentive listening, and therapeutic liberation that 
gives birth to knowledge, desire, and mutual transformation within the restless beauty of learning.

Keywords: Community of Inquiry, Emotions, Eros, Metacognition, Regulated Disputation

Il conoscimento e il possesso di sé medesimi suol venire 
o da bisogni e infortuni, o da qualche passione grande, cioè forte; 

e per lo più dall’amore.
(Leopardi, Pensieri LXXXII)

Premessa

In un celebre passaggio del Simposio1, all’interno del discorso di Socrate, la sacerdo-
tessa di Mantinea gli chiede: dal momento che l’amore è tendenza a possedere il bene 
per sempre, «in quale azione l’impegno e lo sforzo di coloro che mirano ad esso possono 
chiamarsi amore? Che cosa sarà mai questo atto?». La questione riguarda il compito del 
filosofo, cioè, con quale tipo di azione il filosofare possa essere “erotico”. E Socrate non 
è capace di dirlo. Tuttavia, Diotima gli dà questa risposta oracolare: «è un parto nella 
bellezza». Ma Socrate è nuovamente in difficoltà e risponde: «Io non capisco». Esita, si 
smarrisce. Perché? Cosa ci dice questo smarrimento? Ci può dire qualcosa sulla didattica 
della filosofia?

* 	 Indipendent Scholar – marco.dimichele@gmail.com.
1	 Platone, Simposio, 206b-207a.
B@belonline, vol. 12, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine • mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline • ISSN (online): 2531-8624 • ISBN: 9791222326764 • DOI: 10.7413/2531-86240249
© 2025 – The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



B @bel va a scuola

198

Quando ci viene chiesto in che cosa consista insegnare – e in particolare insegnare 
filosofia – ci troviamo sempre in un certo imbarazzo, inciampiamo nel trovare una ri-
sposta esaustiva, esattamente come Socrate. È un imbarazzo che ha a che fare con la 
complessità.

L’insegnante, per definizione, dovrebbe lasciare un segno, indicare una traccia. Ma 
una traccia in che direzione? Ogni possibile risposta a questa domanda ci sembra par-
ziale e fuorviante.

Già dare una definizione dell’attività di insegnamento, in generale, è qualcosa di com-
plesso, ma la questione sembra complicarsi ulteriormente quando si tratta di insegnare 
filosofia: una disciplina universale ma non sempre accessibile, storica ma orientata al 
pensiero critico, umanistica eppure scientifica.

Nella Premessa delle Indicazioni 2012 – nel capitolo Cultura, scuola, persona, nella 
descrizione La scuola nel nuovo scenario – si legge: «[...] la scuola non può abdicare al 
compito di promuovere la capacità degli studenti di “dare senso” alla varietà delle loro 
“esperienze”. [...] la scuola è perciò investita da una domanda che comprende, insieme, 
l’apprendimento e “il saper stare al mondo” [...]»2.

È un testo molto bello, sfidante, che parla di cambiamento, di apertura e di interrela-
zione tra le culture3. Ma come fare? È certamente un compito difficile da “com-prende-
re”, richiede attitudini particolari e lo stare a proprio agio nella complessità. Richiede, 
per così dire, l’esercizio stesso della filosofia.

Il punto di partenza che propongo è il riconoscimento di questa complessità, assumendo 
Eros come figura-cerniera tra le azioni del filosofare, dell’amare e dell’insegnare, in cui 
possiamo trovare delle “somiglianze di famiglia”. Infatti, lo stesso Eros che è “filosofo”, in 
quanto amante della sapienza e in quanto intermedio fra il sapiente e l’ignorante, è anche 
“desiderio di partorire nel bello”, sia secondo il corpo sia secondo l’anima, nel senso di dar 
vita a un discorso vivo, che segna una rinascita continua e un eternarsi nel tempo. Platone 
ci sta dicendo che tutti gli uomini – e quindi tutti gli studenti – sono gravidi e hanno brama 
di partorire. Il nostro compito, come educatori, è incontrare questo desiderio. 

Potremmo, allora, in questo senso intendere l’“in-segnare” come un compito “pro-crea-
tivo”, che parte dalla consapevolezza di essere alla ricerca di qualcosa che non si possiede 
per intero e che ha a che fare con l’amore, esattamente nella stessa misura in cui per Plato-
ne l’amare aveva a che fare con il filosofare. In sintesi, se amare filosoficamente significa 
desiderare di partorire nel bello secondo corpo e anima, non si “insegna” se, all’interno 
della relazione educativa, non si “genera” la nascita di questo desiderio di procreare4.

2	 Virgolettati miei.
3	 Al contrario, le Nuove Indicazioni 2025 sembrano orientare la scuola in modo preoccupante verso una 

visione “personalista”, identitaria, assimilazionista e disciplinatrice. Per il dibattito su questo tema cfr. 
AA. VV., Proposte finalizzate alla eventuale revisione delle Indicazioni Nazionali e delle Linee guida 
relative al primo e secondo ciclo di istruzione, in «Bollettino della Società Filosofica Italiana», 242, 
2024, pp. 67-76 e D. Ianes (a cura di), Credere, Obbedire, Insegnare, Erickson, Trento 2025.

4	 Punto di riferimento nella costruzione del percorso sono stati: A. Gaiani, Il pensiero e la storia, Cleup, 
Padova 2014; M. Recalcati, L’ora di lezione, Einaudi, Torino 2014; G. Rodari, Grammatica della 
fantasia, Einaudi, Torino 1973.



B

199

Marco Di Michele
Insegnare filosofia...

1. La filosofia non è una dottrina, ma un’attività5

L’obiettivo di questo articolo è offrire una testimonianza di una certa postura nell’in-
segnamento della filosofia, attraverso una esperienza di pratica d’aula, per dare una pos-
sibile risposta alla domanda: “come fare praticamente tutto questo?”6.

Strutturerò il mio contributo in tre parti. Nella prima, darò spazio alla riflessione me-
todologica che ha guidato l’ideazione e la motivazione del progetto. Nella seconda parte, 
esporrò invece la metodica, ovvero la strutturazione della pratica d’aula vera e propria. 
Concluderò con alcune osservazioni sugli esiti dell’attività svolta7.

Attraverso la descrizione del progetto vorrei mettere in discussione almeno due con-
vinzioni diffuse, riguardo le metodologie didattiche attive, sostenendo che queste stra-
tegie non solo sono possibili e funzionali, ma anche generative e trasformative per i 
ragazzi. Le convinzioni che vorrei criticare sono:

1. l’idea che manchi sempre il tempo per attività di questo tipo,
2. l’idea che sia errato o impraticabile coniugare l’approccio storico-tradizionale della 

filosofia con quello per temi e problemi8.
Con questa proposta didattica intendo sostenere che, affrontata per temi e con strate-

gie attive, la filosofia è una disciplina privilegiata per promuovere l’interdisciplinarità, 
come richiesto dalle Indicazioni nazionali 2012. Senza rinunciare alla sua specificità, 
aiuta a guardare il mondo – e le altre discipline – da nuove prospettive, come insegna 
Wittgenstein9. In linea con questa visione, si colloca anche la proposta di estendere l’in-
segnamento della filosofia a tutti gli indirizzi scolastici superiori, sostenuta già in passato 
dalla Società Filosofica Italiana e dalla Commissione Brocca10.

5	 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Einaudi, Torino1998, 4.112.
6	 Due precisazioni. La prima: l’ambito del mio contributo riguarda l’insegnamento della filosofia nella 

scuola superiore di secondo grado. La seconda è che affronterò la questione dal punto di vista operati-
vo, nel senso di descrivere una serie di pratiche d’aula inserite in un progetto, con la finalità di far fare 
esperienza del filosofare agli studenti a partire dai loro bisogni educativi.

7	 Le idee qui esposte non pretendono di essere nuove nei contenuti di fondo, poiché, per larga parte, 
ripropongono tesi ampiamente discusse negli ultimi decenni (a cominciare dai Programmi Brocca del 
1992). Tuttavia, da un lato stentano ancora ad affermarsi nella prassi scolastica e, dall’altro, recente-
mente il governo ha avanzato ipotesi di cambiamento che destano più di qualche dubbio tra i pedago-
gisti. Ritengo, quindi, quanto mai attuale e urgente difendere la validità didattica di una certa visione 
dell’insegnamento della filosofia nei licei (solamente, purtroppo) e offrire alcuni spunti operativi.

8	 Si discute di superare la didattica filosofica tradizionale, ancora legata al “metodo storico”, verso un 
approccio zetetico. Ma “imparare a filosofare” rischia di diventare un gioco arbitrario. Più avanti pro-
pongo una via per evitare questa aporia. Su questo punto si veda P. Parrini, L’approccio teorico-proble-
matico nell’insegnamento della filosofia, in L. Illetterati (a cura di) Insegnare filosofia, UTET, Torino 
2007, pp.19-30, che propone un approccio contrario al metodo storico e per certi versi vicino alla mia 
proposta didattica, ma ritiene che i due metodi non siano conciliabili o almeno che la sua proposta non 
sia un tentativo in questo senso. La mia idea è invece che i due approcci si possano ibridare.

9	 «Il lavoro filosofico è propriamente [...] un lavoro su sé stessi. Sul proprio modo di vedere. Su come si 
vedono le cose»; L. Wittgenstein, Pensieri diversi, Adelphi, Milano 1980.

10	 Il rinnovamento proposto dalla Commissione Brocca nel ‘92 fu un movimento di docenti di filosofia e 
non di pedagogisti. Esattamente l’approccio opposto che al momento sembra stia adottando l’attuale 
ministro dell’istruzione Valditara per il rinnovo delle Indicazioni nazionali. Ciò perché si proponeva 



B @bel va a scuola

200

In secondo luogo, vorrei mostrare che alcune tematiche filosofiche si prestano parti-
colarmente alle metodologie attive e sono capaci di sviluppare competenze e stimolare 
negli studenti il “desiderio di partorire nel bello”11.

Infine, difendo l’idea, sulla scorta dell’approccio ermeneutico12, che filosofia e didat-
tica della filosofia sono sì da considerarsi aspetti distinti, ma intimamente connessi e su 
questo sfondo si possono progettare attività che sviluppano metacognizione13 e consa-
pevolezza di sé. 

Johannes Rohbeck sostiene che l’insegnante dovrebbe spiegare, in primo luogo, i 
metodi che usa e generare una consapevolezza metodologica. In secondo luogo, è ne-
cessario mostrare la pluralità dei metodi; in terzo luogo, mettere le competenze meto-
dologiche nelle mani degli studenti. I metodi non sono solamente capacità tecniche, 
ma atteggiamenti fondamentali del filosofare. Trasmetterli significa rendere gli studenti 
capaci di filosofare a partire da sé stessi14.

L’insegnamento, dunque, non solo non può dire tutto, ma deve, anzi, a un certo punto, 
“tacere” per aprire la possibilità del pensiero autonomo dell’Altro e creare così la condi-
zione dell’autentico dialogo: l’ascolto.

2. Descrizione del progetto

2.1 Osservazione e obiettivi formativi: emozioni e ragione: quale rapporto?

La motivazione della scelta del nodo tematico nasce da lontano ed è frutto di tre mo-
menti di riflessione:

a. la formazione costante del docente,
b. l’osservazione del gruppo classe,
c. la progettazione inclusiva.
Il primo riguarda l’esigenza di aggiornamento continuo e costante che dovrebbe far 

parte della vita lavorativa di ogni insegnante. Nella fattispecie, è stato utile alla proget-
tazione didattica il corso di formazione estivo 2023 organizzato dalla Società Filosofica 
Roma sul tema “Azione e simpatia”15.

un rinnovamento non delle tecniche e delle metodologie, ma un ripensamento dell’insegnamento della 
filosofia.

11	 cfr. G. Luppi, La filosofia nella scuola di tutti, Atti del III Convegno dell’ACIREPH (Parigi, 27-28 ottobre 
2001): Insegnamento filosofico e democratizzazione: la sfida degli indirizzi tecnologici, in «Comunicazione 
Filosofica», 9, 2001, https://www.sfi.it/archiviosfi/cf/cf9/articoli/luppi.htm (ultimo accesso 30-9-2025).

12	 A. Caputo, Manuale di didattica della filosofia, Armando, Roma 2019, pp. 143-45. Caputo sintetizza così 
l’approccio ermeneutico: «da ogni filosofia (in linea teorica) è ricavabile un metodo didattico-filosofico».

13	 Sul significato e sul valore didattico della metacognizione si rimanda a J.G. Borkowski, N. Muthukri-
shna, Didattica metacognitiva, Erickson, Trento 2011.

14	 È la stessa indicazione metodologica che troviamo in Wittgenstein, quando nella Prefazione alle Ricer-
che filosofiche (Feltrinelli, Milano 2024, p. 6) scrive: «Non vorrei, con questo mio scritto, risparmiare 
ad altri la fatica di pensare. Ma, se fosse possibile, stimolare qualcuno a pensare da sé».

15	 Scuola estiva di filosofia “Azione e simpatia”, Zagarolo, Palazzo Rospigliosi, 8-9 settembre 2023. 
Questi alcuni dei testi consultati in fase di progettazione: G. Matteucci, M. Portera (a cura di), La 



B

201

Marco Di Michele
Insegnare filosofia...

Il secondo momento è partito da un gioco esplorativo fatto con la classe quarta all’i-
nizio dell’anno scolastico, nella primissima fase di osservazione reciproca. Il gioco con-
sisteva in una mini-intervista in cui ogni alunno doveva elencare un suo talento, un suo 
punto di debolezza e una sua aspirazione o desiderio. Da questo piccolo sondaggio ludi-
co emerse che una debolezza comune era la gestione delle emozioni; e, tra i desideri, “il 
viaggio” e la “conoscenza degli altri”.

In questo contesto, la premessa fondamentale della riflessione è stata pensare a qual-
cosa che permettesse l’inclusione16 di una alunna a forte rischio di ritiro sociale, due 
alunni con DSA e una con svantaggio sociolinguistico-culturale. Ognuno di loro, secon-
do le proprie capacità, ha contribuito allo sviluppo del progetto didattico.

Gli obiettivi da sviluppare a lungo termine, quindi, erano legati al potenziamento delle 
competenze relazionali, personali e all’“imparare ad imparare”. Così, dopo la fase di 
osservazione, decisi che avrei lavorato sul tema delle emozioni.

2.2 Strumenti: come e perché in questa classe

Ma a questo punto mi sono chiesto quali strumenti (immagini, concetti, giochi lin-
guistici) e attività potessero stimolare domande autentiche. Come lavorarci? Con quali 
strategie e contenuti?

Nel corso dell’anno, la classe si era mostrata attiva, aperta ad attività innovative e 
laboratoriali; i ragazzi avevano interessi disparati che potevano diventare valori aggiunti 
nello scambio di idee; inoltre, aveva già sperimentato la metodologia debate. Matura 
così l’idea di un progetto sulla dialettica emozioni-ragione attraverso la modalità della 
disputa regolamentata. In questa occasione, però, con l’ambizione di coinvolgere anche 
studenti di una classe quarta di un altro liceo.

Johannes Rohbeck17 immagina l’insegnante come un “cacciatore” di metodiche all’in-
terno dei grandi pensatori. Su questa scorta, abbiamo usato le Meditazioni cartesiane come 
strumento didattico utile all’analisi dell’universo emotivo, e Spinoza, come modello di 
analisi geometrica nella teoria degli affetti. Come “raccoglitore” ho selezionato testi clas-
sici e testi più attuali, storie esemplari dalle letterature italiana ed europea (l’esperienza si 
colloca in un liceo linguistico); qualche spunto dall’antropologia culturale. Il tutto doveva 
diventare la “cassetta degli attrezzi” per un confronto dialogico con un’altra scuola.

natura delle emozioni, Mimesis, Milano-Udine 2014; G. Baggio, F. Caruana, A. Parravicini, M. Viola 
(a cura di), Emozioni. Da Darwin al pragmatismo, Rosenberg & Sellier, Torino 2020; R. Bodei, Ge-
ometria delle passioni, Feltrinelli, Milano 1991; F. Caruana, M. Viola, Come funzionano le emozioni, 
il Mulino, Bologna 2018; P. Dumouchel, Emozioni. Saggio sul corpo e il sociale, Medusa Edizioni, 
San Giorgio a Cremano 2008; M. Menin, La filosofia delle lacrime. Il pianto nella cultura francese da 
Cartesio a Sade, il Mulino, Bologna 2019 (capitolo 6).

16	 Sempre a proposito della formazione docenti sarebbe auspicabile, a mio avviso, l’obbligatorietà di 
almeno un anno di insegnamento su cattedra di sostegno nel percorso formativo del docente di ruolo 
curricolare.

17	 Il riferimento è J. Rohbeck, Didaktische transformation, in «Deutsches Jahrbuch Philosophie», 2, 
2011, pp. 1426-1438. Ringrazio per questo spunto Annalisa Caputo per averlo citato nell’ambito di un 
seminario della SIFA.



B @bel va a scuola

202

2.3 Perché la disputa regolamentata

Ci si potrebbe chiedere perché la scelta della metodologia della disputa regolamen-
tata18. Essa, infatti, benché sia una forma tipica del filosofare e, più in generale, una 
metodologia abbastanza diffusa, è stata spesso oggetto di critiche. Solitamente vengono 
mosse tre obiezioni fondamentali.

La prima è che ci sono pratiche migliori, come la P4C19 o il dialogo socratico. Secon-
do questi approcci l’unica cosa che sviluppa le competenze filosofiche è la pratica dia-
logica: l’aspetto centrale è la logica. Una preparazione sul contesto storico e sulle fonti 
non è così fondamentale, anzi, quasi dannoso.

La seconda obiezione guarda con sospetto la trasposizione acritica in Italia di un mo-
dello anglosassone. Qui la critica verte sul fatto che il debate è una pratica basata sulla 
competizione e che sviluppa solo le abilità retoriche, senza mirare alla verità. Infine – 
riprenderò questo tema più avanti – si obietta che si corre sempre il rischio di scivolare 
verso due estremi che vorremmo evitare: trasformare la classe in un talk show anarchico di 
pensieri in libertà; oppure, ridurre troppo lo spazio di discussione degli studenti tra loro e/o 
con l’insegnante. In entrambi i casi, il debate non sembra una buona soluzione didattica.

Una prima possibile risposta generale a queste critiche è che la disputa regolamentata 
è una di quelle opportunità didattiche che educa alla complessità. Bisogna intendere il 
debate come una forma di mediazione, bisogna cioè uscire dalla logica binaria del mi 
piace/non mi piace o si vince/si perde; è piuttosto da intendere in maniera simile alle 
quaestiones disputatae medievali e, in questa prospettiva, è fondamentale l’attenzione 
alle fonti. L’idea è quella di veicolare, tramite il dibattito, uno spazio negoziale, trovare 
un terreno comune, destrutturare le convinzioni più radicate, proprio per evitare che 
diventi un esercizio retorico tra chi è pro e chi è contro. Piuttosto è da intendere come 
forma dialogica in cammino verso la verità, come l’homologia socratica nella Repubbli-
ca di Platone: la ricerca dialettica ha sancito il raggiungimento di un “accordo”? Bene, 
ma domani si ricomincia a discutere (dialegesthai).

Una seconda risposta è che questo atteggiamento deve essere interiorizzato dai docen-
ti stessi, prima che possa essere veicolato sotto forma di pratica d’aula. Su questo senso 
didattico del dialogo è il caso di ricordare le parole di Franco Lorenzoni:

Il dialogo è autentico se non sei sempre solo tu a insegnare. [...] Il dialogo sta nel sostare 
a lungo intorno a delle domande, nell’accettare che ne sorgano di nuove e nel coraggio di 
lasciarne sempre alcune aperte. Noi insegnanti, e io per primo, spesso a scuola conducia-
mo un finto dialogo. Diamo voce a bambine e bambini ma poi chiudiamo rapidamente il 
discorso affermando noi quale sia la verità. Il dialogo euristico, il dialogo in cui insieme 
scopriamo qualcosa, invece è pratica lunga, complessa, e richiede tempo, perché si inoltra 
in territori inesplorati. Ma per molti insegnanti, purtroppo, non sapere dove si va a finire è 

18	 Sul tema si vedano M. Villani, B.M. Ventura, Il debate tra innovazione e tradizione, in «Bollettino 
della Società Filosofica Italiana», 241, 2024, pp. 83-97; Id., L’esperienza del debate nell’ambito dell’e-
ducazione cooperativa, in «Bollettino della Società Filosofica Italiana», 242, 2024, pp. 77-90.

19	 Sul tema si veda N. Zippel, I bambini e la filosofia, Carocci, Roma 2017.



B

203

Marco Di Michele
Insegnare filosofia...

un qualcosa di temibile da evitare. In fondo la cosa più interessante della scuola sta nell’es-
sere popolata da ignoranti. Se riconosciamo e riusciamo ad apprezzare questo nostro stato e 
siamo disposti a non smettere mai di studiare e ricercare, ci possiamo disporre attivamente, 
insieme, al bordo di ciò che non sappiamo.20

Ovviamente – e qui rispondiamo alla terza obiezione – bisogna mettersi d’accordo 
sulle regole del gioco (il protocollo) ed esplicitarle prioritariamente agli studenti. Questa 
è una fase molto importante perché orienta il lavoro degli alunni e fornisce un modello 
di dialogo filosofico. 

Il protocollo proposto in questo progetto è stato quello Age Contra Plus, che consta di 
7 momenti: Prologo, Argomentazione, Dialogo socratico, Esame critico, Difesa (collet-
tiva), Epilogo e Riconoscimento21. La squadra è stata composta da 8 relatori in modo da 
coinvolgere il maggior numero di studenti; sono previste 2 fasi in cui fare le obiezioni 
(“dialogo socratico” ed “esame critico”) e una “dichiarazione di riconoscimento” finale 
in cui ciascuna squadra riconosce coralmente i punti di forza della squadra avversaria. 
Sono stati stabiliti i tempi – da 2 a 4 minuti massimo per ogni intervento – e i criteri di 
valutazione con diversi indicatori:

– contenuti: pertinenza, coerenza, profondità del ragionamento, efficacia; 
– stile: chiarezza, precisione, eleganza, persuasione; 
– strategia: reattività alle domande, rispetto delle consegne, struttura del discorso.
Alcuni studenti hanno svolto il ruolo di giudici, con il compito di compilare l’apposita 

scheda di valutazione. Il solo strumento argomentativo ammesso è stata la parola. Le squa-
dre sono state lasciate libere nelle scelte strategiche: ricerca delle fonti, gestione dell’or-
dine dei relatori, formulazione delle obiezioni, selezione degli argomenti più convincenti.

3. La pratica d’aula

La consapevolezza storica dei concetti, lungi dal minare l’autonomia di pensiero del 
discente, rappresenta una fonte inaggirabile con cui confrontarsi. Nel nostro caso, trat-
tando delle emozioni, l’età moderna diventa un contesto di indagine genealogica impre-
scindibile per l’analisi della nostra vita emotiva. A partire da una selezione di testi “clas-
sici”, l’intento è stato quello di far dialogare i grandi pensatori con le teorie psicologiche 
più recenti. 

3.1 I materiali del progetto

I materiali utilizzati hanno incluso una selezione di testi di Cartesio, Spinoza, Hume, 
Rousseau; una presentazione multimediale con spunti di attualizzazione; la consegna del 

20	 F. Lorenzoni, Educare controvento, Sellerio, Palermo 2023, p. 228.
21	 cfr. Marco Ferrari, Il protocollo di disputa Age Contra, in M. Ferrari, M. Nardi, Educare a pensare. 

Teoria e pratica della disputa regolamentata, Carocci, Roma 2025.



B @bel va a scuola

204

progetto-debate, con definizione dei gruppi di lavoro, dei ruoli, dei criteri di valutazione, 
del prodotto da restituire, e un vademecum sul protocollo della disputa.

3.2 Le fasi del progetto

Le fasi e le metodologie utilizzate sono state diverse, articolate in quattro momenti:

Prima fase: lezione frontale dialogata. La scelta è dipesa dal fatto che, in questa prima 
fase, avevo bisogno di trasmettere molte informazioni-chiave in poco tempo, e inoltre 
dovevo fare da scaffolder per l’attività successiva. In questa fase ho utilizzato una pre-
sentazione multimediale per:

1. chiarire i topici della disputa, che erano:
a. “le emozioni ostacolano o favoriscono l’esercizio della ragione nell’agire umano?”
b. “le emozioni sono universali o dipendono dalla cultura?”. I topici avevano la dop-

pia funzione di indirizzare la ricerca degli studenti e di poter creare due squadre nella 
fase finale del progetto in modo da dare la possibilità a tutti di partecipare;

2. spiegare le teorie sulle emozioni espresse dagli autori scelti;
3. analizzarne i testi;
4. fornire spunti di approfondimento mediante stimoli di vario genere (film, serie tv, 

videogiochi, brani musicali, opere d’arte, romanzi, casi di cronaca);
5. fornire una mappa concettuale sugli sviluppi odierni dell’antropologia delle emozioni.

Seconda fase: laboratorio, divisa in quattro attività22: 
1. recupero dell’attività precedente di analisi dei testi in classe e confronto con spunti 

di attualizzazione. Questa parte è stata svolta a gruppi, in cooperative learning;
2. produzione di testi. Questa attività è stata svolta individualmente a casa. La conse-

gna in questa fase è stata redigere un paper personale sui topici del debate, preparando 
delle argomentazioni valide sia per il pro sia per il contra; 

3. successivamente, gli studenti, a gruppi, hanno messo in comune le ricerche e, con 
l’aiuto del docente, hanno selezionato gli argomenti migliori. Ciò ha consentito una ve-
rifica formativa in itinere degli apprendimenti ed è stata occasione per chiarirei frainten-
dimenti e rendere attiva la ricerca degli studenti;

4. restituzione degli apprendimenti sotto forma di dibattiti simulati in classe come 
preparazione all’evento finale.

La fase di redazione del paper ha rappresentato un momento decisivo della valutazio-
ne formativa e mi ha restituito un feedback importante sugli apprendimenti dei contenuti 
filosofici. 

A titolo di esempio, Chiara, per sostenere la tesi cartesiana del controllo razionale sul-
le passioni, sfruttando un’argomentazione di tipo analogico, propone un confronto con la 

22	 Seguo qui Lorenzoni per chiarire ciò che intendo per laboratorio: «quella modalità di apprendere in 
cui tutte e tutti abbiano la possibilità di operare, sperimentare, confrontarsi e sviluppare un pensiero 
lento capace di approfondire». F. Lorenzoni, Educare controvento, Sellerio, Palermo 2023, p. 229.



B

205

Marco Di Michele
Insegnare filosofia...

visione scientifica delle emozioni che Conan Doyle mette in bocca al suo Sherlock e con 
l’analisi del sentimento della paura che Steven King fa nei suoi romanzi. Altri – come 
Simone – attingendo allo studio delle altre letterature (siamo in un liceo linguistico) han-
no proposto riferimenti letterari a Jane Austen (Ragione e sentimento), all’ideale sette-
centesco dell’honnête homme, a Goethe (I dolori del giovane Werther), o in relazione al 
conflitto ragione-passioni presente nel romanzo Julie ou la Nouvelle Héloïse, analizzato 
in classe. Alcuni, invece, come Giulia, hanno recuperato e riutilizzato teorie filosofiche 
già affrontate in precedenza, dal mito platonico della biga alata alla teoria delle pas-
sioni in Aristotele; altri hanno esplorato teorie contemporanee come quella di Martha 
Nussbaum. Altri ancora hanno approfondito settori disciplinari come l’antropologia cul-
turale e le neuroscienze, prendendo spunto dalle teorie di Ekman, Goleman, Damasio, 
Rizzolatti, facendo ricerche sui disturbi di personalità o sul concetto di inculturazione.

Tutti questi spunti sono stati valutati con resoconti descrittivi i cui indicatori principali 
sono stati: padronanza dei contenuti filosofici; uso del lessico specifico; capacità di riela-
borazione critica ed efficacia argomentativa; pertinenza dei riferimenti culturali.

Gli aspetti più direttamente legati all’argomentazione e alla retorica sono stati allenati 
nella fase laboratoriale (come ad es. l’argomento ad hominem, l’argomento analogico, 
la reductio ad absurdum, i vizi di circolarità, la fallacia del cherry picking) e in attività 
precedenti: sempre a titolo di esempio, nella prima parte dell’anno abbiamo lavorato su 
una disputa di filosofia politica e una delle attività laboratoriali del modulo era “le tue 
obiezioni a Hobbes” sui capitoli 13 e 17 del Leviatano.

Il dibattito simulato in classe diventa qui spazio di mediazione didattica e scaffolding 
cognitivo. Si mettono alla prova le proprie intuizioni e ricerche, l’interpretazione del topi-
co, i possibili sentieri argomentativi. Qui il docente-facilitatore ha occasione di intervenire 
nella “zona di sviluppo prossimale” degli studenti e contemporaneamente effettuare una 
valutazione formativa autentica. Essa diventa spazio di co-insegnamento e co-apprendi-
mento nel momento in cui ogni membro della comunità diventa tutor dell’altro in un pro-
cesso formativo di controllo e scambio reciproco (si valuta ad esempio quale sia l’argo-
mento migliore da usare qualora intervenga una determinata obiezione). Lo studente ha 
la possibilità di guardare al proprio modo di risolvere i problemi da prospettive altre ed è 
parimenti al centro di una attività metacognitiva quando diventa guida per il compagno.

Terza fase: La disputa come valutazione formativa e sommativa 
Il progetto si è concluso con un evento finale dal titolo: “Emozioni e ragione: quale 

rapporto?”, che prevedeva un doppio confronto con un’altra classe quarta di un altro 
liceo romano. Entrambe le classi sono state divise in due squadre e ciascuna di esse ha 
dibattuto su uno dei due topici in programma; l’estrazione a sorte del topic è stata effet-
tuata il giorno stesso.

Nella valutazione sommativa ho tenuto conto sia di quanto emerso nella fase la-
boratoriale, sia della performance in sede di disputa. È interessante notare come non 
sempre chi mostra delle ottime competenze nella fase di ricerca e laboratorio riesca 
poi a restituirle anche nel public speaking. E viceversa, chi nella fase di ricerca ave-



B @bel va a scuola

206

va mostrato poca autonomia e inventiva, nel momento finale pubblico si è rivelato 
molto capace. Ciò non deve indurci a pensare che le conoscenze siano andate “per-
se” o improvvisamente “ritrovate” nell’esposizione orale, ma deve ricordarci che 
ogni persona ha i suoi peculiari punti di forza e che questo tipo di attività ci aiuta a 
comprendere in quali contesti possano meglio emergere (e quali competenze, inve-
ce, sono da migliorare).

Quarta fase: debriefing
In questa fase l’esperienza diventa concetto. È forse la fase del più autentico con-filo-

sofare aristotelico, perché è a questo punto che si verifica l’autentico scambio reciproco 
tra studenti, e tra studenti e docente. La discussione in gruppo ha portato gli studenti ver-
so un apprendimento significativo23 dell’esperienza didattica vissuta. Alla fine, mediante 
un questionario di valutazione del progetto24, sono emerse considerazioni interessanti e 
anche indicazioni utili per me per migliorare l’attività in futuro. 

4. Osservazioni e riflessioni

4.1 Filosofia come sapere interdisciplinare

Il progetto ha permesso agli studenti di trasformare conoscenze in competenze, af-
frontando temi interdisciplinari a partire da strumenti e problemi filosofici. Sono stati 
discussi, ad esempio, il lascito di Cartesio, l’attualità del metodo geometrico di Spinoza, 
l’uso filosofico della letteratura in Rousseau, nonché i legami tra neuroscienze e teorie 
classiche delle emozioni. 

Gli studenti hanno sviluppato competenze-chiave attraverso la scrittura cooperativa 
del paper, il lavoro di gruppo e la peer education. Hanno esercitato il pensiero critico, 
la creatività, il problem solving e le competenze digitali. In linea con l’idea di Morin 
di una “testa ben fatta”25, la filosofia si è dimostrata disciplina centrale per promuovere 
l’interdisciplinarità, come richiesto dalle Indicazioni nazionali, dal PECUP e dall’Esame 
di Stato. L’attività si è intrecciata con altre discipline come storia e italiano, favorendo 
connessioni tra saperi. Infine, ha contribuito allo sviluppo delle “competenze di cittadi-
nanza” previste dal D.M. 139/2007, quali la collaborazione, la partecipazione, la me-
ta-riflessione sul proprio apprendimento.

23	 D. Ausubel, Educational psychology: a cognitive view, Rinehart & Winston, New York 1968, tr. it. 
Educazione e processi cognitivi. Guida psicologica per gli insegnanti, Franco Angeli, Milano1998.

24	 Di seguito riporto alcuni risultati quantitativi del questionario: Il tema generale emozioni-ragione è 
piaciuto “molto” a circa l’80% degli studenti; per il 92% il modulo è stato concepito per consentire a 
tutti di partecipare pienamente; il 68% della classe ha lavorato in modo “buono” o “eccellente”. L’80% 
ha considerato “molto buono” o “eccellente” il contributo del progetto alle proprie conoscenze e abi-
lità. Per 21 studenti su 25 l’attività è stata divertente e stimolante. Per il 52% il progetto ha addirittura 
superato le aspettative iniziali.

25	 E. Morin, La testa ben fatta, Raffaello Cortina Editore, Milano 2000.



B

207

Marco Di Michele
Insegnare filosofia...

4.2 Fare filosofia come “parto nel bello”

Nella progettazione dell’attività, il punto di partenza è stato il bisogno reale degli stu-
denti: il desiderio che li motivasse a discutere. Gli studenti, in tal senso, sono “gravidi”, 
cioè portano dentro un’urgenza di pensiero e di parola, che è emersa chiaramente anche 
dal debriefing e dai questionari. Il tema delle emozioni ha intercettato tale bisogno e si è 
rivelato il terreno più fertile per unire due obiettivi educativi centrali: stimolare la moti-
vazione e l’interesse, e al tempo stesso sviluppare metacognizione e consapevolezza di 
sé. Attraverso concetti come “regime emozionale”, “simpatia”, “pietà”, “inculturazio-
ne”, gli studenti hanno imparato a distinguere, riflettere, osservare le proprie emozioni 
anche nel loro funzionamento fisiologico e culturale. 

Alcuni feedback sono emblematici: «Sicuramente trattare questa tipologia di argo-
menti più attuali e che interessano in generale tutti gli studenti è molto produttivo» 
(Asia); «il contatto diretto con altri studenti» (Simone); «essere riuscita a discutere con 
persone che non conoscevo, e quindi essermi spinta oltre ciò che avevo paura di affron-
tare» (Giulia). 

Tali parole confermano come pratiche attive abbiano favorito un apprendimento si-
gnificativo, che si discosta da pregiudizi diffusi tra i docenti: che le metodologie attive 
siano dispersive, inapplicabili o tempo mal speso. Il progetto ha dimostrato, al contrario, 
l’efficacia del cooperative learning e del debate, che si sono rivelati strumenti utilissimi 
per potenziare capacità logiche, argomentative e relazionali. La disputa regolamentata, 
in particolare, ha rafforzato competenze disciplinari centrali in filosofia, come il giudizio 
critico e la capacità di costruire argomentazioni solide. Gli studenti hanno imparato a 
chiedersi: come si difende un’opinione? Cos’è una buona argomentazione? Come rico-
noscere e utilizzare prove? Le parole di Beatrice chiariscono bene il senso dell’attività 
realizzata: «credo il fatto di saper trovare le informazioni giuste e saperle spiegare se-
condo il mio modo e in modo sicuro, mantenere la calma e saper dialogare e rispondere 
a persone che non sono d’accordo con me, supportare le mie compagne e saper affrontare 
tutte insieme momenti di difficoltà». Vittoria aggiunge: «l’aspetto delle obiezioni ti porta 
a riflettere molto velocemente […] smontare gli argomenti altrui è divertente anche se 
complicato e aiuta a ragionare».

A ciò si aggiunge il lavoro sull’ethos: interrogarsi sulle proprie credenze, esplorare la 
base emotiva e culturale delle opinioni morali. E, infine, il pathos: l’ascolto, la gestione 
dei turni di parola, il riconoscimento del punto di vista altrui, la capacità di decentrarsi. 

In breve, il progetto è stato utile alla costruzione di competenze affettivo-relazionali, 
che erano una parte importante degli obiettivi a lungo termine che ci eravamo prefissati. 
Gli studenti stessi ne testimoniano la funzionalità. 

Rama ha apprezzato: «Il confronto con i miei compagni e lo studio che ha portato alla 
costruzione di questo progetto». Martina: «mi è stata molto utile, soprattutto per quanto 
riguarda il relazionarmi con gli altri in un ambito che mi era completamente sconosciuto 
e in cui ho avuto modo di mettermi in gioco uscendo dalla mia comfort zone». Chiara: 
«grazie a questi dibattiti sono riuscita anche a mettere da parte l’orgoglio cercando di 



B @bel va a scuola

208

ascoltare tutti i pareri […] ci siamo aiutati come classe […] siamo più uniti […] mi ha 
portato a scoprire punti di forza e di debolezza».

La classe si è così trasformata in una vera e propria “comunità di apprendimento”, un 
ambiente dove cognizione, metacognizione e motivazione convergono nell’apprendimen-
to significativo. Il docente ha assunto il ruolo di facilitatore di processi cognitivi attivi, 
mentre gli studenti si sono “scoperti” efficaci e consapevoli del proprio modo di imparare. 
La classe, intesa anche come “comunità di ricerca”, è stata tenuta insieme da contenuti filo-
sofici, procedure del dibattito, dubbi condivisi, paure, decisioni collettive, riconoscimenti 
reciproci. In questa dimensione, il dialogo e la ricerca sono diventati al tempo stesso forma 
e contenuto dell’apprendimento: l’oggetto della ricerca è diventato il soggetto.

4.3 Metodo “storico” o “problematico”?

A conclusione del percorso, si può ribadire l’infondatezza dell’opposizione tra meto-
do storico e approccio tematico o zetetico. La consapevolezza storica si è rivelata uno 
strumento euristicamente efficace nel confronto tra teorie moderne e contemporanee sulle 
emozioni. Il dialogo con i testi ha restituito vitalità al pensiero filosofico, sottraendolo alla 
standardizzazione scolastica. Questioni attuali, come autoregolazione emotiva, autoeffi-
cacia o origine sociale dei regimi emotivi, sono state messe in relazione con autori della 
modernità. Ne emerge un modello didattico articolato in cinque assi: confronto con i testi, 
prospettiva tematica, contesto storico, studio dell’autore e apertura interdisciplinare.

Come il lettore avrà già intuito, l’efficacia didattica di questo approccio si evince an-
che in termini di competenze apprese e di cambiamento formativo: nel corso delle attivi-
tà proposte gli studenti hanno imparato a estrapolare una tesi filosofica da uno o più testi 
(anche non prettamente filosofici); a saperla confrontare criticamente con altre; a ricono-
scere uno stile argomentativo; a padroneggiare alcuni strumenti retorici di base; a saper 
usare meglio il lessico specifico filosofico e a migliorare le competenze metacognitive.

4.4 Come miglioreresti questo progetto?

Una questione emersa nell’autovalutazione del progetto ha riguardato le sue poten-
zialità di miglioramento. Va premesso che la prima difficoltà è stata superare l’abitudine 
all’impostazione trasmissiva della didattica, in un contesto ancora fortemente vincolato 
a logiche curricolari e valutative tradizionali. Abbiamo, inoltre, notato che la figura del 
docente come facilitatore ha richiesto un equilibrio delicato tra apertura alla libertà argo-
mentativa e guida epistemica. Le difficoltà riscontrate nel dibattito – digressioni, insicu-
rezza nell’esposizione orale – hanno segnalato la necessità di un progressivo allenamento 
al confronto pubblico. La richiesta ricorrente è stata quella di svolgere maggiori occasioni 
di esercizio: «Vorrei fare più pratica per allenarmi di più agli eventuali dibattiti» (Aurora); 
«farei più dibattiti in classe, per prepararmi al meglio a un dibattito con un’altra scuola» 
(Alice). L’alta disponibilità a replicare l’esperienza (circa i 2/3 del gruppo) indica una 
consapevolezza crescente: la discussione razionale si apprende esercitandola.



B

209

Marco Di Michele
Insegnare filosofia...

Conclusione

Nelle Ricerche filosofiche Wittgenstein afferma che il compito della filosofia è «indi-
care alla mosca la via d’uscita dalla trappola» (§109). Tale immagine esprime efficace-
mente il ruolo liberatorio della riflessione filosofica: aiutare a disincagliare l’intelletto 
dagli inganni in cui cade. Se letta in chiave didattica, questa metafora può essere decli-
nata in due sensi. 

Da un lato, la mosca è lo studente che fatica a comprendere la filosofia, che ne mette 
in discussione l’utilità o, più in generale, si interroga sul senso di sé, sul proprio futuro. 
Dall’altro lato, la mosca è il docente stesso, spesso disorientato nel tentativo di suscitare 
ascolto, lasciare un segno, affrontare i vincoli istituzionali, interpretare le norme.

Mutuando la “forma-filosofia” di Wittgenstein, potremmo dire che non esiste un’uni-
ca via per “vedere” l’uscita: vi sono “differenti metodi, differenti terapie”. La filosofia, 
in questa prospettiva, si configura come un insieme di pratiche capaci di riorientare lo 
sguardo, di trasformare l’esperienza. Le strategie didattiche che rispondono ai bisogni 
degli studenti e generano in loro soluzioni significative rendono queste esperienze dura-
ture, quasi “eterne”.

Ciò che conta, dunque, e spero sia emerso dal racconto di questa esperienza didattica, 
è la traccia emotiva lasciata dall’esperienza educativa: l’aver partecipato a qualcosa di 
bello, coinvolgente, che ha “mosso fuori”, incuriosito e unito. È in questo legame affet-
tivo che si radica, a mio parere, un certo modo di intendere la filosofia e la scuola, intesa 
nel suo senso originario di scholé, cioè come il tempo in cui ci si riposava dalle fatiche 
della vita quotidiana per dedicarsi allo studio, al ragionamento, alla cura di sé.

Questo è l’eros che non dobbiamo sopire, questa è la sfida che dobbiamo e possia-
mo raccogliere. Non è facile, è un compito complesso, dicevamo all’inizio. Richiede 
formazione e impegno costanti. Eros è una spinta vitale pro-creativa che parte da una 
mancanza e che evoca allo stesso tempo la necessità di combattere per difendere ciò 
che si genera nello spazio contingente della relazione educativa. Questo atteggiamento 
Platone lo chiama spoudé: cura premurosa, zelo, ma anche fatica, impegno assiduo. In 
latino, poi, questa parola diventa studium (a volte tradotta come “amore”, “passione”, 
“entusiasmo”). 

Teniamo a mente, quindi, che l’attività dell’insegnare consiste in un prendersi cura, 
ma anche in un venir meno per aprire la possibilità dell’Altro. 

Questo è il dono più importante che noi docenti, con la filosofia, possiamo fare ai ragazzi.


