
Vincenzo Scaloni*

ERNST BLOCH E LA “LINEA DELLA CATASTROFE”
La dissoluzione dell’hegelismo nelle Leipziger Vorlesungen**1 

Abstract
In his lectures on the history of philosophy given in Leipzig in the 1950s, E. Bloch also addressed the dis-
solution of Hegelianism. This process featured Schopenhauer, Kierkegaard, and Nietzsche in what Bloch 
called the“line of catastrophe”, which emphasized pessimism but also the arational component of humanity 
and reality. Bloch drew inspiration from these philosophers for his critiques of Hegelian historicism. These 
critiques were evident as early as “The Spirit of Utopia”, in the seminal section dedicated to the philosophy 
of music history. Indeed, music was the art form that most clearly expressed the deepst core of existence and 
its incompleteness, further revealing its utopian dimension. Bloch thus confirms his originality in his reading 
of philosophical materials, which helped highlight the ethical component of practical rationality.

Keywords: Deep Core, Line of catastrophe, Pessimism, Philosophy of music, Practical rationality 

1. Introduzione

Ernst Bloch è stato considerato a ragione uno dei grandi eredi della filosofia classica 
tedesca, poiché il suo pensiero si è nutrito fin dalla giovinezza del confronto con Kant 

*	 Liceo Scientifico Statale “L. Pasteur” di Roma – vincenzo.scaloni@libero.it.
**	 Questo articolo è già apparso, tranne alcune sezioni, come parte dell’introduzione al volume Ernst 

Bloch, Da Kant a Marx. Lezioni di storia della filosofia moderna, Mimesis, Milano-Udine 2024, tra-
duzione integrale delle blochiane Leipziger Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie, Suhrkamp, 
Frankfurt a.M. 1985, 4 voll., vol. 4, dal titolo Neuzeitliche Philosophie II: Deutscher Idealismus. Die 
Philosophie des 19. Jahrunderts. Per ragioni editoriali erano rimaste fuori le pagine dedicate alla 
blochiana filosofia della musica e quelle relative a Wagner. Le presentiamo qui nella loro integrità. 
Indicheremo l’edizione tedesca con la sigla LV e la traduzione italiana con la sigla LSF, entrambe 
seguite dal numero di pagina corrispondente. Bloch tenne le sue lezioni a Lipsia negli anni che van-
no dal 1951 al 1956, periodo segnato dalla drammatica rottura con le autorità staliniste della allora 
Repubblica democratica tedesca e dal suo esonero dall’insegnamento universitario. Per informazioni 
sull’intera vicenda rimandiamo a A. Münster, L’utopia concreta di Ernst Bloch. Una biografia, La 
Scuola di Pitagora Editrice, Napoli 2014, pp. 253-304. A p. 256 leggiamo: «Il fatto, anzi, di essere stato 
nominato responsabile del settore “Storia della filosofia” fu, beninteso, per Ernst Bloch un’incitazione 
supplementare a gettarsi corpo e anima in ricerche minuziose sulla storia della filosofia, e il risultato 
di questi sforzi sarebbe presto culminato nel grande ciclo di conferenze raccolto nei quattro volumi del 
Corso di filosofia di Lipsia dedicato alla storia della filosofia (1950-1956), che furono pubblicate solo 
nel 1985». Sempre utili sono il libro autobiografico della seconda moglie del filosofo Karola, Memorie 
dalla mia vita, Marietti, Genova 1982, pp. 182-233, il volume Aa.Vv., Hoffnung kann enttäuscht wer-
den. Ernst Bloch in Leipzig, Verlag Anton Hain, Frankfurt a.M. 1992, pp. 7-184 e le interviste rilasciate 
da Bloch, Marxismo e utopia, a cura di V. Marzocchi, Editori Riuniti, Roma 1984, pp. 112-113. 

B@belonline, vol. 12, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine • mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline • ISSN (online): 2531-8624 • ISBN: 9791222326764 • DOI: 10.7413/2531-86240248
© 2025 – The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



A i margini del giorno

176

ed Hegel1. Vive però in esso anche un’altra componente, teoricamente altrettanto impor-
tante, indirizzata senza pregiudizi a dare il giusto rilievo al fondo alocagico dell’uomo 
e della realtà, mai liquidato da Bloch come meramente irrazionale, semmai valorizzato 
nell’ottica del potenziale materialismo e di una visione del processo ontologico segnato 
da fratture e discontinuità. Ciò offre un’ulteriore conferma dell’originalità dell’approcc-
caio blochiano alla storia della filosofia, teso a rintracciare, con penetrante autonomia 
intellettuale, contenuti fecondi per la costruzione del proprio percorso filosofico, anche 
in luoghi teorici per lui non pienamente affini.

La dissoluzione dell’hegelismo in ogni caso prende secondo Bloch due direzioni, defi-
nite rispettivamente la linea della catastrofe (Unheilslinie) di Kierkegaard, Schopenhau-
er e Nietzsche, e la linea della salvezza (Heilslinie) che dalla Sinistra hegeliana e Feuer-
bach arriva fino a Marx ed Engels. Accomunate dalla «nausea del pensiero idealistico»2, 
dal rifiuto, cioè in particolare del panlogismo hegeliano, esse si differenziano perché nel 
caso della linea della catastrofe l’avversione contro il pensiero hegeliano diventa avver-
sione contro il pensiero in generale, con il concreto rischio di caduta nell’irrazionalismo. 
A questo proposito, proprio in chiave di lettura storico-filosofica, può – a nostro avviso – 
risultare di un certo interesse il confronto con l’interpretazione offerta da Georg Lukács, 
amico di gioventù di Bloch3, nella Distruzione della ragione, sullo stesso arco temporale 
di sviluppo filosofico. 

Nello svolgimento delle sue lezioni, infatti, Bloch ha ben presente l’opera di Lukács 
non solo perché viene in un caso esplicitamente citata4, ma perché in alcune conside-
razioni si percepisce una comune sensibilità, ad esempio nel sottolineare che in quegli 
autori l’attività del soggetto era limitata all’ambito privatistico dei sentimenti e delle 
volizioni e perdeva qualsiasi dimensione storico-sociale, pur nella differenza di giudizio 
espressa sulle filosofie della crisi. Se nel profondo l’impianto teorico lukacsiano aveva 
infatti lo scopo, nel ricostruire il percorso dell’irrazionalismo, della contrapposizione 
ideologica5, in Bloch invece, sebbene non manchi questa preoccupazione politico cul-

1	 Facciamo riferimento a quella sezione di Geist der Utopie dal titolo Kant e Hegel: l’interiorità supera 
l’enciclopedia del mondo, in Werksausgabe, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1985, in 15 voll., v. III, pp. 
219-236, tr. it. Spirito dell’utopia, La Nuova Italia, Firenze 1992, pp. 222-239.

2	 LV, p. 358; tr. it. LSF, p. 411. Inoltre, Bloch ha trattato le stesse problematiche in Subject-Object. Er-
läuterungen zu Hegel, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1962, in Werkausgabe, cit., vol. VIII, pp. 379-408; tr. 
it. Soggetto-Oggetto. Commento a Hegel, il Mulino, Bologna 1975, pp. 395-425, lo indicheremo d’ora 
in poi con la sigla S-O seguita dalla pagina dell’edizione originale e da quella della corrispondente 
traduzione italiana, e nell’articolo Über den gegenwärtigen Stand der Philosophie, in Philosophischen 
Aufsätze zur objektiven Phantasie, vol. X della Werkausgabe, cit., pp. 292-317.

3	 Sull’amicizia giovanile tra Bloch e Lukács si possono confrontare A. Münster, L’utopia concreta di 
Ernst Bloch. Una biografia, cit., pp. 51-75; E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., pp. 121-126.

4	 LV, p. 390; tr. it. LSF, p. 449. Bloch riporta un brano di Lukács relativo alla filosofia schopenhaueriana, 
nel quale essa viene paragonata un moderno hotel costruito sull’abisso del nulla. 

5	 Nella Prefazione dell’opera dal titolo significativo L’irrazionalismo come fenomeno internazionale nel 
periodo dell’imperialismo, Lukács dichiara la propria intenzione in modo inequivocabile. G. Lukács, 
La distruzione della ragione, Einaudi, Torino 1974, vol. I, pp. 3-33, p. 5: «Il nostro compito è di sma-
scherare tutte le posizioni di pensiero che hanno preparato la Weltanschauung nazionalsocialista, per 
quanto lontane possano essere dall’hitlerismo e per quanto poco possano aver avuto, soggettivamente, 



A

177

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

turale6, si presenta una diversa valutazione filosofica delle problematiche emerse dalla 
speculazione di Kierkegaard, Schopenhauer e Nietzsche. 

Bloch sottolinea infatti che la «catastrofe» – e vedremo che tale affermazione risul-
terà particolarmente valida in riferimento a Schopenhauer – può essere considerata una 
«categoria alta»7. Essa non è dovuta infatti al mero giudizio di chi osserva dall’esterno 
la realtà, ma è insita nella realtà stessa e nella negatività che essa manifesta, divenendo 
così l’occasione per «riflettere nel nostro mondo torbido e difficile e su questa terra 
oscura»8. Lukács e Bloch convergono soprattutto nel ritenere che le filosofie della crisi e 
della disperazione abbiano avuto origine dalla filosofia di Schelling, ma proprio questa 
convergenza di giudizio rivela in realtà al suo interno una distanza molto significativa. 
Lukács, infatti, critica in particolare in Schelling l’intuizione intellettuale, concentrando 
le sue considerazioni su un peculiare interesse gnoseologico9, e della sua tarda filosofia 
stigmatizza la deformazione reazionaria della pur significativa critica a Hegel, per la 
quale l’esistenza non è deducibile dal concetto10. Bloch invece, e questo viene detto in 
modo esplicito non solo nelle lezioni di Lipsia11, subisce l’influsso soprattutto del tar-
do Schelling, apprezzando in particolare il carattere ontologico del suo pensiero, l’aver 
distinto nel processo il Daβ, il fattuale privo di fondamento, dal Was, dal suo che-cosa 
come essenza ancora da realizzare. Ma in particolare, sebbene anche Bloch consideri re-
azionaria questa parte del pensiero schellinghiano, mette in evidenza come per Schelling 
nel mondo non ci sarebbe nessun processo, se non ci fosse qualcosa che non dovrebbe 
essere, che nel mondo non è ancora giusto ed è questo che strutturalmente spinge il di-
venire nel suo avanzamento. Le critiche mosse al compatto processo storico, pienamente 

intenzioni di tal genere. Una delle tesi fondamentali di questo libro è che non c’è nessuna Weltanschau-
ung “innocente”».

6	 Valga per tutti quanto affermato a proposito della filosofia di Nietzsche. LV, p. 406; tr. it. LSF, p. 468: 
«Anche la morte e il dilaniare appartengono al piacere. Dioniso è l’eroe tragico e questa è cultura 
tragica. Da tutto ciò sentite risuonare in lontananza, in una regione molto elevata, ciò che più tardi è 
iniziato nel fango e nella muffa, cioè i toni nazisti». Ma Bloch critica anche l’antifascismo per avere 
indicato in Nietzsche un precursore di Hitler; cfr. LV, p.413; tr. it. LSF, p. 476: «[...] Ed è un danno 
enorme, purtroppo causato da tutti gli antifascisti, rendere Nietzsche un precursore di Hitler. In questo 
modo Hitler è per molti giustificato, almeno sollevato, collocato in un ambito nobile». 	

7	 LV, p. 355; tr. it. LSF, p. 407.
8	 LV, p. 355; tr. it. LSF, p. 408. 
9	 G. Lukács, La distruzione della ragione, cit., pp. 127-154; p. 139: «L’opposizione di discorsivo e intu-

itivo, la loro contrapposizione ancora più netta, ma diversamente accentuata che in Kant, passa così al 
centro della gnoseologia del giovane Schelling e acquista, come “intuizione intellettuale”, una forma 
efficace per lungo tempo».

10	 Ivi, pp. 154-194; p. 187: «È chiaro che facendo notare come l’esistenza non sia deducibile dal concetto 
Schelling critica anche qui giustamente un punto debole dell’idealismo hegeliano, ancorché da destra 
e quindi con deformazioni reazionarie».

11	 LV, pp. 358-399; tr. it. LSF, p. 412; E. Bloch, Experimentum Mundi, in Werkausgabe, cit., vol. XV, p. 
31; tr. it. a cura di G. Cunico, Experimentum Mundi, Queriniana, Brescia 1980, pp. 62-63: «Il fatto che 
c’è qualcosa in generale, questo “fatto-che” preme verso la storia, preme per entrare nel processo in 
cui il ‘fatto-che’ pone e prova i molteplici “qualcosa” in vista del suo “che-cosa”, e tenta così di portare 
all’esterno, di portar fuori, a soluzione, la X contenuta nel fattore del “fatto-che”, ossia in generale il 
‘che-cosa’ tendente a sé stesso».



A i margini del giorno

178

risolto in senso logico, proprio dello storicismo idealistico, avevano in ogni caso il loro 
fondamento teorico nella mancata coincidenza di pensiero ed essere, che, nella conse-
guente esplicita svalutazione del sapere oggettivo, apriva un varco – come vedremo 
successivamente – alla sfera etica dell’agire umano, in particolare per quanto riguarda 
Kierkegaard e Nietzsche, e per Bloch rappresentava allo stesso tempo la possibilità di 
uno spazio per l’utopia concreta come futura totalità da realizzare. 

L’intuizione originaria però di questa peculiare concezione storico-metafisica era con-
nessa fin dagli esordi alla costruzione di una filosofia della storia della musica12, nella 
quale si manifestava secondo il filosofo un «contenuto essenziale [...] un sovrappiù»13, 
dunque il nocciolo più intimo e nascosto, ancora incompiuto, della realtà e dell’uomo. 
Riconoscere una dimensione metafisica alla musica poneva Bloch su un piano comune a 
Schopenhauer, ma segnava allo stesso tempo una distanza critica di spessore addirittura 
più profondo tra i due pensatori. Se Schopenhauer, infatti, riteneva la musica capace di 
oggettivazione immediata della volontà, forza originaria posta al di là del principio di 
individuazione, per Bloch essa era invece forma d’arte utopica per eccellenza, proprio 
per il suo intrinseco legame con il tempo14, che la connotava in senso anticipante, proiet-
tandola nel processo orientato al futuro. 

Schopenhauer è ancora assai distante dal comprendere il vero apeiron della musica, giac-
ché lungi dall’ancorarla all’individuale, all’eroico e al cristiano, l’incatena nella passività 
e nel cosmo; in altri termini, pur concedendo alla musica il potere di aggiungere alla mani-
festazione la cosa in sé, definisce tuttavia questa cosa in sé esclusivamente come una realtà 
metafisica di tipo indeterminato, privo di individuazione, estraneo al processo, che già sul 
piano empirico è estremamente reale.15

12	 In Geist der Utopie Bloch ritiene che una filosofia della storia della musica non possa basarsi né sulla 
considerazione dell’evoluzione della tecnica né sull’inquadramento sociologico dei grandi composi-
tori e delle loro opere. Il filosofo per indicare le sfasature presenti tra i protagonisti e le loro epoche 
usa la categoria della “non-contemporaneità” che sarà una di quelle più importanti elaborate da Bloch 
nella sua speculazione filosofica. Cfr. E. Bloch, Geist der Utopie, cit., pp. 50-66; tr. it., cit., pp. 54-69. 
La filosofia della musica è emersa sempre più come importante oggetto di studio per la critica. Si pos-
sono confrontare a questo proposito C. Migliaccio, Musica e utopia. La filosofia della musica di Ernst 
Bloch, Guerini e Associati, Milano 1995; E. Matassi, Bloch e la musica, Edizioni Marte, Salerno 2001; 
F. Rampinini, Musica e utopia. Ernst Bloch e la filosofia della musica, Mimesis, Milano-Udine 2018. 
Facciamo riferimento a questo tema poiché lo stesso Bloch propone in questa sezione delle Leipziger 
Vorlesungen alcune lezioni su Wagner.

13	 E. Bloch, Geist der Utopie, cit., p. 59; tr.it. cit., p. 63.
14	 Ivi, p. 167; tr. it., p. 166: «[...] ed è il legame strutturale tra l’evento temporale incorniciato dal sinfoni-

smo e l’evento storico-produttivo. [...] In entrambi il tempo è il perdurare del prima nell’“ora”, quindi 
è risparmio, durata, costruzione, eredità, preparazione e raccolta, finché qualcosa non si compia e non 
agisca il tempo purificato, compreso, carico della meta, musicalmente storico, mosso da ragione e 
provvidenza, il ritmo come musica nella musica e come logica nel cosmo».

15	 Ivi, p. 190; tr.it. cit., p. 188. Sulle critiche di Bloch a Schopenhauer rinviamo a C. Migliaccio, Musica 
e utopia. La filosofia della musica di Ernst Bloch, cit., pp. 107-108, ma soprattutto a F. Rampinini che 
mette l’accento sul passo citato e sul tema in questione, Musica e utopia. Ernst Bloch e la filosofia della 
musica, cit., pp. 45-49.



A

179

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

Bloch esplicitava già in questo contesto, nell’atemporalità della cosa in sé scho-
penhaueriana, il suo bersaglio critico fondamentale, e quando Schopenhauer affermava 
che il valore della musica sarebbe rimasto intatto, anche se il mondo fosse venuto meno 
completamente, si comprendeva che questa posizione aveva in sé implicita l’impossibi-
lità di una redenzione dell’umanità sul piano storico, la negazione ascetica della volontà 
di vita come unica soluzione possibile. 

Il disaccordo di Bloch su questo punto non poteva essere più netto, nel ritenere al 
contrario la musica un’arte connessa all’incompiutezza della realtà e alle insoddisfazioni 
del soggetto, spinto così alla prassi storico-sociale per la ricerca del proprio autentico 
Sé. Nelle lezioni Bloch torna infatti sui limiti dell’esperienza estetica in Schopenhauer, 
identificata come una condizione ideale per il soggetto, libero momentaneamente grazie 
ad essa dagli affanni della vita pratica, ma segnata da un carattere prettamente contem-
plativo, dunque distante dalla realtà concreta e ancora una volta un’evasione dall’agire 
sociale. «Essere è orribile, vedere è beato»16. 

Questa breve citazione di Schopenhauer è la sintesi efficace dello iato tra esperienza 
estetica e negatività dell’essere, due sfere destinate a rimanere tra di loro irrelate e che 
potrà essere colmato solo attraverso l’intervento pratico dell’uomo. La critica costante 
di Bloch all’assenza di una dimensione attiva del soggetto segnala però uno degli aspetti 
fondamentali del suo percorso filosofico: la fondazione di una razionalità pratica. Essa 
troverà il suo peculiare perno teorico nel rapporto teoria-prassi, come era stato elaborato 
da Marx, in particolare a partire dalle celeberrime Undici tesi su Feuerbach17, considera-
te da Bloch in questo senso un vero punto di svolta di tutto il pensiero occidentale, poi-
ché cambiavano radicalmente la prospettiva filosofica, fino ad allora orientata alla com-
prensione-contemplazione del già divenuto18, indirizzandola all’orizzonte del futuro.

2. La linea della catastrofe: Kierkegaard, Schopenhauer e Nietzsche

L’avere Bloch indicato nel pessimismo la «parola-chiave» per le filosofie della cata-
strofe19 rappresenta la cartina al tornasole di un problema considerato ineludibile e dal 
16	 A. Schopenhauer, Parerga e Paralipomena, Adelphi, Milano 1981, vol. I, p. 648: «A vederle, tutte le 

cose sono mirabili, a esserle invece terribili», ma anche quanto dice E. Bloch in Marxismo e utopia, 
cit., p. 118 e in LV, p. 381; tr. it. LSF, p. 439.

17	 Le Tesi furono scritte da Marx a Bruxelles nell’aprile 1845, ma pubblicate da Engels dopo la morte di 
Marx nel 1888, come appendice al suo saggio Ludwig Feuerbach e il punto d’approdo della filosofia 
classica tedesca, Editori Riuniti, Roma 1976, pp. 81-86. Bloch ha dedicato esse l’intero cap. 19 di 
Das Prinzip-Hoffnung, in Werkausgabe, cit., vol. V, pp. 288-334; tr. it. di E. De Angelis e T. Cavallo, 
Il Principio-Speranza, Garzanti, Milano 1994, vol. I, pp. 293-338. Indicheremo da ora in poi l’opera 
con la sigla P-H seguita dal numero di pagina dell’edizione originale e da quella corrispondente della 
traduzione italiana. Cfr. sull’argomento Matthias Meyer, Ernst Bloch zu Ludwig Feuerbach. Auf der 
«deutschen Heilsline» von Hegel zu Marx, in «Bloch-Almanach, 10, 1990, pp. 45-65. 

18	 LV, p. 448; tr. it. LSF, p. 516: «La contemplazione si volge indietro, lascia stare fermo il suo oggetto. 
È fedele verso l’oggetto, ma un tipo di fedeltà verso i morti, che diventano tanto più cari, quanto più a 
lungo sono morti».

19	 LV, p. 355; tr. it. LSF, p. 408. 



A i margini del giorno

180

quale è necessario prendere avvio per le nostre considerazioni. Bloch tornò infatti in 
diverse occasioni20 a confrontarsi nello specifico con il pessimismo di Schopenhauer, 
identificandolo come il “vero nocciolo oscuro” di quella filosofia. La proposta di un 
pensiero basato sulla speranza e sull’utopia concreta non poteva eludere del resto l’obie-
zione di fondo mossa da Schopenhauer, che poneva la negatività, il dolore nella radice 
stessa della realtà, nella forma della spinta incessante, mai sazia della volontà di vita. 
«La speranza non può essere pensata senza Schopenhauer, afferma Bloch, giacché altri-
menti essa assumerebbe l’aspetto di una vuota frase o d’una miserevole sorta di fiducia, 
cosa che la speranza non è per nulla»21. Sebbene anche Bloch nella sua interpretazione si 
muova, come vedremo, nell’orizzonte del pensiero dialettico, ci sembra però utile anche 
in questo caso segnalare una significativa differenza rispetto all’approccio di Lukács. 
Mentre Lukács infatti indirizza la sua critica verso il sostanziale dualismo anti-dialetti-
co22, che anima il pensiero di Schopenhauer, ritenendolo la causa fondamentale del suo 
irrazionalismo, Bloch invita da parte sua a prendere sul serio e a non sottovalutare il di-
pinto della realtà a tinte fosche, operato da Schopenhauer con sguardo giudicato pungen-
te, definendolo però una «negazione reificata»23. Nella considerazione schopenhaueriana 
del negativo prevale infatti una sorta di immobilismo metafisico, poiché la volontà non è 
sottoposta allo spazio e al tempo, successione e contiguità non le sono proprie24, e quanto 
appare nel mondo come suo frutto risulta essere così un perenne orrore. 

«L’inferno era sempre, l’inferno è qui e ora, e l’inferno sarà – afferma Bloch – fin 
quando la volontà di vita lo eserciterà»25. L’assolutizzazione del negativo diventa quindi 
un’assolutizzazione del presente nella sua veste oscura.
20	 Oltre alle pagine 368-392 del quarto volume delle Leipziger Vorlesungen, cit., tr. it. LSF, pp. 423-451, 

Bloch ha affrontato il tema del pessimismo schopenhaueriano in Abschied von der Utopie?Vorträge, 
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1980, pp. 11-39 e in Marxismo e utopia, cit., pp. 117-120. Inoltre, per dare 
un quadro completo, anche se non sarà oggetto di analisi in queste pagine, non si deve dimenticare la 
trattazione blochiana del tema della materia in Schopenhauer, compiuta in Das Materialismusproblem. 
Seine Geschichte und Substanz, vol. VII della Werkausgabe, cit., pp. 270-278. Sul rapporto Scho-
penhauer-Bloch rinviamo all’artcolo di H.-E. Schiller, Hoffnungsphilosophie und Willensmetaphysik. 
Ernst Blochs Beziehung zu Schopenhauer, in «Bloch-Almanach», 1988, 8, pp. 53-85, disponibile an-
che nel volume Bloch-Konstellationen. Utopien der Philosophie, zu Klampen, Lüneberg 1991, pp. 
102-134. Il pessimismo è stato uno dei temi più dibattuti dalla critica e si può confrontare A. Hübscher, 
Arthur Schopenhauer: un filosofo controcorrente, Mursia, Milano 1990, pp. 159-175.

21	 E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., p. 119.
22	 G. Lukács, La distruzione della ragione, cit., p. 237: «[...] in Schopenhauer fra apparenza ed essenza, 

fra fenomeno e cosa in sé non sussiste in genere nessuna mediazione; si tratta di due mondi radical-
mente separati l’uno dall’altro». Ispirato all’interpretazione proposta da Lukács si confronti il lavoro di 
L. Ceppa, Schopenhauer diseducatore. Sul rovesciamento del positivismo in superstizione, Casa Edi-
trice Marietti, Casale Monferrato 1983; dello stesso autore anche L’influenza di Schopenhauer sull’ul-
timo Horkheimer, in AA.VV., Schopenhauer ieri e oggi a cura di A. Marini, il Melangolo, Genova 
1991, pp. 257-268, ma per completezza nello stesso volume anche la risposta di L. Ongaro, Dialettica 
della volontà e dialettica della ragione, alle pp. 269-273. 

23	 E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vorträge, cit., pp. 29-30.
24	 LV, p. 377; tr. it. LSF, p. 434: «E la volontà non può neppure saziarsi, poiché non ci può essere alcun 

risultato secondo questa visione del mondo deprimente e già qui nettamente pessimista, fondamental-
mente pessimista; proprio perché non ci sono spazio e tempo».

25	 E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vorträge, cit., p. 19.



A

181

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

Nei confronti di questa visione paralizzante di un mondo privo di speranza, Bloch 
lascia agire il pensiero dialettico, facendo leva sulla hegeliana «negazione determina-
ta»26, intesa in particolare nell’accezione di sfera della differenza, dal cui sviluppo con-
traddittorio scaturiva secondo Hegel sempre il positivo. A Bloch non interessa però la 
sistematica risoluzione del negativo in categoria logica, verso la quale ha sempre avuto 
anzi accenti critici27, quanto invece sottolineare come nella negazione determinata viva 
qualcosa che la trascende, un contenuto utopico, che «rappresenta la coscienza della 
negazione determinata, dalla quale [quel contenuto] può derivare manifestando l’a-che-
scopo (das Wozu)»28. Per questo Bloch propone un metodo investigativo come quello di 
Marx29, teso a individuare le cause che hanno prodotto il «cattivo presente»30, per poi 
tentare di rimuoverle attraverso l’attività critico-pratica, illuminata, blochianamente in 
filigrana dalla luce dell’utopia. 

Questa posizione però apre alla dimensione storica, identificando in questo modo, ma 
sarà questa la vera linea interpretativa di Bloch, il limite fondamentale delle filosofie 
della catastrofe, sebbene con accenti diversi nei singoli pensatori, la sostanziale negazio-
ne della storia come luogo di possibili cambiamento e progresso. Al pessimismo scho-
penhaueriano Bloch contrappone in ogni caso il suo «ottimismo militante», sul quale 
riflette ancora una volta nella chiusura delle lezioni dedicate a Schopenhauer31, ma che 
non viene inteso come atteggiamento ciecamente ottimistico, semmai realisticamente 
velato di tristezza, consapevole della negatività intorno a noi. La sofferenza e il dolore 
presenti nella realtà devono rappresentare un pungolo, che induca il soggetto a sentire la 
responsabilità di un intervento orientato a determinare una positiva trasformazione. Ri-
conoscere il male non significa negare programmaticamente la possibilità di estirparlo.

L’intera tematica acquisisce uno spessore teorico addirittura maggiore, se inserita ap-
punto nell’orizzonte più ampio della considerazione della storia, un tema rispetto al qua-
le le filosofie della catastrofe mostrano una polivalente problematicità. Da un lato infatti 
esse tendono a una complessiva svalutazione della storia come disciplina, giudicando 
la metodologia della ricerca storica inferiore a quella delle altre scienze32, capace di 

26	 Ivi, p. 30.
27	 S-O, p. 135; tr. it. cit., p. 138: «L’obiezione autentica che si può rivolgere alla dialettica hegeliana non 

è che essa umanizza la realtà, ma che la trasforma in concetti. E ciò accade malgrado la fluidità delle 
determinazioni, malgrado il «trionfo bacchico dove non c’è membro che non sia ebbro». Perciò la 
spinta propulsiva della contraddizione procede in Hegel troppo secondo un copione, viene non di rado 
sovrapposta all’andatura delle cose, invece di esserne guidata».

28	 E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vorträge, cit., p. 32.
29	 Ivi, p. 31.
30	 E. Bloch, Experimentum Mundi, cit., p. 59; tr. it., cit., p. 95: «Perciò la partiticità positiva per ciò che si 

riconosce come giusto, sebbene sia nel migliore dei casi soltanto in gestazione, in potenza, in latenza, 
è per sua essenza implicita nell’analisi negante il cattivo presente, ma non arriva solo al pensiero, bensì 
anche alla memoria utopica».

31	 LV, p. 392; tr. it. LSF, p. 451: «[l’ottimismo militante] che lotta, che non nasconde il negativo, il male, 
l’oscurità, l’ostile, bensì lo pone». Cfr. anche E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., pp. 118-119.

32	 A. Schopenhauer affronta il tema nel famoso cap. 38 dei Supplementi al «Mondo come volontà e 
rappresentazione», Roma-Bari, Editori Laterza 1986, vol. 2, pp. 455-463; p. 456: «[...] essa [la sto-
ria] manca il carattere fondamentale della scienza, la subordinazione di quel che si sa, mostrandone 



A i margini del giorno

182

condurre a una conoscenza solo approssimativa di fronte al paradosso cristiano33 oppure 
indicandola come causa precipua di una epocale “malattia storica”34; dall’altro, in un 
senso più prettamente filosofico e indirizzato in modo critico contro lo storicismo idea-
listico, riconoscono nel costitutivo essere rivolta al passato della storia un conseguente 
inaridimento e una ricaduta passivizzante sul soggetto, incapace in questo modo di avere 
in generale un rapporto attivo con l’esistenza. A questo proposito è emblematico quanto 
Bloch afferma in relazione allo sviluppo del pensiero nietzschiano: 

Vi sono ricerche molto riflessive riguardo a Nutzen und Nachteil der Historie für das Le-
ben (1874) [Sull’utilità e il danno della storia per la vita], in cui lotta contro lo storicismo, 
contro il mero soffermarsi nel bordello della meretrice «c’era una volta», come lo chiamò 
più tardi Walter Benjamin. Questo soffermarsi indebolisce, porta via la nostra potenza, la 
nostra attualità, ci lascia immobili su ciò che era una volta.35

L’esigenza di lasciare uno spazio etico all’intervento attivo del soggetto, prerogativa 
della filosofia di Nietzsche, ma anche di Kierkegaard, come vedremo di seguito, manca 
però completamente in Schopenhauer, nel quale viene meno ogni prospettiva storica. La 
storia è considerata un totale non senso, il suo sviluppo è illusorio, semplice apparenza, 
in cui i mutamenti sono eventi superficiali, utili solo a ribadire la costitutiva negatività 
della natura umana36, ma sotto i quali non vi è altro che la presenza della volontà im-

invece la semplice coordinazione. […] Le scienze, siccome sono sistemi di concetti, parlano sempre 
di generi; la storia parla di individui. Essa sarebbe quindi una scienza di individui; il che significa una 
contraddizione». Queste considerazioni sono esplicative di quanto detto dal filosofo nel paragrafo 51 
de Il mondo come volontà e rappresentazione, Roma-Bari, Editori Laterza 1989, vol. 2, pp. 327-344. 

33	 S. Kierkegaard, Postilla conclusiva non scientifica, in Le Grandi Opere filosofiche e teologiche, tr. it. 
di C. Fabro e prefazione di G. Reale, Bompiani, Milano 2013, p. 769:«Se il soggetto che si applica a 
questa ricerca [sul cristianesimo come un documento storico] è infinitamente interessato circa il suo 
rapporto a questa verità, qui cadrebbe subito in disperazione, perché nulla è più facile da vedere che 
nel campo della storia la più grande certezza si riduce comunque a un’approssimazione, e che un’ap-
prossimazione è troppo poca cosa perché su di essa si possa costruire la propria beatitudine: essa è così 
eterogenea con una beatitudine eterna che non se ne può trarre alcuna conclusione».

34	 F. Nietzsche, Sull’utilità e il danno della storia per la vita, Adelphi, Milano 1999, p. 4: «Inattuale è inoltre 
questa considerazione, perché cerco di intendere qui come danno, colpa e difetto dell’epoca qualcosa di 
cui l’epoca va a buon diritto fiera, la sua formazione storica; perché credo addirittura che noi tutti soffria-
mo di una febbre storica divorante e che dovremmo almeno riconoscere che ne soffriamo».

35	 LV, p.408; tr. it. LSF, p. 470. Ci permettiamo su questo tema di rinviare al nostro lavoro V. Scaloni, 
Nietzsche-Bloch. Alle origini dell’antistoricismo, in Aa.Vv., Ereditare e sperare. Un confronto con 
il pensiero di Ernst Bloch, a cura di P. Cipolletta, Mimesis, Milano 2003, pp. 131-142; sul rapporto 
Nietzsche-Bloch si può confrontare anche M. Riedel, La traccia di Nietzsche nel “Principio Speran-
za”, in G. Cunico (a cura di), Attualità e prospettive del “Principio Speranza”, La città del sole, Napoli 
1998, pp. 77-106.

36	 A. Schopenhauer, Supplementi al «Mondo come volontà e rappresentazione», cit., pp. 460-461: «[La 
vera filosofia della storia] deve quindi riconoscere ciò che è identico in tutti gli avvenimenti, del tempo 
antico come del moderno, dell’oriente come dell’occidente, e scorgere da per tutto la stessa umanità, 
malgrado tutte le differenze delle circostanze speciali, degli usi e dei costumi. Questo identico, persi-
stente fra tutti i mutamenti, consiste nelle proprietà fondamentali del cuore e del capo umano, molte 
cattive, poche buone». 



A

183

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

mutabile. Bloch torna più volte proprio sulla assenza della dimensione temporale del 
principio metafisico schopenhaueriano, riconoscendo in essa una impostazione filosofica 
diametralmente opposta alla propria, nella quale invece il processo storico, procedendo 
proprio a partire dalle contraddizioni ancora presenti in esso, era lo spazio deputato al 
manifestarsi del possibile Novum ontologico.

Non vi è successione per la cosa in sé, come vi avevo detto, e non vi è coesistenza 
per la cosa in sé. Lo svanire della successione fa sì che non ci sia la storia. La storia è 
illusione di Maya, dice Schopenhauer: sembra essere sempre qualcosa di diverso, ma è 
sempre lo stesso.37

Quanto detto finora non esaurisce ancora però i diversi piani insiti nelle problematiche 
legate alla storia. Il livello più profondo e ricco di implicazioni filosofiche viene raggiun-
to infatti poiché il tema di un rapporto attivo con il passato, concepito non più come una 
dimensione irreversibile, chiusa ed esaurita in se stessa, comprende in sé quello di una 
memoria, capace di cogliere quel passato in modo dinamico tanto da proiettarlo nel futu-
ro. Questa rappresenta una delle critiche più affilate rivolte verso la concezione del conti-
nuum storico-temporale proprio dello storicismo idealistico, poiché mette in discussione 
proprio l’ordine cronologico delle dimensioni temporali, costituendo un terreno comune 
sul quale Bloch incontra le filosofie posthegeliane. 

Se però Schopenhauer, coerente con l’assunto che la storia non avesse alcun signifi-
cato, affrontava il tema della memoria nel mero ambito della gnoseologia, limitandosi 
per la storia a parlare della «memore autocoscienza di un uomo»38, ruolo ben più incisi-
vo esso giocava nelle filosofie di Kierkegaard e Nietzsche, nella forma rispettivamente 
della “ripresa” e “dell’eterno ritorno dell’identico”, concezioni contigue per la comune 
esigenza di rivolgere in modo efficace la volontà verso il passato, nell’auspicio della sua 
riproposizione. «Ripresa e reminiscenza rappresentano lo stesso movimento ma in dire-
zione opposta – afferma Kierkegaard – perché ciò che si ricorda, è stato, ossia si ricorda 
retrocedendo, mentre la vera ripresa è un ricordare procedendo»39. La presente, limpida 

37	 LV, pp. 377-378; tr. it. LSF, pp. 434-435; ma lo stesso pensiero Bloch lo ribadisce a p. 378; tr.it. LSF, 
p. 435: «Non vi è neppure di conseguenza nessun progresso. Anzi è sempre la stessa cosa, succede 
sempre sul posto, poiché non vi è successione, poiché non vi è tempo per la cosa in sé». Bloch riporta 
qui, parafrasandole, espressioni schopenhaueriane ormai famose contenute nei Supplementi al ‘Mondo 
come volontà e rappresentazione’, cit., p. 459: «Tutti coloro, che espongono tali costruzioni del corso 
del mondo o, come essi dicono, della storia, non hanno compreso la verità principale di tutta la filoso-
fia, che cioè in ogni tempo è sempre la stessa cosa, che ogni nascere e divenire è solo apparente, […]». 

38	 A. Schopenhauer, Supplementi al ‘Mondo come volontà e rappresentazione’, cit., p. 461: «Solo me-
diante la storia un popolo diviene completamente consapevole di sé stesso. Perciò la storia è da consi-
derarsi come l’autocoscienza ragionevole del genere umano [...] Quindi ogni lacuna nella storia è come 
una lacuna nella memore autocoscienza di un uomo».

39	 S. Kierkegaard, La ripresa, a cura di A. Zucconi, SE, Milano 2013, p. 11. La curatrice faceva notare in 
una nota posta a p. 119 le convergenze fra Kierkegaard e Nietzsche: «Più serio è senza dubbio l’acco-
stamento con Nietzsche. Ma anche qui si tratterà anzitutto di rivedere l’interpretazione della sua opera: 
allora Nietzsche apparirà piuttosto come la sinistra di Kierkegaard che non come la sua antitesi. Così 
lieve è il trapasso dal concetto di “ripresa” a quello dell’“eterno ritorno”; dal concetto di “eccezione” 



A i margini del giorno

184

affermazione di Kierkegaard, che distingue il ricordo di carattere anamnestico-platonico 
da quello che egli intendeva con “ripresa”, “un ricordare procedendo” appunto, fornisce, 
a nostro avviso, la cifra del debito teorico contratto da Bloch nei confronti del filosofo 
danese40 riguardo alla sua peculiare concezione di “memoria utopica” (Eingedenken)41, 
sebbene manchino riscontri testuali e anche nelle lezioni di storia della filosofia ne resti-
no solo, per così dire, labili tracce, quando Bloch tratta la kierkegaardiana dialettica tra 
finito e infinito, che però è parte integrante della tematica della “ripresa”. 

Per entrambi i filosofi si tratta in ogni caso di evidenziare come nella cultura gre-
ca la concezione della reminiscenza fosse gnoseologico-contemplativa, poiché rivolta 
verso un’essenza del reale già conclusa e in sé compiuta, ma soprattutto di superare la 
mediazione hegeliana, il movimento continuo del pensiero, che con la sua sistematicità 
investiva l’esistenza incardinandola in strutture logiche. «Quando i Greci dicevano che 
conoscenza è reminiscenza, intendevano: tutto questo che è, è stato. Quando si dice che 
la vita è una ripresa si intende: quel che è stato, sarà»42. La ripresa è dunque un movimen-
to che avviene nel concreto dell’ esistenza, nella dimensione etico-religiosa dell’agire 
umano, alla quale essa fornisce continuità nella scelta, rappresentando in questo modo 
«la realtà della vita […], la serietà della vita»43. 

Nella composita natura umana, un insieme di anima e corpo, l’attrito tra questi due 
caratteri inconciliabili, produce una costante aspirazione all’incontro del finito con l’in-
finito. Tale dialettica dell’interiorità proietta l’uomo costantemente nel futuro, indiriz-
zandolo verso un Telos, ormai riconosciuto dalla critica come una vera meta utopica44. 
L’attenzione di Bloch non è però qui rivolta all’ideale dimensione utopica, pur presente 

a quello di “superuomo”, dall’amor fati alla “necessità che diventa libertà”; così simili i motivi per 
cui Kierkegaard e Nietzsche si trovarono nell’impossibilità di accettare “idea classica dell’ideale” e 
rifiutarono la sintesi hegeliana». Su questo tema cfr. E. Mariani, Kierkegaard e Nietzsche. Il Cristo e 
l’Anticristo, Mimesis, Milano 2009. 

40	 Sul rapporto Kierkegaard-Bloch si possono confrontare H. Fahrenbach, Kierkegaards Untergründige 
Wirkungsgeschichte (Zur Kierkegaardsrezeption bei Wittgenstein, Bloch und Marcuse), in Aa.Vv., Die 
Rezeption Søren Kierkegaards in der deutschen und dänischen Philosophie und Theologie, Wilhelm 
Frank Verlag, Kopenhagen-München 1983, pp. 30-69; A. Vaisfeld, Ernst Bloch : the thinker of utopia’s 
reading of Kierkegaard, in Aa.Vv., Kierkegaard’s influence on philosophy: German and Scandinavian 
Philosophy, Ashgate Publishing Company, Farham/Burlington 2012, pp. 67-84; A. Münster, Dal com-
prendersi-in-esistenza e dall’angoscia kierkegaardiana e heideggeriana alla fondazione di un’onto-
logia esistenziale della speranza in Ernst Bloch, in «Rivista di Filosofia neo-scolastica», 1-2, 2015, 
pp. 237-248; V. Scaloni, Kierkegaard-Bloch. Razionalità esistenziale e razionalità pratica, in «B@
belonline», 5, 2019, pp. 77-96.

41	 Recentemente S. Marchesoni ha proposto di tradurre il termine tedesco Eingedenken con “immemo-
rare”, evidenziando allo stesso tempo come la concezione di una memoria dinamica, definita da Bloch 
fin dalla sua opera giovanile Spirito dell’utopia abbia avuto un influsso determinante su Benjamin. 
Cfr. E. Bloch, W. Benjamin, Ricordare il futuro. Scritti sull’Eingedenken, a cura di S. Merchesoni, 
Mimesis, Milano 2017. 

42	 S. Kierkegaard, La ripresa, cit., p. 31; sul tema rinviamo a V. Melchiorre, La dialettica della «ripresa» 
e Post Scriptum. Ancora sulla «ripresa», entrambi contenuti nel volume Saggi su Kierkegaard, Ma-
rietti, Genova 1998, rispettivamente pp. 13-33 e pp. 137-145; ma anche a E. Mariani, Kierkegaard e 
Nietzsche. Il Cristo e l’Anticristo, cit., pp. 179-192. 

43	 S. Kierkegaard, La ripresa, cit., p. 13. 
44	 V. Melchiorre, La dialettica della «ripresa», cit., p. 22.



A

185

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

nella kierkegaardiana dialettica finito-infinito, quanto a indicare la «vecchia radice prote-
stante»45 di un movimento dialettico che, svolgendosi tutto nell’interiorità della coscien-
za, si rivela privo di un processo effettivo46. Bloch evidenzia l’esclusività della relazione 
uomo-Dio, «l’anima solitaria e il suo Dio»47, dalla quale viene tagliato fuori tutto il resto, 
«tutto ciò che sta nel mezzo non è degno di riflessione filosofica»48, ma ciò che sta nel 
mezzo è la concreta condizione storico-sociale dell’uomo. Nell’esercitare la “ripresa”, 
il singolo ha sempre presente la relazione con la sfera della trascendenza, ma proprio 
tale rapporto diretto con Dio fonda il carattere metastorico della salvezza auspicata, e la 
svalutazione della contingenza storica. L’aspirazione che anima il singolo consegna in 
ogni caso al futuro la possibilità dell’inserzione dell’eternità nel tempo, ma l’attimo in cui 
questo incontro può accadere è un’esperienza altra dall’esistenza terrena. In linea con la 
sua interpretazione, Bloch inserisce esattamente su questo aspetto i propri rilievi critici. 

L’attimo che è unito immediatamente con l’eternità, dunque non con la storia, non col 
tempo che scorre. L’attimo non ha niente a che fare in Kierkegaard con passato, presente 
e futuro, bensì è immediatamente attiguo all’eternità. [...] L’attimo è secondo Kierkegaard 
quello in cui finito ed infinito si intersecano incessantemente.49

Se per Kierkegaard il tema della libertà del soggetto era risolvibile solo mantenendo 
un rapporto con la sfera della trascendenza, superando così lo sviluppo immanente della 
filosofia hegeliana, Bloch consapevole del problema ritiene però che la soluzione giun-
ga dallo spazio in avanti aperto dall’utopia, «un trascendere senza trascendenza e non 
nella trascendenza»50, che, al contrario che in Kierkegaard, scaturisce, come abbiamo 
visto in precedenza, dal fondo della realtà, in rapporto dialettico con essa. Per quanto, 
comunque, il processo storico abbia in Bloch anche un carattere metafisico, dovuto alla 
sua incompiutezza ontologica che spinge alla ricerca di senso, esso non prevede alcuna 
relazione con una sfera soprannaturale. 
45	 LV, p. 362; tr. it. LSF, p. 417.
46	 LV, p. 364, tr. it. LSF, p. 419, proprio riferendosi alla dialettica finito-infinito in Kierkegaard, Bloch 

afferma: «Questo genera un movimento incessante, una dialettica incessante. Kierkegaard accoglie 
anche questa espressione: dialettica degli opposti, dialettica della lacerazione, dialettica del finito con 
l’infinito, ma non una dialettica del processo, che va avanti come un processo. Se compio un processo, 
vale a dire prendo una strada, procedo da un punto di partenza e mi allontano sempre di più. Questo 
procedere fa di me un pensatore oggettivo. Se al contrario sono un pensatore soggettivo, che compren-
de sé stesso nell’esistenza, non mi allontano, bensì stimolo una dialettica del segnare il passo (auf der 
Stelle treten), come dice Kierkegaard, dell’incessante automovimento, senza cambiare luogo».

47	 LV, p. 362; tr. it. LSF, p. 417.
48	 Ibidem.
49	 LV, p. 363; tr. it. LSF, pp. 418-419; sul tema rinviamo a V. Melchiorre, Istante, totalità, ripresa, in 

Saggi su Kierkegaard, cit., pp. 122-136.
50	 E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., pp. 156-157: «Il nostro compito e forse anche il nostro destino sta 

nel trascendere, nel trascendere in ogni campo. Ma si tratta di un trascendere senza trascendenza e 
non nella trascendenza: qui sta il punto. O per dirla in altri termini, si tratta del più forte trascendere 
nell’immanenza. Qui l’utopico non si volatilizza in un aldilà sottratto ogni protesta terrena, ma resta 
nell’immanenza del nostro attimo e in ciò che confina con l’attimo; cioè si sofferma sull’immanenza 
delle possibilità terrene». 



A i margini del giorno

186

Seguendo inoltre il filo del nostro ragionamento anche riguardo alla nietzschia-
na concezione dell’“eterno ritorno”, nella quale si ha a che fare di nuovo con una 
dimensione dell’agire perché il kierkegaardiano elemento della scelta trova qui in 
fondo il suo corrispettivo nella decisione della volontà dell’uomo di istituire, accet-
tandolo, il ripetersi di tutte le cose51, troviamo conferma che ciò che viene indivi-
duato come punto critico da Bloch è l’assenza di coordinate storico-sociali che de-
finiscano il soggetto agente. Bloch, infatti, ritiene che l’etica proposta da Nietzsche, 
che raccomanda pure un dionisiaco amore per la vita come è stata e come sarà, non 
sia riconducibile all’imperativo categorico kantiano, proprio perché non ha alcun 
crisma di universalità. 

Non può esistere in questo modo alcuna legislazione universale, poiché per Nietzsche 
non esiste l’altro, ma esistono solo nella sua visione aristocratica schiavi e signori, come 
entità prettamente individuali. «Poiché egli è così aristocratico e la morale non può mai 
essere misurata socialmente, bensì sempre solo nell’individuo come “legge individuale” 
[…], allora non vi è nessun imperativo categorico»52. Questo modo di concepire l’etica 
trova dunque la propria misura nell’azione stessa del soggetto e infatti, piuttosto che 
rivolgersi ai contemporanei si prolunga nel tempo, nella dimensione del futuro, come 
attimo nel quale il soggetto possa finalmente costruire la propria moralità53. 

In quanto ora io agisco così, determino l’agire del ritorno, e devo agire in modo tale da 
poter dire “da capo”; anzi, così deve ritornare. Si dimentica tuttavia che il passato deter-
mina in modo tale che non posso agire diversamente, poiché sono frutto delle mie azioni 
precedenti.54

Al contrario della ripresa, come definita da Kierkegaard, la teoria dell’eterno ri-
torno rappresentava un riavvicinamento alla cultura greca antica, in linea con l’inte-
resse giovanile di Nietzsche per la dimensione tragica della vita e con la sua visione 
della storia critica verso il cristianesimo e lo storicismo55. Bloch però ne sottolinea 
una certa ambiguità, proprio riguardo al peso costrittivo che può essere esercitato 

51	 F. Nietzsche, La gaia scienza, Adelphi, Milano 1988, aforisma 341, p. 202: «Se quel pensiero ti pren-
desse in suo potere, a te, quale sei ora, farebbe subire una metamorfosi, e forse ti stritolerebbe; la 
domanda per qualsiasi cosa: «Vuoi tu questo ancora una volta e ancora innumerevoli volte?» grave-
rebbe sul tuo agire come il peso più grande! Oppure, quanto dovresti amare te stesso e la vita, per non 
desiderare più alcun’altra cosa che questa ultima eterna sanzione, questo suggello?». Ma anche le 
celeberrime affermazioni in Così parlo Zarathustra, Adelphi, Milano 2000, p. 164: «Ogni “così fu” è 
un frammento, un enigma, una casualità orrida – fin quando la volontà che crea non dica anche: “ma 
così volli che fosse!”. Finché la volontà che crea non dica anche: “ma io così voglio! Così vorrò”!». 

52	 LV, p. 412; tr. it. LSF, p. 475.
53	 Ibidem: «La misura deve essere la mia propria azione. Il prolungamento e la volontà non sono dunque 

nello spazio, bensì nel tempo, non nella contiguità degli amici, bensì nella successione del futuro, e 
perciò ogni azione deve essere tale che io possa dire essa “da capo”. Tutto ritorna, ed io sono l’artefice 
della mia moralità, della mia purezza».

54	 LV, p. 412; tr. it. LSF, p. 475-476.
55	 C. Gentili, Nietzsche, il Mulino, Bologna 2001, pp. 300-310; E. Mariani, Kierkegaard e Nietzsche. Il 

Cristo e l’Anticristo, cit., pp. 192-207.



A

187

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

dal passato sulle nostre azioni, un passato che non risulterebbe dunque dinamiciz-
zato, lasciando intendere che in fondo vanificherebbe l’esercizio della volontà, non 
rappresentando così una effettiva soluzione del problema che lo stesso Nietzsche 
si era posto. Se infine il carattere fenomenico del tempo in Schopenhauer determi-
nava il prevalere del presente, in virtù dell’azione esercitata dalla volontà in tutti i 
fenomeni della natura, al contrario in Kierkegaard, come eterna proiezione verso la 
trascendenza, e in Nietzsche, come esercizio creativo di nuovi valori da parte dello 
Übermensch, prevaleva la dimensione del futuro come quella autentica della vita 
dell’uomo, segnata dunque dalla spinta in avanti, un aspetto che non poteva certo 
sfuggire alla sensibilità blochiana, che però ne denunciava anche i limiti. Nella fi-
losofia di Nietzsche in particolare non solo è tracciato un arco che deve condurre al 
super-uomo, ma si respira una generale ansia profetica di proiezione verso il futuro, 
che, ciononostante, Bloch stigmatizza come un futuro che non ci appartiene, nel 
quale non possiamo identificarci.

E tutto il suo sogno di allevare il super-uomo significava vedere oltre il presente nel 
futuro e lasciar penetrare il futuro nel presente. Diceva anche di essere illuminato da un 
mondo, che non esiste ancora, e che la sua filosofia è posta sul ponte del futuro. Non ci 
suona completamente estraneo. Il suo futuro non è il nostro futuro, ma in lui viveva come 
in pochi filosofi intenzione del futuro e volontà di aria pura.56

L’incontro con un futuro autentico era rimandato all’apporto di altri filosofi, capaci di 
dare esso caratteri concretamente storico-sociali. 

3. Schopenhauer, Wagner e Nietzsche 

Il ruolo svolto da Schopenhauer nella storia della filosofia non è però limitato – 
secondo Bloch – alla pur significativa contrapposizione a Hegel, ma anche all’aver 
avuto un influsso determinante sullo sviluppo di quella linea culturale che ha coinvolto 
Wagner, Nietzsche fino a Freud57. In effetti nelle lezioni dedicate a Wagner, il filosofo 
ci tiene a chiarire che è essenziale per una moderna storia della filosofia prendere in 
considerazione anche oggetti culturali che si collocano appena fuori del suo ambi-
to precipuo di interesse. «Dobbiamo comprendere insieme Schopenhauer, Wagner e 

56	 LV, p. 414; tr. it. LSF, p. 478.
57	 E. Bloch, Abschied von der Utopie?Vorträge, cit., pp. 32-39. Il criterio di dividere alcuni punti di 

svolta nella storia della filosofia in una destra e in una sinistra è stato utilizzato da Bloch in diversi 
casi. A partire da Schopenhauer, sulla base dell’accento posto sull’elemento pulsionale umano, Bloch 
definisce una sinistra, che comprende la scoperta del dionisiaco in Nietzsche e della libido in Freud, da 
una destra, che da Klages e in particolare dalla definizione dell’inconscio collettivo di Jung, ha dato al 
dionisiaco non più il significato relativo alla volontà di vita, ma quello regressivo proprio dell’istinto 
aggressivo, di morte, fornendo alimento all’ideologia nazista. Gli archetipi però, secondo Bloch, pos-
sono avere su un piano storico anche un valore progressivo (ad esempio la danza sulle macerie della 
Bastiglia richiama la danza sui prati di Asfodelo). 



A i margini del giorno

188

Nietzsche, e considerare qui brevemente Wagner, se non come filosofo, almeno da un 
punto di vista filosofico»58. 

Il fuoco sarà posto su quello che Bloch definisce il problema-Wagner, il problema 
cioè di un intellettuale poliedrico e contraddittorio, grandissimo musicista, che faticò 
ad affermarsi, ma con la sua attività artistico-culturale ha avuto un ruolo notevole nella 
formazione di una coscienza nazionale tedesca, durante il cruciale processo di costru-
zione del Secondo Impero in Germania59 e del definitivo passaggio di quella società al 
capitalismo. Nella sua formazione si delineano le iniziali influenze di Bakunin, della 
rivoluzione del 1848 e della filosofia di Feuerbach, unite a sentimenti anti-capitalistici 
e a un marcato anti-semitismo, in una mescolanza che rivelava nel giudizio di Bloch, 
dietro un’attitudine socialista, il «tanfo reazionario», che sarebbe stato futuro, velenoso 
alimento dell’ideologia nazista60. 

La problematicità del rapporto di Bloch con Wagner non viene certo esaurita in ogni 
caso da queste lezioni, che piuttosto rappresentano la tessera di un mosaico composto da 
vari interventi dedicati nel tempo alla musica e al pensiero wagneriani61, testimonianza 

58	 LV, p. 393; tr. it. LSF, p. 453. Per un generale orientamento su R. Wagner e la filosofia rinviamo a G. 
Di Giacomo, Richard Wagner. Una guida filosofica, Carocci, Roma 2021.

59	 Su questo aspetto cfr. Pier Carlo Bontempelli, Arte e nazione come rivoluzione anticapitalista, in AA.VV., 
Prospettive su Wagner, a cura di G. Di Giacomo, A. Alfieri, Mimesis, Milano 2019, pp. 109-124.

60	 LV, p.395; tr. it. LSF, p. 455. Wagner ha consegnato le sue riflessioni antisemite in particolare al saggio 
Il giudaismo nella musica, Mimesis, Milano-Udine 2016, a cura di Leonardo V. Distaso, pubblicato una 
prima volta nel 1850 e di nuovo ampliato nel 1869. Per quanto sia oggetto di disputa tra i critici, l’anti-
semitismo si rivelava un fattore stabile nel pensiero e nella musica wagneriani, e connotato da una certa 
complessità per la compresenza in esso di elementi biografici dovuti all’odio verso gli impresari teatrali 
ebrei, ma anche di pregiudizi sulla ripugnanza generata dall’aspetto esteriore degli ebrei o dalla loro pe-
culiare pronuncia semitica. Il saggio si chiude con un’espressione tristemente evocativa, p. 47: «L’ebreo 
prenda parte a quest’opera di rinnovata redenzione, senza guardarsi indietro, attraverso l’annullamento 
di sé; in tal modo saremo uniti e indivisibili! Ma attenzione, solo una può essere la vostra redenzione 
dalla grave maledizione che pesa su di voi: la redenzione di Ahasverus, la rovina, la fine, la morte, la 
caduta (Untergang)». Tra i critici è stato soprattutto Fubini a mettere l’accento sull’antisemitismo in 
Wagner come essenziale nelle sue elaborazioni artistico-culturali. Cfr. E. Fubini, Wagner musicista: era 
antisemita? in AA.VV., Prospettive su Wagner, cit., pp. 97-107. Il primo però a trattare il tema fu Th.W. 
Adorno, Wagner, cit., in particolare il primo capitolo dal titolo Carattere sociale, pp. 13-39. 

61	 Wagner lasciò un segno fin dalla fanciullezza di Bloch. Cfr. E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., p. 56: 
«Per Wagner provavo un odio smisurato, a motivo di una singolare esperienza capitatami a tredici 
anni. […] All’età di tredici anni, dovetti digerirmi un intero abbonamento al Teatro nazionale di corte 
di Mannheim. Veniva rappresentato Il crepuscolo degli dèi. Non capii neppure una parola e per di più 
la musica era così rumorosa che mi disgustò. In poche parole, fu una cosa tremenda. Il tutto durò sei 
ore». Prenderemo in considerazione i seguenti scritti di E. Bloch: Geist der Utopie, cit., pp. 97-124, 
tr. it., cit., pp. 99-124; Rettung Wagners durch surrealistische Kolportage, in Erbschaft dieser Zeit, 
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1962, vol. IV della Werkausgabe, cit., pp. 372-380; tr.it. Wagner salvato 
dal colportage surrealista, in Eredità del nostro tempo, Il Saggiatore, Milano 1992, pp. 311-319; Pa-
radoxa und Pastorale bei Wagner, in Literarische Aufsätze, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1965, vol. IX 
della Werkausgabe, cit., pp. 294-332. Una prima traduzione di questo saggio Paradossi e pastorale 
in Wagner fa da introduzione all’antologia di scritti wagneriani, Scritti scelti, Guanda Editore, Parma 
1983, pp. 7-51, ma citeremo dalla traduzione che si trova nel volume Volti di Giano, Marietti, Genova 
1994, pp. 116-170.



A

189

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

di un’esigenza di confronto forse mai soddisfatta in modo definitivo62. Pur ponendosi 
dunque la questione dell’eredità wagneriana, per quanto riguarda l’anti-semitismo, Blo-
ch non calca qui particolarmente la mano, facendo comunque notare che alcuni perso-
naggi tratteggiati in modo negativo da Wagner nelle sue opere, risentono visibilmente 
dei suoi pregiudizi contro gli ebrei63, ma dedicandosi per lo più una esposizione critica 
dei contenuti delle opere, per evidenziarne le influenze filosofiche. 

Se però allarghiamo per un attimo la prospettiva, l’anti-semitismo in Wagner posse-
deva una dimensione ben più ampia, di interpretazione politico-religiosa della cultura 
europea, allo scopo dichiarato di sradicare da essa le radici giudaico-cristiane, responsa-
bili secondo il musicista della dissociazione tra cultura popolare e arte64. La riflessione 
filosofica di Bloch segnava su questo punto uno scarto profondo, poiché, orientata co-
stantemente a individuare aspetti utopici nelle diverse manifestazioni dell’umano, rite-
neva al contrario di poter trovare una solida base nella ripresa in senso immanente della 
religione cristiana, proprio per la fortissima carica utopica in essa presente. A partire 
dalla sua visione, Wagner proponeva una utopia di carattere mitico-razziale che, nel 
sottolineare le peculiarità idealizzate del passato del popolo tedesco, da riscoprire, si 
aspettava un ritorno rigenerante del mito germanico e dell’arte come unico strumento in 
grado di esprimere la creatività del popolo65. 

Nella sua presentazione del ciclo Ring des Nibelungen, Bloch coglieva perfet-
tamente che, nell’esigenza wagneriana di rinnovamento della società, «la rigene-
razione dell’arte tramite la liberazione dall’oro diviene allo stesso tempo una ri-

62	 Concordiamo su questo punto con il giudizio espresso da F. Rampinini, Musica e utopia. Ernst Bloch 
e la filosofia della musica, cit., p. 96: «Bloch si affaticherà tutta la vita nell’interpretazione di Wagner 
in una continua tensione tra fascinazione e repulsione».

63	 Si possono confrontare a questo proposito le osservazioni di Bloch su Loge nel Rheingold, in LV, p. 
396; tr. it. LSF, p.456: «Loge è per Wagner un arciebreo, con il quale Wotan è alleato, e derubano 
dell’oro il povero Alberich, che lavora nella fucina sotterranea, perché possa essere pagata la banca, 
che ha dato il contributo alle spese di costruzione di Walhalla». Ma ancora più significativo quanto 
viene affermato su Mime, in LV, p. 396, tr. it. LSF, p.457, perché convergono sia l’avversione per le 
fattezze fisiche dei semiti sia per il loro modo di parlare: «E Mime è un piccolo giudeo (Jid) gobbo, 
che si dimena sul terreno e naturalmente con i suoi occhi infiammati, le orecchie sorde e la bava 
grondante, non può certo avere idea della grandezza teutonica […] parla yiddish, intrallazza intorno 
a Siegfried...». Su Mime vi è una significativa convergenza con Adorno, Wagner, cit., p. 23: «A ciò 
si riporta [Adorno fa riferimento in generale all’avversione verso il linguaggio] la descrizione della 
parlata ebraica nel saggio sull’ebraismo, che non lascia dubbi sulle fonti da cui derivano i mostri Mime 
e Alberich».

64	 Nietzsche trovò una perfetta consonanza con queste considerazioni di Wagner, nella fase in cui lo 
giudicava possibile protagonista di una nuova valorizzazione della civiltà greca, l’unica che aveva 
realizzato una coesione tra arte e società e affermato il ruolo fondativo del mito. In La nascita della 
tragedia, Adelphi, Milano 1992, Nietzsche dichiarava a p. 151: «...il mito [è] immagine concentrata del 
mondo […] Senza mito però ogni civiltà perde la sua sana e creativa forza di natura: solo un orizzonte 
delimitato da miti può chiudere in unità tutto un movimento di civiltà». Su questo tema cfr. G. Di Gia-
como, Richard Wagner. Una guida filosofica, cit., pp. 35-39.

65	 L.V. Distaso nella Postfazione a Il giudaismo nella musica, cit., afferma a p. 99: «La completa rinascita 
prende avvio dal risveglio wagneriano del mito germanico che assume, perciò, i caratteri di un ideale 
ritorno verso ciò che si è dimenticato nella lontananza: l’artista non può che emergere da questa comu-
nità popolare per scuotere le potenze sopite nel popolo».



A i margini del giorno

190

generazione dell’essenza teutonica»66, cioè la presenza di contenuti rivoluzionari 
anti-borghesi, l’odio verso l’oro e verso la proprietà privata, rivelavano in realtà 
una falsa coscienza reazionaria, sebbene soggettivamente autentica. Sempre riguar-
do alla mitologia germanica inoltre essa rivelava l’essenza feuerbachiana presente 
in queste opere wagneriane, poiché non faceva altro che «ricondurre gli dei alle 
passioni umane», ipostatizzando quindi «una gigantesca lotta degli affetti umani»67. 
Dell’essere gli dei niente altro che proiezioni degli attributi dell’uomo ne risentiva 
anche la delineazione dei personaggi che perdevano di forza e autorevolezza, per 
cui lo scontro tra Wotan e Siegfried (Wotan viene definito da Bloch un «dio debole 
[…] che continuamente invoca piangendo che presto arrivi la sua fine», mentre Sie-
gfried «è un ragazzo semplice [...], la cui natura è completamente pura, è una figura 
feuerbachiana»68) non poteva certo essere interpretato come una rivolta prometeica. 
Quando Bloch si porrà il fine di una riabilitazione di Wagner, liberando finalmente 
quell’energia utopica rivoluzionaria riconosciuta comunque nelle sue opere, questo 
potrà accadere solo depurandole dal modo wagneriano di intendere la mitologia, fat-
to ormai proprio da una mentalità piccolo-borghese, che ha potuto in essa proiettare 
i sogni collettivi di un’epoca, dando così a quell’energia un crisma di necessaria 
maggiore concretezza.

Così, forse, l’“idealismo” di Wagner potrebbe diventare pericoloso e concreto, ossia 
l’elemento originariamente rivoluzionario potrebbe venire recuperato e, una volta liberato 
dalla “mitologia”, il colportage della vendetta e dell’utopia ritroverebbe il suo mordente.69

Nella Götterdämmerung però, secondo Bloch, si manifesta già la componente pes-
simistica schopenhaueriana nel motivo della redenzione, che si affermerà nelle opere 
successive, in particolare nel Tristan und Isolde. Dal crepuscolo degli dei si genererà in-
fatti un nuovo mondo, del quale Bloch denuncia in fondo la completa destoricizzazione, 
essendo niente altro che negazione della volontà di vivere in toto, compresa la ribellione 
di Prometeo, per cui l’apertura auspicata al nuovo ne risulterebbe ancora fortemente 
depotenziata.

Nella sua lettura filosofica di Wagner, Bloch aveva preso le mosse però dall’iden-
tificazione dell’opera d’arte totale (Gesamtkunstwerk) con il sistema filosofico di 
Hegel in contrapposizione alla musica di Beethoven simbolo dell’etica di stampo 
kantiano. «Ma mentre tutta l’opera di Wagner ha limiti precisi, Beethoven invece 
non ha limiti, e supera Wagner come Kant supera Hegel, come l’inquieto apriori 

66	 LV, p. 395, tr. it. LSF, p. 456. Richiamiamo sempre le acute osservazioni di L.V. Distaso, Il giudaismo 
nella musica, cit., p. 131: «L’utopia wagneriana veste i panni della teologia dell’arte in chiave di su-
peramento del cristianesimo romano – piantato sulla radice dell’ebraismo – e recupero tedesco della 
grecità naturale innestata sul terreno della spontaneità e necessità della vita».

67	 LV, pp. 395-396, tr. it. LSF, p. 456.
68	 LV, p. 396, tr. it. LSF, p. 456.
69	 E. Bloch, Rettung Wagners durch surrealistische Kolportage, cit., p. 377; tr. it., cit. p. 316.



A

191

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

supera nell’uomo ogni tipo di oggettivismo compiuto troppo presto»70. La chiusura 
panlogica del sistema hegeliano impediva di pensare a interventi da parte del sog-
getto, mentre l’apriori etico kantiano costituiva comunque un movente per l’uomo a 
superare l’esistente. 

In altri luoghi Bloch indicherà in Beethoven il rappresentante della volontà etica 
kantiana del dover-essere propria di un soggetto insoddisfatto del mondo come ci 
appare, per distinguerla da quella del soggetto meramente pulsionale, stretto nelle 
angustie del proprio presente, rappresentato invece da Schopenhauer71. Ma proprio 
Hegel e Schopenhauer vengono accomunati dal loro modo di considerare il soggetto 
come un semplice strumento nelle mani di una superiore entità metafisica di carat-
tere logico o pulsionale che essa sia. «Gli individui e la loro volontà non soltanto 
istintiva nulla sono rispetto all’onda volente, unica e sola reale, della volontà o dello 
spirito universali»72. 

La concezione wagneriana della totalità così strutturata implicava una compiutezza e 
un senso assoluto già dati, con il risultato però di presentarsi come una forma di eterna 
staticità in particolare proprio nel modo in cui Wagner faceva vivere i suoi personaggi, 
e il riferimento è ancora al Ring, poiché essi nel mezzo delle vicende più complesse non 
potevano fare altro che realizzare una sorta di automatismo imposto dall’alto, un destino 
già stabilito, segnando il tutto come un falso movimento. «Perciò anche Wagner ha tro-
vato qui la sua filosofia e molta musica wagneriana, quella dell’assalto, follia, metafora 
della lucciola, onde, nuvole di vapore e profondo sonno dell’incoscienza è esponente 
dello stesso automatismo furioso ed eternamente statico, della stessa fiaba della natura 
lontana dal soggetto»73. 

Mentre una totalità così concepita lasciava poco spazio all’utopia, Bloch – lascian-
dosi guidare dal tessuto culturale proprio del Romanticismo, che riconosceva nell’arte 
l’aspirazione all’assoluto – definirà successivamente Wagner una natura geniale perché 
il significato profondo della sua opera non è ancora esaurito, ma contribuisce alla deline-

70	 Id., Geist der Utopie, cit., p. 88; tr. it. cit., p. 90. Anche Adorno ha posto l’accento sulla totalità si-
stematica in Wagner; cfr. Th.W. Adorno, Wagner, cit., p. 45: «Nell’arte non meno che nella filosofia i 
sistemi cercano di produrre da sé la sintesi delle differenze. Perciò essi si volgono sempre in verità a 
una totalità passata, ma divenuta problematica, di cui contestano l’immediato diritto all’esistenza al 
fine di produrla mediatamente ancora una volta da sé. Questo in Wagner arriva alla fine».

71	 LV, p. 389; tr. it. LSF, pp.447-448: «A questo scopo [la “negazione del mondo”] quietismo, silenzio 
della volontà, silenzio anche di quella volontà, che non fu per niente nominata per tutto il tempo, della 
quale Schopenhauer non parla nemmeno, […], cioè della volontà morale, della volontà faustiana, be-
ethoveniana, kantiana, della volontà rivoluzionaria. Egli conosce la volontà solo come libidine e come 
impulso, non la conosce come Faust». Cfr. E. Bloch, Geist der Utopie, cit., p. 87; tr. it., cit., pp. 89-90: 
«Forte ed irresistibile erompe il grido del soggetto beethoveniano che non trova soddisfazione alcuna 
nell’apparenza della vita, che sta al di sopra del più alto livello di ogni ambito terrestre reale, che come 
lo stesso genio della musica ancora non è stato rappresentato ed accolto in nessuna parte del mondo».

72	 Ivi, pp. 196-197; tr. it., p. 194 ma anche LV, pp. 401-402; tr. it. LSF, p. 462: «La musica di Beethoven 
è volontà morale: qui è un uomo che parla, un Bruto. In Wagner parla la volontà di Schopenhauer, 
l’onda universale della volontà, sulla quale gli individui, le dramatis personae: Tannhäuser, Brunilde, 
Siegfried, Wotan [...] Tristano e Isolde, sono navi danzanti».

73	 E. Bloch, Geist der Utopie, cit., p. 197; tr.it., p. 194.



A i margini del giorno

192

azione del futuro e «all’assoluto che non è ancora divenuto»74. Ma l’approccio di Bloch 
è mutato ulteriormente, quasi capovolgendosi, essendo sempre più orientato da una sen-
sibilità moderna, consonante con l’impostazione del suo pensiero filosofico. Se le pro-
fondità infatti delle opere wagneriane non sono ancora venute completamente alla luce, 
si deve puntare l’attenzione sull’emergere delle singole istanze paradossali piuttosto che 
sul grande-tutto. In queste aperture, solo apparentemente marginali, si può manifestare 
l’inatteso, l’imprevisto-preveggente, che può produrre una retroazione «anche su parec-
chia colossalità che li circonda»75. 

Questi elementi marginali dunque rivelano in Wagner una struttura meno monolitica, 
nella quale, secondo quanto emerge dai dettami dell’arte moderna, un certo principio di 
unitarietà del tutto non è mai qualcosa di definitivo, ma va delineandosi a partire dalla 
negatività priva di senso di un reale frammentato, in modo che l’opera si offra nel tem-
po. La nuova ottica permette, secondo Bloch, di superare anche la tradizionale lettura 
improntata a Schopenhauer, di una volontà di vita che nell’eros si capovolge in desiderio 
di morte. In questo contesto il paradosso da un punto di vista filosofico più significativo 
è senza dubbio in Wagner il leitmotiv, che si presenta, a nostro avviso, con caratteri di 
analogia con la ripresa kierkegaardiana. Il leitmotiv, infatti, è statico e dinamico al tempo 
stesso, poiché è memoria tesa al recupero del passato, ma allo stesso tempo anticipazione 
che è rivolta al futuro.

In modo affine Wagner ha manipolato i suoi leitmotiv, statici e al tempo stesso mobi-
li, paradossi di un luogo di sosta che è, per così dire, in movimento. Perciò la sua opera 
nell’ambito di tali leitmotiv assomiglia all’ornamento dell’antico meandro, ripiegato su se 
stesso e al contempo progrediente. E ciò che sinora non è stato notato a sufficienza: l’ele-
mento meandrico nel leitmotiv wagneriano non si fa valere solo in funzione rammemorante, 
come regressione volta al recupero, ma anche in funzione anticipatrice, come anticipazione 
acceleratrice.76

74	 Id., Rettung Wagners durch surrealistische Kolportage, cit., p. 378; tr. it., cit. p. 317; riportiamo 
l’intero brano: «Solo i talenti rimangono fissi allo stesso posto, pieni di passato esaurito, e quindi 
possono essere passati anche per noi; il genio in un’opera è invece ciò che in essa continua a lavora-
re, che continua a colpirci e a riguardarci, il contributo di un’epoca al futuro e all’assoluto che non 
è ancora divenuto».

75	 Id., Paradoxa und Pastorale bei Wagner, cit., p. 301; tr. it., cit., p. 127. Per quanto riferito soprattut-
to alle capacità di Wagner come musicista, Nietzsche aveva definito miniaturismo la sua attenzione 
per il dettaglio in Scritti su Wagner, Adelphi, Milano 1979, p. 181: «Sia detto ancora una volta: am-
mirevole, amabile è Wagner soltanto nell’invenzione del minimo, nell’invenzione del dettaglio – si 
ha dalla propria parte tutte le ragioni per proclamarlo su questo punto un maestro di prim’ordine, il 
nostro più grande miniaturista musicale, che rinserra in uno spazio estremamente esiguo un’infinità 
di sensi e di dolcezza».

76	 E. Bloch, Paradoxa und Pastorale bei Wagner, cit., p. 322; tr. it., cit., pp.155-156. Sempre a p. 157 
Bloch offre degli esempi di leitmotiv: «Ma poiché l’occhio di Brunilde che si apre alla vita anticipa 
l’occhio di Sigfrido che si apre alla morte, può essere scoperto allora l’altro carattere di molti leit-
motiv, il loro carattere anticipatore. Esso si rivolge a una lontananza futura, affinché essa non sfugga, 
consiste di segni di quanto ancora dovrà emergere, anziché di dilatazioni dell’inconscio». 



A

193

Vincenzo Scaloni
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

Il leitmotiv possiede un elemento meandrico che ne costituisce la ricchezza in quan-
to in esso passato e futuro si intrecciano, e il recupero mnestico contiene uno slancio 
anticipante verso il futuro, tipico, come abbiamo detto in precedenza, della memoria 
utopica così importante per Bloch. Se i meandri paradossali ci restituiscono dunque 
uno slancio verso il futuro e interagiscono sulla struttura dell’insieme, essi indicano 
l’esigenza di un mondo rinnovato attraverso il tema della redenzione che taglia tra-
sversalmente l’opera wagneriana giungendo fino alla famosa esclamazione del Parsi-
fal: «Redenzione al Redentore»77.

77	 R. Wagner, Parsifal, Le Lettere, Firenze 1997, p. 153.


