VINCENZO SCALONT

ERNST BLOCH E LA “LINEA DELLA CATASTROFE”
La dissoluzione dell hegelismo nelle Leipziger Vorlesungen™

Abstract

In his lectures on the history of philosophy given in Leipzig in the 1950s, E. Bloch also addressed the dis-
solution of Hegelianism. This process featured Schopenhauer, Kierkegaard, and Nietzsche in what Bloch
called the“line of catastrophe”, which emphasized pessimism but also the arational component of humanity
and reality. Bloch drew inspiration from these philosophers for his critiques of Hegelian historicism. These
critiques were evident as early as “The Spirit of Utopia”, in the seminal section dedicated to the philosophy
of music history. Indeed, music was the art form that most clearly expressed the deepst core of existence and
its incompleteness, further revealing its utopian dimension. Bloch thus confirms his originality in his reading
of philosophical materials, which helped highlight the ethical component of practical rationality.

Keywords: Deep Core, Line of catastrophe, Pessimism, Philosophy of music, Practical rationality

1. Introduzione

Ernst Bloch ¢ stato considerato a ragione uno dei grandi eredi della filosofia classica
tedesca, poiché il suo pensiero si € nutrito fin dalla giovinezza del confronto con Kant

*  Liceo Scientifico Statale “L. Pasteur” di Roma — vincenzo.scaloni@]libero.it.

**  Questo articolo ¢ gia apparso, tranne alcune sezioni, come parte dell’introduzione al volume Ernst
Bloch, Da Kant a Marx. Lezioni di storia della filosofia moderna, Mimesis, Milano-Udine 2024, tra-
duzione integrale delle blochiane Leipziger Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie, Suhrkamp,
Frankfurt a.M. 1985, 4 voll., vol. 4, dal titolo Neuzeitliche Philosophie 1I: Deutscher Idealismus. Die
Philosophie des 19. Jahrunderts. Per ragioni editoriali erano rimaste fuori le pagine dedicate alla
blochiana filosofia della musica e quelle relative a Wagner. Le presentiamo qui nella loro integrita.
Indicheremo I’edizione tedesca con la sigla LV e la traduzione italiana con la sigla LSF, entrambe
seguite dal numero di pagina corrispondente. Bloch tenne le sue lezioni a Lipsia negli anni che van-
no dal 1951 al 1956, periodo segnato dalla drammatica rottura con le autorita staliniste della allora
Repubblica democratica tedesca e dal suo esonero dall’insegnamento universitario. Per informazioni
sull’intera vicenda rimandiamo a A. Miinster, L utopia concreta di Ernst Bloch. Una biografia, La
Scuola di Pitagora Editrice, Napoli 2014, pp. 253-304. A p. 256 leggiamo: «Il fatto, anzi, di essere stato
nominato responsabile del settore “Storia della filosofia” fu, beninteso, per Ernst Bloch un’incitazione
supplementare a gettarsi corpo ¢ anima in ricerche minuziose sulla storia della filosofia, e il risultato
di questi sforzi sarebbe presto culminato nel grande ciclo di conferenze raccolto nei quattro volumi del
Corso di filosofia di Lipsia dedicato alla storia della filosofia (1950-1956), che furono pubblicate solo
nel 1985». Sempre utili sono il libro autobiografico della seconda moglie del filosofo Karola, Memorie
dalla mia vita, Marietti, Genova 1982, pp. 182-233, il volume Aa.Vv., Hoffnung kann enttduscht wer-
den. Ernst Bloch in Leipzig, Verlag Anton Hain, Frankfurt a.M. 1992, pp. 7-184 ¢ le interviste rilasciate
da Bloch, Marxismo e utopia, a cura di V. Marzocchi, Editori Riuniti, Roma 1984, pp. 112-113.

B@belonline, vol. 12, 2025 « Mimesis Edizioni, Milano-Udine * mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline * ISSN (online): 2531-8624 « ISBN: 9791222326764 « DOI: 10.7413/2531-86240248

© 2025 — The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



A |i margini del giorno

ed Hegel" Vive pero in esso anche un’altra componente, teoricamente altrettanto impor-
tante, indirizzata senza pregiudizi a dare il giusto rilievo al fondo alocagico dell’'uomo
e della realta, mai liquidato da Bloch come meramente irrazionale, semmai valorizzato
nell’ottica del potenziale materialismo e di una visione del processo ontologico segnato
da fratture e discontinuita. Cio offre un’ulteriore conferma dell’originalita dell’approcc-
caio blochiano alla storia della filosofia, teso a rintracciare, con penetrante autonomia
intellettuale, contenuti fecondi per la costruzione del proprio percorso filosofico, anche
in luoghi teorici per lui non pienamente affini.

La dissoluzione dell’hegelismo in ogni caso prende secondo Bloch due direzioni, defi-
nite rispettivamente la linea della catastrofe (Unheilslinie) di Kierkegaard, Schopenhau-
er e Nietzsche, e la linea della salvezza (Heilslinie) che dalla Sinistra hegeliana e Feuer-
bach arriva fino a Marx ed Engels. Accomunate dalla «nausea del pensiero idealistico»?,
dal rifiuto, cio¢ in particolare del panlogismo hegeliano, esse si differenziano perché nel
caso della linea della catastrofe 1’avversione contro il pensiero hegeliano diventa avver-
sione contro il pensiero in generale, con il concreto rischio di caduta nell’irrazionalismo.
A questo proposito, proprio in chiave di lettura storico-filosofica, pud — a nostro avviso —
risultare di un certo interesse il confronto con I’interpretazione offerta da Georg Lukacs,
amico di gioventu di Bloch?, nella Distruzione della ragione, sullo stesso arco temporale
di sviluppo filosofico.

Nello svolgimento delle sue lezioni, infatti, Bloch ha ben presente I’opera di Lukéacs
non solo perché viene in un caso esplicitamente citata!, ma perché in alcune conside-
razioni si percepisce una comune sensibilita, ad esempio nel sottolineare che in quegli
autori I’attivita del soggetto era limitata all’ambito privatistico dei sentimenti e delle
volizioni e perdeva qualsiasi dimensione storico-sociale, pur nella differenza di giudizio
espressa sulle filosofie della crisi. Se nel profondo I’impianto teorico lukacsiano aveva
infatti lo scopo, nel ricostruire il percorso dell’irrazionalismo, della contrapposizione
ideologica’, in Bloch invece, sebbene non manchi questa preoccupazione politico cul-

1 Facciamo riferimento a quella sezione di Geist der Utopie dal titolo Kant e Hegel: l’interiorita supera
l’enciclopedia del mondo, in Werksausgabe, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1985, in 15 voll., v. III, pp.
219-236, tr. it. Spirito dell 'utopia, La Nuova Italia, Firenze 1992, pp. 222-239.

2 LV,p.358; tr. it. LSF, p. 411. Inoltre, Bloch ha trattato le stesse problematiche in Subject-Object. Er-
lduterungen zu Hegel, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1962, in Werkausgabe, cit., vol. VIII, pp. 379-408; tr.
it. Soggetto-Oggetto. Commento a Hegel, il Mulino, Bologna 1975, pp. 395-425, lo indicheremo d’ora
in poi con la sigla S-O seguita dalla pagina dell’edizione originale e da quella della corrispondente
traduzione italiana, e nell’articolo Uber den gegenwiirtigen Stand der Philosophie, in Philosophischen
Aufsdtze zur objektiven Phantasie, vol. X della Werkausgabe, cit., pp. 292-317.

3 Sull’amicizia giovanile tra Bloch e Lukacs si possono confrontare A. Miinster, L utopia concreta di
Ernst Bloch. Una biografia, cit., pp. 51-75; E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., pp. 121-126.

4 LV,p.390; tr. it. LSF, p. 449. Bloch riporta un brano di Lukdcs relativo alla filosofia schopenhaueriana,
nel quale essa viene paragonata un moderno hotel costruito sull’abisso del nulla.

5 Nella Prefazione dell’opera dal titolo significativo L ‘irrazionalismo come fenomeno internazionale nel
periodo dell’imperialismo, Lukécs dichiara la propria intenzione in modo inequivocabile. G. Lukacs,
La distruzione della ragione, Einaudi, Torino 1974, vol. I, pp. 3-33, p. 5: «Il nostro compito ¢ di sma-
scherare tutte le posizioni di pensiero che hanno preparato la Weltanschauung nazionalsocialista, per
quanto lontane possano essere dall’hitlerismo e per quanto poco possano aver avuto, soggettivamente,

176



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

turale®, si presenta una diversa valutazione filosofica delle problematiche emerse dalla
speculazione di Kierkegaard, Schopenhauer e Nietzsche.

Bloch sottolinea infatti che la «catastrofe» — e vedremo che tale affermazione risul-
tera particolarmente valida in riferimento a Schopenhauer — puo essere considerata una
«categoria alta»” Essa non ¢ dovuta infatti al mero giudizio di chi osserva dall’esterno
la realta, ma ¢ insita nella realta stessa e nella negativita che essa manifesta, divenendo
cosi ’occasione per «riflettere nel nostro mondo torbido e difficile e su questa terra
oscura»® Lukacs e Bloch convergono soprattutto nel ritenere che le filosofie della crisi e
della disperazione abbiano avuto origine dalla filosofia di Schelling, ma proprio questa
convergenza di giudizio rivela in realta al suo interno una distanza molto significativa.
Lukacs, infatti, critica in particolare in Schelling I’intuizione intellettuale, concentrando
le sue considerazioni su un peculiare interesse gnoseologico’, e della sua tarda filosofia
stigmatizza la deformazione reazionaria della pur significativa critica a Hegel, per la
quale I’esistenza non ¢ deducibile dal concetto'’. Bloch invece, e questo viene detto in
modo esplicito non solo nelle lezioni di Lipsia!l, subisce I’influsso soprattutto del tar-
do Schelling, apprezzando in particolare il carattere ontologico del suo pensiero, I’aver
distinto nel processo il Daf, il fattuale privo di fondamento, dal Was, dal suo che-cosa
come essenza ancora da realizzare. Ma in particolare, sebbene anche Bloch consideri re-
azionaria questa parte del pensiero schellinghiano, mette in evidenza come per Schelling
nel mondo non ci sarebbe nessun processo, se non ci fosse qualcosa che non dovrebbe
essere, che nel mondo non ¢ ancora giusto ed ¢ questo che strutturalmente spinge il di-
venire nel suo avanzamento. Le critiche mosse al compatto processo storico, pienamente

intenzioni di tal genere. Una delle tesi fondamentali di questo libro ¢ che non ¢’¢ nessuna Weltanschau-
ung “innocente”.

6 Valga per tutti quanto affermato a proposito della filosofia di Nietzsche. LV, p. 406; tr. it. LSF, p. 468:
«Anche la morte e il dilaniare appartengono al piacere. Dioniso ¢ 1’eroe tragico e questa ¢ cultura
tragica. Da tutto cio sentite risuonare in lontananza, in una regione molto elevata, cid che piu tardi ¢
iniziato nel fango e nella muffa, cio¢ i toni nazisti». Ma Bloch critica anche 1’antifascismo per avere
indicato in Nietzsche un precursore di Hitler; cfr. LV, p.413; tr. it. LSF, p. 476: «[...] Ed ¢ un danno
enorme, purtroppo causato da tutti gli antifascisti, rendere Nietzsche un precursore di Hitler. In questo
modo Hitler ¢ per molti giustificato, almeno sollevato, collocato in un ambito nobile.

7 LV, p. 355; tr. it. LSF, p. 407.

LV, p. 355; tr. it. LSF, p. 408.

9  G. Lukacs, La distruzione della ragione, cit., pp. 127-154; p. 139: «L’opposizione di discorsivo e intu-
itivo, la loro contrapposizione ancora piu netta, ma diversamente accentuata che in Kant, passa cosi al
centro della gnoseologia del giovane Schelling e acquista, come “intuizione intellettuale”, una forma
efficace per lungo tempo».

10 Ivi, pp. 154-194; p. 187: «E chiaro che facendo notare come 1’esistenza non sia deducibile dal concetto
Schelling critica anche qui giustamente un punto debole dell’idealismo hegeliano, ancorché da destra
¢ quindi con deformazioni reazionariey.

11 LV, pp. 358-399; tr. it. LSF, p. 412; E. Bloch, Experimentum Mundi, in Werkausgabe, cit., vol. XV, p.
31; tr. it. a cura di G. Cunico, Experimentum Mundi, Queriniana, Brescia 1980, pp. 62-63: «Il fatto che
c’¢ qualcosa in generale, questo “fatto-che” preme verso la storia, preme per entrare nel processo in
cui il “fatto-che’ pone e prova i molteplici “qualcosa” in vista del suo “che-cosa”, e tenta cosi di portare
all’esterno, di portar fuori, a soluzione, la X contenuta nel fattore del “fatto-che”, ossia in generale il
‘che-cosa’ tendente a s¢é stesso».

o]

177



A |i margini del giorno

risolto in senso logico, proprio dello storicismo idealistico, avevano in ogni caso il loro
fondamento teorico nella mancata coincidenza di pensiero ed essere, che, nella conse-
guente esplicita svalutazione del sapere oggettivo, apriva un varco — come vedremo
successivamente — alla sfera etica dell’agire umano, in particolare per quanto riguarda
Kierkegaard e Nietzsche, e per Bloch rappresentava allo stesso tempo la possibilita di
uno spazio per 1’utopia concreta come futura totalita da realizzare.

L’intuizione originaria pero di questa peculiare concezione storico-metafisica era con-
nessa fin dagli esordi alla costruzione di una filosofia della storia della musica'?, nella
quale si manifestava secondo il filosofo un «contenuto essenziale [...] un sovrappiu»'?,
dunque il nocciolo piu intimo e nascosto, ancora incompiuto, della realta e dell’uomo.
Riconoscere una dimensione metafisica alla musica poneva Bloch su un piano comune a
Schopenhauer, ma segnava allo stesso tempo una distanza critica di spessore addirittura
piu profondo tra i due pensatori. Se Schopenhauer, infatti, riteneva la musica capace di
oggettivazione immediata della volonta, forza originaria posta al di l1a del principio di
individuazione, per Bloch essa era invece forma d’arte utopica per eccellenza, proprio
per il suo intrinseco legame con il tempo'4, che la connotava in senso anticipante, proiet-
tandola nel processo orientato al futuro.

Schopenhauer ¢ ancora assai distante dal comprendere il vero apeiron della musica, giac-
ché lungi dall’ancorarla all’individuale, all’eroico e al cristiano, I’incatena nella passivita
e nel cosmo; in altri termini, pur concedendo alla musica il potere di aggiungere alla mani-
festazione la cosa in sé, definisce tuttavia questa cosa in sé esclusivamente come una realta
metafisica di tipo indeterminato, privo di individuazione, estraneo al processo, che gia sul
piano empirico ¢ estremamente reale.!®

12 In Geist der Utopie Bloch ritiene che una filosofia della storia della musica non possa basarsi né sulla
considerazione dell’evoluzione della tecnica né sull’inquadramento sociologico dei grandi composi-
tori e delle loro opere. Il filosofo per indicare le sfasature presenti tra i protagonisti e le loro epoche
usa la categoria della “non-contemporaneita” che sara una di quelle pit importanti elaborate da Bloch
nella sua speculazione filosofica. Cfr. E. Bloch, Geist der Utopie, cit., pp. 50-66; tr. it., cit., pp. 54-69.
La filosofia della musica ¢ emersa sempre piu come importante oggetto di studio per la critica. Si pos-
sono confrontare a questo proposito C. Migliaccio, Musica e utopia. La filosofia della musica di Ernst
Bloch, Guerini e Associati, Milano 1995; E. Matassi, Bloch e la musica, Edizioni Marte, Salerno 2001;
F. Rampinini, Musica e utopia. Ernst Bloch e la filosofia della musica, Mimesis, Milano-Udine 2018.
Facciamo riferimento a questo tema poiché lo stesso Bloch propone in questa sezione delle Leipziger
Vorlesungen alcune lezioni su Wagner.

13 E. Bloch, Geist der Utopie, cit., p. 59; tr.it. cit., p. 63.

14 Ivi,p. 167; tr. it., p. 166: «[...] ed ¢ il legame strutturale tra 1’evento temporale incorniciato dal sinfoni-
smo ¢ I’evento storico-produttivo. [...] In entrambi il tempo ¢ il perdurare del prima nell’““ora”, quindi
¢ risparmio, durata, costruzione, eredita, preparazione e raccolta, finché qualcosa non si compia e non
agisca il tempo purificato, compreso, carico della meta, musicalmente storico, mosso da ragione e
provvidenza, il ritmo come musica nella musica e come logica nel cosmo».

15 Ivi, p. 190; tr.it. cit., p. 188. Sulle critiche di Bloch a Schopenhauer rinviamo a C. Migliaccio, Musica
e utopia. La filosofia della musica di Ernst Bloch, cit., pp. 107-108, ma soprattutto a F. Rampinini che
mette I’accento sul passo citato e sul tema in questione, Musica e utopia. Ernst Bloch e la filosofia della
musica, cit., pp. 45-49.

178



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

Bloch esplicitava gia in questo contesto, nell’atemporalita della cosa in sé¢ scho-
penhaueriana, il suo bersaglio critico fondamentale, e quando Schopenhauer affermava
che il valore della musica sarebbe rimasto intatto, anche se il mondo fosse venuto meno
completamente, si comprendeva che questa posizione aveva in s¢ implicita I’impossibi-
lita di una redenzione dell’umanita sul piano storico, la negazione ascetica della volonta
di vita come unica soluzione possibile.

Il disaccordo di Bloch su questo punto non poteva essere piu netto, nel ritenere al
contrario la musica un’arte connessa all’incompiutezza della realta e alle insoddisfazioni
del soggetto, spinto cosi alla prassi storico-sociale per la ricerca del proprio autentico
Sé. Nelle lezioni Bloch torna infatti sui limiti dell’esperienza estetica in Schopenhauer,
identificata come una condizione ideale per il soggetto, libero momentaneamente grazie
ad essa dagli affanni della vita pratica, ma segnata da un carattere prettamente contem-
plativo, dunque distante dalla realta concreta e ancora una volta un’evasione dall’agire
sociale. «Essere ¢ orribile, vedere €& beato»'S.

Questa breve citazione di Schopenhauer ¢ la sintesi efficace dello iato tra esperienza
estetica e negativita dell’essere, due sfere destinate a rimanere tra di loro irrelate e che
potra essere colmato solo attraverso 1’intervento pratico dell’uomo. La critica costante
di Bloch all’assenza di una dimensione attiva del soggetto segnala pero uno degli aspetti
fondamentali del suo percorso filosofico: la fondazione di una razionalita pratica. Essa
trovera il suo peculiare perno teorico nel rapporto teoria-prassi, come era stato elaborato
da Marx, in particolare a partire dalle celeberrime Undici tesi su Feuerbach'’, considera-
te da Bloch in questo senso un vero punto di svolta di tutto il pensiero occidentale, poi-
ché cambiavano radicalmente la prospettiva filosofica, fino ad allora orientata alla com-
prensione-contemplazione del gia divenuto'®, indirizzandola all’orizzonte del futuro.

2. La linea della catastrofe: Kierkegaard, Schopenhauer e Nietzsche

L’avere Bloch indicato nel pessimismo la «parola-chiave» per le filosofie della cata-
strofe!” rappresenta la cartina al tornasole di un problema considerato ineludibile e dal

16  A. Schopenhauer, Parerga e Paralipomena, Adelphi, Milano 1981, vol. I, p. 648: «A vederle, tutte le
cose sono mirabili, a esserle invece terribiliy, ma anche quanto dice E. Bloch in Marxismo e utopia,
cit., p. 118 e in LV, p. 381; tr. it. LSF, p. 439.

17 Le Tesi furono scritte da Marx a Bruxelles nell’aprile 1845, ma pubblicate da Engels dopo la morte di
Marx nel 1888, come appendice al suo saggio Ludwig Feuerbach e il punto d’approdo della filosofia
classica tedesca, Editori Riuniti, Roma 1976, pp. 81-86. Bloch ha dedicato esse I’intero cap. 19 di
Das Prinzip-Hoffnung, in Werkausgabe, cit., vol. V, pp. 288-334; tr. it. di E. De Angelis e T. Cavallo,
1l Principio-Speranza, Garzanti, Milano 1994, vol. I, pp. 293-338. Indicheremo da ora in poi I’opera
con la sigla P-H seguita dal numero di pagina dell’edizione originale e da quella corrispondente della
traduzione italiana. Cfr. sull’argomento Matthias Meyer, Ernst Bloch zu Ludwig Feuerbach. Auf der
«deutschen Heilsline» von Hegel zu Marx, in «Bloch-Almanach, 10, 1990, pp. 45-65.

18 LV, p. 448; tr. it. LSF, p. 516: «La contemplazione si volge indietro, lascia stare fermo il suo oggetto.
E fedele verso 1’oggetto, ma un tipo di fedelta verso i morti, che diventano tanto piu cari, quanto pit a
lungo sono morti».

19 LV, p. 355; tr. it. LSF, p. 408.

179



A |i margini del giorno

quale ¢ necessario prendere avvio per le nostre considerazioni. Bloch torno infatti in
diverse occasioni® a confrontarsi nello specifico con il pessimismo di Schopenhauer,
identificandolo come il “vero nocciolo oscuro” di quella filosofia. La proposta di un
pensiero basato sulla speranza e sull’utopia concreta non poteva eludere del resto 1’obie-
zione di fondo mossa da Schopenhauer, che poneva la negativita, il dolore nella radice
stessa della realta, nella forma della spinta incessante, mai sazia della volonta di vita.
«La speranza non puo essere pensata senza Schopenhauer, afferma Bloch, giacché altri-
menti essa assumerebbe 1’aspetto di una vuota frase o d’una miserevole sorta di fiducia,
cosa che la speranza non ¢ per nulla»?" Sebbene anche Bloch nella sua interpretazione si
muova, come vedremo, nell’orizzonte del pensiero dialettico, ci sembra pero utile anche
in questo caso segnalare una significativa differenza rispetto all’approccio di Lukacs.
Mentre Lukacs infatti indirizza la sua critica verso il sostanziale dualismo anti-dialetti-
co??, che anima il pensiero di Schopenhauer, ritenendolo la causa fondamentale del suo
irrazionalismo, Bloch invita da parte sua a prendere sul serio e a non sottovalutare il di-
pinto della realta a tinte fosche, operato da Schopenhauer con sguardo giudicato pungen-
te, definendolo pero una «negazione reificatan®. Nella considerazione schopenhaueriana
del negativo prevale infatti una sorta di immobilismo metafisico, poiché la volonta non ¢
sottoposta allo spazio e al tempo, successione e contiguita non le sono proprie?, e quanto
appare nel mondo come suo frutto risulta essere cosi un perenne orrore.

«L’inferno era sempre, I’inferno ¢ qui e ora, e I’inferno sara — afferma Bloch — fin
quando la volonta di vita lo esercitera»®. L’assolutizzazione del negativo diventa quindi
un’assolutizzazione del presente nella sua veste oscura.

20  Oltre alle pagine 368-392 del quarto volume delle Leipziger Vorlesungen, cit., tr. it. LSF, pp. 423-451,
Bloch ha affrontato il tema del pessimismo schopenhaueriano in Abschied von der Utopie? Vortriige,
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1980, pp. 11-39 e in Marxismo e utopia, cit., pp. 117-120. Inoltre, per dare
un quadro completo, anche se non sara oggetto di analisi in queste pagine, non si deve dimenticare la
trattazione blochiana del tema della materia in Schopenhauer, compiuta in Das Materialismusproblem.
Seine Geschichte und Substanz, vol. VII della Werkausgabe, cit., pp. 270-278. Sul rapporto Scho-
penhauer-Bloch rinviamo all’artcolo di H.-E. Schiller, Hoffnungsphilosophie und Willensmetaphysik.
Ernst Blochs Beziehung zu Schopenhauer, in «Bloch-Almanachy, 1988, 8, pp. 53-85, disponibile an-
che nel volume Bloch-Konstellationen. Utopien der Philosophie, zu Klampen, Liineberg 1991, pp.
102-134. Il pessimismo ¢ stato uno dei temi piu dibattuti dalla critica e si puo confrontare A. Hiibscher,
Arthur Schopenhauer: un filosofo controcorrente, Mursia, Milano 1990, pp. 159-175.

21 E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., p. 119.

22 G. Lukdcs, La distruzione della ragione, cit., p. 237: «[...] in Schopenhauer fra apparenza ed essenza,
fra fenomeno e cosa in sé non sussiste in genere nessuna mediazione; si tratta di due mondi radical-
mente separati I’uno dall’altroy. Ispirato all’interpretazione proposta da Lukacs si confronti il lavoro di
L. Ceppa, Schopenhauer diseducatore. Sul rovesciamento del positivismo in superstizione, Casa Edi-
trice Marietti, Casale Monferrato 1983; dello stesso autore anche L influenza di Schopenhauer sull ul-
timo Horkheimer, in AA.VV., Schopenhauer ieri e oggi a cura di A. Marini, il Melangolo, Genova
1991, pp. 257-268, ma per completezza nello stesso volume anche la risposta di L. Ongaro, Dialettica
della volonta e dialettica della ragione, alle pp. 269-273.

23 E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vortrdige, cit., pp. 29-30.

24 LV, p.377; tr. it. LSF, p. 434: «E la volonta non puo neppure saziarsi, poiché non ci puo essere alcun
risultato secondo questa visione del mondo deprimente e gia qui nettamente pessimista, fondamental-
mente pessimista; proprio perché non ci sono spazio e tempoy.

25 E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vortrdge, cit., p. 19.

180



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

Nei confronti di questa visione paralizzante di un mondo privo di speranza, Bloch
lascia agire il pensiero dialettico, facendo leva sulla hegeliana «negazione determina-
tan?$, intesa in particolare nell’accezione di sfera della differenza, dal cui sviluppo con-
traddittorio scaturiva secondo Hegel sempre il positivo. A Bloch non interessa pero la
sistematica risoluzione del negativo in categoria logica, verso la quale ha sempre avuto
anzi accenti critici*’, quanto invece sottolineare come nella negazione determinata viva
qualcosa che la trascende, un contenuto utopico, che «rappresenta la coscienza della
negazione determinata, dalla quale [quel contenuto] puo derivare manifestando 1’a-che-
scopo (das Wozu)»*®. Per questo Bloch propone un metodo investigativo come quello di
Marx29, teso a individuare le cause che hanno prodotto il «cattivo presente»’, per poi
tentare di rimuoverle attraverso 1’attivita critico-pratica, illuminata, blochianamente in
filigrana dalla luce dell’utopia.

Questa posizione pero apre alla dimensione storica, identificando in questo modo, ma
sara questa la vera linea interpretativa di Bloch, il limite fondamentale delle filosofie
della catastrofe, sebbene con accenti diversi nei singoli pensatori, la sostanziale negazio-
ne della storia come luogo di possibili cambiamento e progresso. Al pessimismo scho-
penhaueriano Bloch contrappone in ogni caso il suo «ottimismo militante», sul quale
riflette ancora una volta nella chiusura delle lezioni dedicate a Schopenhauer?!, ma che
non viene inteso come atteggiamento ciecamente ottimistico, semmai realisticamente
velato di tristezza, consapevole della negativita intorno a noi. La sofferenza e il dolore
presenti nella realta devono rappresentare un pungolo, che induca il soggetto a sentire la
responsabilita di un intervento orientato a determinare una positiva trasformazione. Ri-
conoscere il male non significa negare programmaticamente la possibilita di estirparlo.

L’intera tematica acquisisce uno spessore teorico addirittura maggiore, se inserita ap-
punto nell’orizzonte piu ampio della considerazione della storia, un tema rispetto al qua-
le le filosofie della catastrofe mostrano una polivalente problematicita. Da un lato infatti
esse tendono a una complessiva svalutazione della storia come disciplina, giudicando
la metodologia della ricerca storica inferiore a quella delle altre scienze®, capace di

26 Ivi, p. 30.

27  S-0O,p. 135; tr. it. cit., p. 138: «L’obiezione autentica che si puo rivolgere alla dialettica hegeliana non
¢ che essa umanizza la realta, ma che la trasforma in concetti. E cio accade malgrado la fluidita delle
determinazioni, malgrado il «trionfo bacchico dove non ¢’¢ membro che non sia ebbro». Percio la
spinta propulsiva della contraddizione procede in Hegel troppo secondo un copione, viene non di rado
sovrapposta all’andatura delle cose, invece di esserne guidatay.

28  E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vortrdge, cit., p. 32.

29 Ivi, p. 31.

30 E.Bloch, Experimentum Mundi, cit., p. 59; tr. it., cit., p. 95: «Percio la partiticita positiva per cio che si
riconosce come giusto, sebbene sia nel migliore dei casi soltanto in gestazione, in potenza, in latenza,
¢ per sua essenza implicita nell’analisi negante il cattivo presente, ma non arriva solo al pensiero, bensi
anche alla memoria utopica.

31 LV, p.392; tr. it. LSF, p. 451: «[I’ottimismo militante] che lotta, che non nasconde il negativo, il male,
I’oscurita, 1’ostile, bensi lo poney. Cfr. anche E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., pp. 118-119.

32 A. Schopenhauer affronta il tema nel famoso cap. 38 dei Supplementi al «Mondo come volonta e
rappresentazione», Roma-Bari, Editori Laterza 1986, vol. 2, pp. 455-463; p. 456: «]...] essa [la sto-
ria] manca il carattere fondamentale della scienza, la subordinazione di quel che si sa, mostrandone

181



A |i margini del giorno

condurre a una conoscenza solo approssimativa di fronte al paradosso cristiano* oppure
indicandola come causa precipua di una epocale “malattia storica™*; dall’altro, in un
senso piu prettamente filosofico e indirizzato in modo critico contro lo storicismo idea-
listico, riconoscono nel costitutivo essere rivolta al passato della storia un conseguente
inaridimento e una ricaduta passivizzante sul soggetto, incapace in questo modo di avere

n

generale un rapporto attivo con ’esistenza. A questo proposito ¢ emblematico quanto

Bloch afferma in relazione allo sviluppo del pensiero nietzschiano:

Vi sono ricerche molto riflessive riguardo a Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Le-
ben (1874) [Sull 'utilita e il danno della storia per la vita], in cui lotta contro lo storicismo,
contro i1l mero soffermarsi nel bordello della meretrice «c’era una voltay, come lo chiamo
piu tardi Walter Benjamin. Questo soffermarsi indebolisce, porta via la nostra potenza, la
nostra attualita, ci lascia immobili su cio che era una volta.*

L’esigenza di lasciare uno spazio etico all’intervento attivo del soggetto, prerogativa

della filosofia di Nietzsche, ma anche di Kierkegaard, come vedremo di seguito, manca
pero completamente in Schopenhauer, nel quale viene meno ogni prospettiva storica. La
storia ¢ considerata un totale non senso, il suo sviluppo ¢ illusorio, semplice apparenza,

in

cui 1 mutamenti sono eventi superficiali, utili solo a ribadire la costitutiva negativita

della natura umana’®, ma sotto i quali non vi ¢ altro che la presenza della volonta im-

33

34

35

36

invece la semplice coordinazione. [...] Le scienze, siccome sono sistemi di concetti, parlano sempre
di generi; la storia parla di individui. Essa sarebbe quindi una scienza di individui; il che significa una
contraddizione». Queste considerazioni sono esplicative di quanto detto dal filosofo nel paragrafo 51
de Il mondo come volonta e rappresentazione, Roma-Bari, Editori Laterza 1989, vol. 2, pp. 327-344.

S. Kierkegaard, Postilla conclusiva non scientifica, in Le Grandi Opere filosofiche e teologiche, tr. it.
di C. Fabro e prefazione di G. Reale, Bompiani, Milano 2013, p. 769:«Se il soggetto che si applica a
questa ricerca [sul cristianesimo come un documento storico] ¢ infinitamente interessato circa il suo
rapporto a questa verita, qui cadrebbe subito in disperazione, perché nulla ¢ piu facile da vedere che
nel campo della storia la piu grande certezza si riduce comunque a un’approssimazione, e che un’ap-
prossimazione ¢ troppo poca cosa perché su di essa si possa costruire la propria beatitudine: essa ¢ cosi
eterogenea con una beatitudine eterna che non se ne puo trarre alcuna conclusioney.

F. Nietzsche, Sull 'utilita e il danno della storia per la vita, Adelphi, Milano 1999, p. 4: «Inattuale ¢ inoltre
questa considerazione, perché cerco di intendere qui come danno, colpa e difetto dell’epoca qualcosa di
cui I’epoca va a buon diritto fiera, la sua formazione storica; perché credo addirittura che noi tutti soffria-
mo di una febbre storica divorante e che dovremmo almeno riconoscere che ne soffriamoy.

LV, p.408; tr. it. LSF, p. 470. Ci permettiamo su questo tema di rinviare al nostro lavoro V. Scaloni,
Nietzsche-Bloch. Alle origini dell antistoricismo, in Aa.Vv., Ereditare e sperare. Un confronto con
il pensiero di Ernst Bloch, a cura di P. Cipolletta, Mimesis, Milano 2003, pp. 131-142; sul rapporto
Nietzsche-Bloch si puo confrontare anche M. Riedel, La traccia di Nietzsche nel “Principio Speran-
za”, in G. Cunico (a cura di), Attualita e prospettive del “Principio Speranza”, La citta del sole, Napoli
1998, pp. 77-106.

A. Schopenhauer, Supplementi al «Mondo come volonta e rappresentazioney, cit., pp. 460-461: «[La
vera filosofia della storia] deve quindi riconoscere cio che ¢ identico in tutti gli avvenimenti, del tempo
antico come del moderno, dell’oriente come dell’occidente, e scorgere da per tutto la stessa umanita,
malgrado tutte le differenze delle circostanze speciali, degli usi e dei costumi. Questo identico, persi-
stente fra tutti i mutamenti, consiste nelle proprieta fondamentali del cuore e del capo umano, molte
cattive, poche buone.

182



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

mutabile. Bloch torna piu volte proprio sulla assenza della dimensione temporale del
principio metafisico schopenhaueriano, riconoscendo in essa una impostazione filosofica
diametralmente opposta alla propria, nella quale invece il processo storico, procedendo
proprio a partire dalle contraddizioni ancora presenti in esso, era lo spazio deputato al
manifestarsi del possibile Novum ontologico.

Non vi € successione per la cosa in s¢, come vi avevo detto, ¢ non vi ¢ coesistenza
per la cosa in sé. Lo svanire della successione fa si che non ci sia la storia. La storia ¢
illusione di Maya, dice Schopenhauer: sembra essere sempre qualcosa di diverso, ma ¢
sempre lo stesso.’’

Quanto detto finora non esaurisce ancora pero i diversi piani insiti nelle problematiche
legate alla storia. Il livello piu profondo e ricco di implicazioni filosofiche viene raggiun-
to infatti poiché il tema di un rapporto attivo con il passato, concepito non pit come una
dimensione irreversibile, chiusa ed esaurita in se stessa, comprende in sé quello di una
memoria, capace di cogliere quel passato in modo dinamico tanto da proiettarlo nel futu-
ro. Questa rappresenta una delle critiche piu affilate rivolte verso la concezione del conti-
nuum storico-temporale proprio dello storicismo idealistico, poiché mette in discussione
proprio 1’ordine cronologico delle dimensioni temporali, costituendo un terreno comune
sul quale Bloch incontra le filosofie posthegeliane.

Se pero Schopenhauer, coerente con 1’assunto che la storia non avesse alcun signifi-
cato, affrontava il tema della memoria nel mero ambito della gnoseologia, limitandosi
per la storia a parlare della «memore autocoscienza di un uomo»*, ruolo ben piu incisi-
vo esso giocava nelle filosofie di Kierkegaard e Nietzsche, nella forma rispettivamente
della “ripresa” e “dell’eterno ritorno dell’identico”, concezioni contigue per la comune
esigenza di rivolgere in modo efficace la volonta verso il passato, nell’auspicio della sua
riproposizione. «Ripresa e reminiscenza rappresentano lo stesso movimento ma in dire-
zione opposta — afferma Kierkegaard — perché cio che si ricorda, ¢ stato, ossia si ricorda
retrocedendo, mentre la vera ripresa ¢ un ricordare procedendo»*. La presente, limpida

37 LV, pp. 377-378; tr. it. LSF, pp. 434-435; ma lo stesso pensiero Bloch lo ribadisce a p. 378; tr.it. LSF,
p- 435: «Non vi ¢ neppure di conseguenza nessun progresso. Anzi ¢ sempre la stessa cosa, succede
sempre sul posto, poiché non vi ¢ successione, poiché non vi ¢ tempo per la cosa in sé». Bloch riporta
qui, parafrasandole, espressioni schopenhaueriane ormai famose contenute nei Supplementi al ‘Mondo
come volonta e rappresentazione’, cit., p. 459: «Tutti coloro, che espongono tali costruzioni del corso
del mondo o, come essi dicono, della storia, non hanno compreso la verita principale di tutta la filoso-
fia, che cio¢ in ogni tempo ¢ sempre la stessa cosa, che ogni nascere e divenire ¢ solo apparente, [...]».

38 A. Schopenhauer, Supplementi al ‘Mondo come volonta e rappresentazione’, cit., p. 461: «Solo me-
diante la storia un popolo diviene completamente consapevole di sé stesso. Percio la storia ¢ da consi-
derarsi come I’autocoscienza ragionevole del genere umano [...] Quindi ogni lacuna nella storia ¢ come
una lacuna nella memore autocoscienza di un uomo.

39 S. Kierkegaard, La ripresa, a cura di A. Zucconi, SE, Milano 2013, p. 11. La curatrice faceva notare in
una nota posta a p. 119 le convergenze fra Kierkegaard e Nietzsche: «Piu serio ¢ senza dubbio 1’acco-
stamento con Nietzsche. Ma anche qui si trattera anzitutto di rivedere I’interpretazione della sua opera:
allora Nietzsche apparira piuttosto come la sinistra di Kierkegaard che non come la sua antitesi. Cosi
lieve ¢ il trapasso dal concetto di “ripresa” a quello dell’““eterno ritorno”; dal concetto di “eccezione”

183



A |i margini del giorno

affermazione di Kierkegaard, che distingue il ricordo di carattere anamnestico-platonico
da quello che egli intendeva con “ripresa”, “un ricordare procedendo” appunto, fornisce,
a nostro avviso, la cifra del debito teorico contratto da Bloch nei confronti del filosofo
danese* riguardo alla sua peculiare concezione di “memoria utopica” (Eingedenken)*,
sebbene manchino riscontri testuali e anche nelle lezioni di storia della filosofia ne resti-
no solo, per cosi dire, labili tracce, quando Bloch tratta la kierkegaardiana dialettica tra
finito e infinito, che perod ¢ parte integrante della tematica della “ripresa”.

Per entrambi i filosofi si tratta in ogni caso di evidenziare come nella cultura gre-
ca la concezione della reminiscenza fosse gnoseologico-contemplativa, poiché rivolta
verso un’essenza del reale gia conclusa e in sé compiuta, ma soprattutto di superare la
mediazione hegeliana, il movimento continuo del pensiero, che con la sua sistematicita
investiva |’esistenza incardinandola in strutture logiche. «Quando i Greci dicevano che
conoscenza ¢ reminiscenza, intendevano: tutto questo che ¢, ¢ stato. Quando si dice che
la vita € una ripresa si intende: quel che ¢ stato, sara»**. La ripresa ¢ dunque un movimen-
to che avviene nel concreto dell’ esistenza, nella dimensione etico-religiosa dell’agire
umano, alla quale essa fornisce continuita nella scelta, rappresentando in questo modo
«la realta della vita [...], la serieta della vita»®.

Nella composita natura umana, un insieme di anima e corpo, I’attrito tra questi due
caratteri inconciliabili, produce una costante aspirazione all’incontro del finito con I’in-
finito. Tale dialettica dell’interiorita proietta I’'uomo costantemente nel futuro, indiriz-
zandolo verso un Telos, ormai riconosciuto dalla critica come una vera meta utopica*.
L’attenzione di Bloch non ¢ perd qui rivolta all’ideale dimensione utopica, pur presente

a quello di “superuomo”, dall’amor fati alla “necessita che diventa liberta”; cosi simili i motivi per
cui Kierkegaard e Nietzsche si trovarono nell’impossibilita di accettare “idea classica dell’ideale” e
rifiutarono la sintesi hegelianay». Su questo tema cfr. E. Mariani, Kierkegaard e Nietzsche. Il Cristo e
[’Anticristo, Mimesis, Milano 2009.

40  Sul rapporto Kierkegaard-Bloch si possono confrontare H. Fahrenbach, Kierkegaards Untergriindige
Wirkungsgeschichte (Zur Kierkegaardsrezeption bei Wittgenstein, Bloch und Marcuse), in Aa.Vv., Die
Rezeption Soren Kierkegaards in der deutschen und ddinischen Philosophie und Theologie, Wilhelm
Frank Verlag, Kopenhagen-Miinchen 1983, pp. 30-69; A. Vaisfeld, Ernst Bloch : the thinker of utopia’s
reading of Kierkegaard, in Aa.Vv., Kierkegaards influence on philosophy: German and Scandinavian
Philosophy, Ashgate Publishing Company, Farham/Burlington 2012, pp. 67-84; A. Miinster, Dal com-
prendersi-in-esistenza e dall’angoscia kierkegaardiana e heideggeriana alla fondazione di un’onto-
logia esistenziale della speranza in Ernst Bloch, in «Rivista di Filosofia neo-scolastica», 1-2, 2015,
pp. 237-248; V. Scaloni, Kierkegaard-Bloch. Razionalita esistenziale e razionalita pratica, in «B@
belonline», 5, 2019, pp. 77-96.

41 Recentemente S. Marchesoni ha proposto di tradurre il termine tedesco Eingedenken con “immemo-
rare”, evidenziando allo stesso tempo come la concezione di una memoria dinamica, definita da Bloch
fin dalla sua opera giovanile Spirito dell utopia abbia avuto un influsso determinante su Benjamin.
Cfr. E. Bloch, W. Benjamin, Ricordare il futuro. Scritti sull’Eingedenken, a cura di S. Merchesoni,
Mimesis, Milano 2017.

42 S.Kierkegaard, La ripresa, cit., p. 31; sul tema rinviamo a V. Melchiorre, La dialettica della «ripresay»
e Post Scriptum. Ancora sulla «ripresay, entrambi contenuti nel volume Saggi su Kierkegaard, Ma-
rietti, Genova 1998, rispettivamente pp. 13-33 e pp. 137-145; ma anche a E. Mariani, Kierkegaard e
Nietzsche. Il Cristo e I’Anticristo, cit., pp. 179-192.

43 S. Kierkegaard, La ripresa, cit., p. 13.

44 V. Melchiorre, La dialettica della «ripresay, cit., p. 22.

184



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

nella kierkegaardiana dialettica finito-infinito, quanto a indicare la «vecchia radice prote-
stante»** di un movimento dialettico che, svolgendosi tutto nell’interiorita della coscien-
za, si rivela privo di un processo effettivo*® Bloch evidenzia 1’esclusivita della relazione
uomo-Dio, «I’anima solitaria e il suo Dio»*’, dalla quale viene tagliato fuori tutto il resto,
«tutto ¢io che sta nel mezzo non ¢ degno di riflessione filosofica»*, ma cio che sta nel
mezzo ¢ la concreta condizione storico-sociale dell’'uomo. Nell’esercitare la “ripresa”,
il singolo ha sempre presente la relazione con la sfera della trascendenza, ma proprio
tale rapporto diretto con Dio fonda il carattere metastorico della salvezza auspicata, ¢ la
svalutazione della contingenza storica. L’aspirazione che anima il singolo consegna in
ogni caso al futuro la possibilita dell’inserzione dell’eternita nel tempo, ma I’attimo in cui
questo incontro puo accadere € un’esperienza altra dall’esistenza terrena. In linea con la
sua interpretazione, Bloch inserisce esattamente su questo aspetto i propri rilievi critici.

L’attimo che ¢ unito immediatamente con I’eternita, dunque non con la storia, non col
tempo che scorre. L’attimo non ha niente a che fare in Kierkegaard con passato, presente
e futuro, bensi ¢ immediatamente attiguo all’eternita. [...] L’attimo ¢ secondo Kierkegaard
quello in cui finito ed infinito si intersecano incessantemente.*

Se per Kierkegaard il tema della liberta del soggetto era risolvibile solo mantenendo
un rapporto con la sfera della trascendenza, superando cosi lo sviluppo immanente della
filosofia hegeliana, Bloch consapevole del problema ritiene pero che la soluzione giun-
ga dallo spazio in avanti aperto dall’utopia, «un trascendere senza trascendenza ¢ non
nella trascendenza»® che, al contrario che in Kierkegaard, scaturisce, come abbiamo
visto in precedenza, dal fondo della realta, in rapporto dialettico con essa. Per quanto,
comunque, il processo storico abbia in Bloch anche un carattere metafisico, dovuto alla
sua incompiutezza ontologica che spinge alla ricerca di senso, esso non prevede alcuna
relazione con una sfera soprannaturale.

45 LV, p.362; tr. it. LSF, p. 417.

46 LV, p. 364, tr. it. LSF, p. 419, proprio riferendosi alla dialettica finito-infinito in Kierkegaard, Bloch
afferma: «Questo genera un movimento incessante, una dialettica incessante. Kierkegaard accoglie
anche questa espressione: dialettica degli opposti, dialettica della lacerazione, dialettica del finito con
I’infinito, ma non una dialettica del processo, che va avanti come un processo. Se compio un processo,
vale a dire prendo una strada, procedo da un punto di partenza e mi allontano sempre di pit. Questo
procedere fa di me un pensatore oggettivo. Se al contrario sono un pensatore soggettivo, che compren-
de sé stesso nell’esistenza, non mi allontano, bensi stimolo una dialettica del segnare il passo (auf der
Stelle treten), come dice Kierkegaard, dell’incessante automovimento, senza cambiare luogo».

47 LV, p.362; tr. it. LSF, p. 417.

48  Ibidem.

49 LV, p. 363; tr. it. LSF, pp. 418-419; sul tema rinviamo a V. Melchiorre, Istante, totalita, ripresa, in
Saggi su Kierkegaard, cit., pp. 122-136.

50 E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., pp. 156-157: «Il nostro compito e forse anche il nostro destino sta
nel trascendere, nel trascendere in ogni campo. Ma si tratta di un trascendere senza trascendenza e
non nella trascendenza: qui sta il punto. O per dirla in altri termini, si tratta del piu forte trascendere
nell’immanenza. Qui 1’utopico non si volatilizza in un aldila sottratto ogni protesta terrena, ma resta
nell’immanenza del nostro attimo e in cio che confina con 1’attimo; cioé¢ si sofferma sull’immanenza
delle possibilita terreney.

185



A |i margini del giorno

Seguendo inoltre il filo del nostro ragionamento anche riguardo alla nietzschia-
na concezione dell’“eterno ritorno”, nella quale si ha a che fare di nuovo con una
dimensione dell’agire perché il kierkegaardiano elemento della scelta trova qui in
fondo il suo corrispettivo nella decisione della volonta dell’uomo di istituire, accet-
tandolo, il ripetersi di tutte le cose®, troviamo conferma che cio che viene indivi-
duato come punto critico da Bloch ¢ 1’assenza di coordinate storico-sociali che de-
finiscano il soggetto agente. Bloch, infatti, ritiene che 1’etica proposta da Nietzsche,
che raccomanda pure un dionisiaco amore per la vita come ¢ stata e come sara, non
sia riconducibile all’imperativo categorico kantiano, proprio perché non ha alcun
crisma di universalita.

Non puo esistere in questo modo alcuna legislazione universale, poiché per Nietzsche
non esiste I’altro, ma esistono solo nella sua visione aristocratica schiavi e signori, come
entita prettamente individuali. «Poiché egli ¢ cosi aristocratico e la morale non puo mai
essere misurata socialmente, bensi sempre solo nell’individuo come “legge individuale”
[...], allora non vi € nessun imperativo categorico»®. Questo modo di concepire 1’etica
trova dunque la propria misura nell’azione stessa del soggetto e infatti, piuttosto che
rivolgersi ai contemporanei si prolunga nel tempo, nella dimensione del futuro, come
attimo nel quale il soggetto possa finalmente costruire la propria moralita>.

In quanto ora io agisco cosi, determino 1’agire del ritorno, e devo agire in modo tale da
poter dire “da capo”; anzi, cosi deve ritornare. Si dimentica tuttavia che il passato deter-
mina in modo tale che non posso agire diversamente, poiché sono frutto delle mie azioni
precedenti.

Al contrario della ripresa, come definita da Kierkegaard, la teoria dell’eterno ri-
torno rappresentava un riavvicinamento alla cultura greca antica, in linea con I’inte-
resse giovanile di Nietzsche per la dimensione tragica della vita e con la sua visione
della storia critica verso il cristianesimo e lo storicismo®. Bloch pero ne sottolinea
una certa ambiguita, proprio riguardo al peso costrittivo che puo essere esercitato

51 F. Nietzsche, La gaia scienza, Adelphi, Milano 1988, aforisma 341, p. 202: «Se quel pensiero ti pren-
desse in suo potere, a te, quale sei ora, farebbe subire una metamorfosi, e forse ti stritolerebbe; la
domanda per qualsiasi cosa: «Vuoi tu questo ancora una volta e ancora innumerevoli volte?» grave-
rebbe sul tuo agire come il peso piu grande! Oppure, quanto dovresti amare te stesso ¢ la vita, per non
desiderare piun alcun’altra cosa che questa ultima eterna sanzione, questo suggello?». Ma anche le
celeberrime affermazioni in Cosi parlo Zarathustra, Adelphi, Milano 2000, p. 164: «Ogni “cosi fu” ¢
un frammento, un enigma, una casualita orrida — fin quando la volonta che crea non dica anche: “ma
cosi volli che fosse!”. Finché la volonta che crea non dica anche: “ma io cosi voglio! Cosi vorro™!».

52 LV,p.412; tr. it. LSF, p. 475.

53 Ibidem: «La misura deve essere la mia propria azione. Il prolungamento e la volonta non sono dunque
nello spazio, bensi nel tempo, non nella contiguita degli amici, bensi nella successione del futuro, e
percio ogni azione deve essere tale che io possa dire essa “da capo”. Tutto ritorna, ed io sono ’artefice
della mia moralita, della mia purezza.

54  LV,p.412; tr. it. LSE p. 475-476.

55 C. Gentili, Nietzsche, il Mulino, Bologna 2001, pp. 300-310; E. Mariani, Kierkegaard e Nietzsche. 1l
Cristo e [’Anticristo, cit., pp. 192-207.

186



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

dal passato sulle nostre azioni, un passato che non risulterebbe dunque dinamiciz-
zato, lasciando intendere che in fondo vanificherebbe I’esercizio della volonta, non
rappresentando cosi una effettiva soluzione del problema che lo stesso Nietzsche
si era posto. Se infine il carattere fenomenico del tempo in Schopenhauer determi-
nava il prevalere del presente, in virtu dell’azione esercitata dalla volonta in tutti i
fenomeni della natura, al contrario in Kierkegaard, come eterna proiezione verso la
trascendenza, e in Nietzsche, come esercizio creativo di nuovi valori da parte dello
Ubermensch, prevaleva la dimensione del futuro come quella autentica della vita
dell’uomo, segnata dunque dalla spinta in avanti, un aspetto che non poteva certo
sfuggire alla sensibilita blochiana, che pero ne denunciava anche i limiti. Nella fi-
losofia di Nietzsche in particolare non solo ¢ tracciato un arco che deve condurre al
super-uomo, ma si respira una generale ansia profetica di proiezione verso il futuro,
che, ciononostante, Bloch stigmatizza come un futuro che non ci appartiene, nel
quale non possiamo identificarci.

E tutto il suo sogno di allevare il super-uomo significava vedere oltre il presente nel
futuro e lasciar penetrare il futuro nel presente. Diceva anche di essere illuminato da un
mondo, che non esiste ancora, e che la sua filosofia ¢ posta sul ponte del futuro. Non ci
suona completamente estraneo. Il suo futuro non ¢ il nostro futuro, ma in lui viveva come
in pochi filosofi intenzione del futuro e volonta di aria pura.>

L’incontro con un futuro autentico era rimandato all’apporto di altri filosofi, capaci di
dare esso caratteri concretamente storico-sociali.

3. Schopenhauer, Wagner e Nietzsche

Il ruolo svolto da Schopenhauer nella storia della filosofia non ¢ pero limitato —
secondo Bloch — alla pur significativa contrapposizione a Hegel, ma anche all’aver
avuto un influsso determinante sullo sviluppo di quella linea culturale che ha coinvolto
Wagner, Nietzsche fino a Freud”’. In effetti nelle lezioni dedicate a Wagner, il filosofo
ci tiene a chiarire che ¢ essenziale per una moderna storia della filosofia prendere in
considerazione anche oggetti culturali che si collocano appena fuori del suo ambi-
to precipuo di interesse. «Dobbiamo comprendere insieme Schopenhauer, Wagner e

56 LV, p.414;tr. it. LSF, p. 478.

57 E. Bloch, Abschied von der Utopie? Vortrige, cit., pp. 32-39. 1l criterio di dividere alcuni punti di
svolta nella storia della filosofia in una destra e in una sinistra ¢ stato utilizzato da Bloch in diversi
casi. A partire da Schopenhauer, sulla base dell’accento posto sull’elemento pulsionale umano, Bloch
definisce una sinistra, che comprende la scoperta del dionisiaco in Nietzsche e della libido in Freud, da
una destra, che da Klages ¢ in particolare dalla definizione dell’inconscio collettivo di Jung, ha dato al
dionisiaco non piu il significato relativo alla volonta di vita, ma quello regressivo proprio dell’istinto
aggressivo, di morte, fornendo alimento all’ideologia nazista. Gli archetipi pero, secondo Bloch, pos-
sono avere su un piano storico anche un valore progressivo (ad esempio la danza sulle macerie della
Bastiglia richiama la danza sui prati di Asfodelo).

187



A |i margini del giorno

Nietzsche, e considerare qui brevemente Wagner, se non come filosofo, almeno da un
punto di vista filosofico»™®.

Il fuoco sara posto su quello che Bloch definisce il problema-Wagner, il problema
cio¢ di un intellettuale poliedrico e contraddittorio, grandissimo musicista, che fatico
ad affermarsi, ma con la sua attivita artistico-culturale ha avuto un ruolo notevole nella
formazione di una coscienza nazionale tedesca, durante il cruciale processo di costru-
zione del Secondo Impero in Germania® e del definitivo passaggio di quella societa al
capitalismo. Nella sua formazione si delineano le iniziali influenze di Bakunin, della
rivoluzione del 1848 e della filosofia di Feuerbach, unite a sentimenti anti-capitalistici
€ a un marcato anti-semitismo, in una mescolanza che rivelava nel giudizio di Bloch,
dietro un’attitudine socialista, il «tanfo reazionario», che sarebbe stato futuro, velenoso
alimento dell’ideologia nazista®.

La problematicita del rapporto di Bloch con Wagner non viene certo esaurita in ogni
caso da queste lezioni, che piuttosto rappresentano la tessera di un mosaico composto da
vari interventi dedicati nel tempo alla musica e al pensiero wagneriani®, testimonianza

58 LV, p.393; tr. it. LSF, p. 453. Per un generale orientamento su R. Wagner e la filosofia rinviamo a G.
Di Giacomo, Richard Wagner. Una guida filosofica, Carocci, Roma 2021.

59  Suquesto aspetto cfr. Pier Carlo Bontempelli, Arte e nazione come rivoluzione anticapitalista, in AA.VV.,
Prospettive su Wagner, a cura di G. Di Giacomo, A. Alfieri, Mimesis, Milano 2019, pp. 109-124.

60 LV, p.395; tr. it. LSF, p. 455. Wagner ha consegnato le sue riflessioni antisemite in particolare al saggio
1l giudaismo nella musica, Mimesis, Milano-Udine 2016, a cura di Leonardo V. Distaso, pubblicato una
prima volta nel 1850 e di nuovo ampliato nel 1869. Per quanto sia oggetto di disputa tra i critici, 1’anti-
semitismo si rivelava un fattore stabile nel pensiero e nella musica wagneriani, e connotato da una certa
complessita per la compresenza in esso di elementi biografici dovuti all’odio verso gli impresari teatrali
ebrei, ma anche di pregiudizi sulla ripugnanza generata dall’aspetto esteriore degli ebrei o dalla loro pe-
culiare pronuncia semitica. Il saggio si chiude con un’espressione tristemente evocativa, p. 47: «L’ebreo
prenda parte a quest’opera di rinnovata redenzione, senza guardarsi indietro, attraverso 1’annullamento
di sé; in tal modo saremo uniti e indivisibili! Ma attenzione, solo una puo essere la vostra redenzione
dalla grave maledizione che pesa su di voi: la redenzione di Ahasverus, la rovina, la fine, la morte, la
caduta (Untergang)». Tra i critici ¢ stato soprattutto Fubini a mettere I’accento sull’antisemitismo in
Wagner come essenziale nelle sue elaborazioni artistico-culturali. Cfr. E. Fubini, Wagner musicista: era
antisemita? in AA.V'V., Prospettive su Wagner, cit., pp. 97-107. Il primo pero a trattare il tema fu Th.W.
Adorno, Wagner, cit., in particolare il primo capitolo dal titolo Carattere sociale, pp. 13-39.

61  Wagner lascio un segno fin dalla fanciullezza di Bloch. Cfr. E. Bloch, Marxismo e utopia, cit., p. 56:
«Per Wagner provavo un odio smisurato, a motivo di una singolare esperienza capitatami a tredici
anni. [...] All’eta di tredici anni, dovetti digerirmi un intero abbonamento al Teatro nazionale di corte
di Mannheim. Veniva rappresentato I/ crepuscolo degli déi. Non capii neppure una parola e per di pit
la musica era cosi rumorosa che mi disgusto. In poche parole, fu una cosa tremenda. I tutto duro sei
ore». Prenderemo in considerazione i seguenti scritti di E. Bloch: Geist der Utopie, cit., pp. 97-124,
tr. it., cit., pp. 99-124; Rettung Wagners durch surrealistische Kolportage, in Erbschaft dieser Zeit,
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1962, vol. IV della Werkausgabe, cit., pp. 372-380; tr.it. Wagner salvato
dal colportage surrealista, in Eredita del nostro tempo, 11 Saggiatore, Milano 1992, pp. 311-319; Pa-
radoxa und Pastorale bei Wagner, in Literarische Aufsdtze, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1965, vol. IX
della Werkausgabe, cit., pp. 294-332. Una prima traduzione di questo saggio Paradossi e pastorale
in Wagner fa da introduzione all’antologia di scritti wagneriani, Scritti scelti, Guanda Editore, Parma
1983, pp. 7-51, ma citeremo dalla traduzione che si trova nel volume Volti di Giano, Marietti, Genova
1994, pp. 116-170.

188



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

di un’esigenza di confronto forse mai soddisfatta in modo definitivo®. Pur ponendosi
dunque la questione dell’eredita wagneriana, per quanto riguarda 1’anti-semitismo, Blo-
ch non calca qui particolarmente la mano, facendo comunque notare che alcuni perso-
naggi tratteggiati in modo negativo da Wagner nelle sue opere, risentono visibilmente
dei suoi pregiudizi contro gli ebrei®, ma dedicandosi per lo pit una esposizione critica
dei contenuti delle opere, per evidenziarne le influenze filosofiche.

Se perod allarghiamo per un attimo la prospettiva, I’anti-semitismo in Wagner posse-
deva una dimensione ben pitu ampia, di interpretazione politico-religiosa della cultura
europea, allo scopo dichiarato di sradicare da essa le radici giudaico-cristiane, responsa-
bili secondo il musicista della dissociazione tra cultura popolare ¢ arte®. La riflessione
filosofica di Bloch segnava su questo punto uno scarto profondo, poiché, orientata co-
stantemente a individuare aspetti utopici nelle diverse manifestazioni dell’umano, rite-
neva al contrario di poter trovare una solida base nella ripresa in senso immanente della
religione cristiana, proprio per la fortissima carica utopica in essa presente. A partire
dalla sua visione, Wagner proponeva una utopia di carattere mitico-razziale che, nel
sottolineare le peculiarita idealizzate del passato del popolo tedesco, da riscoprire, si
aspettava un ritorno rigenerante del mito germanico e dell’arte come unico strumento in
grado di esprimere la creativita del popolo®.

Nella sua presentazione del ciclo Ring des Nibelungen, Bloch coglieva perfet-
tamente che, nell’esigenza wagneriana di rinnovamento della societa, «la rigene-
razione dell’arte tramite la liberazione dall’oro diviene allo stesso tempo una ri-

62  Concordiamo su questo punto con il giudizio espresso da F. Rampinini, Musica e utopia. Ernst Bloch
e la filosofia della musica, cit., p. 96: «Bloch si affatichera tutta la vita nell’interpretazione di Wagner
in una continua tensione tra fascinazione e repulsione».

63 Si possono confrontare a questo proposito le osservazioni di Bloch su Loge nel Rheingold, in LV, p.
396; tr. it. LSF, p.456: «Loge ¢ per Wagner un arciebreo, con il quale Wotan ¢ alleato, e derubano
dell’oro il povero Alberich, che lavora nella fucina sotterranea, perché possa essere pagata la banca,
che ha dato il contributo alle spese di costruzione di Walhalla». Ma ancora piu significativo quanto
viene affermato su Mime, in LV, p. 396, tr. it. LSF, p.457, perché convergono sia I’avversione per le
fattezze fisiche dei semiti sia per il loro modo di parlare: «E Mime ¢ un piccolo giudeo (Jid) gobbo,
che si dimena sul terreno e naturalmente con i suoi occhi inflammati, le orecchie sorde e la bava
grondante, non puo certo avere idea della grandezza teutonica [...] parla yiddish, intrallazza intorno
a Siegfried...». Su Mime vi ¢ una significativa convergenza con Adorno, Wagner, cit., p. 23: «A cio
si riporta [Adorno fa riferimento in generale all’avversione verso il linguaggio] la descrizione della
parlata ebraica nel saggio sull’ebraismo, che non lascia dubbi sulle fonti da cui derivano i mostri Mime
e Alberichy.

64  Nietzsche trovo una perfetta consonanza con queste considerazioni di Wagner, nella fase in cui lo
giudicava possibile protagonista di una nuova valorizzazione della civilta greca, I'unica che aveva
realizzato una coesione tra arte e societa e affermato il ruolo fondativo del mito. In La nascita della
tragedia, Adelphi, Milano 1992, Nietzsche dichiarava a p. 151: «...il mito [¢] immagine concentrata del
mondo [...] Senza mito pero ogni civilta perde la sua sana e creativa forza di natura: solo un orizzonte
delimitato da miti puo chiudere in unita tutto un movimento di civiltay. Su questo tema cftr. G. Di Gia-
como, Richard Wagner. Una guida filosofica, cit., pp. 35-39.

65 L.V. Distaso nella Postfazione a Il giudaismo nella musica, cit., afferma a p. 99: «La completa rinascita
prende avvio dal risveglio wagneriano del mito germanico che assume, percio, i caratteri di un ideale
ritorno verso cio che si ¢ dimenticato nella lontananza: 1’artista non puo che emergere da questa comu-
nita popolare per scuotere le potenze sopite nel popoloy.

189



A |i margini del giorno

generazione dell’essenza teutonica»®®, cio¢ la presenza di contenuti rivoluzionari
anti-borghesi, 1’odio verso 1’oro e verso la proprieta privata, rivelavano in realta
una falsa coscienza reazionaria, sebbene soggettivamente autentica. Sempre riguar-
do alla mitologia germanica inoltre essa rivelava I’essenza feuerbachiana presente
in queste opere wagneriane, poiché non faceva altro che «ricondurre gli dei alle
passioni umaney, ipostatizzando quindi «una gigantesca lotta degli affetti umani»®’.
Dell’essere gli dei niente altro che proiezioni degli attributi dell’uomo ne risentiva
anche la delineazione dei personaggi che perdevano di forza e autorevolezza, per
cui lo scontro tra Wotan e Siegfried (Wotan viene definito da Bloch un «dio debole
[...] che continuamente invoca piangendo che presto arrivi la sua fine», mentre Sie-
gfried «¢& un ragazzo semplice [...], la cui natura ¢ completamente pura, ¢ una figura
feuerbachiana»®®) non poteva certo essere interpretato come una rivolta prometeica.
Quando Bloch si porra il fine di una riabilitazione di Wagner, liberando finalmente
quell’energia utopica rivoluzionaria riconosciuta comunque nelle sue opere, questo
potra accadere solo depurandole dal modo wagneriano di intendere la mitologia, fat-
to ormai proprio da una mentalita piccolo-borghese, che ha potuto in essa proiettare
i sogni collettivi di un’epoca, dando cosi a quell’energia un crisma di necessaria
maggiore concretezza.

Cosi, forse, I’“idealismo” di Wagner potrebbe diventare pericoloso e concreto, ossia
I’elemento originariamente rivoluzionario potrebbe venire recuperato e, una volta liberato
dalla “mitologia”, il colportage della vendetta e dell’utopia ritroverebbe il suo mordente.*’

Nella Gotterddmmerung pero, secondo Bloch, si manifesta gia la componente pes-
simistica schopenhaueriana nel motivo della redenzione, che si affermera nelle opere
successive, in particolare nel Tristan und Isolde. Dal crepuscolo degli dei si generera in-
fatti un nuovo mondo, del quale Bloch denuncia in fondo la completa destoricizzazione,
essendo niente altro che negazione della volonta di vivere in foto, compresa la ribellione
di Prometeo, per cui ’apertura auspicata al nuovo ne risulterebbe ancora fortemente
depotenziata.

Nella sua lettura filosofica di Wagner, Bloch aveva preso le mosse pero dall’iden-
tificazione dell’opera d’arte totale (Gesamtkunstwerk) con il sistema filosofico di
Hegel in contrapposizione alla musica di Beethoven simbolo dell’etica di stampo
kantiano. «Ma mentre tutta [’opera di Wagner ha limiti precisi, Beethoven invece
non ha limiti, e supera Wagner come Kant supera Hegel, come I’inquieto apriori

66 LV, p.395,tr. it. LSF, p. 456. Richiamiamo sempre le acute osservazioni di L.V. Distaso, // giudaismo
nella musica, cit., p. 131: «L'utopia wagneriana veste i panni della teologia dell’arte in chiave di su-
peramento del cristianesimo romano — piantato sulla radice dell’ebraismo — e recupero tedesco della
grecita naturale innestata sul terreno della spontaneita e necessita della vitay.

67 LV, pp. 395-396, tr. it. LSF, p. 456.

68 LV, p.396,tr. it. LSF, p. 456.

69  E. Bloch, Rettung Wagners durch surrealistische Kolportage, cit., p. 377; tr. it., cit. p. 316.

190



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

supera nell’uomo ogni tipo di oggettivismo compiuto troppo presto»’. La chiusura
panlogica del sistema hegeliano impediva di pensare a interventi da parte del sog-
getto, mentre 1’apriori etico kantiano costituiva comunque un movente per ’'uomo a
superare 1’esistente.

In altri luoghi Bloch indichera in Beethoven il rappresentante della volonta etica
kantiana del dover-essere propria di un soggetto insoddisfatto del mondo come ci
appare, per distinguerla da quella del soggetto meramente pulsionale, stretto nelle
angustie del proprio presente, rappresentato invece da Schopenhauer’!. Ma proprio
Hegel e Schopenhauer vengono accomunati dal loro modo di considerare il soggetto
come un semplice strumento nelle mani di una superiore entita metafisica di carat-
tere logico o pulsionale che essa sia. «Gli individui e la loro volonta non soltanto
istintiva nulla sono rispetto all’onda volente, unica e sola reale, della volonta o dello
spirito universali»’?.

La concezione wagneriana della totalita cosi strutturata implicava una compiutezza e
un senso assoluto gia dati, con il risultato pero di presentarsi come una forma di eterna
staticita in particolare proprio nel modo in cui Wagner faceva vivere i suoi personaggi,
e il riferimento ¢ ancora al Ring, poiché essi nel mezzo delle vicende pit complesse non
potevano fare altro che realizzare una sorta di automatismo imposto dall’alto, un destino
gia stabilito, segnando il tutto come un falso movimento. «Percio anche Wagner ha tro-
vato qui la sua filosofia e molta musica wagneriana, quella dell’assalto, follia, metafora
della lucciola, onde, nuvole di vapore e profondo sonno dell’incoscienza ¢ esponente
dello stesso automatismo furioso ed eternamente statico, della stessa fiaba della natura
lontana dal soggetto»™.

Mentre una totalita cosi concepita lasciava poco spazio all’utopia, Bloch — lascian-
dosi guidare dal tessuto culturale proprio del Romanticismo, che riconosceva nell’arte
I’aspirazione all’assoluto — definira successivamente Wagner una natura geniale perché
il significato profondo della sua opera non ¢ ancora esaurito, ma contribuisce alla deline-

70 1d., Geist der Utopie, cit., p. 88; tr. it. cit., p. 90. Anche Adorno ha posto 1’accento sulla totalita si-
stematica in Wagner; cfr. Th.W. Adorno, Wagner, cit., p. 45: «Nell’arte non meno che nella filosofia i
sistemi cercano di produrre da sé la sintesi delle differenze. Percio essi si volgono sempre in verita a
una totalita passata, ma divenuta problematica, di cui contestano I’immediato diritto all’esistenza al
fine di produrla mediatamente ancora una volta da sé. Questo in Wagner arriva alla fine».

71 LV, p. 389; tr. it. LSF, pp.447-448: «A questo scopo [la “negazione del mondo™] quietismo, silenzio
della volonta, silenzio anche di quella volonta, che non fu per niente nominata per tutto il tempo, della
quale Schopenhauer non parla nemmeno, [...], cio¢ della volonta morale, della volonta faustiana, be-
ethoveniana, kantiana, della volonta rivoluzionaria. Egli conosce la volonta solo come libidine ¢ come
impulso, non la conosce come Faust». Cfr. E. Bloch, Geist der Utopie, cit., p. 87, tr. it., cit., pp. 89-90:
«Forte ed irresistibile erompe il grido del soggetto beethoveniano che non trova soddisfazione alcuna
nell’apparenza della vita, che sta al di sopra del piu alto livello di ogni ambito terrestre reale, che come
lo stesso genio della musica ancora non ¢ stato rappresentato ed accolto in nessuna parte del mondoy.

72 Ivi, pp. 196-197; tr. it., p. 194 ma anche LV, pp. 401-402; tr. it. LSF, p. 462: «LLa musica di Beethoven
¢ volonta morale: qui ¢ un uomo che parla, un Bruto. In Wagner parla la volonta di Schopenhauer,
I’onda universale della volonta, sulla quale gli individui, le dramatis personae: Tannhduser, Brunilde,
Siegfried, Wotan [...] Tristano e Isolde, sono navi danzanti».

73 E. Bloch, Geist der Utopie, cit., p. 197, tr.it., p. 194.

191



A |i margini del giorno

azione del futuro e «all’assoluto che non ¢ ancora divenuto»’. Ma I’approccio di Bloch
¢ mutato ulteriormente, quasi capovolgendosi, essendo sempre piu orientato da una sen-
sibilitd moderna, consonante con 1’impostazione del suo pensiero filosofico. Se le pro-
fondita infatti delle opere wagneriane non sono ancora venute completamente alla luce,
si deve puntare 1’attenzione sull’emergere delle singole istanze paradossali piuttosto che
sul grande-tutto. In queste aperture, solo apparentemente marginali, si puo manifestare
I’inatteso, I’imprevisto-preveggente, che puo produrre una retroazione «anche su parec-
chia colossalita che li circonda»’.

Questi elementi marginali dunque rivelano in Wagner una struttura meno monolitica,
nella quale, secondo quanto emerge dai dettami dell’arte moderna, un certo principio di
unitarieta del tutto non € mai qualcosa di definitivo, ma va delineandosi a partire dalla
negativita priva di senso di un reale frammentato, in modo che I’opera si offra nel tem-
po. La nuova ottica permette, secondo Bloch, di superare anche la tradizionale lettura
improntata a Schopenhauer, di una volonta di vita che nell’eros si capovolge in desiderio
di morte. In questo contesto il paradosso da un punto di vista filosofico piu significativo
¢ senza dubbio in Wagner il leitmotiv, che si presenta, a nostro avviso, con caratteri di
analogia con la ripresa kierkegaardiana. Il leitmotiv, infatti, € statico e dinamico al tempo
stesso, poiché ¢ memoria tesa al recupero del passato, ma allo stesso tempo anticipazione
che ¢ rivolta al futuro.

In modo affine Wagner ha manipolato i suoi leitmotiv, statici e al tempo stesso mobi-
li, paradossi di un luogo di sosta che ¢, per cosi dire, in movimento. Percio la sua opera
nell’ambito di tali /eitmotiv assomiglia all’ornamento dell’antico meandro, ripiegato su se
stesso e al contempo progrediente. E cid che sinora non ¢ stato notato a sufficienza: ’ele-
mento meandrico nel leitmotiv wagneriano non si fa valere solo in funzione rammemorante,
come regressione volta al recupero, ma anche in funzione anticipatrice, come anticipazione
acceleratrice.’

74 1d., Rettung Wagners durch surrealistische Kolportage, cit., p. 378; tr. it., cit. p. 317; riportiamo
I’intero brano: «Solo i talenti rimangono fissi allo stesso posto, pieni di passato esaurito, e quindi
possono essere passati anche per noi; il genio in un’opera ¢ invece cid che in essa continua a lavora-
re, che continua a colpirci e a riguardarci, il contributo di un’epoca al futuro e all’assoluto che non
¢ ancora divenuto».

75 1d., Paradoxa und Pastorale bei Wagner, cit., p. 301; tr. it., cit., p. 127. Per quanto riferito soprattut-
to alle capacita di Wagner come musicista, Nietzsche aveva definito miniaturismo la sua attenzione
per il dettaglio in Scritti su Wagner, Adelphi, Milano 1979, p. 181: «Sia detto ancora una volta: am-
mirevole, amabile ¢ Wagner soltanto nell’invenzione del minimo, nell’invenzione del dettaglio — si
ha dalla propria parte tutte le ragioni per proclamarlo su questo punto un maestro di prim’ordine, il
nostro piu grande miniaturista musicale, che rinserra in uno spazio estremamente esiguo un’infinita
di sensi e di dolcezzay.

76  E. Bloch, Paradoxa und Pastorale bei Wagner; cit., p. 322; tr. it., cit., pp.155-156. Sempre a p. 157
Bloch offre degli esempi di leitmotiv: «Ma poiché 1’occhio di Brunilde che si apre alla vita anticipa
I’occhio di Sigfrido che si apre alla morte, puod essere scoperto allora I’altro carattere di molti leit-
motiv, il loro carattere anticipatore. Esso si rivolge a una lontananza futura, affinché essa non sfugga,
consiste di segni di quanto ancora dovra emergere, anziché di dilatazioni dell’inconscio».

192



A VINCENZO SCALONI
Ernst Bloch e la “Linea della catastrofe”

11 leitmotiv possiede un elemento meandrico che ne costituisce la ricchezza in quan-
to in esso passato e futuro si intrecciano, e il recupero mnestico contiene uno slancio
anticipante verso il futuro, tipico, come abbiamo detto in precedenza, della memoria
utopica cosi importante per Bloch. Se i meandri paradossali ci restituiscono dunque
uno slancio verso il futuro e interagiscono sulla struttura dell’insieme, essi indicano
I’esigenza di un mondo rinnovato attraverso il tema della redenzione che taglia tra-
sversalmente 1’opera wagneriana giungendo fino alla famosa esclamazione del Parsi-
fal: «Redenzione al Redentorex»”’.

77 R. Wagner, Parsifal, Le Lettere, Firenze 1997, p. 153.

193



