ANDREA CARROCCIO"

HUSSERL LECTEUR DE CASSIRER:
UNE RECHERCHE A TRAVERS LES MANUSCRITS
HUSSERLIENS ET LA BIBLIOTHEQUE PERSONNELLE
DE HUSSERL A LEUVEN!

Abstract

The article reconstructs the historical and theoretical links between Edmund Husserl and Ernst Cassirer,
starting from their correspondence. It then proceeds to analyse the unpublished manuscripts, which reveal
that Husserl quoted several passages from some of Cassirer’s historical works, although these quota-
tions do not appear in the editions published in Husserliana. Finally, it reports on Husserl’s readings of
Cassirer’s texts based on the volumes in his library and the annotations found therein. From all this, it
emerges that Cassirer can reasonably be identified as one of the sources Husserl drew on with regard to
the history of philosophy.

Keywords: Edmund Husserl, Ernst Cassirer, Phenomenology, Neo-Kantianism, History of Philosophy

L’article que nous présentons propose un itinéraire a travers les lectures des ouvrages
cassireriens que Husserl a complétées afin de contribuer a la reconstruction des liens
historiques et théorétiques entre les deux philosophes allemands.

En général, lors d’un essai de présentation des relations philosophiques entre les deux
auteurs, il est possible de suivre le chemin tracé par les citations tirées des ouvrages
de Husserl par Cassirer dans ses textes?. Au contraire, nous ne pouvons que constater
I’absence totale de citation de Cassirer ni dans les ouvrages publiés par Husserl, ou
dans la publication des manuscrits inédits dans I’ Husserliana. 11 faut donc approfondir
la recherche, en utilisant d’autres outils pour contourner les obstacles qui se présentent
sur notre parcours. C’est pour cette raison qu’il a été nécessaire de mener une recherche
dans la bibliothéque personnelle de Husserl, afin de trouver des traces de lectures de ce
dernier du philosophe de Marbourg.

Pontificia Universita Gregoriana di Roma — andrea.carroccio@gmail.com.

Je voudrais remercier M. Ullrich Melle, Directeur des Archives Husserl de Leuven, a qui je dois la
possibilité d’avoir conduit ma recherche, en 2014, dans la bibliothéque personnelle de Husserl. Je vou-
drais adresser mes remerciements a M. Nicholas DeWarren aussi, pour I’échange d’idées et la confron-
tation qui m’ont donné de nouvelles directions d’investigation, ainsi que des indications fructueuses
sur mon sujet de recherche. Un dernier remerciement & M. Thomas Vongehr, pour son aide précieuse,
sa compétence et aussi sa patience, indispensables a la bonne réussite de cette recherche, et a I’équipe
toute entiere des Archives Husserl de Leuven, par laquelle j’ai été cordialement accueilli.

2 Pour une exposition détaillée des citations de Husserl par Cassirer, voir G. Raio, Cassirer e Husserl,
en Id., Ermeneutica e teoria del simbolo, Liguori, Napoli 1988, pp. 55-73.

B@belonline, vol. 12, 2025 « Mimesis Edizioni, Milano-Udine * mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline * ISSN (online): 2531-8624 « ISBN: 9791222326764 « DOI: 10.7413/2531-86240247

© 2025 — The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



G | iardino di B@bel

1. L’échange épistolaire

Tout d’abord, il faut donner le cadre général des relations entre les deux philosophes
en considérant les données fournies par 1’échange épistolaire entre Husserl et Cassirer®.
11 s’agit seulement d’un ensemble de quatre lettres qui pourrait nous induire a définir
le rapport entre les deux comme faible et sans une confrontation véritablement
philosophique®. Par contre, il fournit plusieurs indications au sujet du réseau des lectures
husserliennes de Cassirer.

Dans un brouillon de lettre d’octobre 1910, Husserl écrit a Cassirer sa grande
admiration pour son travail historique, c’est-a-dire les deux premiers volumes de Das
Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit®, que Husserl
possédait dans sa bibliothéque personnelle. La circonstance de I’écriture de ce brouillon
est ’explication des rebondissement liés a la candidature du philosophe de Marbourg,
finalement rejetée, pour un poste a I’Université de Gottingen en 19086, Plein d’espoir
pour une seconde opportunité, il manifeste de grandes attentes sur I’ouvrage que Cassirer
était en train de publier, a savoir Substanzbegriff und Funktionsbegriff'.

Si on compare ce que Husserl écrit avec les livres qu’il possédait dans sa bibliotheque?,

3 E. Husserl, Briefwechsel, en Husserliana Dokumente II1, vol. 5, Die Neukantianer, éd. par Karl et
Elisabeth Schuhmann, Dordrecht/Boston/Londres, 1993, pp. 3-9. Voir en outre E. Cassirer, Nachgelas-
sene Manuskripte und Texte, vol. 18, Ausgewdhlter wissenschafilicher Briefwechsel, Meiner, Hamburg
2009, pp. 84-88.

4 Cfr. E. Antonucci, T. Breyer, M. Cavallaro (éd.), Perspectives on the Philosophy of Culture. Husserl
and Cassirer, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2022, p. 9.

5  E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Cassirer,
Berlin 1906-1907.

6 Je me permets de renvoyer a mon article A. Carroccio, Uno spaccato dell ambiente accademico tedesco
di inizio Novecento: il caso di Ernst Cassirer nel Briefwechsel di Edmund Husserl, en « Rivista di storia
della filosofia », 4, 2019, p. 650.

7  E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff: Untersuchungen iiber die Grundfragen der Er-
kenntniskritik, Cassirer, Berlin 1910.

8  Les ouvrages de Cassirer conservés dans la bibliotheque personnelle de Husserl aux Archives Husserl
de Leuven sont les suivants : Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaf-
ten, en « Vortrdage der Bibliothek Warburg I » (1923), pp. 11-39, Teubner, Leipzig; Die Begriffsform
in mythischen Denken, Teubner, Leipzig 1922 ; Determinismus und Indeterminismus in der modernen
Physik: historische und systematische Studien zum Kausalproblem, Goteborgs Hogskolas Arsskrift
XLIIL, Elander, Géteborg 1936 ; Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neu-
eren Zeit, 1% et 2™ vol., cit., en outre 3°™ vol.: die Nachkantische Systeme, Cassirer, Berlin 1920 ;
Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie, en « Jahrbiicher der Phi-
losophie », n. 3, 1927, pp. 31-92 ; Freiheit und Form: Studien zur Deutschen Geistesgeschichte, 2™
¢éd., Cassirer, Berlin 1918 ; Die Geschichte der antiken Philosophie, von Ernst Cassirer und Ernst
Hoffmann, en M. Dessoir (éd.), Lehrbuch der Philosophie, Ullstein, Berlin 1925, pp. 7-256 ; Heinrich
von Kleist und die Kantische Philosophie, Reuther & Reichard, Berlin 1919 ; Hermann Cohens Philo-
sophie der Religion und ihr Verhdltnis zum Judentum, en « Gemeindeblatt der Jiidischen Gemeinde zu
Berlin. Organ des Gemeindevorstandes », 4, 1993, pp. 91-94 ; 1. Kant, Immanuel Kants Werke, éd. par
Ernst Cassirer, en collaboration avec Hermann Cohen, Arthur Buchenau, et al., 11 voll., Cassirer, Ber-
lin 1912-1918 ; Kants Leben und Lehre, Cassirer, Berlin 1918 ; Die kritische Idealismus und die Phi-
losophie des “gesunden Menschenverstandes”’ (Philosophische Arbeiten ; vol. I, tome 1), Topelmann,
Giessen 1906 ; G. W. Leibniz, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, tr. par A. Buchenau;

160



G ANDREA CARROCCIO
Husserl lecteur de Cassirer

on peut voir en effet qu’il possede une bonne connaissance de I’ Erkenntnisproblem. Son
intérét pour les pages qui traitent de la philosophie grecque du premier volume (elles
seront éliminées dans la deuxiéme édition) et de la philosophie de Spinoza, Locke et
Hume est évidente. Mais surtout, I’attention de Husserl est attisée par les pages sur
la philosophie de Kant. I en souligne plusieurs passages qui eux aussi ne seront pas
repris dans la deuxiéme édition. On pourrait avancer 1’hypothése que Husserl aurait
explicitement marqué les différences entre les deux éditions, mais cette hypothése
n’a pas de fondement suffisant. Bien que Husserl a pratiqué ce genre de comparaison
sur les ouvrages d’autres auteurs, nous ne sommes pas sirs que ce soit le cas de
I’ Erkenntnisproblem.

Toutefois, Husserl était un lecteur tres attentif des deux premiers volumes de cet
ouvrage, comme du troisiéme, bien qu’il ne le trouvait pas de la méme qualité que
les précédents’. En revanche, I’exemplaire de Substance et Fonction présent dans la
bibliotheque personnelle de Husserl est évidemment effeuill¢, mais il ne montre que la
trace d’une seule annotation de Husserl sur la premiére page du livre : « 1. Oct<ober>
1910. Vom Verf<asser>. | Edmund Husserl ». Cela ne veut pas signifier que son intérét
ait été absent puisque on observe la méme attitude vis-a-vis de 1’Erkenntnisproblem,
dont il cite des passages qu’il n’a pas annotés'®.

Husserl écritdenouveaua Cassirerle 3 avril 1925, a1’ occasionde lalecture des deux premiers
volumes de la Philosophie des formes symbolique. Cette lettre montre ’intérét husserlien
pour le travail cassirerien. Elle nous renseigne sur I’interprétation de la recherche de Cassirer
comme une fagon de renouveler le néokantisme avec des motifs phénoménologiques!'. On
trouve une treés forte prise de position sur la lecture cassirerienne de la phénoménologie :
Cassirer, du point de vue de Husserl, a compris la philosophie husserlienne comme aucun de
ses ¢léves ne ’a fait auparavant. En effet, celui-ci définit la phénoménologie comme le projet
d’une analyse de la connaissance qui se dispose a étudier les structures des domaines des
différents objets selon leur signification pure, sans tenir compte de la réalité de ces objets. Cela
pourrait étre, selon Husserl, une méthode a appliquer aussi aux études du monde mythique,

révisé et introduit par E. Cassirer, 2 voll., Durr, Leipzig 1904-1906 ; G.W. Leibniz, Neue Abhandlun-
gen iiber den menschlichen Verstand, avec 'utilisation de 1’ouvrage de Schaarschmidt, nouvelle tra-
duction, introduction et publication de Ernst Cassirer, 3°™ éd., Meiner, Leipzig 1915 ; Leibniz’ System
in seinem wissenschaftlichen Grundlagen, Elwert, Marburg 1902 ; Philosophie der symbolischen For-
men, 3 voll. : 1. Die Sprache, 2. Das mythische Denken, 3. Phdnomenologie der Erkenntnis, Cassirer,
Berlin 1923-1929 ; Sprache und Mythos : ein Beitrag zum Problem der Gotternamen, Teubner, Leipzig
1925 ; Substanzbegriff und Funktionsbegriff, cit. ; Zur Einstein schen Relativitdtstheorie . erkenntnis-
theoretische Betrachtungen, Cassirer, Berlin 1921.

9 Cfr. la lettre de Husserl a Natorp du 1¢ février 1922, en E. Husserl, Briefwechsel, Die Neukantianer,
cit., p. 147 : « Cassirer ist der in sich vollendete Meister; so Schones, Wirksames, historisch Lehrrei-
ches in Form einer ideengeschichtlichen Darstellung wird in deutscher Sprache so bald nicht wieder
geschrieben sein, als wie in Cassirers Erkenntnisproblem (der dritte Band ist vielleicht nicht mehr ganz
auf der Hohe der beiden ersten) ».

10 Cfr. Ms. D 13 11I/244a, ou il cite explicitement 1’ Erkenntnisproblem de Cassirer.

11 Cette remarque de Husserl a Cassirer, selon I'interprétation de Christian Mockel, n’est pas vraiment
pertinente. Cassirer serait déja passé outre la philosophie de Marbourg au sens strict : cfr. C. Mockel,
Einfiihrung in die transzendentale Phinomenologie, Fink, Miinchen 1998, p. 142.

161



G | iardino di B@bel

d’ou sa promesse de lire Sprache und Mythos, une promesse qui n’a pas ét¢ complétement
tenue comme le montre 1’état de son exemplaire personnel.

Toujours dans cette lettre, Husserl présente des questions laissées ouvertes par
la recherche cassirerienne. La premiére concerne la nécessit¢é de reconduire la
genese historique de la vision mythique du monde a une loi essentielle, a travers une
typique concréte du développement d’une humanité en général a partir des structures
fondamentales de la vie transcendantale. La deuxiéme porte sur I’urgence de lire le
probléme de I’irrationalité de la vision mythique du monde sous la lumiére d’une forme
(Gestalt), d’une fondation et d’une délimitation définies du point de vue scientifique.

Grace a la confrontation entre les deux exemplaires présents dans la bibliotheque
de Husserl, on peut remarquer que le livre le plus annoté est le premier volume de la
Philosophie des formes symboliques, et non le second. Husserl a bien analysé ce texte
(surtout I’introduction dont il a souligné de nombreux passages), mais il ne le cite jamais
dans cette lettre et se limite au second, dont il expose les directions que la recherche
cassirerienne laisse ouvertes.

Cassirer ne laisse pas ces questions sans réponse, comme le montre sa lettre du 10
avril 1925. 1l exprime sa gratitude pour la lettre de Husserl et pour I’attention qu’il a
portée a son travail. En lui adressant les paroles de Kant, il considére Husserl comme
le refondateur d’un nouvel « esprit de profondeur » et le continuateur de la philosophie
scientifique allemande. Il le remercie de [’avoir rassuré sur sa compréhension de
la phénoménologie dont il savait pouvoir affirmer la compatibilit¢ avec sa propre
philosophie en ce qui concerne les buts et les fondements. Comme on peut I’apprendre
de cette lettre, il avait douté, suite aux critiques— en vérité vagues — des connaisseurs de
la phénoménologie, de la possibilité¢ de faire une analyse profonde sur les connexions
internes entre la philosophie husserlienne et celle de Kant. Mais, grace a ce que Husserl a
écrit, il dit avoir confirmé sa ligne d’interprétation. La réponse de Cassirer aux critiques
par Husserl se trouve, a son avis, dans un article, Die Begriffsform in mythischen Denken,
de 1922 (que Husserl a ensuite bien lu, comme le montre 1I’exemplaire regu par Cassirer),
ou il aurait étudié le probléme de la typique du développement des visions du monde,
dotées de validité, mais non définitives. Il est remarquable, par ailleurs, que Cassirer,
dans cette lettre, renseigne Husserl qu’il est en train d’étudier trés attentivement le
rapport entre no¢se et noéme dans le contexte d’une recherche sur les Idées 1. 11 tient a
lui communiquer que sur ce point il a découvert des relations complétement nouvelles
avec sa propre position problématique, sans dire cependant rien de plus précis'?.

La derniére lettre, datée du 11 mars 1937, témoigne de la lecture par Husserl d’un
ouvrage de Cassirer, intitulé Determinismus und Indeterminismus in der modernen
Physik, que ce dernier lui avait fait parvenir. En retour, Husserl lui adresse la premicre
partie de La Crise des sciences européennes, parue en 1936 dans la revue Philosophia. 11
informe Cassirer qu’il a déja commencé la lecture de Determinismus und Indeterminismus
et il renouvelle I’expression de son estime pour le travail de Cassirer, méme s’il ne cache
pas un sentiment d’étrangeté vis-a-vis de cette ceuvre. Il reprend sa critique de Kant,

12 Onrenvoie a la monographie de C. Méckel, Einfiihrung, cit., pp. 138-154.

162



G ANDREA CARROCCIO
Husserl lecteur de Cassirer

mais seulement pour dire que son but, dans cette derni¢re période de sa vie, consiste a
réaliser une syntheése harmonisant ce qu’il a élaboré tout au long de sa vie. Il est fatigué
mais aussi sir que I’érudition et la richesse des argumentations de Cassirer peuvent
réveiller ses sens épuisés.

En effet, Husserl a commencé la lecture du susdit ouvrage dés sa réception comme le
confire les traces laissées dans son exemplaire, correspondantes surtout aux citations faites
par Cassirer. La seule impression qu’on peut en dégager, est que Husserl est intéressé par
cette dissolution cassirerienne de la chose-en-soi dans le domaine de la physique.

2. Les manuscrits inédits

Pour compléter I’éventail des lectures husserlienne de Cassirer, il faut prendre en
compte les citations présentes dans les manuscrits husserliens. En réalité, elles ne
donnent qu’un petit nombre d’indications, mais il est possible d’en tirer des informations
sur I'utilisation des travaux de Cassirer par Husserl. En effet Husserl tiendra compte
du travail de Cassirer durant tout le reste de sa production philosophique, et certaines
positions bénéficieront d une estime particuliére.

La premicére citation de Cassirer date de 1909. Elle se trouve a la fin d’une page qui a
été publiée comme Beilage VII au paragraphe 76, intitulé Leerer Raum, du volume XVI
de la série Husserliana'. L’appendice reprend la discussion que Husserl méne, dans le
paragraphe cité, autour de la question de la perception de I’espace « intermédiaire »,
c’est-a-dire de I’espace vide entre les corps, qui n’est pas directement superposable a
I’espace visuel. L’exemple cité par Husserl est celui de la vision de quelque chose a
travers quelque chose d’autre (je vois la rue a travers la fenétre, ou a travers la fenétre et
un arbre). Dans ce cas, on a plusieurs stratifications d’espaces, ou de surfaces, mais on
a aussi une sorte de perception de I’espace « entre » eux. On a des cas ou '« entre » est
donné et d’autres cas ou I’on a seulement une surface colorée sans la perception d’un
espace vide. Ce qui est toujours donné, ¢’est la choséité dans un espace.

On doit tout de méme essayer de comprendre comment se constitue 1’unité de I’espace
comme forme de la Gegebenheit, a partir du fait qu’on le voit, méme si cette vision
est différente de celle de la couleur. Husserl ajoute qu’il n’a pas encore appliqué cette
réflexion aux concepts d’extension et de lieu de Euler, qui a son avis ne peuvent pas
étre abstraits comme des propriétés d’une chose'®. Au bas de la page, il se trouve, sur
le manuscrit (non publié dans 1’édition officielle) I’indication suivante : « cf. die fiir
mich sehr wichtige historische Darstellung Cassirers, II. 350 ff. ». La référence ici est

13 Cfr. E. Husserl, Ding und Raum. Vorlesungen 1907, Husserliana XVI, éd. par U. Claesges, Martinus
Nijhoff, Den Haag 1973, pp. 361-362.

14 Cfr. ibidem : « Nicht der Untersuchung unterworfen wurde bisher bei mir der fundamentale, schon von
Euler bemerkte Unterschied zwischen der Ausdehnung eines Dinges, als seiner Beschaffenheit, die mit
ihm bei der Bewegung fortwandert, und dem Ort, der iibrigbleibt, auch wenn Ausdehnung des Korpers
abstrahiere” ich als Beschaffenheit so, wie Beschaffenheitsbegriffe sonst; ganz anders vollzieht die
Abstraktion der Begriffe Ort, Raum und dergleichen ».

163



G | iardino di B@bel

claire : il cite le deuxiéme volume de I’ Erkenntnisproblem, méme si, dans I’exemplaire
de Husserl, on n’en trouve aucune trace. Dans cet extrait, portant sur le concept d’espace
chez Euler, Cassirer écrit que 1’idée de lieu ne peut pas étre obtenue par abstraction,
parce que le lieu d’une chose n’est pas une qualité parmi d’autres, mais que c¢’est quelque
chose de tout a fait différent de tous les caractéres sensibles. L’idée d’espace surgit a
partir de 1’élimination totale d’un corps dans un espace qui, par conséquent, demeure. Il
n’est donc pas possible de penser le lieu comme qualité d’un corps.

Dans la citation suivante, Euler montre que le lieu occupé par un corps est tout
différent de son extension : celle-ci appartient au corps particulier, et se déplace avec
lui d’un lieu a 'autre ; en revanche, le lieu et ’espace ne peuvent pas étre déplacés's.
Ensuite, Cassirer rapporte un passage de Euler'® ot I’on lit qu’on ne peut jamais dire que
le mouvement soit une qualité, mais qu’au contraire, il est une relation, car il n’affecte
pas la nature méme de la chose.

Toujours en 1910 comparait la deuxiéme citation de Cassirer dans le manuscrit D 13 11, a
la page 225a. Celle-ci est le verso d’un papier de Husserl, ou la citation est malheureusement
sans contexte : on trouve seulement 1’indication « Cassirer S. 314 ». Au recto de la page on
trouve des notes portant sur le livre de Driesch Naturbegriffe und Natururteile, de 1904,
lu par Husserl les 3 et 4 avril 1910. La tentative de reconstruire le texte cité par Husserl est
désespérée. L’ hypothese que ce soit une citation de Cassirer dans le texte de Driesch est
intenable, parce que Driesch ne cite pas Cassirer et que le texte de Driesch n’a pas de page
314. L’autre hypothése serait celle dune citation prise dans un texte de Cassirer, a savoir
I’ Erkenntnisproblem. Mais, dans les volumes de Cassirer que possédait Husserl, il n’y a
aucune citation de Driesch. On doit donc renoncer a déterminer la source de cette citation.

Husserl cite Cassirer quelques années plus tard encore, a savoir dans un manuscrit
datant de 1916-1918. Le manuscrit n’a pas de titre, mais Eugen Fink, qui le transcrivit,
intitula ces textes Ursache und Wirkung. Dans le passage ou Cassirer a été cité, Husserl
est précisément occupé a traiter des deux différentes fagons de concevoir les concepts
de cause et d’effet. D’un coté, il pose la causalité mécanique, ou les différentes choses
sont des unités individuelles identiques dans les modifications, et sont identifiées comme
des individualités exactes particuliéres par des lois de la physique. De 1’autre, il pose
la causalité organique. Dans ce dernier cas, on a affaire a des forces complétement
différentes. La cause a sa force effective, dans le sens ou la modification de la cause est
une potentialité (Potenzialitdit) d’effets possibles, pour un systéme ordonné par 1’espace
et le temps, ou la cause elle-méme remplit, selon une régle, un espace dans un certain
systeéme déterminé de directions spatiales, et ou chaque cause devrait se présenter de
fagon a ce qu’elle puisse correspondre a certains effets possibles. Et, si une cause se
produit avec ses propres mouvements ou modifications, on a alors aussi un effet, qui
différe selon les forces efficientes mémes. Sur ce point, il renvoie a I’introduction de

15  Cfr. Euler, Réflexions sur [’espace et le temps (Histoire de [’Académie des Sciences et Belles Lettres,
1748), § XV, pp. 329-330.

16  Cfr. Euler, Theoria motus corporum solidorum seu rigidorum ex primis nostrae cognitionis principiis
stabilita, Rostock-Greifswald 1765, ch. 1, § 2, pp. 3-4.

164



G ANDREA CARROCCIO
Husserl lecteur de Cassirer

Cassirer aux Leibniz’ Hauptschriften de 1904-1906', et en particulier a 1’introduction
aux essais et aux lettres sur la biologie (page 19) et au texte leibnizien de la page 178.

Dans le cas de I’individu organique, on se trouve a un tout autre niveau : I’individualité
est une forme qui se développe selon sa propre vie, la forme d’une constellation
d’individus qui se maintient dans le changement des éléments. Chaque forme organique
a sa propre causalité formelle, uniquement déterminée par 1’expérience : la forme est
une « qualification de niveau supérieur » qui peut étre décrite mathématiquement par
des fonctions (Formgestalten), mais aussi par une « typisation » qui ne vise pas une
configuration (Gebilde) exacte, mais comprend plutdt une infinité de formations, en tant
qu’ensemble de différences géométriques.

La référence a Cassirer renvoie a une page ou le philosophe de Marbourg explique
la notion de préformation qui domine la compréhension d’un objet organique. Leibniz
parle de préformation, mais pas au sens d’une prédétermination ni d’une prédestination
du développement de chaque partie matérielle. On doit se placer d’un point de vue
mathématique pour comprendre ce passage. La semence est vis-a-vis de I’organisme
complétement développé, comme 1’élément singulier par rapport a la figure entiére a
laquelle il appartient : c’est une relation de re-présentation (Reprdsentation), sans
similitude. La définition de la force qui est donnée par Leibniz joue dans ce contexte un
role fondamental : on peut définir comme actif un élément si I’on ne peut le comprendre
que comme condition d’un développement futur, et ce, dans une structure conceptuelle
mathématique. Mais — ajoute Husserl— cela n’est pas suffisant.

A la seconde moitié des années 10 parait encore une citation, trés marginale, de
I’ Erkenntnisproblem de Cassirer. 1l s’agit d’une note, que 1’on peut retrouver dans le
manuscrit F [ 42 en marge de la page 96a, et ou I’on peut lire : « Vgl. die parallelen
Lehren: Berkeley bei Cassirer 11, <S.> 224 ». La référence renvoie au deuxiéme chapitre
du livre V (dans la premicre édition que possédait Husserl), édité dans le deuxiéme
volume, sur la philosophie de Berkeley. La note fait partie d’un ensemble de brouillons
intitulé, de fait, Abfille von Einleitung in die Philosophie. Le dossier qui contient les
pages 1-207 est la base des legons de 1916, reprises en 1918, et porte le titre suivant :
Bruchstiicke von Kantvorlesungen (Hume) und verschiedene Einleitungen in die
Philosophie. Freiburg. Hume, Descartes, Leibniz.

Pendant toute la période 1916-1924 Husserl a donné des legons sur I’histoire de la
philosophie'®, et il a commencé a ranger ces brouillons dans la méme enveloppe apres les

17 G.W. Leibniz, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, cit.

18  Husserl a donné plusieurs cours d’introduction a la philosophie dans un cadre historique a partir de
I’année 1915 : le cours du semestre estival 1915 et du semestre hivernal 1916/17 sur la « Allgemeine
Geschichte der Philosophie », le cours du semestre estival 1917 sur la philosophie transcendantale
de Kant (« Kants Transzendentalphilosophie »), et le cours du semestre hivernal 1918/19 intitulé
« Geschichte der Philosophie von den ersten Anféngen bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts » ; pendant
le Kriegsnotsemester il a présenté un cours sur 1’histoire de la philosophie moderne de Descartes a
Kant. De 1921 (repris en 1922 et 1926) est la « Geschichte der neueren Philosophie ». Il termine cette
série historique avec la premicre partie de « Erste Philosophie » de 1923/24. Cfr. H. Jacobs, Einlei-
tung a E. Husserl, Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1916-1920, Husserliana Materialien IX,
Springer, Dordrecht-Heidelberg-New York-London 2012, p. X-XI.

165



G | iardino di B@bel

lecons de 1919/20". La page ou I’on trouve la note de Husserl expose la connexion entre
le psychologisme et le scepticisme. Si ’on fait recours — du point de vue de Husserl — a
la psychologie comme fondement de la connaissance, mais que I’on n’a éclairé ni le sens
de la connaissance ni sa validité, la psychologie elle-méme devient incompréhensible,
et le point d’arrivée naturel de tout cela est le scepticisme, étendu a tout domaine de la
connaissance, y compris a la connaissance mathématique, scientifique et métaphysique.
Hume représente le cas emblématique de ce schéma gnoséologique : il commence par les
mathématiques et par la géométrie. On doit remonter a travers les concepts géométriques
jusqu’aux impressions sensibles, mais quand on arrive au niveau des perceptions, on ne
peut pas reconnaitre les points, les lignes et les figures de la géométrie.

La géométrie semble donc une simple fiction, et cela signifie que la pensée, avec
ses idées, recherche quelque chose que I’impression ne peut pas lui fournir. Si on suit
I’indication de Husserl, et qu’on lit I’interprétation de Berkeley par Cassirer, on voit
que ce sont bien des conceptions paralléles, mais que le scepticisme de Berkeley est
décrit par Cassirer comme un simple point de départ hérité¢ de Locke. Le Berkeley de
Cassirer cherche a sortir de ce paradoxe de la théorie de la connaissance empiriste, pour
construire, d’abord, un systéme qui puisse garantir la validité de la connaissance, a partir
de la fonction représentative attribuée au concept qui encadre la perception individuelle
dans les relations reconnues par I’intellect et non par les sens. Il est vrai qu’il écrit que
les impressions sensibles sont interprétées par une sorte de géométrie inconsciente ; mais
ce n’est pas du tout une forme de scepticisme, bien au contraire, c’est une critique du
réalisme conceptuel naif qui voit dans les objets de la réalité¢ une organisation (celle des
relations d’espace) qu’ils ne présentent pas du tout. Et quand Cassirer cite le passage ou
Berkeley soutient que les dessins des figures particuliéres du géometre ne sont que des
objets, qui ne peuvent contenir en soi comme cachés les concepts des formes abstraites,
cela signifie seulement, pour Cassirer, que Berkeley a déja reconnu la nécessité que
I’intellect soit la source de I’ordre conceptuel. Il est donc classé par Cassirer parmi les
précurseurs des catégories de la philosophie kantienne.

Le nom de Cassirer se lit encore dans le manuscrit B 9, qui ne porte aucune date®. C’est
un manuscrit court (14 pages) qui contient des citations de plusieurs auteurs (Gorgias,
Héraclite, Parménide, Démocrite, Nicolas de Cues, Leibniz, les idéalistes modernes et
Fichte) et des notes sur Kant, Leibniz, les idéalistes allemands et le néokantisme. Le
nom de Cassirer est cité a la page 9 de la transcription, ou Husserl se référe a I’étude de
Mahnke sur Leibniz, dont il résume seulement les lignes d’interprétation que critiquent
Mahnke, sans préciser la source de ces informations. Dans ces feuillets, on peut voir que
I’interprétation par Cassirer de Leibniz est définie comme « pan-méthodiste ».

On peut comprendre 1’origine de ce jugement, si ’on consideére le Leibniz’ System,

19  Cfr. H. Jacobs, cit., p. XIX.

20  On pourrait situer ce manuscrit entre la seconde moitié des années 10 et la premiére moitié des années
20, pour deux raisons : le sujet est cohérent avec les travaux historiques de Husserl de la période 1916~
1924 (il s’agit d’un ensemble de citations des mémes philosophes présentés dans les cours mentionnés
auparavant) ; et, en outre, dans le méme dossier, il a transcrit une lettre de 1922 a Kern, du Cercle
allemand de Oxford. Mais on est encore dans le domaine des hypothéses.

166



G ANDREA CARROCCIO
Husserl lecteur de Cassirer

et aussi I’introduction aux Leibniz’ Hauptschriften que nous avons déja mentionnée. En
effet, dans ces deux écrits de Cassirer, la thése qui traverse tout le développement de la
présentation de la pensée leibnizienne, est celle d’une unité harmonique et systématique,
qui repose sur un fondement dont le paradigme est la mathématique. Tous les thémes
embrassés par la pensée leibnizienne ont, pour Cassirer, leur fondement propre dans la
reformulation du systéme de la logique. Sa présentation se caractérise par deux théses :
dans sa forme primitive, la pensée leibnizienne avait pris la direction de la réunification
et de la résolution de la multiplicité des contenus de la conscience, en un certain nombre
d’¢éléments pour qu’on puisse, a la fin du processus, parcourir de nouveau tous les chemins
de pensée en sens inverse, a partir de ces fondements. En outre, Leibniz aurait voulu
créer un « alphabet de la pensée » ou, a partir des cas particuliers, on puisse remonter
jusqu’a I’ensemble des concepts possibles et les déduire de fagon combinatoire.

Pour Cassirer, le systéme des concepts primitifs concentre en soi et recueille la totalité
des formes possibles de la conscience. Les relations que la logique découvre entre les
¢léments, et qu’elle porte a I’expression, contiennent en soi tous les rapports possibles
entre contenus particuliers. A partir de ces propositions fondamentales, le Leibniz de
Cassirer construit toute sa pensée philosophique de fagon cohérente et harmonique. La
biologie ouvre le probléme de la double direction de la réalité : d’un c¢6té 1’ordre corporel
qui obéit aux lois de la mécanique ; de 1’autre, I’ordre des représentations subjectives,
qui reflétent la multiplicité harmonique de la réalité d’un point de vue particulier. Le
parallélisme entre deux mondes est — comme le dit Cassirer — une traduction populaire
de la pensée leibnizienne. Leibniz veut concilier ces deux ordres de la réalité a travers
la reconnaissance d’une origine commune. Tel est le sens de la théorie de I’harmonie
préétablie : tout a la fois, ne pas écraser un ordre sur I’autre, et réunir les deux dans le
méme cours. Si [’on ne maintient pas cette interprétation unitaire, selon la lecture de
Cassirer, il n’est pas possible de comprendre le sens de la monadologie leibnizienne.

La derniere citation de Cassirer que 1’on puisse trouver dans les manuscrits husserliens
remonte a la période de 1932 a 1935. Il s’agit d’une note de Husserl sur un article de
Cassirer de 1930 intitulé “Geist” und “Leben” in der Philosophie der Gegenwart®' et
conservée dans I’enveloppe A V 24, aux feuillets 6a et 6b. Les sujets traités dans ce
manuscrit sont trés variés, mais ils tournent autour des questions de la causalité naturelle
et de la causalité propre au domaine de I’humain, ¢’est-a-dire des questions de téléologie
éthique, de la beauté, de la valeur que le sujet attribue a la nature, des questions des
degrés d’historicité, de la vie intentionnelle (4ktleben) universelle, et du monde pré-
donné. Plus précisément, dans la partie qui précéde cette note est développée la question
de la valeur de la nature, qui n’a aucune valeur en soi, mais n’en a que parce que la
personne adopte une certaine prise de position vis-a-vis d’elle. En revanche, la valeur
de la personne est indépendante : elle ne surgit pas de sa beauté ou de son aspect, mais
de ses actes, et son corps devient expression d’un certain niveau spirituel qui permet

21 E. Cassirer, “Geist” und “Leben” in der Philosophie der Gegenwart, cit. Sur la critique cassirerienne
a ce texte de Scheler, voir M. Ferrari, Ernst Cassirer. Dalla scuola di Marburgo alla filosofia della
cultura, Olschki, Firenze 1996, pp. 314-315 et 322.

167



G | iardino di B@bel

de dire que la personne est la seule chose objectivement douée de valeur. C’est dans ce
contexte que 1’on trouve cette note portant sur le rapport des concepts d’esprit et de vie
dans la philosophie contemporaine. En fait, a un examen plus attentif, on s’apercgoit qu’il
s’agit d’une critique trés aigué de la philosophie de Max Scheler. Résumons les traits
fondamentaux de cette critique.

L’ouvrage, ou Cassirer puise les arguments de Scheler, est principalement Die Stellung
des Menschen im Kosmos?. Cassirer rapporte la réponse donnée au probléme du rapport
entre esprit et vie, de la facon suivante: Scheler n’essaie pas de réunir esprit et vie.
L’homme est homme en tant qu’il se situe au-dessus de la vie au sens le plus large du
terme. Il est indépendant des impulsions vitales, d’ou il résulte que I’existence spirituelle
est dénuée d’environnement (umweltfrei). Une essence spirituelle a un monde, mais elle
n’est pas conditionnée par ce qu’elle recoit immédiatement de son systéme d’instincts.
Mais — écrit Cassirer — le nceud ascétique qui soutient la construction philosophique
de Scheler cache une contradiction, a savoir que 1’esprit n’a pas de force, qu’il n’a pas
d’action initiale, mais doit passer par [’ascése pour agir. Il n’existe, dans ce cas, aucune
« force autonome des idées ».

Aussitot Cassirer pose deux questions a la philosophie schelerienne : si « esprit » et
« vie » appartiennent a deux domaines complétement différents, comment peuvent-ils
constituer ensemble un monde spécifiquement humain, le monde du « sens » ? Cette
collaboration est-elle une coincidence ? Et en outre : comment peut-on comprendre,
du point de vue de Scheler, que ’esprit ne puisse agir sur ce qui fait partie des instincts
naturels qu’a travers le symbolique ? La réponse de Scheler, selon les termes de Cassirer,
est que ces deux lignes peuvent converger sur un point X trés lointain, que nous ne
pouvons pas connaitre. L’erreur de Scheler, ici, est de retomber dans une conception
aristotélicienne de 1I’ame, qui implique la difficulté a tenir ensemble 1’idée de substance
comme individu et celle de I’'universalité de 1’objet de la connaissance. Mais 1’origine
de ce probléme est méthodologique, méme du point de vue historique. Scheler n’a pas
distingué entre 1’énergie comme puissance causale et 1’énergie comme force formatrice
(Bilden) et du « pur configurer » (Gestalten). Celle-ci reste en elle-méme, et informe un
monde de signes, de symboles, de significations. C’est 1a la différence, pour Cassirer,
entre ’homme et 1’animal.

La critique de Cassirer porte donc contre 1’idée schelerienne d’un esprit qui ne
posséderait qu’une puissance négative, celle de ’asceése. Scheler oublie que I’esprit a
aussi une puissance positive, celle de formation de la réalité et de la vie. Il s’agit de
ne pas voir, entre immobilité de I’esprit et mobilité de la vie, une opposition, mais de
reconnaitre le dynamisme d’une pluralité de forces différentes, qui toutes sont intégrées.
Par conséquent, la différence entre I’homme et I’animal consiste précisément dans ce
pouvoir, de déterminer les objets de la réalité, et non pas seulement dans la possibilité
de «dire-non ». L’anthropologie doit reconnaitre, au-dela de la différence éthique, une
différence gnoséologique, c’est-a-dire la capacité qu’a I’homme de déterminer la réalité

22 Paru d’abord sous le titre de Die Sonderstellung des Menschen en « Der Leuchter », 8, 1927, pp. 161-
254, 1l est ensuite publi¢ avec le titre Die Stellung des Menschen im Kosmos, Reichl, Darmstadt 1928.

168



G ANDREA CARROCCIO
Husserl lecteur de Cassirer

par la catégorie la plus formelle : celle de 1’étre-objet. La réponse de Cassirer aux
questions qu’il a posées est, bien évidemment, sa philosophie des formes symboliques,
comme philosophie qui rend compte de ce « pouvoir formateur » de 1’esprit.

Husserl extrait des citations de I’article de Cassirer. Ce qu’il retient du texte est
seulement un résumé de la critique de Cassirer : Scheler maintient la distance entre
« Geist » et « Leben » ; il ne réunifie pas les deux niveaux, il ne construit pas une gradation
entre vie et esprit. La communication entre les deux reste problématique. Husserl est
intéressé aussi par la différence entre les animaux et I’homme, surtout par 1’idée que
I’animal soit orienté « esthétiquement » sur le monde tel qu’il I’a toujours devant lui ;
et qu’au contraire, I’homme est capable de déterminer ce qui lui est donné a travers son
« systéme d’instincts », ses organes sensoriels et ses fonctions sensibles, afin d’avoir son
monde d’objets. Il note aussi qu’une essence n’est une essence spirituelle que si elle peut
se tourner vers la réalité de facon dynamique. Par ailleurs, il ne semble pas intéressé par
la solution que propose Cassirer, qui repose sur sa philosophie des formes symboliques.
Dans cette courte note, en effet, on ne trouve rien sur I’interprétation cassirerienne du
probléme. Husserl semble utiliser cet article uniquement comme source pour recueillir
des idées sur la lecture schelerienne de la question du rapport entre esprit et vie.

3. La bibliotheque personnelle de Husserl

Les lectures husserliennes de Cassirer ne se limitent, cependant, pas aux ouvrages
cités. Dans la bibliothéque personnelle de Husserl sont présents de nombreux travaux de
Cassirer mais ces derniers ne seront jamais cités. S’il est incertain qu’ils aient été lus de
maniére attentive par Husserl, leur présence démontre I’intérét du phénoménologue pour
le parcours de Cassirer dans ses lignes fondamentales.

Il est aisé de reconstituer cet intérét a partir des textes bien annotés par Husserl. On
a déja vu avec quelle attention il a étudié I’ Erkenntnisproblem, et avec quelle extréme
précision il a concentré son attention sur la Philosophie des formes symboliques. 11 s’est
intéressé aussi pour un ouvrage historique, la Geschichte der antiken Philosophie®,
dans laquelle Cassirer a exposé I’histoire de la philosophie grecque depuis ses origines
jusqu’a Platon. Mais il est important de rappeler qu’il existe un autre texte secondaire, lu
trés attentivement par Husserl : il s’agit des introductions aux Leibniz’ Hauptschriften,
que nous avons déja rencontrées. Il est intéressant de voir comment ce texte a retenu
I’attention de Husserl. Les deux introductions du premier volume sur la logique et
la mathématique, et sur la dynamique et la phoronomie, ont fait 1’objet d’une étude
détaillée de la part de Husserl, de méme que I’introduction aux écrits sur la biologie dans
le deuxiéme volume.

Mais la section la plus étudiée est, bien sir, I’introduction a la monadologie. On sait
que Husserl a lu cet écrit a Noél 1914, ce qui concorde avec I’intérét qu’il n’a cessé de

23 E. Cassirer, Die Geschichte der antiken Philosophie, cit.

169



G | iardino di B@bel

porter a Leibniz et qui s’est accentué de maniére toujours plus constante a partir de 1908%.
Il est important aussi de noter les remarques critiques que Husserl formule a propos de
ce texte. Méme s’il est bien conscient qu’il s’agit 1a de I’interprétation cassirerienne de
la philosophie de Leibniz?, il est difficile de distinguer les critiques que Husserl adresse
directement a Cassirer de celles qui concernent la vision proposée par lui.

En revanche, parfois, il est clair que Husserl adresse ses remarques a Cassirer lui-méme.
On peut surtout constater qu’il est trés critique a 1’égard de 1’idée selon laquelle ['unité
du monde serait donnée par la loi, bien que valable pour tous les sujets, et que c’est ce
présupposé qui constitue la raison pour laquelle tous les sujets aient le méme monde. Mais
il est encore plus intéressant de constater que Husserl critique avec force le passage ou
Cassirer déclare que I’'unité du monde des objets corporels en soi n’a plus aucun sens et qu’a
sa place on trouve la régle, valable pour tous les sujets, qui remplit tout ce que le réalisme
naif reconnait comme existence absolue. Lorsque I’individualité de chaque substance est la
conséquence d’une certaine « loi ordonnatrice », selon laquelle le phénomeéne est produit, la
totalité composée par tous les objets particuliers qui sont dans le monde regoit sa certitude,
et ce, grace a la construction harmonique de cette loi et a sa variation interne.

Husserl écrit, en marge de ce passage, un point d’exclamation et un point d’interrogation,
avec ces mots: « Est-ce que cela suffit? ». Pour Husserl, I’idée que la régle suffirait pour
fonder lavalidité et1’objectivité n’est pas acceptable, si on I’entend du point de vue seulement
scientifique. La validité et I’objectivité ne dépendent pas d’une loi formelle construite par
I’intellect, mais d’une loi de constitution de 1’objet, dans sa corrélation noético-noématique.
On peut voir la que la critique de Husserl touche le coeur de la théorie cassirerienne de
la connaissance, telle qu’elle est exposée dans Substance et fonction. Pour Cassirer,
I’objectivité est le résultat de la détermination d’un objet selon une loi, détermination qui
doit étre la plus compléte possible. Plus le nombre des lois que le cas singulier recroise est
grand, meilleure est par conséquent la détermination objective de celui-ci.

La reégle est donc imposée par la connaissance, c’est la régle par laquelle elle donne
forme a I’objet, et fait de celui « cet objet-ci ». Mais cette régle suit I’ordre de la
fonction mathématique qui décrit de facon sérielle un ensemble d’objets. Et cet ordre
est précisément ce qui garantit que 1’objet soit déterminé de la méme fagon pour tous les
sujets, donc qu’il soit objectif. Pour Husserl, au contraire, la validité est donnée par la
structure des rapports logiques inhérents a la constitution de 1’objet, ou — dans le cadre
des Recherches logiques — des rapports qui permettent la constitution d’une signification
qui ne tombe ni dans le non-sens, ni dans le contresens. L’harmonie préétablie est, par
conséquent, pour Cassirer, la condition nécessaire de toute réalité et de tout ordre naturel
objectif dans le flux et le changement des phénoménes. Husserl ajoute, a coté de ce
passage : « Nicht bloB Gesetz der Ordnung, sondern Konstitution einer Einheit der
Intentionalitdt » ; le monde ne se constitue pas comme un tout unitaire seulement parce
qu’il obéit a une loi, mais parce qu’il est constitué intentionnellement comme unité, qu’il
est un objet unitaire de la conscience.

24 Cfr. A. Altobrando, Husserl e la monade, Trauben, Torino 2010, pp. 17-19.
25  Cfr. la citation dans le manuscrit Ms. BIV 9, p. 7/a.

170



G ANDREA CARROCCIO
Husserl lecteur de Cassirer

4. Conclusions

On peut finalement tirer des conclusions de ce parcours. Tout d’abord, il faut remarquer
que, malgré le petit nombre de lettres entre Husserl et Cassirer rassemblées dans les
Husserliana—Dokumente, et surtout malgré 1’inexistence de citations de Cassirer dans
les ouvrages publiés par Husserl, on peut soutenir, grace a I’étude des manuscrits et
de la bibliothéque personnelle de Husserl, qu’il est un lecteur attentif des travaux de
Cassirer pendant toute la période 1909 (au moins)-1937. Comme on 1’a vu, il cite des
passages des introductions aux Leibniz ' Hauptschrifien, de |’ Erkenntnisproblem, de la
Philosophie des formes symboliques, de la Geschichte der antiken Philosophie, sans
tenir compte des articles. Il a aussi lu bien plus que cela, comme le montrent les traces
dans ses exemplaires personnels.

Ensuite, on peut reconstruire le jugement de Husserl sur le « philosophe » Cassirer.
D’une part, il admire, bien sir, le travail de celui-ci, son érudition et la richesse historique
de ses ouvrages. Mais, d’autre part, Husserl ne puise jamais dans les idées théorétiques
de la pensée cassirerienne. Comme 1’on a vu, Husserl utilise plusieurs fois des résultats
de la recherche historique de Cassirer (c’est le cas d’Euler, de Berkeley, de la philosophie
grecque, mais aussi de Leibniz), mais il ne cite jamais sa pensée théorétique. Le jugement
de Husserl a I’égard du travail cassirerien apparait donc clairement : il considére Cassirer
comme un excellent historien de la philosophie, voire « le seul homme vraiment important
de toute sa génération philosophique »?%, mais il ne tire rien de sa position théorétique?®’.

On peut alors raisonnablement soutenir que Cassirer a été une source pour Husserl
du point de vue de I’histoire de la philosophie, en particulier en ce qui concerne les
lecons de la période 1916-1924, et ce en dépit de I’absence de citations dans tous les
ouvrages publi¢s par Husserl, ainsi que de son manque de fidélité, parfois, a I’exposition
historique effective de Cassirer.

Cependant, on peut tenter une interprétation de la lecture husserlienne de la philosophie
théorétique de Cassirer. Comme on I’a vu, il critique le Leibniz de Cassirer, et parfois
Cassirer lui-méme, précisément a 1’égard de 1’idée d’une prééminence de la formation
conceptuelle comme seul critére de la validité et de 1'universalité de la connaissance.
De plus, ce que Husserl critique de la Philosophie des formes symboliques, ¢’ est qu’il
manque une recherche descriptive du phénoméne du monde mythique qui le pose a
I’intérieur d’une perspective transcendantale.

Tout cela nous permet de délimiter 1’idée que Husserl pouvait avoir de la philosophie
cassirerienne. Bien que I’on n’ait retrouvé aucune note portant sur Substanzbegriff und
Funktionsbegriff, les notes critiques de Husserl sur cette introduction a Leibniz permettent
d’établir une éventuelle comparaison entre les deux auteurs. Le point capital est que cette
théorie leibnizienne est a la base de la théorie cassirerienne de la connaissance, parce

26  Cfr. lalettre de Husserl a Natorp du 29 juin 1918, publié¢e en E. Husserl, Briefwechsel, Die Neukantia-
ner, cit., p. 135.

27 Cfr. C. Bermes, Philosophie der Bedeutung : Bedeutung als Bestimmung und Bestimmbarkeit. Eine
Studie zu Frege, Husserl, Cassirer und Honigswald, Kénigshausen und Neumann, Wiirzburg 1997,
pp. 176-177.

171



G | iardino di B@bel

que c’est la que se trouve la formulation d’une nouvelle maniere de penser le concept :
comme concept sériel, et non plus comme concept de genre. L’héritage de Leibniz dans
la philosophie de Cassirer est tout a fait évident ; et naturellement, il s’agit du Leibniz
filtré par I’interprétation néokantienne. Mais, s’il est vrai que Husserl n’accepte pas
cette théorie leibnizienne, ou bien cette traduction néokantienne de Leibniz, il devient
difficile de soutenir I’hypothése que Husserl ait accepté comme valable la construction
gnoséologique de Cassirer.

Donc, en I’absence de témoignages exprimés sur le jugement que Husserl portait sur
Substance et fonction, mais sachant qu’il a lu ce livre, et qu’il suivait le développement
de la philosophie cassirerienne, il devient légitime de poser la question de savoir pour
quelle raison il a conclu qu’il n’avait rien a retirer de la pensée théorétique de Cassirer,
bien qu’il estimait sincérement Cassirer.

172



