
Andrea Carroccio*

HUSSERL LECTEUR DE CASSIRER:  
UNE RECHERCHE À TRAVERS LES MANUSCRITS 

HUSSERLIENS ET LA BIBLIOTHÈQUE PERSONNELLE  
DE HUSSERL À LEUVEN1

Abstract
The article reconstructs the historical and theoretical links between Edmund Husserl and Ernst Cassirer, 
starting from their correspondence. It then proceeds to analyse the unpublished manuscripts, which reveal 
that Husserl quoted several passages from some of Cassirer’s historical works, although these quota-
tions do not appear in the editions published in Husserliana. Finally, it reports on Husserl’s readings of 
Cassirer’s texts based on the volumes in his library and the annotations found therein. From all this, it 
emerges that Cassirer can reasonably be identified as one of the sources Husserl drew on with regard to 
the history of philosophy. 

Keywords: Edmund Husserl, Ernst Cassirer, Phenomenology, Neo-Kantianism, History of Philosophy

L’article que nous présentons propose un itinéraire à travers les lectures des ouvrages 
cassireriens que Husserl a complétées afin de contribuer à la reconstruction des liens 
historiques et théorétiques entre les deux philosophes allemands.

En général, lors d’un essai de présentation des relations philosophiques entre les deux 
auteurs, il est possible de suivre le chemin tracé par les citations tirées des ouvrages 
de Husserl par Cassirer dans ses textes2. Au contraire, nous ne pouvons que constater 
l’absence totale de citation de Cassirer ni dans les ouvrages publiés par Husserl, ou 
dans la publication des manuscrits inédits dans l’Husserliana. Il faut donc approfondir 
la recherche, en utilisant d’autres outils pour contourner les obstacles qui se présentent 
sur notre parcours. C’est pour cette raison qu’il a été nécessaire de mener une recherche 
dans la bibliothèque personnelle de Husserl, afin de trouver des traces de lectures de ce 
dernier du philosophe de Marbourg. 

* 	 Pontificia Università Gregoriana di Roma – andrea.carroccio@gmail.com.
1	 Je voudrais remercier M. Ullrich Melle, Directeur des Archives Husserl de Leuven, à qui je dois la 

possibilité d’avoir conduit ma recherche, en 2014, dans la bibliothèque personnelle de Husserl. Je vou-
drais adresser mes remerciements à M. Nicholas DeWarren aussi, pour l’échange d’idées et la confron-
tation qui m’ont donné de nouvelles directions d’investigation, ainsi que des indications fructueuses 
sur mon sujet de recherche. Un dernier remerciement à M. Thomas Vongehr, pour son aide précieuse, 
sa compétence et aussi sa patience, indispensables à la bonne réussite de cette recherche, et à l’équipe 
toute entière des Archives Husserl de Leuven, par laquelle j’ai été cordialement accueilli. 

2	 Pour une exposition détaillée des citations de Husserl par Cassirer, voir G. Raio, Cassirer e Husserl, 
en Id., Ermeneutica e teoria del simbolo, Liguori, Napoli 1988, pp. 55-73. 

B@belonline, vol. 12, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine • mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline • ISSN (online): 2531-8624 • ISBN: 9791222326764 • DOI: 10.7413/2531-86240247
© 2025 – The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



G iardino di B@bel

160

1. L’échange épistolaire 

Tout d’abord, il faut donner le cadre général des relations entre les deux philosophes 
en considérant les données fournies par l’échange épistolaire entre Husserl et Cassirer3. 
Il s’agit seulement d’un ensemble de quatre lettres qui pourrait nous induire à définir 
le rapport entre les deux comme faible et sans une confrontation véritablement 
philosophique4. Par contre, il fournit plusieurs indications au sujet du réseau des lectures 
husserliennes de Cassirer. 

Dans un brouillon de lettre d’octobre 1910, Husserl écrit à Cassirer sa grande 
admiration pour son travail historique, c’est-à-dire les deux premiers volumes de Das 
Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit5, que Husserl 
possédait dans sa bibliothèque personnelle. La circonstance de l’écriture de ce brouillon 
est l’explication des rebondissement liés à la candidature du philosophe de Marbourg, 
finalement rejetée, pour un poste à l’Université de Göttingen en 19086. Plein d’espoir 
pour une seconde opportunité, il manifeste de grandes attentes sur l’ouvrage que Cassirer 
était en train de publier, à savoir Substanzbegriff und Funktionsbegriff7. 

Si on compare ce que Husserl écrit avec les livres qu’il possédait dans sa bibliothèque8, 

3	 E. Husserl, Briefwechsel, en Husserliana Dokumente III, vol. 5, Die Neukantianer, éd. par Karl et 
Elisabeth Schuhmann, Dordrecht/Boston/Londres, 1993, pp. 3-9. Voir en outre E. Cassirer, Nachgelas-
sene Manuskripte und Texte, vol. 18, Ausgewählter wissenschaftlicher Briefwechsel, Meiner, Hamburg 
2009, pp. 84-88.

4	 Cfr. E. Antonucci, T. Breyer, M. Cavallaro (éd.), Perspectives on the Philosophy of Culture. Husserl 
and Cassirer, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2022, p. 9. 

5	 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Cassirer, 
Berlin 1906-1907.

6	 Je me permets de renvoyer à mon article A. Carroccio, Uno spaccato dell’ambiente accademico tedesco 
di inizio Novecento: il caso di Ernst Cassirer nel Briefwechsel di Edmund Husserl, en « Rivista di storia 
della filosofia », 4, 2019, p. 650.

7	 E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff: Untersuchungen über die Grundfragen der Er-
kenntniskritik, Cassirer, Berlin 1910. 

8	 Les ouvrages de Cassirer conservés dans la bibliothèque personnelle de Husserl aux Archives Husserl 
de Leuven sont les suivants : Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaf-
ten, en « Vorträge der Bibliothek Warburg I » (1923), pp. 11-39, Teubner, Leipzig; Die Begriffsform 
in mythischen Denken, Teubner, Leipzig 1922 ; Determinismus und Indeterminismus in der modernen 
Physik: historische und systematische Studien zum Kausalproblem, Göteborgs Högskolas Årsskrift 
XLII, Elander, Göteborg 1936 ; Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neu-
eren Zeit, 1er et 2ème vol., cit., en outre 3ème vol.: die Nachkantische Systeme, Cassirer, Berlin 1920 ; 
Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie, en « Jahrbücher der Phi-
losophie », n. 3, 1927, pp. 31-92 ; Freiheit und Form: Studien zur Deutschen Geistesgeschichte, 2ème 
éd., Cassirer, Berlin 1918 ; Die Geschichte der antiken Philosophie, von Ernst Cassirer und Ernst 
Hoffmann, en M. Dessoir (éd.), Lehrbuch der Philosophie, Ullstein, Berlin 1925, pp. 7-256 ; Heinrich 
von Kleist und die Kantische Philosophie, Reuther & Reichard, Berlin 1919 ; Hermann Cohens Philo-
sophie der Religion und ihr Verhältnis zum Judentum, en « Gemeindeblatt der Jüdischen Gemeinde zu 
Berlin. Organ des Gemeindevorstandes », 4, 1993, pp. 91-94 ; I. Kant, Immanuel Kants Werke, éd. par 
Ernst Cassirer, en collaboration avec Hermann Cohen, Arthur Buchenau, et al., 11 voll., Cassirer, Ber-
lin 1912-1918 ; Kants Leben und Lehre, Cassirer, Berlin 1918 ; Die kritische Idealismus und die Phi-
losophie des “gesunden Menschenverstandes” (Philosophische Arbeiten ; vol. I, tome 1), Töpelmann, 
Giessen 1906 ; G. W. Leibniz, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, tr. par A. Buchenau; 



G

161

Andrea Carroccio
Husserl lecteur de Cassirer

on peut voir en effet qu’il possède une bonne connaissance de l’Erkenntnisproblem. Son 
intérêt pour les pages qui traitent de la philosophie grecque du premier volume (elles 
seront éliminées dans la deuxième édition) et de la philosophie de Spinoza, Locke et 
Hume est évidente. Mais surtout, l’attention de Husserl est attisée par les pages sur 
la philosophie de Kant. Il en souligne plusieurs passages qui eux aussi ne seront pas 
repris dans la deuxième édition. On pourrait avancer l’hypothèse que Husserl aurait 
explicitement marqué les différences entre les deux éditions, mais cette hypothèse 
n’a pas de fondement suffisant. Bien que Husserl a pratiqué ce genre de comparaison 
sur les ouvrages d’autres auteurs, nous ne sommes pas sûrs que ce soit le cas de 
l’Erkenntnisproblem.

Toutefois, Husserl était un lecteur très attentif des deux premiers volumes de cet 
ouvrage, comme du troisième, bien qu’il ne le trouvait pas de la même qualité que 
les précédents9. En revanche, l’exemplaire de Substance et Fonction présent dans la 
bibliothèque personnelle de Husserl est évidemment effeuillé, mais il ne montre que la 
trace d’une seule annotation de Husserl sur la première page du livre : « 1. Oct<ober> 
1910. Vom Verf<asser>. | Edmund Husserl ». Cela ne veut pas signifier que son intérêt 
ait été absent puisque on observe la même attitude vis-à-vis de l’Erkenntnisproblem, 
dont il cite des passages qu’il n’a pas annotés10.

Husserl écrit de nouveau à Cassirer le 3 avril 1925, à l’occasion de la lecture des deux premiers 
volumes de la Philosophie des formes symbolique. Cette lettre montre l’intérêt husserlien 
pour le travail cassirerien. Elle nous renseigne sur l’interprétation de la recherche de Cassirer 
comme une façon de renouveler le néokantisme avec des motifs phénoménologiques11. On 
trouve une très forte prise de position sur la lecture cassirerienne de la phénoménologie : 
Cassirer, du point de vue de Husserl, a compris la philosophie husserlienne comme aucun de 
ses élèves ne l’a fait auparavant. En effet, celui-ci définit la phénoménologie comme le projet 
d’une analyse de la connaissance qui se dispose à étudier les structures des domaines des 
différents objets selon leur signification pure, sans tenir compte de la réalité de ces objets. Cela 
pourrait être, selon Husserl, une méthode à appliquer aussi aux études du monde mythique, 

révisé et introduit par E. Cassirer, 2 voll., Durr, Leipzig 1904-1906 ; G.W. Leibniz, Neue Abhandlun-
gen über den menschlichen Verstand, avec l’utilisation de l’ouvrage de Schaarschmidt, nouvelle tra-
duction, introduction et publication de Ernst Cassirer, 3ème éd., Meiner, Leipzig 1915 ; Leibniz’ System 
in seinem wissenschaftlichen Grundlagen, Elwert, Marburg 1902 ; Philosophie der symbolischen For-
men, 3 voll. : 1. Die Sprache, 2. Das mythische Denken, 3. Phänomenologie der Erkenntnis, Cassirer, 
Berlin 1923-1929 ; Sprache und Mythos : ein Beitrag zum Problem der Götternamen, Teubner, Leipzig 
1925 ; Substanzbegriff und Funktionsbegriff, cit. ; Zur Einstein’schen Relativitätstheorie : erkenntnis-
theoretische Betrachtungen, Cassirer, Berlin 1921.

9	 Cfr. la lettre de Husserl à Natorp du 1er février 1922, en E. Husserl, Briefwechsel, Die Neukantianer, 
cit., p. 147 : « Cassirer ist der in sich vollendete Meister; so Schönes, Wirksames, historisch Lehrrei-
ches in Form einer ideengeschichtlichen Darstellung wird in deutscher Sprache so bald nicht wieder 
geschrieben sein, als wie in Cassirers Erkenntnisproblem (der dritte Band ist vielleicht nicht mehr ganz 
auf der Höhe der beiden ersten) ».

10	 Cfr. Ms. D 13 III/244a, où il cite explicitement l’Erkenntnisproblem de Cassirer. 
11	 Cette remarque de Husserl à Cassirer, selon l’interprétation de Christian Möckel, n’est pas vraiment 

pertinente. Cassirer serait déjà passé outre la philosophie de Marbourg au sens strict : cfr. C. Möckel, 
Einführung in die transzendentale Phänomenologie, Fink, München 1998, p. 142. 



G iardino di B@bel

162

d’où sa promesse de lire Sprache und Mythos, une promesse qui n’a pas été complètement 
tenue comme le montre l’état de son exemplaire personnel. 

Toujours dans cette lettre, Husserl présente des questions laissées ouvertes par 
la recherche cassirerienne. La première concerne la nécessité de reconduire la 
genèse historique de la vision mythique du monde à une loi essentielle, à travers une 
typique concrète du développement d’une humanité en général à partir des structures 
fondamentales de la vie transcendantale. La deuxième porte sur l’urgence de lire le 
problème de l’irrationalité de la vision mythique du monde sous la lumière d’une forme 
(Gestalt), d’une fondation et d’une délimitation définies du point de vue scientifique.

Grâce à la confrontation entre les deux exemplaires présents dans la bibliothèque 
de Husserl, on peut remarquer que le livre le plus annoté est le premier volume de la 
Philosophie des formes symboliques, et non le second. Husserl a bien analysé ce texte 
(surtout l’introduction dont il a souligné de nombreux passages), mais il ne le cite jamais 
dans cette lettre et se limite au second, dont il expose les directions que la recherche 
cassirerienne laisse ouvertes. 

Cassirer ne laisse pas ces questions sans réponse, comme le montre sa lettre du 10 
avril 1925. Il exprime sa gratitude pour la lettre de Husserl et pour l’attention qu’il a 
portée à son travail. En lui adressant les paroles de Kant, il considère Husserl comme 
le refondateur d’un nouvel « esprit de profondeur » et le continuateur de la philosophie 
scientifique allemande. Il le remercie de l’avoir rassuré sur sa compréhension de 
la phénoménologie dont il savait pouvoir affirmer la compatibilité avec sa propre 
philosophie en ce qui concerne les buts et les fondements. Comme on peut l’apprendre 
de cette lettre, il avait douté, suite aux critiques– en vérité vagues – des connaisseurs de 
la phénoménologie, de la possibilité de faire une analyse profonde sur les connexions 
internes entre la philosophie husserlienne et celle de Kant. Mais, grâce à ce que Husserl a 
écrit, il dit avoir confirmé sa ligne d’interprétation. La réponse de Cassirer aux critiques 
par Husserl se trouve, à son avis, dans un article, Die Begriffsform in mythischen Denken, 
de 1922 (que Husserl a ensuite bien lu, comme le montre l’exemplaire reçu par Cassirer), 
où il aurait étudié le problème de la typique du développement des visions du monde, 
dotées de validité, mais non définitives. Il est remarquable, par ailleurs, que Cassirer, 
dans cette lettre, renseigne Husserl qu’il est en train d’étudier très attentivement le 
rapport entre noèse et noème dans le contexte d’une recherche sur les Idées I. Il tient à 
lui communiquer que sur ce point il a découvert des relations complètement nouvelles 
avec sa propre position problématique, sans dire cependant rien de plus précis12. 

La dernière lettre, datée du 11 mars 1937, témoigne de la lecture par Husserl d’un 
ouvrage de Cassirer, intitulé Determinismus und Indeterminismus in der modernen 
Physik, que ce dernier lui avait fait parvenir. En retour, Husserl lui adresse la première 
partie de La Crise des sciences européennes, parue en 1936 dans la revue Philosophia. Il 
informe Cassirer qu’il a déjà commencé la lecture de Determinismus und Indeterminismus 
et il renouvelle l’expression de son estime pour le travail de Cassirer, même s’il ne cache 
pas un sentiment d’étrangeté vis-à-vis de cette œuvre. Il reprend sa critique de Kant, 

12	 On renvoie à la monographie de C. Möckel, Einführung, cit., pp. 138-154. 



G

163

Andrea Carroccio
Husserl lecteur de Cassirer

mais seulement pour dire que son but, dans cette dernière période de sa vie, consiste à 
réaliser une synthèse harmonisant ce qu’il a élaboré tout au long de sa vie. Il est fatigué 
mais aussi sûr que l’érudition et la richesse des argumentations de Cassirer peuvent 
réveiller ses sens épuisés. 

En effet, Husserl a commencé la lecture du susdit ouvrage dès sa réception comme le 
confire les traces laissées dans son exemplaire, correspondantes surtout aux citations faites 
par Cassirer. La seule impression qu’on peut en dégager, est que Husserl est intéressé par 
cette dissolution cassirerienne de la chose-en-soi dans le domaine de la physique.

2. Les manuscrits inédits

Pour compléter l’éventail des lectures husserlienne de Cassirer, il faut prendre en 
compte les citations présentes dans les manuscrits husserliens. En réalité, elles ne 
donnent qu’un petit nombre d’indications, mais il est possible d’en tirer des informations 
sur l’utilisation des travaux de Cassirer par Husserl. En effet Husserl tiendra compte 
du travail de Cassirer durant tout le reste de sa production philosophique, et certaines 
positions bénéficieront d’une estime particulière. 

La première citation de Cassirer date de 1909. Elle se trouve à la fin d’une page qui a 
été publiée comme Beilage VII au paragraphe 76, intitulé Leerer Raum, du volume XVI 
de la série Husserliana13. L’appendice reprend la discussion que Husserl mène, dans le 
paragraphe cité, autour de la question de la perception de l’espace «  intermédiaire », 
c’est-à-dire de l’espace vide entre les corps, qui n’est pas directement superposable à 
l’espace visuel. L’exemple cité par Husserl est celui de la vision de quelque chose à 
travers quelque chose d’autre (je vois la rue à travers la fenêtre, ou à travers la fenêtre et 
un arbre). Dans ce cas, on a plusieurs stratifications d’espaces, ou de surfaces, mais on 
a aussi une sorte de perception de l’espace « entre » eux. On a des cas où l’« entre » est 
donné et d’autres cas où l’on a seulement une surface colorée sans la perception d’un 
espace vide. Ce qui est toujours donné, c’est la choséité dans un espace. 

On doit tout de même essayer de comprendre comment se constitue l’unité de l’espace 
comme forme de la Gegebenheit, à partir du fait qu’on le voit, même si cette vision 
est différente de celle de la couleur. Husserl ajoute qu’il n’a pas encore appliqué cette 
réflexion aux concepts d’extension et de lieu de Euler, qui à son avis ne peuvent pas 
être abstraits comme des propriétés d’une chose14. Au bas de la page, il se trouve, sur 
le manuscrit (non publié dans l’édition officielle) l’indication suivante  : «  cf. die für 
mich sehr wichtige historische Darstellung Cassirers, II. 350 ff. ». La référence ici est 

13	 Cfr. E. Husserl, Ding und Raum. Vorlesungen 1907, Husserliana XVI, éd. par U. Claesges, Martinus 
Nijhoff, Den Haag 1973, pp. 361-362.

14	 Cfr. ibidem : « Nicht der Untersuchung unterworfen wurde bisher bei mir der fundamentale, schon von 
Euler bemerkte Unterschied zwischen der Ausdehnung eines Dinges, als seiner Beschaffenheit, die mit 
ihm bei der Bewegung fortwandert, und dem Ort, der übrigbleibt, auch wenn Ausdehnung des Körpers 
„abstrahiere“ ich als Beschaffenheit so, wie Beschaffenheitsbegriffe sonst; ganz anders vollzieht die 
Abstraktion der Begriffe Ort, Raum und dergleichen ».



G iardino di B@bel

164

claire : il cite le deuxième volume de l’Erkenntnisproblem, même si, dans l’exemplaire 
de Husserl, on n’en trouve aucune trace. Dans cet extrait, portant sur le concept d’espace 
chez Euler, Cassirer écrit que l’idée de lieu ne peut pas être obtenue par abstraction, 
parce que le lieu d’une chose n’est pas une qualité parmi d’autres, mais que c’est quelque 
chose de tout à fait différent de tous les caractères sensibles. L’idée d’espace surgit à 
partir de l’élimination totale d’un corps dans un espace qui, par conséquent, demeure. Il 
n’est donc pas possible de penser le lieu comme qualité d’un corps. 

Dans la citation suivante, Euler montre que le lieu occupé par un corps est tout 
différent de son extension : celle-ci appartient au corps particulier, et se déplace avec 
lui d’un lieu à l’autre ; en revanche, le lieu et l’espace ne peuvent pas être déplacés15. 
Ensuite, Cassirer rapporte un passage de Euler16 où l’on lit qu’on ne peut jamais dire que 
le mouvement soit une qualité, mais qu’au contraire, il est une relation, car il n’affecte 
pas la nature même de la chose. 

Toujours en 1910 comparaît la deuxième citation de Cassirer dans le manuscrit D 13 II, à 
la page 225a. Celle-ci est le verso d’un papier de Husserl, où la citation est malheureusement 
sans contexte : on trouve seulement l’indication « Cassirer S. 314 ». Au recto de la page on 
trouve des notes portant sur le livre de Driesch Naturbegriffe und Natururteile, de 1904, 
lu par Husserl les 3 et 4 avril 1910. La tentative de reconstruire le texte cité par Husserl est 
désespérée. L’hypothèse que ce soit une citation de Cassirer dans le texte de Driesch est 
intenable, parce que Driesch ne cite pas Cassirer et que le texte de Driesch n’a pas de page 
314. L’autre hypothèse serait celle d’une citation prise dans un texte de Cassirer, à savoir 
l’Erkenntnisproblem. Mais, dans les volumes de Cassirer que possédait Husserl, il n’y a 
aucune citation de Driesch. On doit donc renoncer à déterminer la source de cette citation.

Husserl cite Cassirer quelques années plus tard encore, à savoir dans un manuscrit 
datant de 1916-1918. Le manuscrit n’a pas de titre, mais Eugen Fink, qui le transcrivit, 
intitula ces textes Ursache und Wirkung. Dans le passage où Cassirer a été cité, Husserl 
est précisément occupé à traiter des deux différentes façons de concevoir les concepts 
de cause et d’effet. D’un côté, il pose la causalité mécanique, où les différentes choses 
sont des unités individuelles identiques dans les modifications, et sont identifiées comme 
des individualités exactes particulières par des lois de la physique. De l’autre, il pose 
la causalité organique. Dans ce dernier cas, on a affaire à des forces complètement 
différentes. La cause a sa force effective, dans le sens où la modification de la cause est 
une potentialité (Potenzialität) d’effets possibles, pour un système ordonné par l’espace 
et le temps, où la cause elle-même remplit, selon une règle, un espace dans un certain 
système déterminé de directions spatiales, et où chaque cause devrait se présenter de 
façon à ce qu’elle puisse correspondre à certains effets possibles. Et, si une cause se 
produit avec ses propres mouvements ou modifications, on a alors aussi un effet, qui 
diffère selon les forces efficientes mêmes. Sur ce point, il renvoie à l’introduction de 

15	 Cfr. Euler, Réflexions sur l’espace et le temps (Histoire de l’Académie des Sciences et Belles Lettres, 
1748), § XV, pp. 329-330.

16	 Cfr. Euler, Theoria motus corporum solidorum seu rigidorum ex primis nostrae cognitionis principiis 
stabilita, Rostock-Greifswald 1765, ch. I, § 2, pp. 3-4. 



G

165

Andrea Carroccio
Husserl lecteur de Cassirer

Cassirer aux Leibniz’ Hauptschriften de 1904-190617, et en particulier à l’introduction 
aux essais et aux lettres sur la biologie (page 19) et au texte leibnizien de la page 178. 

Dans le cas de l’individu organique, on se trouve à un tout autre niveau : l’individualité 
est une forme qui se développe selon sa propre vie, la forme d’une constellation 
d’individus qui se maintient dans le changement des éléments. Chaque forme organique 
a sa propre causalité formelle, uniquement déterminée par l’expérience  : la forme est 
une « qualification de niveau supérieur » qui peut être décrite mathématiquement par 
des fonctions (Formgestalten), mais aussi par une «  typisation » qui ne vise pas une 
configuration (Gebilde) exacte, mais comprend plutôt une infinité de formations, en tant 
qu’ensemble de différences géométriques. 

La référence à Cassirer renvoie à une page où le philosophe de Marbourg explique 
la notion de préformation qui domine la compréhension d’un objet organique. Leibniz 
parle de préformation, mais pas au sens d’une prédétermination ni d’une prédestination 
du développement de chaque partie matérielle. On doit se placer d’un point de vue 
mathématique pour comprendre ce passage. La semence est vis-à-vis de l’organisme 
complètement développé, comme l’élément singulier par rapport à la figure entière à 
laquelle il appartient  : c’est une relation de re-présentation (Repräsentation), sans 
similitude. La définition de la force qui est donnée par Leibniz joue dans ce contexte un 
rôle fondamental : on peut définir comme actif un élément si l’on ne peut le comprendre 
que comme condition d’un développement futur, et ce, dans une structure conceptuelle 
mathématique. Mais – ajoute Husserl– cela n’est pas suffisant.

À la seconde moitié des années 10 paraît encore une citation, très marginale, de 
l’Erkenntnisproblem de Cassirer. Il s’agit d’une note, que l’on peut retrouver dans le 
manuscrit F I 42 en marge de la page 96a, et où l’on peut lire  : « Vgl. die parallelen 
Lehren: Berkeley bei Cassirer II, <S.> 224 ». La référence renvoie au deuxième chapitre 
du livre V (dans la première édition que possédait Husserl), édité dans le deuxième 
volume, sur la philosophie de Berkeley. La note fait partie d’un ensemble de brouillons 
intitulé, de fait, Abfälle von Einleitung in die Philosophie. Le dossier qui contient les 
pages 1-207 est la base des leçons de 1916, reprises en 1918, et porte le titre suivant : 
Bruchstücke von Kantvorlesungen (Hume) und verschiedene Einleitungen in die 
Philosophie. Freiburg. Hume, Descartes, Leibniz. 

Pendant toute la période 1916-1924 Husserl a donné des leçons sur l’histoire de la 
philosophie18, et il a commencé à ranger ces brouillons dans la même enveloppe après les 

17	 G.W. Leibniz, Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, cit.
18	 Husserl a donné plusieurs cours d’introduction à la philosophie dans un cadre historique à partir de 

l’année 1915 : le cours du semestre estival 1915 et du semestre hivernal 1916/17 sur la « Allgemeine 
Geschichte der Philosophie », le cours du semestre estival 1917 sur la philosophie transcendantale 
de Kant («  Kants Transzendentalphilosophie  »), et le cours du semestre hivernal 1918/19 intitulé 
« Geschichte der Philosophie von den ersten Anfängen bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts » ; pendant 
le Kriegsnotsemester il a présenté un cours sur l’histoire de la philosophie moderne de Descartes à 
Kant. De 1921 (repris en 1922 et 1926) est la « Geschichte der neueren Philosophie ». Il termine cette 
série historique avec la première partie de « Erste Philosophie » de 1923/24. Cfr. H. Jacobs, Einlei-
tung à E. Husserl, Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1916-1920, Husserliana Materialien IX, 
Springer, Dordrecht-Heidelberg-New York-London 2012, p. X-XI.



G iardino di B@bel

166

leçons de 1919/2019. La page où l’on trouve la note de Husserl expose la connexion entre 
le psychologisme et le scepticisme. Si l’on fait recours – du point de vue de Husserl – à 
la psychologie comme fondement de la connaissance, mais que l’on n’a éclairé ni le sens 
de la connaissance ni sa validité, la psychologie elle-même devient incompréhensible, 
et le point d’arrivée naturel de tout cela est le scepticisme, étendu à tout domaine de la 
connaissance, y compris à la connaissance mathématique, scientifique et métaphysique. 
Hume représente le cas emblématique de ce schéma gnoséologique : il commence par les 
mathématiques et par la géométrie. On doit remonter à travers les concepts géométriques 
jusqu’aux impressions sensibles, mais quand on arrive au niveau des perceptions, on ne 
peut pas reconnaître les points, les lignes et les figures de la géométrie. 

La géométrie semble donc une simple fiction, et cela signifie que la pensée, avec 
ses idées, recherche quelque chose que l’impression ne peut pas lui fournir. Si on suit 
l’indication de Husserl, et qu’on lit l’interprétation de Berkeley par Cassirer, on voit 
que ce sont bien des conceptions parallèles, mais que le scepticisme de Berkeley est 
décrit par Cassirer comme un simple point de départ hérité de Locke. Le Berkeley de 
Cassirer cherche à sortir de ce paradoxe de la théorie de la connaissance empiriste, pour 
construire, d’abord, un système qui puisse garantir la validité de la connaissance, à partir 
de la fonction représentative attribuée au concept qui encadre la perception individuelle 
dans les relations reconnues par l’intellect et non par les sens. Il est vrai qu’il écrit que 
les impressions sensibles sont interprétées par une sorte de géométrie inconsciente ; mais 
ce n’est pas du tout une forme de scepticisme, bien au contraire, c’est une critique du 
réalisme conceptuel naïf qui voit dans les objets de la réalité une organisation (celle des 
relations d’espace) qu’ils ne présentent pas du tout. Et quand Cassirer cite le passage où 
Berkeley soutient que les dessins des figures particulières du géomètre ne sont que des 
objets, qui ne peuvent contenir en soi comme cachés les concepts des formes abstraites, 
cela signifie seulement, pour Cassirer, que Berkeley a déjà reconnu la nécessité que 
l’intellect soit la source de l’ordre conceptuel. Il est donc classé par Cassirer parmi les 
précurseurs des catégories de la philosophie kantienne. 

Le nom de Cassirer se lit encore dans le manuscrit B 9, qui ne porte aucune date20. C’est 
un manuscrit court (14 pages) qui contient des citations de plusieurs auteurs (Gorgias, 
Héraclite, Parménide, Démocrite, Nicolas de Cues, Leibniz, les idéalistes modernes et 
Fichte) et des notes sur Kant, Leibniz, les idéalistes allemands et le néokantisme. Le 
nom de Cassirer est cité à la page 9 de la transcription, où Husserl se réfère à l’étude de 
Mahnke sur Leibniz, dont il résume seulement les lignes d’interprétation que critiquent 
Mahnke, sans préciser la source de ces informations. Dans ces feuillets, on peut voir que 
l’interprétation par Cassirer de Leibniz est définie comme « pan-méthodiste ». 

On peut comprendre l’origine de ce jugement, si l’on considère le Leibniz’ System, 

19	 Cfr. H. Jacobs, cit., p. XIX. 
20	 On pourrait situer ce manuscrit entre la seconde moitié des années 10 et la première moitié des années 

20, pour deux raisons : le sujet est cohérent avec les travaux historiques de Husserl de la période 1916-
1924 (il s’agit d’un ensemble de citations des mêmes philosophes présentés dans les cours mentionnés 
auparavant) ; et, en outre, dans le même dossier, il a transcrit une lettre de 1922 à Kern, du Cercle 
allemand de Oxford. Mais on est encore dans le domaine des hypothèses. 



G

167

Andrea Carroccio
Husserl lecteur de Cassirer

et aussi l’introduction aux Leibniz’ Hauptschriften que nous avons déjà mentionnée. En 
effet, dans ces deux écrits de Cassirer, la thèse qui traverse tout le développement de la 
présentation de la pensée leibnizienne, est celle d’une unité harmonique et systématique, 
qui repose sur un fondement dont le paradigme est la mathématique. Tous les thèmes 
embrassés par la pensée leibnizienne ont, pour Cassirer, leur fondement propre dans la 
reformulation du système de la logique. Sa présentation se caractérise par deux thèses : 
dans sa forme primitive, la pensée leibnizienne avait pris la direction de la réunification 
et de la résolution de la multiplicité des contenus de la conscience, en un certain nombre 
d’éléments pour qu’on puisse, à la fin du processus, parcourir de nouveau tous les chemins 
de pensée en sens inverse, à partir de ces fondements. En outre, Leibniz aurait voulu 
créer un « alphabet de la pensée » où, à partir des cas particuliers, on puisse remonter 
jusqu’à l’ensemble des concepts possibles et les déduire de façon combinatoire. 

Pour Cassirer, le système des concepts primitifs concentre en soi et recueille la totalité 
des formes possibles de la conscience. Les relations que la logique découvre entre les 
éléments, et qu’elle porte à l’expression, contiennent en soi tous les rapports possibles 
entre contenus particuliers. À partir de ces propositions fondamentales, le Leibniz de 
Cassirer construit toute sa pensée philosophique de façon cohérente et harmonique. La 
biologie ouvre le problème de la double direction de la réalité : d’un côté l’ordre corporel 
qui obéit aux lois de la mécanique ; de l’autre, l’ordre des représentations subjectives, 
qui reflètent la multiplicité harmonique de la réalité d’un point de vue particulier. Le 
parallélisme entre deux mondes est – comme le dit Cassirer – une traduction populaire 
de la pensée leibnizienne. Leibniz veut concilier ces deux ordres de la réalité à travers 
la reconnaissance d’une origine commune. Tel est le sens de la théorie de l’harmonie 
préétablie : tout à la fois, ne pas écraser un ordre sur l’autre, et réunir les deux dans le 
même cours. Si l’on ne maintient pas cette interprétation unitaire, selon la lecture de 
Cassirer, il n’est pas possible de comprendre le sens de la monadologie leibnizienne. 

La dernière citation de Cassirer que l’on puisse trouver dans les manuscrits husserliens 
remonte à la période de 1932 à 1935. Il s’agit d’une note de Husserl sur un article de 
Cassirer de 1930 intitulé “Geist” und “Leben” in der Philosophie der Gegenwart21 et 
conservée dans l’enveloppe A V 24, aux feuillets 6a et 6b. Les sujets traités dans ce 
manuscrit sont très variés, mais ils tournent autour des questions de la causalité naturelle 
et de la causalité propre au domaine de l’humain, c’est-à-dire des questions de téléologie 
éthique, de la beauté, de la valeur que le sujet attribue à la nature, des questions des 
degrés d’historicité, de la vie intentionnelle (Aktleben) universelle, et du monde pré-
donné. Plus précisément, dans la partie qui précède cette note est développée la question 
de la valeur de la nature, qui n’a aucune valeur en soi, mais n’en a que parce que la 
personne adopte une certaine prise de position vis-à-vis d’elle. En revanche, la valeur 
de la personne est indépendante : elle ne surgit pas de sa beauté ou de son aspect, mais 
de ses actes, et son corps devient expression d’un certain niveau spirituel qui permet 

21	 E. Cassirer, “Geist” und “Leben” in der Philosophie der Gegenwart, cit. Sur la critique cassirerienne 
à ce texte de Scheler, voir M. Ferrari, Ernst Cassirer. Dalla scuola di Marburgo alla filosofia della 
cultura, Olschki, Firenze 1996, pp. 314-315 et 322. 



G iardino di B@bel

168

de dire que la personne est la seule chose objectivement douée de valeur. C’est dans ce 
contexte que l’on trouve cette note portant sur le rapport des concepts d’esprit et de vie 
dans la philosophie contemporaine. En fait, à un examen plus attentif, on s’aperçoit qu’il 
s’agit d’une critique très aiguë de la philosophie de Max Scheler. Résumons les traits 
fondamentaux de cette critique. 

L’ouvrage, où Cassirer puise les arguments de Scheler, est principalement Die Stellung 
des Menschen im Kosmos22. Cassirer rapporte la réponse donnée au problème du rapport 
entre esprit et vie, de la façon suivante: Scheler n’essaie pas de réunir esprit et vie. 
L’homme est homme en tant qu’il se situe au-dessus de la vie au sens le plus large du 
terme. Il est indépendant des impulsions vitales, d’où il résulte que l’existence spirituelle 
est dénuée d’environnement (umweltfrei). Une essence spirituelle a un monde, mais elle 
n’est pas conditionnée par ce qu’elle reçoit immédiatement de son système d’instincts. 
Mais – écrit Cassirer – le nœud ascétique qui soutient la construction philosophique 
de Scheler cache une contradiction, à savoir que l’esprit n’a pas de force, qu’il n’a pas 
d’action initiale, mais doit passer par l’ascèse pour agir. Il n’existe, dans ce cas, aucune 
« force autonome des idées ». 

Aussitôt Cassirer pose deux questions à la philosophie schelerienne : si « esprit » et 
« vie » appartiennent à deux domaines complètement différents, comment peuvent-ils 
constituer ensemble un monde spécifiquement humain, le monde du « sens » ? Cette 
collaboration est-elle une coïncidence ? Et en outre  : comment peut-on comprendre, 
du point de vue de Scheler, que l’esprit ne puisse agir sur ce qui fait partie des instincts 
naturels qu’à travers le symbolique ? La réponse de Scheler, selon les termes de Cassirer, 
est que ces deux lignes peuvent converger sur un point X très lointain, que nous ne 
pouvons pas connaître. L’erreur de Scheler, ici, est de retomber dans une conception 
aristotélicienne de l’âme, qui implique la difficulté à tenir ensemble l’idée de substance 
comme individu et celle de l’universalité de l’objet de la connaissance. Mais l’origine 
de ce problème est méthodologique, même du point de vue historique. Scheler n’a pas 
distingué entre l’énergie comme puissance causale et l’énergie comme force formatrice 
(Bilden) et du « pur configurer » (Gestalten). Celle-ci reste en elle-même, et informe un 
monde de signes, de symboles, de significations. C’est là la différence, pour Cassirer, 
entre l’homme et l’animal. 

La critique de Cassirer porte donc contre l’idée schelerienne d’un esprit qui ne 
posséderait qu’une puissance négative, celle de l’ascèse. Scheler oublie que l’esprit a 
aussi une puissance positive, celle de formation de la réalité et de la vie. Il s’agit de 
ne pas voir, entre immobilité de l’esprit et mobilité de la vie, une opposition, mais de 
reconnaître le dynamisme d’une pluralité de forces différentes, qui toutes sont intégrées. 
Par conséquent, la différence entre l’homme et l’animal consiste précisément dans ce 
pouvoir, de déterminer les objets de la réalité, et non pas seulement dans la possibilité 
de «dire-non ». L’anthropologie doit reconnaître, au-delà de la différence éthique, une 
différence gnoséologique, c’est-à-dire la capacité qu’a l’homme de déterminer la réalité 

22	 Paru d’abord sous le titre de Die Sonderstellung des Menschen en « Der Leuchter », 8, 1927, pp. 161-
254, il est ensuite publié avec le titre Die Stellung des Menschen im Kosmos, Reichl, Darmstadt 1928. 



G

169

Andrea Carroccio
Husserl lecteur de Cassirer

par la catégorie la plus formelle  : celle de l’être-objet. La réponse de Cassirer aux 
questions qu’il a posées est, bien évidemment, sa philosophie des formes symboliques, 
comme philosophie qui rend compte de ce « pouvoir formateur » de l’esprit. 

Husserl extrait des citations de l’article de Cassirer. Ce qu’il retient du texte est 
seulement un résumé de la critique de Cassirer  : Scheler maintient la distance entre 
« Geist » et « Leben » ; il ne réunifie pas les deux niveaux, il ne construit pas une gradation 
entre vie et esprit. La communication entre les deux reste problématique. Husserl est 
intéressé aussi par la différence entre les animaux et l’homme, surtout par l’idée que 
l’animal soit orienté « esthétiquement » sur le monde tel qu’il l’a toujours devant lui ; 
et qu’au contraire, l’homme est capable de déterminer ce qui lui est donné à travers son 
« système d’instincts », ses organes sensoriels et ses fonctions sensibles, afin d’avoir son 
monde d’objets. Il note aussi qu’une essence n’est une essence spirituelle que si elle peut 
se tourner vers la réalité de façon dynamique. Par ailleurs, il ne semble pas intéressé par 
la solution que propose Cassirer, qui repose sur sa philosophie des formes symboliques. 
Dans cette courte note, en effet, on ne trouve rien sur l’interprétation cassirerienne du 
problème. Husserl semble utiliser cet article uniquement comme source pour recueillir 
des idées sur la lecture schelerienne de la question du rapport entre esprit et vie.

3. La bibliothèque personnelle de Husserl

Les lectures husserliennes de Cassirer ne se limitent, cependant, pas aux ouvrages 
cités. Dans la bibliothèque personnelle de Husserl sont présents de nombreux travaux de 
Cassirer mais ces derniers ne seront jamais cités. S’il est incertain qu’ils aient été lus de 
manière attentive par Husserl, leur présence démontre l’intérêt du phénoménologue pour 
le parcours de Cassirer dans ses lignes fondamentales. 

Il est aisé de reconstituer cet intérêt à partir des textes bien annotés par Husserl. On 
a déjà vu avec quelle attention il a étudié l’Erkenntnisproblem, et avec quelle extrême 
précision il a concentré son attention sur la Philosophie des formes symboliques. Il s’est 
intéressé aussi pour un ouvrage historique, la Geschichte der antiken Philosophie23, 
dans laquelle Cassirer a exposé l’histoire de la philosophie grecque depuis ses origines 
jusqu’à Platon. Mais il est important de rappeler qu’il existe un autre texte secondaire, lu 
très attentivement par Husserl : il s’agit des introductions aux Leibniz’ Hauptschriften, 
que nous avons déjà rencontrées. Il est intéressant de voir comment ce texte a retenu 
l’attention de Husserl. Les deux introductions du premier volume sur la logique et 
la mathématique, et sur la dynamique et la phoronomie, ont fait l’objet d’une étude 
détaillée de la part de Husserl, de même que l’introduction aux écrits sur la biologie dans 
le deuxième volume. 

Mais la section la plus étudiée est, bien sûr, l’introduction à la monadologie. On sait 
que Husserl a lu cet écrit à Noël 1914, ce qui concorde avec l’intérêt qu’il n’a cessé de 

23	 E. Cassirer, Die Geschichte der antiken Philosophie, cit. 



G iardino di B@bel

170

porter à Leibniz et qui s’est accentué de manière toujours plus constante à partir de 190824. 
Il est important aussi de noter les remarques critiques que Husserl formule à propos de 
ce texte. Même s’il est bien conscient qu’il s’agit là de l’interprétation cassirerienne de 
la philosophie de Leibniz25, il est difficile de distinguer les critiques que Husserl adresse 
directement à Cassirer de celles qui concernent la vision proposée par lui.

En revanche, parfois, il est clair que Husserl adresse ses remarques à Cassirer lui-même. 
On peut surtout constater qu’il est très critique à l’égard de l’idée selon laquelle l’unité 
du monde serait donnée par la loi, bien que valable pour tous les sujets, et que c’est ce 
présupposé qui constitue la raison pour laquelle tous les sujets aient le même monde. Mais 
il est encore plus intéressant de constater que Husserl critique avec force le passage où 
Cassirer déclare que l’unité du monde des objets corporels en soi n’a plus aucun sens et qu’à 
sa place on trouve la règle, valable pour tous les sujets, qui remplit tout ce que le réalisme 
naïf reconnaît comme existence absolue. Lorsque l’individualité de chaque substance est la 
conséquence d’une certaine « loi ordonnatrice », selon laquelle le phénomène est produit, la 
totalité composée par tous les objets particuliers qui sont dans le monde reçoit sa certitude, 
et ce, grâce à la construction harmonique de cette loi et à sa variation interne. 

Husserl écrit, en marge de ce passage, un point d’exclamation et un point d’interrogation, 
avec ces mots: « Est-ce que cela suffit? ». Pour Husserl, l’idée que la règle suffirait pour 
fonder la validité et l’objectivité n’est pas acceptable, si on l’entend du point de vue seulement 
scientifique. La validité et l’objectivité ne dépendent pas d’une loi formelle construite par 
l’intellect, mais d’une loi de constitution de l’objet, dans sa corrélation noético-noématique. 
On peut voir là que la critique de Husserl touche le cœur de la théorie cassirerienne de 
la connaissance, telle qu’elle est exposée dans Substance et fonction. Pour Cassirer, 
l’objectivité est le résultat de la détermination d’un objet selon une loi, détermination qui 
doit être la plus complète possible. Plus le nombre des lois que le cas singulier recroise est 
grand, meilleure est par conséquent la détermination objective de celui-ci. 

La règle est donc imposée par la connaissance, c’est la règle par laquelle elle donne 
forme à l’objet, et fait de celui «  cet objet-ci  ». Mais cette règle suit l’ordre de la 
fonction mathématique qui décrit de façon sérielle un ensemble d’objets. Et cet ordre 
est précisément ce qui garantit que l’objet soit déterminé de la même façon pour tous les 
sujets, donc qu’il soit objectif. Pour Husserl, au contraire, la validité est donnée par la 
structure des rapports logiques inhérents à la constitution de l’objet, ou – dans le cadre 
des Recherches logiques – des rapports qui permettent la constitution d’une signification 
qui ne tombe ni dans le non-sens, ni dans le contresens. L’harmonie préétablie est, par 
conséquent, pour Cassirer, la condition nécessaire de toute réalité et de tout ordre naturel 
objectif dans le flux et le changement des phénomènes. Husserl ajoute, à côté de ce 
passage  : «  Nicht bloß Gesetz der Ordnung, sondern Konstitution einer Einheit der 
Intentionalität » ; le monde ne se constitue pas comme un tout unitaire seulement parce 
qu’il obéit à une loi, mais parce qu’il est constitué intentionnellement comme unité, qu’il 
est un objet unitaire de la conscience.

24	 Cfr. A. Altobrando, Husserl e la monade, Trauben, Torino 2010, pp. 17-19.
25	 Cfr. la citation dans le manuscrit Ms. B IV 9, p. 7/a.



G

171

Andrea Carroccio
Husserl lecteur de Cassirer

4. Conclusions

On peut finalement tirer des conclusions de ce parcours. Tout d’abord, il faut remarquer 
que, malgré le petit nombre de lettres entre Husserl et Cassirer rassemblées dans les 
Husserliana–Dokumente, et surtout malgré l’inexistence de citations de Cassirer dans 
les ouvrages publiés par Husserl, on peut soutenir, grâce à l’étude des manuscrits et 
de la bibliothèque personnelle de Husserl, qu’il est un lecteur attentif des travaux de 
Cassirer pendant toute la période 1909 (au moins)-1937. Comme on l’a vu, il cite des 
passages des introductions aux Leibniz’ Hauptschriften, de l’Erkenntnisproblem, de la 
Philosophie des formes symboliques, de la Geschichte der antiken Philosophie, sans 
tenir compte des articles. Il a aussi lu bien plus que cela, comme le montrent les traces 
dans ses exemplaires personnels. 

Ensuite, on peut reconstruire le jugement de Husserl sur le « philosophe » Cassirer. 
D’une part, il admire, bien sûr, le travail de celui-ci, son érudition et la richesse historique 
de ses ouvrages. Mais, d’autre part, Husserl ne puise jamais dans les idées théorétiques 
de la pensée cassirerienne. Comme l’on a vu, Husserl utilise plusieurs fois des résultats 
de la recherche historique de Cassirer (c’est le cas d’Euler, de Berkeley, de la philosophie 
grecque, mais aussi de Leibniz), mais il ne cite jamais sa pensée théorétique. Le jugement 
de Husserl à l’égard du travail cassirerien apparaît donc clairement : il considère Cassirer 
comme un excellent historien de la philosophie, voire « le seul homme vraiment important 
de toute sa génération philosophique »26, mais il ne tire rien de sa position théorétique27. 

On peut alors raisonnablement soutenir que Cassirer a été une source pour Husserl 
du point de vue de l’histoire de la philosophie, en particulier en ce qui concerne les 
leçons de la période 1916-1924, et ce en dépit de l’absence de citations dans tous les 
ouvrages publiés par Husserl, ainsi que de son manque de fidélité, parfois, à l’exposition 
historique effective de Cassirer.

Cependant, on peut tenter une interprétation de la lecture husserlienne de la philosophie 
théorétique de Cassirer. Comme on l’a vu, il critique le Leibniz de Cassirer, et parfois 
Cassirer lui-même, précisément à l’égard de l’idée d’une prééminence de la formation 
conceptuelle comme seul critère de la validité et de l’universalité de la connaissance. 
De plus, ce que Husserl critique de la Philosophie des formes symboliques, c’est qu’il 
manque une recherche descriptive du phénomène du monde mythique qui le pose à 
l’intérieur d’une perspective transcendantale. 

Tout cela nous permet de délimiter l’idée que Husserl pouvait avoir de la philosophie 
cassirerienne. Bien que l’on n’ait retrouvé aucune note portant sur Substanzbegriff und 
Funktionsbegriff, les notes critiques de Husserl sur cette introduction à Leibniz permettent 
d’établir une éventuelle comparaison entre les deux auteurs. Le point capital est que cette 
théorie leibnizienne est à la base de la théorie cassirerienne de la connaissance, parce 
26	 Cfr. la lettre de Husserl à Natorp du 29 juin 1918, publiée en E. Husserl, Briefwechsel, Die Neukantia-

ner, cit., p. 135.
27	 Cfr. C. Bermes, Philosophie der Bedeutung : Bedeutung als Bestimmung und Bestimmbarkeit. Eine 

Studie zu Frege, Husserl, Cassirer und Hönigswald, Königshausen und Neumann, Würzburg 1997, 
pp. 176-177.



G iardino di B@bel

172

que c’est là que se trouve la formulation d’une nouvelle manière de penser le concept : 
comme concept sériel, et non plus comme concept de genre. L’héritage de Leibniz dans 
la philosophie de Cassirer est tout à fait évident ; et naturellement, il s’agit du Leibniz 
filtré par l’interprétation néokantienne. Mais, s’il est vrai que Husserl n’accepte pas 
cette théorie leibnizienne, ou bien cette traduction néokantienne de Leibniz, il devient 
difficile de soutenir l’hypothèse que Husserl ait accepté comme valable la construction 
gnoséologique de Cassirer. 

Donc, en l’absence de témoignages exprimés sur le jugement que Husserl portait sur 
Substance et fonction, mais sachant qu’il a lu ce livre, et qu’il suivait le développement 
de la philosophie cassirerienne, il devient légitime de poser la question de savoir pour 
quelle raison il a conclu qu’il n’avait rien à retirer de la pensée théorétique de Cassirer, 
bien qu’il estimait sincèrement Cassirer.


