
Ubaldo Fadini*1

LA CONDIZIONE UMANA E LA RESISTENZA
La questione antropologica oggi

Abstract
This paper highlights the renewed centrality of the anthropological question in relationship to the articula-
tion of the sensibility and intelligence of contemporary subjectivities. From this perspective, the tradition 
of twentieth-century philosophical anthropology, compared with Adorno’s still-relevant recognition of a 
profound crisis of the ‘historical individual’, can provide significant stimuli for developing research on the 
transformations of the present in a critical-radical direction.

Keywords: Crisis, Human Condition, Philosophical Anthropology, Radical Critics, Transformations

Vorrei partire in questo mio contributo dalla sottolineatura di come l’atto di resisten-
za sia effettivamente umano e indichi innanzitutto il bisogno di resistere alla morte. 
Così Gilles Deleuze, richiamando André Malraux, il magistrale narratore della solitu-
dine e della “condizione umana”, rispetto alle quali pare opportuno insistere, tra l’al-
tro, sull’arte e sulla politica come espressioni di una creatività che fonda la continuità 
umana, le pratiche della conservazione in vita (quelle non “selvagge”, per dirla con 
Theodor W. Adorno e Max Horkheimer, che non riducono cioè l’umano unicamente a 
mezzo/strumento).

Per sviluppare questo motivo mi riferisco in prima approssimazione ad alcuni tratti 
della riflessione di Rachel Bespaloff, soprattutto nel momento in cui l’autrice di De l’I-
liade delinea un pensiero della libertà contro una certa morale intesa in senso tradiziona-
le e che rappresenta ai suoi occhi di “patrizia dello spirito”, di vera e propria combatten-
te, il segno di una sconfitta inaccettabile e che si traduce in pensiero con ricadute pratiche 
realmente negative. In alternativa a tale morale va posta un’etica intesa come riflesso 
effettivo di una condizione umana che si fa e si disfa incessantemente, si attiva e si disat-
tiva senza soste, esprimendosi cosi paradossalmente “e” compiutamente nell’ “istante”.

Sul tema del disattivare – e, in stretta connessione con questo, su quelli del sospen-
dere, dell’interrompere ecc. – tornerò nel seguito di queste mie pagine ma quello che va 
immediatamente evidenziato è come questa centralità dell’istante sia ciò che consente di 
radicare in profondità l’etica nell’esistenza umana, in un senso anche kierkegaardiano. 
Certamente il pensiero etico si combina parzialmente, in Bespaloff, con un pensiero di 
valenza tragica, anche in virtù della conoscenza dettagliata di Essere e tempo che per-
mette di dare sostanza alla questione, cara alla studiosa, di come sia possibile portare 

*	 Università degli Studi di Firenze – ubaldo.fadini@unifi.it. 

B@belonline, vol. 12, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine • mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline • ISSN (online): 2531-8624 • ISBN: 9791222326764 DOI: 10.7413/2531-86240244
© 2025 – The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



126

Il tema di B@bel

avanti l’impresa conoscitiva nell’assentarsi del divino, laddove l’assenza si rivela come 
quella singolare presenza capace di conferire senso al tutto. 

La lezione heideggeriana si concretizza però soprattutto nell’attenzione a quegli esi-
stenziali, l’essere nel mondo e l’essere per la morte, che stimolano una messa a valore 
della stessa angoscia e della disperazione come fattori di un’inquietudine dell’esistenza 
che favorisce infine la riscoperta del possibile. Inoltre l’istante, tradotto qui eticamente, 
può valere come momento di emancipazione, risurrezione/insurrezione, della forza finita 
contro il suo stesso venir meno nel momento in cui si concretizza come fattore operativo 
“e”, insieme, potere immaginativo. È effettivamente l’atto creatore che si presenta come 
chiave di volta dell’istante. Sulla scia di Kierkegaard, Bespaloff scrive: 

L’istante esige di essere perpetuamente confrontato con se stesso, confermato nella du-
rata tramite la reiterazione del ritmo primordiale di resistenza e resa a Dio, di fascinazione 
e di abbandono. La ripetizione non fa che accentuare ciò che vi è di irriducibile per l’uomo 
nell’essere di Dio: prolunga la guerra perpetuando l’amore […] l’amore non è dato una vol-
ta per tutte, sorge in un ‘minuto di risveglio’, per scomparire subito dopo. Il suo destino si 
gioca tutto intero sulla possibilità della ripetizione, cioè di rinnovamento e di metamorfosi. 
E cos’è la ‘ripetizione’ per Kierkegaard se non la volontà di rivivere e il rifiuto di sopravvi-
vere, il mistero della spontaneità riconquistata, dello zampillio captato della primordialità 
salvaguardata? Ne va dunque dell’integrità della durata umana, della salvezza della libertà.2

Jean Wahl, nelle pagine intense dedicate a Bespaloff, tocca la questione del rivivere, 
non del mero sopravvivere, indicandone la soluzione in un agire concreto, in un’ope-
ra viva nella quale la spinta di partenza e il fine giungono a identificarsi, il che vuol 
dire che il “problema della trascendenza” può essere forse risolto dall’essere umano 
attraverso l’immanenza delle opere, nel momento in cui lui s’incarna in loro e queste 
s’incarnano in lui3.

Anche in tale ottica si può avvertire come il tema del risorgere “e” dell’insorgere si 
presenti in molteplici forme all’interno di un “quadro d’epoca” – che è ancora in parte il 
nostro – caratterizzato da una vera e propria “crisi dell’individuo storico”, per dirla nei 

2	 R. Bespaloff, Cammini e crocevia (1938), in R. Bespaloff, L’eternità nell’istante. Gli anni francesi 
(1932-1942), traduzioni di vari, a cura di C. Guarnieri e L. Sanò, prefazione di M. Jutrin, Castelvecchi, 
Roma 2022, p. 273. Guarnieri sottolinea opportunamente – nel suo ricco e articolato saggio di accom-
pagnamento alla raccolta in questione – come l’assunzione del carattere paradossale del legame «tra 
necessità e libertà, ripetizione e rinnovamento, angoscia e istante» implichi «un ripensamento delle 
forme espressive della filosofia, che si accosteranno sempre più a quelle dell’atto poetico. Un tipo di 
speculazione che si fa carico della sfida di pensare l’impensabile, di ospitare l’eterno nell’istante, fon-
dandosi quindi su concetti anticoncettuali, ‘esige necessariamente l’unione del pensatore e del poeta, la 
collaborazione della potenza visionaria e della riflessione […]. Occorre che il filosofo sia al contempo 
innamorato di ciò che vuole distruggere e pieno di sospetti nei confronti di quello che vuole salvare». 
Un pensiero simile si affiderà dunque all’evocazione metaforica, all’immaginazione creatrice, alla 
volontà di incarnazione. «Madre del vero che la riflessione scopre, è l’immaginazione che possiede 
veramente il potere di trascendenza» (C. Guarnieri, L’angoscia del baratro e l’istante luminoso del 
canto, in R. Bespaloff, L’eternità nell’istante, cit., pp. 634-63.

3	 J. Wahl, Recensione a Cammini e crocevia, in R. Bespaloff, L’eternità nell’istante, cit., p. 545.



127

Il Ubaldo Fadini
La condizione umana e la resistenza

termini sempre particolarmente incisivi cari ad Adorno. Questa “crisi” viene registrata/
affrontata, in un senso che a me appare effettivamente singolare, dalla antropologia filo-
sofica moderna a partire dalla seconda decade del secolo scorso. Lo sguardo analitico si 
sposta allora nella direzione della natura umana, nel confronto con gli altri gradi/livelli 
della vita organica (Helmuth Plessner), nel momento in cui si prende atto che non sap-
piamo quasi mai cosa sia opportuno fare, che siamo costitutivamente “disambientati”, 
cioè non calati una volta per tutte in un solo ambiente “naturale”. La crisi dell’essere nel 
mondo, del nostro legame con la realtà, è la paradossale qualifica del nostro essere di 
relazione, del fatto che l’“essere” dell’essere umano si concretizza nel “suo” “divenire”, 
apprezzabile nella rilevazione dell’umano raffigurato come “essere di possibilità”, “pla-
stico”, “aperto” all’incognito, all’imprevedibile/inatteso4. 

La parzialità dell’umano, il suo essere “naturalculturale”, è ciò che trova espressione 
nella variabilità dei suoi costrutti, nella realizzazione di artefatti nei quali prende corpo 
quel voler vivere che richiede per poter essere un rinascere continuo (Hannah Arendt), 
una capacità d’iniziativa, una prassi incisiva.

È in questa modalità che si può anche cogliere un espandersi della filosofia della 
vita, tra la fine dell’Ottocento e i primi decenni del secolo scorso, che trova un piano di 
sviluppo contrassegnato dalla relativa centralità di una idea di esistenza che permette 
d’insistere sul fatto che si è effettivamente in sé nel momento in cui si riesce a fuoriuscire 
nel mondo, che diventa così fattore di “resistenza” a ciò che preme per impedire dina-
miche di stabilizzazione comunque aperte al futuro, per riprendere in tale prospettiva la 
riflessione di Hartmut Rosa. 

Tornando sull’arte come atto appunto di resistenza, mi vengono in mente alcune os-
servazioni di Ferruccio Masini che a questo punto del mio contributo posso far valere 
a titolo esemplificativo rispetto sempre alla questione dell’atto creativo. In particolare 
ci tengo a sottolineare alcune osservazioni dello studioso fiorentino che riguardano 
quel lavorio sulle maglie del reale che si concretizza nella danza intesa come ciò che 
consente di essere fuori da tutte le cose e, insieme di esserne il “compagno nasco-
sto”, il loro “silenzioso fratello” (Hugo von Hofmannsthal). Quest’ultimo, insieme a 
Heinrich von Kleist, Paul Valéry e altri ancora, delinea con la sua opera un ambito di 
riflessione che stimola a cogliere nella danza il luogo eccentrico dell’erramento dei 
significati (Harold Bloom), il venir progressivamente meno di inquadramenti rigidi e 
“barriere divisorie” ritenute correntemente imprescindibili. Scrive Masini, a partire 
da un rinvio dantesco: 

L’anima danza con gli angeli mettendosi all’unisono con il ritmo segreto di un compi-
mento spirituale che è di per sé indicibile. Ma anche la morte danza. Se la morte sta già 
da sempre in mezzo ai viventi (media vita in morte sumus), la danza macabra è nient’altro 
che il rendersi visibile di un’inesorabile contiguità, o meglio, del trascorrere di un opposto 

4	 Mi permetto di rinviare, su questo, punto ad alcuni dei miei ultimi lavori: U. Fadini, Eterotopie dell’uma-
no. Metamorfosi antropologiche, ombre corte, Verona 2021; Disattivare. Un’idea di filosofia, ombre cor-
te, Verona 2024 e Divenire umani. Per una nuova antropologia filosofica, McGraw-Hill, Milano 2024.



128

Il tema di B@bel

nell’altro, tanto che vita e morte cessano di essere tali quando vengono assunti in quell’or-
dine metaforico dove il significato è nullo e al tempo stesso assoluto. E questo avviene nella 
ridda macabra, nel Totentanz. 

E ancora, con un’attenzione che voglio rimarcare nei confronti del corpo danzante, 
vivente: 

Il tropismo della danza fa sì che essa sia un evento, un evento del significato. L’evento 
è proiettato in uno spazio dove l’accadimento è fissato sullo schema della metamorfosi. Di 
qui è giusto dire che la danza macabra sia essenzialmente una poesia cultuale. Ma questa 
metamorfosi non implica il riconoscimento o l’accertamento di una separazione, quasi si 
potesse tener distinti l’anima dal corpo, una individualità da un’altra. Nell’evento della 
danza non ci sono barriere divisorie, stati in sé conclusi e inavvicinabili. Il significato della 
danza sta nel fatto che i suoi confini sono impalpabili. Quella danza, che significa insieme 
la morte come la vita, fa in realtà trapassare i significati l’uno nell’altro. Questi significati 
‘scorrono’ ovvero – come direbbe Harold Bloom – ‘errano’.5

È questo scorrere/trapassare dei significati in un divenire metamorfico, in cui i con-
fini sono effettivamente impalpabili, a riflettersi in un corpo “danzante”, “vivente”, che 
rende visibile il tempo dell’istante nella dimensione incessantemente rielaborata dello 
spazio. Importante è qui l’idea di un sentire proprio dell’uomo “dipartito” (direbbe Ge-
org Trakl), capace cioè di congedarsi dalle cose e dalle situazioni determinate, di fare 
esperienza di un venir meno dell’ordine appunto istituito del significato, che è comunque 
significante, in un senso che indica la possibilità concreta di un umano “autometamorfi-
co”, in grado di sperimentare le proprie tensioni interne, di avvertire in esse un portato 
di eccedenza che potrà forse tradursi nell’esigenza di un più di mezzi di soddisfazione 
dei bisogni di vita.

L’antropologia filosofica moderna è una costellazione di autori e figure teoriche che 
nel primo Novecento, in uscita dall’esperienza devastante delle “tempeste d’acciaio” 
(Ernst Jünger), cerca appunto di scommettere su una specificità dell’essere umano che 
appare in prima battuta caratterizzata da dinamiche del venir meno – che valgono effet-
tivamente come espressione di risorse vitali, di un ribollire di utopie (per dirla con Ernst 
Bloch) – di ciò che risulta compatto, omogeneo, coerente, ben determinato. Ma l’unica 
determinazione rinvenibile in un essere sempre comunque insufficientemente provvisto 
di risposte “naturali” al manifestarsi del “mondo” è proprio quella dell’“azione”, di un 
posizionarsi incessantemente riformulato. È in particolare Arnold Gehlen a insistere – 
nel suo capolavoro del 1940, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt – 

5	 F. Masini, La danza e il vortice, in Id., La via eccentrica. Figure e miti dell’anima tedesca da Kleist a 
Kafka, Marietti, Casale Monferrato 1986, p. 96. E ancora, a p.107: «Il corpo e la danza: il vortice. Nel 
vortice tutto si mescola e tutto è in tutto: esso è il punto-limite dell’erramento del significato, se signi-
ficare ha ancora, in qualche modo, in sé un’idea di definizione che divida e distingua. Ed ecco dunque 
che la danza costringe tutte le cose a venire a lei, le ribattezza alle fonti del divenire e nell’arco esatto 
della sua seduzione le allaccia con il più tenace dei vincoli».



129

Il Ubaldo Fadini
La condizione umana e la resistenza

sull’idea che la natura abbia avviato nell’essere umano una direzione evolutiva partico-
lare, mai prima tentata, a partire da un principio di organizzazione che è dell’ordine dello 
sperimentabile e prende corpo nella delineazione di ambienti artificiali, cioè non natural-
mente e quindi rigidamente predeterminati. C’è un difetto di specializzazione organica 
(a differenza della congruenza originaria delle altre forme del vivente ai propri ambiti di 
esistenza) che “corrisponde” al mondo aperto e imprevedibile di prima distensione com-
plessiva di un umano che riesce sempre parzialmente e provvisoriamente a strutturarlo 
attraverso l’impiego previdente dell’“eccesso pulsionale” che lo contraddistingue. 

L’apertura al mondo è dunque da vedersi in stretta relazione con una straordinaria pla-
sticità di fondo che la rende infine rimodulabile/riformulabile. Temi-chiave come “eso-
nero”, “disattivazione” e altri ancora, che sono al centro del dispositivo teorico di spesa 
concettuale dell’antropologia filosofica moderna, sono minimamente afferrabili nel loro 
valore/valere a partire dalla comprensione del loro definirsi sul compito di rimandare a 
un adattamento artificiale (potrei dire: naturalmente artificiale, insistendo sul nesso di 
mancanza/difetto ed eccesso che movimenta nello specifico proprio la figura dell’uma-
no). Si può anche evidenziare, richiamando in parte la teoria della Umwelt di Jakob von 
Uexküll, che qui, in questo contesto di restituzione della classica questione antropologi-
ca, l’ordine vitale come paradossale fattore di continue modificazioni si presenta come 
intrecciato con un piano pratico che si concretizza in una insuperabile “inerenza a distan-
za”, anche nel senso che la capacità di azione, di parziale ordinamento, non è mai data 
a priori. La messa in ordine si esprime, come sottolinea in particolare Max Scheler, nel 
porsi costitutivamente al di là dell’esistenza delle cose, in maniera che ne risulta parzial-
mente indipendente e in effetti l’essere umano non appartiene mai completamente alla 
realtà “data” in virtù del suo potere di astrazione, di ciò che lo distacca e lo restituisce 
come in fondo estraneo, almeno in parte, al “mondo” stesso e portato/spinto su tale base 
a raffinare i suoi potenziali di rappresentazione/raffigurazione (anche dell’assenza come 
esito eventuale – “un” risultato – di tale operare). 

Non è il caso di riassumere in questa sede il cammino variegato dei primi esponenti 
dell’antropologia filosofica, vorrei semplicemente rimarcare un motivo essenziale di tale 
procedere e che indico nel delinearsi di un’idea dell’umano come “essere di fantasia”, 
come espressione di potenziali di relazione che non si può pensare di esaurire o di attua-
re in modalità sempre e comunque rigidamente determinate. Il combinato di mancanza 
(responsabile del difetto di adattamento naturale a ciò che si manifesta esternamente) e 
di eccesso, di istintualità “e” pulsionalità riferite alla forza vitale complessiva, è ciò che 
può essere avvertito nel qualificarsi complessivamente “culturale” dell’essere umano, 
in prima battuta sondabile nel suo tradursi tecnicamente in prestazioni dotate di una 
imprescindibile efficacia per la soluzione del problema primario dell’adattamento, della 
conservazione in vita, della modificazione “intelligente” del dato naturale e, insieme, 
artificiale. La tecnica è quindi colta innanzitutto come connessa con le specificità orga-
niche dell’uomo, anche quelle che ne indicano una qualche difettività. È ancora Gehlen, 
nel suo Die Seele im technischen Zeitalter (1957)6, a distinguere, in rapporto con la sfera 

6	 Cfr. A. Gehlen, L’uomo nell’era della tecnica, tr. e cura di M.T. Pansera, Armando, Roma 2003.



130

Il tema di B@bel

della corporeità, tra le tecniche di integrazione, che rimpiazzano le capacità non pos-
sedute dagli organi, le tecniche di intensificazione, che potenziano invece determinate 
capacità organiche, e le tecniche di agevolazione, che alleggeriscono dei compiti fisici. 
La progressione delle tecniche è anche compresa come un modello dinamico di identifi-
cazione del soggetto nel mondo moderno particolarmente prezioso nel momento in cui 
impone i suoi principi e i suoi caratteri fondamentali all’insieme delle relazioni sociali.

Di fronte a uno sviluppo sempre più accelerato della tecnica, che produce un “oceano 
di insicurezza”, va progettata e tracciata effettivamente una via che soddisfi il bisogno di 
un essere così instabile e costitutivamente a rischio come il soggetto umano: per equili-
brare un mondo sempre più restituito sotto veste artificiale va posto il compito di saper 
governare/gestire più in profondità la spinta ad agire che si precisa progressivamente 
nella stessa tecnicizzazione generale del reale. La “plasticità” originaria – tema filosofico 
che catturerà l’attenzione di alcuni tra gli esponenti più significativi dell’“ordolibera-
lismo”7 – è ciò che alimenta incessantemente la spinta a realizzare ambienti artificiali 
sempre più complessi che certamente possono anche essere considerati sotto veste com-
pensativa di una “mancanza” iniziale che specifica l’affermarsi di pratiche che sono di 
attivazione “e” disattivazione di costrutti indispensabili per l’ottenimento di una qualche 
stabilità, comunque provvisoria/revocabile. Si tratta di ribadire, a proposito di questo 
snodo tematico così rilevante, un delinearsi dell’antropologia filosofica moderna come 
singolare paesaggio concettuale al cui interno si manifesta la centralità del “senso di 
possibilità” (che va colto come apertura e affermazione del valore della pluralità, come 
sottolinea Odo Marquard), di ciò che acquisisce concretezza nella capacità appunto di 
ovviare – storicamente “e” quindi culturalmente/relativamente – alla costitutiva instabi-
lità dell’essere umano, di quel vivente che viene al mondo dopo che il mondo c’è già, 
parafrasando così Anders, il quale aggiunge che l’animale non umano arriva al mondo 
già con il suo mondo, meglio: con la sua Umwelt, il suo ambiente di rigida collocazione. 

Vale la pena ricordare ancora che la caratteristica di fondo dei percorsi dell’antropolo-
gia filosofica novecentesca è il loro svilupparsi ai confini del filosofico e dello scientifi-
co, in riferimento proprio alle scienze della natura e alle scienze sociali, in un confronto 
assai stimolante con differenti indirizzi di pensiero, aspetto quest’ultimo che evidenzia 
il carattere integrante di una impresa teorica che si muove nella prospettiva di assicurare 
al tema dell’umano, della “sua” questione, uno svolgimento effettivamente aperto, di-
versificato, sempre conseguentemente plurale. Si potrebbe pure insistere, in tale ottica, 
su una qualifica dell’umano in senso eterotopico, sviluppando una linea di ricerca che 
ha origine da una messa in evidenza di quella versatilità dell’essere umano che deriva 
dalla sua u-topicità di fondo, come rilevò a suo tempo Romano Madera in pagine che 
vanno riportate in sintesi e che ribadiscono come sia specifico della particolare forma del 
vivente che noi siamo il fatto che essa non abbia luogo, non abbia un ambiente, facendo 

7	 Cfr. A. Zanini, Ordoliberalismo. Costituzione e critica dei concetti (1933-1973), Il Mulino, Bologna 
2022, Su questo testo sia consentito il rinvio al mio U. Fadini, Ordinamenti e sguardo antropologico. 
Su Ordoliberalismo di Adelino Zanini, in «Consecutio Rerum. Rivista critica della postmodernità», 6, 
n.12, 2022, pp. 305-315.



131

Il Ubaldo Fadini
La condizione umana e la resistenza

di tutti gli ambienti il suo mondo. L’utopia è l’unica realtà umana. La realtà è una parte 
dell’utopia. Il problema non è questo, ma quest’altro: l’umanità può diventare eutopica, può 
raggiungere una buona dimora? Per sapere devo cercare, dove e quando posso, di dimorare 
in una buona casa. E la prima casa è la mia: so dimorare in una buona casa con me stesso?8

La questione sollevata da Madera ha indubbiamente delle ricadute importanti, tra le 
quali spicca poi quella più propriamente psicologica, ma a me interessa in particolare 
riprendere l’idea del rapporto tra il carattere visionario dell’esistenza umana e il motivo 
della tecnicità, una relazione effettivamente stretta in ambito antropologico-filosofico in 
quanto si configura in un essere che vive prendendosi incessantemente del tempo, indi-
spensabile in quanto presupposto della conservazione appunto in vita, proprio perché 
non ne ha naturalmente a disposizione nel conto dovuto, in ragione della sua indetermi-
natezza di fondo. 

In concreto c’è una configurazione dell’umano che restituisce materialmente quest’ul-
timo come “mutualmente costituito” (Tim Ingold) a partire da una idea di imperfezione 
che segnala la caratteristica essenziale degli esseri umani, vale a dire che proprio tale im-
perfezione finisce per funzionare, sia pure sempre provvisoriamente data una condizione 
di partenza – dell’esistere – che rende appunto revocabili gli effetti del funzionare su una 
base di vulnerabilità complessiva, di difficile e pericolosa esposizione al mondo. Ancora 
è dunque da richiamare, in tale ottica, l’approccio antropologico in senso filosofico che 
può parzialmente supportare un tentativo ulteriore di analisi della realtà sociale, econo-
mica, storica, politica del “nostro” tempo che tiene fermo il motivo di riferimento prima-
rio a una crisi sempre più acuta dell’“individuo storico”, adornianamente tenuta presente 
nel momento in cui quello sguardo critico, con tutte le sue articolazioni più vicine a 
noi, ha indubbiamente il merito di restituire l’umano nelle sue deformazioni dovute agli 
sviluppi accelerati del capitalismo contemporaneo (in particolare sotto veste digitale).

La questione era quella negli anni ‘20 del secolo scorso – ma lo è ancora oggi, in 
modalità ancora più nette e accentuate, se si può dire così – di arrestare la “crisi stori-
ca dell’individuo”, nel passaggio senza fine da una “catastrofe” a un’altra e un tentati-
vo ritenuto non illusorio consisteva nel mettere in piedi un catalogo di caratteristiche 
dell’essere umano, a partire dalla specificità della sua figura, in grado di fornire sostanza 
al progetto di una identità costruita e consolidata in termini non semplificati e irrigiditi. 
Quello che risultava allora estremamente importante era in effetti il confronto con una 
esistenza complessivamente “sbagliata”, per la quale si può ricordare, con Adorno, l’os-
servazione kafkiana rivolta a sostenere come in un mondo pieno di menzogne non si 
possa pensare di cavarsela opponendo una “verità” a una “menzogna” in quanto sarebbe 
invece da affermare un modo di esistere possibilmente e decisamente differente da quello 
contraddistinto da tale apparente alternativa.

Ora, rispetto alla indicazione del permanere di un processo di “demolizione” 
che stravolge il motivo antropologico (“e” tecnico, tra l’altro) del disattivare, del 
sospendere/interrompere ecc. e che sembra proprio essere la dominante dei tempi 

8	 R. Madera, L’animale visionario. Elogio del radicalismo, il Saggiatore, Milano 1999, pp. 148-149.



132

Il tema di B@bel

“preistorici” nei quali ci troviamo ancora a vivere (e che restano ancora tali anche 
quando vengono rivestiti, com’è accaduto in anni non lontani, dalle forme concet-
tuali dei teorici della “fine della storia” e da quelli del “post-storico”), ciò che va 
sostenuto e rilanciato è proprio il bisogno di storia, di una riarticolazione diversa da 
quella attuale della vicenda umana generale considerata da tanti/troppi consegnata 
soltanto alle “ragioni” di tenuta, di conservazione, della logica data di funzionamen-
to della società contemporanea.

Si tratta, in definitiva, di delineare piani di analisi dell’odierna questione antropo-
logica su cui pare opportuno insistere e lavorare al fine di rilevarne stimoli teorici che 
possono permettere di soddisfare, sia pure parzialmente, l’esigenza imprescindibile di 
progettazione/realizzazione di campi di relazionalità, di affettività, anche in grado di 
manifestare/esercitare un potere di resistenza, di contrasto rispetto ai modi odierni di as-
semblare/comporre menti “e” corpi, intelligenze “e” sensibilità. Formarsi a/e percepire 
differentemente, cioè a valorizzare l’eccentricità originaria del posizionarsi umano in un 
senso che non sia quello voluto come predeterminato, una sorta di “a priori materiale”, 
delle mercificazioni spinte dei processi di costruzione identitaria. 

A proposito delle dinamiche formative: si rimarca spesso la necessità di riflettere su-
gli automatismi naturali “e” sociali che portano a sviluppare in una sola direzione le 
stesse condotte educative, risolvendole unicamente in un apprendere/trasmettere tradot-
to sempre più in modalità tecnicamente sofisticate, rimuovendo così tutto quello che 
nell’educare medesimo può esprimere una valenza critica, cioè proprio quel sospendere/
interrompere, quel prendere/perdere tempo che non corrisponde al dettato-chiave della 
società della prestazione ininterrotta, nella quale il consumo del soggetto, nel doppio 
senso del genitivo, risulta indispensabile per il riproporsi come merce di qualsiasi sog-
gettività, di tutte le pratiche di socializzazione/soggettivazione, alle quali invece sarebbe 
da collegare lo stesso motivo della qualificazione (di ordine tecnico/professionale, per 
dirla con Gert J. J. Biesta). Ricordo qui una osservazione pungente di Adorno, ancora 
attuale, nella quale il filosofo francofortese rileva una caratteristica essenziale del nostro 
tempo, della società contemporanea: «in una società funzionale, in cui gli uomini sono 
ridotti a delle funzioni, nessuno è anche indispensabile: chi ha una funzione può anche 
essere sostituito e soltanto chi è privo di funzione potrebbe in generale essere insostitui-
bile. Ciò gli uomini lo sanno bene»9.

A proposito delle conversazioni adorniane degli anni ‘60 è per me importante inten-
dere la questione antropologica nella sua veste di metamorficità in un senso che coglie 
la plasticità umana appunto come possibilità concreta di metamorfosi, di un situarsi pure 
diversamente nelle relazioni con altre esistenze in quanto queste ultime sono potenzial-
mente e comunque parzialmente nostre, così come la “nostra” è sempre insieme di altre 
vite. C’è la riflessione complessiva di Masini in rapporto con Canetti in quest’ultima 
considerazione e qui mi piace riprendere l’attenzione alla connessione del motivo dell’a-

9	 Th.W. Adorno, A. Gehlen, La sociologia è una scienza dell’uomo? Una disputa, in Th.W. Adorno, E. 
Canetti, A. Gehlen, Desiderio di vita. Conversazioni sulle metamorfosi dell’umano, tr. e cura di U. 
Fadini, Mimesis, Milano-Udine 2019, p. 101.



133

Il Ubaldo Fadini
La condizione umana e la resistenza

nalisi della massa, svolta dall’autore di Die Blendung, con il tema della metamorfosi in 
un senso capace di qualificare una eventuale impostazione pratica della questione antro-
pologica con la problematicità “sociale”. 

Muovendo in tale direzione mi preme restare sulle annotazioni masiniane riguardan-
ti quel rivolgersi alla dimensione naturale, quella “svolta verso la natura” (Wende zur 
Natur) che sta alla base dell’impresa teorica dell’antropologia filosofica che si vuole 
distante dalle pretese di uniformità del divenire umano, meglio: del tempo storico, pro-
prie del riproporsi incessante di una qualche “filosofia della storia” che inevitabilmente 
restituisce gli “enigmi della vita” nelle stesse, identiche, modalità. C’è anche qui, in de-
finitiva, una crisi della coscienza storica, nelle forme dovute e così scontate, che raffigura 
il declinare, il progressivo venir meno di qualsiasi filosofia della storia e di una idea di 
esistenza storica contrassegnata da una autosufficienza rivelatrice di una sovranità indi-
scussa: ma a ciò corrisponde il dischiudersi di orizzonti di indagine originale, a partire 
dall’analitica esistenziale o dalla critica, in termini löwithiani alla risoluzione del mondo 
nell’esistenza storica escludente, nella “storia del mondo”. 

Al novero di queste nuove modalità di analisi appartiene anche quella dell’esistere 
“utopico”, intesa da Masini come specifica di una antropologia filosofica che si pone in 
netta contrapposizione alla filosofia della storia in un’ottica che può pure essere compre-
sa come un transito assai complicato, quel percorso spesso fortemente accidentato «che 
divide e unisce topia, cioè un mondo organizzato secondo un criterio di ordine, e u-topia, 
il non-luogo, un mondo che non ha più un suo luogo, una sua definizione precisa, non 
può più essere circoscritto in un suo ambito determinato e non è più, appunto, il ‘luogo’ 
della storia»10.

Questo “difficile transito” ha come presupposto il valore/valere dell’essere umano 
come creatura creatrix, appartenente cioè alla natura ma in grado di ampliarla e pos-
sibilmente perfezionarla realizzando “culture”: così si può anche sottolineare, di tale 
creatura, quella sua “variabilità storica” che è proprio il suo “destino culturale”. È questo 
polimorfismo umano, il suo esprimersi nella figura versatile del Kulturmensch, a offrire 
«la chiave per intendere il moltiplicarsi degli ‘assoluti’ di cui si costella il divenire stori-
co». E Masini aggiunge – al fine di pervenire alla constatazione dell’ambiguità di fondo 
della natura umana da intendere come dispositivo di contestazione radicale di una esi-
stenza storica che pretende compattezza vivente e precise procedure protocollari – che 
questa dimensione polimorfa è proprio il dato di partenza della critica netta alla «fiducia 
ottimistica nel progresso e nella razionalità della storia sulla quale la coscienza storica 
ha costituito il suo ordine di valori»11.

L’insistenza decisiva sul carattere enigmatico dell’umano è quel motivo dell’antro-
pologia filosofica novecentesca che stimola il delinearsi di fenomenologie dell’esistere 
capaci di tenere insieme la rilevazione del rapporto costitutivo con il “fuori” con la resti-
tuzione del valore dell’eccedere (ad esempio nell’idea gehleniana dell’“eccesso pulsio-

10	 F. Masini, Utopia senza storia, in F. Masini, Le stanze del labirinto. Saggi teorici e altri scritti, a cura 
di U. Fadini, prefazione di Sergio Givone, Ponte alle Grazie, Firenze 1990, p. 184.

11	 Ibidem.



134

Il tema di B@bel

nale”): una relazione, quest’ultima, che conferma l’importanza della regola in quelle ap-
plicazioni molteplici che la consegnano alla sua essenziale trasformabilità/sostituibilità. 

A me sembra che in questa prospettiva la relazione tra il posizionarsi plurale dell’u-
mano e la realtà mutevole delle regole sia proprio ciò che può consentire una elasticità 
percettiva e concettuale riferibile a un’altra questione cruciale del presente, vale a dire 
quella del manifestarsi opaco del sociale “dopo” la globalizzazione tradizionalmente 
intesa. Per concludere però tornando su un piano più direttamente filosofico, la metterei 
così: la sottolineatura del carattere di possibilità dell’essere umano (di nuovo il musi-
liano “essere secondo possibilità”), il trattenerlo a tutti i costi per un suo indispensabile 
rilancio nel senso del tradursi/tradirsi relazionale, è ciò che vale nel tentativo di concre-
tizzare tale qualifica in un processo di istituzione del possibile, di una sua messa in forma 
o regolamentazione avvertita della provvisorietà/revocabilità degli effetti materiali del 
suo porsi.


