UBALDO FADINT

LA CONDIZIONE UMANA E LA RESISTENZA
La questione antropologica oggi

Abstract

This paper highlights the renewed centrality of the anthropological question in relationship to the articula-
tion of the sensibility and intelligence of contemporary subjectivities. From this perspective, the tradition
of twentieth-century philosophical anthropology, compared with Adorno’s still-relevant recognition of a
profound crisis of the ‘historical individual’, can provide significant stimuli for developing research on the
transformations of the present in a critical-radical direction.

Keywords: Crisis, Human Condition, Philosophical Anthropology, Radical Critics, Transformations

Vorrei partire in questo mio contributo dalla sottolineatura di come I’atto di resisten-
za sia effettivamente umano e indichi innanzitutto il bisogno di resistere alla morte.
Cosi Gilles Deleuze, richiamando André Malraux, il magistrale narratore della solitu-
dine e della “condizione umana”, rispetto alle quali pare opportuno insistere, tra 1’al-
tro, sull’arte e sulla politica come espressioni di una creativita che fonda la continuita
umana, le pratiche della conservazione in vita (quelle non “selvagge”, per dirla con
Theodor W. Adorno e Max Horkheimer, che non riducono cio€ I’umano unicamente a
mezzo/strumento).

Per sviluppare questo motivo mi riferisco in prima approssimazione ad alcuni tratti
della riflessione di Rachel Bespaloff, soprattutto nel momento in cui 1’autrice di De ’I-
liade delinea un pensiero della liberta contro una certa morale intesa in senso tradiziona-
le e che rappresenta ai suoi occhi di “patrizia dello spirito”, di vera e propria combatten-
te, il segno di una sconfitta inaccettabile e che si traduce in pensiero con ricadute pratiche
realmente negative. In alternativa a tale morale va posta un’etica intesa come riflesso
effettivo di una condizione umana che si fa e si disfa incessantemente, si attiva e si disat-
tiva senza soste, esprimendosi cosi paradossalmente “e” compiutamente nell’ “istante”.

Sul tema del disattivare — e, in stretta connessione con questo, su quelli del sospen-
dere, dell’interrompere ecc. — tornero nel seguito di queste mie pagine ma quello che va
immediatamente evidenziato ¢ come questa centralita dell’istante sia cio che consente di
radicare in profondita ’etica nell’esistenza umana, in un senso anche kierkegaardiano.
Certamente il pensiero etico si combina parzialmente, in Bespaloff, con un pensiero di
valenza tragica, anche in virtu della conoscenza dettagliata di Essere e tempo che per-
mette di dare sostanza alla questione, cara alla studiosa, di come sia possibile portare

*  Universita degli Studi di Firenze — ubaldo.fadini@unifi.it.

B@belonline, vol. 12, 2025 « Mimesis Edizioni, Milano-Udine * mimesisjournals.com/ojs/index.php/babe-
lonline * ISSN (online): 2531-8624 « ISBN: 9791222326764 DOI: 10.7413/2531-86240244

© 2025 — The Author(s). This is an open access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).



Il | tema di B@wbel

avanti ’impresa conoscitiva nell’assentarsi del divino, laddove 1’assenza si rivela come
quella singolare presenza capace di conferire senso al tutto.

La lezione heideggeriana si concretizza perd soprattutto nell’attenzione a quegli esi-
stenziali, 1’essere nel mondo e I’essere per la morte, che stimolano una messa a valore
della stessa angoscia e della disperazione come fattori di un’inquietudine dell’esistenza
che favorisce infine la riscoperta del possibile. Inoltre 1’istante, tradotto qui eticamente,
puo valere come momento di emancipazione, risurrezione/insurrezione, della forza finita
contro il suo stesso venir meno nel momento in cui si concretizza come fattore operativo
“¢”, insieme, potere immaginativo. E effettivamente I’atto creatore che si presenta come
chiave di volta dell’istante. Sulla scia di Kierkegaard, Bespaloff scrive:

L’istante esige di essere perpetuamente confrontato con se stesso, confermato nella du-
rata tramite la reiterazione del ritmo primordiale di resistenza e resa a Dio, di fascinazione
e di abbandono. La ripetizione non fa che accentuare cio che vi ¢ di irriducibile per I’'uomo
nell’essere di Dio: prolunga la guerra perpetuando I’amore [...] I’amore non ¢ dato una vol-
ta per tutte, sorge in un ‘minuto di risveglio’, per scomparire subito dopo. Il suo destino si
gioca tutto intero sulla possibilita della ripetizione, cio¢ di rinnovamento e di metamorfosi.
E cos’¢ la ‘ripetizione’ per Kierkegaard se non la volonta di rivivere e il rifiuto di sopravvi-
vere, il mistero della spontaneita riconquistata, dello zampillio captato della primordialita
salvaguardata? Ne va dunque dell’integrita della durata umana, della salvezza della liberta.

Jean Wahl, nelle pagine intense dedicate a Bespaloff, tocca la questione del rivivere,
non del mero sopravvivere, indicandone la soluzione in un agire concreto, in un’ope-
ra viva nella quale la spinta di partenza e il fine giungono a identificarsi, il che vuol
dire che il “problema della trascendenza” puo essere forse risolto dall’essere umano
attraverso I’immanenza delle opere, nel momento in cui lui s’incarna in loro e queste
s’incarnano in lui®.

Anche in tale ottica si puo avvertire come il tema del risorgere “e” dell’insorgere si
presenti in molteplici forme all’interno di un “quadro d’epoca” — che ¢ ancora in parte il
nostro — caratterizzato da una vera e propria “crisi dell’individuo storico”, per dirla nei

2 R. Bespaloft, Cammini e crocevia (1938), in R. Bespaloft, L eternita nell’istante. Gli anni francesi
(1932-1942), traduzioni di vari, a cura di C. Guarnieri e L. Sano, prefazione di M. Jutrin, Castelvecchi,
Roma 2022, p. 273. Guarnieri sottolinea opportunamente — nel suo ricco e articolato saggio di accom-
pagnamento alla raccolta in questione — come ’assunzione del carattere paradossale del legame «tra
necessita e liberta, ripetizione e rinnovamento, angoscia e istante» implichi «un ripensamento delle
forme espressive della filosofia, che si accosteranno sempre piu a quelle dell’atto poetico. Un tipo di
speculazione che si fa carico della sfida di pensare 1I’impensabile, di ospitare 1’eterno nell’istante, fon-
dandosi quindi su concetti anticoncettuali, ‘esige necessariamente 1’unione del pensatore e del poeta, la
collaborazione della potenza visionaria e della riflessione [...]. Occorre che il filosofo sia al contempo
innamorato di cid che vuole distruggere e pieno di sospetti nei confronti di quello che vuole salvarey.
Un pensiero simile si affidera dunque all’evocazione metaforica, all’immaginazione creatrice, alla
volonta di incarnazione. «Madre del vero che la riflessione scopre, ¢ I’immaginazione che possiede
veramente il potere di trascendenza» (C. Guarnieri, L 'angoscia del baratro e l'istante luminoso del
canto, in R. Bespaloff, L eternita nell istante, cit., pp. 634-63.

3 J. Wahl, Recensione a Cammini e crocevia, in R. Bespaloff, L eternita nell istante, cit., p. 545.

126



Il UBALDO FADINI
La condizione umana e la resistenza

termini sempre particolarmente incisivi cari ad Adorno. Questa “crisi” viene registrata/
affrontata, in un senso che a me appare effettivamente singolare, dalla antropologia filo-
sofica moderna a partire dalla seconda decade del secolo scorso. Lo sguardo analitico si
sposta allora nella direzione della natura umana, nel confronto con gli altri gradi/livelli
della vita organica (Helmuth Plessner), nel momento in cui si prende atto che non sap-
piamo quasi mai cosa sia opportuno fare, che siamo costitutivamente “disambientati”,
cio¢ non calati una volta per tutte in un solo ambiente “naturale”. La crisi dell’essere nel
mondo, del nostro legame con la realta, ¢ la paradossale qualifica del nostro essere di
relazione, del fatto che I’““essere” dell’essere umano si concretizza nel “suo” “divenire”,

AL INNTS

apprezzabile nella rilevazione dell’umano raffigurato come “essere di possibilita”, “pla-
stico”, “aperto” all’incognito, all’imprevedibile/inatteso®.

La parzialita dell’'umano, il suo essere “naturalculturale”, ¢ cio che trova espressione
nella variabilita dei suoi costrutti, nella realizzazione di artefatti nei quali prende corpo
quel voler vivere che richiede per poter essere un rinascere continuo (Hannah Arendt),
una capacita d’iniziativa, una prassi incisiva.

E in questa modalita che si puo anche cogliere un espandersi della filosofia della
vita, tra la fine dell’Ottocento e i primi decenni del secolo scorso, che trova un piano di
sviluppo contrassegnato dalla relativa centralita di una idea di esistenza che permette
d’insistere sul fatto che si ¢ effettivamente in sé nel momento in cui si riesce a fuoriuscire
nel mondo, che diventa cosi fattore di “resistenza” a cid che preme per impedire dina-
miche di stabilizzazione comunque aperte al futuro, per riprendere in tale prospettiva la
riflessione di Hartmut Rosa.

Tornando sull’arte come atto appunto di resistenza, mi vengono in mente alcune os-
servazioni di Ferruccio Masini che a questo punto del mio contributo posso far valere
a titolo esemplificativo rispetto sempre alla questione dell’atto creativo. In particolare
ci tengo a sottolineare alcune osservazioni dello studioso fiorentino che riguardano
quel lavorio sulle maglie del reale che si concretizza nella danza intesa come ¢io che
consente di essere fuori da tutte le cose e, insieme di esserne il “compagno nasco-
sto”, il loro “silenzioso fratello” (Hugo von Hofmannsthal). Quest’ultimo, insieme a
Heinrich von Kleist, Paul Valéry e altri ancora, delinea con la sua opera un ambito di
riflessione che stimola a cogliere nella danza il luogo eccentrico dell’erramento dei
significati (Harold Bloom), il venir progressivamente meno di inquadramenti rigidi e
“barriere divisorie” ritenute correntemente imprescindibili. Scrive Masini, a partire
da un rinvio dantesco:

L’anima danza con gli angeli mettendosi all’unisono con il ritmo segreto di un compi-
mento spirituale che ¢ di per s¢ indicibile. Ma anche la morte danza. Se la morte sta gia
da sempre in mezzo ai viventi (media vita in morte sumus), la danza macabra ¢ nient’altro
che il rendersi visibile di un’inesorabile contiguita, o meglio, del trascorrere di un opposto

4 Mi permetto di rinviare, su questo, punto ad alcuni dei miei ultimi lavori: U. Fadini, Eterotopie dell uma-
no. Metamorfosi antropologiche, ombre corte, Verona 2021; Disattivare. Unidea di filosofia, ombre cor-
te, Verona 2024 e Divenire umani. Per una nuova antropologia filosofica, McGraw-Hill, Milano 2024.

127



Il | tema di B@wbel

nell’altro, tanto che vita e morte cessano di essere tali quando vengono assunti in quell’or-
dine metaforico dove il significato ¢ nullo e al tempo stesso assoluto. E questo avviene nella
ridda macabra, nel Totentanz.

E ancora, con un’attenzione che voglio rimarcare nei confronti del corpo danzante,
vivente:

I1 tropismo della danza fa si che essa sia un evento, un evento del significato. L’evento
¢ proiettato in uno spazio dove 1I’accadimento ¢ fissato sullo schema della metamorfosi. Di
qui € giusto dire che la danza macabra sia essenzialmente una poesia cultuale. Ma questa
metamorfosi non implica il riconoscimento o 1’accertamento di una separazione, quasi si
potesse tener distinti I’anima dal corpo, una individualita da un’altra. Nell’evento della
danza non ci sono barriere divisorie, stati in sé conclusi e inavvicinabili. Il significato della
danza sta nel fatto che i suoi confini sono impalpabili. Quella danza, che significa insieme
la morte come la vita, fa in realta trapassare i significati I’'uno nell’altro. Questi significati
‘scorrono’ ovvero — come direbbe Harold Bloom — ‘errano’.’

E questo scorrere/trapassare dei significati in un divenire metamorfico, in cui i con-
fini sono effettivamente impalpabili, a riflettersi in un corpo “danzante”, “vivente”, che
rende visibile il tempo dell’istante nella dimensione incessantemente rielaborata dello
spazio. Importante ¢ qui I’idea di un sentire proprio dell’'uomo “dipartito” (direbbe Ge-
org Trakl), capace cio¢ di congedarsi dalle cose e dalle situazioni determinate, di fare
esperienza di un venir meno dell’ordine appunto istituito del significato, che ¢ comunque
significante, in un senso che indica la possibilita concreta di un umano “autometamorfi-
co”, in grado di sperimentare le proprie tensioni interne, di avvertire in esse un portato
di eccedenza che potra forse tradursi nell’esigenza di un piu di mezzi di soddisfazione
dei bisogni di vita.

L’antropologia filosofica moderna ¢ una costellazione di autori e figure teoriche che
nel primo Novecento, in uscita dall’esperienza devastante delle “tempeste d’acciaio”
(Ernst Jiinger), cerca appunto di scommettere su una specificita dell’essere umano che
appare in prima battuta caratterizzata da dinamiche del venir meno — che valgono effet-
tivamente come espressione di risorse vitali, di un ribollire di utopie (per dirla con Ernst
Bloch) — di cio che risulta compatto, omogeneo, coerente, ben determinato. Ma 1’unica
determinazione rinvenibile in un essere sempre comunque insufficientemente provvisto
di risposte “naturali” al manifestarsi del “mondo” ¢ proprio quella dell’“azione”, di un
posizionarsi incessantemente riformulato. E in particolare Arnold Gehlen a insistere —
nel suo capolavoro del 1940, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt —

5 F. Masini, La danza e il vortice, in 1d., La via eccentrica. Figure e miti dell anima tedesca da Kleist a
Kafka, Marietti, Casale Monferrato 1986, p. 96. E ancora, a p.107: «Il corpo ¢ la danza: il vortice. Nel
vortice tutto si mescola e tutto ¢ in tutto: esso ¢ il punto-limite dell’erramento del significato, se signi-
ficare ha ancora, in qualche modo, in sé¢ un’idea di definizione che divida e distingua. Ed ecco dunque
che la danza costringe tutte le cose a venire a lei, le ribattezza alle fonti del divenire e nell’arco esatto
della sua seduzione le allaccia con il piu tenace dei vincoli».

128



Il UBALDO FADINI
La condizione umana e la resistenza

sull’idea che la natura abbia avviato nell’essere umano una direzione evolutiva partico-
lare, mai prima tentata, a partire da un principio di organizzazione che ¢ dell’ordine dello
sperimentabile e prende corpo nella delineazione di ambienti artificiali, cioé non natural-
mente e quindi rigidamente predeterminati. C’¢ un difetto di specializzazione organica
(a differenza della congruenza originaria delle altre forme del vivente ai propri ambiti di
esistenza) che “corrisponde” al mondo aperto e imprevedibile di prima distensione com-
plessiva di un umano che riesce sempre parzialmente e provvisoriamente a strutturarlo
attraverso I’impiego previdente dell’““eccesso pulsionale” che lo contraddistingue.

L’apertura al mondo ¢ dunque da vedersi in stretta relazione con una straordinaria pla-
sticita di fondo che la rende infine rimodulabile/riformulabile. Temi-chiave come “eso-
nero”, “disattivazione” e altri ancora, che sono al centro del dispositivo teorico di spesa
concettuale dell’antropologia filosofica moderna, sono minimamente afferrabili nel loro
valore/valere a partire dalla comprensione del loro definirsi sul compito di rimandare a
un adattamento artificiale (potrei dire: naturalmente artificiale, insistendo sul nesso di
mancanza/difetto ed eccesso che movimenta nello specifico proprio la figura dell’uma-
no). Si puo anche evidenziare, richiamando in parte la teoria della Umwelt di Jakob von
Uexkiill, che qui, in questo contesto di restituzione della classica questione antropologi-
ca, I’ordine vitale come paradossale fattore di continue modificazioni si presenta come
intrecciato con un piano pratico che si concretizza in una insuperabile “inerenza a distan-
za”, anche nel senso che la capacita di azione, di parziale ordinamento, non ¢ mai data
a priori. La messa in ordine si esprime, come sottolinea in particolare Max Scheler, nel
porsi costitutivamente al di la dell’esistenza delle cose, in maniera che ne risulta parzial-
mente indipendente e in effetti I’essere umano non appartiene mai completamente alla
realta “data” in virtu del suo potere di astrazione, di cio che lo distacca e lo restituisce
come in fondo estraneo, almeno in parte, al “mondo” stesso e portato/spinto su tale base
a raffinare i suoi potenziali di rappresentazione/raffigurazione (anche dell’assenza come
esito eventuale — “un” risultato — di tale operare).

Non ¢ il caso di riassumere in questa sede il cammino variegato dei primi esponenti
dell’antropologia filosofica, vorrei semplicemente rimarcare un motivo essenziale di tale
procedere e che indico nel delinearsi di un’idea dell’umano come “essere di fantasia”,
come espressione di potenziali di relazione che non si puo pensare di esaurire o di attua-
re in modalita sempre e comunque rigidamente determinate. Il combinato di mancanza
(responsabile del difetto di adattamento naturale a cid che si manifesta esternamente) e
di eccesso, di istintualita “e” pulsionalita riferite alla forza vitale complessiva, ¢ cio che
puo essere avvertito nel qualificarsi complessivamente “culturale” dell’essere umano,
in prima battuta sondabile nel suo tradursi tecnicamente in prestazioni dotate di una
imprescindibile efficacia per la soluzione del problema primario dell’adattamento, della
conservazione in vita, della modificazione “intelligente” del dato naturale e, insieme,
artificiale. La tecnica ¢ quindi colta innanzitutto come connessa con le specificita orga-
niche dell’uomo, anche quelle che ne indicano una qualche difettivita. E ancora Gehlen,
nel suo Die Seele im technischen Zeitalter (1957)%, a distinguere, in rapporto con la sfera

6 Cfr. A. Gehlen, L 'uomo nell’era della tecnica, tr. e cura di M. T. Pansera, Armando, Roma 2003.

129



Il | tema di B@wbel

della corporeita, tra le tecniche di integrazione, che rimpiazzano le capacita non pos-
sedute dagli organi, le tecniche di intensificazione, che potenziano invece determinate
capacita organiche, e le tecniche di agevolazione, che alleggeriscono dei compiti fisici.
La progressione delle tecniche ¢ anche compresa come un modello dinamico di identifi-
cazione del soggetto nel mondo moderno particolarmente prezioso nel momento in cui
impone i suoi principi e i suoi caratteri fondamentali all’insieme delle relazioni sociali.
Di fronte a uno sviluppo sempre piu accelerato della tecnica, che produce un “oceano
di insicurezza”, va progettata e tracciata effettivamente una via che soddisfi il bisogno di
un essere cosi instabile e costitutivamente a rischio come il soggetto umano: per equili-
brare un mondo sempre piu restituito sotto veste artificiale va posto il compito di saper
governare/gestire piu in profondita la spinta ad agire che si precisa progressivamente
nella stessa tecnicizzazione generale del reale. La “plasticita” originaria — tema filosofico
che catturera I’attenzione di alcuni tra gli esponenti piu significativi dell’“ordolibera-
lismo™” — ¢ cio che alimenta incessantemente la spinta a realizzare ambienti artificiali
sempre piu complessi che certamente possono anche essere considerati sotto veste com-
pensativa di una “mancanza” iniziale che specifica I’affermarsi di pratiche che sono di
attivazione “¢” disattivazione di costrutti indispensabili per 1’ottenimento di una qualche
stabilita, comunque provvisoria/revocabile. Si tratta di ribadire, a proposito di questo
snodo tematico cosi rilevante, un delinearsi dell’antropologia filosofica moderna come
singolare paesaggio concettuale al cui interno si manifesta la centralita del “senso di
possibilita” (che va colto come apertura e affermazione del valore della pluralita, come
sottolinea Odo Marquard), di cio che acquisisce concretezza nella capacita appunto di
ovviare — storicamente “e” quindi culturalmente/relativamente — alla costitutiva instabi-
lita dell’essere umano, di quel vivente che viene al mondo dopo che il mondo c’¢ gia,
parafrasando cosi Anders, il quale aggiunge che I’animale non umano arriva al mondo
gia con il suo mondo, meglio: con la sua Umwelt, il suo ambiente di rigida collocazione.
Vale la pena ricordare ancora che la caratteristica di fondo dei percorsi dell’antropolo-
gia filosofica novecentesca ¢ il loro svilupparsi ai confini del filosofico e dello scientifi-
co, in riferimento proprio alle scienze della natura e alle scienze sociali, in un confronto
assai stimolante con differenti indirizzi di pensiero, aspetto quest’ultimo che evidenzia
il carattere integrante di una impresa teorica che si muove nella prospettiva di assicurare
al tema dell’'umano, della “sua” questione, uno svolgimento effettivamente aperto, di-
versificato, sempre conseguentemente plurale. Si potrebbe pure insistere, in tale ottica,
su una qualifica dell’'umano in senso eterotopico, sviluppando una linea di ricerca che
ha origine da una messa in evidenza di quella versatilita dell’essere umano che deriva
dalla sua u-topicita di fondo, come rilevo a suo tempo Romano Madera in pagine che
vanno riportate in sintesi e che ribadiscono come sia specifico della particolare forma del
vivente che noi siamo il fatto che essa non abbia luogo, non abbia un ambiente, facendo

7  Cfr. A. Zanini, Ordoliberalismo. Costituzione e critica dei concetti (1933-1973), 11 Mulino, Bologna
2022, Su questo testo sia consentito il rinvio al mio U. Fadini, Ordinamenti e sguardo antropologico.
Su Ordoliberalismo di Adelino Zanini, in «Consecutio Rerum. Rivista critica della postmodernitay, 6,
n.12, 2022, pp. 305-315.

130



Il UBALDO FADINI
La condizione umana e la resistenza

di tutti gli ambienti il suo mondo. L’utopia ¢ I’unica realta umana. La realta ¢ una parte
dell’utopia. Il problema non ¢ questo, ma quest’altro: I’'umanita puo diventare eutopica, puo
raggiungere una buona dimora? Per sapere devo cercare, dove e quando posso, di dimorare
in una buona casa. E la prima casa ¢ la mia: so dimorare in una buona casa con me stesso?*

La questione sollevata da Madera ha indubbiamente delle ricadute importanti, tra le
quali spicca poi quella piu propriamente psicologica, ma a me interessa in particolare
riprendere 1’idea del rapporto tra il carattere visionario dell’esistenza umana e il motivo
della tecnicita, una relazione effettivamente stretta in ambito antropologico-filosofico in
quanto si configura in un essere che vive prendendosi incessantemente del tempo, indi-
spensabile in quanto presupposto della conservazione appunto in vita, proprio perché
non ne ha naturalmente a disposizione nel conto dovuto, in ragione della sua indetermi-
natezza di fondo.

In concreto c’¢ una configurazione dell’'umano che restituisce materialmente quest’ul-
timo come “mutualmente costituito” (Tim Ingold) a partire da una idea di imperfezione
che segnala la caratteristica essenziale degli esseri umani, vale a dire che proprio tale im-
perfezione finisce per funzionare, sia pure sempre provvisoriamente data una condizione
di partenza — dell’esistere — che rende appunto revocabili gli effetti del funzionare su una
base di vulnerabilita complessiva, di difficile e pericolosa esposizione al mondo. Ancora
¢ dunque da richiamare, in tale ottica, I’approccio antropologico in senso filosofico che
puo parzialmente supportare un tentativo ulteriore di analisi della realta sociale, econo-
mica, storica, politica del “nostro” tempo che tiene fermo il motivo di riferimento prima-
rio a una crisi sempre piu acuta dell’“individuo storico”, adornianamente tenuta presente
nel momento in cui quello sguardo critico, con tutte le sue articolazioni piu vicine a
noi, ha indubbiamente il merito di restituire I’'umano nelle sue deformazioni dovute agli
sviluppi accelerati del capitalismo contemporaneo (in particolare sotto veste digitale).

La questione era quella negli anni ‘20 del secolo scorso — ma lo ¢ ancora oggi, in
modalita ancora piu nette e accentuate, se si puo dire cosi — di arrestare la “crisi stori-
ca dell’individuo”, nel passaggio senza fine da una “catastrofe” a un’altra e un tentati-
vo ritenuto non illusorio consisteva nel mettere in piedi un catalogo di caratteristiche
dell’essere umano, a partire dalla specificita della sua figura, in grado di fornire sostanza
al progetto di una identita costruita e consolidata in termini non semplificati e irrigiditi.
Quello che risultava allora estremamente importante era in effetti il confronto con una
esistenza complessivamente “sbagliata”, per la quale si puo ricordare, con Adorno, 1’0s-
servazione kafkiana rivolta a sostenere come in un mondo pieno di menzogne non si
possa pensare di cavarsela opponendo una “verita” a una “menzogna” in quanto sarebbe
invece da affermare un modo di esistere possibilmente e decisamente differente da quello
contraddistinto da tale apparente alternativa.

Ora, rispetto alla indicazione del permanere di un processo di “demolizione”
che stravolge il motivo antropologico (“e” tecnico, tra 1’altro) del disattivare, del
sospendere/interrompere ecc. € che sembra proprio essere la dominante dei tempi

8  R. Madera, L animale visionario. Elogio del radicalismo, il Saggiatore, Milano 1999, pp. 148-149.

131



Il | tema di B@wbel

“preistorici” nei quali ci troviamo ancora a vivere (e che restano ancora tali anche
quando vengono rivestiti, com’¢ accaduto in anni non lontani, dalle forme concet-
tuali dei teorici della “fine della storia” e da quelli del “post-storico”), cio che va
sostenuto e rilanciato ¢ proprio il bisogno di storia, di una riarticolazione diversa da
quella attuale della vicenda umana generale considerata da tanti/troppi consegnata
soltanto alle “ragioni” di tenuta, di conservazione, della logica data di funzionamen-
to della societa contemporanea.

Si tratta, in definitiva, di delineare piani di analisi dell’odierna questione antropo-
logica su cui pare opportuno insistere e lavorare al fine di rilevarne stimoli teorici che
possono permettere di soddisfare, sia pure parzialmente, 1’esigenza imprescindibile di
progettazione/realizzazione di campi di relazionalita, di affettivita, anche in grado di
manifestare/esercitare un potere di resistenza, di contrasto rispetto ai modi odierni di as-
semblare/comporre menti “e” corpi, intelligenze “e” sensibilita. Formarsi a/e percepire
differentemente, cio¢ a valorizzare |’eccentricita originaria del posizionarsi umano in un
senso che non sia quello voluto come predeterminato, una sorta di “a priori materiale”,
delle mercificazioni spinte dei processi di costruzione identitaria.

A proposito delle dinamiche formative: si rimarca spesso la necessita di riflettere su-
gli automatismi naturali “e” sociali che portano a sviluppare in una sola direzione le
stesse condotte educative, risolvendole unicamente in un apprendere/trasmettere tradot-
to sempre piu in modalita tecnicamente sofisticate, rimuovendo cosi tutto quello che
nell’educare medesimo puo esprimere una valenza critica, cio¢ proprio quel sospendere/
interrompere, quel prendere/perdere tempo che non corrisponde al dettato-chiave della
societa della prestazione ininterrotta, nella quale il consumo del soggetto, nel doppio
senso del genitivo, risulta indispensabile per il riproporsi come merce di qualsiasi sog-
gettivita, di tutte le pratiche di socializzazione/soggettivazione, alle quali invece sarebbe
da collegare lo stesso motivo della qualificazione (di ordine tecnico/professionale, per
dirla con Gert J. J. Biesta). Ricordo qui una osservazione pungente di Adorno, ancora
attuale, nella quale il filosofo francofortese rileva una caratteristica essenziale del nostro
tempo, della societa contemporanea: «in una societa funzionale, in cui gli uomini sono
ridotti a delle funzioni, nessuno ¢ anche indispensabile: chi ha una funzione puo anche
essere sostituito e soltanto chi ¢ privo di funzione potrebbe in generale essere insostitui-
bile. Cio gli uomini lo sanno bene»”’.

A proposito delle conversazioni adorniane degli anni ‘60 € per me importante inten-
dere la questione antropologica nella sua veste di metamorficita in un senso che coglie
la plasticita umana appunto come possibilita concreta di metamorfosi, di un situarsi pure
diversamente nelle relazioni con altre esistenze in quanto queste ultime sono potenzial-
mente e comunque parzialmente nostre, cosi come la “nostra” ¢ sempre insieme di altre
vite. C’¢ la riflessione complessiva di Masini in rapporto con Canetti in quest’ultima
considerazione e qui mi piace riprendere I’attenzione alla connessione del motivo dell’a-

9 Th.W. Adorno, A. Gehlen, La sociologia é una scienza dell 'uomo? Una disputa, in Th.W. Adorno, E.
Canetti, A. Gehlen, Desiderio di vita. Conversazioni sulle metamorfosi dell umano, tr. e cura di U.
Fadini, Mimesis, Milano-Udine 2019, p. 101.

132



Il UBALDO FADINI
La condizione umana e la resistenza

nalisi della massa, svolta dall’autore di Die Blendung, con il tema della metamorfosi in
un senso capace di qualificare una eventuale impostazione pratica della questione antro-
pologica con la problematicita “sociale”.

Muovendo in tale direzione mi preme restare sulle annotazioni masiniane riguardan-
ti quel rivolgersi alla dimensione naturale, quella “svolta verso la natura” (Wende zur
Natur) che sta alla base dell’impresa teorica dell’antropologia filosofica che si vuole
distante dalle pretese di uniformita del divenire umano, meglio: del tempo storico, pro-
prie del riproporsi incessante di una qualche “filosofia della storia” che inevitabilmente
restituisce gli “enigmi della vita” nelle stesse, identiche, modalita. C’¢ anche qui, in de-
finitiva, una crisi della coscienza storica, nelle forme dovute e cosi scontate, che raffigura
il declinare, il progressivo venir meno di qualsiasi filosofia della storia e di una idea di
esistenza storica contrassegnata da una autosufficienza rivelatrice di una sovranita indi-
scussa: ma a cio corrisponde il dischiudersi di orizzonti di indagine originale, a partire
dall’analitica esistenziale o dalla critica, in termini lI0withiani alla risoluzione del mondo
nell’esistenza storica escludente, nella “storia del mondo”.

Al novero di queste nuove modalita di analisi appartiene anche quella dell’esistere
“utopico”, intesa da Masini come specifica di una antropologia filosofica che si pone in
netta contrapposizione alla filosofia della storia in un’ottica che puo pure essere compre-
sa come un transito assai complicato, quel percorso spesso fortemente accidentato «che
divide e unisce fopia, cio¢ un mondo organizzato secondo un criterio di ordine, e u-fopia,
il non-luogo, un mondo che non ha piu un suo luogo, una sua definizione precisa, non
puo piu essere circoscritto in un suo ambito determinato e non ¢ piu, appunto, il ‘luogo’
della storia»'®.

Questo “difficile transito” ha come presupposto il valore/valere dell’essere umano
come creatura creatrix, appartenente cio¢ alla natura ma in grado di ampliarla e pos-
sibilmente perfezionarla realizzando “culture”: cosi si puo anche sottolineare, di tale
creatura, quella sua “variabilita storica” che & proprio il suo “destino culturale”. E questo
polimorfismo umano, il suo esprimersi nella figura versatile del Kulturmensch, a offrire
«la chiave per intendere il moltiplicarsi degli “assoluti’ di cui si costella il divenire stori-
co». E Masini aggiunge — al fine di pervenire alla constatazione dell’ambiguita di fondo
della natura umana da intendere come dispositivo di contestazione radicale di una esi-
stenza storica che pretende compattezza vivente e precise procedure protocollari — che
questa dimensione polimorfa ¢ proprio il dato di partenza della critica netta alla «fiducia
ottimistica nel progresso e nella razionalita della storia sulla quale la coscienza storica
ha costituito il suo ordine di valori»'!.

L’insistenza decisiva sul carattere enigmatico dell’umano ¢ quel motivo dell’antro-
pologia filosofica novecentesca che stimola il delinearsi di fenomenologie dell’esistere
capaci di tenere insieme la rilevazione del rapporto costitutivo con il “fuori” con la resti-
tuzione del valore dell’eccedere (ad esempio nell’idea gehleniana dell’*“eccesso pulsio-

10 F. Masini, Utopia senza storia, in F. Masini, Le stanze del labirinto. Saggi teorici e altri scritti, a cura
di U. Fadini, prefazione di Sergio Givone, Ponte alle Grazie, Firenze 1990, p. 184.
11 Ibidem.

133



Il | tema di B@wbel

nale”): una relazione, quest’ultima, che conferma I’importanza della regola in quelle ap-
plicazioni molteplici che la consegnano alla sua essenziale trasformabilita/sostituibilita.

A me sembra che in questa prospettiva la relazione tra il posizionarsi plurale dell’u-
mano e la realta mutevole delle regole sia proprio cio che puod consentire una elasticita
percettiva e concettuale riferibile a un’altra questione cruciale del presente, vale a dire
quella del manifestarsi opaco del sociale “dopo” la globalizzazione tradizionalmente
intesa. Per concludere pero tornando su un piano piu direttamente filosofico, la metterei
cosi: la sottolineatura del carattere di possibilita dell’essere umano (di nuovo il musi-
liano “essere secondo possibilita™), il trattenerlo a tutti i costi per un suo indispensabile
rilancio nel senso del tradursi/tradirsi relazionale, € ci0 che vale nel tentativo di concre-
tizzare tale qualifica in un processo di istituzione del possibile, di una sua messa in forma
o regolamentazione avvertita della provvisorieta/revocabilita degli effetti materiali del
Suo porsi.

134



