Il diritto di morire
Un approccio impegnato allo studio dei riti
funebri delle minoranze in Italia

The Right to Die

An Engaged Approach to the Study of Minority
Funerary Rites in Italy

Giorgio Scalici, Universita degli studi di Palermo
ORCID: 0000-0001-6985-1397; giorgio.scalici@unipa.it

Abstract: This article explores the denial of religious freedom in the context
of funerary practices among religious minorities in Italy. Despite constitutional
guarantees, many communities — including Sikhs, Baha’is, Buddhists, Pagans,
and others - face significant obstacles in performing funeral rites according to
their traditions. These limitations not only hinder the mourning process, with
consequences for the psychological and emotional well-being of the bereaved,
but also undermine broader processes of social integration. In many cases, fami-
lies are forced to repatriate the deceased, further disconnecting communities
from the spaces they inhabit.

The research draws on direct collaboration with various religious groups
and reveals the deep inadequacy of Italian funeral legislation, much of which
dates back to the Fascist era or has remained unchanged since the 1990s or
early 2000s. In response to the challenges identified, the author founded
NIMO APS, a nonprofit association dedicated to death and mourning from
an intercultural and interreligious perspective. NIMO works to raise aware-
ness, provide education, and create spaces for dialogue between minority
communities, institutions, and policy makers. Beyond these efforts, the as-
sociation aims to play a crucial role in advocating for legislative reforms that
support the full integration of these communities within the Italian social
and legal framework.

Keywords: Religious minorities; Funerary practices; Religious freedom; Grief;
Integration.

Introduzione

La morte puo essere considerata I'evento piu universale. Tuttavia, il modo in
cui si affronta la morte di una persona cara € un aspetto profondamente in-

Antropologia pubblica, n. 2, 2025 « Mimesis Edizioni, Milano-Udine © 2025 - MIM EDIZIONI SRL
ISSN: 2531-8799 « ISBN: 9791222326122 « DOI:10.7413/2531-8799058

This is a peer-reviewed and open access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution License (CC-BY-4.0).



11 diritto di morire

fluenzato dai riferimenti culturali, dalla religione, dalla spiritualita o dall’assen-
za di fede delle persone e delle comunita.

I rituali funebri hanno la funzione fondamentale di aiutare individui e comu-
nita ad affrontare la perdita, elaborare il lutto e riaffermare la propria identi-
ta, attraverso una ritualizzazione della separazione e del dolore, supportata da
complessi sistemi di credenze.

Molti di noi hanno sperimentato in prima persona quanto i rituali funebri si-
ano importanti nell'elaborazione del lutto e della separazione, soprattutto du-
rante gli anni del COVID-19. In quel periodo, numerosi divieti hanno impedi-
to il regolare svolgimento delle cerimonie funebri tradizionali, con un impatto
negativo sul benessere psicologico delle persone (Doka, 2022; Colombo 2021),
rendendo lampante il ruolo, spesso ignorato, dei funerali nel mantenimento del
benessere psico-emotivo della comunita (Scalici 2024).

Se il COVID-19 ha rappresentato un’eccezione per la maggioranza della po-
polazione, non & cosi per molte minoranze presenti sul territorio italiano, per
le quali l'accesso a rituali coerenti con la propria cultura e religione & spesso
ostacolato o limitato.

In Europa, 'Articolo 9 della Convenzione Europea dei Diritti dell'Uomo, ri-
portato di seguito, garantisce la liberta religiosa, includendo anche la liberta di
manifestare il proprio credo nei rituali legati alla morte e al lutto:

Liberta di pensiero, di coscienza e di religione

1. Ogni persona ha diritto alla liberta di pensiero, di coscienza e di religione; tale dirit-
to include la liberta di cambiare religione o credo, cosi come la liberta di manifestare la
propria religione o il proprio credo individualmente o collettivamente, in pubblico o
in privato, mediante il culto, I'insegnamento, le pratiche e 'osservanza dei riti.

2. Laliberta di manifestare la propria religione o il proprio credo non puo essere og-
getto di restrizioni diverse da quelle che sono stabilite dalla legge e che costituiscono
misure necessarie, in una societd democratica, alla pubblica sicurezza, alla protezione
dell'ordine, della salute o della morale pubblica, o alla protezione dei diritti e della
liberta altrui.

Anche la Costituzione della Repubblica Italiana garantisce la liberta religiosa,
in due articoli:

Tutte le confessioni religiose sono egualmente libere davanti alla legge.

Le confessioni religiose diverse dalla cattolica hanno diritto di organizzarsi secondo i
propri statuti, in quanto non contrastino con 'ordinamento giuridico italiano.

I loro rapporti con lo Stato sono regolati per legge sulla base di intese con le relative
rappresentanze (art. 8 Cost).

152



Giorgio Scalici

Tutti hanno diritto di professare liberamente la propria fede religiosa in qualsiasi for-
ma, individuale o associata, di farne propaganda e di esercitarne in privato o in pubbli-
co il culto, purché non si tratti di riti contrari al buon costume (art. 19 Cost).

Nonostante venga riconosciuto come un diritto, molte minoranze religiose non
possono celebrare i funerali secondo le proprie credenze. Si tratta di una forma
di trascuratezza istituzionale che ostacola sia il processo di elaborazione del lut-
to, che il processo di integrazione. I membri di numerose minoranze finiscono
per decidere di rimpatriare la salma, anche dopo decenni di vita sul territorio
italiano, un fenomeno che incide profondamente sul benessere psico-emotivo
di una comunita gia in posizione precaria e sulla sua configurazione simbolica e
identitaria nell'ambito del contesto che le ospita. Come mi & stato riferito da un
lavoratore dell’Ambasciata tunisina a Palermo: “noi rimpatriamo tutti”.
Ponendo la morte al centro del dibattito sull'integrazione e sui diritti delle mi-
noranze, con questa ricerca si mira a colmare una lacuna rilevante nella lette-
ratura accademica e normativa. Si & deciso di adottare un approccio impegnato
e pubblico, atto a offrire raccomandazioni concrete a legislatori e operatori del
settore, e a promuovere una maggiore consapevolezza sul fatto che, se non so-
stenuto, il dolore puo diventare una questione di salute pubblica.

[ funerali non sono eventi privati, ma atti pubblici di appartenenza comunita-
ria. Negare alle minoranze il diritto di elaborare il lutto secondo i propri valori
compromette il benessere individuale, sociale, e i principi democratici di plu-
ralismo e inclusione.

Un accenno storico e legislativo

Pur potendo far risalire I'inizio di questa riflessione all'epoca postunitaria — a
partire dallo Statuto Albertino del 1848 — & nei Patti Lateranensi del 1929 che
si possono individuare le radici di molte questioni ancora aperte riguardanti la
liberta di culto e l'integrazione religiosa in Italia.!

! I Patti Lateranensi non rappresentarono l'unico caso di accordo siglato tra la Santa Sede e

stati esteri nel periodo successivo alla Prima guerra mondiale. In quel contesto storico, il Vaticano
perseguiva l'obiettivo di garantire la liberta di culto per i fedeli cattolici e di riaffermare la propria
rilevanza sul piano delle relazioni internazionali. Oltre all'intesa con I'Italia, furono sottoscritti
concordati con vari paesi europei: con la Lettonia nel 1922, con la Baviera nel 1924, con la Polonia
nel 1925, e successivamente con la Lituania e la Romania nel 1927. Altri accordi seguirono con la
Prussia nel 1929 e con il Baden nel 1932. Infine, dopo gli accordi con questi tre Stati federati tede-
schi, venne stipulato un concordato direttamente con la Germania nel 1933 (Grignola & Ceccoli
2001: 231).

153



11 diritto di morire

[ Patti, firmati I'11 febbraio 1929 tra il Regno d’Italia e la Santa Sede, posero
fine alla cosiddetta “questione romana” aperta con la presa di Roma nel 1870.2
Si articolavano in due testi distinti: il Trattato, che sanciva la nascita dello Stato
della Citta del Vaticano e riconosceva la piena sovranita internazionale della
Santa Sede, e il Concordato, che disciplinava i rapporti tra Stato e Chiesa in
[talia. Quest'ultimo stabiliva il cattolicesimo come religione di Stato, prevedeva
lI'insegnamento obbligatorio della religione cattolica nelle scuole, I'esenzione
del clero dal servizio militare e il riconoscimento civile del matrimonio cano-
nico. In tal modo, la Chiesa cattolica ottenne un trattamento privilegiato senza
eguali rispetto ad altre confessioni.

Dopo la caduta del fascismo, i Patti Lateranensi vennero confermati dalla
Costituzione del 1948 tramite I'articolo 7, che sancisce il loro valore costi-
tuzionale e impedisce allo Stato italiano di modificarli o scioglierli unilate-
ralmente.’ Questo comporta che eventuali modifiche possano avvenire solo
di comune accordo con la Santa Sede. E quanto avvenne con la revisione
del 1984 (Accordo di Villa Madama), stipulata tra il presidente del Consiglio
Bettino Craxi e il cardinale Agostino Casaroli. Con essa si aboli il riconosci-
mento del cattolicesimo come religione ufficiale, si introdusse il meccanismo
dell’'otto per mille, si rese facoltativo I'insegnamento della religione cattolica
a scuola e si ridefinirono le modalita di trascrizione civile dei matrimoni re-
ligiosi. Nonostante questi cambiamenti, il Concordato del 1929 non venne
cancellato ma aggiornato, preservando comunque una relazione privilegiata
tra Stato e Chiesa cattolica.

Se il cattolicesimo gode di un quadro di tutela fondato su un trattato interna-
zionale, le altre religioni devono fare riferimento all'articolo 8 della Costitu-
zione, che prevede lo strumento dell'intesa. L'intesa ¢ un accordo stipulato tra
lo Stato e una confessione religiosa diversa dalla cattolica, di natura interna e
non internazionale. In quanto tale, non vincola lo Stato sul piano del diritto
internazionale e puo essere modificata o revocata con legge ordinaria, previo
dialogo con la confessione interessata.

La procedura ¢ piuttosto complessa: una confessione presenta la propria pro-
posta alla Commissione per le intese, istituita presso la Presidenza del Con-

2 La cosiddetta “questione romana” fu il lungo conflitto politico e istituzionale sorto durante il

Risorgimento italiano in merito al controllo territoriale di Roma e al significato politico della sua
posizione, avviatosi con la presa della citta da parte delle truppe italiane nel 1870 attraverso la breccia
di Porta Pia.

? Lo Stato e la Chiesa cattolica sono, ciascuno nel proprio ordine, indipendenti e sovrani. I loro
rapporti sono regolati dai Patti Lateranensi. Le modificazioni dei Patti, accettate dalle due parti, non
richiedono procedimento di revisione costituzionale (Art. 7 Cost.).

154



Giorgio Scalici

siglio; se approvata, l'accordo viene firmato e trasmesso al Parlamento, che
deve approvarlo o respingerlo senza possibilita di modificarne i contenuti.
Questo principio pattizio, volto a garantire il rispetto reciproco, si traduce
pero spesso in lunghi stalli politici e in difficolta pratiche per le confessioni
religiose richiedenti.

Ad oggi, solo tredici religioni sono riuscite a stipulare un’intesa con lo Stato
italiano: tra esse troviamo i valdesi, gli avventisti, le Assemblee di Dio, le co-
munita ebraiche, i luterani, i battisti, alcune comunita ortodosse, i mormoni, i
buddhisti, gli induisti e la Chiesa d'Inghilterra. E un numero sorprendentemen-
te esiguo se confrontato con la pluralita religiosa mondiale: basti pensare che
all'interno del solo cristianesimo esistono oltre 40.000 denominazioni.

In questa lista spicca I'assenza dell'Islam, che rappresenta circa il 2% della popo-
lazione italiana ed & la piu grande minoranza religiosa non cristiana del paese.
Le ragioni di questa esclusione sono molteplici: da un lato, la difficolta delle
comunita musulmane a costituirsi in un’unica rappresentanza nazionale, fram-
mentate com’e tra sunniti e sciiti e tra diverse appartenenze etniche e nazionali;
dall’altro, la resistenza dei governi italiani, spesso restii a concedere un ricono-
scimento formale. Non mancano esempi di ostilita politica: basti ricordare la
proposta di legge di Fratelli d’Italia del 2015, che mirava a vietare la costruzione
di nuove moschee.

Il risultato € un quadro fortemente sbilanciato: la Chiesa cattolica, rappresenta-
ta dallo Stato del Vaticano, gode di uno status di protezione internazionale e di
una relazione privilegiata con lo Stato italiano; poche altre confessioni hanno
ottenuto un'intesa, spesso dopo lunghi negoziati; e la maggioranza delle reli-
gioni, compreso I'Islam, rimane esclusa da qualsiasi riconoscimento formale.
Di fatto, si & creata una gerarchia quasi costituzionalizzata tra religioni: una
“serie A”, rappresentata dal cattolicesimo; una “serie B”, costituita dalle con-
fessioni che hanno ottenuto un’intesa; e una “serie C”, che raccoglie tutte le
altre comunita religiose, prive di qualsiasi forma di tutela pattizia. Questo
sistema, pur garantendo formalmente la liberta di culto, alimenta disugua-
glianze sostanziali e contribuisce a una percezione discriminatoria delle mi-
noranze religiose nel contesto italiano.

Il contesto teorico
La morte & I'evento pil universale e al tempo stesso piu differenziato nelle sue
forme sociali. L'esperienza del lutto, apparentemente intima e individuale, € in

realta sempre incorniciata da codici culturali e dispositivi rituali. Come hanno
mostrato gli studi antropologici fin dalle loro origini, i funerali non sono mai

155



11 diritto di morire

solo un fatto privato: essi costituiscono un dispositivo attraverso cui la societa
regola la vulnerabilita prodotta dalla perdita, trasforma il dolore individuale in
esperienza collettiva e riafferma i legami comunitari.

I funerali svolgono dunque un ruolo cruciale nel tessuto emotivo e sociale
delle comunita (Davies 2015). Osservarli da una prospettiva sociale e antro-
pologica pit ampia rivela che le decisioni su dove e come essere sepolti van-
no ben oltre le considerazioni legali, pratiche o religiose: esse toccano que-
stioni pit profonde di identita, appartenenza e riconoscimento (Kadrouch
Outmany 2016). L'atto di seppellire i morti, o di cremarli secondo modalita
religiosamente e culturalmente appropriate, non € soltanto un bisogno spi-
rituale: € un atto politico e sociale che segna l'inclusione - o l'esclusione — di
una comunita dal tessuto nazionale.

Come gia mostrava De Martino (1958), i funerali e i lamenti rituali non sono
semplici espressioni emotive individuali, ma dispositivi culturali che impedi-
scono al dolore di travolgere la comunita, incanalandolo entro forme condivise
di senso. Gia negli anni Settanta, Thomas osservava che laddove il lutto € una
pratica generalizzata, istituzionalizzata e codificata, raramente assume forme
patologiche - al contrario di quanto avviene in molte societa occidentali con-
temporanee, dove tutto & fatto per evitarlo (1975; tr. it. 1976, p. 342).

Su questa linea, Bloch e Parry (1982) hanno collocato il funerale come mo-
mento di rinnovamento sociale, in cui la comunita ritrova la propria coesione.
Sempre Bloch aveva affermato che “death is the time when the solidarity of the
local community [...] should be most manifest” (1971, p. 139): la morte non di-
sgrega, ma ricompone, facendo emergere la continuita sociale attraverso il rito.
La letteratura pil recente ha ampliato e approfondito queste intuizioni. Engel-
ke (2019) ha sottolineato come l'antropologia della morte oscilli tra due poli:
da un lato, la capacita dei riti di trasformare la morte in vita sociale; dall’altro,
I'ineludibile materialita del cadavere e dei resti. In questa prospettiva, i corpi
non sono mai semplici “cose”: possiedono una vita sociale e politica (Verdery
1999), diventando simboli potenti attorno ai quali si costruiscono memorie,
identita e rivendicazioni.

Favole (2003), nel contesto mediterraneo, ha mostrato come i resti siano inve-
stiti di significati ambivalenti — sacri e contaminanti al tempo stesso — e come
il trattamento della morte rifletta le relazioni tra Stato, istituzioni e cittadini.
Ariés (1981) ha a sua volta evidenziato la storicita delle pratiche del lutto, mo-
strando come le societa occidentali abbiano progressivamente privatizzato e
medicalizzato la morte. Pili recentemente, Stroebe e Schut (2021) hanno riba-
dito che i processi individuali di elaborazione del lutto sono sempre intrecciati
a dinamiche sociali e culturali, e che il venir meno di rituali condivisi puo ag-
gravare la sofferenza privata.

156



Giorgio Scalici

La tensione tra dimensioni individuali e collettive del lutto emerge con forza
nelle esperienze contemporanee delle minoranze religiose. Da un lato, il dolore
per la perdita di una persona cara € un vissuto intimo e soggettivo; dall’altro,
tale esperienza trova senso e contenimento solo se inscritta in un quadro rituale
riconosciuto socialmente. Quando i rituali vengono impediti o ostacolati, non
é solo I'individuo a soffrire, ma l'intera comunita che perde la possibilita di tra-
sformare il dolore in memoria condivisa.

In questo senso, i funerali diventano indicatori politici della possibilita di ap-
partenenza e cittadinanza.

Nonostante la centralita riconosciuta dei funerali, molte minoranze religiose in
[talia si trovano impossibilitate a celebrarli secondo i propri valori. Questa con-
dizione puo essere descritta come una forma di trascuratezza istituzionale. Con
questo termine non si intende la semplice mancanza episodica di attenzione
da parte delle autoritd, ma un insieme sistematico di inerzie, frammentazioni
normative e assenza di responsabilita politica che producono effetti concreti
sulle comunita minoritarie.

Il concetto si avvicina, ma non coincide, con quello di violenza strutturale ela-
borato da Galtung (1969) e ripreso da Farmer (2004). Mentre la violenza
strutturale descrive le disuguaglianze prodotte da assetti politici ed economici
che impediscono a certi gruppi di accedere a diritti e risorse, la trascuratezza
istituzionale indica pit specificamente i casi in cui I'inerzia amministrativa, la
mancata volonta di aggiornare le norme e la frammentazione delle competenze
producono esclusione e vulnerabilita.

Parlare di trascuratezza istituzionale consente quindi di mettere in luce una
dinamica spesso invisibile: la marginalizzazione delle minoranze religiose non
avviene solo tramite discriminazioni attive, ma anche — e forse soprattutto —
attraverso la sistematica assenza di cura.

Gran parte della ricerca su morte e minoranze in Europa si € concentrata sui
cimiteri e sull'adeguamento degli spazi funerari alla diversita culturale. Studi
comparativi hanno mostrato il ruolo dei diversity-ready cemeteries nella promo-
zione di societa inclusive (CEMI 2022). Tali ricerche sottolineano I'importanza
che cimiteri, crematori e servizi funerari rispondano ai bisogni spirituali delle
minoranze, garantendo a ogni individuo un senso di appartenenza anche nel
momento della morte (Beebeejaun et al. 2021).

Tuttavia, questi studi si focalizzano pit sugli aspetti spaziali che sui rituali
funebri in sé. In Paesi come i Paesi Bassi (Mathijssen, Venhorst 2019), il
Regno Unito (Maddrell et al. 2023), il Belgio (Kadrouch Outmany 2016),
la Germania e 'Austria (Klapetek 2017), si & assistito a un adattamento
progressivo delle pratiche funerarie alle esigenze delle comunita minori-
tarie.

157



11 diritto di morire

L’Italia, invece, mostra una forte resistenza al cambiamento: le pratiche restano
omogenee e poco flessibili, con un’attenzione limitata alla diversita religiosa e
culturale. Qui la ricerca resta scarsa: Omenetto (2020) si concentra soprattutto
sulle dimensioni spaziali della morte per le persone migranti, mentre Man-
ca (2005) e Gusman (2010) esplorano casi locali sulle comunita migranti. Pur
preziosi, questi studi sono circoscritti e datati, e lasciano scoperta un’analisi pit
ampia delle minoranze religiose in senso lato.

Il tema dei funerali mette in discussione anche il concetto di “integrazione”.
Come sottolinea Gargiulo (2024), l'integrazione non ¢ un processo neutro di
riconoscimento reciproco, ma spesso un dispositivo che naturalizza la subor-
dinazione e maschera le asimmetrie di potere sotto il lessico della convivenza.
Applicato alle pratiche funerarie, cio significa che il diritto di seppellire i propri
morti secondo i propri riti &€ concesso solo a patto che essi non mettano in di-
scussione i codici dominanti.

La morte diventa cosi un dispositivo di verita sociale: mostra quali vite siano
riconosciute come degne di cura e commemorazione, e quali restino relegate
nella provvisorieta. Il rimpatrio “forzato” delle salme, spesso dopo decenni di
vita in Italia, & l'esempio pit evidente di come le comunita minoritarie vengano
simbolicamente escluse dal territorio in cui vivono.

Per comprendere meglio questi meccanismi, € utile richiamare gli studi su ab-
bandono sociale e istituzionale. Biehl (2005), in Vita: Life in a Zone of Social
Abandonment, ha mostrato come lo Stato produca spazi di marginalita non sem-
plicemente per omissione, ma attraverso processi attivi di esclusione. Fassin
(2007) ha introdotto la nozione di “politica della vita”, mostrando come le isti-
tuzioni attribuiscano valore in modo selettivo, decidendo chi merita cura e chi
puo essere lasciato soffrire senza scandalo. Veena Das (2007), infine, ha mo-
strato come la violenza istituzionale e 'abbandono si inscrivano nella quotidia-
nita in forme silenziose e pervasive: normative che non contemplano, servizi
che non esistono, silenzi amministrativi che pesano pit di mille parole.

Infine, religione e spiritualitd svolgono un ruolo essenziale nell'aiutare le persone
ad accettare la perdita (Tikka, Garg & Dubey 2020). Tuttavia, ostacoli alla pratica
religiosa e spirituale — come le restrizioni ai funerali — possono portare a un lutto
pit lungo e complesso. Questo € emerso chiaramente durante la pandemia da
COVID-19, che ha limitato l'accesso ai riti religiosi (Stroebe & Schut 2021).

Il lutto, sebbene doloroso, pud generare resilienza e crescita personale. Tut-
tavia, in alcuni casi diventa persistente e disfunzionale, configurandosi come
lutto complicato (Nakajima 2018; Varshney et al. 2021). Quando i funerali ven-
gono impediti da norme restrittive, il dolore rischia di trasformarsi in malesse-
re psicologico duraturo, con conseguenze sul benessere sociale e sulla coesione
comunitaria (Boelen, Smid 2017; Zhai, Du 2020).

158



Giorgio Scalici

L'impostazione della ricerca

La ricerca, avviata nel 2023 grazie a un assegno di ricerca dell'Universita di
Roma “La Sapienza”, si fonda su un approccio qualitativo che combina intervi-
ste in profondita, osservazione partecipante e periodi di immersione in contesti
comunitari e professionali. L’obiettivo non € stato solo raccogliere informazio-
ni, ma costruire un dialogo costante con le comunita e con gli attori coinvolti,
facendo emergere i significati attribuiti alla morte e ai funerali in condizioni di
marginalita religiosa. Fin dall'inizio, ho scelto un’impostazione multi-situata,
muovendomi tra citta e regioni differenti — Roma, Palermo, Padova, Bergamo,
Perugia — per osservare come regole, pratiche e relazioni cambino da un terri-
torio all’altro. Questa scelta non ¢é stata casuale: il panorama funerario italiano
¢ fortemente segnato dalla frammentazione normativa, con disposizioni che si
articolano su livelli nazionale, regionale e comunale. In concreto, cio significa
che pratiche consentite in un contesto possono risultare vietate in un altro,
generando disuguaglianze di fatto tra comunita religiose e tra territori.
L'esperienza di NIMO APS* non rappresenta un elemento esterno alla ricerca,
ma ne costituisce una prosecuzione e un’estensione. Fondata durante il percorso
etnografico, l'associazione & emersa come risposta concreta a un’esigenza osser-
vata sul campo: la mancanza di spazi di confronto stabili tra comunita religiose,
operatori funerari e istituzioni. In questo senso, NIMO non ¢ solo un soggetto di
cui scrivere, ma un vero e proprio laboratorio etnografico in cui i dati vengono
prodotti, discussi e restituiti insieme agli attori coinvolti. Il mio posizionamento
come presidente e ricercatore richiede un’attenzione costante alla distinzione
tra attivismo e analisi, ma offre al tempo stesso un osservatorio privilegiato: gli
eventi, le tavole rotonde e le attivita pubbliche organizzate da NIMO diventano
occasioni in cui la ricerca si intreccia con pratiche di dialogo e co-produzione di
conoscenza. Questa dimensione partecipativa ha permesso di raccogliere testi-
monianze in contesti non accessibili attraverso i soli strumenti accademici, e di
osservare come le comunita reinterpretino i propri bisogni quando sono poste
in una situazione di confronto interreligioso e interistituzionale.

Dal punto di vista analitico, NIMO puo essere letto come un campo allargato
(Marcus 1995), in cui le linee di ricerca non si limitano alla raccolta di dati ma
si estendono alla costruzione di reti sociali e simboliche. La nascita dell'associa-
zione mostra come il lavoro etnografico possa trasformarsi in azione collettiva,
rendendo visibili le connessioni tra vulnerabilita individuali, disuguaglianze
istituzionali e processi di riconoscimento religioso.

4 https://www.nimonetwork.it/home (consultato il 12/10/2025).

159



11 diritto di morire

Le testimonianze raccolte non sono state selezionate in modo casuale, ma ri-
spondono a criteri di rilevanza rispetto agli obiettivi della ricerca. Ho privi-
legiato interlocutori direttamente coinvolti nella gestione delle pratiche fu-
nerarie e nella mediazione con le istituzioni (ad esempio, leader comunitari,
rappresentanti associativi, familiari che hanno vissuto in prima persona situa-
zioni di difficoltd). Le voci citate, come quella di Jaspreet — giovane sikh che ha
raccontato le difficolta di integrazione dei Sikh — o quella di Daniela Gehan,
vice direttrice della — sono riportate come esempi significativi.

Gli interlocutori della ricerca si possono raggruppare in tre grandi categorie: a)
le comunita religiose minoritarie, tra cui musulmani bengalesi, sikh, buddhisti,
pagani e raeliani, ma anche minoranze cristiane come valdesi e ortodossi; b)
gli operatori del settore funerario; e ¢) i rappresentanti istituzionali e studiosi.
Con le comunita ho dialogato sia con leader associativi sia con praticanti, per
cogliere il divario tra norme ufficiali e vissuti quotidiani. Alcuni incontri sono
stati particolarmente emblematici: ad esempio, con Nure Alam Siddique (“Bac-
chu”), presidente dell’Associazione Dhuumcatu, che ha raccontato le difficolta
dei musulmani bengalesi di Roma nel garantire ai defunti una sepoltura digni-
tosa, tanto che la comunita pianifica la creazione di un cimitero musulmano;
con Maya Vassallo Di Florio, sacerdotessa della Grande Dea, che ha sottoline-
ato l'assenza di riconoscimento per le pratiche funerarie pagane; con Jaspreet
Kaur, membro della comunita sikh che sebbene stesse partecipando all'intervi-
sta come traduttrice di Singh Baljinde (Segretario dell'Unione Italiana Sikh) ha
offerto delle importanti testimonianze riguardanti le problematiche identitarie
delle nuove generazioni. Queste voci mettono in evidenza non soltanto le dif-
ficolta pratiche legate all'organizzazione dei funerali, ma anche le implicazioni
emotive e simboliche che si collocano al confine tra esperienza personale e co-
struzione comunitaria.

Un ulteriore contributo € venuto dal periodo di osservazione partecipante
presso l'agenzia funebre Giovanni Calafiore di Palermo, dove ho seguito da
vicino l'organizzazione di funerali che coinvolgevano famiglie di appartenenze
religiose diverse. Qui ho potuto osservare le negoziazioni concrete tra norme
e bisogni: ad esempio, il caso di una famiglia musulmana che chiedeva tempi
rapidi per la sepoltura secondo la tradizione islamica, scontrandosi con vincoli
burocratici e con la scarsita di spazi riservati. Sul fronte istituzionale e accade-
mico, invece, figure come Luigi Galatioto, responsabile dei servizi cimiteriali
di Palermo, o Silvia Omenetto, tra le massime specialiste in Italia sul rapporto
tra cimiteri e migrazioni, hanno contribuito a illuminare il quadro normativo e
a confrontarlo con casi internazionali.

Dal lavoro etnografico sono scaturite alcune questioni trasversali che orienta-
no l'analisi. La prima riguarda la distinzione, spesso trascurata, tra minoran-

160



Giorgio Scalici

ze religiose e popolazioni migranti. Per comunita come musulmani o sikh, la
condizione migratoria incide in modo diretto: molti scelgono di rimpatriare i
propri cari per garantirne la sepoltura secondo i riti d'origine, con costi eco-
nomici e simbolici significativi. Al contrario, gruppi come pagani, raeliani o
buddhisti italiani, pur essendo minoritari, non hanno legami con la migrazio-
ne ma incontrano ostacoli simili per I'assenza di riconoscimento istituzionale.
Questa differenza mette in luce come la categoria di “minoranza religiosa” non
coincida necessariamente con quella di “comunita migrante”, anche se spesso
le due condizioni si sovrappongono. La seconda questione ¢ la frammentazio-
ne normativa: le regole variano non solo da regione a regione, ma talvolta da
comune a comune. A Trento, ad esempio, ho incontrato operatori che per-
mettono forme flessibili di commemorazione interculturale, anche grazie ad
un Direttore, Joseph Tassone, aperto all'ascolto; a Palermo, al contrario, i fun-
zionari hanno sottolineato come i cronici sottofinanziamenti rendano com-
plessa persino la gestione ordinaria dei cimiteri, con effetti ancor piu gravi in
situazioni straordinarie. In questo senso, non sorprende che episodi come lo
scandalo delle migliaia di bare rimaste insepolte (Transirico 2023) siano di-
ventati un simbolo delle criticita strutturali del sistema. Questa disparita pro-
duce un effetto di disuguaglianza territoriale: cio che & possibile per un valdese
in Piemonte puo risultare impraticabile per un musulmano in Sicilia. Una ter-
za questione riguarda la dimensione economica: le agenzie funebri raramente
sono attrezzate per rispondere alle esigenze delle minoranze. Ne derivano so-
luzioni alternative che spostano i funerali fuori dai circuiti ufficiali: la comu-
nita ghanese celebra spesso nei centri sociali; molte famiglie tunisine scelgono
il rimpatrio; numerosi cinesi tornano in patria prima della morte per garantire
la sepoltura tradizionale. Queste pratiche rappresentano una perdita di rico-
noscimento simbolico per le famiglie e una perdita economica per il sistema
funerario italiano. Alcuni episodi osservati sul campo aiutano a cogliere la
concretezza di queste tensioni: a Roma, durante un colloquio con una sacerdo-
tessa pagana, ¢ emersa la frustrazione per I'impossibilita di utilizzare elementi
simbolici del proprio rito, come la dispersione delle ceneri in natura; sempre a
Roma, un’esponente della comunita bah4'i ha espresso il proprio malcontento
per la mancanza di spazi adeguati, raccontando di funerali celebrati in modo
frettoloso e tra l'irritazione dei lavoratori cimiteriali, pit preoccupati di con-
cludere rapidamente le loro mansioni che di rispettare il rito. Questi scorci
mostrano come il campo non offra solo dati, ma anche voci vive, conflitti e
aspirazioni che hanno guidato le scelte analitiche della ricerca. L'esperienza
sul campo non si € limitata a raccogliere testimonianze, ma ha fatto emergere
l'esigenza di uno spazio stabile di confronto: comunita, operatori e istituzioni
lamentavano la mancanza di un luogo in cui dialogare, discutere soluzioni e

161



11 diritto di morire

costruire conoscenza condivisa. Da questa consapevolezza &€ nata NIMO, asso-
ciazione che rappresenta la prosecuzione e 'ampliamento della ricerca. NIMO
non € un progetto parallelo, ma un laboratorio ibrido, in cui le persone che
vivono e lavorano con la morte diventano co-autori di eventi, pubblicazioni e
progetti. Le attivita dell'associazione riflettono direttamente i nodi emersi: la
necessita di spazi di confronto, tradotta in tavole rotonde tra lavoratori, esper-
ti e cittadini; il bisogno di visibilita pubblica, affrontato attraverso incontri in
contesti non accademici, come quelli in programma a Palermo con comunita
ghanesi, tunisine e rumene; 'urgenza di divulgazione, perseguita con pubbli-
cazioni, una collana editoriale e contenuti online. Inoltre, NIMO si collega
all’estero con realta come FIAT-IFTA,> ASDS,¢ il Collective for Radical Death
Studies, e in Italia con So.Crem, SEFIT,” FENIOF,® e la Fondazione Fabretti,
riscontrando anche in queste esperienze la stessa esigenza di una nuova pro-
posta di legge capace di rispondere in modo piu adeguato alla realta italiana
contemporanea. NIMO partecipa inoltre a eventi nazionali come TanExpo
2026 a Bologna, la principale fiera funeraria italiana, dove curera uno spazio
dedicato al confronto tra comunita religiose e imprese funebri. L’associazione
€ anche tra i promotori del Global Death Network, rete internazionale che
unisce progetti simili in tutto il mondo.

Principali elementi emersi dalla ricerca

Dalla ricerca emerge con forza come il settore funerario italiano sia un cam-
po in cui si intrecciano norme, appartenenze religiose e disuguaglianze sociali.
Se da un lato la liberta di culto € garantita a livello costituzionale, dall’altro
le minoranze si scontrano quotidianamente con barriere legali, economiche e
culturali. La nascita di NIMO testimonia che la ricerca non si limita a descri-
vere queste difficolta, ma prova a trasformarle in azione condivisa, creando
ponti tra comunita, istituzioni e cittadini. In questo senso, il lavoro etnografico
non é stato solo un mezzo di conoscenza, ma anche il motore per un processo
di cambiamento: dal campo allo spazio pubblico, dalla teoria alla pratica, dalla
denuncia alla costruzione di alternative.

Pur essendo ancora lontana dal fornire una visione esaustiva del fenomeno, la
ricerca sta gia contribuendo a delineare una realta complessa e preoccupante,

World Organization of Funeral Operatives
Association for the Study of Death and Society
Servizi Funerari Italiani

Federazione Nazionale Imprese Onoranze Funebri

® N o w

162



Giorgio Scalici

nonché a raccogliere le prime richieste ufficiali da parte delle comunita reli-
giose non cattoliche.

Cio che emerge ¢ una profonda frustrazione da parte di molte minoranze’ che
non solo non si sentono libere in un momento delicato come quello del cor-
doglio, ma anche profondamente non rispettate da parte degli ospedali o dei
lavoratori dei servizi cimiteriali.

Nel panorama funerario italiano, le minoranze religiose e culturali si trova-
no a confrontarsi quotidianamente con ostacoli strutturali, giuridici e sim-
bolici che spesso impediscono loro di vivere il lutto secondo i propri princi-
pi. Le testimonianze raccolte mostrano chiaramente come queste difficolta
siano trasversali e radicate tanto nella burocrazia quanto nella mancanza di
conoscenza e sensibilita. Valeria Leotta, rappresentante di SEFIT, eviden-
zia I'assenza di una legge nazionale sul settore funerario, ancora regolato da
norme risalenti al 1934. Questa lacuna genera una frammentazione norma-
tiva, con regioni e comuni che agiscono in ordine sparso, compromettendo
I'uniformita dei diritti: “Cio che riguarda la cremazione o lo stato civile
devono essere organizzate a livello centrale altrimenti si creano disparita di
diritti e liberta non di poco conto”. La questione delle ceneri — indivisibili,
non disperdibili in mare o nei fiumi, spesso difficili da trasferire — diventa
emblematica di una visione che oscilla tra il privato e il pubblico, tra l'in-
dividuo e la comunita, lasciando molte pratiche religiose fuori dai margini
della legalita.

Diverse comunita si trovano costrette a soluzioni di ripiego o, peggio, all’ille-
galita pur di restare fedeli ai propri riti. Per i musulmani, come racconta Nure
Alam Siddique “Bacchu”, il rimpatrio delle salme resta la norma: “quasi il 98%
dei membri della comunita manda la salma a casa, a carico della comunita”, un
onere economico e organizzativo gravoso. A mancare sono soprattutto spazi
adeguati alla preparazione del corpo e interlocutori istituzionali con cui dialo-
gare: “Dobbiamo contattare le questure per assicurarci che le salme non ven-
gano cremate, ma ¢ difficile avere un dialogo”. Il caso del cimitero musulmano
fuori Roma rivela tutta 'ambiguita della situazione attuale: si sceglie di intra-
prendere I'impresa, quasi impossibile, di raccogliere 16 milioni di euro, anziché
rivendicare con decisione il diritto a un sostegno pubblico e a un'integrazione
pitt giusta. “Non & giusto che io devo praticare la mia pratica di nascosto”, af-
ferma Bacchu, indicando il rischio di fratture con le generazioni successive che,
cresciute in Italia, rifiuteranno l'occultamento del proprio credo.

? Le minoranze cristiane come i Mormoni e i testimoni di Geova non hanno espresso alcuna la-

mentela. Allo stesso modo la comunita pagana, per motivazioni troppo complesse da poter affrontare
qui, non ha reclamazioni da fare.

163



11 diritto di morire

Anche per i Sikh, come racconta Jaspreet Kaur, la distanza tra la ritualita pre-
vista e cio che il sistema consente € ampia: mancano spazi per la vestizione e
la preghiera, spesso si & costretti a trasferimenti lunghi per raggiungere i cre-
matori e, infine, le ceneri devono essere spedite in India poiché in Italia non
possono essere disperse secondo tradizione. “Fondamentalmente, non ci sono
Sikh morti in Italia”, osserva amaramente, segnalando come la diaspora non
riesca ancora a piantare radici anche nella morte.

Le comunita ebraiche progressive, racconta Daniela Gehan, sono escluse dai
benefici dell'intesa tra Stato e Unione delle Comunita Ebraiche Italiane. Questo
si traduce in limiti concreti, come l'impossibilitd per chi non & riconosciuto
di essere sepolto in modo conforme alla propria fede. “Quando hai l'intesa le
soluzioni si trovano, il problema ¢ quando non hai l'intesa”, sintetizza. Una
disparita normativa che tocca anche i Bahd’i: “non abbiamo bisogno di molto,
ma il problema maggiore che abbiamo ¢ la mancanza di sale del commiato”,
spiega Cosetta Scotto di Freca. Un lutto vissuto in spazi frettolosi o inadatti
priva il momento funebre del suo significato piu profondo. La stessa problema-
tica emerge nelle parole del buddista Giorgio Raspa: “siamo molto lontani dal
riconoscere come un fatto normale [...] che esistano anche funerali non catto-
lici”. L'impossibilita di rispettare le 72 ore rituali prima di toccare il corpo del
defunto, I'assenza di strutture idonee, I'impossibilita di effettuare cremazioni
all'aperto o sepolture in posizione seduta sono solo alcune delle incongruenze
che, secondo Raspa, derivano da un'impostazione normativa e culturale “data
per scontata all'interno della propria cultura d’origine”.

Non meno significativa ¢ la testimonianza del movimento raeliano, che, pur
ponendosi fuori dai grandi monoteismi, rivendica il diritto a pratiche post-
mortem coerenti con la propria visione della vita: “La legge italiana non ci aiu-
ta”, afferma Carlo Nanni, riferendosi all'impossibilita legale di conservare una
parte del cranio per la futura resurrezione scientifica. Anche in questo caso, il
ricorso al privato resta 'unica via.

Al di la delle diversita religiose e culturali, cio che sorprende € la convergenza
quasi unanime delle comunita su alcune richieste basilari: una sala neutra,
priva di simboli religiosi, dove celebrare riti propri. In tutta Roma, un’unica
sala — la Piramide del Verano - assolve questa funzione. Ma anche qui, gli
spazi sono spesso inadatti, come ricorda Giorgio Raspa, al punto da costrin-
gere a celebrare riti fuori, all'aperto. Eppure si tratta di una richiesta minima,
simbolica e concreta allo stesso tempo, che mostra come il rispetto della plu-
ralita non passi necessariamente da grandi riforme, ma anche da gesti quoti-
diani di apertura.

L'elemento che accomuna molte voci, infine, € la consapevolezza che la radice
di gran parte degli ostacoli risiede non tanto nella malizia quanto nell'ignoran-

164



Giorgio Scalici

za. Come osservano molti informatori, non € un crimine non conoscere i riti
altrui; lo diventa quando manca la volonta di conoscerli. Se puo essere com-
prensibile che un impiegato comunale di un piccolo centro non sappia nulla
di una minoranza, € inaccettabile che le istituzioni non si facciano carico della
formazione del personale. La divulgazione e la formazione emergono, da tut-
te le realta ascoltate, come la chiave di volta per superare le discriminazioni.
Una richiesta condivisa e reiterata, che unisce credenti diversi sotto un’unica
esigenza civile: essere visti, compresi e rispettati nel momento pit vulnerabile
dell’esistenza, quello della morte.

Conclusioni

L’analisi delle pratiche funerarie delle minoranze religiose in Italia mostra
come la morte costituisca un terreno privilegiato per osservare l'intreccio tra
vulnerabilita individuali e disuguaglianze collettive. I funerali non sono soltan-
to momenti di dolore privato, ma dispositivi culturali e politici che definiscono
appartenenza, riconoscimento e cittadinanza.

La ricerca ha evidenziato tre nodi centrali. In primo luogo, la sovrapposizio-
ne — ma non coincidenza - tra minoranze religiose e comunita migranti: se
per alcuni gruppi la condizione migratoria influisce direttamente sulle pratiche
funebri, altre minoranze, pur non legate alla migrazione, incontrano ostacoli
simili legati alla mancanza di riconoscimento istituzionale. In secondo luogo,
la frammentazione normativa, che genera profonde disparita territoriali e isti-
tuzionali, con pratiche consentite in alcuni contesti e vietate in altri. Infine, il
peso delle disuguaglianze economiche, che spinge molte famiglie verso soluzio-
ni alternative come il rimpatrio o l'auto-organizzazione rituale.

A questi elementi si intreccia una tensione trasversale tra dimensioni indivi-
duali e collettive del lutto: senza spazi rituali adeguati, la sofferenza privata ri-
schia di rimanere isolata, trasformandosi in una forma di esclusione sociale.
Dal punto di vista metodologico, la nascita di NIMO non rappresenta un ele-
mento accessorio, ma un vero e proprio laboratorio etnografico in cui la ricerca
si & tradotta in azione collettiva. Questo passaggio ha permesso di osservare
come le comunita reinterpretino i propri bisogni in contesti partecipativi, mo-
strando la rilevanza dell’etnografia non solo come pratica descrittiva, ma come
strumento capace di generare nuove forme di confronto e riconoscimento.

In un Paese come I'Italia, dove il quadro normativo appare ancora inadeguato a
rispondere alla pluralita religiosa, le pratiche funerarie delle minoranze rivela-
no in modo esemplare le tensioni tra liberta costituzionali, vincoli amministra-
tivi e aspirazioni comunitarie. Studiare la morte in condizioni di marginalita

165



11 diritto di morire

significa dunque interrogare la qualita della democrazia, la capacita delle isti-
tuzioni di riconoscere la diversita e, piu in generale, il modo in cui le societa
contemporanee affrontano il limite ultimo dell’esistenza.

Questa ricerca, tuttora in corso, € anche alla base di una proposta di ERC Star-
ting Grant, finalizzata a consolidare e ampliare I'indagine attraverso la costitu-
zione di un team interdisciplinare composto da un antropologo, un giurista e
uno psicologo. L'obiettivo & rafforzare I'analisi comparativa e integrare dimen-
sioni normative e psico-sociali, conferendo al lavoro maggiore profondita e
respiro internazionale.

Bibliografia

Arlow, R., Adam, W.R.

2009  (on the application of Ghai) v Newcastle City Council: Administrative Court: Cran-
ston J, May 2009 Hindu - cremation — open air — human rights. Ecclesiastical Law
Journal, 11 (3), pp. 367-369. https://doi:10.1017/S0956618X09990305

Aries, P.
1981  La storia della morte in Occidente, Rizzoli, Milano.

Asad, T.
1993 Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam, Johns
Hopkins University Press, Baltimore.

Beebeejaun, Y., McClymont, K., Maddrell, A., Mathijssen, B., McNally, D.

2021 Death in the Peripheries: Planning for Minority Ethnic Groups beyond “the City”.
Journal of Planning Education and Research, 44 (3), pp. 1198-1211. https://doi.
org/10.1177/0739456X211043275

Biehl, J.
2005  Vita: Life in a Zone of Social Abandonment, University of California Press, Berkeley.

Bloch, M.
1971  Placing the Dead: Tombs, Ancestral Villages and Kinship Organization in Madagascar,
Seminar Press, Londra e New York.

Bloch, M., Parry, J. (a cura di)
1982  Death and the Regeneration of Life, Cambridge University Press, Cambridge.

Boelen, P.A., Smid, G.E.

2017 Disturbed Grief: Prolonged Grief Disorder and Persistent Complex Bereavement
Disorder. BMJ. https://doi.org/10.1136/bm;.j2016

166



Giorgio Scalici

Brown, W.
2006  Regulating Aversion: Tolerance in the Age of Identity and Empire, Princeton University
Press, Princeton.

Caritas
2007  Dossier Immigrazione.

CEMI
2022 A Roadmap for Inclusive Cemeteries and Crematoria in Diverse Societies, University of
Luxembourg, Lussemburgo.

Colombo, A.
2021  La solitudine di chi resta. La morte ai tempi del contagio, Il Mulino, Bologna.

Convenzione Europea dei Diritti dell'Uomo (CEDU)
1953  Articolo 9 - Liberta di pensiero, di coscienza e di religione.

Costituzione della Repubblica Italiana
1946  Costituzione della Repubblica Italiana, Gazzetta Ufficiale, Roma.

Cristofori, R. (a cura di)
2016  Law and Religion in the 21st Century: Relations between States and Religious Communities,
Routledge, Londra.

Das, V.
2007  Life and Words: Violence and the Descent into the Ordinary, University of California
Press, Berkeley.

Davies, D.
2015  Mors Britannica: Lifestyle & Death-style in Britain Today, Routledge, Londra.

De Martino, E.
1958  Morte e pianto ritual nel mondo antico. Dal lamento funebre antico al pianto di Maria,
Edizioni scientifiche Einaudi, Torino.

Doe, N.
2011 Law and Religion in Europe: A Comparative Introduction, Oxford University Press, Ox-
ford.

Doka, K.J.
2022 Grief in the COVID-19 Pandemic, in P. Pentaris (ed.), Death, Grief and Loss in the
Context of COVID-19, Routledge, Londra, pp. 29-39.

Dworkin, R.
1986  Law’s Empire, Harvard University Press, Cambridge.

167



11 diritto di morire

Eisgruber, C., Sager, L.
2007  Religious Freedom and the Constitution, Harvard University Press, Cambridge.

Engelke, M.
2019 The Anthropology of Death Revisited. Annual Review of Anthropology, 48, pp. 29-44.
https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102218-011420

Farmer, P.
2004  An Anthropology of Structural Violence. Current Anthropology, 45 (3), pp. 305-325.
https://doi.org/10.1086/382250

Fassin, D.
2007 Humanitarianism as a Politics of Life. Public Culture, 19 (3), pp. 499-520. https://doi.
org/10.1215/08992363-2007-007

Favole, A.
2003  Resti di umanita. Vita sociale del corpo dopo la morte, Laterza, Roma-Bari.

Fox, J.
2022 Thou Shalt Have no Other Gods Before Me: Why Governments Discriminate Against Reli-
gious Minorities, Cambridge University Press, Cambridge.

Fox, M.
2006  Death Rights and Rites, Routledge, Londra.

Gargiulo, E.
2024 Contro l'integrazione. Ripensare la mobilita, Meltemi, Milano.

Galtung, J.
1969  Violence, Peace, and Peace Research. Journal of Peace Research, 6 (3), pp. 167-191.
https://doi.org/10.1177/002234336900600301

Gawande, A.
2014  Being Mortal: Medicine and What Matters in the End, Metropolitan Books, New York.

Grignola, A., Ceccoli, P.
2001  Atlante della religione: nel nome di Dio, Demetra Edizioni, Milano.

Gusman, A. (a cura di)
2010  Gli altri addii: Morte e ritualita funebri nelle comunita immigrate del Piemonte, Fondazio-

ne Fabretti, Torino.

Johnson, T.M., Grim, B.J. (a cura di)
2020 “All Religions (global totals)”. World Religion Database, BRILL, Leida-Boston.

168



Giorgio Scalici

Juss, S.S.
2013  Sikh Cremations and the Re-imagining of the Clash of Cultures. Human Rights
Quarterly, 35 (3), pp. 598-630. https://doi.org/10.1353/hrq.2013.0034

Kadrouch Outmany, K.

2016 Religion at the Cemetery: Islamic Burials in the Netherlands and Belgium. Contem-
porary Islam: Dynamics of Muslim Life, 10 (1), pp. 87-105. https://doi.org/10.1007/
s11562-015-0341-3

Klapetek, M.
2017 Muslim Areas at Municipal Cemeteries in Germany and Austria. Studia Religiologi-
ca, 50 (3), pp. 203-220.

Leiter, B.
2008 Why Tolerate Religion? Constitutional Commentary, 25, pp. 1-27.

Maddrell, A., Kmec, S., Uteng, T., Westendorp, M. (a cura di)
2023  Hindu Mobilities and Cremation, in A. Maddrell, S. Kmec, T. Uteng, M. Westendorp
(eds.), Mobilities in Life and Death, Springer, Londra, pp. 21-42.

Maddrell, A., Sidaway, J.D., Della Dora, V.
2023 Deathscapes: Spaces for Death, Dying, Mourning and Remembrance, Routledge, Londra.

Manca, M.C.
2005  Le cerimonie funebri come riti di passaggio. Eterno fluire: Diversita religiose in area fioren-
tina, Franco Angeli, Milano.

Marcus, G.E.

1995 Ethnography in/of the World System: The Emergence of Multi-sited Ethnography.
Annual Review of Anthropology, 24, pp. 95-117. https://doi.org/10.1146/annurev.
an.24.100195.000523

Mathijssen, B., Venhorst, C.
2019  Funerary Practices in the Netherlands, Emerald Publishing, Leeds.

Nakajima, S.
2018 Complicated Grief: Recent Developments in Diagnostic Criteria and Treatment.

Phil. Trans. R. Soc. https://doi.org/10.1098/rstb.2017.0273.

Omenetto, S.
2020  Migrazioni e (dis)continuita spaziale nella morte, Tau Editrice, Todi.

Scalici, G.
2024 Pain, Play and Music, Bloomsbury, Londra.

169



11 diritto di morire

Segreteria di Stato
1929  Patti Lateranensi.

Stroebe, M., Schut, H.

2021 Bereavement in Times of COVID-19: A Review and Theoretical Fra-
mework. OMEGA - Journal of Death and Dying, 82 (3), pp. 500-522. https://doi.
Org/IO.l 177/0030222820966928

Taylor, C.
2007 A secular age, Harvard University Press, Cambridge.

Thomas, L.V.
1975  Anthropologie de la mort, Payot, Parigi; trad. it. Antropologia della morte, Garzanti,
Milano 1976.

Tikka, S., Garg, S., Dubey, M.
2020 How to Effectively Break Bad News: The COVID-19 Etiquettes. Indian Journal of Psy-
chological Medicine, 42 (5), pp. 491-493. https://doi.org/10.1177/0253717620948208

Tolia-Kelly, D.

2008 Investigations into Diasporic ‘Cosmopolitanism”: Beyond Native Mythologies of the
‘Non-native’. In C. Dwyer, C. Bressey (eds.), New Geographies of Race and Racism,
Ashgate, Aldershot, pp. 283-296.

Tully, J.
1995  Strange multiplicity: Constitutionalism in an age of diversity, Cambridge University
Press, Cambridge.

Varshney, P., Prasad, G., Chandra, P.S., Desai, G.

2021 Grief in the COVID-19 Times: Are we Looking at Complicated Grief in the
Future? Indian Journal of Psychological Medicine, 43 (1), pp. 70-73. https://doi.
org/10.1177/0253717620985424

Verdery, K.
1999  The Political Lives of Dead Bodies: Reburial and Postsocialist Change, Columbia Univer-
sity Press, New York.

Witte, J. Jr.
2005  Religion and the American Constitutional Experiment, Westview Press, Boulder.

Zhai, Y., Du, X.

2020 Loss and Grief Amidst COVID-19: A path to Adaptation and Resilience. Brain, Be-
havior, and Immunity, 87, pp. 80-81. https://doi.org/10.1016/j.bbi.2020.04.053

170



Giorgio Scalici

Sitografia

Scalici, G.

2023 Interviste, FRED.

https://sites.google.com/uniromal.it/fred/interviews?authuser=0 (consultato il
01/06/2025)

Colonnello, P.

2015 La legge anti-moschee blocca tutti i culti, polemica in Lombardia: Proposta dalla
Lega, introduce pesanti norme edilizie, La Stampa, 28 gennaio 2015.

https://www.lastampa.it/cronaca/2015/01/28/news/la-legge-anti-moschee-blocca-tutti-
i-culti-polemica-in-lombardia-1.35308482/ (consultato il 01/06/2025)

Transirico, C.

2023 La vergogna delle bare dimenticate ai Rotoli di Palermo, il Codacons: intervenga
la Procura, Giornale di Sicilia. https://palermo.gds.it/articoli/cronaca/2023/05/09/
la-vergogna-delle-bare-dimenticate-ai-rotoli-di-palermo-il-codacons-intervenga-
la-procura-42642069-431b-465b-b098-587d3c141b45/ (consultato il 24/08/2025).

171



