
Il diritto di morire 

Un approccio impegnato allo studio dei riti 
funebri delle minoranze in Italia
The Right to Die

An Engaged Approach to the Study of Minority 
Funerary Rites in Italy

Giorgio Scalici, Università degli studi di Palermo
ORCID: 0000-0001-6985-1397; giorgio.scalici@unipa.it

Abstract: This article explores the denial of religious freedom in the context 
of funerary practices among religious minorities in Italy. Despite constitutional 
guarantees, many communities – including Sikhs, Bahá’ís, Buddhists, Pagans, 
and others – face significant obstacles in performing funeral rites according to 
their traditions. These limitations not only hinder the mourning process, with 
consequences for the psychological and emotional well-being of the bereaved, 
but also undermine broader processes of social integration. In many cases, fami-
lies are forced to repatriate the deceased, further disconnecting communities 
from the spaces they inhabit.
The research draws on direct collaboration with various religious groups 
and reveals the deep inadequacy of Italian funeral legislation, much of which 
dates back to the Fascist era or has remained unchanged since the 1990s or 
early 2000s. In response to the challenges identified, the author founded 
NIMO APS, a nonprofit association dedicated to death and mourning from 
an intercultural and interreligious perspective. NIMO works to raise aware-
ness, provide education, and create spaces for dialogue between minority 
communities, institutions, and policy makers. Beyond these efforts, the as-
sociation aims to play a crucial role in advocating for legislative reforms that 
support the full integration of these communities within the Italian social 
and legal framework.

Keywords: Religious minorities; Funerary practices; Religious freedom; Grief; 
Integration.

Introduzione

La morte può essere considerata l’evento più universale. Tuttavia, il modo in 
cui si affronta la morte di una persona cara è un aspetto profondamente in-

Antropologia pubblica, n. 2, 2025 • Mimesis Edizioni, Milano-Udine © 2025 – MIM EDIZIONI SRL
ISSN: 2531-8799 • ISBN: 9791222326122 • DOI:10.7413/2531-8799058

This is a peer-reviewed and open access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution License (CC-BY-4.0). 



Il diritto di morire 

152

fluenzato dai riferimenti culturali, dalla religione, dalla spiritualità o dall’assen-
za di fede delle persone e delle comunità.
I rituali funebri hanno la funzione fondamentale di aiutare individui e comu-
nità ad affrontare la perdita, elaborare il lutto e riaffermare la propria identi-
tà, attraverso una ritualizzazione della separazione e del dolore, supportata da 
complessi sistemi di credenze.
Molti di noi hanno sperimentato in prima persona quanto i rituali funebri si-
ano importanti nell’elaborazione del lutto e della separazione, soprattutto du-
rante gli anni del COVID-19. In quel periodo, numerosi divieti hanno impedi-
to il regolare svolgimento delle cerimonie funebri tradizionali, con un impatto 
negativo sul benessere psicologico delle persone (Doka, 2022; Colombo 2021), 
rendendo lampante il ruolo, spesso ignorato, dei funerali nel mantenimento del 
benessere psico-emotivo della comunità (Scalici 2024).
Se il COVID-19 ha rappresentato un’eccezione per la maggioranza della po-
polazione, non è così per molte minoranze presenti sul territorio italiano, per 
le quali l’accesso a rituali coerenti con la propria cultura e religione è spesso 
ostacolato o limitato.
In Europa, l’Articolo 9 della Convenzione Europea dei Diritti dell’Uomo, ri-
portato di seguito, garantisce la libertà religiosa, includendo anche la libertà di 
manifestare il proprio credo nei rituali legati alla morte e al lutto:

Libertà di pensiero, di coscienza e di religione 
1. Ogni persona ha diritto alla libertà di pensiero, di coscienza e di religione; tale dirit-
to include la libertà di cambiare religione o credo, così come la libertà di manifestare la 
propria religione o il proprio credo individualmente o collettivamente, in pubblico o 
in privato, mediante il culto, l’insegnamento, le pratiche e l’osservanza dei riti. 
2. La libertà di manifestare la propria religione o il proprio credo non può essere og-
getto di restrizioni diverse da quelle che sono stabilite dalla legge e che costituiscono 
misure necessarie, in una società democratica, alla pubblica sicurezza, alla protezione 
dell’ordine, della salute o della morale pubblica, o alla protezione dei diritti e della 
libertà altrui.

Anche la Costituzione della Repubblica Italiana garantisce la libertà religiosa, 
in due articoli:

Tutte le confessioni religiose sono egualmente libere davanti alla legge.
Le confessioni religiose diverse dalla cattolica hanno diritto di organizzarsi secondo i 
propri statuti, in quanto non contrastino con l’ordinamento giuridico italiano.
I loro rapporti con lo Stato sono regolati per legge sulla base di intese con le relative 
rappresentanze (art. 8 Cost).



153

Giorgio Scalici

Tutti hanno diritto di professare liberamente la propria fede religiosa in qualsiasi for-
ma, individuale o associata, di farne propaganda e di esercitarne in privato o in pubbli-
co il culto, purché non si tratti di riti contrari al buon costume (art. 19 Cost).

Nonostante venga riconosciuto come un diritto, molte minoranze religiose non 
possono celebrare i funerali secondo le proprie credenze. Si tratta di una forma 
di trascuratezza istituzionale che ostacola sia il processo di elaborazione del lut-
to, che il processo di integrazione. I membri di numerose minoranze finiscono 
per decidere di rimpatriare la salma, anche dopo decenni di vita sul territorio 
italiano, un fenomeno che incide profondamente sul benessere psico-emotivo 
di una comunità già in posizione precaria e sulla sua configurazione simbolica e 
identitaria nell’ambito del contesto che le ospita. Come mi è stato riferito da un 
lavoratore dell’Ambasciata tunisina a Palermo: “noi rimpatriamo tutti”.
Ponendo la morte al centro del dibattito sull’integrazione e sui diritti delle mi-
noranze, con questa ricerca si mira a colmare una lacuna rilevante nella lette-
ratura accademica e normativa. Si è deciso di adottare un approccio impegnato 
e pubblico, atto a offrire raccomandazioni concrete a legislatori e operatori del 
settore, e a promuovere una maggiore consapevolezza sul fatto che, se non so-
stenuto, il dolore può diventare una questione di salute pubblica.
I funerali non sono eventi privati, ma atti pubblici di appartenenza comunita-
ria. Negare alle minoranze il diritto di elaborare il lutto secondo i propri valori 
compromette il benessere individuale, sociale, e i principi democratici di plu-
ralismo e inclusione. 

Un accenno storico e legislativo

Pur potendo far risalire l’inizio di questa riflessione all’epoca postunitaria – a 
partire dallo Statuto Albertino del 1848 – è nei Patti Lateranensi del 1929 che 
si possono individuare le radici di molte questioni ancora aperte riguardanti la 
libertà di culto e l’integrazione religiosa in Italia.1

1	 I Patti Lateranensi non rappresentarono l’unico caso di accordo siglato tra la Santa Sede e 
stati esteri nel periodo successivo alla Prima guerra mondiale. In quel contesto storico, il Vaticano 
perseguiva l’obiettivo di garantire la libertà di culto per i fedeli cattolici e di riaffermare la propria 
rilevanza sul piano delle relazioni internazionali. Oltre all’intesa con l’Italia, furono sottoscritti 
concordati con vari paesi europei: con la Lettonia nel 1922, con la Baviera nel 1924, con la Polonia 
nel 1925, e successivamente con la Lituania e la Romania nel 1927. Altri accordi seguirono con la 
Prussia nel 1929 e con il Baden nel 1932. Infine, dopo gli accordi con questi tre Stati federati tede-
schi, venne stipulato un concordato direttamente con la Germania nel 1933 (Grignola & Ceccoli 
2001: 231).



Il diritto di morire 

154

I Patti, firmati l’11 febbraio 1929 tra il Regno d’Italia e la Santa Sede, posero 
fine alla cosiddetta “questione romana” aperta con la presa di Roma nel 1870.2 
Si articolavano in due testi distinti: il Trattato, che sanciva la nascita dello Stato 
della Città del Vaticano e riconosceva la piena sovranità internazionale della 
Santa Sede, e il Concordato, che disciplinava i rapporti tra Stato e Chiesa in 
Italia. Quest’ultimo stabiliva il cattolicesimo come religione di Stato, prevedeva 
l’insegnamento obbligatorio della religione cattolica nelle scuole, l’esenzione 
del clero dal servizio militare e il riconoscimento civile del matrimonio cano-
nico. In tal modo, la Chiesa cattolica ottenne un trattamento privilegiato senza 
eguali rispetto ad altre confessioni.
Dopo la caduta del fascismo, i Patti Lateranensi vennero confermati dalla 
Costituzione del 1948 tramite l’articolo 7, che sancisce il loro valore costi-
tuzionale e impedisce allo Stato italiano di modificarli o scioglierli unilate-
ralmente.3 Questo comporta che eventuali modifiche possano avvenire solo 
di comune accordo con la Santa Sede. È quanto avvenne con la revisione 
del 1984 (Accordo di Villa Madama), stipulata tra il presidente del Consiglio 
Bettino Craxi e il cardinale Agostino Casaroli. Con essa si abolì il riconosci-
mento del cattolicesimo come religione ufficiale, si introdusse il meccanismo 
dell’otto per mille, si rese facoltativo l’insegnamento della religione cattolica 
a scuola e si ridefinirono le modalità di trascrizione civile dei matrimoni re-
ligiosi. Nonostante questi cambiamenti, il Concordato del 1929 non venne 
cancellato ma aggiornato, preservando comunque una relazione privilegiata 
tra Stato e Chiesa cattolica.
Se il cattolicesimo gode di un quadro di tutela fondato su un trattato interna-
zionale, le altre religioni devono fare riferimento all’articolo 8 della Costitu-
zione, che prevede lo strumento dell’intesa. L’intesa è un accordo stipulato tra 
lo Stato e una confessione religiosa diversa dalla cattolica, di natura interna e 
non internazionale. In quanto tale, non vincola lo Stato sul piano del diritto 
internazionale e può essere modificata o revocata con legge ordinaria, previo 
dialogo con la confessione interessata.
La procedura è piuttosto complessa: una confessione presenta la propria pro-
posta alla Commissione per le intese, istituita presso la Presidenza del Con-

2	 La cosiddetta “questione romana” fu il lungo conflitto politico e istituzionale sorto durante il 
Risorgimento italiano in merito al controllo territoriale di Roma e al significato politico della sua 
posizione, avviatosi con la presa della città da parte delle truppe italiane nel 1870 attraverso la breccia 
di Porta Pia.
3	 Lo Stato e la Chiesa cattolica sono, ciascuno nel proprio ordine, indipendenti e sovrani. I loro 
rapporti sono regolati dai Patti Lateranensi. Le modificazioni dei Patti, accettate dalle due parti, non 
richiedono procedimento di revisione costituzionale (Art. 7 Cost.).



155

Giorgio Scalici

siglio; se approvata, l’accordo viene firmato e trasmesso al Parlamento, che 
deve approvarlo o respingerlo senza possibilità di modificarne i contenuti. 
Questo principio pattizio, volto a garantire il rispetto reciproco, si traduce 
però spesso in lunghi stalli politici e in difficoltà pratiche per le confessioni 
religiose richiedenti.
Ad oggi, solo tredici religioni sono riuscite a stipulare un’intesa con lo Stato 
italiano: tra esse troviamo i valdesi, gli avventisti, le Assemblee di Dio, le co-
munità ebraiche, i luterani, i battisti, alcune comunità ortodosse, i mormoni, i 
buddhisti, gli induisti e la Chiesa d’Inghilterra. È un numero sorprendentemen-
te esiguo se confrontato con la pluralità religiosa mondiale: basti pensare che 
all’interno del solo cristianesimo esistono oltre 40.000 denominazioni.
In questa lista spicca l’assenza dell’Islam, che rappresenta circa il 2% della popo-
lazione italiana ed è la più grande minoranza religiosa non cristiana del paese. 
Le ragioni di questa esclusione sono molteplici: da un lato, la difficoltà delle 
comunità musulmane a costituirsi in un’unica rappresentanza nazionale, fram-
mentate com’è tra sunniti e sciiti e tra diverse appartenenze etniche e nazionali; 
dall’altro, la resistenza dei governi italiani, spesso restii a concedere un ricono-
scimento formale. Non mancano esempi di ostilità politica: basti ricordare la 
proposta di legge di Fratelli d’Italia del 2015, che mirava a vietare la costruzione 
di nuove moschee.
Il risultato è un quadro fortemente sbilanciato: la Chiesa cattolica, rappresenta-
ta dallo Stato del Vaticano, gode di uno status di protezione internazionale e di 
una relazione privilegiata con lo Stato italiano; poche altre confessioni hanno 
ottenuto un’intesa, spesso dopo lunghi negoziati; e la maggioranza delle reli-
gioni, compreso l’Islam, rimane esclusa da qualsiasi riconoscimento formale.
Di fatto, si è creata una gerarchia quasi costituzionalizzata tra religioni: una 
“serie A”, rappresentata dal cattolicesimo; una “serie B”, costituita dalle con-
fessioni che hanno ottenuto un’intesa; e una “serie C”, che raccoglie tutte le 
altre comunità religiose, prive di qualsiasi forma di tutela pattizia. Questo 
sistema, pur garantendo formalmente la libertà di culto, alimenta disugua-
glianze sostanziali e contribuisce a una percezione discriminatoria delle mi-
noranze religiose nel contesto italiano.

Il contesto teorico

La morte è l’evento più universale e al tempo stesso più differenziato nelle sue 
forme sociali. L’esperienza del lutto, apparentemente intima e individuale, è in 
realtà sempre incorniciata da codici culturali e dispositivi rituali. Come hanno 
mostrato gli studi antropologici fin dalle loro origini, i funerali non sono mai 



Il diritto di morire 

156

solo un fatto privato: essi costituiscono un dispositivo attraverso cui la società 
regola la vulnerabilità prodotta dalla perdita, trasforma il dolore individuale in 
esperienza collettiva e riafferma i legami comunitari.
I funerali svolgono dunque un ruolo cruciale nel tessuto emotivo e sociale 
delle comunità (Davies 2015). Osservarli da una prospettiva sociale e antro-
pologica più ampia rivela che le decisioni su dove e come essere sepolti van-
no ben oltre le considerazioni legali, pratiche o religiose: esse toccano que-
stioni più profonde di identità, appartenenza e riconoscimento (Kadrouch 
Outmany 2016). L’atto di seppellire i morti, o di cremarli secondo modalità 
religiosamente e culturalmente appropriate, non è soltanto un bisogno spi-
rituale: è un atto politico e sociale che segna l’inclusione – o l’esclusione – di 
una comunità dal tessuto nazionale.
Come già mostrava De Martino (1958), i funerali e i lamenti rituali non sono 
semplici espressioni emotive individuali, ma dispositivi culturali che impedi-
scono al dolore di travolgere la comunità, incanalandolo entro forme condivise 
di senso. Già negli anni Settanta, Thomas osservava che laddove il lutto è una 
pratica generalizzata, istituzionalizzata e codificata, raramente assume forme 
patologiche – al contrario di quanto avviene in molte società occidentali con-
temporanee, dove tutto è fatto per evitarlo (1975; tr. it. 1976, p. 342).
Su questa linea, Bloch e Parry (1982) hanno collocato il funerale come mo-
mento di rinnovamento sociale, in cui la comunità ritrova la propria coesione. 
Sempre Bloch aveva affermato che “death is the time when the solidarity of the 
local community […] should be most manifest” (1971, p. 139): la morte non di-
sgrega, ma ricompone, facendo emergere la continuità sociale attraverso il rito.
La letteratura più recente ha ampliato e approfondito queste intuizioni. Engel-
ke (2019) ha sottolineato come l’antropologia della morte oscilli tra due poli: 
da un lato, la capacità dei riti di trasformare la morte in vita sociale; dall’altro, 
l’ineludibile materialità del cadavere e dei resti. In questa prospettiva, i corpi 
non sono mai semplici “cose”: possiedono una vita sociale e politica (Verdery 
1999), diventando simboli potenti attorno ai quali si costruiscono memorie, 
identità e rivendicazioni.
Favole (2003), nel contesto mediterraneo, ha mostrato come i resti siano inve-
stiti di significati ambivalenti – sacri e contaminanti al tempo stesso – e come 
il trattamento della morte rifletta le relazioni tra Stato, istituzioni e cittadini. 
Ariès (1981) ha a sua volta evidenziato la storicità delle pratiche del lutto, mo-
strando come le società occidentali abbiano progressivamente privatizzato e 
medicalizzato la morte. Più recentemente, Stroebe e Schut (2021) hanno riba-
dito che i processi individuali di elaborazione del lutto sono sempre intrecciati 
a dinamiche sociali e culturali, e che il venir meno di rituali condivisi può ag-
gravare la sofferenza privata.



157

Giorgio Scalici

La tensione tra dimensioni individuali e collettive del lutto emerge con forza 
nelle esperienze contemporanee delle minoranze religiose. Da un lato, il dolore 
per la perdita di una persona cara è un vissuto intimo e soggettivo; dall’altro, 
tale esperienza trova senso e contenimento solo se inscritta in un quadro rituale 
riconosciuto socialmente. Quando i rituali vengono impediti o ostacolati, non 
è solo l’individuo a soffrire, ma l’intera comunità che perde la possibilità di tra-
sformare il dolore in memoria condivisa.
In questo senso, i funerali diventano indicatori politici della possibilità di ap-
partenenza e cittadinanza.
Nonostante la centralità riconosciuta dei funerali, molte minoranze religiose in 
Italia si trovano impossibilitate a celebrarli secondo i propri valori. Questa con-
dizione può essere descritta come una forma di trascuratezza istituzionale. Con 
questo termine non si intende la semplice mancanza episodica di attenzione 
da parte delle autorità, ma un insieme sistematico di inerzie, frammentazioni 
normative e assenza di responsabilità politica che producono effetti concreti 
sulle comunità minoritarie.
Il concetto si avvicina, ma non coincide, con quello di violenza strutturale ela-
borato da Galtung (1969) e ripreso da Farmer (2004). Mentre la violenza 
strutturale descrive le disuguaglianze prodotte da assetti politici ed economici 
che impediscono a certi gruppi di accedere a diritti e risorse, la trascuratezza 
istituzionale indica più specificamente i casi in cui l’inerzia amministrativa, la 
mancata volontà di aggiornare le norme e la frammentazione delle competenze 
producono esclusione e vulnerabilità.
Parlare di trascuratezza istituzionale consente quindi di mettere in luce una 
dinamica spesso invisibile: la marginalizzazione delle minoranze religiose non 
avviene solo tramite discriminazioni attive, ma anche – e forse soprattutto – 
attraverso la sistematica assenza di cura.
Gran parte della ricerca su morte e minoranze in Europa si è concentrata sui 
cimiteri e sull’adeguamento degli spazi funerari alla diversità culturale. Studi 
comparativi hanno mostrato il ruolo dei diversity-ready cemeteries nella promo-
zione di società inclusive (CEMI 2022). Tali ricerche sottolineano l’importanza 
che cimiteri, crematori e servizi funerari rispondano ai bisogni spirituali delle 
minoranze, garantendo a ogni individuo un senso di appartenenza anche nel 
momento della morte (Beebeejaun et al. 2021).
Tuttavia, questi studi si focalizzano più sugli aspetti spaziali che sui rituali 
funebri in sé. In Paesi come i Paesi Bassi (Mathijssen, Venhorst 2019), il 
Regno Unito (Maddrell et al. 2023), il Belgio (Kadrouch Outmany 2016), 
la Germania e l’Austria (Klapetek 2017), si è assistito a un adattamento 
progressivo delle pratiche funerarie alle esigenze delle comunità minori-
tarie.



Il diritto di morire 

158

L’Italia, invece, mostra una forte resistenza al cambiamento: le pratiche restano 
omogenee e poco flessibili, con un’attenzione limitata alla diversità religiosa e 
culturale. Qui la ricerca resta scarsa: Omenetto (2020) si concentra soprattutto 
sulle dimensioni spaziali della morte per le persone migranti, mentre Man-
ca (2005) e Gusman (2010) esplorano casi locali sulle comunità migranti. Pur 
preziosi, questi studi sono circoscritti e datati, e lasciano scoperta un’analisi più 
ampia delle minoranze religiose in senso lato.
Il tema dei funerali mette in discussione anche il concetto di “integrazione”. 
Come sottolinea Gargiulo (2024), l’integrazione non è un processo neutro di 
riconoscimento reciproco, ma spesso un dispositivo che naturalizza la subor-
dinazione e maschera le asimmetrie di potere sotto il lessico della convivenza. 
Applicato alle pratiche funerarie, ciò significa che il diritto di seppellire i propri 
morti secondo i propri riti è concesso solo a patto che essi non mettano in di-
scussione i codici dominanti.
La morte diventa così un dispositivo di verità sociale: mostra quali vite siano 
riconosciute come degne di cura e commemorazione, e quali restino relegate 
nella provvisorietà. Il rimpatrio “forzato” delle salme, spesso dopo decenni di 
vita in Italia, è l’esempio più evidente di come le comunità minoritarie vengano 
simbolicamente escluse dal territorio in cui vivono.
Per comprendere meglio questi meccanismi, è utile richiamare gli studi su ab-
bandono sociale e istituzionale. Biehl (2005), in Vita: Life in a Zone of Social 

Abandonment, ha mostrato come lo Stato produca spazi di marginalità non sem-
plicemente per omissione, ma attraverso processi attivi di esclusione. Fassin 
(2007) ha introdotto la nozione di “politica della vita”, mostrando come le isti-
tuzioni attribuiscano valore in modo selettivo, decidendo chi merita cura e chi 
può essere lasciato soffrire senza scandalo. Veena Das (2007), infine, ha mo-
strato come la violenza istituzionale e l’abbandono si inscrivano nella quotidia-
nità in forme silenziose e pervasive: normative che non contemplano, servizi 
che non esistono, silenzi amministrativi che pesano più di mille parole.
Infine, religione e spiritualità svolgono un ruolo essenziale nell’aiutare le persone 
ad accettare la perdita (Tikka, Garg & Dubey 2020). Tuttavia, ostacoli alla pratica 
religiosa e spirituale – come le restrizioni ai funerali – possono portare a un lutto 
più lungo e complesso. Questo è emerso chiaramente durante la pandemia da 
COVID-19, che ha limitato l’accesso ai riti religiosi (Stroebe & Schut 2021).
Il lutto, sebbene doloroso, può generare resilienza e crescita personale. Tut-
tavia, in alcuni casi diventa persistente e disfunzionale, configurandosi come 
lutto complicato (Nakajima 2018; Varshney et al. 2021). Quando i funerali ven-
gono impediti da norme restrittive, il dolore rischia di trasformarsi in malesse-
re psicologico duraturo, con conseguenze sul benessere sociale e sulla coesione 
comunitaria (Boelen, Smid 2017; Zhai, Du 2020).



159

Giorgio Scalici

L’impostazione della ricerca

La ricerca, avviata nel 2023 grazie a un assegno di ricerca dell’Università di 
Roma “La Sapienza”, si fonda su un approccio qualitativo che combina intervi-
ste in profondità, osservazione partecipante e periodi di immersione in contesti 
comunitari e professionali. L’obiettivo non è stato solo raccogliere informazio-
ni, ma costruire un dialogo costante con le comunità e con gli attori coinvolti, 
facendo emergere i significati attribuiti alla morte e ai funerali in condizioni di 
marginalità religiosa. Fin dall’inizio, ho scelto un’impostazione multi-situata, 
muovendomi tra città e regioni differenti – Roma, Palermo, Padova, Bergamo, 
Perugia – per osservare come regole, pratiche e relazioni cambino da un terri-
torio all’altro. Questa scelta non è stata casuale: il panorama funerario italiano 
è fortemente segnato dalla frammentazione normativa, con disposizioni che si 
articolano su livelli nazionale, regionale e comunale. In concreto, ciò significa 
che pratiche consentite in un contesto possono risultare vietate in un altro, 
generando disuguaglianze di fatto tra comunità religiose e tra territori.
L’esperienza di NIMO APS4 non rappresenta un elemento esterno alla ricerca, 
ma ne costituisce una prosecuzione e un’estensione. Fondata durante il percorso 
etnografico, l’associazione è emersa come risposta concreta a un’esigenza osser-
vata sul campo: la mancanza di spazi di confronto stabili tra comunità religiose, 
operatori funerari e istituzioni. In questo senso, NIMO non è solo un soggetto di 
cui scrivere, ma un vero e proprio laboratorio etnografico in cui i dati vengono 
prodotti, discussi e restituiti insieme agli attori coinvolti. Il mio posizionamento 
come presidente e ricercatore richiede un’attenzione costante alla distinzione 
tra attivismo e analisi, ma offre al tempo stesso un osservatorio privilegiato: gli 
eventi, le tavole rotonde e le attività pubbliche organizzate da NIMO diventano 
occasioni in cui la ricerca si intreccia con pratiche di dialogo e co-produzione di 
conoscenza. Questa dimensione partecipativa ha permesso di raccogliere testi-
monianze in contesti non accessibili attraverso i soli strumenti accademici, e di 
osservare come le comunità reinterpretino i propri bisogni quando sono poste 
in una situazione di confronto interreligioso e interistituzionale.
Dal punto di vista analitico, NIMO può essere letto come un campo allargato 
(Marcus 1995), in cui le linee di ricerca non si limitano alla raccolta di dati ma 
si estendono alla costruzione di reti sociali e simboliche. La nascita dell’associa-
zione mostra come il lavoro etnografico possa trasformarsi in azione collettiva, 
rendendo visibili le connessioni tra vulnerabilità individuali, disuguaglianze 
istituzionali e processi di riconoscimento religioso.

4	 https://www.nimonetwork.it/home (consultato il 12/10/2025). 



Il diritto di morire 

160

Le testimonianze raccolte non sono state selezionate in modo casuale, ma ri-
spondono a criteri di rilevanza rispetto agli obiettivi della ricerca. Ho privi-
legiato interlocutori direttamente coinvolti nella gestione delle pratiche fu-
nerarie e nella mediazione con le istituzioni (ad esempio, leader comunitari, 
rappresentanti associativi, familiari che hanno vissuto in prima persona situa-
zioni di difficoltà). Le voci citate, come quella di Jaspreet – giovane sikh che ha 
raccontato le difficoltà di integrazione dei Sikh – o quella di Daniela Gehan, 
vice direttrice della – sono riportate come esempi significativi. 
Gli interlocutori della ricerca si possono raggruppare in tre grandi categorie: a) 
le comunità religiose minoritarie, tra cui musulmani bengalesi, sikh, buddhisti, 
pagani e raeliani, ma anche minoranze cristiane come valdesi e ortodossi; b) 
gli operatori del settore funerario; e c) i rappresentanti istituzionali e studiosi. 
Con le comunità ho dialogato sia con leader associativi sia con praticanti, per 
cogliere il divario tra norme ufficiali e vissuti quotidiani. Alcuni incontri sono 
stati particolarmente emblematici: ad esempio, con Nure Alam Siddique (“Bac-
chu”), presidente dell’Associazione Dhuumcatu, che ha raccontato le difficoltà 
dei musulmani bengalesi di Roma nel garantire ai defunti una sepoltura digni-
tosa, tanto che la comunità pianifica la creazione di un cimitero musulmano; 
con Maya Vassallo Di Florio, sacerdotessa della Grande Dea, che ha sottoline-
ato l’assenza di riconoscimento per le pratiche funerarie pagane; con Jaspreet 
Kaur, membro della comunità sikh che sebbene stesse partecipando all’intervi-
sta come traduttrice di Singh Baljinde (Segretario dell’Unione Italiana Sikh) ha 
offerto delle importanti testimonianze riguardanti le problematiche identitarie 
delle nuove generazioni. Queste voci mettono in evidenza non soltanto le dif-
ficoltà pratiche legate all’organizzazione dei funerali, ma anche le implicazioni 
emotive e simboliche che si collocano al confine tra esperienza personale e co-
struzione comunitaria.
Un ulteriore contributo è venuto dal periodo di osservazione partecipante 
presso l’agenzia funebre Giovanni Calafiore di Palermo, dove ho seguito da 
vicino l’organizzazione di funerali che coinvolgevano famiglie di appartenenze 
religiose diverse. Qui ho potuto osservare le negoziazioni concrete tra norme 
e bisogni: ad esempio, il caso di una famiglia musulmana che chiedeva tempi 
rapidi per la sepoltura secondo la tradizione islamica, scontrandosi con vincoli 
burocratici e con la scarsità di spazi riservati. Sul fronte istituzionale e accade-
mico, invece, figure come Luigi Galatioto, responsabile dei servizi cimiteriali 
di Palermo, o Silvia Omenetto, tra le massime specialiste in Italia sul rapporto 
tra cimiteri e migrazioni, hanno contribuito a illuminare il quadro normativo e 
a confrontarlo con casi internazionali. 
Dal lavoro etnografico sono scaturite alcune questioni trasversali che orienta-
no l’analisi. La prima riguarda la distinzione, spesso trascurata, tra minoran-



161

Giorgio Scalici

ze religiose e popolazioni migranti. Per comunità come musulmani o sikh, la 
condizione migratoria incide in modo diretto: molti scelgono di rimpatriare i 
propri cari per garantirne la sepoltura secondo i riti d’origine, con costi eco-
nomici e simbolici significativi. Al contrario, gruppi come pagani, raeliani o 
buddhisti italiani, pur essendo minoritari, non hanno legami con la migrazio-
ne ma incontrano ostacoli simili per l’assenza di riconoscimento istituzionale. 
Questa differenza mette in luce come la categoria di “minoranza religiosa” non 
coincida necessariamente con quella di “comunità migrante”, anche se spesso 
le due condizioni si sovrappongono. La seconda questione è la frammentazio-
ne normativa: le regole variano non solo da regione a regione, ma talvolta da 
comune a comune. A Trento, ad esempio, ho incontrato operatori che per-
mettono forme flessibili di commemorazione interculturale, anche grazie ad 
un Direttore, Joseph Tassone, aperto all’ascolto; a Palermo, al contrario, i fun-
zionari hanno sottolineato come i cronici sottofinanziamenti rendano com-
plessa persino la gestione ordinaria dei cimiteri, con effetti ancor più gravi in 
situazioni straordinarie. In questo senso, non sorprende che episodi come lo 
scandalo delle migliaia di bare rimaste insepolte (Transirico 2023) siano di-
ventati un simbolo delle criticità strutturali del sistema. Questa disparità pro-
duce un effetto di disuguaglianza territoriale: ciò che è possibile per un valdese 
in Piemonte può risultare impraticabile per un musulmano in Sicilia. Una ter-
za questione riguarda la dimensione economica: le agenzie funebri raramente 
sono attrezzate per rispondere alle esigenze delle minoranze. Ne derivano so-
luzioni alternative che spostano i funerali fuori dai circuiti ufficiali: la comu-
nità ghanese celebra spesso nei centri sociali; molte famiglie tunisine scelgono 
il rimpatrio; numerosi cinesi tornano in patria prima della morte per garantire 
la sepoltura tradizionale. Queste pratiche rappresentano una perdita di rico-
noscimento simbolico per le famiglie e una perdita economica per il sistema 
funerario italiano. Alcuni episodi osservati sul campo aiutano a cogliere la 
concretezza di queste tensioni: a Roma, durante un colloquio con una sacerdo-
tessa pagana, è emersa la frustrazione per l’impossibilità di utilizzare elementi 
simbolici del proprio rito, come la dispersione delle ceneri in natura; sempre a 
Roma, un’esponente della comunità bahá’í ha espresso il proprio malcontento 
per la mancanza di spazi adeguati, raccontando di funerali celebrati in modo 
frettoloso e tra l’irritazione dei lavoratori cimiteriali, più preoccupati di con-
cludere rapidamente le loro mansioni che di rispettare il rito. Questi scorci 
mostrano come il campo non offra solo dati, ma anche voci vive, conflitti e 
aspirazioni che hanno guidato le scelte analitiche della ricerca. L’esperienza 
sul campo non si è limitata a raccogliere testimonianze, ma ha fatto emergere 
l’esigenza di uno spazio stabile di confronto: comunità, operatori e istituzioni 
lamentavano la mancanza di un luogo in cui dialogare, discutere soluzioni e 



Il diritto di morire 

162

costruire conoscenza condivisa. Da questa consapevolezza è nata NIMO, asso-
ciazione che rappresenta la prosecuzione e l’ampliamento della ricerca. NIMO 
non è un progetto parallelo, ma un laboratorio ibrido, in cui le persone che 
vivono e lavorano con la morte diventano co-autori di eventi, pubblicazioni e 
progetti. Le attività dell’associazione riflettono direttamente i nodi emersi: la 
necessità di spazi di confronto, tradotta in tavole rotonde tra lavoratori, esper-
ti e cittadini; il bisogno di visibilità pubblica, affrontato attraverso incontri in 
contesti non accademici, come quelli in programma a Palermo con comunità 
ghanesi, tunisine e rumene; l’urgenza di divulgazione, perseguita con pubbli-
cazioni, una collana editoriale e contenuti online. Inoltre, NIMO si collega 
all’estero con realtà come FIAT-IFTA,5 ASDS,6 il Collective for Radical Death 
Studies, e in Italia con So.Crem, SEFIT,7 FENIOF,8 e la Fondazione Fabretti, 
riscontrando anche in queste esperienze la stessa esigenza di una nuova pro-
posta di legge capace di rispondere in modo più adeguato alla realtà italiana 
contemporanea. NIMO partecipa inoltre a eventi nazionali come TanExpo 
2026 a Bologna, la principale fiera funeraria italiana, dove curerà uno spazio 
dedicato al confronto tra comunità religiose e imprese funebri. L’associazione 
è anche tra i promotori del Global Death Network, rete internazionale che 
unisce progetti simili in tutto il mondo.

Principali elementi emersi dalla ricerca

Dalla ricerca emerge con forza come il settore funerario italiano sia un cam-
po in cui si intrecciano norme, appartenenze religiose e disuguaglianze sociali. 
Se da un lato la libertà di culto è garantita a livello costituzionale, dall’altro 
le minoranze si scontrano quotidianamente con barriere legali, economiche e 
culturali. La nascita di NIMO testimonia che la ricerca non si limita a descri-
vere queste difficoltà, ma prova a trasformarle in azione condivisa, creando 
ponti tra comunità, istituzioni e cittadini. In questo senso, il lavoro etnografico 
non è stato solo un mezzo di conoscenza, ma anche il motore per un processo 
di cambiamento: dal campo allo spazio pubblico, dalla teoria alla pratica, dalla 
denuncia alla costruzione di alternative.
Pur essendo ancora lontana dal fornire una visione esaustiva del fenomeno, la 
ricerca sta già contribuendo a delineare una realtà complessa e preoccupante, 

5	 World Organization of Funeral Operatives
6	 Association for the Study of Death and Society
7	 Servizi Funerari Italiani 
8	 Federazione Nazionale Imprese Onoranze Funebri



163

Giorgio Scalici

nonché a raccogliere le prime richieste ufficiali da parte delle comunità reli-
giose non cattoliche.
Ciò che emerge è una profonda frustrazione da parte di molte minoranze9 che 
non solo non si sentono libere in un momento delicato come quello del cor-
doglio, ma anche profondamente non rispettate da parte degli ospedali o dei 
lavoratori dei servizi cimiteriali.
Nel panorama funerario italiano, le minoranze religiose e culturali si trova-
no a confrontarsi quotidianamente con ostacoli strutturali, giuridici e sim-
bolici che spesso impediscono loro di vivere il lutto secondo i propri princi-
pi. Le testimonianze raccolte mostrano chiaramente come queste difficoltà 
siano trasversali e radicate tanto nella burocrazia quanto nella mancanza di 
conoscenza e sensibilità. Valeria Leotta, rappresentante di SEFIT, eviden-
zia l’assenza di una legge nazionale sul settore funerario, ancora regolato da 
norme risalenti al 1934. Questa lacuna genera una frammentazione norma-
tiva, con regioni e comuni che agiscono in ordine sparso, compromettendo 
l’uniformità dei diritti: “Ciò che riguarda la cremazione o lo stato civile 
devono essere organizzate a livello centrale altrimenti si creano disparità di 
diritti e libertà non di poco conto”. La questione delle ceneri – indivisibili, 
non disperdibili in mare o nei fiumi, spesso difficili da trasferire – diventa 
emblematica di una visione che oscilla tra il privato e il pubblico, tra l’in-
dividuo e la comunità, lasciando molte pratiche religiose fuori dai margini 
della legalità.
Diverse comunità si trovano costrette a soluzioni di ripiego o, peggio, all’ille-
galità pur di restare fedeli ai propri riti. Per i musulmani, come racconta Nure 
Alam Siddique “Bacchu”, il rimpatrio delle salme resta la norma: “quasi il 98% 
dei membri della comunità manda la salma a casa, a carico della comunità”, un 
onere economico e organizzativo gravoso. A mancare sono soprattutto spazi 
adeguati alla preparazione del corpo e interlocutori istituzionali con cui dialo-
gare: “Dobbiamo contattare le questure per assicurarci che le salme non ven-
gano cremate, ma è difficile avere un dialogo”. Il caso del cimitero musulmano 
fuori Roma rivela tutta l’ambiguità della situazione attuale: si sceglie di intra-
prendere l’impresa, quasi impossibile, di raccogliere 16 milioni di euro, anziché 
rivendicare con decisione il diritto a un sostegno pubblico e a un’integrazione 
più giusta. “Non è giusto che io devo praticare la mia pratica di nascosto”, af-
ferma Bacchu, indicando il rischio di fratture con le generazioni successive che, 
cresciute in Italia, rifiuteranno l’occultamento del proprio credo.

9	 Le minoranze cristiane come i Mormoni e i testimoni di Geova non hanno espresso alcuna la-
mentela. Allo stesso modo la comunità pagana, per motivazioni troppo complesse da poter affrontare 
qui, non ha reclamazioni da fare.



Il diritto di morire 

164

Anche per i Sikh, come racconta Jaspreet Kaur, la distanza tra la ritualità pre-
vista e ciò che il sistema consente è ampia: mancano spazi per la vestizione e 
la preghiera, spesso si è costretti a trasferimenti lunghi per raggiungere i cre-
matori e, infine, le ceneri devono essere spedite in India poiché in Italia non 
possono essere disperse secondo tradizione. “Fondamentalmente, non ci sono 
Sikh morti in Italia”, osserva amaramente, segnalando come la diaspora non 
riesca ancora a piantare radici anche nella morte.
Le comunità ebraiche progressive, racconta Daniela Gehan, sono escluse dai 
benefici dell’intesa tra Stato e Unione delle Comunità Ebraiche Italiane. Questo 
si traduce in limiti concreti, come l’impossibilità per chi non è riconosciuto 
di essere sepolto in modo conforme alla propria fede. “Quando hai l’intesa le 
soluzioni si trovano, il problema è quando non hai l’intesa”, sintetizza. Una 
disparità normativa che tocca anche i Bahá’í: “non abbiamo bisogno di molto, 
ma il problema maggiore che abbiamo è la mancanza di sale del commiato”, 
spiega Cosetta Scotto di Freca. Un lutto vissuto in spazi frettolosi o inadatti 
priva il momento funebre del suo significato più profondo. La stessa problema-
tica emerge nelle parole del buddista Giorgio Raspa: “siamo molto lontani dal 
riconoscere come un fatto normale […] che esistano anche funerali non catto-
lici”. L’impossibilità di rispettare le 72 ore rituali prima di toccare il corpo del 
defunto, l’assenza di strutture idonee, l’impossibilità di effettuare cremazioni 
all’aperto o sepolture in posizione seduta sono solo alcune delle incongruenze 
che, secondo Raspa, derivano da un’impostazione normativa e culturale “data 
per scontata all’interno della propria cultura d’origine”.
Non meno significativa è la testimonianza del movimento raeliano, che, pur 
ponendosi fuori dai grandi monoteismi, rivendica il diritto a pratiche post-
mortem coerenti con la propria visione della vita: “La legge italiana non ci aiu-
ta”, afferma Carlo Nanni, riferendosi all’impossibilità legale di conservare una 
parte del cranio per la futura resurrezione scientifica. Anche in questo caso, il 
ricorso al privato resta l’unica via.
Al di là delle diversità religiose e culturali, ciò che sorprende è la convergenza 
quasi unanime delle comunità su alcune richieste basilari: una sala neutra, 
priva di simboli religiosi, dove celebrare riti propri. In tutta Roma, un’unica 
sala – la Piramide del Verano – assolve questa funzione. Ma anche qui, gli 
spazi sono spesso inadatti, come ricorda Giorgio Raspa, al punto da costrin-
gere a celebrare riti fuori, all’aperto. Eppure si tratta di una richiesta minima, 
simbolica e concreta allo stesso tempo, che mostra come il rispetto della plu-
ralità non passi necessariamente da grandi riforme, ma anche da gesti quoti-
diani di apertura.
L’elemento che accomuna molte voci, infine, è la consapevolezza che la radice 
di gran parte degli ostacoli risiede non tanto nella malizia quanto nell’ignoran-



165

Giorgio Scalici

za. Come osservano molti informatori, non è un crimine non conoscere i riti 
altrui; lo diventa quando manca la volontà di conoscerli. Se può essere com-
prensibile che un impiegato comunale di un piccolo centro non sappia nulla 
di una minoranza, è inaccettabile che le istituzioni non si facciano carico della 
formazione del personale. La divulgazione e la formazione emergono, da tut-
te le realtà ascoltate, come la chiave di volta per superare le discriminazioni. 
Una richiesta condivisa e reiterata, che unisce credenti diversi sotto un’unica 
esigenza civile: essere visti, compresi e rispettati nel momento più vulnerabile 
dell’esistenza, quello della morte.

Conclusioni

L’analisi delle pratiche funerarie delle minoranze religiose in Italia mostra 
come la morte costituisca un terreno privilegiato per osservare l’intreccio tra 
vulnerabilità individuali e disuguaglianze collettive. I funerali non sono soltan-
to momenti di dolore privato, ma dispositivi culturali e politici che definiscono 
appartenenza, riconoscimento e cittadinanza.
La ricerca ha evidenziato tre nodi centrali. In primo luogo, la sovrapposizio-
ne – ma non coincidenza – tra minoranze religiose e comunità migranti: se 
per alcuni gruppi la condizione migratoria influisce direttamente sulle pratiche 
funebri, altre minoranze, pur non legate alla migrazione, incontrano ostacoli 
simili legati alla mancanza di riconoscimento istituzionale. In secondo luogo, 
la frammentazione normativa, che genera profonde disparità territoriali e isti-
tuzionali, con pratiche consentite in alcuni contesti e vietate in altri. Infine, il 
peso delle disuguaglianze economiche, che spinge molte famiglie verso soluzio-
ni alternative come il rimpatrio o l’auto-organizzazione rituale.
A questi elementi si intreccia una tensione trasversale tra dimensioni indivi-
duali e collettive del lutto: senza spazi rituali adeguati, la sofferenza privata ri-
schia di rimanere isolata, trasformandosi in una forma di esclusione sociale.
Dal punto di vista metodologico, la nascita di NIMO non rappresenta un ele-
mento accessorio, ma un vero e proprio laboratorio etnografico in cui la ricerca 
si è tradotta in azione collettiva. Questo passaggio ha permesso di osservare 
come le comunità reinterpretino i propri bisogni in contesti partecipativi, mo-
strando la rilevanza dell’etnografia non solo come pratica descrittiva, ma come 
strumento capace di generare nuove forme di confronto e riconoscimento.
In un Paese come l’Italia, dove il quadro normativo appare ancora inadeguato a 
rispondere alla pluralità religiosa, le pratiche funerarie delle minoranze rivela-
no in modo esemplare le tensioni tra libertà costituzionali, vincoli amministra-
tivi e aspirazioni comunitarie. Studiare la morte in condizioni di marginalità 



Il diritto di morire 

166

significa dunque interrogare la qualità della democrazia, la capacità delle isti-
tuzioni di riconoscere la diversità e, più in generale, il modo in cui le società 
contemporanee affrontano il limite ultimo dell’esistenza.
Questa ricerca, tuttora in corso, è anche alla base di una proposta di ERC Star-
ting Grant, finalizzata a consolidare e ampliare l’indagine attraverso la costitu-
zione di un team interdisciplinare composto da un antropologo, un giurista e 
uno psicologo. L’obiettivo è rafforzare l’analisi comparativa e integrare dimen-
sioni normative e psico-sociali, conferendo al lavoro maggiore profondità e 
respiro internazionale.

Bibliografia

Arlow, R., Adam, W.R.
2009	 (on the application of Ghai) v Newcastle City Council: Administrative Court: Cran-

ston J, May 2009 Hindu – cremation – open air – human rights. Ecclesiastical Law 

Journal, 11 (3), pp. 367-369. https://doi:10.1017/S0956618X09990305

Ariès, P.
1981	 La storia della morte in Occidente, Rizzoli, Milano.

Asad, T.
1993	 Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam, Johns 

Hopkins University Press, Baltimore. 

Beebeejaun, Y., McClymont, K., Maddrell, A., Mathijssen, B., McNally, D.
2021	 Death in the Peripheries: Planning for Minority Ethnic Groups beyond “the City”. 

Journal of Planning Education and Research, 44 (3), pp. 1198-1211. https://doi.
org/10.1177/0739456X211043275

Biehl, J.
2005	 Vita: Life in a Zone of Social Abandonment, University of California Press, Berkeley.

Bloch, M.
1971	 Placing the Dead: Tombs, Ancestral Villages and Kinship Organization in Madagascar, 

Seminar Press, Londra e New York.

Bloch, M., Parry, J. (a cura di)
1982	 Death and the Regeneration of Life, Cambridge University Press, Cambridge.

Boelen, P.A., Smid, G.E.
2017	 Disturbed Grief: Prolonged Grief Disorder and Persistent Complex Bereavement 

Disorder. BMJ. https://doi.org/10.1136/bmj.j2016



167

Giorgio Scalici

Brown, W.
2006	 Regulating Aversion: Tolerance in the Age of Identity and Empire, Princeton University 

Press, Princeton.

Caritas
2007	 Dossier Immigrazione.

CEMI
2022	 A Roadmap for Inclusive Cemeteries and Crematoria in Diverse Societies, University of 

Luxembourg, Lussemburgo.

Colombo, A.
2021	 La solitudine di chi resta. La morte ai tempi del contagio, Il Mulino, Bologna.

Convenzione Europea dei Diritti dell’Uomo (CEDU)
1953	 Articolo 9 – Libertà di pensiero, di coscienza e di religione.

Costituzione della Repubblica Italiana
1946	 Costituzione della Repubblica Italiana, Gazzetta Ufficiale, Roma.

Cristofori, R. (a cura di)
2016	 Law and Religion in the 21st Century: Relations between States and Religious Communities, 

Routledge, Londra.

Das, V.
2007	 Life and Words: Violence and the Descent into the Ordinary, University of California 

Press, Berkeley.

Davies, D.
2015	 Mors Britannica: Lifestyle & Death-style in Britain Today, Routledge, Londra.

De Martino, E.
1958	 Morte e pianto ritual nel mondo antico. Dal lamento funebre antico al pianto di Maria, 

Edizioni scientifiche Einaudi, Torino.

Doe, N.
2011	 Law and Religion in Europe: A Comparative Introduction, Oxford University Press, Ox-

ford.

Doka, K.J.
2022	 Grief in the COVID-19 Pandemic, in P. Pentaris (ed.), Death, Grief and Loss in the 

Context of COVID-19, Routledge, Londra, pp. 29-39.

Dworkin, R.
1986	 Law’s Empire, Harvard University Press, Cambridge.



Il diritto di morire 

168

Eisgruber, C., Sager, L.
2007	 Religious Freedom and the Constitution, Harvard University Press, Cambridge.

Engelke, M.
2019	 The Anthropology of Death Revisited. Annual Review of Anthropology, 48, pp. 29-44. 

https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102218-011420

Farmer, P.
2004	 An Anthropology of Structural Violence. Current Anthropology, 45 (3), pp. 305-325. 

https://doi.org/10.1086/382250

Fassin, D.
2007	 Humanitarianism as a Politics of Life. Public Culture, 19 (3), pp. 499-520. https://doi.

org/10.1215/08992363-2007-007

Favole, A.
2003	 Resti di umanità. Vita sociale del corpo dopo la morte, Laterza, Roma-Bari.

Fox, J.
2022	 Thou Shalt Have no Other Gods Before Me: Why Governments Discriminate Against Reli-

gious Minorities, Cambridge University Press, Cambridge.

Fox, M.
2006	 Death Rights and Rites, Routledge, Londra.

Gargiulo, E.
2024	 Contro l’integrazione. Ripensare la mobilità, Meltemi, Milano.

Galtung, J.
1969	 Violence, Peace, and Peace Research. Journal of Peace Research, 6 (3), pp. 167-191. 

https://doi.org/10.1177/002234336900600301

Gawande, A.
2014	 Being Mortal: Medicine and What Matters in the End, Metropolitan Books, New York.

Grignola, A., Ceccoli, P.
2001	 Atlante della religione: nel nome di Dio, Demetra Edizioni, Milano.

Gusman, A. (a cura di)
2010	 Gli altri addii: Morte e ritualità funebri nelle comunità immigrate del Piemonte, Fondazio-

ne Fabretti, Torino.

Johnson, T.M., Grim, B.J. (a cura di)
2020	 “All Religions (global totals)”. World Religion Database, BRILL, Leida-Boston.



169

Giorgio Scalici

Juss, S.S.
2013	 Sikh Cremations and the Re-imagining of the Clash of Cultures. Human Rights 

Quarterly, 35 (3), pp. 598-630. https://doi.org/10.1353/hrq.2013.0034

Kadrouch Outmany, K.
2016	 Religion at the Cemetery: Islamic Burials in the Netherlands and Belgium. Contem-

porary Islam: Dynamics of Muslim Life, 10 (1), pp. 87-105. https://doi.org/10.1007/
s11562-015-0341-3

Klapetek, M.
2017	 Muslim Areas at Municipal Cemeteries in Germany and Austria. Studia Religiologi-

ca, 50 (3), pp. 203-220.

Leiter, B.
2008	 Why Tolerate Religion? Constitutional Commentary, 25, pp. 1-27.

Maddrell, A., Kmec, S., Uteng, T., Westendorp, M. (a cura di)
2023	 Hindu Mobilities and Cremation, in A. Maddrell, S. Kmec, T. Uteng, M. Westendorp 

(eds.), Mobilities in Life and Death, Springer, Londra, pp. 21-42.

Maddrell, A., Sidaway, J.D., Della Dora, V.
2023	 Deathscapes: Spaces for Death, Dying, Mourning and Remembrance, Routledge, Londra.

Manca, M.C.
2005	 Le cerimonie funebri come riti di passaggio. Eterno fluire: Diversità religiose in area fioren-

tina, Franco Angeli, Milano.

Marcus, G.E.
1995	 Ethnography in/of the World System: The Emergence of Multi-sited Ethnography. 

Annual Review of Anthropology, 24, pp. 95-117. https://doi.org/10.1146/annurev.
an.24.100195.000523

Mathijssen, B., Venhorst, C.
2019	 Funerary Practices in the Netherlands, Emerald Publishing, Leeds.

Nakajima, S.
2018	 Complicated Grief: Recent Developments in Diagnostic Criteria and Treatment. 

Phil. Trans. R. Soc. https://doi.org/10.1098/rstb.2017.0273.

Omenetto, S.
2020	 Migrazioni e (dis)continuità spaziale nella morte, Tau Editrice, Todi.

Scalici, G.
2024	 Pain, Play and Music, Bloomsbury, Londra.



Il diritto di morire 

170

Segreteria di Stato
1929	 Patti Lateranensi.

Stroebe, M., Schut, H.
2021	 Bereavement in Times of COVID-19: A Review and Theoretical Fra-

mework. OMEGA – Journal of Death and Dying, 82 (3), pp. 500-522. https://doi.
org/10.1177/0030222820966928

Taylor, C.
2007	 A secular age, Harvard University Press, Cambridge.

Thomas, L.V.
1975	 Anthropologie de la mort, Payot, Parigi; trad. it. Antropologia della morte, Garzanti, 

Milano 1976.

Tikka, S., Garg, S., Dubey, M.
2020	 How to Effectively Break Bad News: The COVID-19 Etiquettes. Indian Journal of Psy-

chological Medicine, 42 (5), pp. 491-493. https://doi.org/10.1177/0253717620948208

Tolia-Kelly, D.
2008	 Investigations into Diasporic ‘Cosmopolitanism’: Beyond Native Mythologies of the 

‘Non-native’. In C. Dwyer, C. Bressey (eds.), New Geographies of Race and Racism, 
Ashgate, Aldershot, pp. 283-296.

Tully, J.
1995	 Strange multiplicity: Constitutionalism in an age of diversity, Cambridge University 

Press, Cambridge.

Varshney, P., Prasad, G., Chandra, P.S., Desai, G.
2021	 Grief in the COVID-19 Times: Are we Looking at Complicated Grief in the 

Future? Indian Journal of Psychological Medicine, 43 (1), pp. 70-73. https://doi.
org/10.1177/0253717620985424

Verdery, K.
1999	 The Political Lives of Dead Bodies: Reburial and Postsocialist Change, Columbia Univer-

sity Press, New York.

Witte, J. Jr.
2005	 Religion and the American Constitutional Experiment, Westview Press, Boulder.

Zhai, Y., Du, X.
2020	 Loss and Grief Amidst COVID-19: A path to Adaptation and Resilience. Brain, Be-

havior, and Immunity, 87, pp. 80-81. https://doi.org/10.1016/j.bbi.2020.04.053



171

Giorgio Scalici

Sitografia

Scalici, G.
2023	 Interviste, FRED.
https://sites.google.com/uniroma1.it/fred/interviews?authuser=0 (consultato il 

01/06/2025)

Colonnello, P. 
2015	 La legge anti-moschee blocca tutti i culti, polemica in Lombardia: Proposta dalla 

Lega, introduce pesanti norme edilizie, La Stampa, 28 gennaio 2015.
https://www.lastampa.it/cronaca/2015/01/28/news/la-legge-anti-moschee-blocca-tutti-

i-culti-polemica-in-lombardia-1.35308482/ (consultato il 01/06/2025)

Transirico, C.
2023	 La vergogna delle bare dimenticate ai Rotoli di Palermo, il Codacons: intervenga 

la Procura, Giornale di Sicilia. https://palermo.gds.it/articoli/cronaca/2023/05/09/
la-vergogna-delle-bare-dimenticate-ai-rotoli-di-palermo-il-codacons-intervenga-
la-procura-42642069-431b-465b-b098-587d3c141b45/ (consultato il 24/08/2025).


