“Io vengo da qui”
Identita plurali, agency e cittadinanza situata

nei Centri di Aggregazione Giovanile (CAG)
nelle Marche

“I Come from Here”
Plural Identities, Agency, and Situated Citizenship
in Youth Centers in the Marche Region

Silvia Pitzalis, Universita degli studi Link
ORCID: 0000-0003-0241-1770, s.pitzalis@unilink.it

Abstract: This article explores Youth Centers (CAGs) in the Marche region
as key sites for observing the construction and negotiation of plural identi-
ties among young “coming from migration”. Based on ethnographic research
(2021-2022), the study shows how everyday practices - linguistic, aesthetic,
bodily, and relational — enable young people to articulate fluid and situated
forms of belonging, resisting essentializing categories such as “migrant” or
“Italian.” CAGs emerge as local ecologies of belonging, where citizenship is
not bestowed from above but continuously enacted through interactions, af-
fective ties, and modes of self-representation. In these contexts, youth are
not simply recipients of services but co-producers of meaning and agents of
social transformation, capable of reimagining inclusive models of coexist-
ence. The research also highlights the structural tensions that shape these
spaces: scarce resources, territorial inequalities, and the marginalization of
youth policies. Nevertheless, CAGs function as social and cultural laborato-
ries, nodes of relational welfare, and symbolic arenas of community-making,
where new generations can exercise agency and redefine the coordinates of
belonging. The article thus seeks to redirect anthropological attention to
these spaces, underscoring their transformative value in contemporary pro-
cesses of situated citizenship.

Keywords: Plural identities; Situated citizenship; Agency; Youth center; “Sec-
ond generation”.

Antropologia pubblica, n. 2, 2025 « Mimesis Edizioni, Milano-Udine © 2025 - MIM EDIZIONI SRL
ISSN: 2531-8799 « ISBN: 9791222326122 « DOI: 10.7413/2531-8799053

This is a peer-reviewed and open access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution License (CC-BY-4.0).



“Io vengo da qui”

Introduzione

Nel primo pomeriggio di un inizio giugno 2022 gia torrido, raggiungo Toni,'
educatore trentenne, al Centro di Aggregazione Giovanile (d'ora in avanti CAG)
di un comune dell'Unione di Pian del Bruscolo, parte della provincia di Pesaro-
Urbino (Regione Marche). Gia da fuori si percepisce un vociare multilingue: ri-
sate, qualche parola in dialetto del luogo che sfuma in un “Oh bro” e un “Salam”
gridato da un ragazzo a un altro. Giovanissimi/e entrano ed escono dalle porte
del Centro con la naturalezza di chi vi ha trovato un rifugio familiare. Il CAG ¢
ospitato in una sala della Parrocchia con un’entrata indipendente e un piccolo
spazio esterno a forma di arena. Dentro bigliardini, tavolo da ping-pong, giochi
per diverse fasce d’eta rendono evidente la funzione del Centro. Sono poche le
regole: rispetto per gli altri (educatori e pari), rispetto per il vicinato, rispetto per
il Centro e rispetto per se stessi; per il resto piena liberta di espressione.

A un tratto mi accorgo che fuori, nell'arena, un gruppo di ragazze/i & accalcato
intorno a uno smartphone che trasmette musica trap. Mi avvicino con la scusa
che dentro fa troppo caldo. Chiedo cosa stiano ascoltando e loro mi gridano
in coro: “E Ghali, non lo conosci? Questa canzone si chiama Wily, wily” e im-
mediatamente tre o quattro voci iniziano a cantarne i versi in coro imitando
il balletto del cantante.? Toni mette la canzone sul suo cellulare e lo collega a
una cassa bluetooth facendola risuonare nella piccola arena. “As-salamu alay-
kum, As-salamu alaykum, son venuto in pace (Salam). Questa guerra, questa
merda, giuro, wallah, fra’, non mi piace” intonano le/i giovani, replicando i
versi di Ghali mescolati di italiano e arabo. Alcuni ondeggiano la testa a tem-
po, altri ridono quando la canzone arriva al ritornello in dialetto tunisino che
pochi capiscono davvero. Mara, quattordicenne di famiglia italiana immigrata
dalla Puglia, chiede il significato di “Wily wily” e Yassine — tredicenne nato
qui da genitori tunisini — prova a spiegarlo. Accanto a lui Luca — dodicenne di
famiglia italiana — ripete affascinato le parole straniere; Maryam - undicenne
di origini marocchine — annuisce sorridendo: assomiglia alla lingua che sente a
casa, anche se non ¢ proprio la stessa, precisa, e ora risuona qui tra questi scali-
ni; Samir — quindicenne di origini tunisine — interviene a tradurre un termine

! Malgrado la responsabilita di quanto scritto in questo contributo sia dell'autrice, non sarebbe

mai stato possibile realizzare questo lavoro senza la disponibilita, la pazienza, il tempo che le persone
a diverso titolo coinvolte nella ricerca mi hanno dedicato: a ognuna di loro va il mio pil sentito rin-
graziamento. In particolare, ringrazio le/i giovani incontrati durante la ricerca, che molto mi hanno
insegnato su rispetto, dignita e diritti. Ringrazio inoltre le/i revisore/i anonime/i per i preziosi consi-
gli e la rivista Antropologia Pubblica per aver accettato di ospitare questo contributo. Tutti i nomi di
questo scritto sono pseudonimi.

2 https://www.youtube.com/watch?v=QqbJt1qnXTQ. Consultato il 18/06/2025.

10



Silvia Pitzalis

francese (“sans pitié”, cioé “senza pietd”). In quei minuti, il CAG si trasforma in
un microcosmo sonoro dove tre lingue - italiano, arabo, francese — danzano
assieme, evidenziando la competenza plurilingue di queste soggettivita (Bachis
2024). Non importa se qualcuno non coglie ogni parola: cio che conta & I'ener-
gia condivisa e la possibilita, per ciascuno, di mettere un pezzetto di sé in quella
performance collettiva (Bailey 2001). L'estetica ibrida di brani come quelli di
Ghali si traduce, per loro, in una politica quotidiana delle identita plurali: un
manifesto vivente che mostra come appartenenze diverse possano coesistere,
contaminarsi e dialogare nello stesso spazio sociale, senza rigidi schemi nel
quale essere imprigionate, senza annullarsi a vicenda.

Mentre si svolge quella scena, vicino a me Emil, un tredicenne nato qui da
genitori albanesi, si rivolge in arabo a Kerim - di dieci anni, nato in Marocco
ma trasferitosi con la madre qui, grazie al ricongiungimento famigliare, quan-
do ne aveva cinque. Incuriosita, fingendo di non riconoscere I'arabo, chiedo a
Emil: “Che lingua ¢?”, e lui prontamente risponde: “Arabo!”. Stando al gioco,
gli chiedo sorpresa: “Ma tu non eri albanese?”, e lui divertito mi risponde, pa-
rafrasando Ghali e contorcendosi in un balletto a ritmo: “Io sono albo, ladro,
tunno, marro, blangla, muso giallo”. Scoppiamo a ridere; poi aggiunge con un
forte accento del luogo, una cadenza fatta di picchi alto/basso e le “e” pit aperte
che io abbia mai sentito: “L’ho imparato dai miei amici marocchini. Sto con
loro da quando sono piccolo, quindi ho imparato un po’ di arabo... forse sono
un po’ arabo anche io quando voglio, a volte albanese, a volte arabo, a volte
italiano!”. Emil, Kerim e altri che hanno seguito la scena, ridono, divertiti, di
quelle possibilita ibride e plurali. Quelle risate mi appaiono subito e con forza
come pratiche ludico-performative che, attraverso il gioco, non solo sospen-
dono temporaneamente le classificazioni “etniche” e “nazionali” stabilite ma le
sovvertono, irridendole. In questo senso, le/i ragazze/i del Centro mettono
in atto una sfida ai confini simbolici (Barth 1969), incrinandone la rigidita e
mostrando come la loro agency possa operare nella negoziazione delle appar-
tenenze (Hall 1990). Tale gesto ludico non si limita pero al piano simbolico:
richiama anche la materialita del confine, inteso non pitt come mera linea di se-
parazione, ma come spazio poroso, relazionale e paradossale (Brambilla 2023;
Altin 2024), continuamente attraversato da mobilitd, incontri, contaminazioni.
Mi avvicino all'operatore e ci scambiamo un sorriso, a meta tra il divertito e il
consapevole, come a riconoscere — senza bisogno di parole — la densita simbolica
di quel momento: un frammento di vita quotidiana che, nella sua apparente leg-
gerezza, rende visibili le trame profonde attraverso cui si articolano identita in
trasformazione. Toni racconta che inizialmente alcune/i giovani si vergognavano
di parlare “la lingua dei genitori” al CAG; ora invece, grazie anche al successo di
artisti come Ghali - egli stesso figlio di immigrati tunisini e divenuto icona di una

11



“Io vengo da qui”

nuova Italia che, come altri interpreti della cosiddetta “musica delle seconde ge-
nerazioni”, ibrida linguaggi, stili e appartenenze (Saitta 2023; Bachis 2024) — non
solo la apprezzano, ma la condividono e la reinventano. Nei testi di Ghali queste/i
giovani trovano un rispecchiamento delle proprie condizioni: egli affronta gli ste-
reotipi sulle persone straniere, gioca con le lingue e mette in scena un antirazzismo
ironico e performativo (Frisina, Kyeremeh 2022), capace di riconnettere esperien-
ze frammentate e di offrire nuove grammatiche di appartenenza. Non sorprende
che conoscano a memoria soprattutto quei passaggi “ibridi”, che li divertono e li
fanno sentire meno sole/i, mi confidera Yassine qualche giorno dopo, risponden-
do a una domanda esplicita durante una conversazione informale.

Quando intonano in coro il verso provocatorio “Tu pensi che I'lslam sia I'Isis...
[o sono un negro, terrorista, culo bianco, ladro, bangla, muso giallo...”, i loro
volti esprimono insieme sfida e complicita. In quel gesto corale, parole stig-
matizzanti e offensive vengono svuotate di rancore, risemantizzate e piegate
in chiave ludica: € un atto di resistenza culturale e politica, che decostruisce il
linguaggio discriminatorio attraverso pratiche estetiche condivise. La musica
trap, in questo senso, si configura come un dispositivo simbolico capace di tra-
sformare la marginalita in risorsa, di produrre contro-narrazioni che ribalta-
no lo stigma (Saitta 2023) e di costruire appartenenze radicate localmente ma
aperte a circuiti transnazionali (Grassi 2024a). Il suo potere risiede proprio nel-
la capacita di risignificare il margine non come spazio di esclusione, ma come
luogo di creativit, visibilita e riconoscimento (Grassi 2024b). La trap diventa
cosi un linguaggio attraverso il quale i/le giovani dai margini negoziano i con-
fini e 'accesso allo spazio sociale, resistono ai processi di controllo istituzionale
e immaginano nuove forme plurali di cittadinanza.

In un contesto segnato da politiche migratorie restrittive e da discorsi pubblici
che continuano a inscrivere questi/e giovani in una condizione di alterita, il
CAG ¢ diventato oggi un “laboratorio sociale di e sulla frontiera” (Fabietti 1997;
Brambilla 2023), spazio di sperimentazione di cittadinanza, dove si elaborano
immaginari alternativi e si ridefiniscono i confini dell'inclusione. L'ordinarieta
di pomeriggi trascorsi tra compiti, ping-pong, chiacchiere e canzoni trap non e
mai neutra: essa costituisce il tessuto micro-sociale attraverso cui prende forma
una generazione che normalizza l'ibridita, trasforma la pluralita in risorsa e
rivendica la differenza come diritto. Attorno a una cassa che suona, I'identita
non appare come un nucleo unitario ma come racconto collettivo, intreccio di
lingue, culture e aspirazioni, che si rinsalda a ogni nota e a ogni risata, oppo-
nendosi con forza a chi fatica a riconoscere che questa oggi ¢ I'Ttalia.?

3 Rielaborazione del diario di campo del 08/06/2022.

12



Silvia Pitzalis

Questo scorcio etnografico introduce la riflessione che orienta il presente con-
tributo: l'ipotesi secondo cui i CAG siano dispositivi privilegiati nei processi di
costruzione, negoziazione e ridefinizione delle identita plurali delle/dei “giova-
ni venuti dalla migrazione” (Bachis 2024). Come mostrero, questi luoghi non
si limitano a fungere da spazi di supporto socioeducativo, ma si configurano
come contesti relazionali ad alta densita simbolica, all'interno dei quali si arti-
colano pratiche di soggettivazione, si producono forme di appartenenza situa-
ta, ibrida e plurale e si rendono visibili dinamiche di riconoscimento reciproco
(Costa 2013).

A tal fine, il contributo si articola in quattro momenti: dapprima delineero
il quadro teorico di riferimento, a livello internazionale e nazionale, sui
concetti di identita, appartenenza e cittadinanza in relazione alle sogget-
tivita giovanili; seguiranno la presentazione dell'impianto metodologico e
la descrizione del contesto d'indagine; quindi un’analisi dei CAG e della
loro genealogia in Italia; infine, attraverso alcuni casi etnografici, mostrero
come i CAG possano essere letti come laboratori sociali in cui le/i giovani
venute/i dalla migrazione sperimentano forme plurali di identita, cittadi-
nanza situata e agency.

Identita plurali, generazioni mobili: una lettura antropologica

Le riflessioni antropologiche sull'identita hanno progressivamente decostru-
ito I'idea moderna di un soggetto coerente e stabile. A partire dalle riflessioni
di Barth (1969), essa, infatti, & stata ripensata non come un dato naturale
o un nucleo unitario, ma come un processo relazionale e situato, continua-
mente negoziato attraverso pratiche sociali, interazioni e rapporti di potere.
Dagli anni Ottanta, la critica di Marilyn Strathern (1988) ha radicalizzato
tale prospettiva smontando la nozione di individuo come entita autonoma
e autosufficiente e proponendo invece la figura della persona come dividua-
le, prodotto parziale e distribuito di molteplici relazioni. In tale prospettiva,
l'identita emerge come pluralita relazionale storicamente situata e continua-
mente negoziata allinterno di campi simbolici attraversati da disuguaglian-
ze, appartenenze frammentate e tensioni normative (Butler 1990; Hall 1990;
Clifford 2013). Ne deriva che i legami tra identita e alteritd non siano mai
definitivi né immutabili, ma vengano incessantemente rielaborati: i diversi
elementi costitutivi di una societa riflettono infatti un processo continuo e
mai concluso attraverso cui ogni collettivita costruisce e ridefinisce simul-
taneamente la propria immagine e quella degli altri (Augé, Colleyn 2006, p.
16). Su questa scia, Francesco Remotti (2017) ha posto I'accento sull'incom-

13



“Io vengo da qui”

pletezza costitutiva delle identita, concepite come configurazioni instabili e
plurali, sempre in costruzione e mai definitivamente fissate. Pit recentemen-
te, Eriksen e Jakoubek (2019) hanno rilanciato questo dibattito sottolinean-
do come le appartenenze vadano comprese come configurazioni processuali,
contraddittorie e instabili, resistenti a ogni tentativo di reificazione.
L'uguaglianza formale dei diritti, pur considerata pilastro delle democrazie
moderne, non garantisce di per sé un accesso pieno e paritario alla cittadi-
nanza vissuta. Il loro esercizio effettivo &, infatti, condizionato da posizio-
namenti sociali differenziati, plasmati da variabili come genere, posizione
socio-economica, provenienza e appartenenza culturale (Crenshaw 1989). La
cittadinanza non €, dunque, uno status stabile, ma un processo dinamico e si-
tuato, fatto di pratiche quotidiane e appartenenze molteplici (Bauman 1996).
Le esperienze dei soggetti si articolano spesso attraverso confini nazionali e
culturali, generando forme di cittadinanza flessibile (Ong 1999) e pratiche
di partecipazione politica post-nazionali e denazionalizzate (Sassen 2002).
Questi confini non vanno intesi come barriere naturali ma come costruzioni
sociali continuamente prodotte e rinegoziate (Barth 1969; Brambilla 2023;
Altin 2024); la loro instabilita (Eriksen, Jakoubek 2019) spiega perché, nono-
stante I'uguaglianza giuridica proclamata, I'accesso alla cittadinanza vissuta
resti differenziale.

Dagli anni Novanta, 'antropologia ha contribuito in modo decisivo alla ride-
finizione delle categorie di appartenenza, identita e cittadinanza in contesti
globalizzati, mostrando come i percorsi migratori producano appartenenze
transnazionali capaci di superare la logica dicotomica tra societa di origine e
societa di arrivo (Glick Schiller, Basch, Blanc-Szanton 1992; Bhabha 1994),
approfondendo il ruolo delle reti sociali, affettive ed economiche che collega-
no luoghi diversi e dando forma a veri e propri campi transnazionali (Levitt,
Waters 2002; Levitt, Glick Schiller 2004). L’antologia curata da Maher (2008)
ha poi offerto un quadro comparativo delle esperienze migratorie, mettendo
in luce I'ibridita, la pluralita e la multilocalita delle appartenenze. L'identi-
ta dei/delle giovani con background migratorio si configura come una rete
di legami affettivi, genealogie simboliche e riconoscimenti sociali (Duany
2000), che prende forma in contesti segnati da rapporti di potere, intersezio-
ni identitarie e negoziazioni tra soggetti con diversi gradi di mobilita, razzia-
lizzazione e cittadinanza (Brah 1996). Queste appartenenze si esprimono in
spazi transnazionali, dove media, reti sociali e pratiche linguistiche alimen-
tano identitd mobili e multilocali (Appadurai 1996), prodotte dall'intreccio
tra vincoli strutturali e pratiche agentive (Hall 1990; Bauman 1996; Clifford
2013). In questa prospettiva, le soggettivita delle cosiddette “seconde genera-
zioni” si costituiscono in relazione a contesti specifici — educativi, giuridici,

14



Silvia Pitzalis

urbani - e sono modellate da fattori come genere, classe, “razza” e religione
(Brettell, Sargent 2006). La loro identita va, quindi, intesa come “positiona-
lity” (Anthias 2002), ossia come collocazione dinamica che si costruisce nel
tempo e nello spazio attraverso pratiche e relazioni. Entro questo scenario, il
ruolo dello Stato, delle politiche migratorie e delle istituzioni educative € cru-
ciale nella produzione di soggettivita razzializzate, poiché definisce i criteri di
legittimita e appartenenza e attiva processi di inclusione/esclusione sia fisica
che simbolica (Fassin 2001).

I/le giovani con background migratorio non si limitano a subire le categorie
dominanti: agiscono attivamente per ridefinire i confini simbolici di cittadi-
nanza, identita e appartenenza; la soggettivita emerge cosi come spazio politi-
co, attraversato da tensioni e possibilita (Glick Schiller, Fouron 2001). Le loro
identit, plurali e processuali (Maher 2008; Eriksen, Jakoubek 2019), si defini-
scono soprattutto attraverso pratiche quotidiane che includono performance
estetiche, linguistiche e affettive. Queste pratiche generano contro-narrazio-
ni capaci di destabilizzare 'immaginario nazionale dominante e di ridefinire
il senso dell'identita e della cittadinanza (Keegan 2021; Grassi 2024a; Bachis
2024; 2025) come costruzioni multidimensionali dell'appartenenza a collettivi-
ta locali, nazionali e transnazionali (Riccio, Russo 2009).

In tale cornice, il concetto di “cittadinanza affettiva” offre una chiave inter-
pretativa utile a mettere in luce come le appartenenze non si esauriscano nella
dimensione giuridico-formale della cittadinanza, ma vengano continuamente
situate, negoziate e ridefinite nelle pratiche quotidiane fondate su reti emotive,
cura e solidarieta (Ayata 2019; Saxena, Sharma 2022). Le emozioni pubbliche —
empatia, risentimento, paura — risultano infatti intimamente connesse ai regi-
mi di cittadinanza formale, poiché ne plasmano i processi di inclusione/esclu-
sione (Zembylas 2013). Nondimeno, se la cittadinanza formale rimanda a uno
status giuridico conferito dallo Stato, la cittadinanza situata emerge attraverso
le pratiche di agency dei/delle giovani venute/i dalla migrazione, che radica-
no l'appartenenza in relazioni quotidiane, reti affettive e forme di solidarieta
concrete. In questo senso, la cittadinanza situata non ¢ un’alternativa alla citta-
dinanza formale, ma un suo costante controcampo, un processo performativo
e relazionale che si costruisce “dal basso”, attraverso gesti estetici, linguistici,
affettivi, creativi.

Le politiche affettive agiscono sui corpi e sugli affetti, ma possono essere
sovvertite da pratiche narrative che generano nuovi immaginari di appar-
tenenza (Navaro-Yashin 2009). Progetti artistici e visuali hanno mostrato
come 'immaginazione creativa e il racconto autobiografico possano costi-
tuire strumenti di rielaborazione del sé e di proiezione verso futuri pos-
sibili, ridefinendo lo spazio diasporico come luogo di progettualita e non

15



“Io vengo da qui”

solo di marginalita (Grassi 2024a; 2024b; Cingolani 2025; D’Onofrio 2019;
Sjoberg, D’Onofrio 2020). In questo processo, I'identita assume una dimen-
sione mobile e relazionale, che si esprime anche attraverso archivi affettivi,
memorie e ritualita collettive (Werbner 2002). Le pratiche diasporiche, le
proteste simboliche e i gesti estetici producono cosi nuovi spazi politici e
forme di riconoscimento: l'esperienza migratoria viene ridefinita da sog-
getti che negoziano i regimi normativi statali mediante forme culturali ibri-
de (Ong 1999).

L’agency di queste/i giovani non si limita, dunque, alla resistenza o all'adatta-
mento, ma consiste nella capacita di elaborare pratiche creative e discorsive
che trasformano i significati stessi di cittadinanza e appartenenza, inciden-
do sugli immaginari pubblici e aprendo spazi per forme di partecipazione
politica inedite (Grassi 2024a, 2024b; Bachis 2025; Cingolani 2025). Come
mostrato nella vignetta etnografica posta in apertura di questo contributo,
le pratiche linguistiche assumono un ruolo cruciale nella definizione delle
soggettivitd migranti. L'uso plurilingue e performativo della lingua (Bailey
2001) non & soltanto un mezzo di comunicazione, ma diventa un dispositivo
di posizionamento e di espressione creativa capace di mettere in discussione
le narrazioni egemoniche sullidentitd e di demolire I'assunzione naturaliz-
zata di un legame essenziale tra razza e lingua (Rosa, Flores 2017). In questa
prospettiva, i/le giovani con background migratorio fanno delle risorse lin-
guistiche strumenti di agency, utilizzandole per sovvertire stereotipi, rine-
goziare i confini identitari e costruire narrazioni plurali e autonome di sé
(Cingolani 2025).

Negli ultimi anni, le tecnologie digitali hanno amplificato questa capacita tra-
sformativa, offrendo strumenti per articolare appartenenze complesse, multi-
locali e spesso “virali” (Bachis 2024). L'uso creativo delle piattaforme si configu-
ra come spazio privilegiato di produzione ironica e di contro-discorsi capaci di
scardinare rappresentazioni pubbliche stigmatizzanti (Bachis 2025), generando
narrazioni alternative che sfidano gli immaginari nazionali omogeneizzanti e
aprono spazi di riconoscimento non previsti dai regimi normativi (Madianou,
Miller 2012). Attraverso tali pratiche si sviluppano vere e proprie “commu-
nities of practice” in cui 'identita si costruisce collettivamente mediante per-
formance condivise, riconoscimenti reciproci e riconfigurazioni simboliche
(Wessendorf 2007). E in questa dinamica che si coglie pienamente il passaggio
dalla cittadinanza formale alla cittadinanza situata: non una sostituzione, ma
una riconfigurazione continua dei significati di appartenenza, resa possibile
dall'agency quotidiana dei/delle giovani venuti/e dalla migrazione, che attra-
verso pratiche affettive, estetiche e digitali rielaborano i confini stessi di citta-
dinanza e identita.

16



Silvia Pitzalis

Tra cittadinanza negata e agency creativa: giovani e confini
dell'italianita

Nel contesto italiano, la soggettivita dei/delle giovani venuti dalla migrazione &
profondamente modellata da specifiche configurazioni geopolitiche locali (Ben-
Yehoyada 2011) e segnata da un’esperienza di “italianita negata”, sospesa tra ap-
partenenza formale ed esclusione simbolica (Giacalone 2014; 2024; Grimaldi,
Vicini 2024b). Al centro di questa dinamica vi & il quadro normativo in materia
di cittadinanza, definito dalla legge n. 91 del 1992 e fondato sul principio dello
ius sanguinis: & cittadina/o italiana/o chi nasce da almeno un genitore italiano. Di
conseguenza, i/le figli/figlie di cittadini stranieri nati/e sul territorio non acqui-
siscono automaticamente la cittadinanza, ma possono richiederla solo al com-
pimento della maggiore eta, a condizione di dimostrare una residenza legale e
continuativa, affrontando un iter burocratico complesso e spesso farraginoso.
Questa configurazione normativa, apparentemente neutra, si traduce in un di-
spositivo selettivo che, attraverso rigidita burocratiche e irregolarita documen-
tali, ostacola I'accesso alla cittadinanza anche a soggetti pienamente socializzati
nel contesto italiano (Ambrosini 2020). Ne deriva un divario strutturale tra
cittadinanza formale e cittadinanza vissuta (Zanfrini 2007), che produce una
condizione di sospensione: giovani che partecipano alla vita sociale quotidiana
restano tuttavia esclusi dal riconoscimento giuridico e dai simboli dell'apparte-
nenza politica (Grimaldi, Vicini 2024b).

La cittadinanza, in questo senso, funziona come un confine simbolico che -
lungi dall’essere neutro — riproduce gerarchie e linee di esclusione. Non a caso,
i discorsi pubblici in Italia restano radicati in un immaginario etno-nazionale
che privilegia sangue e suolo come criteri di appartenenza (Bachis 2013; Aime
2020; Altin 2024), perpetuando una visione culturalmente omogeneizzante e
ostile all'ibridazione.

La conseguenza & che queste/i giovani, pur nati o cresciuti in Italia, vengono
ancora percepiti come stranieri, nonostante la piena competenza linguistica e
il radicamento sociale, alimentando quel meccanismo che produce “stranie-
ri interni”: immigrati una volta e immigrati per sempre (Balibar 2006; Altin,
Virgilio 2016). Nonostante il dibattito politico e accademico abbia piu volte
sollecitato riforme — come lo ius soli temperato o lo ius culturae — tali proposte
non hanno ancora trovato esito, segnalando la persistenza di una concezione
restrittiva e selettiva dell'appartenenza nazionale.

4 https://www.interno.gov.it/it/temi/cittadinanza-e-altri-diritti-civili/cittadinanza (consultato

i127/08/2025).

17



“Io vengo da qui”

Anche quando in possesso della cittadinanza, questi soggetti sono spesso in-
scritti in narrazioni e dispositivi istituzionali che li definiscono come “figli/e di
immigrati”, reiterandone l'alterita (Antonelli, Guerzoni 2012). Le rappresen-
tazioni pubbliche li ingabbiano in cornici riduttive — devianza, vittimismo o
eccezionalita — che oscurano la varieta delle traiettorie ordinarie e plurali di vita
quotidiana (Cingolani 2025). Le classificazioni istituzionali, inoltre, tendono
a ridurre le loro soggettivita a deficit linguistici o culturali (Guerzoni, Riccio
2009; Giacalone 2014; 2024), configurando lo spazio educativo come luogo am-
bivalente: mentre promette inclusione, spesso riproduce esclusione simbolica
attraverso logiche paternalistiche e percorsi differenziati (Piasere 2010; Bena-
dusi 2012; Vicini 2022; Altin 2024). In tal senso, la retorica multi/intercultu-
rale, lungi dall'essere emancipativa, opera come dispositivo di marcatura che
rafforza la separazione tra un “noi” normativo e un “loro” da integrare (Amselle
1996; Pompeo 2007; Altin, Virgilio 2016).

Nondimeno, come ampiamente dimostrato dalla letteratura, tali contesti sono at-
traversati da pratiche di resistenza e produzione simbolica: le/i giovani agiscono
come soggetti creativi, elaborando performance ibride e strategie estetiche che
rinegoziano i margini dell'appartenenza e articolano forme complesse di iden-
tita, sfuggendo alle griglie interpretative dominanti (Benadusi 2012; Tarabusi
2009; 2015; Riccio, Russo 2009; Riccio 2011; Mansilla, Grassi, Queirolo Palmas
2021; Grassi 2024a; 2024b; Altin 2024). Come gia evidenziato, progetti artisti-
ci e partecipativi hanno, inoltre, reso visibili forme di auto-rappresentazione
che contrastano I'immaginario omogeneizzante dell'italianita (Cingolani 2025),
mentre pratiche etnografiche creative hanno mostrato come I'immaginazione e
la produzione artistica permettano di articolare “orizzonti globali” e futuri possi-
bili (Sjoberg, D’Onofrio 2020). Inoltre, i “nuovi italiani” utilizzano le piattaforme
digitali come spazi di autorappresentazione e contro-narrazione che permettono
di elaborare strategie ironiche e memetiche e discorsi di appartenenza capaci di
ribaltare stereotipi e immaginari migratori e sfidare i confini etno-nazionali (Ba-
chis 2024; 2025). In questa prospettiva, i/le giovani venuti dalla migrazione non
appaiono come soggetti passivi di classificazioni istituzionali, ma come agenti
creativi che negoziano appartenenze, elaborano pratiche estetiche e affettive, e
costruiscono forme plurali di cittadinanza che mettono in discussione i confini
stessi dell“italianitd” (Grassi 2024a; 2024b; Cingolani 2025).

E in questa frattura tra cittadinanza legale e cittadinanza vissuta che si colloca
I'esperienza dei CAG, contesti in cui, come mostrerod nelle pagine seguenti, le/i
giovani elaborano identita plurali, negoziano appartenenze e producono forme
di cittadinanza quotidiana (Neveu 2015). In questi spazi, la cittadinanza non &
concessa dall’alto, ma continuamente performata in modo situato attraverso
relazioni, linguaggi e pratiche collettive: un laboratorio sociale di e sulla fron-

18



Silvia Pitzalis

tiera (Fabietti 1997) in cui 'agency giovanile mette in discussione le rigidita del
quadro normativo e apre spazi di riconoscimento che auspicano modelli piu
accessibili di appartenenza.

Non si ha qui lo spazio per approfondire la questione, ma, prima di procedere
oltre, & importante sottolineare come la categoria di “seconde generazioni” abbia
occupato un ruolo centrale nei dibattiti pubblici e accademici su migrazione e
cittadinanza, fungendo da dispositivo classificatorio per designare soggetti nati o
cresciuti nei contesti di arrivo da genitori migranti (Grimaldi 2022). In risposta
a tali criticita, nel tempo sono emerse proposte alternative: I'espressione “nuove
generazioni” ha cercato di decentrare la “genealogia etnico-nazionale” a favore
della dimensione generazionale (Zanfrini 2007; Tarabusi 2009), mentre quella di
“nuovi italiani” ha introdotto un tentativo (provocatorio) di ridefinizione sim-
bolica dell'appartenenza (Colombo, Domaneschi, Marchetti 2015; Bachis 2024).
L'etichetta “giovani con background migratorio” ¢ stata proposta per superare le
derive essenzializzanti, ma rischia a sua volta di reiterare logiche di differenzia-
zione (Lagomarsino 2021). Analogamente, la formula “figli di migranti” (Grimal-
di 2022) tende a escludere dal discorso le cosiddette “terze o quarte generazioni”,
riproducendo una visione genealogica che non restituisce la complessita delle
appartenenze. Approcci recenti propongono analisi capaci di cogliere la natura
relazionale, situata e processuale delle appartenenze, decostruendo le categorie
fisse e valorizzando le pratiche quotidiane con cui le/i giovani negoziano identi-
ta, affiliazioni e visibilita (El-Tayeb 2011), evidenziando le forme di agency che
si esprimono nei contesti educativi, associativi e informali, dove si rielaborano
appartenenze plurime e si contestano le logiche classificatorie dominanti (Guer-
zoni, Riccio 2009; Riccio 2011). Non ¢ semplice sottrarsi ai rischi di queste de-
nominazioni, né neutralizzare gli effetti performativi che esse esercitano nella
produzione di soggettivita. In questo contributo, adotto una categoria generica
ma includente come “giovani”, assumendo consapevolmente una postura anali-
tica che lascia alle storie e ai vissuti condivisi nel lavoro etnografico il compito di
restituire complessita, eterogeneita e plurivocita delle esperienze.

Nota metodologica e contesto della ricerca

La presente riflessione si colloca all'interno del progetto di ricerca-azione “EMMA
— Empowerment e Integrazione Servizi Pubblici per i migranti”,’ promosso dall'U-

5 https://www.unionepiandelbruscolo.pu.it/novita-in-unione/dettaglio/news/progetto-

emma/?tx_news_pil%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pil%5Baction%5D=detail&cHash=0bbc18
2940f01d240ec9a9ceeaa833c3 (consultato il 19/06/2025).

19



“Io vengo da qui”

nione dei Comuni Pian del Bruscolo, in collaborazione con I'Universita degli Stu-
di di Urbino “Carlo Bo”, e finanziato attraverso il Fondo Asilo, Migrazione e Inte-
grazione (FAMI 2014-2020). In generale, il progetto si & proposto di analizzare le
forme di accesso e di relazione con i servizi pubblici da parte di cittadine/i di Paesi
Terzi presenti sul territorio, interrogando i dispositivi locali di inclusione e le pra-
tiche quotidiane che li attraversano. Nel quadro di questo progetto, ho svolto la
funzione di ricercatrice, grazie a un assegno intitolato: “Reti e lavoro di comunita
con le persone migranti. Criticit3, sfide e potenzialita dei servizi per cittadine/i di
Paesi Terzi nel territorio dell'Unione dei Comuni di Pian del Bruscolo” presso il
Dipartimento di Studi Umanistici dell' Universita di Urbino.

L'indagine ha previsto un percorso di osservazione etnografica intensiva tra
gennaio e luglio 2022, in sei CAG (quattro nel comune di Pesaro, uno in una
frazione del comune di Tavullia e un altro in una frazione di Vallefoglia) ge-
stiti da una cooperativa sociale multiservizi.® Ho stipulato con essa un contrat-
to di volontariato che, oltre a garantire una tutela formale sia ai/alle minori
coinvolti/e sia a me, ha reso pit solida e legittimata la mia presenza sul campo.
A tali momenti di immersione si sono affiancate 36 interviste semi-strutturate
in profonditad che hanno coinvolto educatori/trici, operatori sociali, genito-
ri e rappresentanti istituzionali. Tale posizionamento analitico fuori/dentro il
servizio (Tarabusi 2009, P- 103) mi ha permesso un’osservazione ravvicinata
e prolungata delle dinamiche interistituzionali, nonché un accesso privilegiato
ai luoghi e agli attori coinvolti nella progettazione e nell'attuazione dei servizi
territoriali. Per quanto riguarda le/i giovani frequentanti i CAG - quasi tutti
minorenni, con un'eta compresa tra gli 6 e i 19 anni - si € scelto di non proce-
dere con interviste qualitative, prediligendo invece forme di osservazione par-
tecipante e conversazioni informali, in grado di cogliere i loro vissuti nel fluire
spontaneo delle interazioni quotidiane. Questa scelta si fonda su una riflessione
etica ed epistemologica: ascoltare le voci dei soggetti in eta evolutiva richiede
ambienti relazionali non adultocentrici e sensibili alle loro modalita espressive.
L’approccio seguito si ancora a una prospettiva antropologica emica, riflessi-
va e situata, attenta ai posizionamenti reciproci (Strathern 1988; Abu-Lughod
1991) e alle ecologie morali (Zigon 2008) che attraversano i contesti indagati.
Tale postura metodologica implica una costante negoziazione della relazione
osservatrice-osservata/o e una consapevolezza critica del proprio ruolo nel pro-
cesso di costruzione del sapere (Marcus, Fischer 1986; Clifford, Marcus 1986),
valorizzando le voci, le pratiche e le cornici interpretative dei soggetti coinvolti.

é Qui, come altrove nel testo, si preferisce lasciare i riferimenti generici per maggiore tutela e

privacy delle persone coinvolte in questa ricerca.

20



Silvia Pitzalis

L’Unione dei Comuni Pian del Bruscolo, nata nel 2003, include sei comu-
ni marchigiani e gestisce numerosi servizi condivisi. Il territorio, abitato
da oltre 130.000 persone, presenta una forte impronta imprenditoriale e
un’espansione urbanistica disordinata, che ha generato disuguaglianze e
disagio, specie tra le generazioni non autoctone.” Infatti, la coesistenza di
zone urbane, periurbane e rurali lo rende un contesto utile per osservare
dinamiche di inclusione e convivenza tra pluralita. Tuttavia, la disomoge-
neita sociale e urbanistica, unita alla carenza di spazi pubblici e progettuali-
ta socio-culturali, ostacola la costruzione di legami comunitari. Inoltre, una
comunita locale economicamente forte e identitariamente marcata ripro-
duce dinamiche fondate sull'autoctonia (Aime 2020), valorizzando l'essere
“pesaresi doc” o “montecchiesi doc” e risultando poco includente verso la
popolazione straniera. Anche chi & nato/a o cresciuto/a nel territorio ma ha
origini migranti sperimenta forme di inclusione differenziale: cittadine/i “a
metd”, formalmente italiane/i ma simbolicamente escluse/i. Un forte sen-
timento di sospensione identitaria caratterizza 'esperienza delle persone
venute dalla migrazione da me incontrate che si sentono escluse da entram-
be le culture: quella di origine e quella d’arrivo. E il paradosso della “doppia
assenza” (Sayad 2002), vissuto come condizione di costante “fuori gioco”
(Grimaldi 2022). Questo aspetto & emerso fortemente dalle interviste svolte
con genitori di giovani frequentatori/trici dei CAG con background migra-
torio. Riporto qui le parole pronunciate durante un’intervista da Kenza, al
tempo trentacinquenne figlia di genitori marocchini, arrivata in Italia all’e-
ta di 5 anni, sposata con un connazionale con il quale gestisce un’impresa.
Sia lei che il marito hanno la cittadinanza italiana da dodici anni che quindi
hanno potuto trasmettere ai figli. Eppure il racconto della sua esperienza di
vita in Italia rivela, come mostrato altrove (Pitzalis 2023b), un forte senti-
mento di displacement:

Il problema che io sento di piu & che non sar6 mai davvero italiana né davvero maroc-
china. Perché, non solo qui in Italia, pur avendo la cittadinanza italiana, pur avendo
studiato qui da quando ho cinque anni, pur parlando italiano, vengo sempre trattata
come diversa, come marocchina, come musulmana, come straniera. Questa sensazio-
ne la vivo anche quando torno in Marocco [...] per cui sempre quella sensazione di
sentirmi diversa e mai al posto giusto, né qui, né i, esclusa in qualche modo. [...] Peri
miei figli & anche peggio: loro sono nati qui e il Marocco lo vedono una volta l'anno...
li considerano comunque stranieri.?

http://www.unionepiandelbruscolo.pu.it/unione/ (consultato il 18/06/2025).
s Intervista 10/05/ 22.

21



“Io vengo da qui”

Come cerchero di mostrare, l'etnografia svolta ha messo in evidenza una re-
altd in cui nell'esperienza delle/dei giovani protagonisti di questo contributo i
processi di costruzione identitaria e del sé risultano essere molto pitt complessi,
oltrepassando la dicotomia “paese di origine/paese di arrivo” tramite la quale il
discorso pubblico tende a identificare queste soggettivita (Glick Schiller, Basch
e Blanc-Szanton 1992; Bhabha 1994). Il caso di Kenza rivela, inoltre, un’altra
questione cruciale. Nel contesto preso in esame (cosi come in molte altre parti
d’Ttalia) si dovrebbe ormai parlare di “terza” se non di “quarta generazione”.
Infatti, la presenza di cittadine/i di Paesi Terzi nel territorio dell' Unione & co-
stituita principalmente da migranti di lungo corso arrivati sul territorio tra gli
anni Novanta e Duemila, attirati dall’'offerta lavorativa di un bacino industriale
piuttosto produttivo (Saitta 2006; Andriopoulou et al. 2023). Malgrado cio gli
effetti della crisi economica tra 2009 e 2010 e della crisi migratoria del 2015
hanno modificato questa composizione: delle persone migranti arrivate tra
anni Ottanta e Novanta una buona parte, per la crisi economica, ha lasciato il
territorio senza che negli anni successivi ci fosse un ricambio; contemporane-
amente, in seguito alla crisi migratoria, € aumentata la percentuale di persone
provenienti dal continente africano e da quello asiatico. Arben - cinquantenne
albanese, padre di Egla (15 anni), frequentatrice di uno dei CAG analizzati - &
venuto negli anni Novanta in Italia in seguito al disfacimento del sistema statale
albanese. “Sono uno dei barconi”’, mi dice, sorridendo in modo malinconico
durante un’intervista. Ha la cittadinanza italiana da dieci anni, ma i figli, nati in
[talia prima dell’'ottenimento, ancora no. Conoscendo molto bene il territorio
in cui abita da quasi trent’anni, Arben ha notato, un forte cambiamento nella
composizione culturale del tessuto sociale negli ultimi anni.

Io I'ho visto il cambiamento, soprattutto in Moschea. Fino al 2010 la maggior parte
erano maghrebini, moltissimi marocchini, una comunita presente nel territorio da-
gli anni Ottanta. Poi con, la crisi economica molti se ne sono andati e non c’¢ stato
un ricambio. Da 2015, 2016 invece vedi molto di piltl persone africane o che proven-
gono dall’Asia, tipo Pakistan e Bangladesh...in percentuale non sono tantissimi ma
si vedono.’

Il mutamento della composizione della popolazione straniera ha spostato l'at-
tenzione delle politiche, quindi degli interventi, su una specifica categoria
di migranti, le/i richiedenti asilo e rifugiati/e,' trascurando le esigenze di

? Intervista 27/05/2022.
1 Ad esempio: https://www.regione.marche.it/Portals/0/Sociale/Immigrazione/msna/Protocol-
lo_intesa.pdf (consultato il 19/06/2025).

22



Silvia Pitzalis

tutte quelle persone che, seppur straniere, non rientrano in questa categoria.
Cio ha portato all'implementazione di servizi dedicati soprattutto a questioni
emergenziali (permesso di soggiorno e accoglienza), in linea con I'approccio
che a partire dagli anni Novanta ha affrontato il tema migratorio attraverso
un dispositivo che ha combinato il discorso securitario a quello emergenziale
(Pitzalis 2018).

Secondo il Piano Sociale e Territoriale 2020-2021, la popolazione straniera
residente nellAmbito Sociale Territoriale 1 (ATS 1) & pari a 11.132 per-
sone (8,03% del totale), in linea con la media nazionale.'? La maggior parte
vive a Pesaro (67%), seguita da Vallefoglia (13%). Gli altri comuni registrano
percentuali significativamente pilt basse. A Pesaro le comunita pitt nume-
rose sono Romania, Moldavia e Ucraina, mentre a Vallefoglia prevalgono
Albania (24,7%), Marocco (15,1%) e Romania (13,5%)."* In questo contesto si
determinano le condizioni tipiche di un’urbanita sviluppatasi velocemente in
risposta alle esigenze di un’area industriale molto produttiva che — sebbene,
in linea con le tendenze regionali e provinciali, abbia subito un forte arresto
dalla crisi del 2008 (Travaglini, Ricci 2018) — a partire dagli anni Settanta ha
attirato a sé in una prima fase migranti “interni” (operai/e provenienti dal
Sud-Italia) a cui successivamente, intorno agli anni Ottanta/Novanta, si sono
aggiunti lavoratrici/tori provenienti soprattutto dallEst Europa e dal Nord-
Africa (Saitta 2006).

Una mappatura da me elaborata durante la ricerca rivela una distribuzione for-
temente disomogenea dei servizi per cittadini di Paesi Terzi'*: delle 124 realta
rilevate, 79 sono a Pesaro, 20 a Vallefoglia (quasi tutte ubicate nella frazione di
Montecchio), 10 a Tavullia, 8 a Gabicce Mare, 4 a Gradara e solo 2 a Momba-
roccio. Pesaro si distingue per una maggiore strutturazione dei servizi, svilup-
pati soprattutto dagli anni Novanta, in risposta agli arrivi dai Balcani, grazie
a una “specifica sensibilitd” istituzionale verso l'accoglienza”, secondo quanto
riferito dall’allora Assessora alla Coesione e al Benessere del comune di Pesaro
durante un’intervista.'®

In questo scenario, i CAG costituiscono un osservatorio privilegiato per l'in-
dagine etnografica poiché, in quanto spazi insieme fisici e relazionali (Rizzo

" https://www.comune.pesaro.pu.it/ambitoterritorialesociale/ (consultato il 28/08/2025).

12 https://www.tuttitalia.it/statistiche/cittadini-stranieri-2021/#:~:text=Gli%20stranieri%20resi-
denti%20in%20Italia,%2C7%25%20della%20popolazione%20residente (consultato il 19/06/2025).

13 Questi dati non includono chi, pur con cittadinanza italiana, ha origini straniere.

4 https://app.powerbi.com/view?r=eyJrljoiY2UzMTNkZjUtMTY3YS00YzA3LTg0YzItZjBhZ
DdjNmM5MDFjliwidCI6ImI0ODNjM2E2LWM4N2QtNDIhYS04ZWMwLTdIZTM20DkwN2M5
NCIsImMiOjl9 (consultato il 19/06/2025).

15 Intervista 19/05/22.

23



“Io vengo da qui”

2011), rappresentano luoghi in cui si intrecciano forme identitarie plurali, pra-
tiche di cittadinanza situata e agency giovanile, decisive per la riflessione antro-
pologica (Galloni, Ricucci 2011; Costa 2013). Per coglierne appieno la portata,
nel paragrafo seguente verranno ricostruiti l'evoluzione e lo sviluppo di questi
servizi a livello nazionale e locale.

Spazi di margine, spazi di possibilita: i CAG come laboratori sociali

I CAG in Italia si configurano come spazi polisemici e polifunzionali, difficil-
mente riducibili a un’unica definizione (Costa 2013). Essi condensano attivita tra
loro eterogenee — dal supporto scolastico a pratiche sportive, dalla creativita arti-
stica alla cura psicologica — ma proprio tale pluralita costituisce il loro principale
dispositivo di efficacia: spazi aperti in cui i bisogni e le preferenze giovanili si
trasformano in possibilita di relazione e di riconoscimento sociale (Ambrosini,
Cominelli 2004; Altin, Virgilio 2016; Openpolis 2022). Sul piano antropologi-
co, essi si presentano come nodi di mediazione tra politiche pubbliche, istanze
comunitarie e pratiche quotidiane, laddove i/le giovani non sono meri destina-
tari di servizi, bensi co-produttori di significati e appartenenze. Da un punto di
vista analitico, i CAG rappresentano spazi significativi nella tessitura sociale, in
particolare nei contesti attraversati da processi migratori e da pluralita identita-
rie e culturali in trasformazione. In questi luoghi, apparentemente informali, si
sedimentano pratiche, affetti e forme di riconoscimento che sfuggono alle griglie
normate dell'intervento istituzionale, configurandosi come dispositivi socio-cul-
turali di soggettivazione, “eterotopie relazionali” (Foucault 1984), “contesti sociali
altri” in cui le gerarchie normative della scuola, della famiglia e dello Stato vengo-
no momentaneamente sospese o quantomeno messe in discussione. E qui che le
giovani soggettivita possono performare un’identitd non monolitica ma plurale,
fluida, ibrida, situata in costante interazione tra appartenenze diverse. In questi
interstizi, I'identita non & mai data, ma continuamente negoziata attraverso pra-
tiche quotidiane, estetiche, linguistiche e corporee.

La produzione scientifica sui CAG in Italia rimane tuttora limitata. Dopo alcune
ricerche pionieristiche realizzate nei primi anni Duemila (tra le altre Ambrosi-
ni, Cominelli 2004; Galloni Ricucci 2010), negli ultimi dieci anni si osserva un
sostanziale arresto dellinteresse accademico e istituzionale per questo campo
di studi, soprattutto in ambito antropologico (Costa 2013).'® Tale stasi appare

16 Il lavoro di Altin e Virgilio (2016) non si concentra specificamente sui CAG, ma li include tra i

luoghi di incontro dei giovani migranti oggetto della loro analisi.

24



Silvia Pitzalis

strettamente connessa alla ridotta agibilita politica del tema ‘giovani’ nell'agenda
pubblica, che si traduce in finanziamenti scarsi e discontinui a questo tipo di ser-
vizi. La questione giovanile, infatti, risulta spesso marginalizzata perché riferita
a un segmento demografico numericamente ridotto e scarsamente rilevante in
termini elettorali (Fava, Lello 2019), rivelando in modo significativo come la
debole rappresentanza politica dei/delle giovani si traduca in una cronica man-
canza di attenzione istituzionale e di risorse strutturali a loro destinate. Questo
dato assume ulteriore rilevanza se si considera che i CAG sono spazi frequentati
in larga parte da giovani con background migratorio (Costa 2013), spesso nati
o cresciuti in Italia ma ancora privi di cittadinanza, i quali vivono dunque una
condizione di marginalita e invisibilita rafforzata rispetto al dibattito politico-
istituzionale (Grimaldi 2022; Grimaldi, Vicini 2024). In tal senso, l'importanza
di questi spazi risulta dirimente in termini antropologici poiché essi si configu-
rano come ecologie locali di appartenenza: spazi attraversati da giovani con per-
corsi, storie, esperienze eterogenei che qui trovano occasioni per risignificare
la propria presenza fuori da dispositivi categoriali escludenti come “migrante”,
“italiano”, “(non) integrazione”. Le attivitd quotidiane dei centri — una partita di
pallavolo, una playlist, un laboratorio — divengono cosi forme sottili di agency,
in cui si giocano l'autodefinizione e il riconoscimento reciproco. Le affettivita
emergenti dai CAG diventano forme di cittadinanza quotidiana e situata, che
articolano appartenenze fluide e generano spazi di riconoscimento informale,
in cui la differenza non € negata ma vissuta come occasione di scoperta e ridefi-
nizione del sé (Galloni, Ricucci 2011; Costa 2013). All'interno dei CAG, il ruolo
degli educatori & spesso quello di mediatori morali e culturali (Zigon 2008), chia-
mati a tenere insieme logiche istituzionali e bisogni espressivi, tensioni norma-
tive e creativita giovanile. Non sono semplici facilitatori, ma agenti di interme-
diazione che si muovono in zone di ambiguita, lavorando per costruire spazi di
sicurezza affettiva e riconoscimento reciproco, nei quali i giovani possano pren-
dere parola e performare la propria soggettivita senza dover rinunciare a parti di
sé. Come altri servizi i CAG operano all'interno di regimi di scarsita e precarieta
di tipo economico, temporale, esistenziale dettati da vincoli istituzionali, logiche
di finanziamento a progetto e criteri amministrativi ambigui (Pitzalis 2023a) che
condizionano la continuita e la profondita delle esperienze (Gallotti, Tarabusi
2024). Nondimeno essi rappresentano un nodo importante nella rete di welfare
non formale (Pagliazzi, Tarabusi 2009; Openpolis 2022), soprattutto nei conte-
sti dove le famiglie migranti incontrano difficolta di accesso ai servizi."”

17 La composizione dei CAG come servizio e le dinamiche lavorative che lo caratterizzano merite-

rebbero un’analisi specifica, che in questa sede non & possibile approfondire.

25



“Io vengo da qui”

I centri di aggregazione giovanile: genealogia, trasformazioni e
pratiche in Italia e nelle Marche

La storia dei CAG in Italia & strettamente legata alle politiche giovanili, svilup-
patesi in modo peculiare rispetto ad altri Paesi europei: il nuovo Stato repub-
blicano, in reazione al controllo esercitato dal fascismo sul tempo libero gio-
vanile, scelse di evitare una regia centralizzata, affidando al pluralismo sociale
la gestione delle attivita. Ne derivo una traiettoria segnata da sussidiarieta e
frammentariet, con un processo di istituzionalizzazione “dal basso” che, dagli
anni Settanta-Ottanta, vide enti locali e terzo settore promuovere servizi gio-
vanili in assenza di un coordinamento nazionale (Openpolis 2022). La svolta
normativa avvenne con la Legge 285/1997,'® che segno il passaggio dall’ap-
proccio emergenziale e securitario degli anni precedenti - si pensi alla centrali-
ta del controllo sul consumo di sostanze o sul rischio devianza — a un paradigma
orientato alla prevenzione, alla partecipazione e al tempo libero come ambito
educativo. Listituzione del “Fondo nazionale infanzia e adolescenza” rese pos-
sibile la creazione di presidi ricreativi ed educativi extra-scolastici, concepiti
come spazi di socializzazione e di cittadinanza (Galloni, Ricucci 2010; Costa
2013). Il dispositivo legislativo non si limitava a riconoscere il diritto di accesso
abeni e servizi (provision), né la protezione da rischi e danni (protection), ma mi-
rava soprattutto a promuovere il protagonismo delle/dei minori (participation),
riconoscendoli come soggetti attivi e agenti di cambiamento. In tal senso, la
Legge 285 si colloca all'incrocio tra welfare e cittadinanza culturale, disegnando
i Centri come spazi in cui le/i giovani possono esercitare agency, negoziando
appartenenze e sperimentando forme di autonomia (Pazzagli, Tarabusi 2009).
Nondimeno, la portata innovativa della norma si scontro con la struttura po-
licentrica del sistema italiano. La ripartizione dei fondi, infatti, privilegiava
alcune grandi citta riservatarie e affidava ampi margini di discrezionalita alle
Regioni. Con la riforma del titolo V della Costituzione e le leggi finanziarie dei
primi anni Duemila, il decentramento si accentuo, con il rischio che le risorse
venissero assorbite in capitoli generici delle politiche sociali. Questo produsse
un paesaggio frammentato e diseguale, in cui la possibilita di attivare servizi
strutturali per le/i giovani dipendeva piu dalla forza negoziale degli attori locali
che da una visione nazionale (Openpolis 2022). Tale disomogeneita puo essere
letta come esito di una “governance a mosaico”, dove la cittadinanza giovanile
si definisce situazionalmente e differenzialmente, attraverso pratiche di inclu-
sione/esclusione che variano da territorio a territorio.

8 https://www.normattiva.it/uri-res/N2Ls?urn:nir:stato:legge:1997;285 (consultato il 28/08/2025).

26



Silvia Pitzalis

A oltre vent'anni dalla sua introduzione, la Legge 285 appare dunque at-
traversata da tensioni. Da un lato ha sancito la centralita del protagonismo
giovanile e la necessita di spazi di socialitd come diritti di cittadinanza (Am-
brosini, Cominelli 2004; Galloni Ricucci 2010; Costa 2013; Colombo, Doma-
neschi, Marchetti 2015; Altin, Virgilio 2016); dall’altro, la regionalizzazione
delle competenze e la scarsita di risorse hanno limitato la sua effettiva portata
trasformativa. Le criticita odierne — 'aumento della poverta minorile, la cre-
scita dei/delle neet, la rarefazione di reti sociali nei contesti urbani diffusi, gli
effetti destabilizzanti della Pandemia e delle crisi globali — mostrano quanto la
mancanza di spazi di aggregazione comprometta la possibilita stessa di imma-
ginare percorsi di vita collettiva (Openpolis 2022). I CAG diventano cosi un
prisma attraverso cui leggere la precarieta della condizione giovanile, sospesa
tra invisibilita istituzionale e bisogni emergenti.

Nel contesto marchigiano, la storia dei CAG riflette in forma paradigmatica
tali dinamiche. Le prime leggi regionali degli anni Novanta (L.R. 46/1995)"
si orientarono a promuovere la formazione integrale della persona giovane,
anticipando alcuni principi della Legge 285. Con la L.R. 9/2003% i Centri
furono istituzionalizzati come servizi educativi e di socializzazione, affian-
cati a spazi ludici e polivalenti. In questa traiettoria si colloca anche la L.R.
31/2008?! sugli oratori, che riconosceva a questi ultimi un ruolo educati-
vo e comunitario. Nel 2005, con il “Manifesto dei Centri di Aggregazione
Giovanile™, gli stessi operatori e fruitori elaborarono un lessico comune che
definiva i Centri come “palestra di partecipazione”, “luogo di inclusione” e
“nodo della rete territoriale”. Questa auto-riflessione collettiva pud essere
letta come pratica di autorappresentazione e di legittimazione, in cui i CAG
non sono solo dispositivi di welfare, ma spazi di produzione simbolica di
comunita e di cittadinanza situata. L'attuale L.R. 24/2011% ha spostato l'at-
tenzione sugli Informagiovani, ma i Centri restano un patrimonio pubblico
sedimentato, radicato nei territori e nelle relazioni.

' https://www.consiglio.marche.it/banche_dati_e_documentazione/leggi/dettaglio.

php?idl=1077#art6 (consultato il 28/08/2025).

2 https://www.consiglio.marche.it/banche_dati_e_documentazione/leggi/dettaglio.
phprarc=vig&idl=1397 (consultato il 28/08/2025).

2 https://www.consiglio.marche.it/banche_dati_e_documentazione/leggi/dettaglio.
php?idl=1586 (consultato il 28/08/2025).

2 chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.regione.marche.it/Por-
tals/0/ORPS/Documenti/2-Attivit%C3%A0/Pubblicazioni/Pubblicazioni_ ORPS/OsservAzioni_3.
pdf (consultato il 28/08/2025).

2 https://www.consiglio.marche.it/banche_dati_e_documentazione/leggi/dettaglio.
php?arc=vig&idl=1704 (consultato il 28/08/2025).

27



“Io vengo da qui”

Se osserviamo nello specifico il territorio dell'Unione e del’Ambito Territo-
riale Sociale 1 (ATS 1), emerge con chiarezza come le/i giovani incarnino una
condizione di vulnerabilita strutturale. Essi rappresentano circa il 16% della
popolazione, ma la Pandemia da Covid-19 ha acuito fragilita gia esistenti, ge-
nerando ansia, isolamento e forme di ritiro sociale (Piano Sociale Territoriale
2021-2022, p. 59). I servizi, gestiti prevalentemente a livello comunale, appaio-
no frammentati e insufficienti, mentre 'educativa di strada promossa dall’ATS
1 rappresenta un tentativo di intercettare nuove forme di disagio. Il tessuto ter-
ritoriale, tuttavia, resta segnato da asimmetrie profonde: se Pesaro dispone di
una rete storica di CAG diffusi nei quartieri, con educatori che agiscono come
mediatori di desideri e bisogni, i comuni pit piccoli risultano quasi del tutto
privi di spazi pubblici dedicati. Le famiglie sono costrette, dunque, a spostarsi
per trovare attivita non a pagamento, trasformando la socialita giovanile in un
percorso faticoso e diseguale.

Al tempo della ricerca (2021-2022), a Pesaro i CAG erano sei spazi — gratuiti ad
accesso libero previa autorizzazione firmata dai genitori — per ragazzi, ufficial-
mente, dai dieci ai diciotto anni, diffusi nei quartieri e nelle frazioni della citta,
gestiti dal privato sociale per conto del Comune. Sul sito dedicato i Centri ven-
gono definiti come “spazi polifunzionali dove i ragazzi/e possono incontrarsi
e sviluppare nuove competenze e conoscenze, dove ogni attivita proposta, che
sia formativa, culturale o ricreativa, € diretta al percorso di crescita verso la ma-
turitd e 'autonomia dei ragazzi/e [...] creando e mantenendo attivo un piano di
coesistenza, contatto e scambio”. Ogni Centro & presidiato da 2 educatori/trici
che “svolgono una funzione di traduzione e mediazione della realta e dei biso-
gni dei ragazzi/e, favorendo il dialogo, la creazione di legami e la condivisione,
sia con 'utenza che con le famiglie”* accogliendo e dando spazio “alla passione
e ai desideri dei ragazzi, aiutandoli nel loro percorso di crescita in armonia con
gli altri”.? Anche Tavullia e Morciola (frazione di Vallefoglia) dispongono di
un Centro ciascuno a conferma dellimpegno comunale nel rafforzare oppor-
tunita e servizi per le nuove generazioni. Questi casi mostrano come i Centri,
quando effettivamente sostenuti, possano divenire laboratori di cittadinanza:
spazi in cui i giovani non solo ricevono servizi, ma co-producono regole, signi-
ficati e orizzonti di futuro. Tuttavia, la loro diseguale distribuzione conferma la
centralita della geografia del welfare: abitare un comune piuttosto che un altro
significa avere o non avere accesso a tali opportunita.

2 Fonte, http://www.comune.pesaro.pu.it/informagiovani/politiche-giovanili/centri-di-aggre-

gazione-e-centri-giovani/centri-di-aggregazione-cag/ (consultato il 28/08/2025).
» Id.

28



Silvia Pitzalis

Come mostreranno i paragrafi etnografici che seguono, i CAG si configurano
come una risposta simbolica all’esclusione: spazi di visibilita in cui l'identita
non & subita ma agita, e nei quali le traiettorie migratorie si intrecciano con la
quotidianita del vivere in Italia (Rizzo 2011). Essi rappresentano veri e propri
laboratori sociali di e sulla frontiera (Fabietti 1997), dove la presenza di giova-
ni venute/i dalla migrazione non ¢ tematizzata come problema da gestire, ma
riconosciuta come pratica sociale da co-abitare (Tarabusi 2009). In questa pro-
spettiva, il contributo intende riportare I'attenzione antropologica su tali spazi,
assumendoli come luoghi in cui si ridefiniscono le coordinate dell'appartenenza
e le nuove generazioni sperimentano forme di coesistenza capaci di sovvertire
le dicotomie inclusione/esclusione, cittadino/straniero, centro/margine.

Creativita e narrazioni silenziose

Nel silenzio operoso di un CAG situato in una frazione di Pesaro, un uggioso
pomeriggio di febbraio 2022, Egla, quindicenne nata in Italia da genitori al-
banesi, armeggia con dei pennarelli consumati e un grande foglio bianco di-
steso sul tavolo. Indossa pantaloni baggy e un cappello con visiera calato sugli
occhi, un’estetica che imparerd a comprendere come un modo per evitare di
porre il suo corpo al centro dell'attenzione. Parla poco, ma quando disegna le
sue linee diventano parole silenziose: in ogni tratto ¢’¢ un’urgenza narrativa,
una lingua interiore che utilizza meglio del parlato. Come tanti/e giovani, ha
subito gli esiti nefasti della crisi pandemica ed € impaurita, mi racconta spes-
so, dall'inizio dello scoppio di una guerra, quella in Ucraina, piu vicina delle
altre e quindi piu terrificante.

Mi siedo con discrezione dall’altro lato del tavolo, un libro aperto tra le mani,
lasciando che sia lei a decidere se coinvolgermi. Nel frattempo, Paola, educatri-
ce trentenne, costruisce insieme ad altri due ragazzi un puzzle; mentre Giulio,
educatore ventisettenne, ¢ fuori che gioca a calcio con altri quattro ragazzi/e.
L’aria & colma di risolini, del fruscio dei fogli e del rumore ovattato della punta
del pennarello sul foglio. Quando Egla si accorge del mio sguardo, mi invita
senza parole: spalanca le braccia intorno al disegno. Sul foglio campeggia un
grande girotondo: figure ben definite nei dettagli, ciascuna di un colore di-
verso — rosso, verde, blu, giallo, nero - che si tengono per mano ridendo. Le
chiedo che cosa simboleggi; lei, calma e decisa risponde: “Mi piace pensare che
siamo tutti uguali, anche se diversi. Un giorno lo capiranno tutti”. Colpita dalla
maturita di quelle parole uscite dalla bocca di un’adolescente, percepisco subito
come in quella frase si concentri un’intera visione del mondo, un’assertivita
politica ed epistemica che sorge dal dialogo tra le sue esperienze di figlia di mi-

29



“Io vengo da qui”

granti, i momenti di marginalita vissuti e le pratiche di appartenenza adottare
quotidianamente; una decisa rivendicazione al “diritto alla differenza”, senza
rinunciare all'equita dei diritti (Riccio, Russo 2009; Colombo, Domaneschi,
Marchetti 2015), che Egla esprimera spesso, a modo suo, durante il campo et-
nografico. Non una semplice beneficiaria del servizio, ma una soggettivita at-
tiva che, come testimoniato anche dalle figure educative, contribuisce in modo
significativo a dare forma al tessuto simbolico del Centro. La sua partecipazio-
ne si inscrive in una dinamica pitt ampia in cui il CAG, come anche mostrato
nella vignetta etnografica ad apertura del contributo, si configura come uno
spazio generativo di identita in divenire, un luogo in cui le costruzioni del sé
si articolano attraverso linguaggi plurali: il corpo, il disegno, la parola (D’Ono-
frio 2019; Cingolani 2025). Nel disegnare un girotondo arcobaleno, Egla non
richiama un'immagine stereotipata dell'infanzia, ma mette in atto un gesto pro-
fondamente simbolico: una contro-narrazione (Keegan 2021) che interpella i
codici dominanti delle istituzioni scolastiche e i discorsi pubblici sulle “origini”.
Il suo disegno si carica di senso proprio perché nasce in uno spazio che valoriz-
za la presenza, la relazione e la differenza come risorsa, ricomponendo visioni
“altre” del mondo e dando voce a dimensioni invisibili alle politiche educative
tradizionali (Pazzagli, Tarabusi 2009; Queirolo Palmas 2006; Mansilla, Grassi,
Queirolo Palmas 2021).

Conoscendola meglio e dialogando con Egla, il suo disegno assumera i tratti
di una pratica di autorappresentazione intrinsecamente politica, non perché
esplicitamente rivendicativa, ma in quanto gesto che riorganizza i regimi di
visibilita entro cui la sua soggettivita prende forma. Disegnare, in questo caso,
non é solo produrre immagini: € un modo per abitare lo spazio sociale che
solitamente la nomina, la misura o la colloca altrove. Attraverso il girotondo
dai colori plurali, la giovane non propone un’idea astratta di inclusione, ma in-
terviene simbolicamente sul senso della convivialita, intesa come pratica quoti-
diana di coesistenza nella differenza, fatta di prossimita, negoziazione e silenzi
condivisi (Das 2007).

Questo gesto, come altri che verranno esposti in questo contributo, trova forza
proprio nel contesto relazionale e non formale del CAG, spazio interstiziale
capace di interrompere la compartimentazione istituzionale tra scuola, famiglia
e cittadinanza — divisioni che spesso frammentano l'esperienza dei soggetti (Be-
nadusi 2012). Qui, a queste soggettivita non & richiesto di mostrarsi coerenti o
risolte; possono invece manifestarsi come parziali, plurime, talvolta contrad-
dittorie. Il disegno, allora, non solo esprime un desiderio di appartenenza, ma
performativamente lo costruisce: nell’atto di rappresentare il girotondo, Egla
immagina un mondo in cui la pluralita non & problema, ma condizione della
relazione. In questo senso, il suo gesto va letto come una forma di agency: una

30



Silvia Pitzalis

modalita con cui una giovane rielabora i codici dell'inclusione, li traduce nel
proprio linguaggio e li restituisce al collettivo in una forma accessibile ma non
addomesticata. La circolarita del disegno interrompe le gerarchie implicite del-
lo sguardo pubblico e istituzionale e apre alla possibilita di un’altra grammatica
dell'appartenenza, fondata sulla convivialita come pratica condivisa del vivere
insieme nella differenza.?

Il suo universo grafico dimostra come queste soggettivita siano in grado di ri-
elaborare l'esperienza diasporica attraverso risorse plurali (Cingolani 2025).
Il disegno funziona qui da “metalinguaggio emozionale”™ non sostituisce la
parola, ma amplifica possibilita di futuri altrimenti negati (D’Onofrio 2019;
Sjoberg, D’Onofrio 2020). In questa vignetta etnografica cosi come in quella
di apertura, la creativita appare, come una tecnologia culturale di posiziona-
mento (Gell 1998) capace di tradurre marginalita in agentivita (Grassi 2024a;
2024b), spostando l'attenzione dal deficit all'eccedenza di senso prodotta dalle
soggettivita in divenire.

“Razzismo strisciante”, cittadinanza situata e solidarieta quotidiana

Brian ha dieci anni, sua sorella Victory sei.”” Sono arrivati da poco in Italia da
Londra, dove hanno vissuto con i genitori negli ultimi cinque anni. Dopo la
separazione dal padre, la madre ha scelto di tornare in Italia, accolta da una zia
in un quartiere periferico di Pesaro. In un pomeriggio tiepido di aprile 2022
li incontro per la prima volta in un CAG situato proprio in quella zona. Enri-
ca, educatrice ventottenne, me li presenta e mi chiede se posso affiancarli nei
compiti. Accetto volentieri: mi sembra un modo utile per entrare in relazione,
senza forzature. Brian & vivace e curioso, parla italiano con un marcato accen-
to british che lo distingue subito tra i suoi coetanei. Victory € piu riservata,
si dedica in silenzio a un disegno, con grande concentrazione. Mentre siamo
intenti ad affrontare alcuni esercizi di geografia, la porta si apre e fa ingresso
Roberto, ventenne italiano di origini pugliesi, volto noto ma ormai sporadi-
co frequentatore del Centro. Si avvicina con passo lento, ascolta per qualche
istante la voce di Brian che legge a voce alta e commenta, con tono ironi-
co: “Cosa ci fanno qui questi, mica siamo in Africa!”. Lo dice ridendo, ma lo
sguardo di Brian si abbassa di colpo. Victory si immobilizza, le matite ferme a
mezz'aria. Enrica interviene prontamente, mantenendo la calma, ma con voce

26

Rielaborazione analitica diario di campo del 27/02/2022.
Anche se ufficialmente i CAG oggetto di analisi sono rivolti a ragazzi/e tra i dieci e i diciotto
anni, in diversi casi I'accesso & stato ufficiosamente esteso anche a bambini/e di et inferiore.

27

31



“Io vengo da qui”

ferma: “Roberto, non ¢ il caso”. Ma non serve andare oltre. Due adolescenti
seduti poco distanti, intenti a sfogliare delle carte da gioco alzano lo sguardo e
uno di loro, Edoardo, replica senza esitazioni: “Oh Robe, ma che dici? Lasciali
stare, parlano meglio di te”. Una risata secca parte dal gruppo, spezzando la
tensione. Roberto resta in silenzio qualche secondo, poi alza le spalle e si al-
lontana borbottando qualcosa di incomprensibile. Il silenzio si allenta. Brian
mi guarda, sorride imbarazzato, e chiede se puo continuare a leggere. Victory,
ancora in silenzio, riprende a colorare il suo disegno. Nessuno fa esplicito rife-
rimento a quanto appena accaduto: la risposta immediata dei ragazzi del Cen-
tro non ha avuto bisogno di spiegazioni; ha agito nello spazio tra il tentativo
di marginalizzazione e il gesto di solidarietd, come una forma di barriera etica
e relazionale contro la violenza simbolica. E in questi gesti — rapidi, situati,
quotidiani — che si costruisce una moralita condivisa della presenza, una peda-
gogia informale che passa per l'alleanza tra pari, senza retoriche né dispositivi
normativi. In quel momento, il riconoscimento avviene come pratica relazio-
nale posizionale (Anthias 2002), situata all'interno di un’interazione concreta.
La cittadinanza, qui, non € un attributo giuridico ma una postura etica e quo-
tidiana (Ong 1999), negoziata attraverso gesti minimi che danno luogo a un
“mondo in comune” (Das 2007), fragile ma vivo.

Questa legittimitd non si esaurisce nel consenso silenzioso delle/degli altre/i:
& anche qualcosa che le/i giovani imparano ad attribuirsi, a reclamare come
propria. E un’autorita affettiva e politica che si costruisce nei gesti ordinari,
nei commenti fuori campo, nei silenzi condivisi e nei piccoli atti di solidarieta
quotidiana. Come quando Brian, ancora con l'eco della voce di Roberto nelle
orecchie, chiede se puo leggere un altro paragrafo: € un gesto apparentemen-
te semplice, ma dice molto sulla fiducia che lo spazio del CAG riesce a gene-
rare. L'episodio evidenzia cio che potremmo definire un“economia morale
della compagnia” (Das 2007): l'intervento immediato dei pari rivela come i
criteri di accettabilitd non coincidano con le norme istituzionali, ma siano
regolati da una sorveglianza etica diffusa, inscritta nei legami quotidiani. Il
rigetto collettivo del discorso razzista non solo disinnesca la violenza simbo-
lica, ma trasforma la vulnerabilizzazione di Brian in una competenza relazio-
nale riconosciuta. La scena mostra come i CAG, piu che prevenire il conflitto,
generino ordinariamente micro-dispositivi di safe-keeping che ne rinegoziano
il significato in termini di legittimita e appartenenza. Finiti i compiti Brian
— con un tono teso tra delusione, speranza e ironia — mi confidera: “Sai, io
I'Africa non I'ho mai vista”.?®

% Rijelaborazione analitica del diario di campo del 23/04/2022.

32



Silvia Pitzalis

Qualche settimana dopo, a inizio marzo 2022, in un altro Centro interno
all'Unione, Luca, educatore quarantacinquenne, nonché coordinatore dei
CAG, mi invita a prendere parte a un incontro serale con un gruppo etero-
geneo di adolescenti. L’ambiente & piccolo ma colmo di personalizzazioni:
poster stampati con slogan, disegni appesi su pareti e bacheche, zaini colo-
rati appoggiati alle sedie, cuffie e luci a LED fatte scorrere qua e la, a segna-
re le presenze individuali. Le sedie di plastica sono disposte in cerchio, una
trama mobile che sembra adattarsi e cambiare ogni volta che qualcuno si
alza o si sposta. I corpi si dispongono in posture che gia raccontano storie:
c’e chi si siede incurvato, chi con le gambe aperte, chi con la schiena perfet-
tamente eretta. Si inizia parlando di scuola, di amicizie, di quella sensazione
impalpabile ma persistente di “stare nel mezzo”, né completamente dentro
né completamente fuori.

Awa & seduta accanto a me, per un po’ silenziosa. Ha sedici anni, € nata a
Pesaro, ma il suo nome e il colore della pelle sembrano, come ci raccontera,
metterla in discussione ogni singolo giorno. Prende parola, in preda a emo-
zioni contrastanti: sento che vorrebbe fuggire ma allo stesso tempo sa che &
importante stare in quello spazio. Con voce ferma dice: “Fuori mi dicono che
non sono italiana perché sono nera, perché ho le treccine, ma sapete cosa?
Io parlo meglio di molti di loro e mangio la pasta!”. Alcuni annuiscono, altri
sorridono ma silenziosamente rendendo ancora piu potente quella condivi-
sione. A me sorprende quel “fuori”, quasi come la giovane volesse ribadire
una distinzione netta tra gli spazi della cittadinanza vissuta e quelli della citta-
dinanza formale (Zanfrini 2007; Antonelli, Guerzoni 2012). In quel termine,
semplice ma denso, si concentra una geografia affettiva e politica: riflettere-
mo insieme sul quel “fuori” che, mi spieghera Awa, non ¢é solo l'esterno fisico
del Centro, ma ¢ lo spazio pubblico in cui il suo diritto a essere riconosciuta
resta sospeso, continuamente esaminato, fragile (Riccio, Russo 2009; Bachis
2024). 11 “dentro” invece — quello del CAG, del cerchio, delle relazioni costru-
ite nel quotidiano — € uno spazio abitabile, dove il riconoscimento non € con-
cesso ma praticato. Appunto la frase nella mente sapendo che cio che ha detto
Awa non ¢ un episodio isolato, ma I'emersione di una posizione soggettiva
che si € andata sedimentando nella densita delle relazioni quotidiane. La sua
affermazione non cerca l'approvazione, non reclama spazio: lo occupa. E un
gesto di presenza piena, radicata. Il cerchio non applaude né replica: accoglie.
La cittadinanza che prende forma in questi spazi non coincide con documenti
o status legali, ma si produce, si apprende e si agisce nelle relazioni di prossi-
mita e nello scambio quotidiano di sguardi, parole e silenzi (Benadusi 2012);
non € norma prescrittiva, bensi relazione situata, esperienza incarnata che
si sedimenta nello spazio-tempo e si radica nei corpi che abitano e resistono

33



“Io vengo da qui”

(Ong 1999; Yuval-Davis 2006), senza lasciarsi catturare dai modelli integra-
tivi né ridurre alle retoriche della tolleranza.””

Nel CAG, la presenza non ¢ neutra; € una forma di agency sottile, quotidiana,
che si manifesta nei dettagli: un modo di sedersi, uno sguardo complice, una
parola lasciata cadere al momento giusto. In questo senso, quella di Awa € una
pratica ordinaria di presenza, che prende forma nelle grammatiche affettive,
nei gesti minimi della convivenza. E proprio attraverso questi codici relazionali
informali che si costruiscono appartenenze vissute, profondamente situate, che
sfuggono ai dispositivi classificatori della cittadinanza formale (Riccio 2011;
Bachis 2024). Ma questa presenza, cosi densa, nasce anche come risposta a un
contesto pill ampio, in cui i corpi razzializzati sono spesso resi iper-visibili nello
spazio pubblico ma invisibili nella loro soggettivita. Nel quotidiano dei Centri,
quei corpi non solo resistono a questa invisibilizzazione, ma producono mondi
di senso: rendono abitabile uno spazio che altrove li respinge, agiscono rico-
noscimento dove altri registrano solo differenza. L'appartenenza, allora, non ¢
qualcosa che si ha o non si ha: € una pratica, un gesto, un’abitudine condivisa;
il diritto a “stare” si gioca nella reciprocita ordinaria, nella capacita di rendersi
leggibili agli altri senza doversi giustificare.

Una seconda casa: educazione, identita e appartenenze nei CAG

Ecaterina ha 18 anni, ¢ nata a Pesaro da genitori moldavi e frequenta il CAG da
quando era bambina. Un pomeriggio di fine maggio 2022, rinfrescato da una
piacevole brezza che arriva dal mare, nel campetto del cortile davanti alla sede
del CAG piu centrale della citta, mi chiede di insegnarle a servire a pallavolo.
Coinvolgendo gli altri, organizziamo due squadre. Ridiamo quando il pallone
finisce fuori dalla riga del campo per I'ennesima volta. In un momento di pau-
sa, Ecaterina si siede accanto a me a bordo-campo e, con il fiatone, mi dice:
“Il Centro per me & come una seconda casa. Qui non devo spiegare ogni volta
perché mio padre parla con I'accento strano. Nessuno mi chiede: da dove vieni?
Anche perché io vengo da qui. Sono pesarese doc, made in Moldova ma citta-
dina del mondo.” Ridiamo e alcuni ripetono divertiti lo slogan di Ecaterina. Lei
lo ha detto con leggerezza, ma nella sua voce si avverte la precisione di chi ha
imparato a calibrare ogni parola quando si tratta della propria identita. In quella
frase si condensa, a mio avviso, un’identita che non si eredita né si dichiara,
ma che si costruisce nel tempo, nella relazione, nel gioco, nella risposta agli

¥ Rijelaborazione analitica del diario di campo del 21/03/2022.

34



Silvia Pitzalis

sguardi altrui, nelle aspirazioni future. La battuta “made in Moldova” sferrata
da Ecaterina ironizza sull’'etichettamento essenzialista, ma allo stesso tempo ne
disinnesca la potenza, rivendicando una collocazione affettiva e insieme terri-
toriale e trasnazionale complessa, una rappresentazione del sé che oltrepassa gli
stereotipi sull'identita.

Con quelle parole Ecaterina, mi spieghera poi, intende che non vuole essere
“una ragazza da definire o interpretare”: ¢ semplicemente “una di loro”. Qui,
al Centro, non serve il glossario delle differenze. Non c’¢ bisogno di conte-
stualizzare l'accento del padre, né di spiegare l'origine del nome o il colore
della pelle. E uno spazio interstiziale dove le differenze non vengono can-
cellate, ma riformulate in nuove forme di riconoscimento reciproco. Il CAG
non € un’area neutra, ma un campo generativo dove prende corpo un’identita
“plural and situated” (Clifford 2013, p. 81) che si fa pratica quotidiana condi-
visa, senza rinunciare alla propria genealogia. Tra un servizio dal basso e uno
al salto, vedo in Ecaterina la forma vissuta di cio che Aihwa Ong (1999) defi-
nisce cittadinanza flessibile: non tanto come status legale, ma come capacita
di abitare piu luoghi simbolici e muoversi tra cornici culturali differenti senza
perdere coerenza. La sua “pesaresita” non esclude la sua “moldavita,” e vice-
versa. E una soggettivita che si performa, come direbbe Judith Butler (1990),
attraverso gesti ordinari: nel gioco, nelle battute condivise, nella complicita
con gli altri giovani del Centro. Alla fine della partita Ecaterina mi da una
pacca sulla spalla e mi dice: “Domani ti batto”. In quel gesto, in quella frase, c’e
tutto: la sfida, la confidenza, I'uguaglianza. E una ragazza moldava e pesarese,
italiana e non del tutto; ma, soprattutto, € sé stessa. E in quel luogo, nessuno
le chiede di essere altro.*”

Cio che emerge, allora, non ¢ l'assenza di differenze, ma la normalizzazione
del plurale. In tal senso, il CAG si configura come uno spazio “altro”, in cui
le dicotomie tradizionali - italiano/straniero, noi/loro — perdono presa (Fou-
cault 1984). Ma si tratta anche di uno spazio relazionale (Massey 2005; Rizzo
2011): un luogo costituito attraverso le interazioni, le storie e le presenze che lo
attraversano (Costa 2013). Ecaterina non & sospesa tra due mondi: li abita en-
trambi, e talvolta li reinventa, li oltrepassa con una padronanza disinvolta che
disorienta chi cerca di rinchiuderla in etichette rigide. In quel campetto, quella
performativita acquista senso pieno. Tra la polvere sollevata dalle pallonate, si
realizza una compresenza vissuta: non un’appartenenza univoca, ma la coabita-
zione quotidiana di differenze che trovano una forma possibile di espressione
condivisa. Ancora una volta, il suo racconto non va letto come eccezione, ma

% Rijelaborazione analitica del diario di campo del 30/05/2022.

35



“Io vengo da qui”

come esempio di un processo piu ampio. Le identita diasporiche non sono “a
metd” — come spesso vengono descritte dal discorso pubblico — ma sono “intere”
in un altro senso: composite, situate, contingenti.

Carlos ha tredici anni; arriva sempre puntuale al CAG del centro di Pesaro,
con lo zaino sulle spalle e lo sguardo basso, camminando accanto al fratellino
piu piccolo Miguel che, al contrario, corre tra gli spazi del Centro come se
fosse a casa. E aprile 2022 inoltrato, sono passate appena quattro settima-
ne dal loro arrivo dal Pert, ma mentre Miguel inizia gia a chiacchierare in
un italiano sorprendentemente fluido, Carlos fatica. Lo vedo, seduto sulla
panchina del cortile, esitare davanti a ogni compito, leggere a bassa voce,
controllare nervosamente che nessuno lo stia giudicando. Un pomeriggio
di inizio maggio, mentre stiamo cercando insieme di decifrare il linguaggio
opaco di un problema di geometria, si ferma e, in spagnolo, esplode: “In Peru
ero il primo della classe... qua non capisco niente. Nessuno mi aiuta davvero.
Mi bocciano sicuro. E poi la prof di spagnolo, appena arrivato, mi ha detto
che sarebbe stato troppo difficile per me. Ma lei non sa che io sono bravo...”.!
Sento che in quel momento non sta parlando solo a me, ma alla Scuola che lo
ha gia classificato, prima ancora di conoscerlo.

Questa scena condensa uno dei temi centrali dell'antropologia dell'educazione:
la Scuola come istituzione normativa e selettiva, che spesso riproduce le disu-
guaglianze piu che superarle. Diversi studi hanno mostrato come studenti e
studentesse con background migratorio vengano sovente spinti verso percorsi
scolastici con orientamenti differenziali e una generalizzata stigmatizzazione
linguistica (per citarne alcuni Gobbo 2000; Benadusi 2012; Piasere 2010; An-
tonelli Guerzoni 2012, Giacalone 2014; Vicini 2022). L'esperienza di Carlos
rientra pienamente in questo quadro: non € solo lo svantaggio linguistico a
penalizzarlo, ma un sistema che non riconosce le sue competenze pregresse, la
sua soggettivita, la sua storia.

Tuttavia, cio che la scuola respinge, il Centro accoglie. Un pomeriggio di fine
maggio, Carlos varca la porta del Centro con lo zaino pesante di libri. Ad ac-
coglierlo trova Marta, educatrice trentenne; gli toglie un pelucchio dalla felpa
e scherza: “Oggi facciamo i compiti o direttamente una partita a ping-pong?”.
Carlos abbozza un sorriso, sa che fara entrambi. Nel grande salone del CAG,; i
tavoli sono gia occupati da piccoli gruppi: alcuni fanno i compiti di matematica,
altri disegnano cartine geografiche per una ricerca, altri sfogliano un fumetto;
altri ancora giocano fuori a pallavolo. L'ambiente € vivace ma sereno, ognuno

3 Conversazione informale del 18/05/2022.

36



Silvia Pitzalis

si muove liberamente tra attivita diverse, un esempio concreto di apprendi-
mento situato, relazionale e compartecipato (Gobbo 2000). Sapere formale e
informale si mescolano, le/i giovani imparano facendo, insieme, nel contesto
reale della loro vita quotidiana. Carlos si siede accanto a Youssef, un dicianno-
venne figlio di genitori marocchini che funge da volontario. I due chinano la
testa sul quaderno; le dita di Youssef tracciano una divisione spiegando ogni
passo in un italiano semplice, a tratti infarcito di termini arabi che strappano a
Carlos qualche risata. Marta osserva la scena a distanza: invece di calare dall’alto
una lezione astratta, I'educatrice ha facilitato l'incontro tra pari, lasciando che
il flusso di conoscenze circoli nella pratica dell'insegnare e dell'apprendere (Be-
nadusi 2012). In questo spazio sicuro, le idee e le competenze si scambiano tra
coetanei, e anche i concetti piu difficili piano piano si agganciano all'esperienza
vissuta delle/dei ragazze/i. Piu tardi, quando Carlos finalmente risolve da solo
un problema di matematica che a scuola pareva insormontabile, il suo volto
si illumina. Youssef gli da un buffetto di stima sul braccio e Marta, passando,
commenta: “Hai visto? Sei pit in gamba di quanto credi.” In quel momento,
letichetta di “alunno in difficoltd” sembra sgretolarsi: Carlos sperimenta una
piccola vittoria, condivisa con i pari e riconosciuta dagli adulti. Ora Carlos puo
tornare a sentirsi capace, non perché gli vengano abbassate le richieste, ma
perché il sapere viene negoziato, condiviso, contestualizzato.*

E in questi micro-gesti che prende forma un’altra pedagogia: non alternativa,
ma resistente, che si innesta negli interstizi lasciati scoperti dalla Scuola. Dopo
due mesi dal suo arrivo nel CAG Carlos non ha ancora trovato tutte le parole
per spiegare cosa prova, ma ha trovato uno spazio dove puo iniziare a farlo, un
luogo dove il fallimento scolastico non € un destino o una condanna definitiva
ma una condizione rinegoziabile, aperta a nuove possibilita di significato e ri-
scatto (Gobbo 2000; Giacalone 2014; Benadusi 2012).

Riflessioni conclusive. I CAG come spazi di identita pluralj,
cittadinanza situata e agency giovanile: prospettive per
I'antropologia

Il materiale etnografico qui esposto mostra come i CAG eccedano la funzione
di supplenza del welfare o di contenimento del disagio giovanile: essi si con-
figurano come dispositivi socio-culturali in cui le soggettivita giovanili si co-
stituiscono, si negoziano e si mettono in scena. Le esperienze di Egla, Awa,

32 Rijelaborazione analitica del diario di campo del 25/06/2022.

37



“Io vengo da qui”

Victor, Carlos e le/gli altre/i giovani incontrati durante la ricerca rivelano che
nei Centri non si da solo supporto, ma si producono nuove grammatiche rela-
zionali, dove la pluralita diventa principio ordinatore e non deviazione da un
presunto modello normativo. In questo senso i CAG operano come eterotopie
(Foucault 1984): spazi sociali di e sulla frontiera che permettono visibilita senza
sorveglianza, espressivita senza giudizio, appartenenza senza omologazione.
Le pratiche quotidiane — un pomeriggio in musica, un disegno condiviso, il
racconto rivendicativo di sé; una partita di pallavolo, il sostegno nei compiti-
vanno lette come micro-politiche della presenza, ossia gesti minimi ma densi
di significato che scardinano i dispositivi classificatori del discorso pubblico,
i quali spesso ipervisibilizzano i corpi razzializzati rendendo pero invisibili le
loro esperienze, desideri ed emozioni. I CAG rendono invece tangibile questa
densita di vita, riconoscendo I'agency di queste/i giovani che, in tal modo, si
sottraggono tanto alla marginalizzazione quanto alla retorica dell“integrazione”
alle quali sono quotidianamente sottosposte/i.

Questi spazi assumono forme plurali: a volte protettive, a volte creative, a volte
apertamente politiche. Ma in ogni caso operano come infrastrutture relazio-
nali, luoghi in cui la cittadinanza non é diritto giuridico ma pratica quotidiana,
performata e situata. Essi mostrano che le appartenenze non si esauriscono
nei confini nazionali, nelle genealogie o nei tratti somatici,*® ma si ridefinisco-
no nella negoziazione dei rapporti sociali, linguistici e affettivi. Il loro valore
non sta nell’essere “buone pratiche”, ma nell'offrire un osservatorio privilegiato
sulla generativita sociale dei margini, che diventano luoghi di invenzione di
mondi possibili.

In questo quadro, i CAG sollecitano l'antropologia a ripensare le categorie
dell'identitd e non come entita fisse, ma come processi dinamici, plasmati
dalle interazioni quotidiane di soggetti che sperimentano forme di conviven-
za non previste dai regimi normativi. Lungi dall’essere destinatari passivi,
questi/e giovani si presentano come attori competenti, capaci di disidentifi-
cazione creativa e di rielaborazione simbolica, offrendo alla disciplina nuove
prospettive teoriche ed epistemologiche. L'auspicio € che un cambiamento
politico e giuridico sappia finalmente riconoscere cio che I'etnografia ha mes-
so in luce: questi/e giovani non sono ospiti da integrare, ma soggetti politici a
pieno titolo, protagonisti/e di una cittadinanza plurale che gia prende forma
nelle pratiche quotidiane. In questo orizzonte, il sapere antropologico non
si limita a descrivere ma rende visibili processi sociali spesso occultati, de-

3 https://video.corriere.it/politica/vannacci-sul-caso-egonu-gli-italiani-sono-bianchi-chi-ha-i-

tratti-somatici-del-centro-africa-non-li-rappresenta/ce59f923-4f6c-46c1-8dd0-17d028660xlk  (con-
sultato il 28/08/2025).

38



Silvia Pitzalis

costruisce i dispositivi classificatori che marginalizzano e fornisce strumenti
critici per immaginare istituzioni e politiche che riconoscano l'accesso a que-
ste soggettivita. | CAG, allora, non sono soltanto luoghi di socialita giovanile,
ma laboratori socio-politici con cui 'antropologia stessa ¢ chiamata a con-
frontarsi, riconoscendo che dai margini dove questi soggetti sono costretti
dal discorso pubblico e politico emergono grammatiche sociali e culturali
capaci di ridefinire il futuro della convivenza.

Bibliografia

Abu-Lughod, L.
1991  Writing against Culture, in R.G. Fox (ed.), Recapturing Anthropology: Working in the
Present, School of American Research Press, Santa Fe, pp. 466-479.

Aime, M.
2020 Classificare, separare, escludere. Razzismi e identita, Einaudi, Torino.

Altin, R.
2024 Figli di un Dio minore? Eredita migratorie ed alterita nelle scuole di confine. Antro-
pologia Pubblica, 10 (1), pp. 69-94.

Altin, R., Virgilio, F.
2016  Sconfinamenti. Intercultura in area transfrontaliera tra protocolli e pratiche, EUT, Trieste.

Ambrosini, M.
2020  Altri cittadini. Gli immigrati nei percorsi della cittadinanza, Il Mulino, Bologna.

Ambrosini, M., Cominelli, C.
2004  Educare al futuro. Il contributo dei luoghi educativi extra-scolastici nel territorio lombardo,
Ismu, Milano.

Amselle, J.L.
1996 Vers un multiculturalisme francais, Aubier, Paris.

Andall, J.
2002  Second-generation attitude? African-Italians in Milan. Journal of Ethnic and Migration Stu-
dies, 28 (3), pp. 389-407.

Andriopoulou, A., Angelucci, A., De Blasis, F., Barberis, E., Ince-Beqo, G., Pitzalis, S., Rossi, F.

2023 Local practices of integration and local networks. The case of Fermignano, in K. Schenkel,
S. Messerschmidt, K. Grossmann (eds.), Practices of integration and local networks in
small and medium-sized towns: Insights from the project PISTE, Urbino University Press,
Urbino, pp. 57-104.

39



“To vengo da qui”

Antonelli, F., Guerzoni, G.
2012 Lascuola, la strada, i figli dellimmigrazione. Educazione interculturale, 10 (1), pp- 59-74.

Anthias, F.
2002 Where do I belong? Narrating collective identity and translocational positionality.
Ethnicities, 2 (4), pp. 491-514.

Augé, M., Colleyn, J-P.
2006  Lantropologia del mondo contemporaneo, Eleuthera, Milano.

Ayata, B.
2019  Affective Citizenship: An Analytical Lens to Examine the Political Subjectivities of
Migrants Europe. Social Inclusion, 7 (4), pp. 45-54.

Bachis, F.

2013 Tra sangue e suolo. Note su identita e appartenenza nel discorso pubblico della Lega Nord
(1995-2001), in S. Aru, V. Deplano (a cura di), Costruire una nazione. Politiche, discorsi
e rappresentazioni che hanno fatto ltalia, Ombre Corte, Verona, pp. 182-200.

2024  Appartenenze virali. Nuovi italiani e italianita su TikTok. Antropologia Pubblica, 10
(1), 261-90.

2025 What (My) People Think I Do: New Italians and Transnational Imaginaries of Mi-
grations in a TikTok Ethnography. Visual Ethnography, 14 (1), pp. 110-27.

Bailey, B.
2001  The Language of Multiple Identities among Dominican Americans. Journal of Linguistic
Anthropology, 10 (2), pp. 190-223.

Balibar, E.
2006  Uprising in the banlieue. Lignes, 3 (2), pp. 50-101.

Barth, F.
1969  Ethnic Groups and Boundaries the Social Organization, Little Brown & Co, Boston.

Baumann, G.
1996  Contesting Culture: Discourses of Identity in MultiEthnic London, Cambridge University
Press, Cambridge.

Benadusi, M.

2012 Apprendistato e cittadinanza. Che fatica per le seconde generazionil, in L. M. Daher (a
cura di), “Migranti” di seconda generazione. Nuovi cittadini in cerca di unidentita, Arac-
ne, Roma, pp. 131-146.

Ben-Yehoyada, N.

2011  The Moral Perils of Mediterraneanism: Second-Generation Immigrants Practicing Per-
sonhood between Sicily and Tunisia. Journal of Modern Italian Studies, 16 (3), pp. 386-403.

40



Silvia Pitzalis

Bhabha, H.K.
1994 The Location of Culture, Routledge, London.

Brah, A.
1996  Cartographies of Diaspora: Contesting Identities, London, Routledge.

Brambilla, C.
2023  Oltre l'inclusione. Educare alla pluralita attraverso il confine. Sperimentazioni coo-
perative tra Antropologia e Educazione. llluminazioni, 63 (1), pp. 3-28.

Brettell, C.B., Sargent, C.F.
2006 Migration, Identity, and Citizenship: Anthropological Perspectives. American Beha-
vioral Scientist, 50 (1), pp. 3-8.

Butler, J.
1990  Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Routledge, New York.

Cingolani, P.

2025 From Representations to Self-Representations. Young People with a Migrant
Background in the Sguardi Plurali Photography Exhibition. Visual Ethnography, 14
(1), pp- 80-109.

Clifford, J.
2013 Returns: Becoming Indigenous in the Twenty First Century, Harvard University Press,
Cambridge.

Clifford, J., Marcus, G.E. (eds.)
1986  Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, University of California Press,
Berkeley.

Colombo, E., Domaneschi, L., Marchetti, C.
2015  Una nuova generazione di italiani, Franco Angeli, Milano.

Costa, C.
2013 Amicizie interculturali, CISU, Roma.

Crenshaw, K.

1989 Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. University of
Chicago Legal Forum, 1, pp. 139-167.

Das, V.

2007  Life and Words: Violence and the Descent into the Ordinary, University of California
Press, Berkeley.

41



“To vengo da qui”

D’Onofrio, A.M.
2019 It was Tomorrow. Journal of Anthropological Films, 3 (02), €2757.

Duany, J.
2000 Nation on the Move: The Construction of Cultural Identities in Puerto Rico and the
Diaspora, American Ethnologist, 27 (1), pp. 5-30.

Eriksen, T.H., Jakoubek, M. (eds.)
2019  Ethnic Groups and Boundaries Today. A Legacy of Fifty Years, Routledge, London and
New York.

Fabietti, U.
1997  Etnografia della frontiera. Antropologia e storia in Baluchistan, Meltemi, Roma.

Fassin, D.
2001 The Biopolitics of Otherness. Undocumented Foreigners and Racial Discrimination
in French Public Debate. Anthropology Today, 17, pp. 3-7.

Fava, T., Lello, E.
2019  Giovani, politica, societa, Mimesis, Milano-Udine.

Frisina, A., Kyeremeh, S.A.
2022 Music and Words against Racism: a Qualitative Study with Racialized Artists in
Italy. Ethnic and Racial Studies, 45 (15), pp. 2913-2933.

Foucault, M.
1984  Des espaces autres. Architecture / Mouvement / Continuité, 5, pp. 46-49.

Galloni, F., Ricucci, R.
2010  Crescere in Italia. Dall'intercultura all'inclusione sociale: esperienze di educazione dentro e
fuori la scuola, Unicopli, Milano.

Gallotti, C., Tarabusi, F.
2024 Antropologia e servizi. Intersezioni etnografiche fra ricerca e applicazione. Ledizioni, Milano.

Gell, A.
1998  Art and Agency: An Anthropological Theory, Clarendon Press, Oxford.

Giacalone, F.

2014  L'italianita negata. Storie e immagini di figli dellimmigrazione, Ombre Corte, Verona.

2024 Giovani musulmani tra pratiche religiose ed etica della cittadinanza. Antropologia
Pubblica, 10 (1), pp. 43-68.

Glick Schiller, N., Basch, L., Blanc-Szanton, C.

1992 Transnationalism: A New Analytic Framework for Understanding Migration. Annals of
the New York Academy of Sciences, 645, pp. 1-24.

42



Silvia Pitzalis

Glick Schiller, N., Fouron, G.
2001  Georges Woke Up Laughing: Long-Distance Nationalism and the Search for Home, Duke
University Press, Durham-London.

Gerassi, P.

2024a Star Rovers. Rap Escapes and Nostalgic Narrations in a Milanese Social Housing Neighbou-
rhood, in H. Stuit, J. Turner, J. Weegels (eds.), Carceral Worlds. Legacies, Textures and
Futures, Bloomsbury, pp. 109-126.

2024b Su le mani, questo non é un concerto». Rap, forze dell'ordine e territorializzazione dello
spazio urbano milanese, in S. Benasso, L. Benvenga (a cura di), Trap! Suoni, segni e
soggettivita nella scena italiana, NovaLogos, Aprilia, pp. 118-143.

Grimaldi, G.
2022 Fuorigioco: figli di migranti e italianita: un'etnografia tra Milano, Addis Abeba e Londra,
Ombre corte, Verona.

Grimaldi, G., Vicini, F. (a cura di)

2024a Figli di migranti e italianita. Per un’antropologia delle nuove generazioni d’Ttalia.
Antropologia Pubblica, 10 (1).

2024b Figli di migranti e italianita. Antropologia delle nuove generazioni dTtalia. Antropo-
logia Pubblica, 10 (1), pp. 25-41.

Gobbo, F.
2000  Pedagogia interculturale. Il progetto educativo nelle societa complesse, Carocci, Roma.

Guerzoni, G., Riccio, B.
2009  Giovani in cerca di cittadinanza. I figli dellimmigrazione tra scuola e associazionismo:
sguardi antropologici, Guaraldi, Rimini.

Hall, S.
1990  Cultural Identity and Diaspora. In J. Rutherford (ed.), Identity: Community, Culture,
Difference, Lawrence & Wishart, London, pp. 222-237.

Keegan, P.
2021  Critical Affective Civic Literacy: A Framework for Attending to Political Emotion in the
Social Studies Classroom. Journal of Social Studies Research, 45 (1), pp. 15-24.

Lagomarsino, F.
2021  Giovani con background migratorio e processi di riconoscimento. CeSPI Working Papers,
https://www.cespi.it/en/node/1774 (consultato il 21/06/2025).

Levitt, P., Glick Schiller, N.

2004 Conceptualizing Simultaneity: A Transnational Social Field Perspective on Society.
International Migration Review, 38 (3), pp. 1002-1039.

43



“To vengo da qui”

Levitt, P., Waters, M. (eds.)
2002  The Changing Face of Home: The Transnational Lives of the Second Generation, Russell
Sage Foundation, New York.

Madianou, M., Miller, D.
2012 Migration and New Media: Transnational Families and Polymedia. London: Routledge.

Mabher, V. (ed.)
2008  Questioni di etnicita, Rosenberg & Sellier, Torino.

Mansilla, J.C., Grassi, P., Queirolo Palmas, L.
2021  Contemporary Youth Culture at the Margins of Marseille and Milan: Gangs, Music, and
Global Imaginaries. Youth and Globalization, 3 (2), pp. 359-385.

Marcus, G.E., Fischer, M.M.J.
1986  Anthropology as Cultural Critique: An Experimental Moment in the Human Sciences, Uni-
versity of Chicago Press, Chicago.

Massey, D.
2005  For Space, SAGE Publications, London.

Navaro-Yashin, Y.
2009  Affective Spaces, Melancholic Objects: Ruination and the Production of Anthropo-
logical Knowledge. Journal of the Royal Anthropological Institute, 15 (1), pp. 1-18.

Neveu, C.
2015  Of Ordinariness and Citizenship Processes. Citizenship Studies, 19 (2), pp. 141-154.

Ong, A.
1999  Flexible Citizenship: The Cultural Logics of Transnationality, Duke University Press,
Durham.

Openpolis

2022 Giovani al centro. I centri di aggregazione in Italia, tra politiche giovanili e contrasto della
poverta educativa, https://www.openpolis.it/esercizi/politiche-giovanili-e-centri-
di-aggregazione-in-italia/ (consultato il 19/06/2025).

Pazzagli, G., Tarabusi, F.,
2009, Un doppio sguardo. Etnografia delle interazioni tra servizi e adolescenti di origine straniera,
Guaraldi, Rimini.

Piano sociale territoriale

2020-2012 chrome extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.
comune.pesaro.pu.it/fileadmin/user_upload/COMUNE_PESARO/AREE_TE-
MATICHE/AMBITO_TERRITORIALE_SOCIALE/Notizie/2022/Documenti/
ATS_1-_Piano_Sociale_territoriale_-.pdf. Consultato il 28/08/2025.

44



Silvia Pitzalis

Piasere, L.
2010 A scuola. Tra antropologia e educazione, SEID, Firenze.

Pitzalis, S.

2018 Lacostruzione dellemergenza. Aiuto, assistenza e controllo tra disastri e migrazioni
forzate in Italia, Argomenti 10 (10/208), pp. 103-132.

2023a ‘Plenty of time, out of time’. Plurality of Timing in the Italian Asylum Reception
System. Outcomes from the Field. Journal of International Migration and Integration,
25, pp. 1169-1185.

2023b Displacement come condizione esistenziale. Riflessioni analitico-metodologiche tra
autoetnografia ed etnografia retrospettiva. Antropologia Pubblica, 9 (2), pp. 181-190.

Pompeo, F. (a cura di)
2007  La societa di tutti. Multiculturalismo e politiche dell'identita, Meltemi, Roma.

Queirolo Palmas, L.,
2006  Prove di seconde generazioni. Giovani di origine immigrata tra scuole e spazi urbani, Fran-
co Angeli, Milano.

Remotti, F.
2017  L'ossessione identitaria, Laterza, Roma-Bari.

Riccio, B.

2011  Second Generation Associations and the Italian Social Construction of Otherness, in S. Bon-
jour, A. Rea & D. Jacobs (eds.), The Others in Europe: Legal and social categorization in
context, Editions de 'Université de Bruxelles, Brussels, pp. 164-175.

Riccio B., Russo, M.
2009 Ponti in costruzione tra de-territorializzazione e ri-territorializzazione. Citta-

dinanza e associazioni di “seconde generazioni” a Bologna. LARES, 75 (3), pp.
439-468.

Rizzo, C.
2010 Giovani migranti si raccontano: una ricerca all'interno di un centro di aggregazione
giovanile. M@gm@, 10 (1).

Rosa, J., Flores, N.
2017  Unsettling Race and Language: Toward a Raciolinguistic Perspective. Language in
Society, 46 (5), pp. 621-647.

Saitta, P.

2006  Economie del sospetto. Le comunita maghrebine in Centro e Sud Italia e gli italiani, Rub-
bettino, Soveria Mannelli.

2023 Violenta speranza. Trap e riproduzione del “panico morale” in Italia, Ombre Corte, Verona.

45



“To vengo da qui”

Sassen, S.
2002  Towards Post-National and Denationalized Citizenship, in E. F. Isin, B. S. Turner (eds.),
Handbook of Citizenship Studies, Sage, London, pp. 277-29.

Sayad, A.
1999  La doppia assenza. Dalle illusioni dell'emigrato alle sofferenze dellimmigrato, Cortina,
Milano.

Saxena, S., Sharma, D.
2022  Identity, Affect and Cultural Citizenship in Diasporic Contexts. Diaspora Studies, 15
(2), pp. 112-130.

Strathern, M.
1988  The Gender of the Gift. Problems with Women and Problems with Society in Melanesia,
University of California Press, Berkeley.

Sjoberg, J., D'Onofrio, A.
2020 Moving Global Horizons: Imagining Selthood, Mobility and Futurities through
Creative Practice in Ethnographic Research. Culture & Psychology, 26 (4), 732-48.

Tarabusi, F.

2009  Nuove generazioni a confronto: storie e percorsi di ragazze migranti in un Centro per ado-
lescenti, in G. Pazzagli, F. Tarabusi, Un doppio sguardo. Etnografia delle interazioni tra
servizi e adolescenti di origine straniera, Guaraldi, Rimini, pp. 103-158.

Travaglini, G., Ricci, S. (a cura di)
2018  Lavoro e sviluppo nella provincia di Pesaro e Urbino, Ediesse, Roma.

Vicini, F.
2022 Illato quotidiano dell'islamofobia. Micro-razzismo a scuola tra differenzialismo cul-

turale e razzismo spirituale. EtnoAntropologia, 10 (2), pp. 60-78.

Wessendorf, S.
2007  Roots Migrants: Transnationalism and Return’ among Second-Generation Italians in
Switzerland. Journal of Ethnic and Migration Studies, 33 (7), pp. 1083-1102.

Werbner, P.
2002  Imagined Diasporas among Manchester Muslims, James Currey, Oxford.

Yuval-Davis, N.
2006 Belonging and the Politics of Belonging. Patterns of Prejudice, 40 (3), pp. 197-214.

Zanfrini, L.
2007  Cittadinanze. Appartenenza e diritti nella societa dell'immigrazione, Laterza, Roma-Bari.

46



Silvia Pitzalis

Zembylas, M.
2013  Affective Citizenship in Multicultural Societies: Implications for Critical Citi-
zenship Education. Citizenship Teaching & Learning, 9 (1), pp. 5-18.

Zigon, J.
2008  Morality: An Anthropological Perspective, Berg, Oxford.

47



