Aisthesis

a OPEN ACCESS

Citation: D’Ammado, A., (2025). Fine
del mondo e dramma della presenza: il
riscatto estetico della crisi in Ernesto De
Martino. Aisthesis 20(4): 127-140. doi:
10.7413/2035-8466065

Copyright: © 2025 — The Author(s).
This is an open access article distributed
under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).

Fine del mondo e dramma della presenza:
1l riscatto estetico della crisi in Ernesto
De Martino

ANDREA D’ AMMANDO

Sapienza Universita di Roma
andrea.dammando@uniromal.it

Abstract. In his great unfinished project on the “end of the
world” (La fine del mondo), Ernesto De Martino reformu-
lates his perspective on the concept of “presence” and the
role of cultural institutions. Faced with the crisis of mo-
dernity, the salvific and reintegrative function of mythical-
ritual and religious practices (explored in his most famous
writings, from // mondo magico to La terra del Rimorso) is
extended to cultural and symbolic activity as a whole. The
conquest of a stable “presence” thus refers to the need to
establish a “world” as a horizon of making sense: an estab-
lishment that passes through the aesthetic dimension as a
privileged and exemplary space.

Keywords. De Martino, presence, aesthetics, crisis, culture.

1. Mondo magico e modernita occidentale: il
dramma della presenza

Il possibile riprodursi della realta magica an-
che per I’uomo occidentale colto indica come la
presenza decisa e garantita ¢ un bene storico e
in quanto tale, in determinate condizioni, revo-
cabile. Tutto, nella vita dello spirito, puo esse-
re rimesso in causa, anche quelle conquiste che

Aisthesis. Pratiche, linguaggi e saperi dell estetico 20(4): 127-140, 2025
ISSN 2035-8466 (online) | DOI: 10.7413/2035-8466065



128 Andrea D’ Ammando

sembravano messe al riparo da qualunque rischio, e quindi anche la conquista
fondamentale di esserci nel mondo. In una situazione di particolari sofferenze e
privazioni, nel corso di una guerra, di una carestia ecc. 1’esserci pud non resistere
alla tensione eccezionale, e pud quindi di nuovo aprirsi al dramma esistenziale
magico. (De Martino [1948]: 129)

La citazione da cui ho scelto di partire ¢ abbastanza nota, almeno per chi abbia
una certa confidenza con il pensiero di Ernesto De Martino. Si tratta di un passo
tratto da I/ mondo magico, il testo che si incarica di annunciare e giustificare, per
la prima volta in modo compiuto, la sua “scoperta” teorica piu importante, desti-
nata a essere ripresa e approfondita in tutti gli scritti successivi, e cio¢ la «scoper-
ta della crisi della presenza come rischio di non esserci nel mondo» (De Martino
[195]: 7). La peculiarita di questo passo, tuttavia, non sta tanto nel riferimento
a una simile scoperta, alla “presenza” come «conquista fondamentale di esserci
nel mondo». All’interno de 1/ mondo magico, del resto, di passaggi su questo
tema se ne potrebbero individuare (e citare) molti, e ben piu significativi. E un
passo importante, al contrario, perché in poche righe — affidate a una nota che
compare nel capitolo centrale, quello piu denso e rilevante, dedicato al “dramma
storico del mondo magico” — De Martino sembra mettere in questione uno degli
assunti centrali su cui poggia quella stessa scoperta. Il mondo magico, caratte-
rizzato da una dinamica di crisi (della presenza) e riscatto (favorito, appunto,
dall’istituto culturale della magia), ¢ infatti un mondo storico e culturale distante
e radicalmente differente dal mondo della modernita occidentale: «un’altra epo-
ca, un mondo storico diverso dal nostro», impegnati nello sforzo di fondare «cio
che per noi ¢ un dato o un fatto» — I’individualita e I’esserci nel mondo — e che,
in quell’epoca, «stava come compito e maturava come risultato» (De Martino
[1948]: 161). Costantemente esposta al pericolo di disgregazione davanti alla
pressione di una realta esterna non ancora pienamente controllata (e controllabi-
le), la presenza di cui parla De Martino € una presenza “arcaica”, legata a forme
di vita “primitive” o comunque “altre” rispetto a quelle della civilta occidentale.
Da una parte, insomma, «una civilta come la nostra, in cui la decisione di s¢ e del
mondo non forma piu problema culturale dominante e caratterizzante, noi siamo
dati a noi stessi senza rischio sostanziale, e gli oggetti e gli eventi del mondo si
presentano alla coscienza empirica come “dati” sottratti al dramma dell’umano
produrrey; dall’altra, una dimensione storica e sociale “drammatica”, in cui «la
presenza ¢ ancora impegnata a raccogliersi come unita in cospetto del mondo,
a trattenersi e limitarsi, e correlativamente il mondo non ¢ ancora allontanato
dalla presenza, gettato davanti ad essa e ricevuto come indipendente» (ivi: 128).
Ebbene, il passo citato in apertura indebolisce e, in qualche modo, sovverte que-
sta contrapposizione. La presenza «decisa e garantita», sostiene li De Martino
quasi di sfuggita, ¢ un bene, si, «storico» — un risultato mediato, frutto di lotte,



Fine del mondo e dramma della presenza 129

compromessi e decisioni —, ma soprattutto «revocabile», almeno «in determina-
te condizioni», anche «per I’uomo occidentale colto». Come dire: il rischio di
disgregazione della presenza (e del mondo stesso) non riguarda solo il dramma
storico del mondo magico, ma ¢ un rischio costitutivo e ineliminabile dall’o-
rizzonte umano, che richiede, in quanto tale, uno sforzo culturale da rinnovare
costantemente da parte del singolo e della comunita.

La prospettiva aperta da questo passo non toglie nulla alle acquisizioni teo-
riche fondamentali de /I mondo magico. Da un certo punto di vista, anzi, quasi
rafforza il carattere innovativo e dirompente di un testo che, nel denunciare «la
ipostasi metafisica di una formazione storicay, restituisce valore culturale e sto-
rico al mondo magico, ponendo le basi per quell’*“etnocentrismo critico” volto a
ricavare dal confronto con I’alterita (magica ed extraoccidentale) una maggiore
e piu ampia coscienza delle peculiarita, dei limiti e del ruolo della civilta occi-
dentale. E in questo senso, d’altronde, che De Martino, nella prefazione alla pri-
ma edizione del libro, presenta la sua interpretazione «storicistica» del magismo
come «un contributo alla formazione del neoumanismo moderno», e cio€ di «un
piu ampio umanesimo» (ivi: 3-7), capace di superare sia ’etnocentrismo euro-
centrico (e la sua controparte, il relativismo culturale) sia il ritorno di ogni forma
di irrazionalismo (che la generazione di De Martino aveva visto concretizzarsi
drammaticamente nell’Europa dell’epoca).

E suggestiva, d’altra parte, anche la lettura proposta da Cesare Cases, che
in quella nota sull’*uomo occidentale colto” individua il segno di una sorta di
«transfert», una proiezione dell’angoscia provocata dalla crisi dell’Occidente sul
mondo magico che influenza la struttura e il tono stesso dell’analisi di De Mar-
tino («I’accento di profonda partecipazione, I’intensita esistenziale che permea
la descrizione della crisi del riscatto della presenzay). Sulla base di questa pro-
iezione, «la labilita e la precarieta vissute nel presente diventano le costanti es-
senziali del mondo magicoy, e, «per converso, la crisi del presente appare come
una ripetizione, un ritorno della situazione dell’eta magica» (come indicherebbe,
appunto, il passo sul possibile ritorno del dramma magico nel mondo moderno
e “colto”). Il mondo magico costituirebbe cosi «un “riscatto della presenza” del
mondo occidentale», qualcosa di riconducibile al «processo di autocritica» (Ca-
ses, in ivi: XXV-XXVI) che si impone all’interno di una civilta sconvolta dalla
catastrofe della Seconda guerra mondiale.

Ora, tutto questo € vero, almeno in linea generale. E vero, cioé, che, nel ri-
condurre la presenza umana alla sua dimensione storica, I/ mondo magico getta
un’ombra sulla tenuta e la presunta inattaccabilita delle strutture esistenziali e
culturali del mondo occidentale. E tuttavia, al tempo stesso, ¢ difficile non ri-
conoscere nelle poche righe di quella nota i tratti essenziali di una prospettiva
destinata a trovare spazio e a essere approfondita da De Martino solo negli anni
successivi. E nelle ultime opere degli anni Sessanta, in particolare — Furore, sim-



130 Andrea D’ Ammando

bolo, valore ¢ il grande progetto, lasciato incompiuto, sulla Fine del mondo — che
la distinzione netta tra mondo magico e civilta occidentale viene messa in que-
stione, ridefinita e, sostanzialmente, superata, quantomeno in relazione al tema
della presenza e della sua difesa attraverso determinate “tecniche culturali”. Qui,
infatti, il rischio di una crisi della presenza e 1’esigenza di una reintegrazione
simbolica e rituale non riguardano piu soltanto una realta «in decisione» che
ancora «cerca di costituirsi» (ivi: 129) come quella magica, ma anche, e in prima
istanza, la realta della modernita occidentale.

Si tratta di un passaggio fondamentale, a cui De Martino giunge intrecciando e
saldando, via via in modo sempre piu originale e produttivo nel corso degli anni
(con la cosiddetta “trilogia meridionalista”: Morte e pianto rituale, Sud e ma-
gia, La terra del rimorso), ricerca etnologica, comparativismo storico-religioso,
impianto teorico-filosofico e studi psicopatologici. Da questo punto di vista, il
progetto di un “piu ampio umanesimo” prospettato nel Mondo magico, passando
attraverso le indagini sul rapporto tra razionalita e magia, lamento funebre e ta-
rantismo — che estendono la funzione salvifica dei dispositivi magici agli istituti
religiosi e, insieme, approfondiscono il confronto tra la dialettica crisi-reinte-
grazione e i fenomeni psicopatologici — trova un approdo e una riformulazione
proprio nelle ultime opere. Nel suo libro sulle Favole del reincanto, Stefania
Consigliere ha interpretato questo cambio di prospettiva come 1’indice di un mu-
tamento di sguardo sulla “modernita egemone”, evidenziandone il carattere po-
litico. Se «per larga parte della sua vita, passata a difendere il mondo magico dal
disprezzo dei contemporanei», sostiene infatti Consigliere, De Martino «ha rite-
nuto che il mondo moderno fosse quello piu alto e desiderabile», nei primi anni
Sessanta «fissa gli occhi su qualcosa che i francofortesi gia avevano visto sulle
coste dell’ America del nord, e comincia a nutrire dubbi sulla tenuta e sull’impli-
cita superiorita della civilta che lo circonday. Sono proprio i materiali preparatori
per il libro su La fine del mondo che «segnano questo limite: la crisi non ¢ piu
il barcollare di una presenza arcaica e fragile, ma eventualita ineliminabile per
tutti, rischio radicale dei singoli e dei collettivi» (Consigliere [2020]: 125-126).
Apertamente “militante”, perché orientata a ricollocare il pensiero maturo di De
Martino al centro del dibattito contemporaneo sul tema del “disincantamento”
e del “reincantamento” del mondo, I’interpretazione di Consigliere ha il merito
di porre I’accento sulla svolta che ridefinisce i caratteri e la portata stessa del-
I’*umanesimo etnografico” di De Martino: la possibilita che il mondo finisca — il
mondo come ordine culturale intersoggettivo, entro cui la presenza si instaura
e trova protezione — «prende forme ¢ nomi diversi a seconda delle circostanze,
ma non ¢ mai scomparsa dall’orizzonte neanche alle nostre latitudini» (ivi: 126).

Come il disagio per Freud, insomma, il rischio che la presenza vacilli e il
mondo collassi € un rischio della civilta, non di una civilta, che si estende
ben oltre i confini del mondo magico, primitivo o subalterno, coinvolgendo



Fine del mondo e dramma della presenza 131

la soggettivita in quanto tale, nel suo costituirsi e mantenersi stabile e autono-
ma. Spogliata di strumenti protettivi, la presenza umana corre costantemente
il pericolo di perdersi, e cio¢ di perdere il legame con 1’orizzonte di un mon-
do domestico, operabile, e “sensato”. Di qui, la necessita di elaborare stru-
menti culturali e sociali in grado di scongiurare questo rischio, favorendo una
reintegrazione e uno slancio valorizzante che trascenda la crisi: ¢ il caso dei
dispositivi mitico-rituali e religiosi, incaricati di arginare le crisi esistenziali
e ’angoscia legata al divenire attraverso una “destorificazione istituzionale”
(cfr. Massenzio, in De Martino [2019]: 36-43; De Martino [2025]); ma anche,
piu in generale, degli apparati simbolici — della cultura come simbolo ed ethos
—, capaci di costruire un “mondo” come orizzonte di sensatezza e di mediare
culturalmente tra crisi e riscatto, tra “furore” e “valore”.

La crisi della modernita occidentale su cui De Martino fissa lo sguardo negli
ultimi scritti degli anni Sessanta €, appunto, una crisi della capacita di elabora-
re tecniche culturali di controllo efficaci, in grado di favorire quell’“ethos del
trascendimento della vita in valori intersoggettivi” che costituisce il fine ultimo
del suo umanesimo, fondato su un simbolismo laico e civile. Anche gli istituti
culturali e simbolici sono soggetti alla precarieta e al logorio. La fine del mondo
— del mondo presente, e, in realta, di ogni mondo — coincide con la crisi di questi
istituti, e cioé con un’“apocalissi culturale” che porta al crollo di quell’ethos e
alla conseguente perdita di familiarita e operabilita del mondo. In questo sen-
so0, la perdita del mondo comporta uno spaesamento esemplificato dai due casi-
limite del “campanile di Marcellinara” e delle “apocalissi psicopatologiche”: da
un lato, I’angoscia e il terrore di un vecchio pastore della provincia calabrese che
dal finestrino della macchina vede scomparire progressivamente il campanile del
proprio paesino, punto di riferimento del suo mondo familiare e della sua “patria
culturale” (De Martino [2019]: 364-365); dall’altro, le crisi psicopatologiche — a
cui De Martino dedica ampio spazio ¢ una ricca documentazione nella Fine del
mondo —, in cui si manifesta nel modo piu radicale il crollo di ogni slancio valo-
rizzante e normativo e, percio, il rischio di una “nuda crisi”, priva di un orizzonte
di riscatto e sensatezza (ivi: 155-242).

2. La fine del mondo come crisi della cultura

Nel 1964, chiamato a partecipare al convegno internazionale “Il mondo di
domani” organizzato da Pietro Prini, De Martino espone i temi e le coordinate
principali della ricerca sulla fine del mondo e le apocalissi culturali che lo sta-
va impegnando dall’inizio del decennio. E, difatti, al centro del suo intervento,
solo apparentemente «impertinente» e «ietfatorio», non sta tanto il problema del
“domani”, ma quello preliminare dell’*“oggi”, e cio¢ della coscienza culturale



132 Andrea D’ Ammando

— giunta a piena maturazione nel corso del Novecento — che il rapporto uomo-
mondo si articola in due momenti «distinti e congiunti»: il mondo umano, come
orizzonte di senso e operabilitd, non deve finire — nonostante la finitezza dell’e-
sistenza dei singoli individui, e anzi, proprio per questa ragione — ¢, al tempo
stesso, puo finire, «nel senso che 1’umana civilta pud autoannientarsi, perdere il
senso dei valori intersoggettivi della vita umana, e impiegare le stesse potenze
del dominio tecnico della natura secondo una modalita che ¢ priva di senso per
eccellenza». Secondo De Martino, il carattere «fondamentale» dell’epoca con-
temporanea ¢ proprio «che essa vive come forse non mai ¢ accaduto nella storia
nella drammatica consapevolezza di questo deve e di questo puo, nell’alternativa
che il mondo deve continuare ma che puo finire, che la vita deve avere un senso
ma che puo anche perderlo per tutti e per sempre, e che I’'uomo, solo I’'uomo,
porta intera la responsabilita di questo deve e di questo puo». Nei riferimenti
all’autoannientamento e alla perdita di controllo sulla tecnica ¢’¢ il richiamo,
evidente — ed esplicito, poco piu avanti nel testo —, alla tragedia dei campi di
sterminio nazisti e del disastro nucleare. Questi eventi, tuttavia, costituiscono per
De Martino la manifestazione concreta di una crisi che ha radici piu profonde.
La coscienza culturale del rischio di una “fine del mondo”, infatti, va ricondotta
all’impatto di fenomeni e mutamenti di carattere piu generale: «le rapidissime
trasformazioni nei generi di vita introdotte dal diffondersi del progresso tecni-
co, le correnti migratorie dalla campagna alla citta, da regioni sottosviluppate
a regioni industriali, il salto improvviso da economie piu 0 meno arretrate o
addirittura da societa tribali a economie e societa ormai inserite nel mondo oc-
cidentale». Sono questi processi ad aver provocato «le lacerazioni e i vuoti» che
hanno condotto alla crisi i modelli culturali che guidavano il rapporto uomo-
mondo e «un gran numero di patrie culturali tradizionali senza che tuttavia la
integrazione nella nuova patria culturale avesse avuto il tempo di maturarsi» (De
Martino [1964], ora in De Martino [2019]: 70-71). Gia in Furore Simbolo Valore,
d’altronde, De Martino aveva interpretato 1’esplosione di violenza distruttiva del
capodanno di Stoccolma del 1956 — con la strada principale della citta messa a
ferro e fuoco da bande di giovani in preda a un “furore” irrefrenabile — come
«la realta psicologica di cui la bomba a idrogeno costituisce 1’equivalente sotto
forma di simbolo materiale», rintracciando in questa aggressivita cieca e senza
scopo il segno di un “istinto di morte” freudiano non controllato, «una forza che
non trova adeguati modelli di risoluzione culturale, e che non si disciplina in un
alveo di deflusso e di arginamento socialmente accettabile e moralmente con-
ciliabile con la coscienza dei valori umani faticosamente conquistata nel corso
della millenaria storia d’Occidente» (De Martino [1962]: 190-191). Se le societa
arcaiche offrivano uno schema e una reintegrazione culturale per questa aggres-
sivita — attraverso feste e cerimoniali ufficiali come il capodanno babilonese, i
Saturnali romani o i riti di iniziazione, che incanalavano I’impulso di eversione e



Fine del mondo e dramma della presenza 133

distruzione all’interno di una cornice mitica e simbolica — il capodanno di Stoc-
colma si presenta come un rito svuotato di ogni senso e di ogni funzione sociale,
mostrando la crisi dei modelli tradizionali e la debolezza delle forme istituzionali
contemporanee. Anche in questo caso, la diagnosi si concentra sull’improvviso
rinnovamento delle strutture culturali del mondo occidentale e sulla «crisi di
crescenzay di un nuovo umanesimo che, pur «incamminato verso la democrazia
laica e verso il riconoscimento di ideali integralmente mondani», non ha ancora
trovato il suo equilibrio:

Si ¢ verificata una crisi delle credenze tradizionali, ma gli individui non trovano ancora
nella societa i modi adatti per partecipare attivamente all’esperienza morale che ali-
menta la democrazia laica, ¢ per sentirsi protagonisti del suo destino. A una falsa liberta
fondata sulla miseria si ¢ creduto troppo spesso contrapporre una democrazia fondata
esclusivamente sul benessere, mentre il problema centrale resta la partecipazione a un
certo ordine di valori morali, un piano di controllo e di risoluzione culturale della vita
istintiva. (ivi: 192)

Insomma, 1’acuirsi della percezione della possibilita di una “fine del mondo”
¢ legato direttamente alle trasformazioni epocali che interessano la societa oc-
cidentale nei decenni successivi alla fine del conflitto mondiale. E il tema della
“crisi della cultura” novecentesca, affrontato in quegli anni da molti intellettuali
europei e americani — i francofortesi (con La dialettica dell’illuminismo, ov-
viamente, ma anche, ad esempio, con lo scritto di Adorno sulla Halbbildung),
nonché, tra gli altri, Glinther Anders, T.S. Eliot (Notes towards the Definition of
Culture), Hannah Arendt (La crisi della cultura: nella societa e nella politica),
Clement Greenberg su kitsch e arte astratta e Dwight Macdonald sul Midcult —
che si confrontano con i traumi del conflitto mondiale, la rottura con la tradizione,
I’accelerazione dei processi tecnologici ed economici e I’emergere di una societa
(e di una cultura) di massa. “Crisi della cultura”, intesa come svolta radicale con-
nessa al processo di modernizzazione della societa occidentale, significa dunque,
in prima istanza, crisi di una struttura culturale incapace di stabilizzarsi e farsi
ethos. Ebbene, I’apocalisse culturale del mondo contemporaneo indagata da De
Martino ha a che fare proprio con la crisi dei rapporti istituzionali tra individuo
e societa e con I’assenza di un ethos culturale intersoggettivo, condiviso e accet-
tato spontaneamente (un “mondo” o una “patria culturale”). Ed ¢ una crisi che
trova riscontro nella produzione artistica contemporanea, in cui si manifestano
i sintomi dell’“apocalissi senza escaton” che incombe sulla societa occidentale.

Le riflessioni e gli appunti della Fine del mondo dedicati a questo tema — rac-
colti in un capitolo organico solo nell’ultima edizione critica del testo (“L’apoca-
lisse dell’Occidente”, ivi: 347-412) — segnalano in modo chiaro I’ampliamento
della prospettiva di De Martino, che dopo le ricerche sul mondo magico e reli-
gioso delle societa arcaiche e delle classi subalterne del Mezzogiorno rivolge la
propria attenzione ai prodotti della cultura “alta” e “borghese”. Lo spazio piu



134 Andrea D’ Ammando

ampio ¢ riservato alla letteratura e quella “malattia degli oggetti” che emerge
attraverso le questioni della nausea, della noia, dell’assurdo e dell’incomunicabi-
lita (principalmente in Sartre, Camus, Moravia e Beckett): il mondo “indigesto”,
“yuoto” e “assurdo” ¢ un mondo segnato dalla «catastrofe del mondano, del
domestico, dell’appaesato, del significante e dell’operabile [...], che narra con
meticolosa e talora ossessiva accuratezza il disfarsi del configurato, 1’estraniarsi
del domestico, lo spaesarsi dell’appaesato, il perder di senso del significante,
I’inoperabilita dell’operabile». Tuttavia, 1 passaggi piu significativi riguardano la
crisi generale delle arti, che si rivela esemplarmente in un’insofferenza formale e
simbolica che investe anche la produzione artistica plastica e figurativa. La crisi
delle arti, infatti, ¢ tale proprio perché «la rottura con un piano teologico della
storia e con il senso che ne derivava [...] diventa non gia stimolo per un nuovo
sforzo di discesa nel caos ¢ di anabasi verso ’ordine, ma caduta negli inferi,
senza ritorno, e idoleggiamento del contingente, del privo di senso, del mero
possibile, del relativo, dell’irrelato, dell’irriflesso, dell’immediatamente vissuto,
dell’incomunicabile, del solipsistico» (ivi: 355 e 357-358). La “malattia” delle
arti e della cultura occidentali sta tutta in questa «catabasi senza anabasi»: che
in epoca di crisi, dice De Martino, le arti — proprio le arti figurative, ad esempio,
interessate in quegli anni da una svolta performativa e “oggettuale” — sentano
I’esigenza di «un bagno nella vita», ¢ comprensibile; ma, anche se «non si puo
prescrivere in astratto di quanto occorra perdere il mondo ordinato per ricondur-
lo all’ordine», cid che piu conta «¢ che la ripresa avvenga, quale che sia il livello
cui si deve scendere per tale riprendere: avvenga, cioe, la ripresa verso la forma,
verso i valori, verso 1’ordine intersoggettivo, comunicabile, umano» (ivi: 358).
Nella sua analisi, De Martino costeggia pericolosamente un conservatorismo
culturale di stampo (non a caso) apocalittico e, sotto certi aspetti, reazionario, in-
cline a ridurre senza resti la rottura della modernita artistica alla semplice espres-
sione dell’assurdo e dello “stravagante”, nonché, in alcuni casi — come ricorda
anche Daniel Fabre (ivi: 352-353) —, a cedere alla tentazione di una lettura “clini-
ca” e “patologica” di quelle stesse produzioni. Nel caso delle arti figurative, d’al-
tronde, 1’unico riferimento esplicito all’interno del testo riguarda Hans Sedlmayr
e il suo celebre scritto sulla “perdita del centro”. Non ¢ facile indagare e definire
questo aspetto del pensiero di De Martino. Tanto piu che, oltre al carattere prov-
visorio e incompleto degli appunti raccolti ne La fine del mondo, il clima intorno
alle arti in quegli anni ¢ effettivamente un clima da “apocalissi culturale”, alme-
no nel dibattito italiano: basti pensare, in proposito, a Giulio Carlo Argan, che
parla di Crisi dei valori (1957) e di Salvezza e caduta dell’arte moderna (1961);
a Cesare Brandi, che in Segno e immagine descrive la «traiettoria fatale» di una
civilta «che produce Hartung, Pollock, Fautrier, Burri» (Brandi [1960]: 85-86); o
ancora, a Emilio Garroni, che nei suoi primi scritti degli anni Sessanta si occupa
del problema di una crisi semantica delle arti (una crisi di istituzionalita e della



Fine del mondo e dramma della presenza 135

capacita simbolica delle arti contemporanee), rivendicando, con esplicito riferi-
mento proprio a De Martino, la funzione “magica” dell’artista come «ammini-
stratore e dispensatore di garanzie esistenziali e culturali», a cui spetta il compito
non «di raddoppiare il senso del rischio suo e nostro», ma di «“esorcizzarlo”»
(Garroni [1964a]: 41; cfr. anche Garroni [1964b]). Come che stiano le cose, cio
che interessa ¢ che in tutti questi autori — secondo prospettive certamente diffe-
renti, ma affatto inconciliabili, almeno su questo punto — il problema principale
¢ rappresentato dalla progressiva scomparsa di ogni ambizione formale nelle arti
contemporanee, che si riflette nella perdita di efficacia e rilevanza culturale. E
cosi anche per De Martino, che, in un certo senso, trasferisce queste preoccupa-
zioni all’interno della sua visione di un pit ampio e nuovo umanesimo fondato
su un simbolismo civile:

L’arte ¢ un modo di recuperare gli eventi minacciati dall’irrigidimento e dal caos, ed ¢
quindi un modo di curare e di guarire il sempre possibile ammalarsi degli oggetti. Ma
questo recupero, secondo le varie temperie storiche e secondo le varie congiunture cultur-
ali, si compie a vari livelli: se nell’arte vi ¢ sempre un momento di discesa agli inferi, cio¢
sino al piano in cui ’oggetto ¢ in crisi, non puo essere stabilito una volta per sempre di
quanti gradini & lecito scendere per compiere poi la anabasi. Cid che importa ¢ che il piano
sia raggiunto ¢ che I’anabasi si compia (sia comunicabile, intersoggettiva, reintegratrice)
[...]- Cio che importa ¢ che il momento della discesa non sia scambiato con la liberazione,
e che la caccia spietata alla “malattia degli oggetti”, non sia esibita come guarigione o
idealeggiata proprio in quanto malattia. (De Martino [2019]: 358)

Il “sempre possibile ammalarsi degli oggetti” rimanda, come ¢ evidente, allo
spaesamento ¢ alla fine o crisi del mondo (e della presenza), e cio¢ al duplice
rischio di “perdere il mondo” e di “essere perduti nel mondo”. E in questa prospet-
tiva e, forse, solo in questa prospettiva, dice De Martino, che «¢ possibile giudicare
la cosiddetta “arte contemporanea”, che non ¢ da condannare perché si ¢ allonta-
nata dal naturalismo e ha consumato la catastrofe della figura». Se I’arte figurativa
rinascimentale, ad esempio, «non aveva bisogno di scendere molto in basso per
recuperare oggetti ed eventi, e per compiere 1’anabasi verso la formay, 1’arte con-
temporanea «deve raggiungere livelli molto piu profondi per tentare la catarsi». Il
problema, appunto, non ¢ la discesa, ma la risalita, che porta — puo e deve portare
— alla costruzione di un ordine culturale intersoggettivo e condiviso. La “funzione
magica” dell’arte ¢ legata alla sua capacita di elaborare segni e simboli dotati di
sostanza e necessita culturali, in grado di far fronte al rischio — sempre presente —
di una perdita di senso e della presenza nel mondo. L’arte, dunque, ¢ un modo di
fondare un mondo e di legittimarne culturalmente la tenuta e la validita. In questo
senso, dice De Martino, la cultura «¢ ethos ordinante: e il disordine, la indetermi-
nazione, ecc. stanno non come ideale ma come limite interno e come ironia di ogni
progetto culturale di unificazione del mondo, limite e ironia che garantiscono la
storia, cio¢ la inesauribilita della progettazione ordinatrice» (ivi: 358-359).



136 Andrea D’ Ammando

3.1l “mondo” come orizzonte di sensatezza

Nel percorso che dal Mondo magico porta De Martino alla svolta degli ul-
timi scritti degli anni Sessanta, anche il concetto di “presenza” subisce varia-
zioni di tono e aggiustamenti teorici. Ancora una volta, come nel caso della
prospettiva (pit 0 meno reazionaria e apocalittica) sulle arti contemporanee,
non ¢ facile individuare con precisione le coordinate di questo sviluppo. Solo
che qui la difficolta non sta tanto nel difetto di riferimenti ¢ materiali a cui
fare appello, ma, al contrario, nell’eccesso e nella difficolta di sbrogliarli e
comporli. Fin dagli esordi, infatti, De Martino prende a piene mani da diver-
se discipline, forzandone confini, concetti ¢ metodologie: 1’etnologia, 1’an-
tropologia e la storia delle religioni, ovviamente; ma anche, in larga parte,
la psichiatria e la psicoanalisi (Freud, naturalmente, ma anche Jung e la sua
concezione del simbolo) e, soprattutto, la filosofia, con lo storicismo crocia-
no — da cui muovono i primi scritti — su cui si innestano via via prospettive e
suggestioni riconducibili pit o meno esplicitamente all’esistenzialismo (ita-
liano ed europeo, da Abbagnano e Paci a Merleau-Ponty, con Heidegger e il
Dasein sempre sullo sfondo) e al confronto critico con il marxismo (incapace
di comprendere, almeno nella sua versione piu povera e riduzionista, la natu-
ra e la funzione dei fenomeni religiosi).

Nel corso di questo sviluppo, d’altra parte, il concetto di “presenza”, insieme
al dramma legato al rischio di una sua disgregazione e all’esigenza di un riscatto,
¢ soggetto a una doppia oscillazione. Da un lato, infatti, la presenza ha un ca-
rattere individuale e, al tempo stesso, collettivo e sociale; dall’altro, la sua crisi
ha che fare con I’angoscia connessa all’irruzione del futuro e di una storicita
insostenibile (con i dispositivi mitico-rituali che hanno un compito di destorifica-
zione e “dissimulazione” del divenire), ma anche — soprattutto negli scritti della
maturita — con un passato che “non passa” e che blocca la vita psichica (e qui il
rito e il simbolo diventano ripetizione che mima la crisi per superare e reintegra-
re culturalmente il sintomo).

Non mi posso soffermare su questa oscillazione, che pure meriterebbe un’ana-
lisi attenta e approfondita. E bene, comunque, prendere le mosse da una qualche
definizione del concetto di “presenza” che ne rispetti la ricchezza e la complessi-
ta. Consigliere, ad esempio, ne fornisce una molto produttiva e ben calibrata, che
rimanda alla «profonda implicazione» tra soggetto e mondo e al problema di una
sensatezza di fondo legata a quell’implicazione:

un modo di stare al mondo e di essere umani, elaborato da un collettivo nel corso della
sua storia e depositato nei singoli; una certa temporalita, una certa spazialita, una
certa consuetudine; la possibilita di rispondere ai problemi con strumenti rodati; la
capacita di lavorare i margini dell’esistente a fronte di situazioni inedite. (Consigliere
[2020]: 123)



Fine del mondo e dramma della presenza 137

Proseguendo nella sua argomentazione su questa relazione reciproca tra indi-
viduo e ambiente, Consigliere fa riferimento al concetto di “individuazione” di
Gilbert Simondon e al preindividuale come «fondo comune» e «strato potenzia-
le» da cui emergono sia la presenza che il mondo (secondo un nesso che ¢ insie-
me biologico, psichico e storico-culturale). Ma si potrebbe citare, in proposito,
la nozione di “forma di vita” di Wittgenstein, anch’essa legata a una duplicita di
fondo (trascendentale ed empirica, biologica e culturale). Oppure — ed ¢ questa
I’alternativa che pitt mi interessa evidenziare — si puo chiamare in causa il “senso
comune” della Critica della facolta di giudizio di Kant.

De Martino, in realta, non cita mai Wittgenstein o Simondon (all’epoca, d’al-
tronde, molto poco conosciuto e studiato), né, tantomeno, Kant; o, almeno, non
il Kant della terza Critica. Nel Mondo magico, infatti, Kant viene tirato in ballo
in uno dei passaggi piu significativi, quando De Martino, con una mossa filo-
soficamente azzardata — che gli valse la celebre critica di Croce (De Martino
[1948]: 240-253) — accosta la presenza all’unita sintetica dell’appercezione, ri-
vendicandone la storicita contro ogni garanzia trascendentale (ivi: 159). Ma si
tratta, appunto, del Kant della Critica della Ragion Pura (Kant [1781]: § 16 e §
17, 162-166).

Nella Fine del mondo, il “progetto comunitario” di un mondo “domestico”
e “utilizzabile”, plasmato dalla valorizzazione culturale e simbolica (I’“ethos
del trascendimento della vita nel valore™), rimanda, come notato giustamente da
Giordana Charuty (De Martino [2019]: 475-479), al confronto con Heidegger
— filtrato dall’esistenzialismo “positivo” di Abbagnano — e con la filosofia delle
forme simboliche di Cassirer. In questa tensione tra simbolico e trascendentale,
tuttavia, emergono questioni ¢ formulazioni che richiamano molto da vicino il
“senso comune” kantiano quale condizione della capacita creativa umana e della
stessa sensatezza dell’esperienza, principio ed effetto di una facolta del giudizio
«originaria e naturale» e insieme «da acquisire e artificiale» (Kant [1790]: § 22,
75) legato a un dover-essere etico (un dovere come Sollen, distinto dal Miissen
teoretico). Proprio il dover-essere del senso, d’altronde (e cio¢ il dover-essere
di un mondo sensato che accoglie e nutre la presenza), riecheggia nell’interpre-
tazione dell’esserci heideggeriano sostenuta da De Martino, che evidenzia la
necessita di considerare «1’in-der-Welt-sein come un sein-sollen, dover essere
primordiale della presentificazione ¢ quindi dell’esserci in un mondo culturaley»
(De Martino [1948]: 523). 1l principio dell’ethos del trascendimento della vita
nel valore ¢, insomma, un dover-essere trascendentale, «il principio che rende
intellegibile il distacco del culturale dal naturale, innanzitutto nel trascendimento
inaugurale della produzione della vita materiale, [...] e quindi nel trascendimen-
to del progetto comunitario dell’utilizzabile mediante altri trascendimenti cultu-
rali (diritto, politica, morale, arte, religione, filosofia, scienza...)». Ed ¢ proprio
il mancato riconoscimento di questo principio — per citare un altro passaggio



138 Andrea D’ Ammando

significativo — a caratterizzare secondo De Martino il materialismo marxista, che
per questa ragione si configura come «ethos del trascendimento che ha vergogna
di sé», comprensibile solo «come sollen mascherato [...]: mascherato per ragioni
polemiche verso gli idealismi, i teologismi, gli utopismi, i moralismi, i “dover
essere” astratti del suo tempo» (ivi: 455-456).

L’insistenza di De Martino su questa dimensione del dover-essere, d’altra par-
te, si inserisce all’interno di una prospettiva generale che, per quanto frammen-
taria e non sistematica, rimanda ad alcune delle istanze principali che animano
— su un piano, appunto, molto pit formato e definito filosoficamente — la rifles-
sione kantiana sul senso comune come principio (estetico) della costruzione e
del controllo pratico-conoscitivo di un mondo sensato. La crisi del “domestico”,
dell’*“appaesato”, del “significante” e del “mondano” si configura infatti, a tutti
gli effetti, come una crisi di sensatezza di un mondo “non operabile”, e cio¢ in-
capace di accogliere e alimentare una presenza umana votata — per costituzione
ed esigenza trascendentale — alla progettazione creativa e valorizzante.

“Presenza” e “mondo” sono legati all’idea di un orizzonte di sensatezza ine-
liminabile. Da questo punto di vista, il valore euristico delle crisi o “apocalissi”
psicopatologiche analizzate da De Martino sta proprio nel mostrare il rovescio
di questo senso comune come perdita di un mondo domestico e operabile e, in
realta, di ogni possibile ordine culturale sensato e intersoggettivo. La patologia
psichica segna infatti uno spaesamento estremo che coincide con la crisi dello
slancio valorizzante e della capacita di essere normativi, e cio¢ di “fare senso” e
dare senso alla realta.

4. L’attivita culturale e simbolica come esigenza di senso

Nel grande progetto incompiuto sulla Fine del mondo la teoria sugli istituti
culturali che De Martino ¢ andato via via costruendo nel corso degli anni intor-
no ai concetti di “presenza” e “mondo” trova una riformulazione e un parziale
compimento (parziale, appunto, data la natura incompleta del testo). Davanti alla
crisi della modernita, la funzione salvifica e reintegratrice delle pratiche mitico-
rituali e religiose viene estesa all’attivita culturale e simbolica nel suo comples-
so0, investita del compito di costruire e preservare un mondo sensato e un ethos
(del trascendimento) condiviso. Il problema non ¢ la fine di un mondo, che ¢
qualcosa di legato alla storicita della condizione umana, ma la fine de/ mondo
come orizzonte di valorizzazione culturale e di “sensatezza”. Il passo che segue
riguarda principalmente 1’esperienza limite del vissuto psicopatologico, ma si
presta bene a spiegare la prospettiva generale di De Martino:

Il mondo degli animali “non puo finire”, e la sua “fine” ¢ la catastrofe della specie: I'uomo
invece “passa” da un mondo all’altro, appunto perché ¢ 1’energia morale che sopravvive



Fine del mondo e dramma della presenza 139

alle catastrofi dei suoi mondi, sempre di nuovo rigenerandone altri. Ma questa energia ¢
sottesa dal rischio della caduta, dal vissuto della “fine del mondo” (non “di un mondo”):
tale vissuto, che accenna alla fine dell’esserci, alla depresentificazione, alla demondaniz-
zazione, alla crisi della presenza e ai modi dell’assenza, ¢ normalmente coperto nel senso
che deve essere sempre ricoperto, tale copertura costituendo la vita culturale. Lo sforzo
culturale puo soltanto scoprire nella riflessione la necessita di questo momento negativo,
eccentrico che da rilievo al proprio sforzarsi e che ¢ messo a nudo dalla follia. (Ivi: 210)

Come I’esser sano € un farsi sano — non una condizione, ma un lavoro co-
stante e mai del tutto concluso —, cosi I’esser sensato ¢ operabile del mondo
e I’esser stabile della presenza ¢ un fare sensatezza, operabilita e stabilita che
si presenta come un compito da assolvere: un compito che ¢ anche un’esigen-
za — legata alla condizione umana, plastica e instabile — ¢ che passa necessa-
riamente attraverso 1’attivita culturale e simbolica. Da questo punto di vista,
I’oscillazione tra la dimensione individuale e quella sociale (il dramma della
presenza singola, che nel Mondo magico, ad esempio, viene riscattata da uno
sciamano che media con la comunita) viene riassorbita e riportata all’interno di
una sfera intersoggettiva (che ¢, appunto, quella del senso comune kantiano).
La conquista della presenza come “esserci nel mondo” ¢ cosi la conquista di
una sensatezza mai garantita e sempre da costruire e rinnovare collettivamente.
Ed ¢ proprio in merito a questa conquista che il progetto di un umanesimo ci-
vile di De Martino, animato da una forte tensione etica, trova nella dimensione
estetica — la dimensione del rito e del simbolo come “costanti antropologiche”,
ma anche delle pratiche artistiche come “specializzazioni culturali” — uno spa-
zio privilegiato per la fondazione del mondo umano: il mondo “di oggi” e “di
domani”, sempre a rischio di crollo e disgregazione.

Bibliografia

Brandi, C., 1960: Segno e immagine, Aesthetica, Palermo, 2010.

Consigliere, S., 2020: Favole del reincanto. Molteplicita, immaginario, rivoluzione, Derive-
Approdi, Roma.

De Martino, E., 1948: Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo, Bollati Bor-
inghieri, Torino, 2007.

De Martino, E., 1958: Morte e pianto rituale. Dal lamento funebre antico al pianto di Maria,
Bollati Borignhieri, Torino, 2000.

De Martino, E., 1962: Furore, simbolo, valore, 11 Saggiatore, Milano, 2013.

De Martino, E., 1964: Il problema della fine del mondo, in Prini, P. (a cura di), I/ mondo di
domani, Abete, Roma, 1964, pp. 225-231, ora in De Martino [2019].

De Martino, E., 2019: La fine del mondo. Contributo alle analisi delle apocalissi culturali, a
cura di G. Charuty, D. Fabre, M, Massenzio, Einaudi, Torino.

De Martino, E., 2025: La storia velata. Crisi e riscatto della presenza, a cura di M. Massen-
zio, Einaudi, Torino.

Garroni, E., 1964a: Il mito negativo e la pittura di Vacchi, Officina Edizioni, Roma.



140 Andrea D’ Ammando

Garroni, E., 1964b: La crisi semantica delle arti, Officina Edizioni, Roma.
Kant, 1., 1781: Critica della ragion pura, tr. it. di P. Chiodi, UTET, Torino, 1967.
Kant, 1., 1790: Critica della facolta di giudizio, tr. it. di E. Garroni, H. Hohenegger, Einaudi,

Torino, 1999.



