
Aisthesis

Illusione trascendentale e malattia 
mentale in Kant:  
la filosofia critica come terapia

Serena Feloj
Università degli Studi di Pavia
serena.feloj@unipv.it

Abstract. L’articolo esplora il rapporto tra illusione trascen-
dentale e malattia mentale in Kant, proponendo una lettura che 
supera la tradizionale opposizione tra ragione e follia. Se, come 
mostrato da Foucault, la modernità sembra relegare la follia 
a mera patologia separata dalla razionalità, l’analisi kantiana 
rivela invece una forma di continuità: gli errori del giudizio e 
l’illusione trascendentale descritti nella Dialettica trascenden-
tale costituiscono il fondamento critico delle forme di malattia 
mentale descritte nell’Antropologia pragmatica. Seguendo la 
tesi di Michelle Grier che sostiene l’inevitabilità dell’illusione 
trascendentale, indago la malattia mentale non come semplice 
errore contingente, ma come deriva necessaria e inevitabile 
della ragione, che si traduce empiricamente in deviazioni pa-
tologiche delle facoltà cognitive. In questo senso, la malattia 
mentale non rappresenta ciò che si oppone alla ragione, ma la 
sua degenerazione interna. La filosofia critica, delimitando i 
limiti della ragione e impedendone le derive, assume così una 
funzione terapeutica: non elimina la follia, ma la integra nella 
comprensione illuminista di una ragione universale, fondata 
sul senso comune e sulla comunicabilità dei giudizi.

Keywords. Illusion, mental illness, Kant, Dialectic, Critique.

La follia è una condizione umana.
In noi la follia esiste ed è presente come 

lo è la ragione.
F. Basaglia

 open access

Citation: Feloj, S. (2025). Illusione tra-
scendentale e malattia mentale in Kant: 
la filosofia critica come terapia. Aisthe-
sis 20(4): 63-73. doi: 10.7413/2035-
8466061

Copyright: © 2025 – The Author(s). 
This is an open access article distributed 
under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).

Aisthesis. Pratiche, linguaggi e saperi dell’estetico 20(4): 63-73, 2025
ISSN 2035-8466 (online) | DOI: 10.7413/2035-8466061



64� Serena Feloj

Nel pensiero comune la follia viene opposta alla ragione, soprattutto 
nell’accezione di malattia mentale che comincia a definirsi nel XVIII secolo 
con lo sviluppo della psichiatria moderna. Uno dei più famosi promotori di 
questa idea è senz’altro Michel Foucault, che nella sua celebre Storia della 
follia ricorda come l’uomo moderno non comunichi più con il folle. L’uomo 
razionale, che trova la propria essenza nella ragione illuminata, delega il med-
ico nel dialogo con il folle. Si compie dunque una rottura che va a costituire 
un’opposizione netta: da un lato il sapere scientifico, dotato di universalità as-
tratta, dall’altra l’uomo di follia, l’uomo che sragiona e sfugge all’ordine e alla 
conformità sociali. Si interrompe così lo scambio tra follia e ragione (Foucault 
[1961]: 10).

L’interessante e documentatissima posizione di Foucault che denuncia 
l’assenza di un linguaggio al di sotto della ragione a partire dalla modernità 
non è però più quella dominante nel dibattito attuale e negli studi specialistici 
sulla malattia mentale nel XVIII secolo, a partire dalle critiche mosse da parte 
di Derrida (Derrida [1996]). Probabilmente è ancora possibile sostenere, come 
vuole Foucault, che la follia sia da intendersi come “assenza d’opera” (Foucault 
[1961]: 13) e che a partire dal Rinascimento la follia venga a poco a poco con-
finata nella malattia mentale (Foucault [1961]: 16). Tuttavia, come tenterò di 
dimostrare relativamente ai testi kantiani e in particolare all’Antropologia dal 
punto di vista pragmatico, il passaggio dalla follia alla malattia mentale non 
esclude molti elementi di contatto tra il sapere razionale e la definizione della 
psicopatia. Il confine tra ragione e assenza di ragione si rivela anzi molto più 
sottile di quanto si possa pensare. È entro questa prospettiva che vorrei collocare 
uno studio della malattia mentale in relazione agli errori dell’immaginazione. Mi 
limiterò in questo saggio soltanto ai testi kantiani e non considererò, se non come 
punto di avvio, gli studi foucaultiani. 

Uno spunto in questa direzione teorica si trova, infatti, nella Storia della follia. 
Foucault riconosce il legame tra follia e sapere laddove troppo sapere o un sapere 
inutile portano a follia (Foucault [1961]: 50). Analizzando il dipinto di Hierony-
mus Bosch, Estrazione della pietra della follia o Cura della follia, Foucault sot-
tolinea come il quadro mostri non soltanto il folle che si rivolge alla scienza per 
farsi estirpare il proprio male, ma anche il medico che, forse più folle del folle, è 
impegnato in un’operazione del tutto inutile (Foucault [1961]: 53). 

Nel dipinto si dice molto relativamente alla follia: dice del passaggio alla sua 
medicalizzazione, dice di un sapere scientifico cieco e dogmatico, dice non tanto 
del folle quanto degli errori dei giudizi di una scienza che si crede vera. E questa 
riflessione emerge non tramite il linguaggio della ragione, ma attraverso il sim-
bolismo che caratterizza il linguaggio dell’immagine (Foucault [1961]: 44), il 
linguaggio estetico che soltanto in parte può essere ricondotto alla conoscenza 
chiara e distinta e che rimanda piuttosto a una forma di conoscenza intuitiva. 



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant� 65

Anche in questo caso non voglio analizzare la complessa relazione tra linguag-
gio dell’immagine e follia, ma considerare, all’interno del linguaggio kantiano, 
un’alternativa all’argomentazione intellettuale. 

Lo stesso quadro è descritto in un recente, brevissimo saggio dello scrittore 
Benjamin Labatut:

nel dipinto, la pietra che il chirurgo cinto d’imbuto sta cercando di rimuovere dalla testa 
del paziente è sostituita da un bulbo, con ogni probabilità un tulipano, dato che lo stesso 
fiore – color mandorla e già appassito – è bene in vista sul ripiano del tavolino su cui la 
stanca monaca appoggia le braccia stanche. A proposito di questo dipinto, nel suo libro 
Storia della follia nell’età classica Michel Foucault scrisse: “non dimentichiamo il fa-
moso medico di Bosch, ancora più folle di colui che egli vuol guarire: poiché tutta la sua 
falsa scienza non ha fatto molto di più che deporre su di lui i peggiori stracci di una follia 
che tutti possono vedere tranne lui stesso. (Labatut [2021]: 47)

Prendendo spunto dal quadro di Bosch è possibile chiedersi in che modo il 
sapere che si sta costituendo a scienza, quantomeno a partire da Descartes, trovi 
il proprio limite nella follia. La follia in verità non sembra collocarsi al di fuori 
della ragione, secondo l’opposizione razionale/irrazionale. Piuttosto, la ragione 
si appropria della follia, ma non soltanto classificando la malattia mentale svilup-
pando un sapere scientifico dedicato. Oltre a ciò, la follia si annida nel funziona-
mento stesso della ragione moderna, nel dubitare cartesiano, nello scetticismo 
humeano, nelle invenzioni dell’immaginazione che preoccupano Montaigne, 
nella creazione di un’illusione estetica che per Lessing deve avvincere gli spet-
tatori a teatro (cfr. Feloj-Giargia [2012]). 

E naturalmente si insinua nell’errore del giudizio creando un confine sot-
tilissimo e infine una complementarietà tra ragione e follia. In questo senso 
la follia trova un luogo nel progetto kantiano, a partire dai suoi fondamenti: 
riconoscere la finitezza dell’intelletto umano, affermare la necessità di stabil-
irne i limiti significa al tempo stesso riconoscere la possibilità dell’errore nel 
giudizio e il pericolo che il sapere si tramuti in follia. Lo stesso Foucault, in 
un testo molto distante dalla Storia della follia, ossia nell’Introduzione alla 
sua traduzione dell’Antropologia kantiana (Foucault [1964]: 11), associa gli 
errori dialettici discussi nella Critica della ragion pura ad alcuni paragrafi 
dell’Antropologia pragmatica. 

1. Il problema dell’illusione 

Qualora si decidesse di assumere questa posizione metodologica, ossia che 
sia riscontrabile una continuità tra la Dialettica trascendentale e i passaggi 
dell’Antropologia dedicati al giudizio e alla malattia mentale, viene a com-
porsi una sorta di costellazione di nozioni kantiane che stanno a fondamento 



66� Serena Feloj

del progetto trascendentale. Si compone un quadro in cui l’errore può inve-
stire, quantomeno, la percezione, l’immaginazione e la capacità di giudizio. 
Errori di percezione, illusioni e follia non sono quindi molto distanti tra loro 
nella trattazione kantiana delle facoltà, delle loro derive dialettiche e della 
possibilità della psicopatia. Procederò quindi con uno studio dell’illusione 
trascendentale nella Dialettica per poi indagare l’Antropologia, indicando 
quali elementi ricorrono in entrambi i testi e permettono di giustificare una 
tesi di continuità. 

Tra gli studi kantiani recenti, il libro di Michelle Grier, Kant’s Doctrine of 
Transcendental Illusion, sostiene con convinzione la «tesi dell’inevitabilità», af-
ferma cioè l’idea che l’illusione sia una deriva necessaria della ragione (Grier 
[2004]: 4-8). E la stessa tesi è approfondita e sostenuta più recentemente da Nu-
ria Sánchez Madrid (2023). Naturalmente occorre essere cauti e ricordare cosa 
è per Kant l’illusione trascendentale. È pur vero, tuttavia, che, se si guarda alla 
malattia mentale dalla prospettiva antropologica, la stretta connessione tra errori 
delle facoltà, illusione e follia è esplicita.

Si tratta allora di percorrere, con ordine, la via che dalla Dialettica trascend-
entale porta ai paragrafi dell’Antropologia dedicati alla follia. Nella Dialettica 
si legge:

Questi raziocini, rispetto al loro risultato, sono dunque pseudo-razionali […] perché essi 
non sorgono nella finzione o a caso, ma derivano dalla natura della ragione. Sono sofisti-
cazioni, non dell’uomo, bensì della stessa ragion pura, dalle quali il più saggio degli 
uomini non può liberarsi, e magari a gran fatica potrà prevenire l’errore, ma senza sottrar-
si mai all’illusione [Schein] che lo tormenta e si prende gioco di lui. (Kant [1781/1787]: 
A339/B397)

Michelle Grier ricorda come Kant riconosca che le dottrine metafisiche de-
rivano da un’illusione inevitabile e necessaria e la critica si costituisce come 
un rimedio agli errori metafisici. È l’illusione metafisica, l’errata convinzi-
one di poter accedere all’incondizionato, il fondamento dell’errore. La tesi 
dell’inevitabilità sostenuta da Grier collega quindi l’illusione trascendentale 
all’unità sistematica e allo stesso intento critico (Grier [2004]: 268-279). Mi 
sembra di poter condividere la sua tesi, nonostante non sia unanimemente ap-
provata, e di poter ugualmente affermare che la dottrina kantiana dell’illusione 
trascendentale vuole sia limitare le pretese metafisiche della ragione, sia 
definire il ruolo necessario e regolativo dell’illusione. La tentazione metafi-
sica di andare oltre i limiti dell’esperienza è fondata nella natura stessa della 
ragione umana e dà origine a un’illusione che non può essere evitata (Kant 
[1781/1787]: A341/B399).

Gli errori del giudizio a cui l’illusione metafisica dà luogo possono natu-
ralmente essere classificati in varie tipologie. Va detto però che la dottri-



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant� 67

na dell’illusione trascendentale ha lo scopo di fornire una visione unitaria 
degli errori metafisici nei termini di un’applicazione errata delle facoltà. 
Ciononostante l’illusione trascendentale non si identifica con l’errore nel 
giudizio, ma ne costituisce semmai il fondamento (cfr. Sezioni iniziali del-
la Dialettica). Se gli errori del giudizio sono un’errata applicazione delle 
facoltà e in particolar modo dell’intelletto (Kant [1781/1787]: A296/B353), 
l’illusione trascendentale riguarda invece l’essenza stessa della ragione ed è 
un uso trascendentale delle idee, delle massime e dei principi razionali (Kant 
[1781/1787]: A297/B354). 

Illusione, che è affatto inevitabile, come non possiamo evitare che il mare nel mezzo non 
ci appaia più alto che alla spiaggia [�] o come anche lo stesso astronomo non può impedire 
che la luna al levarsi non gli appaia più grande, quantunque egli non di lasci ingannare da 
tale apparenza. (Kant [1781/1787]: A297/B354)
La dialettica trascendentale sarà paga pertanto di scoprire l’apparenza dei giudizi tras-
cendenti, e di prevenire insieme che essa non tragga in inganno; ma che questa illusione 
si dilegui (come l’illusione logica) e cessi di essere un’illusione, questo è ciò che non può 
mai conseguire. (Kant [1781/1787]: A298/B355)

Gli errori del giudizio vengono esposti da Kant in numerosi testi, ma il 
riferimento principale è certamente l’Analitica trascendentale della prima 
Critica, alla quale farò un breve accenno. Per Kant esistono principalmente 
due tipi di errore nel giudizio: quelli che derivano dalla confusione di principi 
sensibili con principi intellettuale (le surrezioni) e quelli che derivano uni-
camente dall’intelletto. L’errore di surrezione, che porta a scambiare ciò che 
pertiene all’oggetto con ciò che appartiene esclusivamente al soggetto si fonda 
sul corrispettivo metafisico di confondere gli oggetti sensibili (fenomeni), con 
gli oggetti intellettuali (noumena). La surrezione, che comporta un collasso di 
fenomeni e cose in sé, è strettamente legata all’illusione trascendentale, anche 
se la modalità della loro connessione rimane sostanzialmente oscura (Grier 
[2004]: 70). È però chiaro che l’errore del giudizio deriva dalla tentazione razi-
onale di andare oltre gli oggetti possibili dell’esperienza e di porre un oggetto 
metafisico a fondamento delle apparenze. 

Nell’Analitica trascendentale Kant mette dunque in guardia dal rischio in cui 
può incorrere l’intelletto di fare un uso materiale dei propri principi puri e formali 
e di formulare giudizi senza fare distinzione fra gli oggetti, includendo anche og-
getti che non ci sono dati o che nemmeno potranno mai esserci dati. L’Analitica 
trascendentale è dunque un’affermazione della limitatezza dell’intelletto che 
mostra come il suo giudizio non possa essere applicato in modo generale e il-
limitato se si vuole giudicare, solamente con il puro intelletto, in modo sintetico 
e a priori, altrimenti l’uso dell’intelletto diviene dialettico (Kant [1781/1787]: 
A63-64/B88). Il compito della Dialettica trascendentale sarà quindi quello di 
esporre le sofisticazioni metafisiche e gli argomenti da esse generate. 



68� Serena Feloj

2. Illusione, errori di giudizio e Antropologia

Se accettiamo la posizione che ho brevemente ricostruito, ossia che gli er-
rori di giudizio riguardano principalmente errori di surrezione o mere invenzioni 
da parte dell’intelletto e che questi errori si fondano sull’illusione trascenden-
tale di poter accedere all’incondizionato, è possibile ora considerare i paragrafi 
dell’Antropologia dedicati alla malattia mentale. Nella sezione dell’Antropologia 
da un punto di vista pragmatico dedicata alla facoltà di conoscere, Kant dichi-
ara che «un intelletto corretto, un giudizio esercitato, una ragione saldamente 
fondata costituiscono l’intero ambito della facoltà conoscitiva dell’intellezione; 
soprattutto nella misura in cui questa venga considerata come un’attitudine a 
promuovere la facoltà pratica, vale a dire a proporsi degli scopi» (Kant [1798]: 
197). E ancora, Kant aggiunge che «un intelletto corretto è un intelletto sano in 
quanto comporta la conformità dei concetti al fine del suo uso», il giudizio è la 
capacità di pensare il particolare sottostante il generale, «procede in accordo con 
intelletto sano e fa da legame fra questo e la ragione», mentre «la saggezza, in 
quanto idea dell’uso pratico della ragione» è garantita dalle tre massime, pensare 
da sé, pensare al posto degli altri e pensare sempre in accordo con se stessi. A 
questi tre usi “sani” delle facoltà corrispondono le loro storture (Meo [1982]; 
Manganaro [1983]; Battistoni [2025]). 

Come afferma lo stesso Kant in apertura al §52 dell’Antropologia, «è difficile 
introdurre una ripartizione sistematica in ciò che è essenzialmente e inguaribil-
mente disordine» (Kant [1798]: 214). La sezione intitolata «Delle debolezze e 
delle malattie dell’anima in rapporto alla sua facoltà conoscitiva» (Kant [1798]: 
202) vuole portare ordine e classificare le devianze delle tre facoltà superiori del 
conoscere, riprendendo quanto già affermato negli scritti precritici e sulla base 
di un lungo e frequente confronto con il sapere scientifico del tempo. La prima 
distinzione intercorre tra deficienze delle facoltà e malattie dell’animo. Le man-
chevolezze delle facoltà sembrano corrispondere, sebbene non in maniera esatta, 
ad alcuni degli errori delle facoltà che già comparivano nella prima Critica. Le 
deficienze delle facoltà sono numerose e variegate nelle loro manifestazioni em-
piriche: ottusità, stupidità, semplicità, distrazione, imbecillità. Queste manchev-
olezze, assai comuni, possono degenerare in malattia, ad esempio l’incapacità a 
distrarsi da una rappresentazione dell’immaginazione può portare a delirio. 

Le malattie sono poi suddivise in ipocondria e mania. L’ipocondria è l’illusione 
di essere malati quando si è sani, la mania corrisponde alla pazzia e può essere 
ridotta a quattro specie: l’amentia, in cui le rappresentazioni non corrispondono 
in alcun modo alle connessioni dell’esperienza e vengono comunicate in mani-
era incomprensibile; la dementia, in cui il malato è in grado di comunicare in 
maniera coerente ma le rappresentazioni prodotte dall’immaginazione vengono 
scambiate per percezioni; l’insania, in cui l’immaginazione dà l’illusione di una 



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant� 69

universalità e di analogie fra rappresentazioni incompatibili; la vesania, in cui il 
malato «scavalca ogni criterio dettato dall’esperienza» (Kant [1798]: 215) e si 
illude di comprendere l’incomprensibile.

Questi tipi di sragionevolezza si distinguono essenzialmente dalle deficienze 
in quanto non sono semplice mancanza di ragione, ma sono una forma positiva: 

non vi è solo un disordine e una deviazione dalla regola dell’uso della ragione, ma anche 
un’irragionevolezza positiva, cioè un’altra regola, un punto di vista del tutto diverso, nel 
quale, per così dire, l’anima viene dislocata, e dal quale vede altrimenti tutti gli oggetti; 
e si trova così trasposta in un luogo lontano da quel sensorium commune che si richiede 
per l’unità della vita (dell’animale) – dal che deriva l’espressione “essere spostati”. (Kant 
[1798]: 216)

La pazzia si configura quindi in una definizione generale e corrisponde a un 
uso della ragione in cui la relazione fra rappresentazione e oggetto viene elevata 
a universalità. Lo afferma Kant esplicitamente: «l’irragionevolezza (che è qual-
cosa di positivo, non una semplice carenza di ragione), appunto come la ragione, 
è una mera forma, alla quale gli oggetti si possono adattare, ed entrambe si pon-
gono dunque sul piano dell’universale” (Kant [1798]: 216). 

Ciò che distingue la pazzia dalla ragione è quindi un solo tratto generale: 
l’assenza di comunicabilità. «L’unico segno generale che caratterizza la follia è 
la perdita del senso comune (sensus communis), e la sostituzione di esso con il 
senso logico individuale (sensus privatus): come, ad esempio, quando uno vede 
sul proprio tavolo, alla luce del giorno, una luce accesa, mentre altri che gli sta 
vicino non la vede; oppure quando ode una voce che nessun altro ode» (Kant 
[1798]: 219). Come ha ricordato Luca Fonnesu, riprendendo Onora O’Neill, la 
concezione kantiana dell’uso pubblico della ragione pone al centro la questione 
della comunicazione nella filosofia di Kant, poiché proprio la comunicabilità 
svolge in diversi contesti il ruolo di pietra di paragone o criterio per la distinzi-
one tra privato e pubblico (Fonnesu [2019]: 11-23).

La definizione generale di pazzia e la sua distinzione dalla ragione che tro-
va, dunque, luogo nel senso comune lasciano supporre una connessione con 
l’inevitabilità dell’illusione trascendentale della ragione. È possibile, così, leg-
gere questi paragrafi alla luce dell’Introduzione alla Dialettica trascendentale 
nella prima Critica. 

3. Follia e illusione trascendentale

Dopo aver restituito l’esposizione kantiana della malattia mentale 
nell’Antropologia, è possibile tornare al testo della Dialettica trascendentale. 
Nel definire la dialettica in generale come «logica dell’illusione» Kant si pro-



70� Serena Feloj

pone di smascherare le illusioni in cui incorre la ragione nel suo uso trascend-
ente, ricordando che «tanto la verità quanto l’errore, e quindi anche l’illusione 
come seduzione all’errore, possono ritrovarsi soltanto nel giudizio, cioè solo 
nella relazione dell’oggetto con il nostro intelletto» Kant [1781/1787]: A 293/B 
350). L’illusione della ragione si riferisce quindi a «proposizioni fondamentali, 
che ci spingono ad abbattere quelle barriere, e ad usurpare un territorio del tutto 
nuovo, che non riconosce da nessuna parte una linea di demarcazione» (Kant 
[1781/1787]: A 296/B 352). Nella sua traduzione empirica, questa tendenza ri-
chiama all’osservazione antropologica di Kant per cui la sragionevolezza consis-
terebbe proprio nel varcare il limite: folle è chi varca il limite della sensatezza. 

Ciononostante, l’illusione trascendentale, che non scompare nemmeno quan-
do svelata, «non può assolutamente essere evitata», allo stesso modo la follia 
nell’Antropologia, pur essendo una «degenerazione dell’umanità» è «del tutto 
naturale» e deve essere considerata in una trattazione empirica della ragione. La 
dialettica «naturale ed inevitabile» «inerisce in modo ineliminabile alla ragione 
umana, e che, anche dopo la nostra rivelazione della sua illusorietà, non cesserà 
tuttavia di adescare la nostra ragione, e di precipitarla incessantemente in mo-
mentanei errori» (Kant [1781/1787]: A 298/B 354).

Nella Dialettica trascendentale, noi abbiamo a che fare con «un’illusione nat-
urale e inevitabile, che si fonda essa stessa su proposizioni fondamentali sogget-
tive, facendole passare per oggettive» (Kant [1781/1787]: A 298/B 354). La ra-
gione, nel suo uso trascendente, «cerca la condizione universale del suo giudizio» 
(Kant [1781/1787]: A 302/B 358), cerca cioè di dimostrare che il giudizio vale 
universalmente, senza la verifica dell’esperienza, né del concetto dell’intelletto. 
Il giudizio imbrigliato nell’illusione trascendentale scambia oggettivo e sogget-
tivo rimanendo invischiato nella surrezione. Compito della Dialettica trascen-
dentale sarà dimostrare se le proposizioni che si estendono all’incondizionato 
abbiano validità oggettiva e universale.

Ugualmente, nella pazzia, intesa come sragionevolezza, il giudizio scambia 
oggettivo e soggettivo, applica una regola nell’accostamento tra rappresentazi-
one e oggetto che vuole far valere come universale. Il più importante mezzo per 
correggere i nostri pensieri è il confronto con gli altri (secondo la seconda mas-
sima del giudizio che indica di sapersi mettere nella posizione di ogni altro): «è 
infatti una necessaria pietra di paragone soggettiva della correttezza dei nostri 
giudizi in generale, e dunque anche della sanità del nostro intelletto, il fatto che 
noi rapportiamo quest’ultimo anche all’intelletto degli altri, anziché isolarci con 
il nostro e giudicare per così dire pubblicamente con la nostra rappresentazione 
privata» (Kant [1798]: 219).

E ancora, nell’Antropologia Kant prosegue nel definire la pazzia: 

in tal modo ci viene sottratto, se non l’unico, comunque il più grande e più potente mezzo 
per rettificare i pensieri che ci sono propri. Il che accade quando noi li enunciamo pub-



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant� 71

blicamente, per vedere se essi si adattano anche all’altrui intelletto; perché, altrimenti, 
qualcosa di meramente soggettivo (ad esempio un’abitudine o un’inclinazione) sarebbe 
facilmente ritenuto oggettivo. È qui che sorge appunto l’illusione [Schein], di cui si dice 
che inganna, o dalla quale piuttosto si è sviati e indotti a ingannarsi nell’applicazione di 
una regola. (Kant [1798]: 219)

Come ricorda Kant citando Lawrence Sterne, «Lascia pure che ciascuno per-
corra le strade della città con il suo cavallino di legno, purché non ti costringa a 
salirvi dietro di lui» (Kant [1798]: 203).

Si tratta qui dello stesso meccanismo che governa l’illusione trascenden-
tale, termine che del resto esplicitamente richiamato. Naturalmente il compito 
dell’Antropologia è ben diverso da quello della Dialettica trascendentale: non si 
tratta di delimitare l’uso della ragione ma di descrivere gli effetti empirici di un 
suo cattivo uso. Non voglio spingermi ad affermare una possibile identificazione 
tra sragionevolezza e uso trascendente della ragione (il rischio sarebbe affer-
mare che chiunque cada nell’illusione trascendentale sia da considerarsi pazzo). 
Ciò che sostengo è che la Dottrina trascendentale dell’illusione costituisce il 
fondamento trascendentale della trattazione antropologica delle deficienze delle 
facoltà di conoscere e delle malattie mentali. Ciò che rende per Kant necessaria 
una trattazione della follia come sragionevolezza non è dunque soltanto un in-
teresse in linea con i trattati del tempo, ma anche il bisogno di trattare la parte 
empirica delle storture della ragione. 

Questa idea interpretativa ha almeno due conseguenze. Dice anzitutto di un 
legame fondamentale tra l’Antropologia e la prima Critica, dando un sostegno 
sistematico alle osservazioni empiriche di Kant. Non si tratta soltanto di fare 
ordine nelle classificazioni della follia, ma anche di motivare la sragionevolez-
za come cattivo uso della ragione nell’accostare rappresentazione e oggetto nel 
giudizio, scambiando oggettivo e soggettivo, pretendendo universalità per ciò 
che è privato. 

Questa tesi ha però anche un’altra conseguenza, decisamente più generale. 
Se si accetta l’illusione trascendentale come inevitabile e se si condivide l’idea 
che la dottrina dell’illusione costituisca il fondamento degli errori del giudizio e 
anche della pazzia, allora Kant sembra decisamente sottrarsi all’opposizione tra 
razionale e irrazionale. Illusione, errore e persino pazzia sono comprese nella 
definizione stessa dell’uso della ragione. Ciò però non significa che l’Illuminismo 
propone una sottomissione della follia alla ragione secondo un processo di as-
similazione alla malattia mentale. Piuttosto mi sembra si possa sostenere che il 
pensiero illuminista comprende anche le degenerazioni più oscure della ragione. 
Il pensiero illuminista rivela, forse più del pensiero contemporaneo, una capacità 
di far pace con il fatto che non esistono sani e malati in due mondi distinti. La 
follia, l’errore, l’uso malato delle facoltà sono invece teoreticamente inevitabili 
per la ragione e sono da porsi necessariamente come possibilità empirica. Ciò 



72� Serena Feloj

che costituisce questa condizione di possibilità e fonda l’errore è l’illusione tras-
cendentale della ragione, naturale e inevitabile. In questa prospettiva, perdere il 
senno non è perdere la ragione, piuttosto la pazzia consiste nel perdere il senso 
che abbiamo in comune con gli altri, consiste nel perdere la capacità di comu-
nicare agli altri il proprio giudizio, chiudendosi nel proprio mondo e andando 
contro all’idea illuminista di universalità della ragione. Ciò che si impone non è 
allora una ragione astratta e priva di oscurità, ma una ragione universale e con-
divisa da tutti, anche empiricamente. La follia, quindi, non è semplice malattia, 
ma è la perdita dell’universalismo e la filosofia critica, come delimitazione tras-
cendentale della ragione, volendone impedire ogni degenerazione, si costituisce 
come terapia. 

Come scrive Fabrizio Desideri, sullo sfondo della trattazione kantiana «sta 
l’idea (un’idea di matrice stoica e questo Kant lo esplicita a più riprese con ri-
mandi a Posidonio, a Crisippo e al Cicerone della Quarta Tuscolana) di una in-
tima connessione tra teoria e terapia: tra filosofia e salute della mente» (Desideri 
[1999]: 26). Ne è conferma quanto Kant scrive nel 1796 in cui la filosofia viene 
riconosciuta come terapia: 

L’effetto della filosofia è la salute della ragione (status salubritatis). Dato però che la 
salute umana […] è un continuo ammalarsi e guarire di nuovo, con la semplice dieta della 
ragione pratica (ad esempio con una ginnastica di essa) non è ancora risolto il problema di 
mantenere quell’equilibrio che si chiama salute e che sta sospeso sulla punta di un capel-
lo; perciò la filosofia deve agire (terapeuticamente) come un medicinale (materia medica) 
per il cui impiego sono necessari dispensatori e medici (questi ultimi [ossia i filosofi] sono 
anche i soli legittimati a prescriverne l’uso) (Kant [1796]: 74-75).

Bibliografia

Battistoni, G., 2025: Il privilegio della follia, Il Mulino, Bologna.
Derrida, J., 1996: Essere giusti con Freud. La storia della follia nell’età della psicoanalisi, 

Raffaello Cortina, Milano.
Desideri, F., 1999: Kant: la malattia mentale come patologia della coscienza, “Atque” 20-21, 

pp. 23-40.
Feloj, S., Giargia, M. (a cura di), 2012: Filosofia e follia. Percorsi tra il XVI e il XVIII secolo, 

Mimesis, Milano.
Fonnesu, L., 2019: Kant on communication, “Studi Kantiani” 32, pp. 11-23.
Foucault, M, 1964: Introduzione all’“Antropologia” di Kant, in Antropologia dal punto di 

vista pragmatico, trad. it. di M. Bertani e G. Garelli, Einaudi, Torino, 2010.
Foucault, M., 1961: Storia della follia, trad. it. di F. Ferrucci, Rizzoli, Milano, 1963.
Grier, M., 2004: Kant’s Doctrine of Transcendental Illusion, Cambridge University Press, 

Cambridge.
Kant, I., 1781/1787: Kritik der reinen Vernunft, in Kants Gesammelte Schriften, Bd. 3-4, 

hrsg. von der königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Reimer, Berlin 1913; 
Critica della ragion pura, trad. it. di G. Colli, Adelphi, Milano, 1976.



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant� 73

Kant, I., 1796: Verkündigung des nahen Abschlusses eines Tractats zum ewigen Frieden in 
der Philosophie, Bd. 8, hrsg. von der königlich Preußischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Reimer, Berlin 1913, p. 411-422; Annuncio della prossima conclusione di un trattato 
per la pace perpetua in filosofia, in Questioni di confine. Saggi polemici (1786-1800), a 
cura di F. Desideri, Marietti, Genova, 1990.

Kant, I., 1798: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in Kants Gesammelte Schriften, 
Bd. 7, hrsg. von der königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Reimer, Berlin 
1913; Antropologia dal punto di vista pragmatico, trad. it. di M. Bertani e G. Garelli, 
Einaudi, Torino, 2010. 

Labatut, B., 2021: La pietra della follia, Adeplhi, Milano.
Manganaro, P., 1983: L’antropologia di Kant, Guida, Napoli. 
Meo. O., 1982: La malattia mentale nel pensiero di Kant, Tilgher, Genova. 
Sánchez Madrid, N., 2023: Kant on Mental Disorder and Pragmatic Delusions. Social 

Intercourse as Inhibitor of Lunacy, in The Philosophy and Psychology of Delusions. 
Historical and Contemporary Perspectives, ed. by A. Falcato, J. Gonçalves, Routledge, 
London, pp. 21-36.


