Aisthesis

a OPEN ACCESS

Citation: Feloj, S. (2025). Illusione tra-
scendentale e malattia mentale in Kant:
la filosofia critica come terapia. Aisthe-
sis 20(4): 63-73. doi: 10.7413/2035-
8466061

Copyright: © 2025 — The Author(s).
This is an open access article distributed
under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).

[llusione trascendentale e malattia
mentale in Kant:
la filosofia critica come terapia

SERENA FELOJ

Universita degli Studi di Pavia
serena.feloj@unipv.it

Abstract. L’articolo esplora il rapporto tra illusione trascen-
dentale e malattia mentale in Kant, proponendo una lettura che
supera la tradizionale opposizione tra ragione e follia. Se, come
mostrato da Foucault, la modernita sembra relegare la follia
a mera patologia separata dalla razionalita, I’analisi kantiana
rivela invece una forma di continuita: gli errori del giudizio e
I’illusione trascendentale descritti nella Dialettica trascenden-
tale costituiscono il fondamento critico delle forme di malattia
mentale descritte nell’ Antropologia pragmatica. Seguendo la
tesi di Michelle Grier che sostiene I’inevitabilita dell’illusione
trascendentale, indago la malattia mentale non come semplice
errore contingente, ma come deriva necessaria e inevitabile
della ragione, che si traduce empiricamente in deviazioni pa-
tologiche delle facolta cognitive. In questo senso, la malattia
mentale non rappresenta cio che si oppone alla ragione, ma la
sua degenerazione interna. La filosofia critica, delimitando i
limiti della ragione e impedendone le derive, assume cosi una
funzione terapeutica: non elimina la follia, ma la integra nella
comprensione illuminista di una ragione universale, fondata
sul senso comune e sulla comunicabilita dei giudizi.

Keywords. Illusion, mental illness, Kant, Dialectic, Critique.

La follia ¢ una condizione umana.
In noi la follia esiste ed ¢ presente come
lo ¢ la ragione.

F. Basaglia

Aisthesis. Pratiche, linguaggi e saperi dell’estetico 20(4): 63-73, 2025
ISSN 2035-8466 (online) | DOI: 10.7413/2035-8466061



64 Serena Feloj

Nel pensiero comune la follia viene opposta alla ragione, soprattutto
nell’accezione di malattia mentale che comincia a definirsi nel XVIII secolo
con lo sviluppo della psichiatria moderna. Uno dei piu famosi promotori di
questa idea ¢ senz’altro Michel Foucault, che nella sua celebre Storia della
follia ricorda come I'uomo moderno non comunichi piu con il folle. L’'uomo
razionale, che trova la propria essenza nella ragione illuminata, delega il med-
ico nel dialogo con il folle. Si compie dunque una rottura che va a costituire
un’opposizione netta: da un lato il sapere scientifico, dotato di universalita as-
tratta, dall’altra ’'uomo di follia, I’'uomo che sragiona e sfugge all’ordine e alla
conformita sociali. Si interrompe cosi lo scambio tra follia e ragione (Foucault
[1961]: 10).

L’interessante e documentatissima posizione di Foucault che denuncia
I’assenza di un linguaggio al di sotto della ragione a partire dalla modernita
non ¢ pero piu quella dominante nel dibattito attuale e negli studi specialistici
sulla malattia mentale nel XVIII secolo, a partire dalle critiche mosse da parte
di Derrida (Derrida [1996]). Probabilmente ¢ ancora possibile sostenere, come
vuole Foucault, che la follia sia da intendersi come “assenza d’opera” (Foucault
[1961]: 13) e che a partire dal Rinascimento la follia venga a poco a poco con-
finata nella malattia mentale (Foucault [1961]: 16). Tuttavia, come tentero di
dimostrare relativamente ai testi kantiani e in particolare all’Antropologia dal
punto di vista pragmatico, il passaggio dalla follia alla malattia mentale non
esclude molti elementi di contatto tra il sapere razionale ¢ la definizione della
psicopatia. Il confine tra ragione e assenza di ragione si rivela anzi molto piu
sottile di quanto si possa pensare. E entro questa prospettiva che vorrei collocare
uno studio della malattia mentale in relazione agli errori dell’immaginazione. Mi
limitero in questo saggio soltanto ai testi kantiani e non considerero, se non come
punto di avvio, gli studi foucaultiani.

Uno spunto in questa direzione teorica si trova, infatti, nella Storia della follia.
Foucault riconosce il legame tra follia e sapere laddove troppo sapere o un sapere
inutile portano a follia (Foucault [1961]: 50). Analizzando il dipinto di Hierony-
mus Bosch, Estrazione della pietra della follia o Cura della follia, Foucault sot-
tolinea come il quadro mostri non soltanto il folle che si rivolge alla scienza per
farsi estirpare il proprio male, ma anche il medico che, forse piu folle del folle, ¢
impegnato in un’operazione del tutto inutile (Foucault [1961]: 53).

Nel dipinto si dice molto relativamente alla follia: dice del passaggio alla sua
medicalizzazione, dice di un sapere scientifico cieco e dogmatico, dice non tanto
del folle quanto degli errori dei giudizi di una scienza che si crede vera. E questa
riflessione emerge non tramite il linguaggio della ragione, ma attraverso il sim-
bolismo che caratterizza il linguaggio dell’immagine (Foucault [1961]: 44), il
linguaggio estetico che soltanto in parte puod essere ricondotto alla conoscenza
chiara e distinta e che rimanda piuttosto a una forma di conoscenza intuitiva.



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant 65

Anche in questo caso non voglio analizzare la complessa relazione tra linguag-
gio dell’immagine e follia, ma considerare, all’interno del linguaggio kantiano,
un’alternativa all’argomentazione intellettuale.

Lo stesso quadro ¢ descritto in un recente, brevissimo saggio dello scrittore
Benjamin Labatut:

nel dipinto, la pietra che il chirurgo cinto d’imbuto sta cercando di rimuovere dalla testa
del paziente ¢ sostituita da un bulbo, con ogni probabilita un tulipano, dato che lo stesso
fiore — color mandorla e gia appassito — ¢ bene in vista sul ripiano del tavolino su cui la
stanca monaca appoggia le braccia stanche. A proposito di questo dipinto, nel suo libro
Storia della follia nell eta classica Michel Foucault scrisse: “non dimentichiamo il fa-
moso medico di Bosch, ancora piu folle di colui che egli vuol guarire: poiché tutta la sua
falsa scienza non ha fatto molto di pit che deporre su di lui i peggiori stracci di una follia
che tutti possono vedere tranne lui stesso. (Labatut [2021]: 47)

Prendendo spunto dal quadro di Bosch ¢ possibile chiedersi in che modo il
sapere che si sta costituendo a scienza, quantomeno a partire da Descartes, trovi
il proprio limite nella follia. La follia in verita non sembra collocarsi al di fuori
della ragione, secondo I’opposizione razionale/irrazionale. Piuttosto, la ragione
si appropria della follia, ma non soltanto classificando la malattia mentale svilup-
pando un sapere scientifico dedicato. Oltre a cio, la follia si annida nel funziona-
mento stesso della ragione moderna, nel dubitare cartesiano, nello scetticismo
humeano, nelle invenzioni dell’immaginazione che preoccupano Montaigne,
nella creazione di un’illusione estetica che per Lessing deve avvincere gli spet-
tatori a teatro (cfr. Feloj-Giargia [2012]).

E naturalmente si insinua nell’errore del giudizio creando un confine sot-
tilissimo e infine una complementarieta tra ragione e follia. In questo senso
la follia trova un luogo nel progetto kantiano, a partire dai suoi fondamenti:
riconoscere la finitezza dell’intelletto umano, affermare la necessita di stabil-
irne 1 limiti significa al tempo stesso riconoscere la possibilita dell’errore nel
giudizio e il pericolo che il sapere si tramuti in follia. Lo stesso Foucault, in
un testo molto distante dalla Storia della follia, ossia nell’ Introduzione alla
sua traduzione dell’Antropologia kantiana (Foucault [1964]: 11), associa gli
errori dialettici discussi nella Critica della ragion pura ad alcuni paragrafi
dell’Antropologia pragmatica.

1. 1l problema dell’illusione

Qualora si decidesse di assumere questa posizione metodologica, ossia che
sia riscontrabile una continuita tra la Dialettica trascendentale e i passaggi
dell’Antropologia dedicati al giudizio e alla malattia mentale, viene a com-
porsi una sorta di costellazione di nozioni kantiane che stanno a fondamento



66 Serena Feloj

del progetto trascendentale. Si compone un quadro in cui I’errore puo inve-
stire, quantomeno, la percezione, I’immaginazione ¢ la capacita di giudizio.
Errori di percezione, illusioni e follia non sono quindi molto distanti tra loro
nella trattazione kantiana delle facolta, delle loro derive dialettiche e della
possibilita della psicopatia. Procedero quindi con uno studio dell’illusione
trascendentale nella Dialettica per poi indagare 1’Antropologia, indicando
quali elementi ricorrono in entrambi i testi e permettono di giustificare una
tesi di continuita.

Tra gli studi kantiani recenti, il libro di Michelle Grier, Kant’s Doctrine of
Transcendental Illusion, sostiene con convinzione la «tesi dell’inevitabilitay, af-
ferma cio¢ I’idea che I’illusione sia una deriva necessaria della ragione (Grier
[2004]: 4-8). E la stessa tesi ¢ approfondita e sostenuta piu recentemente da Nu-
ria Sanchez Madrid (2023). Naturalmente occorre essere cauti e ricordare cosa
¢ per Kant I’illusione trascendentale. E pur vero, tuttavia, che, se si guarda alla
malattia mentale dalla prospettiva antropologica, la stretta connessione tra errori
delle facolta, illusione e follia ¢ esplicita.

Si tratta allora di percorrere, con ordine, la via che dalla Dialettica trascend-
entale porta ai paragrafi dell’Antropologia dedicati alla follia. Nella Dialettica
si legge:

Questi raziocini, rispetto al loro risultato, sono dunque pseudo-razionali [...] perché essi
non sorgono nella finzione o a caso, ma derivano dalla natura della ragione. Sono sofisti-
cazioni, non dell’uomo, bensi della stessa ragion pura, dalle quali il piu saggio degli
uomini non puo liberarsi, e magari a gran fatica potra prevenire 1’errore, ma senza sottrar-
si mai all’illusione [Schein] che lo tormenta e si prende gioco di lui. (Kant [1781/1787]:
A339/B397)

Michelle Grier ricorda come Kant riconosca che le dottrine metafisiche de-
rivano da un’illusione inevitabile e necessaria e la critica si costituisce come
un rimedio agli errori metafisici. E I’illusione metafisica, I’errata convinzi-
one di poter accedere all’incondizionato, il fondamento dell’errore. La tesi
dell’inevitabilita sostenuta da Grier collega quindi I’illusione trascendentale
all’unita sistematica e allo stesso intento critico (Grier [2004]: 268-279). Mi
sembra di poter condividere la sua tesi, nonostante non sia unanimemente ap-
provata, e di poter ugualmente affermare che la dottrina kantiana dell’illusione
trascendentale vuole sia limitare le pretese metafisiche della ragione, sia
definire il ruolo necessario e regolativo dell’illusione. La tentazione metafi-
sica di andare oltre i limiti dell’esperienza ¢ fondata nella natura stessa della
ragione umana ¢ da origine a un’illusione che non puo essere evitata (Kant
[1781/1787]: A341/B399).

Gli errori del giudizio a cui I’illusione metafisica da luogo possono natu-
ralmente essere classificati in varie tipologie. Va detto perod che la dottri-



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant 67

na dell’illusione trascendentale ha lo scopo di fornire una visione unitaria
degli errori metafisici nei termini di un’applicazione errata delle facolta.
Ciononostante I’illusione trascendentale non si identifica con 1’errore nel
giudizio, ma ne costituisce semmai il fondamento (cfr. Sezioni iniziali del-
la Dialettica). Se gli errori del giudizio sono un’errata applicazione delle
facolta e in particolar modo dell’intelletto (Kant [1781/1787]: A296/B353),
I’illusione trascendentale riguarda invece I’essenza stessa della ragione ed ¢
un uso trascendentale delle idee, delle massime e dei principi razionali (Kant
[1781/1787]: A297/B354).

Ilusione, che ¢ affatto inevitabile, come non possiamo evitare che il mare nel mezzo non
ci appaia piu alto che alla spiaggia [ ] o come anche lo stesso astronomo non puo impedire
che la luna al levarsi non gli appaia piu grande, quantunque egli non di lasci ingannare da
tale apparenza. (Kant [1781/1787]: A297/B354)

La dialettica trascendentale sara paga pertanto di scoprire I’apparenza dei giudizi tras-
cendenti, e di prevenire insieme che essa non tragga in inganno; ma che questa illusione
si dilegui (come I’illusione logica) e cessi di essere un’illusione, questo € cio che non puo
mai conseguire. (Kant [1781/1787]: A298/B355)

Gli errori del giudizio vengono esposti da Kant in numerosi testi, ma il
riferimento principale ¢ certamente 1’Analitica trascendentale della prima
Critica, alla quale faro un breve accenno. Per Kant esistono principalmente
due tipi di errore nel giudizio: quelli che derivano dalla confusione di principi
sensibili con principi intellettuale (le surrezioni) e quelli che derivano uni-
camente dall’intelletto. L’errore di surrezione, che porta a scambiare cid che
pertiene all’oggetto con cio che appartiene esclusivamente al soggetto si fonda
sul corrispettivo metafisico di confondere gli oggetti sensibili (fenomeni), con
gli oggetti intellettuali (noumena). La surrezione, che comporta un collasso di
fenomeni e cose in sé, ¢ strettamente legata all’illusione trascendentale, anche
se la modalita della loro connessione rimane sostanzialmente oscura (Grier
[2004]: 70). E pero chiaro che I’errore del giudizio deriva dalla tentazione razi-
onale di andare oltre gli oggetti possibili dell’esperienza e di porre un oggetto
metafisico a fondamento delle apparenze.

Nell’Analitica trascendentale Kant mette dunque in guardia dal rischio in cui
puo incorrere I’intelletto di fare un uso materiale dei propri principi puri e formali
e di formulare giudizi senza fare distinzione fra gli oggetti, includendo anche og-
getti che non ci sono dati o che nemmeno potranno mai esserci dati. L’ Analitica
trascendentale ¢ dunque un’affermazione della limitatezza dell’intelletto che
mostra come il suo giudizio non possa essere applicato in modo generale e il-
limitato se si vuole giudicare, solamente con il puro intelletto, in modo sintetico
e a priori, altrimenti I'uso dell’intelletto diviene dialettico (Kant [1781/1787]:
A63-64/B88). 11 compito della Dialettica trascendentale sara quindi quello di
esporre le sofisticazioni metafisiche e gli argomenti da esse generate.



68 Serena Feloj

2. lllusione, errori di giudizio e Antropologia

Se accettiamo la posizione che ho brevemente ricostruito, ossia che gli er-
rori di giudizio riguardano principalmente errori di surrezione o mere invenzioni
da parte dell’intelletto e che questi errori si fondano sull’illusione trascenden-
tale di poter accedere all’incondizionato, ¢ possibile ora considerare i paragrafi
dell’Antropologia dedicati alla malattia mentale. Nella sezione dell’ Antropologia
da un punto di vista pragmatico dedicata alla facolta di conoscere, Kant dichi-
ara che «un intelletto corretto, un giudizio esercitato, una ragione saldamente
fondata costituiscono I’intero ambito della facolta conoscitiva dell’intellezione;
soprattutto nella misura in cui questa venga considerata come un’attitudine a
promuovere la facolta pratica, vale a dire a proporsi degli scopi» (Kant [1798]:
197). E ancora, Kant aggiunge che «un intelletto corretto ¢ un intelletto sano in
quanto comporta la conformita dei concetti al fine del suo usoy, il giudizio ¢ la
capacita di pensare il particolare sottostante il generale, «procede in accordo con
intelletto sano e fa da legame fra questo e la ragione», mentre «la saggezza, in
quanto idea dell’uso pratico della ragione» ¢ garantita dalle tre massime, pensare
da sé, pensare al posto degli altri e pensare sempre in accordo con se stessi. A
questi tre usi “sani” delle facolta corrispondono le loro storture (Meo [1982];
Manganaro [1983]; Battistoni [2025]).

Come afferma lo stesso Kant in apertura al §52 dell’Antropologia, «¢ difficile
introdurre una ripartizione sistematica in cio che ¢ essenzialmente e inguaribil-
mente disordine» (Kant [1798]: 214). La sezione intitolata «Delle debolezze e
delle malattie dell’anima in rapporto alla sua facolta conoscitiva» (Kant [1798]:
202) vuole portare ordine e classificare le devianze delle tre facolta superiori del
conoscere, riprendendo quanto gia affermato negli scritti precritici e sulla base
di un lungo e frequente confronto con il sapere scientifico del tempo. La prima
distinzione intercorre tra deficienze delle facolta e malattie dell’animo. Le man-
chevolezze delle facolta sembrano corrispondere, sebbene non in maniera esatta,
ad alcuni degli errori delle facolta che gia comparivano nella prima Critica. Le
deficienze delle facolta sono numerose e variegate nelle loro manifestazioni em-
piriche: ottusita, stupidita, semplicita, distrazione, imbecillita. Queste manchev-
olezze, assai comuni, possono degenerare in malattia, ad esempio I’incapacita a
distrarsi da una rappresentazione dell’immaginazione puo portare a delirio.

Le malattie sono poi suddivise in ipocondria e mania. L’ ipocondria ¢ I’illusione
di essere malati quando si ¢ sani, la mania corrisponde alla pazzia e puo essere
ridotta a quattro specie: I’amentia, in cui le rappresentazioni non corrispondono
in alcun modo alle connessioni dell’esperienza e vengono comunicate in mani-
era incomprensibile; la dementia, in cui il malato ¢ in grado di comunicare in
maniera coerente ma le rappresentazioni prodotte dall’immaginazione vengono
scambiate per percezioni; I’insania, in cui I’'immaginazione da I’illusione di una



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant 69

universalita e di analogie fra rappresentazioni incompatibili; la vesania, in cui il
malato «scavalca ogni criterio dettato dall’esperienza» (Kant [1798]: 215) e si
illude di comprendere I’incomprensibile.

Questi tipi di sragionevolezza si distinguono essenzialmente dalle deficienze
in quanto non sono semplice mancanza di ragione, ma sono una forma positiva:

non vi ¢ solo un disordine ¢ una deviazione dalla regola dell’uso della ragione, ma anche
un’irragionevolezza positiva, cio¢ un’altra regola, un punto di vista del tutto diverso, nel
quale, per cosi dire, I’anima viene dislocata, e dal quale vede altrimenti tutti gli oggetti;
e si trova cosi trasposta in un luogo lontano da quel sensorium commune che si richiede
per ’unita della vita (dell’animale) — dal che deriva I’espressione “essere spostati”. (Kant
[1798]: 216)

La pazzia si configura quindi in una definizione generale e corrisponde a un
uso della ragione in cui la relazione fra rappresentazione e oggetto viene elevata
a universalita. Lo afferma Kant esplicitamente: «l’irragionevolezza (che ¢ qual-
cosa di positivo, non una semplice carenza di ragione), appunto come la ragione,
¢ una mera forma, alla quale gli oggetti si possono adattare, ed entrambe si pon-
gono dunque sul piano dell’universale” (Kant [1798]: 216).

Cio che distingue la pazzia dalla ragione ¢ quindi un solo tratto generale:
I’assenza di comunicabilita. «L’unico segno generale che caratterizza la follia &
la perdita del senso comune (sensus communis), ¢ la sostituzione di esso con il
senso logico individuale (sensus privatus): come, ad esempio, quando uno vede
sul proprio tavolo, alla luce del giorno, una luce accesa, mentre altri che gli sta
vicino non la vede; oppure quando ode una voce che nessun altro ode» (Kant
[1798]: 219). Come ha ricordato Luca Fonnesu, riprendendo Onora O’Neill, la
concezione kantiana dell’uso pubblico della ragione pone al centro la questione
della comunicazione nella filosofia di Kant, poiché proprio la comunicabilita
svolge in diversi contesti il ruolo di pietra di paragone o criterio per la distinzi-
one tra privato e pubblico (Fonnesu [2019]: 11-23).

La definizione generale di pazzia e la sua distinzione dalla ragione che tro-
va, dunque, luogo nel senso comune lasciano supporre una connessione con
I’inevitabilita dell’illusione trascendentale della ragione. E possibile, cosi, leg-
gere questi paragrafi alla luce dell’/ntroduzione alla Dialettica trascendentale
nella prima Critica.

3. Follia e illusione trascendentale
Dopo aver restituito 1’esposizione kantiana della malattia mentale

nell’Antropologia, ¢ possibile tornare al testo della Dialettica trascendentale.
Nel definire la dialettica in generale come «logica dell’illusione» Kant si pro-



70 Serena Feloj

pone di smascherare le illusioni in cui incorre la ragione nel suo uso trascend-
ente, ricordando che «tanto la verita quanto 1’errore, e quindi anche 1’illusione
come seduzione all’errore, possono ritrovarsi soltanto nel giudizio, cio¢ solo
nella relazione dell’oggetto con il nostro intellettoy Kant [1781/1787]: A 293/B
350). L’illusione della ragione si riferisce quindi a «proposizioni fondamentali,
che ci spingono ad abbattere quelle barriere, e ad usurpare un territorio del tutto
nuovo, che non riconosce da nessuna parte una linea di demarcazione» (Kant
[1781/1787]: A 296/B 352). Nella sua traduzione empirica, questa tendenza ri-
chiama all’osservazione antropologica di Kant per cui la sragionevolezza consis-
terebbe proprio nel varcare il limite: folle € chi varca il limite della sensatezza.

Ciononostante, I’illusione trascendentale, che non scompare nemmeno quan-
do svelata, «non puo assolutamente essere evitatay, allo stesso modo la follia
nell’Antropologia, pur essendo una «degenerazione dell’umanita» € «del tutto
naturale» e deve essere considerata in una trattazione empirica della ragione. La
dialettica «naturale ed inevitabile» «inerisce in modo ineliminabile alla ragione
umana, e che, anche dopo la nostra rivelazione della sua illusorieta, non cessera
tuttavia di adescare la nostra ragione, e di precipitarla incessantemente in mo-
mentanei errori» (Kant [1781/1787]: A 298/B 354).

Nella Dialettica trascendentale, noi abbiamo a che fare con «un’illusione nat-
urale e inevitabile, che si fonda essa stessa su proposizioni fondamentali sogget-
tive, facendole passare per oggettive» (Kant [1781/1787]: A 298/B 354). La ra-
gione, nel suo uso trascendente, «cerca la condizione universale del suo giudizio»
(Kant [1781/1787]: A 302/B 358), cerca cioe¢ di dimostrare che il giudizio vale
universalmente, senza la verifica dell’esperienza, né del concetto dell’intelletto.
Il giudizio imbrigliato nell’illusione trascendentale scambia oggettivo e sogget-
tivo rimanendo invischiato nella surrezione. Compito della Dialettica trascen-
dentale sara dimostrare se le proposizioni che si estendono all’incondizionato
abbiano validita oggettiva e universale.

Ugualmente, nella pazzia, intesa come sragionevolezza, il giudizio scambia
oggettivo e soggettivo, applica una regola nell’accostamento tra rappresentazi-
one e oggetto che vuole far valere come universale. Il pit importante mezzo per
correggere i nostri pensieri ¢ il confronto con gli altri (secondo la seconda mas-
sima del giudizio che indica di sapersi mettere nella posizione di ogni altro): «¢&
infatti una necessaria pietra di paragone soggettiva della correttezza dei nostri
giudizi in generale, e dunque anche della sanita del nostro intelletto, il fatto che
noi rapportiamo quest’ultimo anche all’intelletto degli altri, anziché isolarci con
il nostro e giudicare per cosi dire pubblicamente con la nostra rappresentazione
privata» (Kant [1798]: 219).

E ancora, nell’Antropologia Kant prosegue nel definire la pazzia:

in tal modo ci viene sottratto, se non I’'unico, comunque il piu grande e piu potente mezzo
per rettificare 1 pensieri che ci sono propri. I che accade quando noi li enunciamo pub-



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant 71

blicamente, per vedere se essi si adattano anche all’altrui intelletto; perché, altrimenti,
qualcosa di meramente soggettivo (ad esempio un’abitudine o un’inclinazione) sarebbe
facilmente ritenuto oggettivo. E qui che sorge appunto I’illusione [Schein], di cui si dice
che inganna, o dalla quale piuttosto si ¢ sviati e indotti a ingannarsi nell’applicazione di
una regola. (Kant [1798]: 219)

Come ricorda Kant citando Lawrence Sterne, «Lascia pure che ciascuno per-
corra le strade della citta con il suo cavallino di legno, purché non ti costringa a
salirvi dietro di lui» (Kant [1798]: 203).

Si tratta qui dello stesso meccanismo che governa I’illusione trascenden-
tale, termine che del resto esplicitamente richiamato. Naturalmente il compito
dell’Antropologia ¢ ben diverso da quello della Dialettica trascendentale: non si
tratta di delimitare 1’uso della ragione ma di descrivere gli effetti empirici di un
suo cattivo uso. Non voglio spingermi ad affermare una possibile identificazione
tra sragionevolezza e uso trascendente della ragione (il rischio sarebbe affer-
mare che chiunque cada nell’illusione trascendentale sia da considerarsi pazzo).
Cio che sostengo ¢ che la Dottrina trascendentale dell’illusione costituisce il
fondamento trascendentale della trattazione antropologica delle deficienze delle
facolta di conoscere e delle malattie mentali. Cid che rende per Kant necessaria
una trattazione della follia come sragionevolezza non ¢ dunque soltanto un in-
teresse in linea con 1 trattati del tempo, ma anche il bisogno di trattare la parte
empirica delle storture della ragione.

Questa idea interpretativa ha almeno due conseguenze. Dice anzitutto di un
legame fondamentale tra I’Antropologia e la prima Critica, dando un sostegno
sistematico alle osservazioni empiriche di Kant. Non si tratta soltanto di fare
ordine nelle classificazioni della follia, ma anche di motivare la sragionevolez-
za come cattivo uso della ragione nell’accostare rappresentazione e oggetto nel
giudizio, scambiando oggettivo e soggettivo, pretendendo universalita per cio
che ¢ privato.

Questa tesi ha pero anche un’altra conseguenza, decisamente piu generale.
Se si accetta I’illusione trascendentale come inevitabile e se si condivide 1’idea
che la dottrina dell’illusione costituisca il fondamento degli errori del giudizio e
anche della pazzia, allora Kant sembra decisamente sottrarsi all’opposizione tra
razionale e irrazionale. Illusione, errore e persino pazzia sono comprese nella
definizione stessa dell’uso della ragione. Cio pero non significa che I’[lluminismo
propone una sottomissione della follia alla ragione secondo un processo di as-
similazione alla malattia mentale. Piuttosto mi sembra si possa sostenere che il
pensiero illuminista comprende anche le degenerazioni piu oscure della ragione.
Il pensiero illuminista rivela, forse piu del pensiero contemporaneo, una capacita
di far pace con il fatto che non esistono sani e malati in due mondi distinti. La
follia, I’errore, 1’uso malato delle facolta sono invece teoreticamente inevitabili
per la ragione e sono da porsi necessariamente come possibilita empirica. Cid



72 Serena Feloj

che costituisce questa condizione di possibilita e fonda I’errore ¢ I’illusione tras-
cendentale della ragione, naturale e inevitabile. In questa prospettiva, perdere il
senno non ¢ perdere la ragione, piuttosto la pazzia consiste nel perdere il senso
che abbiamo in comune con gli altri, consiste nel perdere la capacita di comu-
nicare agli altri il proprio giudizio, chiudendosi nel proprio mondo e andando
contro all’idea illuminista di universalita della ragione. Cio che si impone non ¢
allora una ragione astratta e priva di oscurita, ma una ragione universale e con-
divisa da tutti, anche empiricamente. La follia, quindi, non ¢ semplice malattia,
ma ¢ la perdita dell’universalismo e la filosofia critica, come delimitazione tras-
cendentale della ragione, volendone impedire ogni degenerazione, si costituisce
come terapia.

Come scrive Fabrizio Desideri, sullo sfondo della trattazione kantiana «sta
I’idea (un’idea di matrice stoica e questo Kant lo esplicita a piu riprese con ri-
mandi a Posidonio, a Crisippo ¢ al Cicerone della Quarta Tuscolana) di una in-
tima connessione tra teoria e terapia: tra filosofia e salute della mente» (Desideri
[1999]: 26). Ne ¢ conferma quanto Kant scrive nel 1796 in cui la filosofia viene
riconosciuta come terapia:

L’effetto della filosofia ¢ la salute della ragione (status salubritatis). Dato perod che la
salute umana [...] € un continuo ammalarsi e guarire di nuovo, con la semplice dieta della
ragione pratica (ad esempio con una ginnastica di essa) non ¢ ancora risolto il problema di
mantenere quell’equilibrio che si chiama salute e che sta sospeso sulla punta di un capel-
lo; percio la filosofia deve agire (terapeuticamente) come un medicinale (materia medica)
per il cui impiego sono necessari dispensatori e medici (questi ultimi [ossia i filosofi] sono
anche i soli legittimati a prescriverne 1’uso) (Kant [1796]: 74-75).

Bibliografia

Battistoni, G., 2025: 1] privilegio della follia, 1l Mulino, Bologna.

Derrida, J., 1996: Essere giusti con Freud. La storia della follia nell’eta della psicoanalisi,
Raffaello Cortina, Milano.

Desideri, F., 1999: Kant: la malattia mentale come patologia della coscienza, “Atque” 20-21,
pp- 23-40.

Feloj, S., Giargia, M. (a cura di), 2012: Filosofia e follia. Percorsi tra il XVI e il XVIII secolo,
Mimesis, Milano.

Fonnesu, L., 2019: Kant on communication, “Studi Kantiani” 32, pp. 11-23.

Foucault, M, 1964: Introduzione all’“Antropologia” di Kant, in Antropologia dal punto di
vista pragmatico, trad. it. di M. Bertani e G. Garelli, Einaudi, Torino, 2010.

Foucault, M., 1961: Storia della follia, trad. it. di F. Ferrucci, Rizzoli, Milano, 1963.

Grier, M., 2004: Kants Doctrine of Transcendental Illusion, Cambridge University Press,
Cambridge.

Kant, 1., 1781/1787: Kritik der reinen Vernunft, in Kants Gesammelte Schriften, Bd. 3-4,
hrsg. von der koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Reimer, Berlin 1913;
Critica della ragion pura, trad. it. di G. Colli, Adelphi, Milano, 1976.



Illusione trascendentale e malattia mentale in Kant 73

Kant, 1., 1796: Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Tractats zum ewigen Frieden in
der Philosophie, Bd. 8, hrsg. von der koniglich PreuBlischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Reimer, Berlin 1913, p. 411-422; Annuncio della prossima conclusione di un trattato
per la pace perpetua in filosofia, in Questioni di confine. Saggi polemici (1786-1800), a
cura di F. Desideri, Marietti, Genova, 1990.

Kant, 1., 1798: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in Kants Gesammelte Schriften,
Bd. 7, hrsg. von der koniglich Preuischen Akademie der Wissenschaften, Reimer, Berlin
1913; Antropologia dal punto di vista pragmatico, trad. it. di M. Bertani e G. Garelli,
Einaudi, Torino, 2010.

Labatut, B., 2021: La pietra della follia, Adeplhi, Milano.

Manganaro, P., 1983: L antropologia di Kant, Guida, Napoli.

Meo. O., 1982: La malattia mentale nel pensiero di Kant, Tilgher, Genova.

Sanchez Madrid, N., 2023: Kant on Mental Disorder and Pragmatic Delusions. Social
Intercourse as Inhibitor of Lunacy, in The Philosophy and Psychology of Delusions.
Historical and Contemporary Perspectives, ed. by A. Falcato, J. Gongalves, Routledge,
London, pp. 21-36.



