
Aisthesis

Lo specchio e la statua:  
fisiognomica rinascimentale e terapia*1

Cecilia Muratori
Università degli Studi di Pavia
cecilia.muratori@unipv.it

Abstract. This essay compares the physiognomic works of 
Giovan Battista Della Porta (1535-1615) and Abramo Co-
lorni (c. 1544-1599). While Della Porta’s is well known, 
Colorni’s treatise on the physiognomic reading of the hand, 
entitled Nova Chirofisionomia, was never printed and its 
circulation must have been limited. Della Porta and Colorni 
share an understanding of physiognomics as a deeply ethi-
cal practice. The key physiognomic principle, influentially 
formulated in the Pseudoaristotelian Physiognomonica, en-
visions a sympathy between the body and the soul. Tradi-
tionally, the physiognomist could use a variety of images, 
including statues, to diagnose another person in their ab-
sence. But by using a mirror, physiognomists could even 
diagnose themselves. Indeed, this essay shows that for both 
Della Porta and Colorni the main benefit of physiognomics 
is that it allows the practitioner not only to observe the 
body-soul interaction, but to actively modify it. Physiog-
nomics is therefore conceived as a practice for healing the 
individual and by extension society more broadly.

Keywords. Giovan Battista Della Porta, Abramo Colorni, 
Physiognomonica, filosofia naturale, chirofisiognomica.

*1	 La ricerca presentata in questo articolo è stata avvia-
ta all’interno del progetto MSCA Physiognomics as 
Philosophy: Reconceiving an Early Modern Science 
(H2020-MSCA-IF-2020, Grant Agreement Number 
101023861 — PHYSIOGNOMONICA.

 open access

Citation: Muratori, C., (2025). Lo 
specchio e la statua: fisiognomica ri-
nascimentale e terapia. Aisthesis 20(4): 
45-62. doi: 10.7413/2035-8466060

Copyright: © 2025 – The Author(s). 
This is an open access article distributed 
under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).

Aisthesis. Pratiche, linguaggi e saperi dell’estetico 20(4): 45-62, 2025
ISSN 2035-8466 (online) | DOI: 10.7413/2035-8466060



46� Cecilia Muratori

1. Giovan Battista Della Porta e Abramo Colorni: incontri a distanza

«Il nostro corpo sta nel mezzo tra l’anima e il mondo restante, specchio de-
gli effetti di entrambi»: il pensatore tedesco Georg Christoph Lichtenberg (1742-
1799) definiva in questi termini il campo d’azione della fisiognomica (Lichtenberg 
[1972]: 266)2. La fisiognomica – cioè la teoria secondo la quale è possibile leggere 
i segni esteriori per accedere alle caratteristiche interiori, ovvero l’anima, di una 
creatura – è stata a lungo considerata uno scandalo per la filosofia. Da fine Sette-
cento in avanti, soprattutto grazie alla fortuna degli scritti di Johann Caspar Lavater 
(1741-1801), la fisiognomica è incorsa sempre più frequentemente nell’accusa di 
essere un approccio arbitrario, soggetto a pregiudizi che nulla hanno di filosofico: 
una magia nel migliore dei casi, un imbroglio nel peggiore, suscettibile di divenire 
un canale per la diffusione di pregiudizi senza alcuna base scientifica, e, dal vente-
simo secolo in avanti, di ideologie fasciste, a partire dalla teoria della razza (Gray 
[2004]; vedi anche Hartley [2001]). Eppure, nella citazione tratta da Lichtenberg 
si intravedono le ultime propaggini di quello che la fisiognomica era a lungo sta-
ta, cioè un approccio che implica una teoria filosofica complessa della relazione 
tra corpo ed anima, ma soprattutto che prevede una sua applicazione pratica nel 
modellare il rapporto con il mondo. La fisiognomica, cioè, nella sua formulazione 
classica, ha una vocazione etico-pratica, a differenza di quanto potrebbe sembrare 
prendendo come punto di partenza le liste di segni ispirate a Lavater che hanno 
circolato in varie forme da fine Settecento in avanti (Fig. 1).

Fig. 1. Litografia stampata a Parigi, non datata, ispirata a Lavater. I punti indicati sul volto della 
giovane donna rivelerebbero aspetti salienti della sua natura, nonostante il suo gesto di coprirsi 

castamente. Fonte: Wellcome Collection (Public Domain).

2	 Tutte le traduzioni sono mie, se non diversamente indicato.



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 47

In questo saggio propongo una lettura della fisiognomica rinascimentale 
come approccio filosofico utilizzato per applicare teorie del rapporto anima-
corpo alla cura di sé in prima battuta, e degli altri in seconda battuta. I due 
oggetti del titolo – lo specchio e la statua – sono gli strumenti fisiognomici 
utilizzati a questo scopo dagli esperti rinascimentali della disciplina. Si consi-
dereranno in particolare i riferimenti allo studio dell’immagine propria e altrui 
nell’opera fisiognomica di due autori che possono apparire agli antipodi sotto 
diversi punti di vista: Giovan Battista Della Porta (1535-1615) e Abramo Co-
lorni (c. 1544-1599). Il primo è forse l’esperto di fisiognomica più famoso ed 
influente della modernità, autore di un corpus fisiognomico vasto e sfaccetta-
to3. All’estremo opposto, l’opera fisiognomica di Abramo Colorni è invece so-
stanzialmente sconosciuta. Si tratta di un unico trattato, dedicato interamente 
alla disciplina della fisiognomica applicata allo studio della mano, e intitolato 
Nova Chirofisionomia, databile intorno al 1586-87. Noto in due testimoni, che 
tramandano stadi diversi nella stesura del testo, il trattato era stato chiaramente 
preparato da Colorni per la pubblicazione, ma il progetto deve essere fallito4. 
A dispetto del nome poco noto dell’autore, e della scarsa circolazione del testo, 
si tratta di uno dei contributi più originali, oltre che ampi, sulla fisiognomica 
della mano nel Rinascimento.

In contrasto agli ambienti napoletani di Della Porta (su cui Verardi [2018]), 
Colorni era nato in area mantovana, e aveva frequentato importanti corti italia-
ne ed europee. «Ingegnero» ai servizi degli Este a Ferrara, era stato poi inviato 
dallo stesso Alfonso II alla corte di Rodolfo II a Praga, dove era approdato 
grazie alla sua fama di poliedrico professore di segreti, e dove sarebbe rimasto 
quasi nove anni (Jütte [2015]: 125-126; Jarè [1891]: 263-265). Alle conoscen-
ze ingegneristiche, Colorni affiancava l’interesse per la scrittura cifrata, oltre 
che per la fisiognomica; aveva inoltre acquisito fama di «disprigionatore», cioè 
di persona dotata di doti magico-illusionistiche, con le quali sarebbe in gra-
do di fare uscire qualcuno di prigione5. Colorni aveva raggiunto Praga nella 

3	 I volumi più importanti dell’opera fisiognomica di Della Porta sono ora pubblicati all’interno 
dell’Edizione Nazionale delle opere. Si segnalano Della Porta [2024], [2013] e [2011].

4	 I due testimoni sono: Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel; 
e Kaufmann A.257, Biblioteca dell’Accademia Ungherese delle Scienze, Budapest. Come 
sostengo nella mia edizione della Nova Chirofisionomia, in preparazione per la serie Mi-
crologus’ Library (SISMEL), il testimone di Wolfenbüttel è precedente rispetto a quello di 
Budapest. Quest’ultima è una copia chiaramente preparata per la pubblicazione.

5	 Jarè [1891]: 275, dove un documento del 1588, indirizzato ad Ascanio Giraldini, Ambascia-
tore di Germania, definisce Colorni «giudeo che si dicea saper trarre di prigione quasi mira-
colosamente». Oltre a diverse lettere autografe, si segnala anche il manoscritto di un trattato 
intitolato Euthimetria (Cod. Guelf. 14.8 Aug. 4°, Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel). A 
Colorni è anche attribuita una traduzione della Clavicula Salomonis (Barbierato [2002]: 41; 
Jütte [2015]: 157-159). Per una panoramica sulla vita di Colorni si veda, oltre a Jütte [2015]: 
116-223, anche Toaff [2010].



48� Cecilia Muratori

primavera nel 1588, quando vi era arrivato anche Giordano Bruno (Matteoli 
[2016]), e vi aveva soggiornato negli anni in cui anche John Dee frequentava 
la stessa corte (Bäcklund [2006]).

Oltre ad un certo eclettismo condiviso, un dettaglio sorprendente unisce l’ope-
ra fisiognomica di Colorni ad un testo di Della Porta: Della Porta e Colorni sono 
gli unici due autori di opere che portano il titolo di chirofisionomia per definire 
la branca della fisiognomica che si occupa dello studio della mano. Non dunque 
chiromanzia, termine molto diffuso per definire l’interpretazione dei segni pre-
senti sui palmi delle mani. A partire da un testo falsamente attribuito ad Aristote-
le e stampato ad Ulm nel 1490, noto come Chiromantia Aristotelis, diversi testi 
di chiromanzia furono pubblicati tra la fine del XV e la prima metà del XVI seco-
lo (Pack [1969], e Pack [1978]). Tra questi un ruolo particolarmente importante 
ebbero De chyromantia (1494) di Antioco Tiberti, che l’autore presenta come il 
primo tentativo di sistematizzare la disciplina, e Chyromantie ac physiognomie 
Anastasis (1504) del medico bolognese Bartolomeo Della Rocca, noto come Co-
cles, quest’ultimo stampato anche insieme ad un testo chiromantico a firma del 
filosofo aristotelico Alessandro Achillini (Achillini [1503]).

Colorni e Della Porta si distanziano da questa tradizione nella scelta oculata 
della parola chirofisionomia, che sottolinea l’innesto della lettura della mano 
nella tradizione filosofica della fisiognomica, segnando la distanza dalla mera 
divinazione (manteia). È difficile stabilire se ci sia stato un contatto diretto tra 
i due, ma la fama di Colorni doveva essere diffusa (Jütte [2015]: 149-150). Nel 
caso di Della Porta il titolo Chirofisionomia è in realtà una scelta di traduzione 
di Pompeo Sarnelli, che tradusse in italiano il trattato latino De ea naturalis 
physiognomoniae parte quae ad manuum lineas spectat (Della Porta [1677] e 
[2003]). Della Porta si riferiva al proprio trattato con i termini chiromantia e 
chironomia, dove quest’ultimo enfatizza la sistematizzazione della disciplina in 
principi fondanti, intento che è anche alla base del manoscritto di Colorni (Della 
Porta [2003]: xxi). Della Porta e Colorni lamentano l’inaffidabilità della lettura 
della mano tramandata tra gli altri proprio da Cocles, e intendono offrire un nuo-
vo approccio alla disciplina, che non vada contro «ragione»6.

In mancanza della prova di un legame diretto, ciò che unisce i due autori, 
come si cercherà di mostrare in questo saggio, è il fatto che entrambi concepi-
scono la fisiognomica, e la chirofisiognomica in particolare, come una teoria 
filosofica che – per usare l’espressione di Lichtenberg – media anima e mondo, 
cioè combina una teoria psicologica e una teoria etica. Nelle pagine che seguono 
si mostrerà come Colorni e Della Porta sviluppino una teoria secondo cui la fisio-

6	 Della Porta [2003]: 119: «quanto hanno detto [Corvo, Tricasso e Cocle] tutto è contra la ra-
gione e l’esperienza». Cf. Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 104r: «tutto quello che hanno detto delle 
Unghie il Tricasso, Cocle, et altri, come cose prive del fondamento della ragione, et della 
auttorità totalmente a bello studio, le tralasciamo».



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 49

gnomica, inclusa la chirofisiognomica, è uno strumento filosofico indispensabile 
attraverso cui i filosofi possono curare innanzitutto la propria anima, e in secon-
do luogo diagnosticare i mali delle anime altrui, e così facendo curare la società.

2. Il meccanismo fisiognomico e la (de)costruzione del sé

Il punto di riferimento obbligato per chiunque si occupasse di fisiognomica 
nel Rinascimento era un passo dei Physiognomonica pseudoaristotelici, testo tra-
dotto in latino da Bartolomeo da Messina, e considerato pienamente aristotelico. 
Il principio cardine della fisiognomica è qui presentato in questi termini: «Vide-
tur autem michi anima et corpus compati ad invicem, et anime habitus alteratus 
simul alterat corporis formam, et iterum, forma corporis alterata simul alterat 
anime habitum» (808b12-13; Aristotele [2019]: 20). «Compati ad invicem» ren-
de il verbo sympathein nell’originale greco: c’è quindi una simpatia tra corpi e 
anime, o meglio un continuo simpatizzare tra i due. Ciò implica che la relazione 
è pensata come dinamica, e non fissata una volta per tutte. Inoltre, in questo di-
namismo, la direzione è duplice. Le anime possono simpatizzare con i corpi, per 
esempio se il corpo è malato o alterato da qualche sostanza inebriante, come il 
vino: in questi casi è il corpo a mutare per primo e a trasmettere l’impulso all’a-
nima, che reagisce all’alterazione fisica con un mutamento interiore. Viceversa, 
può essere l’anima a mutare per prima e a dare l’impulso per il cambiamento al 
corpo. Secondo lo Pseudoaristotele ciò può verificarsi nel caso di una passione 
forte, come l’amore, che è un sentimento interiore abbastanza potente da plasma-
re le apparenze esteriori.

Nel trattato Della fisonomia dell’huomo (1610), il principio è espresso in que-
sti termini: «Prova Aristotele nella Fisonomia, che l’anima, mutando il costume, 
il corpo muta forma de’ lineamenti et il corpo, mutando la sua forma, l’anima 
muta ancor ella i suoi costumi» (Della Porta [2013]: 15) – dove anima rende 
la coppia psyche/dianoia nel testo pseudoaristotelico, termini resi entrambi con 
anima anche da Bartolomeo da Messina7.

Dal punto di vista diagnostico, la direzionalità è chiaramente dal corpo all’a-
nima. Lo Pseudoaristotele porta ad esempio la finezza dei capelli: se è vero 
che c’è una relazione stringente tra esterno ed interno, utilizzando il principio 
della corrispondenza si potrà stabilire che una persona dai capelli fini avrà una 
certa finezza, o mitezza, di carattere. Nel definire questo rapporto tra finezza 
interiore ed esteriore, lo Pseudoaristotele utilizza programmaticamente il para-

7	 Della Porta pubblica De humana physiognomonia per la prima volta nel 1586. Seguono una 
traduzione italiana, una seconda versione latina (in sei, e non più quattro, libri), e da ultimo 
l’edizione italiana del 1610.



50� Cecilia Muratori

gone tra esseri umani ed animali: nel mondo animale, le creature con pelliccia 
molto fine e delicata sarebbero anche delicate di carattere, come ad esempio i 
conigli (806b7-10).

L’utilizzo degli animali nel sillogismo fisiognomico è un aspetto fondan-
te che connette la fisiognomica antica ai suoi sviluppi nella prima modernità. 
Lo Pseudoaristotele consigliava prudenza nel trasferire all’analisi fisiognomica 
dell’essere umano le associazioni tra corpo e anima valide nel mondo animale 
(805b11-16). Com’è noto, Della Porta ne fa invece un uso sistematico: per Del-
la Porta il paragone tra esseri umani e animali è una via d’accesso privilegiata 
all’interiorità umana, che altrimenti rimarrebbe illeggibile, ma è necessario map-
pare con precisione il catalogo dei segni, per applicarli con precisione (Muratori 
[2017]). Sarebbe sciocco – sostiene Della Porta – aspettarsi che un essere umano 
assomigli interamente ad un solo animale. Si tratterà invece di costruire una rete 
complessa di corrispondenze, attraverso le quali l’essere umano apparirà come 
composto da una pluralità di tratti animali diversi (Della Porta [2013]: 44). So-
pra la vignetta che mostra Socrate di fianco ad un cervo Della Porta appone la 
seguente spiegazione: «Abbiamo ancora depinto il naso simo di Socrate col naso 
del cervo, da paragonarsi a quello; la cui effigie abbiamo depinta dal museo del 
mio fratello, dalla sua statua di marmo» (Della Porta [2013]: 160) (Fig. 2).

Fig. 2: Socrate e il cervo, tratto da G.B. Della Porta, Della Fisonomia dell’Huomo.  
Fonte: Wikicommons (Public Domain).



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 51

Il fratello di Della Porta, Giovan Vincenzo era collezionista di arte antica, e 
aveva dato forma ad un museo di busti e altri oggetti, tra cui monete (Cooley 
[2022]: 209; Valente [2016]). In questo caso, la statua di Socrate diventa per 
Della Porta l’occasione per una diagnosi fisiognomica, incentrata in particolare 
sulla forma del naso. Della Porta scrive che nel Secretum secretorum «Aristotele 
[dice] ad Alessandro» che il naso schiacciato è il segno di «uomo impetuoso»8. 
Eppure, secondo Della Porta, la spiegazione deve necessariamente essere fallace 
per motivi tanto fisiologici quanto zoologici. Il naso schiacciato infatti sarebbe 
causato dall’umidità, e non dall’eccesso di calore (piano fisiologico), e non si 
troverebbero animali con il naso schiacciato che siano impetuosi (piano di anali-
si zoologica). Quindi la spiegazione deve essere errata, e la statua di Socrate è lo 
strumento che sigilla questa diagnosi. Paragonando infatti l’effigie di Socrate ad 
una serie di animali è possibile secondo Della Porta individuare a chi somiglia 
veramente il filosofo, ovvero al cervo, che non è un animale impetuoso, ma lus-
surioso, come già indicava lo Pseudoaristotele: «Nella sua Fisonomia infatti dice 
[i.e. Aristotele]: quelli che hanno il naso simo sono libidinosi, e si riferiscono al 
cervo, perché i cervi sono simi e sono tanto lussuriosi, che al tempo del coito 
divengono pazzi» (Della Porta [2013]: 159).

Da un punto di vista diagnostico, la statua fa le veci del filosofo in carne ed 
ossa, e viene idealmente posta a fianco a quegli animali che presentano caratteri-
stiche esteriori simili ai tratti somatici rappresentati dalla statua stessa. Il motivo 
per cui è necessario questo passaggio attraverso il mondo animale è evidente-
mente da ricercarsi nel fatto che negli animali il rapporto tra anima e corpo è 
univoco e trasparente, o come scrive Della Porta: «Né mai la Natura fece un 
animal ch’avesse il corpo d’uno e l’animo di un altro animale: cioè un lupo, over 
agnello, ch’avesse anima di cane o di leone; ma il lupo, e l’agnello han l’anima 
di lupo e d’agnello. Onde per cosa necessaria ne segue che in tal corpo se gli 
conviene tal anima convenevole alla sua specie» (Della Porta [2013]: 15-16). 
La mappatura dei costumi degli animali è quindi più semplice di quella degli 
uomini, perché nei primi il rapporto tra esterno ed interno è costante, obbligato. 
Nel caso degli esseri umani, invece, il rapporto tra esterno ed interno è più com-
plesso: la mobilità nel rapporto tra corpo ed anima è più pronunciata e quindi di 
fronte alla statua di Socrate non sarà possibile leggere immediatamente l’anima 
del filosofo se non passando attraverso il paragone con il mondo animale.

Ma le statue del museo del fratello diventano per Della Porta anche uno stru-
mento di storiografia filosofica, per orientarsi nella storia del pensiero. Un’altra 
statua dalla stessa collezione rappresenta Platone. Della Porta paragona Platone 
al cane bracco, paragone che segnala una serie di caratteristiche interiori positive, 

8	 Della Porta [2013]: 158. Nella versione italiana del Secretum la sezione fisiognomica contie-
ne un capitolo sul naso: Manenti [1538]: 110r.



52� Cecilia Muratori

e non negative come nel caso del cervo. I cani da caccia infatti sono «sagaci con 
l’odorato» (Della Porta [2013]: 103): la somiglianza tra Platone e il cane indica 
che il secondo aveva fiuto per la verità filosofica come il primo fiuta la preda. La 
visita al museo diventa il complemento alla visita in biblioteca: la diagnosi delle 
caratteristiche esteriori di Platone fornirà informazioni utili per giudicare il valo-
re della filosofia platonica. La lettura fisiognomica è anzi una sorta di garanzia: 
prima ancora di aver letto i dialoghi platonici, lo studio della statua informa il 
potenziale lettore che il suo autore è meritevole di fiducia perché portava i segni 
esteriori del buon filosofo, cacciatore della verità (Fig. 3).

Fig. 3. Platone e il cane bracco, tratto da G.B. Della Porta, Della Fisonomia dell’Huomo.  
Fonte: Wikicommons (Public Domain).

Ma se questo ragionamento funziona nel caso di Platone, non funziona inve-
ce nel caso di Socrate, perché lo studio della statua fa sospettare la presenza di 
vizi gravi che il filosofo in realtà non possedeva. Il caso della diagnosi errata di 
Socrate sembrerebbe piuttosto la pietra tombale della fisiognomica come disci-
plina filosofica: il paragone con il cervo potrebbe infatti dimostrare che quando 
giudichiamo sulla base di caratteristiche esteriori cadiamo facili prede di pre-



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 53

giudizi, come quando crediamo che una persona che assomiglia ad un cervo 
debba condividerne anche il carattere, e in questo caso i vizi. Mentre nel caso dei 
cervi l’esteriorità sarà sempre all’unisono con l’interiorità, e quindi tutti i cervi 
saranno lussuriosi, nel caso del filosofo che somiglia al cervo, i segni esteriori 
non sono garanzia della presenza dei corrispondenti tratti interiori. Nonostante 
ciò, proprio l’esempio della diagnosi di Socrate viene sfruttato tanto da Della 
Porta quanto da Colorni per definire il campo della fisiognomica come terapia 
dell’anima. 

3. Fisiognomica come terapia

Sia Colorni, sia Della Porta si riferiscono alla storia della diagnosi errata di 
Socrate tramandata ad esempio da Cicerone nel De fato (V.10) e nelle Tuscula-
nae Disputationes (IV.37). Il fisionomo Zopiro avrebbe studiato i tratti somatici 
di Socrate, concludendo che il filosofo doveva essere libidinoso. Nel De fato, 
Alcibiade ride di questa analisi fisiognomica evidentemente erronea, per la quale 
viene poi offerta una soluzione: Socrate sarebbe stato davvero per natura libi-
dinoso e poco intelligente, ma avrebbe imparato a superare questi vizi con la 
forza della filosofia. Nella Tusculanae, Socrate stesso ammette che la diagnosi di 
Zopiro era corretta, e che solo l’esercizio della ragione gli avrebbe permesso di 
superare queste inclinazioni naturali.

Colorni riporta invece una storia parallela leggermente diversa, secondo la 
quale non Zopiro, ma Filemone «eccellente professore di Fisionomia», avreb-
be diagnosticato Socrate come «huomo lussurioso et ingannatore, per la qual 
risposta i detti discepoli sdegnati, lo volevano uccidere, se non che Socrate 
confessò e disse: “se egli ha detto ch’io sono lussurioso, ha detto la verità, né 
ha mancato d’un punto, alle qual cose io ho avuto riguardo, et ai tempi di tali 
Inclinationi, mi sono astenuto”»9.

Il caso di Zopiro o Filemone è onnipresente nella letteratura fisiognomica 
come esempio positivo: il fisionomo aveva ragione nella sua diagnosi, e il fatto 
che corpo e anima non fossero più in rapporto simpatico tra loro non inficia la 
validità del principio fisiognomico. Della Porta sottolinea che Zopiro aveva giu-
dicato bene, perché Socrate aveva effettivamente una tendenza alla libidine, ma 
l’esercizio della filosofia avrebbe permesso a Socrate di modificare una caratte-
ristica innata dell’anima (Della Porta [2013]: 272).

9	 Kaufmann A.257, 4r. Cf. Cod. Aug. 4.9 Aug. 4°, 4r-v, dove si omette il nome di Filemo-
ne: «come si può conoscere per quello esempio che si narra di Socrate, la cui imagine fu 
mostrata da suoi discepoli ad un eccelente professore de Fisonomia de suoi tempi». Nelle 
pagine che seguono cito generalmente dal codice di Wolfenbüttel, che è da considerarsi 
quello più vicino all’autore.



54� Cecilia Muratori

Subito prima di menzionare il caso di Filemone, Colorni aveva spiegato che la 
fisiognomica permette di identificare le inclinazioni naturali di una persona, pri-
ma che queste si rivelino pienamente nella formazione del carattere. Ad esempio, 
il fisionomo potrebbe leggere sul corpo di un fanciullo il fatto che egli è

inclinato alli homicidii o a i latrocinii, over a qual si voglia altro vitio brutto, et che fosse 
per disgratia allevato et nutritto in parte dove si frequentano tali odiosi vitii, non è dubio, 
che questo fanciullo riuscirebbe oltramodo pessimo in quel vitio, et che li seria sempre 
poi più difficile l’astenersene, havendovi fatto oltra la sua propria inclinatione l’habito. 
Ma si per contrario, tal fanciullo serà allevato sotto buone discipline, et fatto essercitare 
in operationi diverse, et molto lontane dalla sua inclinatione, certo è [dico] che si vincerà 
facilmente la sua mala dispositione, anzi essendo assuefatto al bene, non saprà operare il 
male (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 3v).

Non è un caso se Colorni porta ad esempio un fanciullo: l’utilità della fisio-
gnomica riguarda la possibilità di identificare la sincronia corpo-anima, prima 
ancora che il carattere dell’anima si sia rivelato nella crescita di una persona. 
Questa procedura si rivela particolarmente importante qualora si diagnosticas-
sero segni funesti sul corpo, che potrebbero fare presagire un carattere nefasto 
dell’anima. In questo caso la fisiognomica non serve semplicemente ad una dia-
gnosi ex post, come nel caso di Socrate, ma permette di formulare una diagnosi 
che è orientata in senso terapeutico al futuro, perché servono sia inclinazione che 
opportunità affinché un certo tratto del carattere si possa rivelare. In seguito alla 
diagnosi fisiognomica, si deve mettere in atto un programma educativo tale da 
correggere il tratto negativo dell’anima. In questo contesto Colorni usa il verbo 
«domare» per istituire un parallelo tra l’animale irrazionale e il tratto dell’anima 
che va corretto: così come alleviamo e ammaestriamo le belve, saremo in grado 
di correggere sul nascere tratti caratteriali spregevoli:

et che ciò sia vero ne vediamo spesso evidentissime dimostrationi, però che non tanto questo 
si vede riuscire negli Animali rationali, ma anco negli irrationali, poiché veggiamo, che co’i 
continui amaestramenti si domano et allevano i leoni, gli orsi, i tigri, et ogn’altr’animale 
ferocissimo, et oltra l’essere fatti domestici, si fano far loro opperationi piacevolissime, et 
totalmente contrarie alla loro ferocissima et indomita natura, ma che più? se vediamo che 
con tal continuo amaestramento si fanno sino parlare gli Augelli? Se adunque questo inter-
viene facilmente ne’ brutti animali che sono privi della raggione, quanto più maggiormente 
et facilmente si potrà fare riuscire nel genere rationale, che tiene in questo di più l’aiuto 
dell’intelletto, et della raggione (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 3v-4r).

In questo caso il parallelo tra essere umano ed animale non serve a fini dia-
gnostici, appoggiandosi alla teoria di un rapporto stringente tra anima e corpo di 
un animale. Serve invece per sottolineare che anche l’essere umano può essere 
domato, cioè liberato dai suoi vizi, proprio come ammaestriamo gli animali che 
sono tradizionalmente concepiti come privi di ragione. Per Colorni, la fisiogno-



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 55

mica è quindi necessaria per dare forma alla società plasmando il carattere dei 
singoli individui. Il riferimento all’immagine di Socrate, e alla storia della dia-
gnosi errata è quindi strumentale all’argomentazione che la fisiognomica è una 
terapia antropologica e sociale, grazie alla quale si può

corregere, et vincere il suo [i.e. dell’uomo] apetito a quella guisa che fa l’amalato, che per 
dubbio de non alterare il male sopporta incomportabil sete, overo altra bramosa voglia che 
tiene de cibarsi d’alcun cibo che gli sia contrario, di modo che ancora ch’il sopradetto fan-
ciullo non havesse havuto dirigenti o rettori che lo ammaestrassino, divenuto huomo, et 
fatto acorto della sua mala inclinatione potrà essere che si emendi, come si può conoscere 
per quel essempio che si narra di Socrate10.

Colorni non spiega in che cosa consisterebbero queste misure educative, che 
dovrebbero essere implementate da padri di famiglia e precettori ma utilizza una 
semplice metafora: le inclinazioni negative devono essere corrette come si sforza 
un fuscello dalla parte opposta a quella verso la quale tende, in modo da fargli as-
sumere una posizione diritta. Ma del resto non è delle misure di prevenzione che 
Colorni intende occuparsi, bensì solo della fase diagnostica, che permetterebbe 
di pianificare un intervento sull’originaria sincronia tra corpo ed anima, nel caso 
in cui il lato del corpo ci segnali un problema a livello dell’anima. La statua, o 
l’immagine, o figura, è qui monito morale e prova che la terapia è possibile.

Secondo Colorni, il fisionomo riuscirebbe dunque a vedere aspetti caratteriali 
che sono ancora sconosciuti alla persona che viene analizzata: quando il fisiono-
mo rileva questo tratto preoccupante sul suo corpo, il fanciullo in questione non 
è ancora un omicida, e con tutta probabilità non sa che lo diventerà. Il grande 
vantaggio della fisiognomica, per Colorni, consiste proprio nell’essere in grado 
di individuare «i semi de costumi sparsi dalla natura né corpi nostri», quando 
questi semi «dormono ancora, e non producono frutto alcuno» (Cod. Guelf. 4.9 
Aug. 4°, 3r). Anche Della Porta sottolinea che la lettura fisiognomica del corpo si 
rivela particolarmente utile quando mette in luce aspetti dei quali il paziente non 
è consapevole – soprattutto se questo paziente è il fisionomo stesso.

4. Autodiagnosi fisiognomica

Della Porta sottolinea l’importanza dello specchio come strumento diagnosti-
co per leggere sé stessi, spiegando che anche Socrate avrebbe utilizzato lo spec-
chio per dirigere lo sguardo diagnostico verso il suo proprio corpo, diventando 
quindi ad un tempo filosofo e fisionomo:

10	 Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 4r; cf. Kaufmann A.257, 4r (dove si legge incompatibil invece di 
incomportabil).



56� Cecilia Muratori

Abbiam letto appresso gli antichi Socrate filosofo aver usato lo specchio per la buona in-
stituzion de costumi, il che fu ancora accettato da Seneca, che l’uomo possa specchiar se 
stesso, perché, conoscendo le nostre imperfezioni, ricorriamo al consiglio et all’emenda. 
Con ciò sia che, mirandosi alcuno in uno specchio e vedendosi ben formato dalla Natura, 
procuri per l’avenire che non imbratti la bellezza del corpo con la bruttezza de’ costumi; 
così, veggendo il corpo brutto, procuri con ogni suo sforzo e diligenza, che con le virtù 
medichi, e risarcisca i buoni segni del corpo (Della Porta [2013]: 4). 

L’enfasi è posta sul fatto che il soggetto stesso potrebbe non essere consa-
pevole di possedere certi tratti dell’anima, siano essi positivi o negativi: è per 
questo che deve servirsi di uno specchio, che diventa lo strumento principe 
del fisionomo-filosofo. La fisiognomica serve qui all’autoanalisi per verificare 
quali tratti siano presenti nella propria anima, tratti che evidentemente non 
vengono rilevati per semplice introspezione, ma che possono essere disvelati 
utilizzando la fisiognomica come metodo che sistematicamente crea una map-
pa per connettere corpi ed anime. In questo senso la fisiognomica contiene 
una proto-teoria dell’inconscio: lo specchio è necessario perché il corpo e 
l’anima hanno una loro relazione che non è del tutto trasparente al soggetto 
stesso. La fisiognomica permette non solo di osservare la relazione tra corpo e 
anima, seguendo il principio cardine della fisiognomica, ma permette anche di 
entrarvi all’interno, e di modificarla. Nel proemio alla Fisonomia dell’huomo 
Della Porta scrive:

Questa, dunque, da’ segni che da lungi si scuoprono nell’uomo, così scopre i consigli, & 
i costumi fuori, che par che penetri ne’ i più occulti e più reposti luoghi del cuore, donata 
dalla somma clemenza di Dio per un singolar presente, accioché ciascuno, da manifesti 
segni ammonito, sappia che elegger o fuggir debba: elegger l’amicizia de’ fedeli, pietosi 
e buoni, e fuggir quella dei cattivi et empi (Della Porta [2013]: 1).

La promessa di penetrare i più occulti luoghi del cuore ha un evidente risvol-
to pratico nella selezione di amici e nemici: in questa veste, la fisiognomica è 
una scienza che permette di ovviare alla tendenza degli esseri umani a mentire, 
dando accesso al vero carattere di una persona (Rigoni [1974]). In questo senso 
la fisiognomica è un dono divino, che permette di orientarsi nella società degli 
uomini. Anche Colorni insiste sulle credenziali divine della fisiognomica: se è 
vero che la natura è «fedele ancella d’Iddio», e che tutti gli esseri viventi, incluse 
le piante e gli animali, esprimono nelle loro apparenze le loro qualità interiori, 
allora questo deve valere a maggior ragione per l’essere umano, che è l’animale 
più degno di tutti (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 22r). Il fatto che i corpi umani siano 
leggibili dal fisionomo rientrerebbe da questo punto di vista all’interno di una più 
generale leggibilità di tutto il libro della natura.

Ma è nella autoanalisi che la fisiognomica dispiega tutto il proprio potenziale, 
perché in quel caso non si tratta solo di diagnosticare, per poi decidere di instau-



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 57

rare un legame o di rifuggirlo, o di fuggire da un animale che appare come peri-
coloso o da una pianta velenosa, ma anche di intervenire attivamente sull’anima 
sfruttando il corpo come punto d’accesso.

5. Chirofisiognomica: la cura che passa dalla mano

Sia Colorni, sia Della Porta, sostengono che i tratti caratteriali negativi sareb-
bero facili da curare: per Della Porta le infermità dell’anima si possono agevol-
mente curare, mentre Colorni paragona i ragazzi a fuscelli che possono essere 
facilmente modellati dall’educazione. La difficoltà della procedura risiede uni-
camente nella diagnosi, e nella comprensione del rapporto tra anima e corpo. In 
effetti non tutti i segni fisiognomici appaiono ugualmente affidabili – ed è anzi 
l’estrema variabilità dei segni fisiognomici che spiega, sia per Colorni, sia per 
Della Porta, il ricorso ai segni specifici della mano come particolarmente utili.

Colorni presenta la chirofisiognomica come la parte più nobile della fisiogno-
mica, sia perché la mano può essere scoperta e analizzata facilmente senza dover 
visionare l’intera superficie del corpo, sia perché i segni della mano sono più 
stabili rispetto ad altri segni fisiognomici. La chirofisiognomica è per Colorni 
la «più bella et nobil parte» della fisiognomica, perché permette di formulare 
giudizi «più certi et men fallaci» rispetto a quelli delle altre branche della fi-
siognomica (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 5v). Rispetto al volto, ad esempio, che è 
molto suscettibile di essere modificato da passioni più o meno temporanee, le 
linee della mano hanno una certa costanza. Dietro a questa affermazione appa-
rentemente semplice si intravede chiaramente l’idea che la mano sia una parte 
del tutto particolare del corpo, una sorta di summa dell’essere umano, sulla scia 
della teoria aristotelica secondo cui l’anima è come la mano, perché la mano è 
lo strumento degli strumenti, così come l’intelletto è la forma delle forme (De 
anima III.8, 423a1-3).

In perfetta sintonia con questa posizione di Colorni, il testo chirofisiognomico 
di Della Porta comincia proprio con una sezione «de manuum dignitate», ricca 
di riferimenti aristotelici, utilizzati per sostenere che la mano è un organo diverso 
da tutti gli altri: un organo strettamente legato al possesso della mente da parte 
dell’uomo, e con cui l’essere umano domina la natura (Della Porta [2003]: 9-11). 
Rivendicare le radici filosofiche, e in prima istanza aristoteliche, della disciplina 
della chirofisiognomica serve a Colorni e Della Porta per distinguere tra approcci 
superstiziosi alla lettura della mano, e uno studio che deriva invece dalla chiara 
definizione dei vantaggi e dei limiti della disciplina. Cocles è per entrambi un 
esempio dell’applicazione superstiziosa e non scientifica dei principi fisiognomi-
ci alla mano. Non si tratta di andare «come per ischerzo a guisa di chiromanti», 
come sostiene Colorni nella lettera dedicatoria a Vincenzo Gonzaga (Cod. Guelf. 



58� Cecilia Muratori

4.9 Aug. 4°, lettera dedicatoria non numerata), ma di applicare invece la fisio-
gnomica come «subalternata alla Filosofia naturale» (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 
5r). La mano umana appare dunque come una delle parti più importanti, se non 
la più importante in assoluto, per l’analisi fisiognomica.

Considerando la questione dell’impermanenza dei segni dal punto di vista 
della sincronia corpo-anima, un segno stabile appare meglio ancorato al livello 
sottostante, quello dell’anima: questi sono i semi piantati originariamente dalla 
natura per formare il carattere. D’altro canto, i segni impermanenti, come il ros-
sore di chi prova imbarazzo, sono il frutto di un ondeggiare rapido della sincro-
nia, e se non sono diagnosticati prontamente svaniscono11. Le linee della mano 
fornirebbero quindi una mappa più stabile per l’indagine permettendo di entrare 
con più sicurezza all’interno di quella mobilità teorizzata nei Physiognomonica. 
Allo stesso tempo, Colorni sottolinea il fatto che le linee non devono essere con-
cepite puramente come astratte, come fossero figure geometriche. Al contrario, 
devono essere indagate nel loro spessore naturale, valutandone quindi tanto il 
corso quanto lo spessore, la posizione e il colore:

Le linee della mano sono considerate in questa scienza non solamente come matematiche, 
cioè figurate in questa et quella maniera, ma etiandio come naturali fondate in materia, et 
soggette a molte qualità, et che hanno non solamente longhezza, ma ancora larghezza, et 
profondità, et oltre di ciò si considera ancora il loro sito, et il rispetto, et la relatione, e pro-
portione, che hanno l’una a l’altra, et la moltitudine loro, dalle quali considerationi nas-
cono molte differenze, et varii et diversi nomi di linee, le quali diversamente ci mostrano 
et significano quel che vogliamo sapere.12

Colorni pensa alle linee della mano come a fiumi che scorrono, o come a pian-
te che crescono: hanno quindi un inizio e una fine, e sono strutture dinamiche 
e profonde nella mano, non inerti e superficiali. Un altro vantaggio del leggere 
fisiognomicamente la mano, per Colorni, è che queste linee possono a suo avvi-
so essere misurate, pur restando almeno in parte sfuggevoli, perché dinamiche. 
Colorni propone anche l’utilizzo di uno strumento apposito per misurare le linee: 
il chirometro, che nel testimone di Wolfenbüttel è addirittura inserito all’interno 
della rilegatura in legno (Figg. 4-5)13.

11	 Sui segni permanenti e impermanenti vedi Porter [2005]: 53-54 e 208. La distinzione tra 
segni permanenti e impermanenti in parte coincide con il tentativo di distinguere tra fisiogno-
mica e patognomica, dove la seconda studia le espressioni del viso, e non i segni permanenti, 
oggetto proprio della fisiognomica. Bühler sottolinea però la permeabilità tra le due nella 
storia della fisiognomica, basandosi anche su Pollnow [1928] (Bühler [1933]: 6). Si veda 
anche Rodler [1991]: 5.

12	 Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 41v-42r. Correggo porpotione in proportione e maltitudine in mol-
titudine.

13	 Si ringrazia sentitamente la dottoressa Claudia Minners-Knaup della Herzog August Biblio-
thek di Wolfenbüttel per la preziosa assistenza nell’analisi tecnica dello strumento.



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 59

Figg. 4-5. Il chirometro ed esempio di misurazione, tratti da Kaufmann A.257  
(digitalizzazione completa del manoscritto disponibile online: https://real-ms.mtak.hu/14561/)

Questo modo di intendere le linee fa della fisiognomica, per Colorni, una 
scienza naturale: per conoscere le varie «dispositioni et inclinationi» che gli uo-
mini presentano «a diversi officii nella republica», è essenziale servirsi della 
(chiro)fisiognomica, che è quindi una disciplina imparentata con la medicina 
e con la politica: «da questo si può facilmente congeturare di quanta utilità sia 
questa scienza al mondo» (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 5r-v).

A partire da un’analisi fisiognomica specifica – lo studio della mano – Colorni 
colloca così la fisionomica al centro di una complessa rete di discipline impegna-
te nella definizione dell’individuo, e del suo ruolo in società. Il corpo, ancora una 
volta, è il ponte tra l’anima e il mondo esterno. Il corpo può essere studiato sotto 
forma di immagine, come dice Colorni, o di statua: la fisiognomica funziona 
quindi anche utilizzando supporti fittizi al posto della persona in carne ed ossa, 
e questo è un evidente vantaggio perché in questo modo sarà possibile diagno-
sticare anche persone non più in vita, oppure che vengano mostrate al fisionomo 
prima di un incontro reale. Ma anche il proprio corpo può farsi immagine esterna 



60� Cecilia Muratori

attraverso l’uso dello specchio, che permetterà di fare emergere in maniera an-
cora più marcata la missione terapeutica della disciplina. La «fisionomia», scrive 
Colorni, «serve anco alla prattica» (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 31v).

È in questo stesso spirito che, nel proemio al sesto libro della Fisionomia 
dell’huomo, Della Porta afferma: «A che dunque ci gioverìa quest’arte se, co-
nosciuti i tuoi defetti, non potessi quegli convertigli in virtudi?» (Della Porta 
[2013]: 557). L’assetto teorico della disciplina assume così una valenza etica, ed 
è grazie a questa inflessione che la fisiognomica, anche per Della Porta, entra in 
un rapporto dialogico con tutta una serie di discipline naturali, tra cui la dietetica. 
Dove Colorni era rimasto vago riguardo alle linee concrete di intervento terapeu-
tico, Della Porta invece sostiene che per eliminare un vizio è possibile non solo 
intervenire direttamente sull’anima tramite la filosofia, come fece Socrate, ma 
è possibile anche utilizzare il corpo come via d’accesso all’anima, attraverso la 
farmacopea erboristica, cioè «purgazioni, locali rimedii e natural virtù di erbe, 
pietre et animali et occulte proprietadi» (Della Porta [2013]: 557). Ad esempio, 
il vizio naturale di Socrate – la lussuria – potrà essere curato non solo interve-
nendo a livello dell’anima tramite la filosofia, come avrebbe fatto Socrate stesso, 
ma anche agendo a livello del corpo, contando sul meccanismo secondo il quale 
quest’ultimo trasmetterà poi il mutamento all’anima grazie alla sincronizzazio-
ne. In questo secondo caso, Della Porta suggerisce una dieta leggera, ovvero cibi 
di poco nutrimento, e il consumo di erbe e minerali come la portulaca o lo sme-
raldo (Della Porta [2013]: 573). La medicina, la farmacopea, la dietetica, entrano 
così in gioco come rami applicativi della fisiognomica. 

È possibile che il criterio – non direttamente esplicitato – si quello secondo cui 
la modalità di intervento può dipendere dalla persona che deve essere curata: un 
filosofo potrà forse utilizzare il risultato dell’indagine fisiognomica per adattare 
il proprio carattere grazie alla sola forza della ragione, ma una persona meno 
suscettibile alle argomentazioni filosofiche potrà comunque seguire una serie di 
suggerimenti pratici forniti dal fisionomo-filosofo (ma anche medico e dietista) 
per intervenire sul proprio carattere utilizzando il corpo come ponte tra il visibile 
e l’invisibile. Colorni e Della Porta convergono su questa interpretazione della 
fisiognomica che intende la diagnosi dell’identità personale, cioè della sincronia 
corpo-anima, come momento preliminare per giungere a quello che Della Porta 
chiama «la cosa più mirabilissima e degnissima», cioè il poter levare i vizi o 
«scancellarli del tutto» (Della Porta [2013]: 557). In questo modo l’intervento 
attivo sull’equilibrio anima-corpo si trasforma in terapia. Colorni pone la que-
stione in maniera ancora più netta: la fisiognomica (e la chirofisiognomica in par-
ticolare) considera l’uomo «in quanto egli è politico», nell’accezione più ampia 
del termine (Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, 50v). 

La fisiognomica si presenta così come un metodo per applicare una teoria filo-
sofica alla cura del sé e alla cura della società. Il recupero di un aneddoto classico 



The Healing Word Between Mimesis and Catharsis� 61

sulla bruttezza di Socrate diventa così materiale teorico per costruire un’apologia 
della disciplina della fisiognomica, utile ad identificarne il potenziale diagnosti-
co e terapeutico, sulla base di una concezione precisa delle dinamiche di intera-
zione, e di potenziale separazione, di corpo ed anima. Nonostante la diversità di 
contesti culturali e la disparità nella diffusione delle loro opere fisiognomiche, 
Colorni e Della Porta dimostrano di condividere perciò una visione simile – fi-
losoficamente fondata, e socialmente orientata – della fisiognomica. Specchi e 
statue diventano così gli strumenti precipui del filosofo-fisionomo, essenziali per 
vedere e comprendere meglio, e per liberare dai vizi, sé stessi e gli altri.

Bibliografia

Fonti manoscritte

Colorni, A.: Euthimetria, Cod. Guelf. 14.8 Aug. 4°, Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel, 
https://diglib.hab.de/?db=mss&list=ms&id=14-8-aug-4f&catalog=Heinemann&lang=en.

Colorni, A.: Nova Chirofisionomia, Cod. Guelf. 4.9 Aug. 4°, Herzog August Bibliothek, 
Wolfenbüttel, https://diglib.hab.de/?db=mss&list=ms&id=4-9-aug-4f&lang=en.

Colorni, A.: Nova Chirofisionomia, Kaufmann A.257, Biblioteca dell’Accademia Ungherese 
delle Scienze, Budapest, https://real-ms.mtak.hu/14561/.

Fonti a stampa

Achillini, A., 1503: De chyromantiae principiis et physiognomiae, De Benedictis, Bologna.
Aristotele, 2019: Physiognomonica. Translatio Bartholomaei de Messana (Aristoteles Lati-

nus XIX), a cura di L. Devriese, Brepols, Turnhout.
Bäcklund, J., 2006: In the Footsteps of Edward Kelley: Some Manuscript References at the 

Royal Library in Copenhagen Concerning an Alchemical Circles Around John Dee and 
Edward Kelley, in Clucas, S. (ed.), John Dee: Interdisciplinary Studies in English Renais-
sance Thought, Springer, Dordrecht, pp. 295-330.

Barbierato, F., 2002: Nella stanza dei circoli. Clavicula Salomonis e libri di magia a Venezia 
nei secoli XVII e XVIII, Bonnard, Milano.

Bühler, K., 1933: Ausdruckstheorie. Das System an der Geschichte aufgezeigt, Fischer, Jena.
Colorni, A., 1593: Scotographia, Schuman, Praga (in tre formati: 2°, 4° e 12°).
Cooley, M., 2022: The Perfection of Nature: Animals, Breeding, and Race in the Renaissance, 

University of Chicago Press, Chicago.
Della Porta, G.B., 1677: Della Chirofisonomia, overo di quella parte della humana fisonomia 

che si appartiene alla mano, tr. it. di P. Sarnelli, Bulifon, Napoli.
Della Porta, G.B., 2003: De ea naturalis physiognomoniae parte quae ad manuum lineas 

spectat libri duo, a cura di O. Trabucco, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli.
Della Porta, G.B., 2011: De humana physiognomonia libri sex, a cura di A. Paolella, Edizioni 

Scientifiche Italiane, Napoli.
Della Porta, G.B., 2013: Della fisionomia dell’uomo libri sei, a cura di A. Paolella, Edizioni 

Scientifiche Italiane, Napoli.



62� Cecilia Muratori

Della Porta, G.B., 2024: Magiae Naturalis. Libri XX, a cura di A. Paolella, Edizioni Scienti-
fiche Italiane, Napoli.

Gray, R.T., 2004: About Face: German Physiognomic Thought from Lavater to Auschwitz, 
Wayne State University Press, Detroit.

Jarè, G., 1891: Abramo Colorni ingegnere mantovano del secolo XVI, “Atti della deputazione 
ferrarese di storia patria” 3, pp. 255-312.

Jütte, D., 2015: The Age of Secrecy: Jews, Christians, and the Economy of Secrets 1400-1800, 
Yale University Press, New Haven-London.

Hartley, L., 2001: Physiognomy and the Meaning of Expression in Nineteenth-Century Cul-
ture, Cambridge University Press, Cambridge.

Lichtenberg, G.C., 1972: Schriften und Briefe. Band III – Aufsätze gelehrten und gemeinnüt-
zigen Inhalts, a cura di W. Promies, Hanser, München.

Manenti, G., 1538: Col nome de Dio Il segreto de segreti, le moralità & la phisionomia d’A-
ristotile, Tacuino da Trino, Venezia.

Matteoli, M., 2016: Giordano Bruno a Praga tra lullismo, matematica e filosofia, “Rinasci-
mento” 56, pp. 301-324.

Muratori, C., 2017: From Animal Bodies to Human Souls: (Pseudo)-Aristotelian Animals in 
Della Porta’s Physiognomics, “Early Science and Medicine” 22 (1), pp. 1-23.

Pack, R.A., 1969: A Pseudo-Aristotelian Chiromancy, “Archives d’histoire doctrinale et lit-
téraire du moyen age” 36, pp. 189-241.

Pack, R.A., 1978: Aristotle’s Chiromantic Principle and Its Influence, “Transactions of the 
American Philological Association” 108, pp. 121-130.

Pollnow, H., 1928: Historisch-kritische Beiträge zur Physiognomik, “Jahrbuch der Charak-
terologie” 5, pp. 157-206.

Porter, M., 2005: Windows of the Soul: Physiognomy in European Culture 1470-1780, Ox-
ford University Press, Oxford.

Rigoni, M.A., 1974: Una finestra aperta sul cuore (Note sulla metafora della ‘Sinceritas’ 
nella tradizione occidentale), “Lettere italiane” 26 (4), pp. 434-458.

Rodler, L., 1991: I silenzi mimici del volto. Studi sulla tradizione fisiognomica italiana tra 
Cinque e Seicento, Pacini Editore, Pisa.

Toaff, A., 2010: Il prestigiatore di Dio. Avventure e miracoli di un alchimista ebreo nelle corti 
del Rinascimento, Rizzoli, Milano.

Valente, M., 2016: Il fascino della finta et imaginaria scientia. Nuovi documenti su Giovan 
Vincenzo della Porta, “Annali dell’Orientale” 58 (1), pp. 175-185.

Verardi, D., 2018: La scienza e i segreti della natura a Napoli nel Rinascimento. La magia 
naturale di Giovan Battista Della Porta, Firenze University Press, Firenze.


