Aisthesis

a OPEN ACCESS

Citation: Guastini, D. (2025). Cosa
curava la rappresentazione? Sul valore
terapeutico dell’antica catarsi. Aisthe-
sis 20(4): 11-29. doi: 10.7413/2035-
8466058

Copyright: © 2025 — The Author(s).
This is an open access article distributed
under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (CC-BY-4.0).

Cosa curava la rappresentazione?
Sul valore terapeutico dell’antica catarsi®

DANIELE GUASTINI

Sapienza Universita di Roma
daniele.guastini@uniromal..it

Abstract. The aim of this article is comparing the way in
which antiquity and modernity have conceived the idea of
care through representational forms (figurative, theatrical,
musical, and later filmic). It achieves this by examining,
especially, Aristotle’s concept of catharsis, which is first
analysed in detail in Poetics and Books VII and VIII of
Politics, followed by a summary of its reception, which
has continued uninterrupted into modern times. Such a
reception, with few exceptions — one of which is men-
tioned in the paper: Walter Benjamin’s — has ended up in
the modern era by overlapping, to the point of identify-
ing them, the dimension that Aristotle actually dealt with
only in Politics and which has been defined as “medical”
catharsis, with a completely original idea of therapy, also
called catharsis — a term that evidently “could be said in
many ways” — obtained through tragic representation, the
most eminent genre of poetic art at the time. An idea of
catharsis that made use, so to speak, of “cognitive” drugs,
which provided forms of treatment on which it is still
worth reflecting today and seeing if, thanks to the new

*  The research published here was carried out as part
of the PRIN PNRR “Aesthetics and Therapeia”
(P2022R3X8B) — funded by the European Union —
Next Generation EU, Mission 4, “Education and Re-
search”, Component 2, “From Research to Business”
— Investment 1.1, “Research Projects of Significant
National Interest (PRIN)”, CUP B53D23029200001.

Aisthesis. Pratiche, linguaggi e saperi dell’estetico 20(4): 11-29, 2025
ISSN 2035-8466 (online) | DOI: 10.7413/2035-8466058



12 Daniele Guastini

possibilities of representing reality offered by today’s poetic mimesis techniques, it is possible
re-actualizing them, at least in part.

Keywords. Aristotle, medical catharsis, poetic catharsis, Jacob Bernays, Walter Benjamin.

Come e perché si riteneva in antico che le varie forme di rappresentazione di cui
all’epoca era composta la poiesis umana, teatro e musica in particolare, ma anche
le arti figurative, scultura e pittura, avessero la facolta di curare? E in cosa questa
possibilita di therapeia, vocabolo che in greco significava “cura”, “trattamento”,
ma anche “rispetto” e “assistenza” — e quindi per certi versi anche “culto” — ¢ diver-
sa dalla cura che si riconosce ancora oggi a queste e a quelle in seguito comparse
nel nostro tempo, come il cinema e poi le odierne pratiche elettroniche e digitali?

La differenza che salta agli occhi per prima riguarda un pitt complessivo cam-
bio di paradigma gnoseologico intervenuto tra le pratiche della therapeia poetica
antica e quelle della therapeia moderna, corrispondente a cio che W.J.T. Mitchell
ha mandato sotto la definizione, entrata ormai nell’uso corrente, di pictorial turn.
Vale a dire, di quella ikonische Wende 1’ha chiamata invece Gottfried Boehm,
di quella “svolta iconica” ciog, alla base dei visual studies contemporanei, che
hanno ripensato il tradizionale rapporto di subordinazione dell’eikon al logos
stabilendo una sostanziale autonomia logica dell’immagine rispetto al discorso
verbale sia orale sia scritto (cfr. Cometa [2008]).

Una svolta sotto la quale si muove, ancora piu in profondita, quella crisi del fo-
nologocentrismo, per dirla con Jacques Derrida, che ha progressivamente fiaccato
la convinzione, resistita vigorosa per secoli, secondo la quale la parola, prima orale
e poi scritta, meglio di altre forme di espressione, dell’immagine come anche del
suono musicale, € in grado di avvicinarsi al logos. A quel principio d’ordine metafi-
sico in base al quale, come scrive Eraclito, «accadono tutte le cose» (D.-K. 22 B 1)
e che, potendo dire — a parlare in questo caso ¢ Platone (Crat. 385b) — «gli enti come
sono», mette I’'uomo nella condizione in ultimo segnalata da Aristotele: quella di
Cdov Aoyov €yov, di animale che ha il logos (Pol. 1253a9-10), e che innanzitutto nel
discorso, nella razionalita discorsiva, esercita questo suo possesso, pur fragile per-
ché esposto a ogni “intemperie eristica”. Discorso capace di attivare quella d1d-voua,
quell’intelligenza, la quale, a partire dal presupposto secondo cui il logos si coglie
soprattutto mediante I’intelletto, il nous — vale a dire, appunto, o1 TOV volv — non
puo che privilegiare la parola rispetto all’immagine, considerata per questo solo un
suo succedaneo, piu debole poiché piu sensibile, sul piano intellettuale.

Questo modello euristico, su cui naturalmente ci sarebbe da approfondire ben
piu di quanto non si sia in modo cursorio fatto ora qui — se non altro per confu-
tare un fatale fraintendimento moderno circa il privilegio accordato dai Greci
alla vista sugli altri sensi (cfr. Guastini [2023], in part. 299-304) —, si riverbera
perfettamente nell’idea cardine della Poetica di Aristotele, secondo la quale le



Cosa curava la rappresentazione? 13

arti poetiche facenti uso della parola, teatro, epos e poesia, potevano raggiungere
I’&pyov, I’effetto proprio della poiesis, compresi gli aspetti curativi di cui ora si
dira, meglio della pittura, della scultura e del melos.

Vero e proprio manifesto dialettico delle concezioni greche intorno alle arti poeti-
che, imperniata, con tutte le ricadute teoriche e pratiche che cio comporta, sull’idea
della poiesis come mimesis, e quindi, di fondo, sull’idea di un’omologia sempre
possibile tra mythos e logos, la Poetica non a caso pensava alla tragedia, la cui
trama, il cui mythos appunto, al limite si poteva anche leggere, senza bisogno di
vederlo messo in scena per raggiungere il suo effetto curativo, come al piu efficace
modello di cura mediante la rappresentazione cui le arti poetiche potevano aspirare.

Tutto, com’€ noto, ruota intorno alla nozione di katharsis', di cui Aristotele,
sulla scorta di una lunga tradizione che alla fine aveva coinvolto anche il maestro
Platone, ha rielaborato il senso in varie direzioni, distinguendo da una pratica
strettamente medica della catarsi, un tipo di catarsi, quello cui accenna in Poetica
6 e la cui eco ¢ ben presente anche nel Libro VIII della Politica, ben diverso.

Ora, pur senza entrare nel ginepraio delle ipotesi e delle interpretazioni circa
una delle piu famose cruces di tutto il corpus aristotelico, relativa al signifi-
cato esattamente conferito da Aristotele al termine xd0apoic nell’ambito del-
la povoikn — termine, va sempre ricordato, che in greco designava non solo le
tecniche musicali in senso stretto, ma 1’intero ambito delle tecniche patrocinate
dalle Muse, finalizzate anch’esse alla diaywyn, al tempo libero, base per la rea-
lizzazione del bios theoretikos, della forma di vita piu alta per I’'uomo (cftr. Pol.
1338a 10-32) —, si puo senz’altro affermare, senza tema di smentita, che anche
tale nozione puo essere inserita tra quelle che “si possono dire in molti modi”.
Puo essere inserita, cioé, nel novero di quel moAloydc Aéyetar, di quel potersi
dire in molti modi di nozioni e concetti, a cominciare dalla nozione stessa di “‘es-
sere”, che ¢ prerogativa metodologica fondamentale del “realismo” filosofico di
Aristotele e della presa di distanze della filosofia aristotelica da quella platonica.
A proposito della mousike, in particolare si deve distinguere — distinzione spesso
mancata dagli interpreti, e in cui direi che viceversa si ritrova tutto il portato di
quel paradigma metafisico cui si accennava sopra — tra una catarsi propriamente
medica e una, invece, piu latamente poetica.

Aristotele ne parla in passi famosi del Libro VIII della Politica (cfr. 1340b 11
sgg.), in cui si legge che, se la mousike incide indubbiamente su tfig yoyfic 700c,
sul «carattere dell’anima» e percio serve per la paideia, per la sua formazione,
tuttavia questa qualita non ¢ di tutta la mousike come tale. Le armonie frigie,
aggiunge poco dopo, quelle suonate con I’aulos, con il flauto originariamen-

1 Su cui una bibliografia sterminata. Per una ricostruzione puntuale del termine e della sua
tradizione, cftr. Belfiore ([2003], in part. 349-488). Per una panoramica recente sulla catarsi
nella Poetica si veda anche Travaglini (2023), con ampia bibliografia.



14 Daniele Guastini

te usato dai pastori della Frigia, la zona piu orientale dell’Ellade, considerate
d’impedimento all’impiego del logos e adoperate per 1’dpylactikdv, per i riti
orgiastici, si prestano a un tipo di catarsi purificatoria che qui Aristotele di-
stingue esplicitamente dalla pnédnoig, dall’apprendimento (1341a 24-25). Poco
piu avanti, associa tale tipo di katharsis, prodotta da armonie e ritmi che la
tradizione definiva coribantici, cio¢ entusiastici, direttamente alla iatpeia, alla
cura medica (1342a 10-11), mediante purificazione della frenesia che in taluni
soggetti eccede patologicamente. Un’associazione che peraltro gia aveva com-
piuto Platone nel Sofista (227d), designando con la parola kaBappdg I’attivita
di espulsione di stati dell’anima patologici perché troppo animosi, in vista del
ristabilimento di stati virtuosi.

Ma se in Platone il senso della catarsi rimane solo questo, senza travasare in
campo poetico, e senza mai smettere di contrapporsi a quello della mathesis, Ari-
stotele, invece, intende gli effetti prodotti dalla mousike anche in un altro modo.
Infatti, ancorché a proposito della musica entusiastica nella Politica contrap-
ponga mathesis ¢ katharsis, nella Poetica invece torna ad associarle, indicando
nella mathesis e nel pavBdavey, il fine principale dell’imitazione poetica (Poet. 4,
48b 7-17), e nella tragedia il suo genere piu eminente, proprio in quanto capace
di avvalersi della dianoia — che considera caratteristica sostanziale del mythos
tragico, costitutiva di una delle sei parti che ne formano la qualita propria (6, 50a
7-10) — e, allo stesso tempo, di realizzare catarsi.

Cio rende sostanzialmente imparagonabili il tipo di catarsi che ascrive alla
musica orgiastica e il tipo di catarsi che ascrive alla tragedia, in merito al quale in
Poetica 6 afferma — passo famoso inserito da Aristotele nella definizione stessa
della tragedia (49b 24-28) — che «tragedia ¢ dunque imitazione di un’azione seria
e conclusa ... la quale, attraverso compassione e paura, porta ad effetto la catar-
si di siffatte passioni»?. Chiaro, infatti, che in un caso, quello dell’auletica, sta
rapportando la catarsi agli aspetti piu corporei delle emozioni, nell’altro, quello
della tragedia, la sta ricollegando proprio con quella dimensione dianoetica non
riconosciuta alla catarsi indotta dal melos frigio.

E cio che nella Poetica ¢ esplicito a proposito del genere piu eminente di
mimesi poetica, vale a dire la tragedia, non manca di essere richiamato a vario
titolo anche nella Politica. Come tipico del procedere dialettico della sua filo-
sofia, Aristotele, per corroborare le sue posizioni, nella Politica infila anche un
gustoso racconto, ripreso dalla tradizione mitologica. Quello secondo il quale
Atena, dopo aver inventato lo strumento dell’aulos, lo getto via perché si accorse
che suonarlo la imbruttiva, deformandole le guance, ma lo reinterpreta in senso
filosofico, imputando la vera ragione di tale rigetto al fatto che la dea dell’episte-
me ¢ della techne si era accorta che tale strumento «non si presta alla dianoia»

2 Per latraduzione e il commento del passo, si veda Aristotele ([2010]: 59, 160-172).



Cosa curava la rappresentazione? 15

(Pol. 1341b 6-7) e dunque non ¢ degno di uomini liberi, di éAebBepot; sia che la
suonino, sia che semplicemente ne ascoltino le armonie.

Ma non per questo, aggiunge poi Aristotele, non esistono armonie di carattere
etico; quelle che vanno a incidere anziché sulla salute oggi diremmo ‘psichica’
della persona, pit complessivamente sulla sua virtu, sul suo “stato etico” potrem-
mo dire, contribuendo alla sua paideia e addirittura, come aveva gia detto (cfr.
1339a 26), alla formazione della phronesis dell’individuo. Esattamente quelle
che nella Politica, a proposito della tecnica melodica, indica come armonie dori-
che e misolidie, ma il cui modello di stabilita e solennita, trasferito, come avverra
nella Poetica, in ambito teatrale, non puo non richiamare la tragedia, che percio
si adatta anche ai giovani — cui invece, come si legge alla fine del Libro VII, non
deve essere consentito di assistere a giambi e commedie finché la paideia non li
avra resi amofelg, insensibili, a quegli spettacoli (Pol. 1336b 19-21) —, oltre che
agli uomini liberi e di buona cultura.

In definitiva, si puo ben dire che tutte le distinzioni cui Aristotele si attiene
nella Politica tra paideia e katharsis riguardano precisamente 1’ambito di una
catarsi che funziona esattamente come una purgazione medica in grado di li-
berare dagli umori nocivi coloro che sono «posseduti dall’entusiasmo» (1342a
7-11). Ma non si puo di certo pensare che agli occhi di Aristotele la generalita
degli spettatori che accorreva in massa alle tragedie potesse trovarsi nelle specia-
li condizioni, indotte da cause patologiche o dalla partecipazione ai riti misterici,
proprie dei sovraeccitati katokmyyot — cosi li chiama: alla lettera “ammorbati
di frenesia” — di cui parla in questo passo. Assai piu plausibile ¢ ritenere che
Aristotele stia qui semplicemente facendo riferimento, come spesso aveva fatto
anche Platone, a quel tipo di riti «coribantici», che, come attesta la tradizione (su
cui Linforth [1946], cfr. anche Dodds [1978] 100-112), anche ippocratica, si av-
valevano della musica come di una cura medica degli stati morbosi dell’anima.
Un tipo di catarsi cui difficilmente si pud pensare di ricondurre, se non come lon-
tana discendente, la catarsi tragica e il suo ineliminabile tratto dianoetico®. Tutte
questioni che, com’¢ noto, da secoli dividono gli interpreti e che non permettono,
testi alla mano, risposte univoche, ma la cui incertezza non deve tuttavia oscu-

3 Mi ¢ gia capitato di dire (cfr. Aristotele [2010]: 171-172) che anche chi, per cercare di avva-
lorare una qualche continuita tra catarsi tragica e musicale, si affida al rimando che proprio
in questo paragrafo Aristotele fa agli «scritti sulla poetica» (€v toig mept momtiki|g: 1341b
38-40), non tiene nel debito conto il fatto che esso puo essere variamente interpretato e che,
ad ogni modo, & ben lungi dall’avere carattere risolutivo. Quali sarebbero questi “scritti sulla
poetica” in cui si parlera «piu chiaramente» della catarsi? Siamo certi che ¢ al testo della
Poetica che noi conosciamo (e quindi a un suo eventuale II Libro) che Aristotele sta facendo
riferimento qui? Chi ci dice che non si tratti invece di un riferimento interno a parti di Pol.
VIII andate perdute? Cosi Lord ([1982]: 142-50), che cita almeno altri due passi del testo
della Politica dedicato alla paideia musicale — VII, 1336b 24-6, VIII, 1338a 32-4 — in cui si
fa riferimento a questioni che non sono rintracciabili nel testo rimastoci.



16 Daniele Guastini

rare |’unico elemento che mi pare incontrovertibile: la differenza di significato
che Aristotele conferisce al termine katharsis nel contesto della catarsi tragica,
compreso quello della catarsi musicale di carattere etico, e in quello della catarsi
musicale di tipo orgiastico; le une confacenti alla paideia mediante la dianoia, le
altre sue antagoniste.

Ora, il primo grande interprete moderno della catarsi medica ¢ stato,
com’¢ noto, il filologo tedesco Jacob Bernays a meta dell’Ottocento?, che
invece le equiparo. E cio ¢ assai significativo delle differenze che si possono
individuare tra I’idea di cura riservata alla rappresentazione poetica in antico
e quella moderna.

Tutto ruota intorno al fatto che mentre Aristotele implica I’irriducibilita tra
catarsi tragica — un tipo di catarsi che proprio sulla dianoia basa la sua principale
efficacia e che ¢ effetto di un genere di rappresentazione, il dramma attico, nel
quale la musica ¢ solo una componente dello spettacolo cui esso da luogo, e nem-
meno quella principale — e catarsi musicale effetto dei ritmi orgiastici, Bernays
invece le sovrappone, di fatto mettendo fuori gioco 1’idea di una dimensione
conoscitiva della catarsi e in questo modo negando quanto di piu peculiare era
implicato nell’idea antica di una cura mediante la rappresentazione.

11 fatto che Aristotele abbia potuto parlare di un effetto catartico della tragedia,
pur sapendo bene che non era nemmeno pensabile che le cittadinanze che accor-
revano a teatro potessero essere considerate tutte “malate” nel senso strettamente
iatrico del termine, € proprio cio che lascia trapelare la questione fondamentale,
quella misconosciuta da Bernays: tutta la differenza che in antico si poneva tra
dimensione clinica e dimensione teatrale della therapeia. Infatti, nella dimensio-
ne clinica, I’oggetto della cura era fondamentalmente il corpo nella sua dimen-
sione fisica — I’“anima sensitiva” 1’aveva chiamata Platone —, nella dimensione
teatrale era invece 1’anima intellettiva, quella agita dal /ogos.

Ora, mentre Platone teneva rigorosamente separate intelletto e sensazione — e
in questo quadro la catarsi non poteva servire ad altro che a ricacciare nel corpo-
reo gli umori prodotti dall’anima sensitiva quando invadevano lo spazio etereo,
“divino”, di quella intellettiva, e, di conseguenza, per Platone nessuna rappresen-
tazione sensibile poteva, in quanto tale, servire al caso —, non cosi per Aristotele.
Sebbene in modi assai complessi, Aristotele considerava invece anima sensitiva
e anima intellettiva collegate. Nella valutazione della critica che il filosofo di
Stagira muove al korismos, alla separazione, tipica del paradigma platonico di
pensiero, non si puo, infatti, commettere I’errore opposto, parlando di un’equi-
parazione, da parte di Aristotele, tra aisthesis e nous. Questa equiparazione la

4 Per tracciare una breve storia e preistoria della teoria di Bernays a proposito della catarsi
tragica, che influenzo perfino gli studi di Sigmund Freud (su cui cfr. Ugolini [2020]: 43-102),
si deve accennare almeno all’interpretazione medico-biologica della catarsi proposta gia da
Lorenzo Giacomini (De la purgazione de la tragedia nel 1586).



Cosa curava la rappresentazione? 17

facevano i materialisti, Democrito ad esempio, che Aristotele critica aspramente
nel Libro III del De anima in quanto tutti sostenitori della tesi secondo la quale,
afferma, «il pensare e il comprendere [10 @poveiv] sono come una specie di sen-
tire [aicOdavecOai ti]» (4n., 111, 427a 17 sgg.).

Per Aristotele, non si tratta né di divaricazione, né di equiparazione tra sen-
sibilita e intelletto, ma piuttosto, com’¢ tipico del suo pensiero, di due poli di
uno sviluppo che procede dalla potenza all’atto. Di un processo di elaborazione
intellettuale che si conclude in un atto separato dall’aisthesis, la quale, tuttavia,
in potenza, ¢ gia I’oggetto sensibile che I’intelletto poi ¢ chiamato a discernere.
L’ aisthesis ¢ dunque un tramite mediante il quale I’intelletto puo situarsi pratica-
mente, e il termine “katharsis”, percio, nel contesto di una prospettiva filosofica
di questo tipo, non puod designare cio che, in definitiva, designava per Platone:
I’espulsione dal campo intellettuale di cio che ¢ sensibile. Non puo significare
purgazione del nous, ciog.

E qui direi che sta esattamente 1’errore commesso da Bernays. Errore che
si riflette nella confusione che fa tra la catarsi tragica di cui Aristotele parla in
Poetica 6 e la catarsi indotta dalla musica orgiastica di cui parla in Politica VIII.
Mentre quest’ultima corrisponde all’espulsione di mabnpara, di passioni che al-
trimenti, quando in eccesso, diventano dannose, ed ¢ percio intesa come forma
di scarico e di conseguente sollievo e alleggerimento della condizione patologica
imposta da un eccesso passionale — vale a dire esattamente come una purgazione
medica in grado di liberare 1’anima aggravata da umori nocivi —, nulla di tutto
cio si riscontra nella Poetica. Nella Poetica i tratti che nella Politica non aveva
ascritto alla catarsi, bensi, come si ¢ visto, alla mathesis per mezzo della dianoia
e in vista della paideia, torneranno a proposito della tragedia; stavolta, pero,
provvisti anche di un effetto catartico.

Semmai, quindi, si deve parlare di una discrasia — anch’essa naturalmente
tutta da chiarire, ma piu in linea con il carattere acroamatico dei testi aristotelici
in questione —, ma non certo di una sovrapponibilita tra una katharsis antagonista
della mathesis, adatta a quegli ‘ammorbati di frenesia’ che, squilibrati sul piano
psichico per un eccesso di entusiasmo, vedono curata la loro sovraeccitazione
per mezzo di tali musiche entusiastiche, e una katharsis operante sugli spettatori
principalmente consapevoli e maturi della tragedia. Si deve parlare, appunto, di
una nozione appartenente a pieno titolo all’ambito, ben ampio per Aristotele,
del pollakos leghetai, il cui significato in un caso incrociava le attivita relative
a soggetti le cui condizioni patologiche autorizzavano riti che si servivano del-
la musica come mezzo per intervenire sull’anima sensitiva, pre-logica — “ante-
predicativa”, potremmo ancor meglio dire —, nell’altro incrociava un altro tipo di
attivita. Esattamente le attivita di cui nei secoli successivi si € in gran parte per-
duta contezza, legate a quel piacere intellettuale di cui I’epoca classica ¢ stata la
grande fautrice — non € un caso che Aristotele in Politica VII e VIII, in un trattato



18 Daniele Guastini

dedicato all’individuazione del tipo di vita associata piu adatto, piu “naturale”
per gli uomini, abbia parlato poi di diagoge, di riposo, di oyoAn (cfr. 1334a 15),
di tempo libero dalle occupazioni, di élevbepia, di liberta dalle incombenze pra-
tiche. Di attivita, cio¢, in grado tutte di facilitare, facendo spazio soprattutto alla
filosofia (cfr. 1334a 23), il raggiungimento del bios theoretikos.

Questa ¢ la questione storica della catarsi come emerge dai testi aristotelici, e
su cui ci sarebbe ben piu da dire. Ma in realta, com’¢ noto, il discorso di Bernays,
piu che a interpretare le posizioni aristoteliche in senso stretto, ¢ finalizzato a
polemizzare con le teorie moralistiche di Gotthold E. Lessing, in particolare con
la sua Drammaturgia di Amburgo del 1768, nella quale il grande intellettuale
tedesco aveva interpretato la catarsi aristotelica in senso morale, finalizzata al
perfezionamento etico dello spettatore. Un perfezionamento da attuarsi, appunto,
mediante catarsi, mediante questa specifica prerogativa del teatro tragico, intesa
come purificazione [Reinigung] delle passioni, vale a dire come una trasforma-
zione di queste ultime, quando eccessive, in inclinazioni virtuose.

E proprio per questo suo anti-moralismo Bernays sara apprezzato, com’¢
noto, da Friedrich Nietzsche, che ne riprendera la definizione di katharsis
come Entladung, «scarico», parlando di «scarica patologica» e condividen-
do con Bernays, senza, tuttavia, mai condividere anche tali tesi “mediche”,
I’idea che Aristotele avesse una concezione “purgativa” dell’effetto dell’a-
zione tragica (cfr. in part. Nietzsche [1989'"]: 147-148). Anzi, ritenendo, ne
La nascita della tragedia e altrove, che I’interpretazione medica, sostenuta
anche a suo modo di vedere da Aristotele, sarebbe in realta inadeguata per
capire la tragedia. E che per questo Aristotele, gia estraneo allo spirito piu
genuinamente greco, gia filosofo “ellenistico”, sarebbe stato il primo grande
greco a non averne piu compreso la vera essenza. Essenza che puo essere
compresa — € qui semmai si sentono su Nietzsche le influenze dell’estetica
di Joahnn W. Goethe — solo rivolgendosi all’originario impulso artistico dei
Greci, popolo particolarmente sensibile al dolore (esistenziale piu che fisico,
dolore “dionisiaco”) trasfigurato in apollineo dall’arte, e quindi, anche per
lui, non in termini strettamente medici, che alla fine imputa ad Aristotele e
non alla tragedia attica.

Ma tornando a Bernays: per il filologo tedesco, Lessing sbaglia perché, in-
fluenzato dalle teorie teatrali del suo tempo, le quali, impregnate ancora di
moralismo religioso — un moralismo che, peraltro, veniva da lontano, da inter-
pretazioni cinque-seicentesche della Poefica di Aristotele, fortemente gravate
dall’ipoteca controriformistica identificabile nella questione cosiddetta della
“giustizia poetica”, in Vincenzo Maggi, in Bartolomeo Lombardi, poi nel classi-
cismo francese —, non avevano dato il giusto peso alla questione dell’j6ovn, del
piacere che, a modo di vedere di Bernays, invece costituisce il principio stesso
della poiesis aristotelica.



Cosa curava la rappresentazione? 19

Ma proprio qui, nella considerazione del piacere, sta, direi, il problema prin-
cipale e il punto piu debole dell’interpretazione di Bernays. Non ¢ Lessing che
sta tralasciando la questione del piacere nella Poetica, il problema ¢ in Bernays
stesso, che la sta interpretando anacronisticamente, senza tener nel debito conto
cio che Aristotele dice sull’hedone nella Poetica e altrove, in particolare nelle
parti dedicate alla teoria dell’hedone presenti nell’ Etica Nicomachea.

Ecco il punto di snodo di tutta la questione. La tematica ¢ complessa e artico-
lata, ma non se ne possono non toccare degli aspetti se si vuole comprendere in
profondita la teoria aristotelica della catarsi tragica. L’ hedone in Aristotele ha un
cruciale ruolo conoscitivo, quello di cui si legge nelle parti che le dedica negli
ultimi quattro paragrafi del Libro VII dell’Etica Nicomachea e soprattutto nei
primi cinque dell’ultimo, il X. Il piacere, scrive li, ¢ cid che intensifica la pos-
sibilita di raggiungere 1’energeia, cio¢ 1’atto, di cio cui € connaturata, di cui ¢ il
piacere proprio (1] oikeio. ndov1)). Il piacere — aggiunge con parole famose (1174b
23 et passim) — perfeziona (teAeiol), I’atto, ne agevola il compimento. Come si
legge alle linee 1175a 29-31, «coloro che in ogni campo agiscono con piacere
[neB’ndoviic] giudicano meglio e sono piu precisi». Per spiegare questo piacere,
diverso e proprio di ogni attivita, fa ’esempio divertente di coloro che, spesso
per colpa della cattiva rappresentazione cui stanno assistendo, a teatro mangiano
dolciumi, facendo interferire un tipo di piacere con un altro (cfr. 1175b 10-3).
Questo piacere improprio distrae. Invece quello proprio, nella fattispecie quello
per la rappresentazione cui si sta assistendo, viceversa accresce la concentrazione
e dunque la comprensione. Nella tragedia, ad esempio, accresce la comprensione
di come si deve vivere, delle regole essenziali della praxis, affinché possa uscirne
agevolata la pratica di una vita buona per I’'uvomo. C’¢, quindi, un piacere proprio
per ogni specifica attivita. E I’insieme di questi piaceri concorre al perfeziona-
mento della vita pratica, di quell’energeia che ¢ il vivere stesso (t0 (fjv: 1175a
12 sgg.) e che Aristotele designa con il termine, tra i pit complessi della lingua
greca, evdaipovia, felicita, intesa dal filosofo di Stagira come raggiungimento
del fine stesso della vita, che, interpretando cosi la predilezione greca per la vita
filosofica, individuava per 1’'uomo, come si ¢ gia detto, nel bios theoretikos.

L’hedone non ¢, dunque, in sé, una passione, come poteva pensare Bernays,
ma, come Aristotele ripete spesso nell’ Etica Nicomachea, nella Retorica, nei To-
pici (cfr. in part. Top. 125b 28-126a 17), una disposizione che «accompagnay le
passioni, favorendo D’attivita di quell’intelletto pratico che ¢ condizione fonda-
mentale perché 1’'uomo, pur nella precarieta della sua condizione, possa giungere
all’atto delle proprie potenzialita e divenire gvdaipwv, felice — sebbene, natural-
mente, solo come puo esserlo un uomo: ovverosia in modo parziale e mai deciso
una volta per tutte. Di qui il ruolo etico e anche “politico” del piacere, il quale ha
a che vedere con i tre aspetti fondamentali dell’etica: cio¢ la praxis, la possibilita
umana dell’eudaimonia e i m40n, le passioni.



20 Daniele Guastini

Ebbene, in questo quadro, la tragedia giocava un ruolo “paideutico”, cio¢ edu-
cativo, di prim’ordine. E cio0 spiega anche la centralita che per il mondo greco
aveva il teatro — mondo che Platone arriva, ma nel suo caso spregiativamente, a
considerare addirittura una theatrokratia. "EAeog e o6Bog, compassione e paura,
le passioni che Aristotele considera — come scrive ripetutamente nella Poetica —
quelle tragiche per eccellenza, sono passioni che, per quanto mature, per quanto
degne di una vera agnizione circa la contingenza e fragilita delle cose umane,
sono pero, propter hoc, passioni dolorose.

Ecco, allora, la possibile soluzione. Probabilmente — e dico probabilmente,
perché, considerato che Aristotele ne parla solo nel suddetto passo di Poetica 6,
nessuna ipotesi sulla catarsi tragica puo andare oltre la plausibilita: ma questa
mi pare quella davvero piu plausibile — con il richiamo alla catarsi di sentimenti
quali I’eleos e il phobos, Aristotele non sta facendo altro che connotare, sul piano
dell’effetto diciamo cosi “psicologico” che produce, 1’opera stessa della mimesis.
Quella mimesis la cui funzione, come aveva gia espressamente indicato in Poeti-
ca 4, sta nell’individuare la morphe, la forma, 1’essenza, delle azioni e degli enti
imitati, cosi da poter rendere piacevole, come scrive, «contemplare — il termine
che usa qui ¢ Bswpodvteg — le immagini di quelle stesse cose che nella realta
vediamo con penay» (Poet. 48b 10-11).

Questo, peraltro, spiegherebbe, almeno in parte, anche il riserbo osservato da
Poetica 6 sulla catarsi, riferendo il passo a un fenomeno gia ampiamente spie-
gato altrove. Quello della trasformazione di dolore in piacere realizzato dalla
mimesis in quanto determinazione della forma delle cose: piacere appunto della
conoscenza, in vista del bios theoretikos. Nel quadro di questo stretto legame tra
mimesis € katharsis, “katharsis” non sarebbe, in questo caso, altro che il nome
che Aristotele prende a prestito dalla tradizione medica e religiosa per indicare il
risvolto, chiamiamolo ancora “psicologico” — ma legato alla yvy#, all’anima in
senso greco, € non alla psiche in senso moderno —, ritenuto tipico della mimesi
tragica. Ovverosia, la purificazione delle passioni da quell’elemento che, pur
loro connaturato, come il dolore — effetto ineliminabile di quel méoystv, di quel
patire, subire passioni, che rende pero anche possibile al nous situarsi nella realta
discontinua del divenire e attivarsi (in proposito cfr. 4n. 11, 413b 3 sgg.) —, co-
stituisce, tuttavia, un «impedimento» che lo trattiene dall’attivita pratica. Come
dira ancora nell’ Etica Nicomachea, se un’attivita mi procura dolore, alla lunga
smetto di dedicarmici — fa I’esempio dello scrittore cui diviene penoso lo scrive-
re e che percio smette di scrivere o di farlo bene (cfr. 1175b 17-20). Katharsis,
nella Poetica, starebbe cosi in definitiva a indicare il processo di trasformazione
a fini conoscitivi, intellettuali, di sentimenti di per sé dolorosi in piacevoli.

Ora, molto altro ci sarebbe da dire, e ho cercato di dire nel mio commento
alla Poetica (Aristotele [2010]: 160-172), ma gia questi pochi elementi mi pa-
iono sufficienti per poter porre una questione e rispondere a una domanda. La



Cosa curava la rappresentazione? 21

questione ¢ quella che passa per I’interpretazione medica di Bernays, di cui ora
possiamo vedere, direi, con chiarezza 1’errore. Errore davvero significativo per-
ché esemplare di un modo tutto moderno, riduzionistico, di intendere la catarsi e
piu in generale la cura mediante rappresentazione. Bernays commette 1’errore di
pensare che quando Aristotele parla di piacere stia parlando semplicemente di un
impulso fisico; o al massimo di quel sentimento, di quel Gefiihl, di cui ai tempi di
Bernays stava parlando ’estetica, quella di Kant in particolare, come di una fa-
colta dell’animo che puo eventualmente agevolare i processi conoscitivi, ma che
in sé non ha alcunché di conoscitivo. Invece Aristotele sta parlando del piacere
prodotto dalla catarsi di passioni dolorose in piacevoli nientemeno che come di
una disposizione che perfeziona I’atto intellettuale, portandone a compimento gli
stati potenziali ancora sensibili.

Quindi, la domanda che ci si deve porre a questo punto, e a cui forse ci sono
finalmente gli elementi per poter dare una risposta, ¢ la seguente: cosa curava la
catarsi tragica, la catarsi teatrale? Non certo gli squilibri fisici, corporei. Curava,
semmai, gli squilibri, chiamiamoli, “conoscitivi’. Vale a dire I’incapacita, spes-
so mostrata dalla conoscenza umana, di andare al punto, all’essenza, delle cose.
Fatto che i Greci, proprio in ragione della loro concezione teleologica dell’uma-
no, finalizzata alla conoscenza e al “farsi divini per quanto ¢ possibile all’'uomo”,
come diranno Platone e Aristotele, consideravano pero particolarmente grave,
molto piu grave di quanto non si faccia noi contemporanei, post-metafisici e
finanche “post-moderni”, che anzi spesso vediamo questo perdersi nell’etero-
geneita del sensibile piu come una risorsa che come un limite; come, per dirla
ancora una volta con Nietzsche ([2008°]: 430 sgg.), un «contromovimento» al
«mondo vero» della metafisica.

Per Aristotele, curava, se vogliamo, invece la malattia piu grave per il bios
theoretikos: I’'incapacita di vedere la forma essenziale, i principi, delle cose oltre
la loro materia. Curava il difetto gnoseologico, affermera nel Libro Alfa della
Metafisica (981a 29-30) di fermarsi al solo 0 &1, al che ¢ sensibile delle cose,
senza pervenire a 10 01011, al loro perche soprasensibile.

La catarsi teatrale curava, insomma, gli scompensi conoscitivi del bios theo-
retikos e dunque costituiva un aspetto essenziale della ricerca dell’eudaimonia
da parte dell’uomo, aiutandolo sia ad essere meno cedevole di fronte alla sua
intrinseca fragilita, quella che, agli occhi di Aristotele, spesso lo portava a non
essere all’altezza del proprio compito e perdere le sue prerogative conosciti-
ve, teoretiche. Sia ad evitare il rischio opposto, anch’esso sempre incombente
sull’'uomo: quello di cadere, cosa altrettanto grave per Aristotele, nell’astrazione,
nell’incapacita di mettere praticamente in atto I’intelletto, rimanendo, cosi al
korismos platonico.

5 Su questo, cfr., tra gli altri, Fornari (2013).



22 Daniele Guastini

Ecco I’orizzonte integralmente metafisico — ben prima che questa parola assu-
messe valore negativo — in cui si disponeva anche la dimensione poetica d’epoca
classica e che, una volta tramontato, ha fatto inaridire il terreno sul quale era
potuta fiorire la tragedia attica e la disposizione catartica tipica di quel genere di
dramma, sostituita di sana pianta dallo spettacolo ellenistico e poi romano, fatti
non piu per conoscere le cose piu alte, I’origine, la forma delle cose, ma per dis-
simulare e divertire secondo un’idea di piacere assai piu vicina alla nostra che a
quella dell’epoca classica®.

A questo punto, un’altra domanda mi pare ineludibile: in relazione alle tra-
sformazioni dell’idea antica di therapeia per mezzo della rappresentazione, il
cristianesimo che ruolo ha avuto? Alle origini e per un lungo periodo, almeno
fino a fine Medioevo, si puo dire che il cristianesimo, avendo interrotto il rappor-
to con il piacere — che intanto era diventato, in epoca ellenistica e tardo antica,
pura delectatio effetto del ludus —, ha quindi interrotto anche ogni rapporto con
I’idea di una funzione catartica del teatro e, di fatto, rifiutato la tradizione teatrale
stessa’. Quando questo rapporto riprendera, ¢ cio ¢ avvenuto nel Rinascimento,
I’evoluzione in senso estetico della questione del piacere — evoluzione al cui svi-
luppo la cultura cristiana pure ha, per via negativa, concorso, contribuendo alla
diffusione dell’idea di una valenza non cognitiva del piacere — avra ormai fatto si
che il piacere e la catarsi abbiano perduto il loro ruolo conoscitivo e il teatro sia
entrato, per 1’appunto, in una dimensione soprattutto ludica e comunque abbia
perduto ogni carattere curativo, “farmacologico” nel senso classico del termine?®.

Cio ¢ fuori di dubbio. Anche se non si puo, pero, dimenticare che la cultura
cristiana sta anche alla base di due dei fenomeni pit importanti che hanno riguar-
dato la rappresentazione, in particolare scenica, nel passaggio dal medioevo alla
modernita. Uno riguarda la riattualizzazione in termini religiosi del carnevale,
che affonda le radici nelle feste sacrificali pagane, ma che il cristianesimo me-
dievale colleghera con il rito religioso della quaresima, e che si avvarra anche di
spettacoli e messe in scena per I’espletamento dei propri cerimoniali liberatori,
lasciando, come ha magistralmente fatto vedere Michail Bachtin, una visibile
scia d’influenza sulla cultura e la letteratura moderne (cfr. Bachtin [1979]). L’al-
tro, invece, del tutto autoctono, che ha riguardato la pratica del cosiddetto ‘te-

6  Come ha autorevolmente sostenuto Bruno Snell (1963).

7 1l testo piu completo sulla questione della considerazione che la cultura cristiana dei primi
secoli ha riservato al teatro ¢ senz’altro Lugaresi (2008), che sottolinea piu volte la questione
della vanitas ludorum e dell’agostiniano «qualunque cosa ripetuta € un gioco» presente in /o.
ev. tract., 11, 12.

8  In greco antico, il vocabolo @dappaxov stava per “medicina”, “rimedio salutare”, o per “vele-
no”, “sostanza tossica”, a seconda della dose che ne veniva assunta ¢ si presta perfettamente
a spiegare il carattere di medieta tra difetto ed eccesso di passioni indicato da Aristotele nelle
Etiche come uno dei presupposti fondamentali per la riuscita dell’azione, per I’ednpo&ia, per
I’agire bene.



Cosa curava la rappresentazione? 23

atro della pieta’, cio¢ delle Sacre Rappresentazioni che, sotto ’influenza della
spiritualita francescana e della sua valorizzazione della dimensione corporea,
sensibile, in particolare della Passione, ebbe uno straordinario sviluppo a partire
dal XIII secolo, quando, fuori dalle Chiese e dai conventi, in ambito profano — va
sempre ricordato che profanum in latino significa alla lettera “fuori dal tempio”
—, si cominciarono a mettere in scena a scopo devozionale episodi della vita di
Gesu Cristo, di Maria, dei santi, facendone una pratica, anche fisica, di sequela
Christi. Primo tra tutti, vero e proprio archetipo, forse, di queste sacre rappre-
sentazioni, com’¢ noto, il presepe di Greccio, nel quale Francesco d’Assisi nella
notte di Natale del 1223 invento letteralmente la messa in scena — «con gli occhi
del corpoy ha scritto Claudio Bernardi — della nativita (cfr. Bernardi [2005]: 55)°.

Ora, ci sarebbe molto da dire anche su queste forme di teatralita, ma si capisce
gia a primo intuito come la logica stessa della fede cristiana, il suo tratto cari-
smatico — quello cio¢ legato all’idea che il vero non ¢ qualcosa che I’uomo puo
conoscere da s¢, in base alle proprie capacita razionali, ma un mistero di cui ¢
reso cosciente da Dio, attraverso un dono di grazia —, non puod che svalutare il
carattere catartico della rappresentazione, concedendo a quest’ultima soltanto un
valore rievocativo. Il featro della pieta diventa, infatti, strumento di rammemo-
razione di verita che, gia rivelate dalle Sacre scritture, possono poi anche essere
messe in scena, ma non per afferrarle intellettualmente, individuandone 1’essen-
za aiutati dal carattere perfettivo detenuto dal piacere, bensi solo per poterle
meglio “vedere”, meglio “focalizzare”, situandole nello spazio fisico e storico.
E cosi poterle anche meglio trasmettere. Soprattutto agli illetterati, veri destina-
tari di queste immagini, fossero esse in movimento, come quelle teatrali, o fisse
come quelle pittoriche e scultoree. Altro, quindi, che bios theoretikos, lo sfondo
su cui si era potuta concepire la catarsi come therapeia conoscitiva; qui si deve
parlare, a tutti gli effetti, di pratiche devozionali, che impiegano anche le forme
della rappresentazione — ¢ I’immagine qui diventa efficace almeno quanto la pa-
rola, il logos — come impiegano la liturgia, quella eucaristica, quella eucologica.
Ciog, al fine, per quanto possibile, di incorporare, e cosi far rivivere, vivificare,
tenere sempre vivo, I’evento della Parousia, con la Nativita, la Passione, e poi
con i suoi riflessi nella vita della Vergine e dei santi.

Ma successivamente la potente vocazione religiosa assunta dal teatro medio-
evale finira per attenuarsi, ¢ anche la rappresentazione teatrale subira il processo
di secolarizzazione che ha subito ogni aspetto della vita dell’Europa cristiana,
lasciando riaffiorare, “rinascere” — nozione che, si tenga sempre presente, ¢ nel-
la definizione stessa di ‘Rinascimento’ — istanze, teorie e temi del passato, la
presunta pristina forma dell’arte antica, ma ora concepiti in termini soprattutto
classicistici e ormai ben lontani da quelli originari (su cui Quondam [2013]: 83 et

9  Sulla questione, decisivo anche Bino (2008), con ampia bibliografia.



24 Daniele Guastini

passim). Tra questi, anche la questione della catarsi, di cui bisognerebbe seguire
la storia, soprattutto nelle letture rinascimentali e seicentesche della Poetica di
Aristotele, per vedere come al progressivo tramonto della metafisica corrispose
il graduale farsi avanti di una cognizione medica e fisiologica della catarsi, fino
ad arrivare, appunto, a Bernays.

Ma non c¢’¢ modo di dare spazio a questo pur fondamentale capitolo della que-
stione relativa all’evoluzione in senso moderno della questione della catarsi'’, e
saltando a piedi pari molti secoli della sua storia, vorrei concludere facendo in
breve due esempi di come I’alternativa tra una prospettiva di tipo fisico sulla ca-
tarsi e una prospettiva che la mette in gioco in modo piu articolato e complesso,
si possa ancora ritrovare, per vie pit o meno dirette all’interno di certe teorie
dell’arte della contemporaneita, influenzandole in modo non secondario.

11 primo riguarda la teoria estetica di Lev Vygotskij, eminente psicologo sovie-
tico, che a meta degli anni Venti del Novecento ha parlato dell’arte come catarsi,
e in cui, di riflesso, si pud vedere, livellata nel modo riduzionistico tipico della
modernita, tutta I’incolmabile distanza dalla distinzione fatta da Aristotele tra ca-
tarsi teatrale e catarsi medica. In un testo intitolato Psicologia dell arte, Vygotskij
mette 1’arte sotto I’egida del sentimento. Sentimento che, produttore di passioni,
nel caso dell’arte costituisce un tale «dispendio d’energia psichica» da apparire,
a prima vista, del tutto «antieconomico» per 1’organismo (Vygotskij [1972]: 277
sgg.). Il sentimento artistico, infatti, tende non a tesaurizzare, ma viceversa a di-
lapidare le nostre energie nervose, a sprecarle, in cose apparentemente inutili. In
una «reazione estetica», dice (289 sgg.), nella quale opera la fantasia, che risve-
glia sentimenti ed emozioni di straordinaria intensita, i quali, tuttavia, «non trova-
no espressione di sorta»; che, ciog, non si risolvono, non si sfogano, nell’azione,
come avviene nella vita reale, ma restano confinati alla corteccia cerebrale e si
sfogano solo «in immagini di fantasia». A prima vista, tale fenomeno appare quin-
di come del tutto inutile, fine a se stesso, ma invece riveste un ruolo fondamentale
per I’equilibrio psico-fisico: un ruolo catartico, appunto, la cui nozione Vygotskij
mutua esplicitamente dal modo in cui Bernays legge la catarsi aristotelica.

L’arte per Vygotskij ¢ capace di suscitare emozioni contrastanti e, in questo
modo, di neutralizzarle reciprocamente. La catarsi svolge esattamente tale uffi-
cio: quello di depurare le emozioni per contrasto; di scaricare I’energia emotiva
accumulata nel sentimento prodotto dalla fantasia in direzione contraria (293),
provocando «un corto circuito» in grado di produrre I’annientamento, la neutra-
lizzazione di entrambe (294), e cosi permettere 1’alleggerimento delle emozioni
piu angosciose (ibid.). La catarsi consiste, in definitiva, in un «autobruciamen-

10 Su cui rimando, tra gli altri, a Zanin ([2012]: 55-83) con ampia bibliografia in merito alla
questione dello sviluppo cinque-seicentesco della catarsi. Si veda anche il recente Chevrolet
([2025]: 499-536).



Cosa curava la rappresentazione? 25

to», lo chiama, delle emozioni che porta ad annullare la «reazione esplosiva» che
proviene dalla scarica emotiva (295).

Proprio come avviene con Bernays, anche Vygotskij, che pure si accorge che
con il termine “catarsi” non va intesa un’espulsione delle passioni ma una loro
trasformazione, in questo caso una trasformazione per contrasto, tuttavia rima-
ne all’interno di un orizzonte, quello dell’estetica moderna, in cui ’arte e il suo
effetto di piacere tendono non a produrre (¢ dunque, in qualche modo a “cura-
re”’) conoscenze, concetti, pratiche — per Aristotele, abbiamo visto, determinazioni
relative all’eudaimonia, alla philia, all’hamartia, cio¢ ammaestramenti su come
vivere —, ma solo “stati d’animo”, sentimenti. In particolare, un Gefiihl der Lust,
un sentimento di piacere, che — parafrasando il famoso paragrafo 49 della Critica
della facolta di giudizio di Kant, vero e proprio spartiacque tra I’estetica moderna
e concezioni poetiche ancora in qualche modo legate all’antichita — puo, vivifi-
cando 1’animo, al massimo dare da pensare, ma senza che alcun concetto sia da
esso determinato. Niente a che vedere, percio, con la catarsi tragica e il portato
direttamente cognitivo che le ha conferito Aristotele'!, ma a che vedere con cio che
Aristotele chiamava “catarsi medica” e che, in definitiva, rimane piu compatibile
con la traiettoria aconcettuale intrapresa dalla gran parte dell’estetica moderna.

L’altro esempio che invece, in conclusione, volevo portare riguarda la teoria
dell’arte di Walter Benjamin, e in particolare cio che il filosofo tedesco pensava
del cinema. Ora, benché Benjamin non nascondendo mai I’ascendente, anche per-

11 Da questo punto di vista, nemmeno la scoperta dei cosiddetti “neuroni specchio” sposta di
molto il tiro. Senza in alcun modo sminuirne I’importanza sul piano neurofisiologico (su
cui Rizzolatti-Fadiga [1999]) — cosa che, peraltro, non si avrebbero neppure le competenze
per fare —, si puo pero ben comprendere come essa, ancorché abbia fatto fare passi in avanti
decisivi nella spiegazione dei processi biologici che supportano I’empatia umana e malgrado
abbia non secondarie ricadute sul piano pedagogico ed estetico, soprattutto nel campo delle
immagini (Freedberg-Gallese [2007]), ciononostante non risolve affatto la questione della
catarsi posta da Aristotele nella Poetica. In questo stesso numero di Aisthesis, 1’articolo di
Valagussa (2025), con selezionata bibliografia di riferimento, coglie perfettamente il proble-
ma. Benché, infatti, la presenza dei neuroni specchio nella corteccia celebrale spieghi piu che
plausibilmente la capacita di identificazione dello spettatore con i personaggi sulla scena —
spiegazione che, se ad esempio prendiamo la questione dal lato non deterministico in cui I’ha
presa il bel libro di Virno (2013) sulla negazione, evita di incorrere negli eccessi deterministi-
ci in cui spesso incorrono le teorie di impianto neurofisiologico e da conto della prerogativa
tutta umana di negare deliberatamente la tendenza neurofisiologica all’empatia (e purtroppo
ne abbiamo esempi quotidiani) —, tuttavia non spiega altrettanto plausibilmente la questione
della catarsi tragica. Dato I’'impianto neuronale “a specchio”, perché, si chiede giustamente
Valagussa (2026), la sofferenza nei casi della rappresentazione teatrale non genera sofferen-
za, ma sollievo? La risposta, direi che va trovata in quello che Aristotele lasciava intendere
venticinque secoli fa, connettendo katharsis, mimesis e hedone: perché noi sappiamo che
tale rappresentazione non ¢ vera, che ¢ a imitazione del vero, cio¢ che ¢ vera ¢ non vera allo
stesso tempo. Che ¢ vera quanto alla forma, ma non vera, reale, quanto alla sostanza, sinolo
di materia e forma. E sta tutta qui quella dimensione cognitiva del piacere che difficilmente i
processi neuronali possono di per sé spiegare.



26 Daniele Guastini

sonale, che Bertolt Brecht e le sue teorie teatrali — le quali, com’é noto, rifiutavano
la teoria aristotelica della catarsi teatrale in nome di un «teatro epico» che, per
favorire la distanza critica dello spettatore, intendeva rompere con i meccanismi di
verosimiglianza e immedesimazione di cui la catarsi era effetto — hanno esercitato
sulle sue teorie artistiche, tuttavia, in relazione al cinema, per lui la piu riproduci-
bile e dunque la meno auratica delle arti, usa toni ben diversi'?. Tra le varie versio-
ni del saggio su L opera d’arte nell ’epoca della sua riproducibilita prende forma
I’attribuzione al cinema della funzione di vero e proprio dispositivo terapeutico.
Dispositivo facente parte di quella pitu generale possibilita di «politicizzazione
dell’arte» che Benjamin auspica dopo il declino dell’esistenza auratica dell’opera
e, nella fattispecie, atto a garantire, sostiene, una sorta di autoimmunizzazione
dalle psicosi di massa tipiche delle «pericolose tensioni» frutto della «tecnicizza-
zione» moderna. Tensioni che, aggiunge, «negli stadi critici assumono un carattere
psicotico» (Benjamin [2019%]: 64). Mediante il film, sostiene qui Benjamin, vale
a dire, come fa precisamente notare, mediante «la stessa tecnicizzazione» — pensa
in particolare ai film comici, a Charlie Chaplin, e cita addirittura i cartoni animati
Disney, in cui «un forzato sviluppo di fantasie sadiche o di deliri masochistici puo
impedire una loro naturale e pericolosa maturazione nelle masse» —, si sono create
le condizioni per, la chiama, una sorta di «vaccinazione psichica contro tali psicosi
di massa» (ibid.). Una vaccinazione che funziona, aggiunge, come «un’esplosione
terapeutica dell’inconscio». Cio perché «il riso collettivo — conclude (ibid.) — rap-
presenta lo scoppio anticipato e salutare di simili psicosi di massay. In altre parole,
perché tale riso, e per questo € terapeutico, previene simili psicosi, favorendo,
aggiunge in nota, «la tendenza a mettere tranquillamente in conto bestialita e vio-
lenza come epifenomeni dell’esistenza» (101).

Ebbene, altrove, in un passo che si trova in quattro delle cinque versioni del
testo, Benjamin parla di questo valore deflagrante, distruttivo, come di un valore
«catarticoy, in grado di rompere con la tradizione, ¢ quindi con |’originario valo-
re cultuale, auratico dell’opera (6; 41; 71; 146).

E chiaro gia da queste poche indicazioni, come qui si stia intendendo la catarsi
in un senso non piu interamente medico, fisico'®, ma neppure puramente intellet-
tuale. Semmai, ne sta parlando in un senso che oggi, forse, si potrebbe definire
enattivo, legato a un’idea incarnata della cognizione, in cui corpo € mente non

12 Cosadi cui, peraltro Brecht si rese ben conto, annotando sul proprio diario dopo la lettura nel
1938 del manoscritto de L 'opera d’arte nell ’epoca della sua riproducibilita tecnica: «tutto &
mistica in questo atteggiamento contrario alla mistica. Tale ¢ la forma in cui viene costretta
ad adattarsi la concezione materialistica della storia! E piuttosto raccapricciante» (Brecht
[1973]: 1, 14).

13 Anche se poi va detto, a onor del vero, che negli appunti lasciati fuori dalla versione finale,
riportati in un’altra meritoria edizione italiana di Das Kunstwerk (Benjamin [2011]: 98) ave-
va scritto, cedendo alle sue solite, a volte un po’ incoerenti, oscillazioni: «distrazioni, come
la catarsi, devono essere riscritte come fenomeno fisiologicoy.



Cosa curava la rappresentazione? 27

sono qualcosa di separato, ma entrambi sono immersi nel mondo, quello tipica-
mente umano della praxis, € vi sono esposti.

Il senso che poi, a conti fatti, era quello stesso con cui, con altri termini, 1’ha
concepita anche Aristotele, maestro nel pensare le passioni come Adyot &volot,
afferma nel De anima (1, 403a 25), cioé come logos involto nella HAn, nella ma-
teria, e quindi soggette a paideia, a educazione mediante una trasformazione di
disposizioni dolorose in piacevoli. Esattamente il tipo di educazione “politica”
che Aristotele riconosceva alla catarsi teatrale.

Ecco il punto a cui volevo arrivare: da tutto questo antico percorso si potrebbe
trarre un insegnamento anche per I’oggi. Per dirla in estrema sintesi, 1’alternativa
tra quello che puo essere considerato esclusivo appannaggio delle neuroscienze,
vale a dire di un’idea di therapeia che tiene conto solo degli aspetti fisiologici
della cura, e quello che puo essere considerato, al contrario, esclusivo appan-
naggio di filosofie di provenienza spiritualistica, portatrici di una certa idea di
cura dell’anima, oggi, grazie a una lettura piu calzante di certe antiche vie del
pensiero, si potrebbe arricchire di una nuova prospettiva. Una prospettiva — e
il progetto Aesthetics and Therapeia, di cui si parla nel Foreword del presente
numero di Aisthesis e a cui, a diverso titolo, si ricollegano molti degli articoli che
lo compongono, in fondo si € immesso proprio in questo binario — nella quale
sia del tutto ammissibile pensare che a beneficio di certe patologie neurologiche
vada stabilita un’interazione tra cure di tipo diverso, che preveda, affiancata alla
somministrazione di sostanze farmaceutiche specifiche, anche la somministra-
zione di farmaci di tipo, diciamo cosi, “conoscitivo”, come quelli costituiti dalla
rappresentazione, sia essa teatrale, cinematografica, digitale, etc., soprattutto se
variati da persona a persona. Un tipo di “farmaci” che, peraltro, si sono dimo-
strati, soprattutto nelle prime fasi di certe malattie neurodegenerative, anch’essi
efficaci — e cid se puod sorprendere certa mentalita riduzionistica moderna, non
avrebbe sicuramente sorpreso Aristotele e forse, prima di lui, lo stesso Ippocra-
te — sia per ritardarne gli esiti, sia per permettere, almeno in certi specifici casi,
una riduzione del carico farmacologico tradizionale della cura e percio diminuire
I’effetto delle sue ben note controindicazioni'.

Bibliografia

Aristotele, 2010: Aristotele, Poetica, introduzione, traduzione e commento di
D. Guastini, Carocci, Roma.

Bachtin, M., 1979: L’opera di Rabelais e la cultura popolare. Riso, carnevale e
festa nella tradizione medievale e rinascimentale (1965), trad. it. di M. Romano,
Einaudi, Torino.

14 In merito si vedano Savorani-Pini (2013), Grosso (2013). Sul problema della medicina per-
sonalizzata, cfr., tra gli altri, Centonze, Stampanoni Bassi (2021).



28 Daniele Guastini

Belfiore, E.S., 2003: 1l piacere del tragico. Aristotele e la poetica (1992), trad.
it. e cura di D. Guastini, Jouvence, Roma.

Benjamin, W., 2011: L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilita tec-
nica (1935-1936), trad. it. di E. Filippini, a cura di F. Valagussa, Einaudi, Torino.

Benjamin, W., 2019%: L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilita tec-
nica (1935-1936), trad. it. e cura di F. Desideri e M. Montanelli, Donzelli, Roma.

Bernardi, C., 2005: Il teatro delle immagini. Messe in scena del sacro nel
culto medievale, in M. Burresi e A. Calca (a cura di), Cimabue a Pisa. La pittura
pisana del Duecento da Giunta a Giotto, Pacini, Pisa, pp. 54-55.

Bino, C., 2008: Dal trionfo al pianto. La fondazione del “teatro della miseri-
cordia’ nel Medioevo (V-XIII secolo), Vita e pensiero, Milano.

Brecht, B., 1973: Diario di lavoro, a cura di W. Hecht, trad. it. di B. Zagari, 2
voll., Einaudi, Torino.

Centonze D, Stampanoni Bassi M., 2021: Time for a new deal between neuro-
logy and psychoanalysis, “Brain” 144 (8), pp. 2228-2230.

Chevrolet, T., 2025: «Che cosa ¢ questo purgare?» Aristotle s Tragic Cathar-
sis in Italian Renaissance Literary Theory and Criticism, in Ch. Mauduit, G.
Navaud and O. Renaut (Eds.), Brill’s Companion to the Reception of Aristotle’s
Poetics, Brill, Leiden, pp. 499-536.

Cometa, M. (ed.), 2008: «Pictorial turn». Saggi di cultura visuale, Duepuntie-
dizioni, Palermo.

Dodds, E.R., 1978: I Greci e l'irrazionale (1959), trad. it. di V. Vacca De Bo-
sis, La Nuova Italia, Firenze.

Fornari, G., 2013: La conoscenza tragica in Euripide e in Sofocle, Transeu-
ropa, Massa.

Freedberg, D., Gallese, V., 2007: Motion, Emotion and Empathy in Aesthetic
Experience, “Trends in cognitive sciences” 11 (5), pp. 197-203.

Grosso, L. (ed.), 2013: Memofilm. La creativita contro [’Alzheimer, Mimesis,
Milano.

Guastini, D., 2023: Dal logos all eikon. Sulla “vita che si é resa visibile” nel
cristianesimo, “Rivista di storia del cristianesimo” (20) 2, pp. 295-322.

Linforth, 1., M., 1946: The Corybantic rites in Plato, University of California
Press, Berkeley-Los Angeles.

Lord, C., 1982: Education and Culture in the Political Thought of Aristotle,
Cornell University Press, Ithaca (NY)-London.

Lugaresi, L., 2008: I/ Teatro di Dio. 1l problema degli spettacoli nel cristiane-
simo antico (II-1V secolo), Morcelliana, Brescia.

Nietzsche, F., 1989'': La nascita della tragedia (1876), trad. it. di S. Giammet-
ta, Adelphi, Milano.

Nietzsche, F., 2008°: La volonta di potenza. Frammenti postumi ordinati da P. Gast
e E. Forster-Nietzsche, trad. it. e cura di M. Ferraris e P. Kobau, Bompiani, Milano.



Cosa curava la rappresentazione? 29

Quondam, A., 2013: Rinascimento e classicismi. Forme e metamorfosi della
modernita, 11 Mulino, Bologna.

Rizzolatti G., Fadiga L., 1999: Resonance Behaviors and Mirror Neurons,
“Archives Italiennes de Biologie” 137 (2-3), pp. 85-100.

Savorani G., Pini, E., 2013: Man s Memory. Cinema Against the Pathologies
of Memory, “Journal of American Geriatrics Society” 61 (5), pp. 826-828.

Snell, B., 1963: La cultura greca e le origini del pensiero europeo (1946),
trad. it. di V. Degli Alberti ¢ A. Solmi Marietti, Einaudi, Torino.

Travaglini, G., 2023: La catarsi in Aristotele, tra mimesis e phantasia, Mime-
sis, Milano.

Ugolini, G., 2020: Jacob Bernays e l'interpretazione medica della catarsi tra-
gica, con trad. integrale del saggio di J. Bernays, Lineamenti del trattato perduto
di Aristotele sull effetto della tragedia, (1857), IISF Press, Napoli.

Valagussa, F., 2026: The Healing Word: Between Mimesis and Catharsis. The
Real and “Its” Representation, “Aisthesis” 19 (2).

Vygotskij, L.S., 1972: Psicologia dell arte, prefazione di A. N. Leontjev, note
e commento di V. Vs. Ivanov, trad. it. di A. Villa, Editori Riuniti, Roma.

Zanin, E., 2012 : Les commentaires modernes de la Poétique d’Aristote, “Etu-
des littéraires” 43 (2), pp. 55-83.



