
Aesthetica Preprint, n. 129, aprile-agosto 2025 ISSN 0393-8522 DOI: 10.7413/0393-85221499

La questione del divenire umano.  

A proposito della crisi del soggetto  

a partire da Aldo Gargani

Ubaldo Fadini*1

Abstract

Aldo Gargani’s research is driven by the enigmatic specificity of the human condi-
tion, leading him towards a sophisticated and accurate phenomenology of existence. 
In this approach, the relationship with the ‘outside’ partially restores the value of 
exceeding what is necessary according to the rules. Gargani develops the theme 
of ‘plural rationality’ philosophically and literarily by virtue of the relationship 
between the excess of/in saying, which can be grasped above all in modes of 
narration free from the presumptuousness and violence of an immediate conferral 
of indisputable meaning, and the established reality of rules. This theme finds its 
object of investment in everything that manifests perceptual elasticity and concep-
tual inventiveness together.

Keywords

Anthropology; Becoming Human; Possibility; History; Rationality.

Nella introduzione a La crisi del soggetto. Esplorazione e ricerca 
del sé nella cultura austriaca contemporanea, Aldo Gargani sottolinea 
come l’idea del soggetto “portatore di una visione panottica del 
mondo”, l’assunzione risoluta che la dimensione di ciò che si può 
conoscere e del significato dei simbolismi da noi prodotti coincida 
di fatto con la “sfera unitaria della coscienza umana”, entri in crisi 
nel passaggio tra il secolo XIX e il secolo XX soprattutto nell’am-
bito della cultura mitteleuropea. Gli interpreti di tale crisi, coloro 
che effettivamente hanno contribuito al suo delinearsi, sono, tra 
gli altri, E. Mach, H. von Hofmannsthal, K. Kraus, R. Musil, G. 
Mahler, A. Schoenberg, L. Wittgenstein e successivamente I. Ba-
chmann. Quest’ultima, a cui presto il filosofo italiano affiancherà 
T. Bernhard, rappresenta l’ultima espressione di un percorso con-
trassegnato dalla multiforme presa di consapevolezza di come una 
varietà di fattori e processi sorpassi/sopravanzi la stessa immagine 
abituale/tradizionale del soggetto: “Nell’esperienza di una moltepli-
cità di fattori e di situazioni, che non era in grado di sottomettere 

*1 Università degli Studi di Firenze, ubaldo.fadini@unifi.it 



174

al dominio e al controllo delle proprie rappresentazioni razionali e 
consapevoli, l’io avvertiva e incontrava il lato oscuro, imprevedibile, 
incontrollabile della propria esistenza. In questa cerchia oscura – 
l’incontro con la quale doveva costituire l’iniziazione dell’io alla 
propria sofferenza, alla sofferenza del sé – l’io doveva scoprire di 
costituire appena una parte di un’esperienza psichica e intellettuale 
che la sovrastava. E così nella cultura austriaca e mitteleuropea l’io 
doveva convertirsi nella ricerca inquieta e tormentosa del proprio 
sé, di quell’antefatto di cui esso appariva come l’estremità terminale. 
La crisi della nozione tradizionale del soggetto umano imponeva la 
revisione e la critica dei linguaggi esistenti e l’elaborazione creativa 
e costruttiva di nuovi sistemi simbolici e rappresentativi nell’ambito 
filosofico, letterario, musicale e artistico, ma anche in quello scien-
tifico” (Gargani 1985: 8-9)1.

È in quest’ottica che il confronto con Wittgenstein, teso alla 
ricerca e alla rilevazione dell’importanza della costruzione di nuovi 
significati e oggetti inesistenti prima della loro costituzione, s’in-
centra sul tentativo di coglierne la specificità nel riconoscimento di 
taglio profondamente etico del proprio sé e della proprio natura, 
al di là del loro frequente e indecente, insopportabile, rivestimento 
di carattere fattuale qualificato come ciò che più conta, che ha più 
valore. Gargani mantiene presso di sé il disporsi del filosofo vien-
nese a considerare l’etico (e l’estetico) come qualcosa che non va 
enunciato in quanto il – pretendere di – dirlo non potrebbe fare 
altro che concretizzare un effetto di deturpamento individuabile nel 
precipitarli “nello spazio e nel tempo, nei quali ci sono i fatti, ma 
non c’è il loro senso” (Gargani 1985: 20). 

La volontà di guardare va incontro a delle difficoltà che possono 
risultare insormontabili nel momento in cui si vuole vedere in un 
certo modo di fatto prestabilito, senza cio riuscire – come in Joseph 
K. o nel campagnolo – a “varcare la soglia della vita”, quella zona 
che comporta, a me piace dire, inciampi, interruzioni, soste non 
previste. La ricerca del sé deve cioè fare i conti con una eccedenza 
di fondo che riguarda quest’ultimo e che restituita dalla percezione 
oscillante e spesso vaga di qualcosa di più ampio, comprensivo della 
persona, che stimola ad esplorarne i confini e possibilmente le tra-

1 In un suo recente contributo, Nicola Perullo indica incisivamente il concretizzarsi 
in Gargani, in particolare a partire dagli ‘80, di una strategia di ricerca – quella che qui 
tengo presente – riassumibile almeno in parte nella “proposta di un diverso rapporto con 
la pratica filosofica e con la scrittura: non venne mai meno a quell’idea-guida della sua 
filosofia, quella di un ‘attrito del pensiero’ che limita ogni pretesa di sistematizzazione e 
di fagocitazione del mondo da parte di un soggetto; a mio parere, anzi, questa idea venne 
radicalizzata nelle opere filosofico-letterarie secondo una prospettiva prospettivista che non 
significava affatto il trionfo del soggetto e delle sue costruzioni” (Nicola Perullo, I nostri 
fantasmi, in Perullo – Fadini 2022: 249).



175

me dei suoi innumerevoli tessuti/disegni. Gargani è particolarmente 
attento a tutto quello che consente un posizionamento differente, 
che stimola in definitiva una sorta di “metamorfosi psicologica” 
espressione anche di un sempre diverso distacco di sé a sé proprio 
dell’esistere umano. È a questa urgenza di carattere squisitamente 
etico di rilevazione eventuale che va riferita in ogni modo lo sguar-
do gettato su quelle circostanze che permettono al sé di cogliersi là 
dove non sospettava minimamente di trovarsi e rispetto a cui non 
dispone di criteri prestabiliti di avanzamento o di procedure cano-
niche. Ma a questa urgenza non va accompagnato il manifestarsi di 
una volontà che specificherebbe il soggetto conoscente e/o quello 
pratico; in tal senso, Gargani richiama, dopo aver ricordato l’in-
fluenza di Schopenhauer su Wittgenstein e Kafka, come proprio in 
quest’ultimo emerga in maniera ancor più netta, se possibile, il darsi 
della volontà non più nei termini di una “presenza metafisica” e 
come essa non abbia più neppure un ruolo epistemico determinato: 
“In Kafka la volontà – se con questo termine si intende esprimere 
un assetto univoco da imprimere sul mondo e sulla vita umana – 
una meta irraggiungibile, l’intenzione che l’uomo, impegnato nella 
ricerca della verità, della legge e della giustizia, vede spostarsi di 
continuo davanti a sé, senza riuscire ad afferrarla. E i personaggi di 
Kafka sono rinviati a questo processo di incessante differimento, nel 
corso del quale risultano condannati alla stanchezza, all’estenuazio-
ne, alla magrezza e alla morte” (Gargani 1985: 44-45)2.

Il rinvio all’autore praghese mi consente di operare un collega-
mento – all’interno della dimensione di quella “crisi del soggetto” 
affrontata negli anni ‘80 in primo luogo dallo stesso Gargani – 
con alcune osservazioni di Ferruccio Masini che toccavano allora 
il cerchio di una dinamica dissolvente concernente proprio la sog-
gettività e in particolare l’idea di un soggetto capace di disporre 
con effetti di padronanza praticamente indiscutibile gli sviluppi 
del suo argomentare e gli stessi percorsi dimostrativi. Il testo dello 
studioso fiorentino su Franz Kafka: una distruzione che edifica è 
quello della sua relazione tenuta nel marzo del 1983 al Convegno 
di Reggio Emilia su “La crisi del soggetto nella cultura austriaca 
di inizio secolo”, di cui Gargani raccolse e curò gli atti. Tra i 
molti spunti di un contributo che testimonia della ricchezza di un 
lavoro di scavo pluridecennale, quello che vorrei qui trattenere la 
sottolineatura del venir meno dell’io come sistema di riferimento 
per qualsiasi tentativo di comprensione e pure di razionalizzazione 
degli accadimenti. Le ostruzioni paradossali che si concretizza-

2 Questo confronto con Kafka ripreso in Gargani 1985.



176

no nel racconto complessivo kafkiano hanno a che vedere infat-
ti, con ricadute umoristiche, con un procedere così attento alle 
minuzie e alle deviazioni da mettere in risalto proprio la decisiva 
esaltazione dell’insignificante. Richiamando l’importante testo di 
Gerhard Neumann dedicato a Umkehrung und Ablenkung. Franz 
Kafka ‘Gleitendes Paradox’ (1968), Masini coglie – nel suo testo 
contenuto in La crisi del soggetto – come i paradossi, le inversioni 
kafkiane di senso, siano appunto sempre connessi a delle deviazio-
ni rispetto alle applicazioni scontate di qualsiasi regola schematica, 
il che vale a partire dal fatto che l’Umkehrung si articola dall’io 
e che in definitiva i paradossi risultano poi per l’io stesso sotto 
la veste di “compiti insolubili”. E a questo punto però ci si può 
pure chiedere se le ostruzioni paradossali del racconto, “nella sua 
presumibile processualità costruttiva”, non stiano di fatto a indi-
care come l’io non sia più capace di ordinare/dominare “la logica 
del suo procedere per paradossi, così da normalizzare il divagare 
insensato delle argomentazioni e ricondurre il travaglio della ricer-
ca ad un telos. Quel punto di Archimede che doveva sollevare il 
mondo dai suoi cardini è stato trovato – scriveva Kafka nei Fram-
menti della serie ‘Egli’ – solo alla condizione di essere usato per 
la nostra autodistruzione. ‘Egli ha trovato il punto di Archimede, 
ma lo ha usato contro se stesso, evidentemente gli è stato concesso 
di scoprirlo solo a questa condizione’. Le argomentazioni lavora-
te dal paradosso si rivoltano contro l’Io, ne mostrano l’effimera 
consistenza, la ridicola precarietà e fragilità delle sue giunture, lo 
sviano da se stesso: esso diventa così quell’impossibile punto di 
fuga a cui tenderebbero i paradossi se non fossero precisamente 
i sintomi di una degenerazione, di una reductio ad absurdum. E il 
senso dell’interrogare? La risposta la dà Kafka stesso: ‘Un tempo 
– scrive nelle Betrachtungen – non capivo perché non ricevessi ri-
sposta alla mia domanda, oggi non capisco come potessi illudermi 
di far domande. Ma non che m’illudessi, interrogavo soltanto’” 
(Gargani 1985: 94)3.

Gargani sottolinea, in sintonia con le osservazioni di Masini, 
come in Kafka la possibilità di pervenire ad una esperienza ef-
fettivamente significativa, non scontata, comporti sul piano della 
scrittura il perseguimento di un punto limite di arresto e rottura, 
il che vuol dire evitare descrizioni narrative di carattere lineare e 
raffigurazioni di segno psicologico. Ciò restituisce l’atto della scrit-
tura come “costituzione” di un oggetto (ad esempio Gregor Samsa 
che si sveglia trasformato in insetto) e non come rappresentazione 

3 Il contributo di Masini, Franz Kafka: una distruzione che edifica, ora compreso in 
Masini 2010.



177

di esso; Kafka specifica così il suo procedere narrativo a partire 
dalla rinuncia a collegarlo rigidamente alla relazione tra soggetto, 
che descrive, e oggetto (allora descritto). In tale ottica, viene meno 
la centralità della struttura soggetto-oggetto considerata abitual-
mente come indiscutibile e lo scrittore praghese appare quindi 
convinto che sia letteralmente impossibile cogliere un significato 
univoco degli accadimenti: “I fatti rimangono ambigui, sospesi a 
interpretazioni tra loro alternative. Sembra che gli uomini non 
possano che interpretare la realtà nei termini dei loro paradigmi, 
che in termini di se stessi, e che perciò siano inesorabilmente 
destinati a fraintenderla. La vita appare dominata da un potere in-
visibile che ha prescelto inspiegabilmente un’alternativa piuttosto 
che un’altra; ciò ha l’effetto supplementare di generare un senso 
di colpa non solo di carattere etico, ma un vero e proprio senso 
di colpa metafisico. L’incertezza e l’ambiguità irriducibili dei fatti 
si rivela nel largo uso dei verbi modali (‘potrebbe’, ‘vorrebbe’, 
‘dovrebbe’ e simili) da parte di Kafka, nel suo impiego frequente 
delle espressioni ipotetiche, dei condizionali ‘se…allora’; e più in 
generale nella strutturazione dei fatti, degli eventi in termini di 
rappresentazioni tra loro alternative per cui, anziché descrivere 
i fatti, Kafka traccia una serie di modelli alternativi secondo cui 
leggerli” (Gargani 1985: 28).

L’inspiegabilità dei fatti è dunque ciò che spinge ciascun sog-
getto a cercare qualcosa che possa fungere da giustificazione della 
mancata comprensione di quello che accade, del perché del darsi di 
un’alternativa piuttosto che di un’altra, e tutto questo a conferma di 
una incertezza e fragilità di fondo del proprio esserci, contraddistin-
to da una irrimediabile instabilità che si manifesta ovunque, negli 
spazi anche più distanti tra loro del vivere quotidiano. Gargani 
mette in evidenza come Kafka abbia realizzato una rivoluzione dei 
paradigmi della scrivere nel momento in cui si concretizza nei suoi 
racconti una sorta di teorema della limitazione, vale a dire che in 
essi si riflette in modalità singolari l’assenza di un osservatore pa-
nottico e neutrale, posto al fuori dei fatti materiali e delle loro rap-
presentazioni: l’osservatore (e il suo sistema di riferimento) infatti 
parte della situazione osservata/descritta. Viene così meno la possi-
bilità di un sistema di osservazione dominante nella sua conclamata 
centralità ed è ciò che rende, tra l’altro, l’opera complessiva kafkia-
na impossibile da cogliere nel suo senso quando quest’ultimo viene 
considerato “come se fosse un oggetto di cui si possano illustrate le 
proprietà ad esaurimento” oppure viene presentato celebrandone 
semplicemente la paradossalità e il suo porsi bizzarro come “non 
senso”; la scrittura di Kafka “non consente metalinguaggi, meta-



178

discorsi o, come si suol dire, discorsi di secondo ordine”, non si 
presta cio “ad essere ridescritta come un blocco omogeneo sul cui 
senso possa passare un altro senso esplicativo e univoco”4.

Kafka non ha in definitiva la certezza ontologica del soggetto e 
la sua identità stabile, ben definita, e quindi non ha neppure un og-
getto altrettanto determinato di fronte a sé: in “questo” senso, egli 
sta nella relazione ed è da qui che deriva la sua spiccata attenzione 
ai sistemi di rapporti, alle grammatiche delle relazioni affettive e 
sociali. Ma ciò che mi preme riprendere dell’insieme delle annota-
zioni di Gargani sull’opera kafkiana è la constatazione riguardante 
il tormento manifesto nella scrittura derivante dalla sensazione pro-
pria di un venir meno di possibilità di vita di fatto pregiudicate dal 
bisogno di voler a tutti i costi imporre una misura certa, definitiva, 
attraverso il nostro giudizio, alla potenza di vita che trascorre in-
cessantemente al di là del modo istituito in cui la volontà cerca di 
guardare una volta per tutte le cose, gli ordini dei fatti. Si è visto 
che proprio l’inspiegabilità di quest’ultimi a provocare la consa-
pevolezza di una mancanza costitutiva dell’esserci, l’impossibilità 
di afferrare il perché quel “potere infinito” abbia fatto una scelta 
piuttosto che un’altra: ciò sta alla base di quel sentimento di colpa 
e sofferenza che si traduce nella restituzione dell’esistere alla con-
dizione della paradossalità, mai oltrepassabile. Quest’ultima trova 
però una possibilità di trasfigurazione, della stessa incognita a cui 
rimanda (su cui tanto si discusso e si continua a farlo: indicandone 
a volte una eventuale e complicata valenza mistico-teologica), nella 
scrittura che presenta in cui agisce la potenza del “lamento”, ciò 
che si può svolgere “in limpida bellezza”, come sottolinea lo stesso 
Kafka, che osserva nei Diari: “Dimenticavo di aggiungere che quan-
to di meglio ho scritto ha il suo fondamento in questa mia facoltà 
di morire contento. Per me che credo di poter essere contento sul 
letto di morte, quei racconti sono un gioco segreto, tanto è vero 
che sono lieto di morire col morente, sfrutto quindi volutamente 
l’attenzione del lettore concentrato su quella morte e mi conservo 
la mente molto più lucida di lui che, secondo me, si lamenterà sul 
letto di morte” (Kafka 1952: 78). E Masini, ricordando anche i con-
tributi “kafkiani” di Maurice Blanchot, sottolinea appunto come la 
“facoltà di morire” contenti possa essere compresa pure come una 
sorta di “distruzione che edifica” in grado di assicurare l’indirizzo 
proprio dell’evoluzione umana e di consegnare la pratica letteraria 
al compito essenziale di una determinata “iniziazione a ben morire”. 

Il carattere paradossale di questa scrittura che è insieme feb-

4 Ivi, p. 33.



179

bre/malattia e possibilità di liberazione esprime un certo modo di 
prendere ironicamente le distanze da sé fino a quando la condizio-
ne dolorosa non si manifesta crudamente, arrivando ai limiti della 
dissoluzione. Il soggetto narrativo quindi compreso nel suo posi-
zionarsi indubbiamente creativo, corrispondente per˜ a un venir 
meno inderogabile di quel presuntuoso volersi compattare in vista 
di un superamento del senso di inadeguatezza di fronte al quale, ai 
suoi effetti, si cerca comunque di resistere. È attraverso Bernhard 
che Gargani richiama una modalità di scrittura che dubita della 
riflessione condotta da criteri di coerenza analitica e accompagna 
invece “il libero corso alle complessità paradossali, agli sviluppi 
contraddittori che appartengono all’energia passionale del pensiero”, 
esprimendo così non un “pensiero sintetico” consegnato alla fina-
lità del compimento bensì “uno sgretolamento di ogni coerenza e 
che rappresentano anzi le discontinuità che la riflessione suscita di 
fronte a se stessa nei suoi paradossali ragionamenti. c’è piuttosto 
un’esistenza da criticare e da smontare attraverso giochi di pensiero 
e giochi di linguaggio che costituiscono tutto ciò che praticabile nei 
confronti dell’esistenza umana, dal momento che l’esistenza umana 
non consente la comunicazione di verità alcuna. La situazione rap-
presentata da Bernhard rinvia alla paradossalità del giudizio umano 
rilevata da Kafka negli Oktavhefte: soltanto la parte in causa può 
giudicare, ma poiché parte in causa, essa non può giudicare obiet-
tivamente. Perciò non v’è possibilità di giudizio e verità in questo 
mondo, ma soltanto il loro riflesso indiretto”(Gargani 1990: 27).

Tutto questo comporta l’assunzione del carattere di estrema ra-
dicalità dell’esistenza – come si dà anche in Bachmann5 – in una 
direzione differente da quella della tradizionale antropologia filo-
sofica che fa risaltare il ruolo centrale dell’umano risolto nell’io 
della coscienza in qualsiasi ambito di sua espressione. Riprendendo 
ancora Bernhard quando afferma: “Io voglio essere, non essere io” 
(in Amras), allora si può muovere verso una diversa raffigurazione 
dell’umano che colga quest’ultimo nel suo essere di relazione, si-
tuato, contraddistinto dalla mutevolezza irriducibile dei suoi assetti 
e delle sue configurazioni. È ciò che rimarca Sergio Moravia rife-
rendosi proprio al percorso complessivo della ricerca di Gargani 

5 Scrive Gargani: “Bernhard condivide con Bachmann la pratica di una scrittura che 
l’esercizio di un’analisi critica del linguaggio e di un impegno etico che decostruiscono 
la scrittura stessa che pretende di affermarsi come descrizione univoca e inesorabile della 
realtà. I personaggi di Bachmann e Bernhard esprimono il bisogno di isolarsi in qualche 
luogo segreto e remoto per definire quella distanza dagli altri e dai fatti la quale con-
siste nel circondarsi di uno spazio di simbolizzazione; ma questi luoghi, se da un lato 
costituiscono un luogo di fuga, dall’altro si rivelano un carcere, nel quale sono destinati 
a soffocare nella scissione e nella depressione fino all’estinzione” (Gargani 2017: 106).



180

cogliendo come in quest’ultimo si abbia le consapevolezza piena 
del fatto che “nessuna domanda su quanto ci riguarda da vicino” 
possa considerarsi “genuinamente neutrale-descrittiva. Ognuna di 
esse invece ispirata e promossa da una ‘volontà di essere’, o da 
una volontà di (auto-)modifica personale, ovvero da una volontà di 
divenire ciò che non si ancora” (Moravia 1999: 97).

È l’attenzione a una nuova raffigurazione dell’umano, a una 
diversa antropologia filosofica, che mi pare avvicinare le posizioni 
di Gargani, Masini, Moravia, tra gli altri, vale a dire alcuni dei 
più sensibili studiosi di quella “crisi del soggetto”, sotto veste per 
così dire moderna, che può stimolare una rinnovata “esplorazione 
e ricerca del sé”. Si prendano in considerazione appunto alcuni 
testi di Moravia della seconda metà degli anni Novanta, parti-
colarmente prossimi allo sviluppo dell’indagine di Gargani, e si 
può cogliere come proprio in essi emerga un interesse forte nei 
confronti di una riflessione sull’umano in grado di afferrarne il 
provare dolore e il sentire gioioso come modi e significati impre-
scindibili per la realizzazione di una impresa filosofica che aspiri a 
qualificarsi ontologicamente, come “ontologia semantico-modale”, 
e topologicamente come “topologia esistenziale-relazionale”. Alla 
base di ciò sta la rilevazione dell’importanza decisiva proprio della 
“relazione” per un approccio all’umano che si presenta come “re-
lazionale-sistemico”, capace in definitiva di approssimare in tale 
“figura” “l’intersezione di tutta una serie di fattori – storici, rela-
zionali, sociali – che si incontrano e si scontrano nel suo essere” 
(Moravia 1999: 214), il che non vuol comunque dire che l’inda-
gine sull’essere umano debba risolversi soltanto nella rilevazione 
di una certa costruzione relazionale-sociale, del concretizzarsi di 
una determinata genealogia, in quanto una simile costruzione ha 
motivi pure di segno “personale” che non potranno mai essere 
pienamente comprensibili da un “sapere generalizzante”. L’essere 
umano incarna allora questo paradosso: “quello di essere, nello 
stesso tempo, la tessera di un mosaico relazionale-contestuale-si-
stemico e il generatore di un amalgama individuale la cui formula 
non scritta in alcun codice standard. Forse anche per questo che 
le relazioni tra gli uomini si svolgono secondo il duplice regime 
della mediazione e della differenza. E forse è proprio la differenza 
che distingue gli umani in rapporto ai loro ruoli e funzioni, pro-
ducendo da ultimo il conflitto. Nessuna armonia funzionalistica 
– di quelle amate da una certa ingegneria psicosociale – potrà 
mai cancellare del tutto la dimensione antagonistica presente in 
ogni relazione in cui A e B si vivono, pur cooperando, come ir-
riducibilmente diversi. È anche per ciò che nell’universo umano 



181

il conflitto non potrà probabilmente mai scomparire del tutto” 
(Moravia 1999: 214-215).

Il richiamo antropologico-filosofico sviluppato da Moravia è poi 
quello che indica i caratteri-base dell’umano, del suo fare espe-
rienza, nella natura plastica che lo contraddistingue (messa a tema 
da Arnold Gehlen) e anche nelle capacità auto-trasformative. Un 
occhio di riguardo va dunque verso l’antropologia filosofica tedesca 
che a partire dagli anni Venti del secolo scorso ha avuto espo-
nenti di spicco come Max Scheler, Helmuth Plessner e su piani 
più eccentrici Paul Alsberg e Guenther Anders (fino poi arrivare 
appunto a Gehlen) ed è questa attenzione che vorrei trattenere in-
dividuandola però all’interno della ricerca di Masini, in particolare 
in un testo pubblicato originariamente nel 1987: Utopia e storia. In 
quest’ultimo si sottolinea il carattere polimorfico dell’essere umano 
che lo restituisce alla natura ma in un senso che immediatamente 
lo qualifica come creatura creatrix, cio come un esistere che com-
pleta e perfeziona la natura stessa creando appunto artifici, facendo 
“cultura”: la “variabilità storica” è dunque il suo “destino radicale” 
che si concretizza nel moltiplicarsi degli “assoluti” che costellano il 
processo storico complessivo. Il momento di effettiva vicinanza alle 
riflessioni di Gargani lo si può però cogliere soprattutto quando il 
polimorfismo antropologico viene opposto all’idea “monolitica” di 
un decorso storico lineare, fondamentalmente predefinito, il che 
significa evidenziare il nesso tra la dimensione polimorfa e la critica 
netta di quella “fiducia ottimistica nel progresso e nella razionalità 
della storia” sulla quale la coscienza storica ha realizzato i suoi 
criteri di valutazione, i suoi “ordini di valore”; in tale ottica, favore-
vole al delinearsi di una filosofia effettivamente pluralistica e quindi 
incline ad un atteggiamento scettico-nichilista capace di affrontare 
in termini critici la pretesa di unilinearità del progresso storico, si 
dà infatti il rinvio a L’uomo senza qualità di Musil, nel quale l’an-
damento della storia viene raffigurato come un “continuo sbanda-
mento”, indicativo cioè di un procedere (“noi erriamo in avanti”: 
così lo scrittore di Klagenfurt) verso un avvenire che non presenta 
mete o compiti prestabiliti ma piuttosto costituito da errori che si 
affermano come traguardi specifici. È così che si rimarca il venir 
meno di qualsiasi finalità o ideale assoluto, come lo si rappresenta 
ironicamente nel progetto di riunificazione spirituale, di fatto vacuo, 
dell’Azione Parallela e ciò trova conferma – quale disgregazione 
dell’esistere storico presunto compatto e delle stesse procedure pro-
tocollari in qualsiasi ambito di esercizio – nella costitutiva ambiguità 
della natura umana, nel suo essere sempre decentrata/eccentrica, 
situata cioè in ambiti mossi di “relazioni fluttuanti e contradditto-



182

rie”, che restituiscono l’essere umano nel suo essere “senza forma”, 
gestaltlos. Masini osserva come nel romanzo musiliano prenda corpo 
l’idea del venir meno della “causalità storica” a favore dell’affermar-
si del principio della “causa insufficiente”, espresso nella/dalla per-
cezione che nella vita pubblica/storica, come spiega il personaggio 
principale dell’Uomo senza qualità, accada sempre qualcosa che in 
definitiva non rinvia a una “causa ragionevole”.

È in tale ottica che la “causa insufficiente” si affianca sempre 
a un “senso della possibilità” che contraddistingue la condizione 
antropologica dispiegandola appunto eccentricamente in relazione 
al decorso storico ordinario: “L’asse dell’esistenza storica, in questa 
prospettiva, viene estromessa dal suo centro di gravità, costituito 
dalla salda coappartenenza reciproca di uomo e storia: l’esistenza 
storica viene messa da Musil ‘fuori gioco’, esposta, per così dire, 
ad un dissolvimento ironico, nel senso che attraverso di essa si 
intravede un altro ordine di possibilità che spodesta il reale e la 
storicità del reale dalla loro presunta autoritaria compiutezza” (Ma-
sini 1990: 186). 

La possibilità destata dalla realtà: ancora Musil, in consonanza 
– rileva Masini – con Ernst Bloch, il che significa che il reale si fa 
“occasione del possibile” e si presenta dunque nelle sue disconti-
nuità, in quelle sue lacune che rendono l’occasione stessa fattore di 
ulteriori possibilità. La realtà si dispiega così come spazio/laboratorio 
sperimentale che comprende l’umano come tentativo incessante di 
divenire diversamente a partire da un “costante interiore”, un “deci-
sionismo intimo” che conferisce un singolare tono alla metamorfosi 
degli stati, presupposto inequivocabile di conferimento di senso. 

È così che si prospetta una esistenza di tipo saggistico-utopico che 
restituisce il possibile al processo storico, meglio: al tempo presente 
che si manifesta in noi sotto veste appunto utopica, insieme di poten-
ziali di trasformazione mai esauribile, come ciò che non può essere 
consegnato al passato o fatto venir meno nel suo trascorrere futuro. 
Masini aggiunge che in tale direzione l’utopia si delinea come “una 
esperienza intima della temporalità e quindi non implica un porsi al 
di fuori o al di là, non evoca una trascendenza, bensì uno stabilirsi 
al di qua, all’interno del mondo. Potremmo dire che con il termine 
utopia si esprime una nuova immanenza diversa da quella prospettata 
dallo storicismo che vede l’uomo conchiuso nell’assoluto della storia, 
coinvolto in quel processo che lo costruisce e lo distrugge. Dobbiamo 
vedere l’uomo nell’orizzonte di una reale possibilità che dalla sua 
stessa speranza di liberazione” (Masini 1990: 193). 

Dotarsi del senso del possibile e del diverso, per dirla con Gar-
gani, indispensabile per entrare in un rapporto certo difficile, com-



183

plicato, con una realtà e delle “cose” che possono andare come 
vanno, “così”, ma anche in tanti altri modi. Si riafferma dunque, 
in tali termini, quella “passione per il possibile” affermata da Kier-
kegaard e riproposta in modo incomparabile da Bloch nel Prinzi-
pio speranza, in cui proprio l’atto del sperare viene compreso nella 
sua funzione utopica di segno positivo, come “affetto attivo” che 
restituisce l’orizzonte del futuro alla determinazione parziale del 
reale, all’idea di matrice marxiana che proprio il modo del futuro 
fornisca lo spazio indispensabile per la possibilità concreta del di-
venire storico. “Scommettere sul possibile”, dunque, per riprendere 
René Schérer (richiamato ancora da Deleuze nel suo confronto con 
Bloch), ma quello che più mi preme trattenere la ricaduta antropo-
logica, per così dire, della riflessione blochiana. In questo senso è 
da menzionare il paragrafo 36 di Experimentum Mundi. Le categorie 
del portar-fuori. La prassi. La domanda centrale, essenziale per una 
raffigurazione dell’umano specificato dal “costante in-tendere del 
nostro vivere e tendere”, del quale riporto quella parte che pare 
dare forza all’idea, da me tante volte sondata, che l’essere dell’essere 
umano sia il divenire: viene sottolineato in breve come la nostra 
vicenda complessiva non sia soltanto caratterizzata dal “mettersi 
in piedi” ma anche dal “mettersi sulla testa e fare così da sé la sua 
difficile storia, anche senza saperlo”, vale a dire che allora “c’è un 
che di talmente inconchiuso che noi stessi non sappiamo nemmeno 
se siamo uomini” ed è ciò che non toglie però il fatto che il rap-
porto “servo-padrone” mantenutosi fino ad ora non rappresenta la 
genuina umanità, così pure che nessun mero super-uomo occupa la 
carriera e sbarra la strada all’umano, a questo tentativo non ancora 
riuscito né fallito. Il sipario non è ancora calato e tutte le doman-
de sono qui non soltanto aperte; se non si sa ancora che cosa sia 
l’uomo, si sa però che cosa inumano, anche senza poter già sapere 
esattamente che cosa sia umano. Si possiede la conoscenza e l’orien-
tamento per smascherare l’inumano, per mettere fuori circolazione 
il pescecane fin dalla sue cause. E se sono le circostanze a fare gli 
uomini, questo non significa appunto che ci si possa arrestare ed 
acquietare con ciò. Proprio al contrario, dice Marx, sono le circo-
stanze a dover essere rese umane e gli educatori a dovervi essere 
educati” (Bloch 1980: 208).

La problematizzazione dell’umano è in definitiva l’esigenza de-
cisiva che emerge dalla ricerca di Gargani e dalla costellazione di 
figure e altri studiosi richiamata in queste pagine e a me piace anche 
rimarcare come il motivo della enigmaticità della nostra condizione 
antropologica, ciò che favorisce una fenomenologia dell’esistenza ri-
volta a riconoscere in essa, nel complesso delle sue articolazioni, la 



184

presenza di eccezioni accanto a quella delle regole, sia la base, quella 
appunto della raffigurazione della costitutiva parzialità dell’essere 
umano, di una preziosa e multiforme riflessione su una “razionalità 
plurale” – così Gargani – che sembra ancora oggi proporsi come 
tentativo indispensabile di restituzione a noi soggetti di una elasticità 
percettiva e concettuale avvertita come essenziale per non rassegnarsi 
a tutto ciò che mira a offendere/violentare l’universo dell’esistere e a 
cercare quindi di supportare/accompagnare quello che oggi appare 
suscettibile di vera e propria trasformazione. È a tale base che l’au-
tore di Sguardo e destino si riferisce nel momento in cui scommette 
sulle “seconde storie” delle vite umane, finalmente così sottratte al 
destino infausto delle “vite mancate”, per dirla con Elias Canetti, 
di cui sia possibile la narrazione al livello di una autocoscienza non 
prepotente proprio laddove ci si abbandoni al pensare, al dire, allo 
scrivere senza l’ossessione di avere a disposizione regole ferme, ri-
spetto alle quali pare inopportuno – si sostiene da molte parti con 
voce maliziosamente suadente – lo sforzo, a volte la sofferenza, di 
adottarne/acquisirne altre, nel transito interminabile tra “teoria” e 
“narrazione”, tra quest’ultima e i differenti orditi del mondo.

Bibliografia

Bloch, E., Experimentum mundi. La domanda centrale. Le categorie 
del portar-fuori. La prassi, tr. it. e cura di G. Cunico, Brescia, 
Queriniana, 1980.

Cacciari, M., Paradiso e naufragio. Saggio sull’Uomo senza qualità 
di Musil, Torino, Einaudi, 2022.

Gargani, A., Stili di analisi, Milano, Feltrinelli, 1980.
Gargani A., Lo stupore e il caso, Roma-Bari, Laterza, 1985.
Gargani A., L’io insalvabile, in AA.VV., La crisi del soggetto. Esplo-

razione e ricerca del sé nella cultura austriaca contemporanea, Fi-
renze, La Casa Usher, 1985.

Gargani, A., La frase infinita. Thomas Bernhard e la cultura austria-
ca, Roma-Bari, Laterza, 1990.

Gargani, A., L’arte di esistere contro i fatti. Thomas Bernhard, Inge-
borg Bachmann e la cultura austriaca, introduzione e cura di M. 
G. Ciaurro, Brescia, Lamantica Edizioni, 2017.

Kafka F., Diari, 2 voll., a cura di M. Brod, tr. it. di E. Pocar, Mila-
no, Mondadori, 1952.

Masini F., Franz Kafka: una distruzione che edifica, in AA.VV., La 
crisi del soggetto. Esplorazione e ricerca del sé nella cultura au-
striaca contemporanea, Firenze, La Casa Usher, 1985.



185

Masini F., La via eccentrica. Figure e miti dell’anima tedesca da Kleist 
a Kafka, Casale Monferrato, Marietti, 1986.

Masini F., Utopia e storia, in F. M., Le stanze del labirinto. Saggi 
teorici e altri scritti, a cura di U. Fadini, prefazione di S. Givone, 
Firenze, Ponte alle Grazie, 1990.

Masini F., Franz Kafka. La metamorfosi del significato, a cura di E. 
C. Corriero, Torino, Ananke, 2010.

Moravia S., L’esistenza ferita. Modi d’essere, sofferenze, terapie 
dell’uomo nell’inquietudine del mondo, Milano, Feltrinelli, 1999.

Perullo, N., I nostri fantasmi, in N. Perullo e U. Fadini (a cura 
di), Storia, natura, ecologia. Scritti per Manlio Iofrida, Modena, 
Mucchi, 2022.


