Aesthetica Preprint, n. 129, aprile-agosto 2025 ISSN 0393-8522 DOI: 10.7413/0393-85221499

La questione del divenire umano.
A proposito della crisi del soggetto
a partive da Aldo Gargani

Ubaldo Fadini”

ABSTRACT

Aldo Gargani’s research is driven by the enigmatic specificity of the human condi-
tion, leading him towards a sophisticated and accurate phenomenology of existence.
In this approach, the relationship with the ‘outside’ partially restores the value of
exceeding what is necessary according to the rules. Gargani develops the theme
of ‘plural rationality’ philosophically and literarily by virtue of the relationship
between the excess of/in saying, which can be grasped above all in modes of
narration free from the presumptuousness and violence of an immediate conferral
of indisputable meaning, and the established reality of rules. This theme finds its
object of investment in everything that manifests perceptual elasticity and concep-
tual inventiveness together.

Keyworps
Anthropology; Becoming Human; Possibility; History; Rationality.

Nella introduzione a La crisi del soggetto. Esplorazione e ricerca
del sé nella cultura austriaca contemporanea, Aldo Gargani sottolinea
come l'idea del soggetto “portatore di una visione panottica del
mondo”, I'assunzione risoluta che la dimensione di cio che si puo
conoscere e del significato dei simbolismi da noi prodotti coincida
di fatto con la “sfera unitaria della coscienza umana”, entri in crisi
nel passaggio tra il secolo XIX e il secolo XX soprattutto nell’am-
bito della cultura mitteleuropea. Gli interpreti di tale crisi, coloro
che effettivamente hanno contribuito al suo delinearsi, sono, tra
gli altri, E. Mach, H. von Hofmannsthal, K. Kraus, R. Musil, G.
Mabhler, A. Schoenberg, L. Wittgenstein e successivamente 1. Ba-
chmann. Quest’ultima, a cui presto il filosofo italiano affianchera
T. Bernhard, rappresenta I'ultima espressione di un percorso con-
trassegnato dalla multiforme presa di consapevolezza di come una
varieta di fattori e processi sorpassi/sopravanzi la stessa immagine
abituale/tradizionale del soggetto: “Nell’esperienza di una moltepli-
cita di fattori e di situazioni, che non era in grado di sottomettere

* Universita degli Studi di Firenze, ubaldo.fadini@unifi.it



al dominio e al controllo delle proprie rappresentazioni razionali e
consapevoli, I'io avvertiva e incontrava il lato oscuro, imprevedibile,
incontrollabile della propria esistenza. In questa cerchia oscura —
I'incontro con la quale doveva costituire I'iniziazione dell’io alla
propria sofferenza, alla sofferenza del sé — I'io doveva scoprire di
costituire appena una parte di un’esperienza psichica e intellettuale
che la sovrastava. E cosi nella cultura austriaca e mitteleuropea I'io
doveva convertirsi nella ricerca inquieta e tormentosa del proprio
sé, di quell’antefatto di cui esso appariva come I’estremita terminale.
La crisi della nozione tradizionale del soggetto umano imponeva la
revisione e la critica dei linguaggi esistenti e I'elaborazione creativa
e costruttiva di nuovi sistemi simbolici e rappresentativi nell’ambito
filosofico, letterario, musicale e artistico, ma anche in quello scien-
tifico” (Gargani 1985: 8-9)*.

E in questottica che il confronto con Wittgenstein, teso alla
ricerca e alla rilevazione dell'importanza della costruzione di nuovi
significati e oggetti inesistenti prima della loro costituzione, s’in-
centra sul tentativo di coglierne la specificita nel riconoscimento di
taglio profondamente etico del proprio sé e della proprio natura,
al di 1a del loro frequente e indecente, insopportabile, rivestimento
di carattere fattuale qualificato come cio che piti conta, che ha piu
valore. Gargani mantiene presso di sé il disporsi del filosofo vien-
nese a considerare I'etico (e I’estetico) come qualcosa che non va
enunciato in quanto il — pretendere di — dirlo non potrebbe fare
altro che concretizzare un effetto di deturpamento individuabile nel
precipitarli “nello spazio e nel tempo, nei quali ci sono i fatti, ma
non ¢'é il loro senso” (Gargani 1985: 20).

La volonta di guardare va incontro a delle difficolta che possono
risultare insormontabili nel momento in cui si vuole vedere in un
certo modo di fatto prestabilito, senza cio riuscire — come in Joseph
K. o nel campagnolo — a “varcare la soglia della vita”, quella zona
che comporta, a me piace dire, inciampi, interruzioni, soste non
previste. La ricerca del sé deve cio¢ fare i conti con una eccedenza
di fondo che riguarda quest’ultimo e che restituita dalla percezione
oscillante e spesso vaga di qualcosa di pitt ampio, comprensivo della
persona, che stimola ad esplorarne i confini e possibilmente le tra-

'In un suo recente contributo, Nicola Perullo indica incisivamente il concretizzarsi
in Gargani, in particolare a partire dagli ‘80, di una strategia di ricerca — quella che qui
tengo presente — riassumibile almeno in parte nella “proposta di un diverso rapporto con
la pratica filosofica e con la scrittura: non venne mai meno a quell'idea-guida della sua
filosofia, quella di un ‘attrito del pensiero’ che limita ogni pretesa di sistematizzazione e
di fagocitazione del mondo da parte di un soggetto; a mio parere, anzi, questa idea venne
radicalizzata nelle opere filosofico-letterarie secondo una prospettiva prospettivista che non
significava affatto il trionfo del soggetto e delle sue costruzioni” (Nicola Perullo, I nzostri
fantasmi, in Perullo — Fadini 2022: 249).

174



me dei suoi innumerevoli tessuti/disegni. Gargani ¢ particolarmente
attento a tutto quello che consente un posizionamento differente,
che stimola in definitiva una sorta di “metamorfosi psicologica”
espressione anche di un sempre diverso distacco di sé a sé proprio
dell’esistere umano. E a questa urgenza di carattere squisitamente
etico di rilevazione eventuale che va riferita in ogni modo lo sguar-
do gettato su quelle circostanze che permettono al sé di cogliersi 1a
dove non sospettava minimamente di trovarsi e rispetto a cui non
dispone di criteri prestabiliti di avanzamento o di procedure cano-
niche. Ma a questa urgenza non va accompagnato il manifestarsi di
una volonta che specificherebbe il soggetto conoscente e/o quello
pratico; in tal senso, Gargani richiama, dopo aver ricordato I'in-
fluenza di Schopenhauer su Wittgenstein e Katka, come proprio in
quest’ultimo emerga in maniera ancor piu netta, se possibile, il darsi
della volonta non piu nei termini di una “presenza metafisica” e
come essa non abbia pili neppure un ruolo epistemico determinato:
“In Kafka la volonta — se con questo termine si intende esprimere
un assetto univoco da imprimere sul mondo e sulla vita umana —
una meta irraggiungibile, I'intenzione che I'uomo, impegnato nella
ricerca della verita, della legge e della giustizia, vede spostarsi di
continuo davanti a sé, senza riuscire ad afferrarla. E i personaggi di
Kafka sono rinviati a questo processo di incessante differimento, nel
corso del quale risultano condannati alla stanchezza, all’estenuazio-
ne, alla magrezza e alla morte” (Gargani 1985: 44-45)2,

Il rinvio all’autore praghese mi consente di operare un collega-
mento — all’interno della dimensione di quella “crisi del soggetto”
affrontata negli anni ‘80 in primo luogo dallo stesso Gargani —
con alcune osservazioni di Ferruccio Masini che toccavano allora
il cerchio di una dinamica dissolvente concernente proprio la sog-
gettivita e in particolare I'idea di un soggetto capace di disporre
con effetti di padronanza praticamente indiscutibile gli sviluppi
del suo argomentare e gli stessi percorsi dimostrativi. Il testo dello
studioso fiorentino su Franz Kafka: una distruzione che edifica &
quello della sua relazione tenuta nel marzo del 1983 al Convegno
di Reggio Emilia su “La crisi del soggetto nella cultura austriaca
di inizio secolo”, di cui Gargani raccolse e curo gli atti. Tra i
molti spunti di un contributo che testimonia della ricchezza di un
lavoro di scavo pluridecennale, quello che vorrei qui trattenere la
sottolineatura del venir meno dell’io come sistema di riferimento
per qualsiasi tentativo di comprensione e pure di razionalizzazione
degli accadimenti. Le ostruzioni paradossali che si concretizza-

2 Questo confronto con Kafka ripreso in Gargani 1985.

175



no nel racconto complessivo katkiano hanno a che vedere infat-
ti, con ricadute umoristiche, con un procedere cosi attento alle
minuzie e alle deviazioni da mettere in risalto proprio la decisiva
esaltazione dell’insignificante. Richiamando I'importante testo di
Gerhard Neumann dedicato a Umzkehrung und Ablenkung. Franz
Kafka ‘Gleitendes Paradox’ (1968), Masini coglie — nel suo testo
contenuto in La crisi del soggetto — come i paradossi, le inversioni
kafkiane di senso, siano appunto sempre connessi a delle deviazio-
ni rispetto alle applicazioni scontate di qualsiasi regola schematica,
il che vale a partire dal fatto che I'Umkebrung si articola dall’io
e che in definitiva i paradossi risultano poi per l'io stesso sotto
la veste di “compiti insolubili”. E a questo punto pero ci si puod
pure chiedere se le ostruzioni paradossali del racconto, “nella sua
presumibile processualita costruttiva”, non stiano di fatto a indi-
care come ['io non sia pit capace di ordinare/dominare “la logica
del suo procedere per paradossi, cosi da normalizzare il divagare
insensato delle argomentazioni e ricondurre il travaglio della ricer-
ca ad un telos. Quel punto di Archimede che doveva sollevare il
mondo dai suoi cardini ¢ stato trovato — scriveva Kafka nei Franmz-
menti della serie ‘Egli’ — solo alla condizione di essere usato per
la nostra autodistruzione. ‘Egli ha trovato il punto di Archimede,
ma lo ha usato contro se stesso, evidentemente gli & stato concesso
di scoprirlo solo a questa condizione’. Le argomentazioni lavora-
te dal paradosso si rivoltano contro I'lo, ne mostrano I'effimera
consistenza, la ridicola precarieta e fragilita delle sue giunture, lo
sviano da se stesso: esso diventa cosi quell’impossibile punto di
fuga a cui tenderebbero i paradossi se non fossero precisamente
i sintomi di una degenerazione, di una reductio ad absurdum. E. il
senso dell’interrogare? La risposta la da Kafka stesso: ‘Un tempo
— scrive nelle Betrachtungen — non capivo perché non ricevessi ri-
sposta alla mia domanda, oggi non capisco come potessi illudermi
di far domande. Ma non che m’illudessi, interrogavo soltanto’”
(Gargani 1985: 94).

Gargani sottolinea, in sintonia con le osservazioni di Masini,
come in Kafka la possibilita di pervenire ad una esperienza ef-
fettivamente significativa, non scontata, comporti sul piano della
scrittura il perseguimento di un punto limite di arresto e rottura,
il che vuol dire evitare descrizioni narrative di carattere lineare e
raffigurazioni di segno psicologico. Cio restituisce I'atto della scrit-
tura come “costituzione” di un oggetto (ad esempio Gregor Samsa
che si sveglia trasformato in insetto) e non come rappresentazione

11 contributo di Masini, Franz Kafka: una distruzione che edifica, ora compreso in
Masini 2010.

176



di esso; Kafka specifica cosi il suo procedere narrativo a partire
dalla rinuncia a collegarlo rigidamente alla relazione tra soggetto,
che descrive, e oggetto (allora descritto). In tale ottica, viene meno
la centralita della struttura soggetto-oggetto considerata abitual-
mente come indiscutibile e lo scrittore praghese appare quindi
convinto che sia letteralmente impossibile cogliere un significato
univoco degli accadimenti: “I fatti rimangono ambigui, sospesi a
interpretazioni tra loro alternative. Sembra che gli uomini non
possano che interpretare la realta nei termini dei loro paradigmi,
che in termini di se stessi, e che percid siano inesorabilmente
destinati a fraintenderla. La vita appare dominata da un potere in-
visibile che ha prescelto inspiegabilmente un’alternativa piuttosto
che un’altra; cio ha l'effetto supplementare di generare un senso
di colpa non solo di carattere etico, ma un vero e proprio senso
di colpa metafisico. L'incertezza e I'ambiguita irriducibili dei fatti
si rivela nel largo uso dei verbi modali (‘potrebbe’, ‘vorrebbe’,
‘dovrebbe’ e simili) da parte di Kafka, nel suo impiego frequente
delle espressioni ipotetiche, dei condizionali ‘se...allora’; e pit in
generale nella strutturazione dei fatti, degli eventi in termini di
rappresentazioni tra loro alternative per cui, anziché descrivere
i fatti, Kafka traccia una serie di modelli alternativi secondo cui
leggerli” (Gargani 1985: 28).

Linspiegabilita dei fatti ¢ dunque cio che spinge ciascun sog-
getto a cercare qualcosa che possa fungere da giustificazione della
mancata comprensione di quello che accade, del perché del darsi di
un’alternativa piuttosto che di un’altra, e tutto questo a conferma di
una incertezza e fragilita di fondo del proprio esserci, contraddistin-
to da una irrimediabile instabilita che si manifesta ovunque, negli
spazi anche piu distanti tra loro del vivere quotidiano. Gargani
mette in evidenza come Kafka abbia realizzato una rivoluzione dei
paradigmi della scrivere nel momento in cui si concretizza nei suoi
racconti una sorta di teorema della limitazione, vale a dire che in
essi si riflette in modalita singolari I'assenza di un osservatore pa-
nottico e neutrale, posto al fuori dei fatti materiali e delle loro rap-
presentazioni: 1'osservatore (e il suo sistema di riferimento) infatti
parte della situazione osservata/descritta. Viene cosi meno la possi-
bilita di un sistema di osservazione dominante nella sua conclamata
centralita ed € cio che rende, tra l'altro, 'opera complessiva katkia-
na impossibile da cogliere nel suo senso quando quest’ultimo viene
considerato “come se fosse un oggetto di cui si possano illustrate le
proprieta ad esaurimento” oppure viene presentato celebrandone
semplicemente la paradossalita e il suo porsi bizzarro come “non
senso”; la scrittura di Kafka “non consente metalinguaggi, meta-

177



discorsi o, come si suol dire, discorsi di secondo ordine”, non si
presta cio “ad essere ridescritta come un blocco omogeneo sul cui
senso possa passare un altro senso esplicativo e univoco™.

Kafka non ha in definitiva la certezza ontologica del soggetto e
la sua identita stabile, ben definita, e quindi non ha neppure un og-
getto altrettanto determinato di fronte a sé: in “questo” senso, egli
sta nella relazione ed ¢ da qui che deriva la sua spiccata attenzione
ai sistemi di rapporti, alle grammatiche delle relazioni affettive e
sociali. Ma cio che mi preme riprendere dell’insieme delle annota-
zioni di Gargani sull’opera kafkiana ¢ la constatazione riguardante
il tormento manifesto nella scrittura derivante dalla sensazione pro-
pria di un venir meno di possibilita di vita di fatto pregiudicate dal
bisogno di voler a tutti i costi imporre una misura certa, definitiva,
attraverso il nostro giudizio, alla potenza di vita che trascorre in-
cessantemente al di 1a del modo istituito in cui la volonta cerca di
guardare una volta per tutte le cose, gli ordini dei fatti. Si ¢ visto
che proprio l'inspiegabilita di quest’ultimi a provocare la consa-
pevolezza di una mancanza costitutiva dell’esserci, I'impossibilita
di afferrare il perché quel “potere infinito” abbia fatto una scelta
piuttosto che un’altra: cio sta alla base di quel sentimento di colpa
e sofferenza che si traduce nella restituzione dell’esistere alla con-
dizione della paradossalita, mai oltrepassabile. Quest’ultima trova
perd una possibilita di trasfigurazione, della stessa incognita a cui
rimanda (su cui tanto si discusso e si continua a farlo: indicandone
a volte una eventuale e complicata valenza mistico-teologica), nella
scrittura che presenta in cui agisce la potenza del “lamento”, cio
che si puo svolgere “in limpida bellezza”, come sottolinea lo stesso
Kafka, che osserva nei Diarz: “Dimenticavo di aggiungere che quan-
to di meglio ho scritto ha il suo fondamento in questa mia facolta
di morire contento. Per me che credo di poter essere contento sul
letto di morte, quei racconti sono un gioco segreto, tanto ¢ vero
che sono lieto di morire col morente, sfrutto quindi volutamente
I'attenzione del lettore concentrato su quella morte e mi conservo
la mente molto piu lucida di lui che, secondo me, si lamentera sul
letto di morte” (Kafka 1952: 78). E Masini, ricordando anche i con-
tributi “kafkiani” di Maurice Blanchot, sottolinea appunto come la
“facolta di morire” contenti possa essere compresa pure come una
sorta di “distruzione che edifica” in grado di assicurare I'indirizzo
proprio dell’evoluzione umana e di consegnare la pratica letteraria
al compito essenziale di una determinata “iniziazione a ben morire”.

Il carattere paradossale di questa scrittura che & insieme feb-

“Ivi, p. 33.

178



bre/malattia e possibilita di liberazione esprime un certo modo di
prendere ironicamente le distanze da sé fino a quando la condizio-
ne dolorosa non si manifesta crudamente, arrivando ai limiti della
dissoluzione. Il soggetto narrativo quindi compreso nel suo posi-
zionarsi indubbiamente creativo, corrispondente per” a un venir
meno inderogabile di quel presuntuoso volersi compattare in vista
di un superamento del senso di inadeguatezza di fronte al quale, ai
suoi effetti, si cerca comunque di resistere. E attraverso Bernhard
che Gargani richiama una modalita di scrittura che dubita della
riflessione condotta da criteri di coerenza analitica e accompagna
invece “il libero corso alle complessita paradossali, agli sviluppi
contraddittori che appartengono all’energia passionale del pensiero”,
esprimendo cosi non un “pensiero sintetico” consegnato alla fina-
lita del compimento bensi “uno sgretolamento di ogni coerenza e
che rappresentano anzi le discontinuita che la riflessione suscita di
fronte a se stessa nei suoi paradossali ragionamenti. c’¢ piuttosto
un’esistenza da criticare e da smontare attraverso giochi di pensiero
e giochi di linguaggio che costituiscono tutto cio che praticabile nei
confronti dell’esistenza umana, dal momento che I’esistenza umana
non consente la comunicazione di verita alcuna. La situazione rap-
presentata da Bernhard rinvia alla paradossalita del giudizio umano
rilevata da Kafka negli Oktavhefte: soltanto la parte in causa puo
giudicare, ma poiché parte in causa, essa non pud giudicare obiet-
tivamente. Percio non v’é possibilita di giudizio e verita in questo
mondo, ma soltanto il loro riflesso indiretto” (Gargani 1990: 27).
Tutto questo comporta 'assunzione del carattere di estrema ra-
dicalita dell’esistenza — come si da anche in Bachmann’ — in una
direzione differente da quella della tradizionale antropologia filo-
sofica che fa risaltare il ruolo centrale dell'umano risolto nell’io
della coscienza in qualsiasi ambito di sua espressione. Riprendendo
ancora Bernhard quando afferma: “Io voglio essere, non essere 70”
(in A#mzras), allora si pud muovere verso una diversa raffigurazione
dell’'umano che colga quest’ultimo nel suo essere di relazione, si-
tuato, contraddistinto dalla mutevolezza irriducibile dei suoi assetti
e delle sue configurazioni. E cio che rimarca Sergio Moravia rife-
rendosi proprio al percorso complessivo della ricerca di Gargani

% Scrive Gargani: “Bernhard condivide con Bachmann la pratica di una scrittura che
Pesercizio di un’analisi critica del linguaggio e di un impegno etico che decostruiscono
la scrittura stessa che pretende di affermarsi come descrizione univoca e inesorabile della
realta. I personaggi di Bachmann e Bernhard esprimono il bisogno di isolarsi in qualche
luogo segreto e remoto per definire quella distanza dagli altri e dai fatti la quale con-
siste nel circondarsi di uno spazio di simbolizzazione; ma questi luoghi, se da un lato
costituiscono un luogo di fuga, dall’altro si rivelano un carcere, nel quale sono destinati
a soffocare nella scissione e nella depressione fino all’estinzione” (Gargani 2017: 106).

179



cogliendo come in quest’ultimo si abbia le consapevolezza piena
del fatto che “nessuna domanda su quanto ci riguarda da vicino”
possa considerarsi “genuinamente neutrale-descrittiva. Ognuna di
esse invece ispirata e promossa da una ‘volonta di essere’, o da
una volonta di (auto-)modifica personale, ovvero da una volonta di
divenire cio che non si ancora” (Moravia 1999: 97).

E Pattenzione a una nuova raffigurazione dell'umano, a una
diversa antropologia filosofica, che mi pare avvicinare le posizioni
di Gargani, Masini, Moravia, tra gli altri, vale a dire alcuni dei
pit sensibili studiosi di quella “crisi del soggetto”, sotto veste per
cosi dire moderna, che puo stimolare una rinnovata “esplorazione
e ricerca del sé”. Si prendano in considerazione appunto alcuni
testi di Moravia della seconda meta degli anni Novanta, parti-
colarmente prossimi allo sviluppo dell’indagine di Gargani, e si
pud cogliere come proprio in essi emerga un interesse forte nei
confronti di una riflessione sull’'umano in grado di afferrarne il
provare dolore e il sentire gioioso come modi e significati impre-
scindibili per la realizzazione di una impresa filosofica che aspiri a
qualificarsi ontologicamente, come “ontologia semantico-modale”,
e topologicamente come “topologia esistenziale-relazionale”. Alla
base di cio sta la rilevazione dell'importanza decisiva proprio della
“relazione” per un approccio all'umano che si presenta come “re-
lazionale-sistemico”, capace in definitiva di approssimare in tale
“figura” “I'intersezione di tutta una serie di fattori — storici, rela-
zionali, sociali — che si incontrano e si scontrano nel suo essere”
(Moravia 1999: 214), il che non vuol comunque dire che I'inda-
gine sull’essere umano debba risolversi soltanto nella rilevazione
di una certa costruzione relazionale-sociale, del concretizzarsi di
una determinata genealogia, in quanto una simile costruzione ha
motivi pure di segno “personale” che non potranno mai essere
pienamente comprensibili da un “sapere generalizzante”. L'essere
umano incarna allora questo paradosso: “quello di essere, nello
stesso tempo, la tessera di un mosaico relazionale-contestuale-si-
stemico e il generatore di un amalgama individuale la cui formula
non scritta in alcun codice standard. Forse anche per questo che
le relazioni tra gli uomini si svolgono secondo il duplice regime
della mediazione e della differenza. E forse & proprio la differenza
che distingue gli umani in rapporto ai loro ruoli e funzioni, pro-
ducendo da ultimo il conflitto. Nessuna armonia funzionalistica
— di quelle amate da una certa ingegneria psicosociale — potra
mai cancellare del tutto la dimensione antagonistica presente in
ogni relazione in cui A e B si vivono, pur cooperando, come ir-
riducibilmente dzversi. E anche per cio che nell'universo umano

180



il conflitto non potra probabilmente mai scomparire del tutto”
(Moravia 1999: 214-215).

11 richiamo antropologico-filosofico sviluppato da Moravia & poi
quello che indica i caratteri-base dell'umano, del suo fare espe-
rienza, nella natura plastica che lo contraddistingue (messa a tema
da Arnold Gehlen) e anche nelle capacita auto-trasformative. Un
occhio di riguardo va dunque verso I’antropologia filosofica tedesca
che a partire dagli anni Venti del secolo scorso ha avuto espo-
nenti di spicco come Max Scheler, Helmuth Plessner e su piani
pit eccentrici Paul Alsberg e Guenther Anders (fino poi arrivare
appunto a Gehlen) ed ¢ questa attenzione che vorrei trattenere in-
dividuandola pero all’interno della ricerca di Masini, in particolare
in un testo pubblicato originariamente nel 1987: Utopia e storia. In
quest’ultimo si sottolinea il carattere polimorfico dell’essere umano
che lo restituisce alla natura ma in un senso che immediatamente
lo qualifica come creatura creatrix, cio come un esistere che com-
pleta e perfeziona la natura stessa creando appunto artifici, facendo
“cultura”: la “variabilita storica” & dunque il suo “destino radicale”
che si concretizza nel moltiplicarsi degli “assoluti” che costellano il
processo storico complessivo. Il momento di effettiva vicinanza alle
riflessioni di Gargani lo si pud perod cogliere soprattutto quando il
polimorfismo antropologico viene opposto all’idea “monolitica” di
un decorso storico lineare, fondamentalmente predefinito, il che
significa evidenziare il nesso tra la dimensione polimorfa e la critica
netta di quella “fiducia ottimistica nel progresso e nella razionalita
della storia” sulla quale la coscienza storica ha realizzato i suoi
criteri di valutazione, i suoi “ordini di valore”; in tale ottica, favore-
vole al delinearsi di una filosofia effettivamente pluralistica e quindi
incline ad un atteggiamento scettico-nichilista capace di affrontare
in termini critici la pretesa di unilinearita del progresso storico, si
da infatti il rinvio a L'uomo senza qualita di Musil, nel quale ’an-
damento della storia viene raffigurato come un “continuo sbanda-
mento”, indicativo cio¢ di un procedere (“noi erriamo in avanti”:
cosi lo scrittore di Klagenfurt) verso un avvenire che non presenta
mete o compiti prestabiliti ma piuttosto costituito da errori che si
affermano come traguardi specifici. E cosi che si rimarca il venir
meno di qualsiasi finalita o ideale assoluto, come lo si rappresenta
ironicamente nel progetto di riunificazione spirituale, di fatto vacuo,
dell’Azione Parallela e cio trova conferma — quale disgregazione
dell’esistere storico presunto compatto e delle stesse procedure pro-
tocollari in qualsiasi ambito di esercizio — nella costitutiva ambiguita
della natura umana, nel suo essere sempre decentrata/eccentrica,
situata cio¢ in ambiti mossi di “relazioni fluttuanti e contradditto-

181



rie”, che restituiscono I’essere umano nel suo essere “senza forma”,
gestaltlos. Masini osserva come nel romanzo musiliano prenda corpo
I'idea del venir meno della “causalita storica” a favore dell’affermar-
si del principio della “causa insufficiente”, espresso nella/dalla per-
cezione che nella vita pubblica/storica, come spiega il personaggio
principale dell’'Uonzo senza qualita, accada sempre qualcosa che in
definitiva non rinvia a una “causa ragionevole”.

E in tale ottica che la “causa insufficiente” si affianca sempre
a un “senso della possibilita” che contraddistingue la condizione
antropologica dispiegandola appunto eccentricamente in relazione
al decorso storico ordinario: “L’asse dell’esistenza storica, in questa
prospettiva, viene estromessa dal suo centro di gravita, costituito
dalla salda coappartenenza reciproca di uomo e storia: I'esistenza
storica viene messa da Musil ‘fuori gioco’, esposta, per cosi dire,
ad un dissolvimento ironico, nel senso che attraverso di essa si
intravede un altro ordine di possibilita che spodesta il reale e la
storicita del reale dalla loro presunta autoritaria compiutezza” (Ma-
sini 1990: 186).

La possibilita destata dalla realta: ancora Musil, in consonanza
— rileva Masini — con Ernst Bloch, il che significa che il reale si fa
“occasione del possibile” e si presenta dunque nelle sue disconti-
nuita, in quelle sue lacune che rendono I'occasione stessa fattore di
ulteriori possibilita. La realta si dispiega cosi come spazio/laboratorio
sperimentale che comprende 'umano come tentativo incessante di
divenire diversamente a partire da un “costante interiore”, un “deci-
sionismo intimo” che conferisce un singolare tono alla metamorfosi
degli stati, presupposto inequivocabile di conferimento di senso.

E cosi che si prospetta una esistenza di tipo saggistico-utopico che
restituisce il possibile al processo storico, meglio: al tempo presente
che si manifesta in noi sotto veste appunto utopica, insieme di poten-
ziali di trasformazione mai esauribile, come cio che non puo essere
consegnato al passato o fatto venir meno nel suo trascorrere futuro.
Masini aggiunge che in tale direzione I'utopia si delinea come “una
esperienza intima della temporalita e quindi non implica un porsi al
di fuori o al di 13, non evoca una trascendenza, bensi uno stabilirsi
al di qua, all'interno del mondo. Potremmo dire che con il termine
utopia si esprime una nuova immanenza diversa da quella prospettata
dallo storicismo che vede 'uomo conchiuso nell’assoluto della storia,
coinvolto in quel processo che lo costruisce e lo distrugge. Dobbiamo
vedere 'vomo nell’'orizzonte di una reale possibilita che dalla sua
stessa speranza di liberazione” (Masini 1990: 193).

Dotarsi del senso del possibile e del diverso, per dirla con Gar-
gani, indispensabile per entrare in un rapporto certo difficile, com-

182



plicato, con una realta e delle “cose” che possono andare come
vanno, “cosi”, ma anche in tanti altri modi. Si riafferma dunque,
in tali termini, quella “passione per il possibile” affermata da Kier-
kegaard e riproposta in modo incomparabile da Bloch nel Prinzi-
pio speranza, in cui proprio 'atto del sperare viene compreso nella
sua funzione utopica di segno positivo, come “affetto attivo” che
restituisce 'orizzonte del futuro alla determinazione parziale del
reale, all’idea di matrice marxiana che proprio il modo del futuro
fornisca lo spazio indispensabile per la possibilita concreta del di-
venire storico. “Scommettere sul possibile”, dunque, per riprendere
René Schérer (richiamato ancora da Deleuze nel suo confronto con
Bloch), ma quello che pitt mi preme trattenere la ricaduta antropo-
logica, per cosi dire, della riflessione blochiana. In questo senso ¢
da menzionare il paragrafo 36 di Experimentum Mundi. Le categorie
del portarfuori. La prassi. La domanda centrale, essenziale per una
raffigurazione dell'umano specificato dal “costante in-tendere del
nostro vivere e tendere”, del quale riporto quella parte che pare
dare forza all’idea, da me tante volte sondata, che I'essere dell’essere
umano sia il divenire: viene sottolineato in breve come la nostra
vicenda complessiva non sia soltanto caratterizzata dal “mettersi
in piedi” ma anche dal “mettersi sulla testa e fare cosi da sé la sua
difficile storia, anche senza saperlo”, vale a dire che allora “c’¢ un
che di talmente inconchiuso che noi stessi non sappiamo nemmeno
se siamo uomini” ed & cid che non toglie pero il fatto che il rap-
porto “servo-padrone” mantenutosi fino ad ora non rappresenta la
genuina umanita, cosi pure che nessun mero super-uomo occupa la
carriera e sbarra la strada all'umano, a questo tentativo non ancora
riuscito né fallito. Il sipario non ¢ ancora calato e tutte le doman-
de sono qui non soltanto aperte; se non si sa ancora che cosa sia
I'uomo, si sa perd che cosa inumano, anche senza poter gia sapere
esattamente che cosa sia umano. Si possiede la conoscenza e I'orien-
tamento per smascherare I'inumano, per mettere fuori circolazione
il pescecane fin dalla sue cause. E se sono le circostanze a fare gli
uomini, questo non significa appunto che ci si possa arrestare ed
acquietare con cio. Proprio al contrario, dice Marx, sono le circo-
stanze a dover essere rese umane e gli educatori a dovervi essere
educati” (Bloch 1980: 208).

La problematizzazione dell'umano ¢ in definitiva I'esigenza de-
cisiva che emerge dalla ricerca di Gargani e dalla costellazione di
figure e altri studiosi richiamata in queste pagine e a me piace anche
rimarcare come il motivo della enigmaticita della nostra condizione
antropologica, cid che favorisce una fenomenologia dell’esistenza ri-
volta a riconoscere in essa, nel complesso delle sue articolazioni, la

183



presenza di eccezioni accanto a quella delle regole, sia la base, quella
appunto della raffigurazione della costitutiva parzialita dell’essere
umano, di una preziosa e multiforme riflessione su una “razionalita
plurale” — cosi Gargani — che sembra ancora oggi proporsi come
tentativo indispensabile di restituzione a noi soggetti di una elasticita
percettiva e concettuale avvertita come essenziale per non rassegnarsi
a tutto cio che mira a offendere/violentare 'universo dell’esistere e a
cercare quindi di supportare/accompagnare quello che oggi appare
suscettibile di vera e propria trasformazione. E a tale base che I'au-
tore di Sguardo e destino si riferisce nel momento in cui scommette
sulle “seconde storie” delle vite umane, finalmente cosi sottratte al
destino infausto delle “vite mancate”, per dirla con Elias Canetti,
di cui sia possibile la narrazione al livello di una autocoscienza non
prepotente proprio laddove ci si abbandoni al pensare, al dire, allo
scrivere senza |'ossessione di avere a disposizione regole ferme, ri-
spetto alle quali pare inopportuno — si sostiene da molte parti con
voce maliziosamente suadente — lo sforzo, a volte la sofferenza, di
adottarne/acquisirne altre, nel transito interminabile tra “teoria” e
“narrazione”, tra quest’ultima e i differenti ordit: del mondo.

Bibliografia

Bloch, E., Experimentun: mundi. La domanda centrale. Le categorie
del portar-fuori. La prassi, tr. it. e cura di G. Cunico, Brescia,
Queriniana, 1980.

Cacciari, M., Paradiso e naufragio. Saggio sull'Uomo senza qualita
di Musil, Torino, Einaudi, 2022.

Gargani, A., Stzli di analisi, Milano, Feltrinelli, 1980.

Gargani A., Lo stupore e il caso, Roma-Bari, Laterza, 1985.

Gargani A., L'zo insalvabile, in AANV., La crisi del soggetto. Esplo-
razione e ricerca del sé nella cultura austriaca contemporanea, Fi-
renze, La Casa Usher, 1985.

Gargani, A., La frase infinita. Thomas Bernhard e la cultura austria-
ca, Roma-Bari, Laterza, 1990.

Gargani, A., Larte di esistere contro i fatti. Thomas Bernhard, Inge-
borg Bachmann e la cultura austriaca, introduzione e cura di M.
G. Ciaurro, Brescia, Lamantica Edizioni, 2017.

Kafka F., Diarz, 2 voll., a cura di M. Brod, tr. it. di E. Pocar, Mila-
no, Mondadori, 1952.

Masini F, Franz Kafka: una distruzione che edifica, in AAVV., La
crisi del soggetto. Esplorazione e ricerca del sé nella cultura au-
striaca contemporanea, Firenze, La Casa Usher, 1985.

184



Masini E, La via eccentrica. Figure e miti dell’ anima tedesca da Kleist
a Kafka, Casale Monferrato, Marietti, 1986.

Masini F., Utopia e storia, in F. M., Le stanze del labirinto. Saggi
teorici e altri scritti, a cura di U. Fadini, prefazione di S. Givone,
Firenze, Ponte alle Grazie, 1990.

Masini E, Franz Kafka. La metamorfosi del significato, a cura di E.
C. Corriero, Torino, Ananke, 2010.

Moravia S., L'esistenza ferita. Modi d’essere, sofferenze, terapie
dell’ uomo nell’inquietudine del mondo, Milano, Feltrinelli, 1999.

Perullo, N., I nostri fantasmi, in N. Perullo e U. Fadini (a cura
di), Storza, natura, ecologia. Scritti per Manlio lofrida, Modena,
Mucchi, 2022.

185



