
Aesthetica Preprint, n. 129, aprile-agosto 2025 ISSN 0393-8522 DOI: 10.7413/0393-85221498

Le radici pratiche della conoscenza: 

Aldo Giorgio Gargani e l’‘epistemologia 

orizzontale’

Davide Dal Sasso*

Abstract

In this paper I provide some of the reasons underlying Aldo Giorgio Gargani’s 
discourse of the possibilities of knowledge, namely about what I propose to call his 
‘horizontal epistemology’. My aim is to show its main traits by considering some crit-
ical aspects about the forms of life, the roles of expressiveness and organization, and 
the pivotal nexus between epistemology and aesthetics. At the same time, I also focus 
on a selection of methodological aspects that characterize Gargani’s critical discourse 
on the practical roots of knowledge in order to show the pragmatic and relational 
attitudes on which it rests and the influence of the Wittgensteinian philosophy on it.

Keywords

Forms of life, Experience, Ordinary Life, Expressiveness, Relationality, Human Or-
ganization. 

Introduzione

Quello delle forme di vita è un soggetto diventato progressiva-
mente imprescindibile per gli esiti della filosofia di Aldo Giorgio 
Gargani, tanto per le sue direzioni di ricerca (storica, teorica, me-
todologica) quanto per la sua eredità. Di quel soggetto si vorrebbe 
dire immediatamente che abbia natura teorica poiché, senza troppi 
giri di parole, esso è evidentemente anche un prezioso concetto 
tratto dall’‘ultima filosofia di Wittgenstein’1. Ma tale accezione non 
sarebbe comunque convincente. Risulterebbe semmai ben poco sod-
disfacente poiché Gargani lo intende, per estensione, un ‘fattore 
operativo’: ossia, uno sfondo dinamico e imprescindibile dal quale 
originano e variano le culture. 

* Scuola IMT Alti Studi Lucca, davide.dalsasso@imtlucca.it
1 L’accezione designa la produzione filosofica di Ludwig Wittgenstein successiva al 

suo Tractatus logico-philosophicus (1921). La possibilità di distinguerla ormai in tre fasi ha 
originato un dibattito che ha preso forma negli anni Settanta del Novecento e che oltre 
ai contributi dei filosofi Allan Janik e Stephen Toulmin – autori di un libro molto apprez-
zato da Gargani, Wittgenstein’s Vienna (1973) – è alimentato, tra gli altri, in particolare 
da quelli di Stanley Cavell, Cora Diamond, James Conant, Hilary Putnam, Sonia Sedivy, 
Sandra Laugier, Jacques Bouveresse, Danièle Moyal-Sharrock.



152

Gargani si è impegnato nella elaborazione di quella che potrem-
mo descrivere come una dissertazione sulle possibilità della cono-
scenza, sviluppata per individuarne le matrici pratiche e la profon-
da relazione con le trasformazioni delle culture. Una dissertazione 
svolta all’intersezione tra ricerca storica, metodologica e analitica. 
Un discorso articolato su più livelli, sviluppato nel corso degli anni 
e sintetizzabile nella formula ‘epistemologia orizzontale’. Alla sua 
base vi è l’ammissione di un componente fattuale assoggettato a va-
riabilità e alternative di ordine, l’operosità umana, che ha un ruolo 
attivo negli approcci conoscitivi dall’alto e dal basso. Ad alimentare 
il discorso di Gargani sono infatti moventi, relazioni e dinamiche 
proprie della progressiva strutturazione delle culture influenzata 
dalla fioritura e dalle ricorrenti trasformazioni delle forme di vita. 
Il loro esame viene svolto nel corso del tempo alla luce del rappor-
to che egli stabilisce e gradualmente rafforza tra epistemologia ed 
estetica, un nesso imprescindibile per la sua filosofia.

Il mio tentativo in questo saggio è di individuare le principali 
ragioni alla base della concezione possibilista coltivata da Garga-
ni per supportare la sua epistemologia orizzontale. Per farlo, nelle 
prime due sezioni procedo dall’esame di alcuni aspetti critici con-
cernenti le forme di vita verso l’individuazione del ruolo dell’e-
spressività e dell’organizzazione nel discorso di Gargani; nelle tre 
sezioni successive mi soffermo sul ruolo della cultura e sul nesso tra 
epistemologia ed estetica per dettagliare ulteriormente l’immagine 
della epistemologia orizzontale; nelle ultime tre sezioni esamino il 
discorso di Gargani per mostrare come difende criticamente le sue 
tesi sulle radici pratiche della conoscenza e quali siano i suoi lasciti.

1. La dimensione pragmatica

Il profilo delle ‘forme di vita’ che Gargani traccia, in particolare 
nel quadro del suo studio dei modelli di elaborazione teorica del-
la conoscenza2, riprendendo la concezione di Wittgenstein (1953) 
è quello di uno sfondo comune per le attività degli esseri umani 
determinato da un tessuto di decisioni, comportamenti, abiti e co-
stumi. Estendendone l’accezione Gargani sottolinea ulteriormente 
quella che, in ultima analisi, è la loro natura pragmatica. Le forme 
di vita sono concepite come uno sfondo per le attività degli esseri 
umani caratterizzato da due tratti: è dinamico, poiché quelli che 

2 Il cui riferimento principale è il suo libro Il sapere senza fondamenti (1975). Data 
la sua importanza rispetto all’indagine svolta in questo saggio, tornerò più volte a esso 
anche nelle prossime pagine.



153

lo costituiscono sono incessanti rivolgimenti dovuti all’incedere se-
condo autonomia della realtà e all’ininterrotto avvicendarsi di ac-
cadimenti, processi e pratiche umane; è intercedente, ossia è la base 
per molteplici possibilità di mediazione e rigenerazione conoscitiva: 
la formazione delle culture avviene mediante ricorrenti rettifiche, 
progressioni e regressi, necessari ampliamenti e riduzioni del lavorio 
conoscitivo.

La dimensione pragmatica è decisiva: più volte Gargani rimar-
ca la necessità di tenere conto di quale influenza abbia sulla con-
formazione dei tessuti sociali nonché sulle dinamiche che animano 
le relazioni umane. Ma non si tratterebbe che di un primo livello, 
perché egli sottolinea soprattutto la necessità di collegare tali fat-
tori alla produzione teorica, non tanto e solamente in direzione 
dell’orizzonte dei prodotti di scienza e filosofia, quanto in quello 
della origine e permanente trasformazione delle culture. Il suo 
discorso sulle radici pratiche della conoscenza poggia su questi 
presupposti. Tuttavia, per coglierne la portata è necessario chiarire 
anche altri aspetti.

In primo luogo, le osservazioni di Wittgenstein sul ruolo delle 
indagini grammaticali sono riprese e ampliate da Gargani in modo 
tale da non limitare la sua indagine al solo piano del linguaggio 
ma aprendo alla dimensione fattuale ed effettiva delle condotte 
umane. Se da una parte Gargani (2008: 135; 139) osserva che la 
“nostra conoscenza, il nostro sapere, il nostro gioco linguistico sono 
compiutamente espressi nelle descrizioni della nostra grammati-
ca”, dall’altra egli porta in primo piano quello che chiama ‘ordine 
pre-cognitivo’ individuandolo “alla base dei giochi linguistici e delle 
forme di vita” poiché determinante una “relazione esterna” (ivi: 
141): ossia, rende manifesto che il paradigma grammaticale possa 
rappresentare “il modo in cui la grammatica si riferisce al mondo” 
(ivi: 143). Quel modo si struttura non solo per via di possibilità 
offerte dal linguaggio ma anche di altre risultanti dalle pratiche 
umane. Questo approccio alla seconda filosofia di Wittgenstein 
permette di riconoscere la familiarità di Gargani con altri approcci 
eterodossi, soprattutto con quello di Stanley Cavell3.

In secondo luogo, nel programma filosofico di Gargani i nessi 
tra pratica e teoria, tra forme di vita e culture, sono corroborati 
– non solo ma con evidente interesse – in particolare dall’accen-

3 Nel suo importante libro The Claim of Reason (1979), Cavell lavora su questa pos-
sibilità concentrandosi soprattutto sul ruolo dei criteri wittgensteiniani nel quadro delle 
dinamiche sottostanti gli usi delle parole e le formulazioni esplicative, gettando così le 
basi in modo ancora più netto per un ampliamento dello studio della grammatica, condi-
viso anche da Gargani. Per ulteriori dettagli si veda Cavell 1979 [2001], parte prima: in 
particolare le sezioni 1, 2 e 4, 5.



154

tramento di due temi: l’espressività, tema portato in luce soprat-
tutto attraverso lo studio dell’ultima filosofia di Wittgenstein; 
l’organizzazione, ossia l’impegno ad agire in una direzione o in 
un’altra secondo esigenze che provengono direttamente dalla 
conformazione stessa delle forme di vita. Oltre a fare risaltare 
quale importanza abbiano le forme di vita – non solo per la sua 
filosofia ma anche ai fini della epistemologia orizzontale – en-
trambi i temi permettono di riconoscere tanto l’influenza della 
filosofia di Wittgenstein quanto la rifinitura di una inclinazione 
evidentemente pragmatica rispetto all’accesso alla conoscenza. 
Alcune specificità dei due temi richiedono pertanto di essere 
ulteriormente introdotte.

2. Espressività e organizzazione

Il quesito intorno alla filosofia di Wittgenstein Gargani lo svi-
luppa affrontando, tra gli altri, proprio il tema della espressività. 
Di questa disposizione a esternare ciò che altrimenti giacerebbe su 
uno sfondo – esprimere significa rendere manifesto, portare alla 
luce – Gargani traccia un profilo specifico: anziché relegarla alle 
più popolari possibilità offerte dagli usi pubblici del linguaggio, 
soffermandosi soprattutto sul ruolo dei giochi linguistici, la desi-
gna come un modo di fare le cose, di porsi in relazione alla fitta 
rete di accadimenti, relazioni, eventi e imprevisti, che incentiva le 
possibilità di esternazione. Da una parte, assegna all’espressione 
un ruolo chiave tenendo conto della realtà, del mondo esterno che 
segue i propri ritmi e ordinamenti, preservando la libertà della 
produzione dei significati alla base delle possibilità offerte dal 
costruttivismo; dall’altra, la specifica nel quadro di quella che ri-
sulta essere una concezione relazionale delle possibilità della cono-
scenza. Gargani critica, infatti, sia l’eventualità che la conoscenza 
sia possibile mediante modelli applicabili dall’alto (dalla mente 
al mondo) sia l’orientamento opposto, dal basso (dal mondo alla 
mente). Ora, l’alto e il basso sono in qualche modo designabili 
mantenendo come riferimento primo la contrapposizione tra mate-
riale e immateriale, tra le cose e le parole, tra il piano delle tangi-
bilità offerto dalla realtà mediante ciò che arreda il mondo esterno 
e quello delle intangibilità inerente alle possibilità di elaborazione 
(teorica, concettuale, linguistica) offerte dalla mente. Il profilo 
della sua epistemologia orizzontale sembra pertanto configurarsi 
in uno spazio di intersezione (tra realtà e conoscenza) che non 
è però riconducibile a una concezione verticale delle dinamiche 



155

conoscitive poiché si struttura conformemente a inclinazioni, pra-
tiche umane e relazioni che si compiono secondo moti orizzontali. 
Non è detto che essi siano caratterizzati da parità, poiché come 
osserva Gargani, non solo le possibilità ma anche i limiti caratte-
rizzano gli andamenti dell’accessibilità conoscitiva. Di quei moti 
orizzontali, dalla sua filosofia, risulta infatti che siano tanto affi-
nità e costanza quanto differenze e mutevolezza a determinarne 
la sostanza.

Il tema dell’organizzazione è dunque imprescindibile. Già nella 
prima fase dei suoi studi, Gargani (1975: 36) segnala l’esigenza del 
compimento di un cambiamento metodologico che possa basarsi 
sulla presa in carico di specifici problemi, rispetto ai quali si formu-
lino proposte di risoluzione, in rapporto alla disciplina di “modelli 
di comportamento della vita intellettuale e della condotta pratica”. 
Il modo in cui si organizzano gli esseri umani è alimentato da più 
competenze, insieme a quelle linguistiche sono altrettanto decisive 
quelle operative, le possibilità di fare le cose in qualche modo. Il 
rapporto tra forme di vita ed elaborazioni teoriche offre ragioni utili 
per sostenerlo, proprio come scriverà in seguito Gargani (1994: 40): 
“ciascun individuo non è la teoria della propria esistenza. […] Piut-
tosto, le loro concezioni, opinioni, giudizi, stanno insieme alle loro 
azioni in una forma di vita che non è sottoposta ad alcuna costrizio-
ne logica”. Le fondamenta dell’organizzazione sarebbero pertanto 
da riconoscere proprio nelle forme di vita poiché, come Gargani 
(1975: viii) precisa avviando il suo studio dedicato al sapere senza 
fondamenti, le “modalità dell’esperienza e dell’organizzazione delle 
forme di vita umana costituiscono, per così dire, l’interiorità dei 
moduli conoscitivi.”

Le ricadute, come Gargani subito metteva a fuoco, riguardano 
sia l’elaborazione teorica, ossia gli ambiti delle scienze e della filo-
sofia, sia quello ben più ampio delle culture umane. Pertanto, non 
sarebbe azzardato riconoscere che sia stato proprio questo amplia-
mento di prospettiva metodologica a rendere applicabile la sua filo-
sofia, in più sedi (epistemologia, filosofia del linguaggio, estetica4), 
e certamente alla sua riflessione sulla cultura.

4 A questi ambiti possono essere ricondotti numerosi tra gli studi di Gargani. Senza 
alcuna pretesa di esaurirne il carattere spesso multidisciplinare e altrettanto spesso eviden-
temente epistemologico, si potrebbe provare a suddividerne una selezione come segue. Per 
esempio, sono riconducibili al primo ambito Hobbes e la scienza (1971), Il sapere senza 
fondamenti (1975), il volume collettaneo Crisi della ragione (1979), L’altra storia (1990), 
Stili di analisi (1993); al secondo Linguaggio ed esperienza in Wittgenstein (1966), Intro-
duzione a Wittgenstein (1973), L’organizzazione condivisa (1994), Il filtro creativo (1999), 
Wittgenstein (2003); al terzo Kafka oggi (1984), La frase infinita (1990), Il coraggio di essere 
(1992), Il pensiero raccontato (1995), Wittgenstein (2008).



156

3. La condizione di sfondo

Dapprima nel quadro della sua critica ai fondamenti della cono-
scenza e in seguito con la sua lettura eterodossa dell’ultima filosofia 
di Wittgenstein, Gargani si concentra sulla questione del contesto: 
la produzione dei significati avviene all’interno delle società, me-
diante relazioni e pratiche umane che non possono essere osservate 
senza tenere conto dei diversi ambiti nei quali sulla base di più 
abitudini prendono forma le culture. In tali contesti si palesano 
naturalmente imprecisioni incompiutezza e variabilità. Vale a dire, 
in prima istanza, i tratti di quella che è una porosità propria delle 
condizioni di produzione e ricezione dei significati. Gargani (1994: 
30) la spiega come segue:

non abbiamo un fondamento logico certo di ciò che parliamo quando parliamo. 
Questo non significa che non possiamo riferirci agli oggetti, ma che non possiamo 
più sostenere di riferirci all’oggetto sulla base di un fondamento certo, ma piuttosto 
sulla base di arrangiamenti conversazionali, di soluzioni, di ipotesi che volta a volta 
ci sembrano pragmaticamente più semplici, più efficaci.

Piuttosto che dalla verificabilità, la via che Gargani promuove è 
guidata dalla comparazione, dalla possibilità di rimettere in discus-
sione i presupposti, di aprire a nuove linee di indagine, di riformu-
lare le spiegazioni tenendo conto di quanto incida la variabilità. Ben 
prima di essere rivolto alle versatilità del linguaggio – i suoi limiti e 
possibilità sul piano espressivo e su quello delle possibilità di intesa 
che esso concede5 – quello che Gargani sviluppa è un discorso 
concernente i modi in cui gli esseri umani si organizzano per stare 
nel mondo. Lapidario osserva che “le proposizioni rimangono vere, 
ma le cose di cui parliamo cambiano” (Gargani 1994: 31). Il punto 
di partenza è pertanto lo spazio in cui si verifica tale scarto nonché 
il suo movente. Il primo è la cultura, il secondo le forme di vita.

“Cultura significa il contesto globale di abiti linguistici, di 
grammatiche, di circostanze della vita umana, di connessioni e di 
intrecci di significati” (Gargani 2008: 9). Quel contesto è stabilito 
mediante una fitta rete di pratiche processi e relazioni che sono 
attivate svolte e consolidate tanto in sede semantica quanto in 
sede pragmatica. Nell’incessante dinamismo di fatti accadimenti 
ed eventi in cui si articola autonomamente la realtà, gli esseri 
umani sono in costante attività.

Iniziando a dettagliare il profilo della epistemologia orizzontale 

5 Inclinazione teorica che avvicina anche in questo caso la posizione di Gargani a quel-
la di Cavell: il suo Must We Mean What We Say? (1969) offre preziosi approfondimenti 
per molti aspetti della medesima questione.



157

di Gargani è importante considerare che gli approcci conoscitivi 
dall’alto e dal basso sono naturalmente influenzati da un ulterio-
re fattore attivo su un piano intermedio tra realtà e conoscenza. 
Quel fattore possiamo chiamarlo ‘operosità umana’. Orientata dal 
linguaggio e dal puro fare, essa è assoggettata a continua varia-
bilità e si contraddistingue per il suo dispiegarsi orizzontale. In 
proposito, vi sono due temi che hanno particolare incidenza sul 
discorso di Gargani.

Primo, l’operosità umana si configurerebbe come l’insieme delle 
condizioni di possibilità delle forme di vita: concezioni, presupposti 
e decisioni che trovano espressione in abiti, comportamenti e pra-
tiche umane di vario tipo.

Secondo, le nostre operosità, mediante il linguaggio e le azioni 
– d’accordo con l’accezione di una positiva distinzione tra i due, 
basata su gradi diversi di espressività (ciò che potrei esprimere con 
il linguaggio potrebbe essere inesprimibile mediante le mie azioni e 
viceversa) – concorrono attivamente alle nostre possibilità conoscitive.

Entrambi i temi permettono di riconoscere l’identificazione del-
le forme di vita non solo con uno sfondo comune per gli esseri 
umani ma anche con un campo di possibilità e condivisione vitali 
ancor prima che culturali, d’accordo con quanto Gargani (1994: 
41) osserva:

Una forma di vita – una costellazione di conformazioni concettuali, di sistemi 
rappresentativi, di figure e di atteggiamenti della condotta degli uomini – è l’espres-
sione di un destino di convivibilità e di compatibilità tra gli uomini; è una forma di 
cultura che non è disciplinata dalla logica dell’implicazione, per cui se c’è a, allora 
deve seguire b, ma che è modellata dalla logica della coesistenza o comunanza di 
vita, dalla circostanza nella quale dove c’è a, c’è anche b, dove l’una cosa dà l’altra.

Quale sia la portata di questa logica della coesistenza vitale, Gar-
gani (1975) lo ha già in chiaro quando, mettendo in discussione 
gli approcci conoscitivi dall’alto si soffermava sul rapporto tra vita 
quotidiana e vita intellettuale sottolineando il ruolo di quelli che 
chiama ‘modelli decisionali’ che avrebbero origine nelle forme di 
vita ovvero nelle condotte pratiche umane. In estrema sintesi, si 
tratta di riconoscere quelle che Gargani (1975: 68) rispetto a tutto 
quel lavorio nel quale sono impegnati gli esseri umani chiama effi-
cacemente “le radici pratiche dei loro abiti intellettuali”; ossia rico-
noscere la possibilità di rinvenire “nelle forme della vita quotidiana 
modelli di formazione delle credenze, dell’assenso della decisione 
della condotta” che possano valere “come criteri di decisione delle 
questioni dottrinali e speculative” (Gargani 1975: 65)6. 

6 Una spiegazione che Gargani elabora gradualmente riconoscendo una possibile matri-



158

Le forme di vita come condizione di sfondo per la coesistenza 
vitale e culturale. Per supportare meglio alcune considerazioni in 
proposito è utile avere una idea ancora più chiara della portata 
del discorso di Gargani: è importante che la direzionalità operativa 
orizzontale delle operosità umane sia il più possibile riconoscibile. 
I seguenti schemi (figure 1 e 2) offrono due immagini che possono 
essere di aiuto poiché mostrano graficamente uno dei capisaldi del 
suo discorso.

Figura 1. L’approccio dall’alto (dalla mente al mondo).

Figura 2. L’approccio dal basso (dal mondo alla mente).

Sulla base del discorso di Gargani è possibile riconoscere che 
l’operosità umana sia un insieme di comportamenti e pratiche utili 
ad affrontare esigenze e richieste che si presentano svolgendo le 

ce critica anche nelle dissertazioni dell’umanista francese Sébastien Castellion (1515-1563). 
Per ulteriori dettagli, si veda in particolare Gargani 1975: 63-68.



159

nostre vite quotidiane nel mondo, mediante il linguaggio e per via 
delle nostre azioni. La posizione delle operosità umane è infatti in-
termedia rispetto alla relazione tra la mente e il mondo. Un aspetto 
importante da considerare è che Gargani per la sua spiegazione am-
mette che il presupposto sia ontologico e ricorre alla formulazione 
di una trattazione epistemologica per affrontarlo. Naturalmente, le 
operosità umane si attuano nella realtà ma il principale riferimento 
di Gargani sono i modi in cui sarà possibile elaborare descrizioni e 
formulare spiegazioni sulla scorta di quello che diciamo e facciamo. 
Dunque, non sono immediatamente le reti di relazioni accadimenti 
e processi che innervano la realtà ma la loro incidenza orizzontale 
a essere tra i maggiori oggetti di indagine di Gargani.

4. La dimensione estetica

Che cosa implichi per le sue ricerche l’individuazione del ruolo 
delle operosità umane è ancora più chiaro se si considera in parti-
colare proprio quella loro posizione nella relazione tra la mente e 
il mondo. Una posizione intermedia nella misura in cui quello che 
diciamo e facciamo concorre a costituire gradualmente le fonda-
menta delle forme di vita nonché, successivamente, a dare origine 
alle trasformazioni delle culture. 

La spiegazione di questa condizione operativa Gargani la offre 
stabilendo anzitutto un nesso, già emerso nelle sezioni precedenti 
ma non ancora precisato, tra epistemologia ed estetica. Alla sua 
base vi è il ruolo che assegna all’estetica, a quella dimensione primi-
genia del sentire che è modalità di mediazione tra la mente e il mon-
do nonché apertura a possibilità espressive formantisi attraverso le 
pratiche umane e l’esercizio del linguaggio. In quest’ultimo ambito, 
gli esiti possono essere diversi ed è anzitutto a quello descrittivo che 
Gargani pone attenzione discutendo quella crisi dei fondamenti che 
a suo modo di vedere attanaglia tanto il piano ontologico quanto 
quello epistemologico. Una critica tutt’altro che secondaria poiché 
rivela immediatamente l’esigenza di una mediazione, come chiarisce 
Gargani (1986: 52) riconoscendo che l’essere umano 

è anche un essere naturale, e non nel senso che sia genuino e autentico di fronte a 
se stesso, ma che sia visto all’opposto come un essere affastellato di concezioni, di 
teorie che sono anche dentro di lui, ma che non sono uno specchio di qualcosa di 
cui egli sarebbe il portatore limpido e vigile. Piuttosto, egli va in giro per le strade, 
incontra persone, va in riva al mare in una giornata di sole e avverte il peso, l’ag-
gravio che appartiene né alla vita come tale, né alle teorie e credenze come tali, ma 
al punto del loro incontro. 



160

A quell’esperienza l’essere umano può reagire, sensibilmente, 
in più modi. Tuttavia, sono due i soggetti che Gargani pone al 
centro della sua riflessione, a riprova del legame tra modalità di 
mediazione e possibilità espressiva, o se si preferisce tra estetica 
ed epistemologia: (i) le “esperienze di discrepanze” (ibidem) e (ii) 
la necessità di posizionarsi. Dalle prime deriva il rilievo di scarti, 
incongruità, asperità di vario genere nonché il vivere fatiche e soffe-
renze; dal secondo la possibilità di dare forma all’esperienza. I due 
soggetti (i, ii) sono profondamente intrecciati poiché hanno origine 
in una condizione che condividiamo continuamente nel corso delle 
nostre vite quotidiane: ci troviamo nel mezzo. Di che cosa? Di ciò 
che Gargani (1986: 53) descrive nei termini di “un confronto che 
è inaspettato perché sopravviene da solo”.

Prima di essere della realtà, l’autonomia che identifica Gargani 
è propria della relazione con essa, dei diversi modi che possiamo 
avere di interagire, cercare vie percorribili, organizzarci, formula-
re spiegazioni. Ecco perché, in ultima analisi, il nesso tra estetica 
ed epistemologia che egli stabilisce e frequentemente sottopone a 
esame è di primaria importanza: perché rivela il ruolo della rela-
zionalità ossia, ancora una volta, di una necessità di mediazione. 
“La parola non dice le cose, e non le descrive, e d’altronde la cosa 
non comanda il linguaggio; quello che però è vero è che qualcuno, 
qualche uomo, sta lì in mezzo” (Gargani 1986: 53).

Di che tipo di mediazione si tratta? Da una parte Gargani ha 
in chiaro che essa si radichi nel dinamismo vitale, o più precisa-
mente nelle possibilità che hanno gli esseri umani di fare qualcosa: 
“un muoversi, un partire per qualche parte” (ivi: 54) per riuscire 
a reagire a sofferenze dovute ai loro modi di interagire e sentire il 
mondo, ovvero per poter dare forma alle loro esperienze. Come 
riuscirci? Tornando a sé stessi, alla propria posizione che non senza 
sacrificio richiede di fermarsi e fare il punto. “La forma, se sorgerà, 
non sarà il programma di una forma, ma sarà l’impronta della sua 
fermata” (ibidem [p. 54]).

Il breve profilo della dimensione estetica operante nella filosofia 
di Gargani non si risolve però in questa prima precisazione. Dall’al-
tra parte, infatti, egli apre a uno studio delle possibilità del linguag-
gio. Il nucleo della mediazione risiede in questo secondo ordine di 
riflessioni. La parola chiave è ‘narratività’, ossia la dichiarazione di 
un limite che si pone immediatamente sulla base del pronunciarsi 
della stessa dimensione estetica. Reagiamo a esperienze di discre-
panze (e di molteplici altri ordinari scarti) cercando di ottenere 
delle forme. Ossia, detto altrimenti, provando a dare un senso alle 
nostre esperienze, ma spesso l’esito non è positivo. Non lo è non 



161

solo perché potremmo non riuscire a coglierne il senso, ma anche 
perché ne avvertiamo il peso. 

“La passione del dire, la passione del senso sono motivi profon-
damente radicati nel bisogno umano di raccontare, di trasmettere 
memoria e desiderio; ossia nel profondo bisogno umano di essere 
accettati e capiti” (Gargani 2001: 11). Gargani, come aveva già mo-
strato Cavell (1979), rileva che avvertire il peso della perdita del 
senso è questione inevitabile e che normalmente successi e insucces-
si si devono al linguaggio. Tuttavia, è ai modi in cui l’essere umano 
si impegna a fare fronte a eventuali insuccessi che Gargani guarda 
con particolare attenzione.

Torniamo un momento all’esempio di qualcuno che va in riva 
al mare in una giornata di sole: si tratta di riconoscere quel punto 
di incontro in cui ci troviamo e di ammettere il palesarsi di uno o 
più limiti. Anzitutto, proprio sul piano epistemologico. 

Sì, perché si tratta di ritornare su di sé mentre contemporaneamente si ha l’im-
pressione di disperdersi nei fiocchi della propria cenere. Ciò che di fatto appare 
irreale è la tenuta temporale, lineare delle teorie, delle concezioni, delle dottrine, 
perché l’esperienza di fronte alla quale è messo quell’uomo lungo la spiaggia è la 
circostanza che i nostri pensieri prima o poi diventano falsi (Gargani 1986: 54-55).

Dunque, quali possibilità vi sono? Le idee possono benissimo 
andare in frantumi, teorie e concezioni diventare repentinamente 
instabili. Da una parte, Gargani assegna un ruolo importante alla 
narratività, sottolineandone il carattere immaginativo che la pervade 
osservando che essa “non è un ornamento della vita” bensì “motore 
immanente e segreto delle trame e dei contenuti delle esistenze de-
gli uomini e delle donne” (Gargani 2001: 16). Dall’altra, egli prova 
a definire in modo ancora più netto la dimensione estetica, quella 
sua duplice condizione di modalità di mediazione tra la mente e il 
mondo e apertura alla possibilità espressiva, ricorrendo al termine 
‘duplicità’. Ossia, rinviando al potenziale che, ancora una volta, 
può avere l’operosità umana. “La duplicità contrassegna anche la 
natura bipolare della proposizione, la circostanza che la proposi-
zione assume i valori del vero e del falso sulla base di una forza 
assertiva” (Gargani 2005: 42)7. Ma in virtù di quale elemento è 
possibile riconoscere questo ruolo delle operosità umane? Si tratta 
delle possibilità del costruttivismo? Non in prima istanza, poiché 
il vero oggetto della riflessione di Gargani è la relazionalità. La 

7 La riflessione svolta da Gargani (2005) non è immediatamente rivolta all’estetica, 
tanto meno a quella che in queste pagine sto proponendo di chiamare ‘dimensione este-
tica’. Tuttavia, in quella sede egli riflette nuovamente sul rapporto tra epistemologia ed 
estetica lasciando che a guidarlo sia anche il discorso sul ruolo che svolge l’etica. Per 
approfondire si veda Gargani 2005. 



162

dimensione estetica riconoscibile dalla sua riflessione è lo spazio in 
cui ci troviamo stando nel mezzo, quello in cui possiamo compiere 
molteplici attività anche (non solo) con l’ausilio del linguaggio ri-
badendo la primarietà della nostra posizione mediana. Ecco perché 
egli sceglie il termine ‘duplicità’ che “non allude, non si riferisce al 
numero ‘due’, né al dualismo in genere, ma al campo della relazio-
nalità” (Gargani 2005: 44).

Quel campo è quello in cui la dimensione estetica, pur legando-
si al piano epistemologico può comunque contribuire a metterne 
in crisi le fondamenta, aprendo frequentemente alla dimensione 
pragmatica.

5. Orizzontalità

Facciamo il punto. Per tracciarne una immagine ancora ap-
prossimativa, all’inizio di questo testo ho scritto che l’epistemo-
logia orizzontale di Gargani è una dissertazione sulle possibilità 
della conoscenza che mira a individuarne le radici pratiche. Da una 
parte, quella che egli formula è una teoria della conoscenza (episte-
mologia) che ne esamina metodi limiti e possibilità in rapporto al 
ruolo della esperienza e delle operosità umane; dall’altra, è indagine 
svolta dall’interno della medesima formulazione teorica per riuscire 
a rendere conto del ruolo che hanno in essa dinamiche operative, 
esperienziali e relazionali, ossia ammettendo un’altra via (orizzonta-
le) per le possibilità conoscitive. Una via offerta dall’organizzazione 
propria delle forme di vita, intese come campo di possibilità in cui, 
attraverso il linguaggio e le azioni umane, si configura l’orizzontalità 
propria della coesistenza vitale e culturale.

Per quanto influenti, gli usi del linguaggio, i contesti della sua 
condivisione pubblica, la dimensione estetica, se presi singolarmente 
sono comunque fattori insufficienti per riuscire ad avere una idea 
ancora più chiara della epistemologia orizzontale di Gargani. Piut-
tosto, è quello che facciamo in relazione a e sulla base di tali fattori 
a determinarla. La formulazione di quel suo discorso che può essere 
svolto a più livelli – essendo a sua volta una pratica che possiamo 
compiere – rivela in modo ancora più evidente il profilo di una 
epistemologia che si configura nello spazio intermedio tra cono-
scenza e realtà, basandosi sulla comparazione. L’orizzontalità che 
la caratterizza origina nella dimensione pragmatica della indagine 
sulla conoscenza svolta dal suo interno così come nella formazione 
quotidiana dei discorsi in stretto rapporto a esperienze, relazioni e 
mutamenti della realtà. Dunque, se da una parte Gargani sviluppa 



163

la sua epistemologia orizzontale identificandola con un modo soddi-
sfacente di fare filosofia, dall’altra essa è risposta a una richiesta di 
mediazione ossia rivelazione della dimensione estetica che la attra-
versa e alimenta in quanto altrettanto costitutiva dell’organizzazione 
delle forme di vita.

Pur trovando definizione nella ricorrente interrogazione della co-
noscenza, l’elemento costituente della sua epistemologia orizzontale 
è la relazione, l’essere con, il trovarsi tra, il condividere insieme a: il 
fare parte di un mondo che richiede continuamente di non si ripie-
garci sulla mera condizione conoscitiva ma di misurarci con le sue 
ricorrenti trasformazioni. In ciò si riconosce ancora più nettamente 
l’influenza della inclinazione estetica nella epistemologia orizzontale 
di Gargani, un fatto per niente secondario poiché rivela un doppio 
movimento: dei nostri moti organizzativi e dei nostri sforzi di dare 
forma alle esperienze mediante la conoscenza.

6. L’esperienza relazionale

L’operosità umana è decisiva sia perché può concorrere a met-
tere in scacco le elaborazioni teoriche – in entrambi gli approcci 
conoscitivi, dall’alto e dal basso – sia perché incide profondamente 
su di esse in relazione alla variabilità dei processi in cui si articola 
la realtà e delle innumerevoli attività svolte dagli esseri umani.

Il nesso tra la rete delle relazioni umane, i contesti nei quali si 
configurano, e le possibilità di ampliamento della conoscenza si 
basa sul ruolo assegnato anzitutto alla esperienza vissuta del signifi-
cato. Tuttavia, per Gargani – ammettendo la possibilità di ampliare 
l’orizzonte del quadro che traccia – non si tratterebbe meramente 
di una relazione di carattere semantico. Piuttosto, essa è anche di 
carattere pragmatico, essendo basata principalmente sulla produ-
zione dei significati, nonché sulla loro impressione, espressione e 
comprensione. Gargani (2008: 9) offre un esempio utile a chiarire 
questo punto:

È in relazione al complesso di una cultura che posso comprendere il significato 
di una nuova unica espressione inaudita. Come posso interpretare e comprendere 
in qualche modo il sorriso enigmatico di Monna Lisa? Costruendo una storia, un 
racconto, ossia connettendo i tratti, gli elementi del quadro con lo sfondo delle mie 
esperienze, dei miei linguaggi, di una tradizione di gesti dai quali traggo la possibilità 
del significato.

Rispetto a quel lavorio di connessione che porta in luce anche 
il ruolo della interpretazione, Gargani (1994: 43-44) sottolinea la 



164

necessità di “partire da un’attitudine verso i nostri interlocutori”: 
ossia di “assumere le proposizioni, che noi non comprendiamo di 
un nostro interlocutore, di una cultura altra e di un linguaggio al-
tro, come se fossero proposizioni vere di qualche cosa ed esplorare 
[…] se si possa riuscire a realizzare una certa base di accordo coi 
nostri interlocutori”.

I comportamenti e le pratiche umane come guida per la for-
mazione della conoscenza. Questa, in estrema sintesi, è la tesi che 
Gargani sviluppa attraverso più ricerche per difendere il ruolo pre-
cipuo delle forme di vita e dell’attitudine pragmatica che concor-
rerebbe a successi e insuccessi del lavorio mentale. L’elaborazione 
teorica andrebbe dunque considerata in relazione a entrambi: come 
già anticipato nelle sezioni precedenti, una delle ragioni principali 
Gargani la individua nel ruolo che avrebbero proprio le condotte 
pratiche umane nell’offrire criteri e modelli operativi utili per il 
formarsi della conoscenza.

La possibilità che l’esperienza vissuta del significato median-
te l’elaborazione linguistica possa dare origine a ciò che Gargani 
chiama un ‘mondo’ – ossia un vasto ambito di applicabilità del 
linguaggio e delle parole – rinvia agli esiti costruttivisti da lui più 
volte descritti, influenzato soprattutto dallo stupore di Wittgenstein 
(1966) verso l’esistenza stessa del mondo e del senso che si può 
provare a darne8. Tuttavia, a essere dirimente sarebbe la sua incli-
nazione relazionale che rivela un approccio che è anzitutto di ca-
rattere comportamentale, quale esercizio delle abilità caratterizzan-
ti il nostro stare nel mondo. Abilità che sarebbero essenzialmente 
umane – abiti, comportamenti, attitudini – e non esclusivamente di 
carattere linguistico.

Il tono sarebbe dunque quello di una indagine che apre dal 
piano semantico in direzione di quello dell’esperienza vissuta, con-
cepita nella sua forma più ampia in termini pragmatici come espe-
rienza relazionale. Ecco perché a distanza di più di quarant’anni, 
sulla scorta dei suoi primi studi dedicati a Wittgenstein, Gargani 
porta in primo piano anche il nesso tra musica parola e gesto per 
dare forma a un contributo eccezionale – che si inserisce natural-
mente nel quadro del dibattito sulla seconda e terza filosofia witt-
gensteiniana – nel quale risalta il ruolo della organizzazione umana, 
del disporsi in modo tale da concorrere con quello che si fa alla 

8 Nel corso della sua dissertazione sull’etica, vi è infatti un ruolo cruciale che Wittgen-
stein (1966) assegna all’esperienza rispetto alla possibilità di assegnare valore a qualcosa, 
descrivendola come il fatto stesso che ci stupiamo “per l’esistenza del mondo” (p. 12). Il 
ruolo del linguaggio è parallelamente sottolineato chiarendo che le nostre parole “sono 
strumenti capaci solo di contenere e di trasmettere significato e senso, senso e significato 
naturali” (Wittgenstein 1966 [2005]: 11).



165

conformazione della cultura. Un esito conseguibile essendo fautori 
indiretti della cultura, suoi naturali formatori e riformatori a partire 
dalla vita di tutti i giorni. ‘Indiretti’ significa questo: lo siamo già 
naturalmente sulla base di quello che facciamo quotidianamente. 
Per questo per il discorso di Gargani diventa altrettanto decisivo il 
primato dell’ordinario, la dimensione lineare e solo apparentemente 
tanto elementare delle esperienze della vita quotidiana.

Difendere la possibilità che la formulazione teorica possa ba-
sarsi sul ruolo della coesistenza e sulla esperienza relazionale è 
una scelta che Gargani prende mettendo a fuoco anche un’altra 
significativa conseguenza della rigidità dei modelli teorici elaborati 
attraverso approcci conoscitivi dall’alto, quella che sul finire degli 
anni Settanta chiama ‘crisi della ragione’. Una delle sue cause an-
drebbe cercata nella resistenza al ruolo delle possibilità sistemiche: 
la elaborazione di costrutti teorici basati sull’approccio conosci-
tivo dall’alto implica che essi abbiano “un effetto devastante sui 
sistemi ai quali sono stati applicati dissolvendo il reticolo delle 
relazioni che sussistono all’interno di essi” (Gargani 1979: 10). 
Ma il vero fattore di rischio è il compimento di un “esaurimento 
della forma di vita” determinato soprattutto dalla ripetizione di 
applicazioni razionali e di modelli conoscitivi preesistenti, non-
ché dall’assumere che “il repertorio di tecniche di una forma di 
razionalità” possa essere concepito come “l’inventario completo 
delle cose stesse e di tutte le possibilità che ad esse competono” 
(ivi: 15). Entro tale concezione prende forma la crisi della ragione, 
che Gargani (1979: 44-5) sottopone a esame anche per rimarcare 
ulteriormente il ruolo dell’esperienza: 

Nella scoperta di un nuovo ordine di verità subentra una specie di nuova ten-
sione muscolare. Piantando in asso figure logore e astratte proprie dei linguaggi e 
del sapere istituzionalizzati, ricerchiamo un contatto più diretto, un’approssimazione 
crescente con l’esperienza che ci circonda, sottraendoci allo schema fondamentale 
della razionalità classica di un antefatto primordiale del nostro sapere, di una teologia 
del sapere tutto dispiegato.

In questa dinamica, da un punto di vista metodologico, risalta 
ancora di più il ruolo chiave del nesso tra epistemologia ed estetica 
che Gargani ha stabilito e sviluppato nel tempo attraverso la sua 
prospettiva filosofica. L’origine di questa prospettiva è nella critica 
che muove verso i modelli tradizionali delle spiegazioni della for-
mazione delle conoscenze. Data la sua importanza ai fini di questo 
studio, la prendo in esame nella prossima sezione mostrandone al-
cune delle principali componenti e nella successiva individuando 
alcune delle alternative che egli ha mostrato.



166

7. I modelli adamantini

Nel suo Il sapere senza fondamenti, Gargani si muove in due 
direzioni: in primo luogo (a), individua qualcosa come uno ‘spazio 
per l’instabilità’, ossia lo spazio entro il quale è necessario mettere 
e rimettere in discussione possibilità anzitutto descrittive, ma in 
ultima analisi esplicative, della relazione tra realtà e conoscenza. In 
secondo luogo (b), cerca di riporre al centro della riflessione sulle 
possibilità del discorso teorico la relazione, non solo e immediata-
mente con le sue origini nella percezione, ma con l’esperienza quale 
imprescindibile punto di riferimento per fare i conti anche con la 
variabilità, l’imperfezione, il disaccordo.

Rispetto al primo punto (a) è importante quanto Gargani 
(1975: 15) scrive dopo avere ricapitolato l’andamento della filo-
sofia moderna entro quella che chiama “la strategia geometrica 
del mondo fisico”: 

Quello che è qui in gioco tra aristotelismo e galileismo è il diritto teorico di 
sottrarre il mondo fisico ai modelli e all’apparato categoriale del linguaggio geome-
trico. Simplicio dice infatti che ‘non è dubbio che l’imperfezione della materia fa che 
le cose prese in concreto non rispondono alle cose considerate in astratto’. Galilei 
supera tale difficoltà del modello grammaticale geometrico in modo da includere in 
esso anche quei casi, quelle circostanze, quegli oggetti che, secondo l’interlocutore 
aristotelico, si sottrarrebbero al modello in questione. Salviati replica in questo senso 
che l’applicabilità della scienza geometrica al mondo fisico non è condizionata e 
ostacolata dalle imperfezioni della materia, dagli accidenti e causalità cui risultano 
sottoposti gli oggetti fisici.

Rispetto al secondo punto (b), è rilevante quanto osserva Gargani 
sulla base della individuazione di quello spazio per l’instabilità men-
zionato. Quello spazio, non è negato, ma generalmente ricondotto 
alla spiegazione che se ne può offrire mediante le formulazioni di fi-
losofia e scienza. Un modello teorico di riferimento è cruciale poiché 
concede di procedere con molteplici spiegazioni. Proprio per questo 
“Galilei si rifiutava di uscire dal modello geometrico perché quest’ul-
timo costituisce l’ambito all’interno del quale sono decidibili tutte le 
questioni che si riferiscono al modello geometrico prescelto” (Gar-
gani 1975: 17). Pertanto, osserva puntualmente Gargani (ibidem):

Le imperfezioni, le causalità, le accidentalità proprie del dominio ontologico delle 
cose fisiche reali invocate dal filosofo aristotelico non implicavano una smentita del 
modello grammaticale della geometria, dal momento che esse si limitavano a tracciare 
distinzioni controllabili all’interno dell’apparato linguistico-categoriale assunto.

Guardando alla filosofia contemporanea, in particolare alle ricer-
che svolte da Frege, Russell e Wittgenstein, Gargani considera altri 



167

esiti del modello che chiama ‘grammatico oggettuale’. Esso incontra 
la sua applicabilità immediatamente, attraverso il tentativo di ela-
borare strutture teoriche secondo approcci conoscitivi dall’alto che 
consentano a chi le svolge di formulare spiegazioni il più possibile 
soddisfacenti, non trascurando però il necessario confronto con i 
limiti che esse possono incontrare. Gargani (1975: 23) osserva infatti 
che la “rappresentazione del mondo fisico risulta in tal modo emanci-
pata dal disconoscimento rigido del modello oggettuale connesso alla 
forma ‘soggetto-predicato’”. Inoltre, sottolinea la conclusione tratta 
dal principio di Wittgenstein, secondo il quale “la forma delle pro-
posizioni elementari non si può prevedere”. Gargani (ibidem) scrive:

La conclusione epistemologica di questa vicenda è che la descrizione del mondo 
fisico e dell’esperienza comune non è consegnata al disciplinamento di una strategia 
normativa complessa ‘dall’alto’ espressa dal modulo di una simbologia logica.

Una questione che diventa altrettanto imprescindibile per Gar-
gani è pertanto quella concernente il nesso tra la forma delle propo-
sizioni e la variabilità, vale a dire che essa possa anche essere frutto 
del configurarsi stesso delle forme di vita umana e della loro orga-
nizzazione. In proposito, è proprio il ruolo della esperienza, della 
possibilità di trattare con essa, a essere portato in primo piano.

Gli uomini elaborano i loro moduli grammaticali trattando con l’esperienza, con 
le situazioni che li circondano, non attraverso gli incalchi di un ordine ideale che, per 
così dire traspaia dalle cose degli oggetti stessi (Gargani 1975: 23-4).

Un filo conduttore della critica di Gargani verso quei modelli 
adamantini di formazione della conoscenza è dunque nella possibili-
tà stessa di riconoscere non il primato della mente ordinatrice bensì 
l’insieme di riferimenti operativi storici e culturali che ne guidano le 
direzioni nel suo rapporto con il mondo. Se un ordine può essere 
stabilito, nonché individuato, non è meramente per le possibilità 
che sono a disposizione della mente – mediante l’articolazione ra-
zionale, le applicazioni concettuali e le inclinazioni logiche – ma 
anche per via della relazionalità umana.

8. Gli arrangiamenti pragmatici

Rispetto al problema della formazione della conoscenza, Gargani 
ne interroga le radici pratiche mettendo in discussione il ruolo di 
quei moduli (grammaticali ossia conoscitivi) e la rigida inflessibilità 
che li caratterizzerebbe quali approcci dall’alto.



168

In presenza di modelli di sapere così definiti viene da domandarsi se essi in qual-
che modo abbiano assolto a quello che si assume sia il problema della conoscenza, 
cioè l’approccio o il confronto con termini o grandezze incogniti. O se, invece, essi 
siano stati, o perlomeno siano anche stati qualcos’altro che assolveva ad una funzione 
non propriamente conoscitiva. Qualcosa, cioè, la cui trasformazione e la cui funzione 
siano modelli o strutture di disciplinamento. Nelle dottrine filosofiche e talvolta 
perfino in alcune teorie o ipotesi scientifiche appartenenti a epoche e a dimensioni 
concettuali tra loro lontane, come sono alcune di quelle che abbiamo menzionato 
sopra, si possono riscontrare non già procedure cognitive, ma strutture d’ordine, statuti 
di disciplinamento nei quali sono stati distribuiti gli oggetti, i termini di riferimento di 
una cultura. (Gargani 1975: 35)

Conformemente a tali strutture d’ordine, il procedimento critico 
razionale giungerebbe pertanto in una fase di arresto: anziché aprire 
al vaglio di possibilità che provengono anche dalla relazione con la 
realtà – dunque con l’imprevedibile e l’ignoto – e, soprattutto, la va-
riabilità determinata dalle forme di vita, ne predefiniscono la stabilità. 
Gargani (1975: 35) rifinisce la sua critica osservando che tali sistemi 
teorici “realizzano un sistema d’ordine in cui a tutti i possibili tipi di 
problemi sono già state coordinate simmetricamente tutte le risposte.” 

Le dottrine teoriche che sono rigidamente inflessibili, condivi-
dono una caratteristica: “non accettano e non legittimano problemi 
che siano già previamente risolti nelle assunzioni di partenza del 
sistema” (ibidem). Perciò, la loro funzione risulta essere “quella 
di sancire modelli di pensiero, incalchi entro i quali devono essere 
disposte e costrette le nostre operazioni intellettuali e i nostri com-
portamenti pratici” (Gargani 1975: 35-6). 

Gargani identifica questi modi di elaborazione teorica con quel-
le che chiama ‘strategie di disciplinamento della vita umana’ che 
hanno carattere rigorosamente prescrittivo e ne critica l’inflessibilità 
rispetto alla mutevolezza delle forme di vita nelle quali avrebbero 
origine. Formulata nel quadro di una riflessione sulla natura delle 
possibilità epistemologiche tale critica apre all’ammissione di in-
clinazioni costruttiviste orientabili non solo dalla mutevolezza che 
innerva la realtà ma, soprattutto, da comportamenti e abiti umani. 

Quella di un costruttivismo semantico è una prima concezione 
che Gargani introduce per sottolineare quale sia la portata delle 
forme di vita, o meglio, proprio di quella dimensione pragmatica 
che egli rileva. Per esempio, la stessa critica che può essere formu-
lata sul piano delle elaborazioni teoriche non sarebbe accettabile 
neppure se si trattasse dell’orizzonte offerto dalla loro verifica-
bilità o falsificabilità – ecco perché, Gargani non è soddisfatto 
neppure delle vie percorribili sulla scorta del falsificazionismo9 – 

9 Il principale riferimento è il volume di Karl R. Popper, The Logic of Scientific Di-
scovery (1934 [1959]).



169

principalmente perché per quanto il destino delle teorie scientifi-
che sia deciso mediante fatti e dati sperimentali “essi non parlano 
mai da soli, bensì soltanto attraverso l’intero apparato categoria-
le e grammaticale di una teoria” (Gargani 1975: 52). In estrema 
sintesi, con il suo argomento afferma che: le radici pratiche della 
conoscenza possono influenzare in più modi la sua formazione, 
dunque le successive formulazioni teoriche; queste ultime richie-
dono pertanto ricorrenti interventi di rettifica e stabilizzazione; 
una via per ottenerli è il costruttivismo. Quest’ultimo è pensato 
da Gargani come la possibilità di formulare una concezione del 
mondo determinata dalla attivazione di paradigmi critici, teorici e 
speculativi basati sulla influenza delle forme di vita, non median-
te inflessibili modelli conoscitivi imposti secondo un approccio 
dall’alto.

Per avere una idea ancora più chiara dell’epistemologia orizzon-
tale promossa da Gargani è importante tenere in considerazione che 
le forme di vita possono essere in relazione ai modelli adamantini 
elaborati della formazione della conoscenza, oppure manifestare 
l’esigenza di sottrarsi alla loro disciplina. 

Che cosa comporta questa precisazione? L’individuazione di un 
particolare capovolgimento che appare come uno degli esiti più si-
gnificativi della sua epistemologia orizzontale. Riconoscendo il ruolo 
influente del caso, dell’accidentalità, del palesarsi di alternative possi-
bili dovute al dinamismo proprio delle forme di vita, Gargani (1994: 
60-61) spiega quell’inversione ragionando sul rapporto tra dinamiche 
processuali e formazione del pensiero: l’esito consiste nella possibilità 
che avrebbe un essere umano di non “constatare che un processo si 
produce nella sua coscienza, ma che un processo si è svolto e che una 
sua estremità giunge alla fine sino a questa zona chiara che è la sua 
coscienza.” Il ruolo di quelli che potremmo chiamare ‘arrangiamenti 
pragmatici’ – ossia di quei modi pratici inerenti alle forme di vita che 
consentono di affrontare il dinamismo, la repentina mutevolezza, il 
porsi di imperfezioni limiti e possibilità – non sarebbe però orientato 
immediatamente all’esito di una eventuale formulazione costruttivi-
sta. Piuttosto, vi sarebbe un passaggio intermedio, ossia la possibilità 
stessa di svolgere tali pratiche di accomodamento in direzione della 
conoscenza: i due referenti principali sarebbero l’esperienza e le ope-
rosità umane. Il suo discorso, in questo caso, affronta un livello che 
precede la definizione narrativa della dimensione estetica individuata 
nella quarta sezione di questo testo: quello che rende possibile il 
passaggio alla dimensione pragmatica.



170

Il principale mezzo per gli arrangiamenti pragmatici è l’e-
sperienza. Dissertando sul nesso tra condotte pratiche e abiti 
concettuali Gargani (1975: 99) offre una immagine cristallina 
dell’esperienza descrivendola come “un campo di linee interrotte 
distribuite nelle più svariate direzioni”. Il punto che egli intende 
mettere in luce è che una condotta pratica si precisa anche ac-
cidentalmente trovando seguito in un abito concettuale, ossia in 
una sua estensione e complicazione tecnica. Il passaggio a quella 
che Gargani chiama ‘matrice costruttivista’ – si noti, non neces-
sariamente l’unico esito – avviene sulla scorta di un presupposto 
che spiega (1975: 100) come segue.

Non c’è alcuna condizione ideale o alcuna prestabilita strategia teorica che possa 
fissare la linea secondo la quale gli elementi di un’esperienza devono essere raccolti 
in una rappresentazione univoca e cogente, così come non v’è neppure per stabilire 
modelli privilegiati di formazione e di trasformazione delle espressioni simboliche. 
Non c’è nelle varie parti di un ordine così stabilito altra necessità di quella che cor-
risponde alla forza con la quale siamo decisi a far valere una convenzione.

Oltre a essere rilevante per la formazione di una eventuale matrice 
costruttivista, il ruolo di tale convenzione rimanda anche alle dina-
miche tra concordanza e dissenso vissute dagli esseri umani. Vale a 
dire al nesso delle condotte umane con l’ordinario: la condizione che 
Cavell (1979 [2001]: 45-50) esamina mettendo in luce proprio una 
tensione continua tra la produzione di accordo e disaccordo, dalla 
quale ha origine anche la disputa sui contenuti del consenso. Una 
condizione, come scrive anche Piergiorgio Donatelli (2018: cap. 2), 
che non si può sottrarre dalla ricorrente incidenza di una imprescin-
dibile dinamica di accettazione e rifiuto, contiguità e allontanamento, 
propri di quanto è prossimo e naturale, comune e ordinario. Tra i 
suoi esiti vi è la formazione del senso, un insieme di processi carat-
terizzati, d’accordo con Nicola Perullo (2008), dalla articolazione tra 
significato ed esperienza entro una prospettiva relazionale.

Insieme a mostrare l’imprescindibile ruolo dell’ordinario e delle 
forme di vita, Gargani (cfr. 1994: 71) lascia in eredità la possibilità 
di ripensare il mentale in chiave relazionale. Piuttosto che l’incli-
nazione costruttivista, a brillare nella sua epistemologia orizzontale 
è decisamente la sua concezione relazionale: l’idea che possiamo 
essere in sintonia con il mondo, istituendo una “diade, tra un inter-
locutore e un altro interlocutore” (ivi: 72). Alla sua base vi sarebbe-
ro le nostre possibilità di ‘accordarci’ con gli altri e con il mondo, 
secondo disposizioni relazionali, ricorrendo al linguaggio mediante 
pratiche che sono “in funzione del mondo, dell’organizzazione, del-
la struttura umana che vogliamo definire” (ivi: 99).



171

Conclusione

Gli aspetti dell’epistemologia orizzontale di Gargani illustrati in 
queste pagine mostrano che la sua indagine sulle radici pratiche 
della conoscenza sia mossa da due presupposti: l’individuazione di 
“attività aventi una matrice pubblica e sociale, strutturate entro la 
connessione propria di una forma di vita umana” (Gargani 1975: 
102); il riconoscimento dell’origine delle dinamiche relazionali alla 
base della produzione di accordo e disaccordo tra gli esseri uma-
ni. Di esse, contribuendo positivamente agli studi sulla filosofia di 
Wittgenstein, Gargani (cfr. 2008: 21-25) esamina in particolare le 
possibilità che avremmo di comprendere i simboli comparandole a 
quelle determinate dal riconoscimento di gesti ed espressioni. L’esi-
to è una concezione del senso quale ritorno alla condizione umana, 
attuabile attraverso una ricorrente progressione dalla dimensione 
estetica a quella pragmatica e viceversa.

Bibliografia

Cavell, S., The Claim of Reason: Wittgenstein, Skepticism, Morality 
and Tragedy, Oxford University Press, New York, 1979; trad. it. di 
B. Agnese, La riscoperta dell’ordinario. La filosofia, lo scetticismo, 
il tragico, con postfazione di D. Sparti, Carocci, Roma 2001.

Donatelli, P., Il lato ordinario della vita. Filosofia ed esperienza co-
mune, il Mulino, Bologna 2018.

Gargani, A.G., Il sapere senza fondamenti, Einaudi, Torino 1975.
Gargani, A.G., (a cura di), Crisi della ragione, Einaudi, Torino 1979.
Gargani, A.G., ‘La filosofia e la scrittura dell’interpretazione’, in L. 

Pizzo Russo (a cura di), L’educazione estetica, Aesthetica, Paler-
mo 1986, pp. 51-65.

Gargani, A.G., L’organizzazione condivisa. Comunicazione, invenzio-
ne, etica, Guerini e Associati, Verona 1994.

Gargani, A.G., ‘Introduzione. Narratività e esistenza’ in L.M. Lo-
renzetti, M. Zani (a cura di), Estetica ed esistenza. Deleuze, Der-
rida, Foucault, Weil, Franco Angeli, Milano 2001, pp. 7-16.

Gargani, A.G., ‘Dal mito del museo all’inferenza pragmatica’ in 
A.G. Gargani, A.M. Iacono, Mondi intermedi e complessità, ETS, 
Pisa, 2005, pp. 41-82.

Gargani, A.G, Wittgenstein. Musica, parola, gesto, Raffaello Cortina, 
Milano 2008.

Perullo, N., La scena del senso. A partire da Wittgenstein e Derrida, 
ETS, Pisa 2008. 



172

Wittgenstein, L., Philosophical Investigations, (1953), trad. ing. di 
G.E.M. Anscombe, Second edition, Blackwell, Oxford 1967; ed. 
it. a cura di M. Trinchero, Ricerche filosofiche, Einaudi, Torino 
1999. 

Wittgenstein, L., Lectures and Conversations on Aesthetics, Psycholo-
gy, and Religious Belief (1966), ed. by C. Barrett, compiled from 
notes taken by I. Smythies, R. Rhees, and J. Taylor, Balckwell, 
Oxford; ed. it. a cura di M. Ranchetti, Lezioni e conversazioni 
sull’etica, l’estetica, la psicologia e la credenza religiosa, Adelphi, 
Milano 2005.


