Aesthetica Preprint, n. 129, aprile-agosto 2025 ISSN 0393-8522 DOI: 10.7413/0393-85221496

I/ laboratorio logico-esistenziale di
Aldo Giorgio Gargani

Gianluca Valle”

ABSTRACT

Fifteen years after his death, Aldo Giorgio Gargani’s work remains largely unex-
plored. He repeatedly deconstructed traditional notions of “reason” and “truth” by
unmasking “top-down theoretical strategies” and the epistemological fetishes that de-
rive from them, relating them to variable and contingent decision-making modules, as
well as to the discursive regimes of an anthropological form of life. Since the 1980s,
Gargani has questioned disparate symbolic codes and promoted unexpected textual
intertwining. He drew on the formidable intellectual repertoire offered by Central
European culture, from Ernst Mach and Sigmund Freud to Hugo von Hofmannsthal,
Robert Musil, Franz Kafka, Thomas Bernhard, and Ingeborg Bachmann. From this
renewed perspective, metaphor emerges as the most fitting linguistic tool through
which the individual can strive to regain control of their life. Experimenting with
a new, highly personal style of philosophical-literary writing, Gargani demonstrates
that every theoretical endeavor and description of oneself and the world is surpassed
by a second narrative. Our theories and definitions are destined to become part
of the reality they intended to grasp — along with us, their creators. Thus, another
story begins, in which being distant from the truth is the only way to be closer to it,
displacing ourselves in the gap between reality and unreality.

Keyworps
Reason, truth, metaphor, oblique gaze, further word

E soltanto quando il discepolo &
pronto che sorge la figura del maestro

(Gargani 1999, p. 49).

1. Quale ragione?

Lopera di Aldo Giorgio Gargani, a tre lustri di distanza dalla
sua scomparsa, ci sembra ancora in gran parte inesplorata. La sua
notorieta di intellettuale & stata — e, forse, ancora & — legata ai lavori
degli anni ’70 sulla crisi della razionalita classica, assai innovativi

* g.valle@caetanionline.org; Liceo Gelasio Caetani di Roma.



al tempo, in un contesto culturale come quello italiano, non solo
sul piano storico-filosofico, ma anche su quello piu squisitamente
epistemologico.

11 discorso che Gargani ha portato avanti nei decenni successivi,
pur rimanendo coerente con le premesse iniziali, ¢ andato incontro
ad una formidabile contaminazione con diversi ambiti del sapere
— dalla filosofia della scienza all’ermeneutica, dalla letteratura alla
psicoanalisi al management aziendale — assumendosi il compito, per-
seguito in modo tenace, di “reperire alle spalle delle operazioni lin-
guistico-concettuali lo sfondo delle azioni e delle situazioni proprie
di una forma di vita che hanno modellato le procedure concettuali,
gli abiti della razionalita” (Gargani 1975, p. 108)".

Siamo dell’idea che le sue scelte intellettuali o stilistiche non
siano state guidate, sin da principio, da un progetto totalizzante
e disciplinato, ma siano invece il frutto di incontri, di curiosita,
di eventi contingenti. Per di pit, non saremmo fedeli alla matrice
costruttiva della sua ricerca, se cercassimo di ricondurre le molte-
plici direzioni verso cui si & espansa ad un unico centro, eviden-
ziandone il carattere sistematico. Si ricadrebbe cosi nell’ambito di
una strategia fondazionalista, tanto cara alla tradizione occidentale,
eppure cosi intensamente decostruita da Gargani. Tradizione che
ha preteso configurare la razionalita nei termini di “una struttura
naturale, necessitante e apriorica” (Gargani 1979, p. 6), in grado
di assorbire ogni circostanza singolare dell’esperienza in “un mo-
dello logico-grammaticale prevedibile, rigido e invariante” (Gargani
1975, p. 23).

Laver rivelato la natura pratico-grammaticale dello schema “og-
getto-designazione” e del paradigma della verita come corrispon-
denza, I’aver mostrato — a piu riprese e negli ambiti pit disparati
(scienza, arte, letteratura) — che “essi sono o riflettono procedure
operative; sono sintomi, cio¢, di qualcosa che si ¢ fatto o che si &
costruito” (Gargani 1975, p. 24), non ci autorizza tuttavia a far
confluire 'opera del filosofo pisano, in modo immediato e senza
ulteriori puntualizzazioni, all'interno della temperie post-moderna
o, se si vuole, restringendo il campo all’Italia, dell’avventura intel-
lettuale del “pensiero debole”?. Al netto di alcune affinita, senz’al-

!'Sulla potenziale trasgressivita degli abiti intellettuali e sull’emergenza attivo-passiva
del nuovo, cfr. Pelgreffi 2022, pp. 146-163.

2 Cfr. Vattimo e Rovatti 1983. Per un inquadramento storiografico del pensiero di
Aldo Giorgio Gargani nell’'ambito del dibattito filosofico italiano contemporaneo si veda
F. Restaino 1994, pp. 738-745. Un’analisi pit aderente al lavoro filosofico di Gargani ci
sembra, perd, quella di R. Bodei: “se il volume collettivo La crisi della ragione ¢ stato
il tentativo estremo di salvare il potere di sintesi all'interno del tessuto simbolico, della
«ragione» appunto, I/ pensiero debole ha piuttosto segnato il compiuto abbandono di tale
obiettivo” (Bodei 1997, p. 178).

114



tro accertabili ma comunque circoscritte, I'operazione culturale di
Gargani si inserisce in un quadro diverso e di pit ampio respiro,
pur rispondendo alle esigenze di “frammentazione”, “decanonizza-
zione”, “ibridazione”, “costruzionismo”, proprie del clima lettera-
rio-artistico-teorico del post-moderno’.

L’indebolimento delle categorie metafisiche di “soggetto”, “fat-
to”, “essenza”, “significato”, ’abbandono del principio di com-
pletezza (non solo in ambito matematico) secondo cui “per sapere
qualche cosa, bisogna sapere ogni cosa” (Gargani 1979, p. 11), il ridi-
mensionamento delle procedure cognitive allo statuto di una “paura
trasformata”, ovvero di “una paura che si é data un’attrezzatura me-
todica” (Gargani 1975, p. 95), lo smascheramento delle “strategie
teoriche dall’alto” e dei feticci epistemologici che da esse derivano,
sono solo alcune delle manovre concettuali messe in campo da Gar-
gani, allo scopo di rivelare come le dottrine filosofico-scientifiche,
i sistemi linguistico-simbolici, gli apparati delle nostre credenze si
basino su modi di operare privi di fondamento:

prima della decisione non si vede alcunché; i segmenti del quadro dell’esperienza
sono disposti a casaccio, presentano possibilita di introdurre modelli alternativi di
un ordine che — comunque venga scelto — non c’¢ prima che venga costruito (Gargani
1975, p. 100).*

Secondo tale prospettiva, cio che chiamiamo “fondamento” o
“significato” non si trova al di sopra o al di sotto dell’esperien-
za, come un archetipo ideale o una sostanza che la determina, ma
emerge dagli scambi interumani propri di una forma di vita, che ha
scelto di privilegiare u7 uso, un modulo interpretativo, escludendo
cosi altre modalita di impiego alternativo: per Gargani, le nostre
condotte simboliche, cosi come i nostri costrutti linguistici,

non detengono uno statuto naturale. Sono tecniche della descrizione e non v’¢ acces-
so ad alcuna conoscenza o interpretazione se non attraverso tecniche di rappresenta-
zione. Potremmo sempre rappresentare diversamente cid con cui trattiamo (Gargani
1979, p. 15).

Una volta revocato lo schema oggettuale e messo in luce il carat-
tere operativo-decisionale di qualsivoglia autoevidenza intellettuale,
appare chiaro come non sia il significato delle parole a deciderne
'uso, ma al contrario sia I'uso delle parole a stabilirne il significato,
nelle evenienze e nelle situazioni fortuite della nostra vita.

> Cfr. Hassan 1986, pp. 503-520. Per un approfondimento di questi punti, cfr. Chiu-
razzi 2002.

4Sui risvolti teoretici, ma anche storiografici, dell’antifondazionalismo di Gargani, cfr.
Pelgreffi 2023, pp. 1-17.

115



Come il significato non preesiste al sistema notazionale adope-
rato, in qualita di antefatto ideale o proprieta oggettiva ad esso
immanente, ma dipende dall’'uso che volta per volta ne facciamo,
cosi I'universalita di una norma di comportamento o di una legge ¢
“la ritraduzione di una decisione che non prevede eccezion:” (Gargani
1975, p. 89), mentre queste ultime si profilano come modi di agire
o abiti intellettuali che una specifica forma di vita ha stabilito essere
irriducibili e particolari:

Quella che si chiama conformita di una prassi ad una regola ¢ a sua volta una
funzione della condotta pratica. Sono ancora I'operare, la prassi a decidere in ul-
tima istanza 7/ modo in cui una rappresentazione, una struttura simbolica possono
fungere da norme o criteri di disciplinamento di un decorso di operazioni (Gargani
1975, p. 94).

Le posizioni neo-pragmatiste e antifondazionaliste, sin qui richia-
mate per sommi capi, non solo attraversano longitudinalmente I'in-
tera produzione di Gargani, come testimoniano in modo aggiornato
e puntuale gli ultimi scritti, ma si riverberano “rizomaticamente”
nei lavori in cui egli si confronta con la cultura mitteleuropea (da
Ernst Mach a Sigmund Freud, da Hugo von Hoffmansthal a Ro-
bert Musil a Franz Kafka), in cui discute le posture intellettuali di
Samuel Beckett e di Luigi Pirandello, in cui sperimenta un nuovo
personalissimo stile di scrittura filosofico-letteraria.

La decostruzione dello statuto trascendentale della logica e della
matematica, della sublimita del sapere scientifico, dello stesso sog-
getto conoscente, cartesianamente inteso come cogito autocentrato,
non conduce infatti ad esiti scettici o nichilistici, ma ad una ricon-
siderazione complessiva delle nozioni tradizionali di “ragione” e
di “verita”, e cio¢ — sulla scia dell’analisi del linguaggio ordinario
praticata dal secondo Wittgenstein e dalle scuole di Oxford e di
Cambridge — alla loro relativizzazione ai moduli decisionali, variabili
e contingenti, nonché ai regimi discorsivi di una forma antropolo-
gica di vita:

In questa specifica accezione il relativismo si riferisce a uno sfondo di esistenza
che precede e che condiziona le regole dei molteplici e differenti saperi — un regime
d’esistenza che non ¢ a sua volta vero o falso, ma che stabilisce le condizioni di
possibilita del vero e del falso, ossia dischiudendo il gioco linguistico del vero e del
falso (Gargani 2009a, p. 122).

A partire dalla seconda meta del XX secolo, I’abbandono di una
concezione forte, unitaria e sistematica della razionalita umana, ad
opera di approcci filosofici differenti, quali I'ermeneutica e la filo-
sofia post-analitica, ugualmente segnati dal lnguistic turn (per usare

116



la fortunata espressione introdotta da Richard Rorty), ha compor-
tato una progressiva mitigazione della concezione altrettanto forte
e fiduciosa della verita. Integrando in una stessa costellazione di
pensiero i contributi eterogenei dello Heidegger di Essere e tenzpo
e di Nelson Goodman, Gargani complessifica il vocabolario della
razionalita classica, riconoscendo il valore cognitivo delle emozioni:
se ogni “comprensione ¢ sempre emotivamente tonalizzata (Alles
Verstehen ist gestimmtes)” (Heidegger 1976, p. 182), allora “com-
prensione e interpretazione procedono insieme, di conserva. Non
¢ che, come credevano filosofi metafisici e filosofi positivisti, da un
lato ci siano i fatti nudi e obiettivi e dall’altro noi soggetti umani
che tappezziamo i fatti con valori” (Gargani 2002-2003, p. 31).

Secondo questa prospettiva, ogni atto del sistema pensiero-pa-
rola, e in fondo la ricerca filosofica stessa, si attuano sotto la spinta
delle emozioni con cui recepiamo cio che accade: essi non si confi-
gurano come meri effetti causati da uno stimolo esterno, ma come
risposte che retroagiscono sul mondo-ambiente, investendolo di un
senso e svelando le nostre stesse possibilita esistenziali. Espandendo
la nozione metafisica di ragione al di fuori dei parametri meccani-
cistici, evidenziando come i concetti non siano “rappresentazioni
adeguate” della realta interna, né tantomeno semplici etichette da
apporre agli oggetti out there, ma veri e propri “organizzatori di
discorsi (speech organizers)”, Gargani segnala come

sono le emozioni che tessono le connessioni fra i concetti e le parole nei quali costru-
iamo i mondi della conoscenza. L'emozione ¢ infatti il principio motore che connette
un simbolo ad un simbolo, un concetto ad un altro. E ’emozione che illumina nuovi
aspetti della realta (Gargani 2002-2003, p. 32).

2. Quale verita?

Lallargamento della nozione classica di ragione, come gia detto,
va di pari passo con I'abdicazione al paradigma della verita come
corrispondenza, che trascina con sé due importanti conseguenze:
si tratta di rinunciare infatti, da una parte, all'immagine influente,
di matrice cartesiana, del soggetto come “spettatore di idee chiare
e distinte” (Gargani 2009b, p. 104) e, dall’altra, al “mito del dato
immediato (#zyth of the immediately given)”, per usare la fortuna-
ta espressione introdotta da Wilfrid Sellars, che cessa di essere il
banco di prova — ultimo e dirimente — di concetti, ipotesi, teorie,
spostando 'asse dell’indagine filosofica dalla ricerca di rappresen-

> Cfr. Diamond 1996, pp. 247-248.

117



tazioni adeguate del mondo alla ricerca di giustificazioni, e cioe di
motivazioni all’'interno di un contesto argomentativo garantito o di
nuovi vocabolari emersi dal logoramento di vecchie metafore:

1l linguaggio comune e le teorie scientifiche non vengono confrontate con la
realta, ma si misurano in modi alternativi con un mondo che & previamente artico-
lato dal codice del linguaggio. In questo senso, il rifiuto del mito filosofico del dato
immediato dell’esperienza e la concezione pragmatista delle teorie come strumenti
porta a concludere che le teorie non implicano lesistenza degli oggetti e dei fatti ai
quali si riferiscono (Gargani 2009b, p. 105).

Nel rinnovato scenario che viene cosi a delinearsi, il presup-
posto metafisico dell’io come res cogitans autotrasparente e quello
della sussistenza di sense-data primitivi e neutrali, posseduti a-lin-
guisticamente, vengono rivisitati alla luce di un “fattore di relazio-
nalita” (Gargani 2009a, p. 121), che li riconduce rispettivamente
allo status di “costruzione narrativa” (Gargani 2009b, p. 106) e di
dati osservativi “carichi di teoria (theory laden)” (Gargani 2009a,
p. 121). Se — sulla scia di Nietzsche — lo statuto della verita vie-
ne indebolito e quest’ultima ripensata nei termini di “un mobile
esercito di metafore, metonimie, antropomorfismi, in breve una
somma di relazioni umane che sono state potenziate poeticamente
e retoricamente” (Nietzsche 1990, p. 361), le questioni tradizionali
dell'identita personale e della descrizione della realta devono essere
sottoposte ad una profonda revisione, espandendo “I'ordine del di-
scorso”® vigente e ricorrendo a insolite live metaphors, non imme-
diatamente decodificabili nei termini del linguaggio ordinario’. Al
di l1a dell’'ordine cognitivo “ufficiale” che stabilisce corrispondenze
lineari tra mente, mondo e linguaggio, collocandosi al di fuori della
tradizionale filosofia del soggetto, Gargani rivendica I'esistenza di
un “ordine grammaticale pre-cognitivo”, sulla scia di Wittgenstein,
di Nietzsche e di Foucault, delle cui imprese speculative rivela
la singolare convergenza, essendosi tutti ugualmente impegnati —
seppure in modi differenti e con sviluppi a volte contrastanti — a
riportare alla luce la “grammatica profonda” su cui costruiamo le
nostre connessioni inferenziali:

Sotto questo riguardo, si pud dire che Wittgenstein condivida un assunto comune
a Nietzsche e a Foucault, ossia 'idea che I’assetto linguistico-concettuale del vero e
del falso venga aperto e fondato in un ordine pre-cognitivo, in una forma di vita di
cui non si pud predicare né il vero né il falso (Gargani 2008, p. 130, corsivo nostro).

¢ Cfr. Foucault 2004, p. 26 ss.; Foucault 1999. Un interessante — e persuasivo — acco-
stamento tra il razionalismo critico-costruttivo di Gargani e 'opera genealogica di Fou-
cault, ma anche ’Adorno di Dialettica negativa, & proposto da lofrida 2022, pp. 82-97.

7 Cfr. Rorty 1990. Sul concetto di “metafora viva (/ife metaphor)”, si veda anche Gar-
gani 1993b, pp. VII-XXV.

118



Secondo questa prospettiva, definire se stessi non equivarra piu
ad afferrare degli oggetti interni, depositati nel foro interiore della
nostra coscienza, privato e inaccessibile, ma consistera nel “dire
quello che ne ¢é stato di noi mentre eravamo alle prese con il pro-
blema di definire la nostra identita” (Gargani 2009b, p. 106). Allo
stesso modo, descrivere il mondo non equivarra pit ad uncinare
stati di cose, ma consistera in un lavoro espressivo che si attuera
nel “processo di chiedere e dare ragioni a sostegno delle asserzioni
proferite e scambiate fra gli interlocutori” (Gargani 2009b, biden).

La funzione prassiologica del fabbricare ragioni e motivazio-
ni, del rendere esplicite (making it explicit, secondo la fortunata
espressione coniata da Robert Brandom) le connessioni che — a
livello implicito, e talora inconsapevolmente — guidano le pratiche
simboliche umane, ha soppiantato I'ideale della conoscenza come
rappresentazione e con essa la semantica del rappresentazionalismo
epistemologico, assegnando alla riflessione filosofica inattesi appas-
sionanti obiettivi:

Linferenza non riflette una forma logica prestabilita e prefissata, ma traccia il
gesto originario di una connessione tra contenuti. Per inferire qualcosa bisogna fare
qualcosa, occorre cio¢ produrre un’estensione non conservativa del linguaggio (Gar-
gani 2009b, p. 107).

Avendo definitivamente rinunciato alla pretesa che i concetti di
“vero” e di “falso” siano proprieta intrinseche e necessarie degli
enunciati, giacché ogni “simbolo — come aveva ribadito Wittgen-
stein — ¢ in un certo senso contenuto in se stesso, lo si afferra come
un tutto” (Wittgenstein 1995a, p. 64), Gargani concorda con la tesi
sostenuta da Peter F. Strawson, in base alla quale non ci sarebbe
alcun fatto, se non ci fosse un enunciato:

cio che viene definito come un fatto & semplicemente una conseguenza dell’e-
nunciato, nel senso che I’enunciato con la sua “clausola-che” (that-clause) intro-
duce il paradigma del fatto che viene espresso. Senza la “clausola-che” espressa
dalla proposizione non saremmo in grado di constatare alcun fatto. Che qualcosa
appaia come un fatto ¢ la conseguenza di essere asserito in un enunciato (Gargani
2008, p. 153).

La messa in discussione del razionalismo, osserva a questo
punto Gargani in uno dei suoi ultimi lavori, che assume pertanto
il carattere di un testamento spirituale, e la conseguente assunzio-
ne di un atteggiamento relativistico, che sarebbe piti opportuno
denominare “relazionistico”, rischiano tuttavia di infilare il discor-
so filosofico contemporaneo in una strettoia dalla quale diviene
impossibile uscire:

119



La disputa fra razionalismo e relativismo ¢ stata fino al 20° sec. anche una conte-
sa sulla questione se vi sia una verita oppure ve ne siano molte, se vi sia un solo me-
todo oppure pitt metodi filosofici e scientifici, anche se vi sia una sola teoria filosofica
in posizione privilegiata sanzionata come la pit vera o se invece occorra riconoscere
Iesistenza di pit teorie filosofiche su un piano di parita (Gargani 2009a, p. 128).

Da una parte, il razionalismo e realismo oggettivo impiegheran-
no i consueti metodi della “razionalita costrittiva” per dimostrare
con “prove irresistibili” (cfr. Nozick 2003) che esistono una sola
verita e il mondo esterno, nella loro irrecusabilita e inemendabilita,
attestando che le tesi relativistiche sono destinate ad arenarsi in
forme piu 0 meno ostinate di scetticismo. Dall’altra, il relativismo
si difendera dalle accuse ricorrendo a contro-argomentazioni altret-
tanto cogenti, allo scopo di dimostrare che i primi sono in errore
e che invece esistono molte verita tra loro incommensurabili, tutte
ugualmente valide. Ma cosi facendo, e cioé cercando di promuovere
I'assoluta coerenza della propria posizione, il relativismo, rimarra
di fatto invischiato all'interno del programma fondazionalista che
pretendeva abbandonare. Tanto il razionalismo quanto il relativismo
puntano all’evidenza apodittica, restando ingabbiati all’'interno del
vocabolario decisivo stabilito dall’epistemologia cartesiana, giacché
cercano la corrispondenza immediata con una batteria di assiomi
inderogabili o con gli stati di cose del mondo, dimenticando che
concetti come “assioma” o “stato di cose” acquistano significato
solo all’interno di un determinato “gioco linguistico” e di una for-
ma antropologica di vita.

Seguendo sempre di nuovo il monito wittgensteiniano secondo
cui lo scopo della filosofia ¢ quello di “indicare alla mosca la via
d’uscita dalla trappola” (Wittgenstein 1995¢, p. 137), Gargani — in
accordo con Rorty e Michael Williams — riconosce che I'alternativa
tra razionalismo e relativismo ¢ “la conseguenza del modo stesso
in cui i filosofi hanno approntato e hanno costruito i loro stessi
problemi” (Gargani 2009a, p. 124) e che, pertanto, la loro dico-
tomia non ¢& affatto insanabile, se solo si assume un’ottica diversa,
di matrice pragmatica, in grado di inaugurare uno spazio culturale
in cui “il razionalismo oggettivo e il relativismo si ricalibrano a
vicenda ammettendo 1'uno anche le ragioni dell’altro” (Gargani
2009a, p. 128).

In altri termini, si tratta di liberare la filosofia dalla presun-
zione di attingere al fondamento di una meta-ragione interamente
dispiegata, ad un criterio di traducibilita universale o alla dimen-
sione bruta dei fatti, e con esse dal compito di stabilire quale delle
due impostazioni abbia ragione e quale torto: “non c’¢ u» metodo
della filosofia, ma ci sono metodi; per cosi dire, differenti terapie”

120



(Wittgenstein 1995¢, p. 71). Dopo aver abbandonato il vocabolario
delle argomentazioni logicizzanti o delle percezioni dirette e ricol-
locandosi nel mondo ordinario che aveva perduto, il lavoro della
riflessione intellettuale consiste nel soppesare in modo critico “il
paniere delle visioni filosofiche”® ammissibili, al fine di riscoprire
le procedure inferenziali e le condotte di vita contingenti in cui si
radicano, indicando possibilita di conoscenza alternative, ribadendo
la rivedibilita di ogni sistema teorico, contemperando con la dovuta
cautela la pretesa epistemica — peraltro legittima — di cogliere la
verita con il sospetto scettico sull’oggettivita delle nostre credenze.

Nello scenario proposto da Gargani, quindi, realismo e relativi-
smo risultano “paradossalmente” compatibili e una diversa strada
appare finalmente percorribile, quella del “lasciar essere le cose™,
ovvero del contatto con 'esperienza vissuta del mondo, sempre
filtrata dalla prassi umana, un mondo che il soggetto oramai detra-
scendentalizzato, e cioé derubricato da “regista di pensieri a teatro
di eventi” (Gargani 1993a, p. 51), “non deve decidere o costruire
ma ascoltare per riconoscerlo e per accettarlo” (Gargani 2009a, p.
125). Sulla scia di Stanley Cavell, e in sintonia con I’esercizio fe-
nomenologico del “reimparare a vedere il mondo” (Merleau-Pon-
ty 2003, p. 30), ritrovare la nostra “presenza continua (continuous
presentness)” '’ ad esso equivale a porsi in ascolto, ovvero ad essere
capaci di

riferire i contenuti della nostra vita mentale, intellettuale e percettiva a una trama che
non sia preventivamente definita dal regime di un’epistemologia prefissata e privile-
giata, ma inserita nella (e integrata dalla) sfera degli apprendimenti, delle pratiche,
degli abiti, dei costumi, dell’informazione a cui sono esposti i membri delle comunita
storico-sociali (Gargani 2009a, p. 125).

3. Lo sguardo obliquo e la parola ulteriore

A partire dagli anni Ottanta, insieme alla ricerca speculativa piu
direttamente ascrivibile al registro della scrittura filosofica, Gargani
dedica una parte cospicua del suo lavoro intellettuale a interrogare
codici simbolici disparati (soprattutto, la letteratura e la musica)
e a promuovere intrecci testuali inaspettati, allestendo nuovi stru-
menti di analisi, mettendo alla prova diversi stzli di ragionamento e
cimentandosi in sperimentazioni letterarie piti 0 meno intensamente

8 Cfr. Nozick 2003, pp. 36-37.

° Sull’«esposizione alle cose e al loro Aperto», tematizzato da Rilke, per cui esse «sono
se stesse e poi ancora qualcosa piu di se stesse», cfr. Gargani 1993a, p. 23 ss.

10 Cfr. Cavell 2004. Per la biografia intellettuale del filosofo statunitense e una rico-
struzione dei principali temi affrontati nelle sue opere, si veda Ariano 2024, pp. 44-84.

121



ibridate alla riflessione teoretica. L'approccio al suo campo discipli-
nare d’elezione, rappresentato dal pensiero di Ludwig Wittgenstein
e dagli sviluppi della filosofia analitica, su cui ha costruito la sua
carriera accademica, imponendosi come uno dei massimi esperti in
quell’ambito di studi, diviene pit arioso e polifonico, disinvolto e
capillare, andando alla ricerca delle matrici culturali e dei contesti
discorsivi in cui sono emerse la crisi della razionalita classica e dei
sistemi metafisici della modernita.

Attingendo al formidabile repertorio di scienziati, letterati e ar-
tisti vissuti nella fase storica della fznis Austriae", Gargani intercet-
ta e connette le loro originali esperienze intellettuali, inserendole
all'interno di una “rappresentazione perspicua (zibersichtliche Dar-
stellung)” (Wittgenstein 1995¢, p. 69)%2, al fine di criticare la com-
plessita crescente della Zzvilisation e i suoi estranianti automatismi:

Wittgenstein e Musil individuano una comune aspirazione a collocarsi in quel
centro (Mitte, Mittelpunkt, Zentrum), dal quale si possono cogliere con perspicuita i
significati del sapere, della vita e si possono catturare quelle illuminazioni intellettuali
(Eznfélle) che restituiscono un senso ai tratti e agli aspetti della nostra vita; quel senso
che ne costituisce la motivazione interna ma che ¢ stato cancellato dal modello della
considerazione causale (Gargani 1992b, p. 93).

In questa prospettiva, la metafora costituisce la sola risorsa
linguistica con la quale il soggetto puo tentare di riguadagnare il
centro della propria vita, in “un mondo di qualita senza uomo, di
esperienze senza colui che le vive” (Musil 1972, p. 143), risveglian-
done la capacita — etica ed estetica a un tempo — di associare in
un significato unitario segni e vissuti che altrimenti giacerebbero
dispersi nella sua esistenza o di dissociare assetti di senso anonimi
e cristallizzati che la societa seriale cui appartiene gli ha imposto:

La metafora risulta il dispositivo semiologico che esprime la forma d’esisten-
za dell’'uomo contemporaneo il quale, rifiutandosi di farsi racchiudere entro uno
schema rigido e invariante di esperienza, sottopone la vita a continui esperimenti,
violandone I'ordine definito e pietrificato, provocandola lungo possibilita alternative,
strappandola a se stessa e ricomponendola nelle pratiche associative della similitudine
(Gargani 1992b, p. 86).

Nello scenario esistenziale che Gargani tratteggia, in compagnia
di intellettuali e scrittori della Mitteleuropa quali Musil e Kafka,

11'Sul modo in cui Gargani avrebbe riletto e interpretato la cultura austriaca, nei
termini di una “proterva autoflagellazione moralistica”, non evidenziando che in essa —
complessivamente presa — “era contenuto non solo il male, ma anche il rimedio”, cfr. il
duro giudizio, che troviamo irricevibile, di Perniola 2009, pp. 62-67.

12Su questo punto, si veda anche Wittgenstein 1995b, pp. 29-30; p. 39. Sulla nozione
di “rappresentazione perspicua”, cfr. Bouveresse 1995, p. 69 ss.; Gargani 1986, p. 177
ss.; Gargani 2008, p. 68 ss.

122



Hoffmansthal e Schonberg, 'avvento di nuove metafore non costi-
tuisce soltanto una trasgressione di codice, ma accompagna — o per
meglio dire “compie” — il sentimento di stupore da noi provato di
fronte alle accidentalita della nostra vita, esprimendo Dattrito che
ha scosso il discorso normale entro il quale eravamo soliti pensare a
noi stessi: “lo stupore — infatti — & lo stato in cui uno riconosce di
non essere quello che &, o che credeva di essere” (Gargani 1986, p.
12), generato dal caso, ovvero dal “varco che si apre nella fabbrica
del simbolismo ben protetto e fondato, I'occasione fortuita che si
dischiude entro una versione gia predisposta del mondo” (Gargani
1986, p. 19).

Prendendo sul serio, sulla scia di Goodman, la circostanza per
cui il mondo, ciascun mondo ¢ sempre e inevitabilmente una ver-
sione del mondo® e in sintonia con Merleau-Ponty, secondo il quale
“la mia visione dell’Essere non si effettua da un altro luogo, ma
dal cuore dell’Essere” (Merleau-Ponty 2007, pp. 133-134), diviene
possibile attuare un prodigioso raddoppiamento dello sguardo che
si scopre immerso nello spettacolo — ovvero nel sistema informa-
zionale — che pure guarda, intento a riannodare i fili e le relazioni
interne che legano osservatore e osservato, senza mai riuscire ad
eliminare tutti i punti ciechi:

un osservatore, mentre descrive un mondo, sta contemporaneamente descrivendo
se stesso che descrive quel mondo. [...] Losservatore per gettare luce su di sé, per
tracciare una descrizione dello stato del proprio sistema & contemporaneamente mes-
so nella posizione di creare un nuovo margine d’ombra, entro il quale sono all'opera
le strumentazioni e le operazioni indispensabili per raggiungere il suo scopo. [...]
Come a dire che, mentre ricostruiamo il nostro passato, il nostro passato cambia
(Gargani 1993a, pp. 67-70).

Un esempio suggestivo della circostanza per cui “nella verita ci
si trova per cosi dire d7 gid, e non ci si puo andare” (Gargani 1986,
p. 99), e di quella per cui non si pud pretendere che il linguag-
gio raffiguri la realta né che I'osservatore — paragonato all’occhio
di Dio — rimanga estraneo alla situazione che descrive & fornito
dall’avventura letteraria di Kafka. Per lo scrittore praghese, infatti,
non si tratta di rappresentare — attraverso un’esposizione narrati-
va lineare — le caratteristiche della civilta borghese e della societa
patriarcale cui appartiene, ma di illuminare il «contesto animale»
di relazioni sociali e familiari degradanti nel quale si trova imbri-
gliato, grazie alla creazione linguistica dell’«immondo insetto» in
cui Gregor Samsa, il protagonista della Metamorfosi, scopre una
mattina di essersi trasformato. Anziché adottare un punto di vista

B Cfr. N. Goodman 2008, pp. 1-25.

123



panottico e neutrale, in grado di squadernare di fronte a sé la veri-
ta, Kafka “descrive insieme alla situazione anche 'osservatore come
parte della situazione descritta” (Gargani 1986, p. 85), spingendo il
lettore ad entrare nel tracciato di relazioni reciproche, nell’incrocio
di sguardi, che si instaura tra 'insetto-Samsa e i componenti della
sua famiglia, inducendolo cio¢ a giocare la grammatica del loro
stesso linguaggio, a praticare il “/inguaggio costitutivo degli oggetti
di quel linguaggio, di quella forma di vita, di quel codice di condotta”
(Gargani 1986, p. 93).

La critica della mitologia mentalistica di un soggetto unitario e
coeso, la rinuncia al paradigma della verita come corrispondenza
in luogo di “teorie occasionali (passing theories)”** del linguaggio,
di volta in volta proferite dai parlanti in riferimento a contesti,
credenze e comportamenti storicamente definiti, I'affiorare acciden-
tale di anomalie nel discorso normale, I'avvitamento a spirale delle
descrizioni in sempre ulteriori descrizioni di descrizioni sono alcuni
dei possibili esiti cui conduce 'esercizio di uno sguardo doppio, o
obliquo, che per una parte vede qualcosa e per 'altra si sforza di
vedere lo stile concettuale, il sostrato di segni, il codice simbolico
in virtt del quale puo vedere quel qualcosa. Questa peculiare mo-
dalita dello sguardo che consiste nel vedere le connessioni di anelli
intermedi grazie a cui siamo in grado di vedere, ribadisce Gargani,
consente a coloro che la sanno praticare di “trasformare qualcosa
che facciamo in qualcosa che possiamo dire” (Gargani 2005, p. 68).
Si profila cosi una strategia “stereoscopica” di apprendimento che
— mentre apprende — si ritorce su di sé, cercando di decifrare il
frame con cui inquadra cid che apprende:

Si tratta di quel “deutero-apprendimento”, ossia di quella visione duplice, di
quella “descrizione doppia”, che ¢ stata illustrata da Gregory Bateson, la quale com-
prende un paradigma, un modello di visione, di interpretazione e al tempo la con-
sapevolezza dell’assunzione di quel modello, di quel paradigma attraverso il quale
viene filtrata la percezione della realta; e dunque anche la consapevolezza della sua
contingenza e revocabilita (Gargani 2005, p. 76)P.

4. Il teatro dell’esistenza

Nel laboratorio logico-esistenziale allestito da Gargani, termini
quali “pensiero”, “mente”, “teoria”, “proposizione”, “soggetto”,
“coscienza” e molti altri, di cui il discorso filosofico si & da sempre

4 Cfr. Davidson 2005, pp. 89-107.
¥ Sulla nozione strategica di “deutero-apprendimento” cfr. Bateson 1976, pp. 199-
217; pp. 324-356.

124



nutrito e che concorrono a definire il suo vocabolario istituziona-
le, vengono rivitalizzati all’interno di atipici contesti d’esperienza e
rimodulati alla luce di nuove esigenze espressive, andando a deli-
neare un’insolita costellazione di strumenti concettuali che — solida-
rizzando I'un con I'altro — consentono di riconsiderare le situazioni
dell’esserci umano, raccontandole e rimettendole in movimento.
Grazie all’assunzione di questo peculiare atteggiamento di reve-
renza verso le cose, ovvero per effetto della decisione intransitiva
con cui le si lascia accadere insieme all’orizzonte di possibilita e di
aspetti inauditi con cui si manifestano, diviene possibile scoprire
che “la mente di ogni uomo ¢& un teatro all’aperto ed ¢ un luogo di
incidenti, casualita che si stringono insieme in quella comunita che
chiamiamo pensiero” (Gargani 1993a, pp. 52-53).

Spostandosi dalla posizione di chi parla s#/ linguaggio per ri-
guadagnare quella di chi parla da/ linguaggio, diviene possibile ri-
considerare il dilemma tra lo spiegare e il pensare: con il primo, si
intende pervenire ad una descrizione conclusiva di se stessi e delle
cose, ponendo di fatto fine a se stessi e ai propri pensieri; con il
secondo, si prende atto che “non c’¢ pitt un nondo da descrivere,
ma c’e soltanto un’esistenza da criticare” (Gargani 1988, p. 30) e
quindi si & piti vicini a se stessi, perché si continua a pensare la pos-
sibilita di se stessi. Se non ha pit senso parlare della “mente”, ma
delle mzenti, e cioe delle comunanze di tratti, accidenti temporali,
segmenti di vita che — stando insieme per il fatto di essere accaduti
— danno origine ad una specifica fiszonomia, non ha pit senso nem-
meno canonizzare la coscienza nei termini dell’autoconsapevolezza
riflessiva, giacché essa si configura invece come “il punto terminale,
I’estremita che affiora da questo teatro di scene, di segni, di casi ed
eventi che si aggregano per cosi dire 7z noi ma prima di not, e che
sono tutta la passione del nostro vivere” (Gargani 1993a, p. 55).
Allo stesso modo, occorre abbandonare I'immagine del linguaggio
come sistema di simboli sottomessi a regole che gli preesisterebbero
e che ne predeterminerebbero la totalita dei possibili impeghi, per
considerarlo invece — wittgensteinianamente — “come una vecchia
citta: un dedalo di stradine e di piazze, di case vecchie e nuove, e
di case con parti aggiunte in tempi diversi” (Wittgenstein 1995¢, p.
17), giacché il significato stesso di una proposizione non ¢ altro che
“una fisionomia” (Wittgenstein 1995¢, p. 198) e la comprensione
di un enunciato “consiste in una procedura dinamica, nella produ-
zione di un’altra proposizione, di un ulteriore simbolo” (Gargani
2008, p. 95).

Raccontando quanto gli & accaduto, dopo essere stato nomina-

to Mitglied dell’ Accademia delle Scienze e delle Arti di Berlino,

125



dove avrebbe dovuto scrivere un libro che alla fine non ha mai
scritto, scrivendone invece un altro, Gargani fa vedere che “una
teoria filosofica é un muro” (Gargani 1988, p. 92) perché pretende
di racchiudere in “un super-ordine tra super-concetti” (Wittgenstein
1995¢, p. 63) lintero sviluppo successivo delle determinazioni e
delle occorrenze della realta, o magari di dire 'ultima frase sulle
modalita di funzionamento del linguaggio, quando invece occorre
rimarcare che

la nostra esistenza non raggiunge mai 'ultima frase, ma soltanto la frase wulteriore,
che la supposta ultima, definitiva frase ¢ in realta una frase ulteriore, e che leffettiva
ultima frase ¢ invece soltanto la frase ulteriore che confuta la penultima frase che
pretendeva di essere la frase della risposta conclusiva e univoca, della soluzione unica
¢ univoca (Gargani 1988, pp. 42-43).

Le proposizioni non svolgono pit il compito di raffigurare stati
di cose, giacché non ¢ possibile confrontare pezzi di linguaggio
con pezzi di realta, ma solo confrontare discorsi con altri discorsi,
ovvero connettere parole con altre parole, sperimentando — grazie
ad uno stile di pensiero che si ascolta mentre parla o scrive — come
tutte le frasi che possiamo proferire si trasformino nello stato estets-
co di se stesse: ogni frase infatti dipende dalle istanze pragmatiche,
dall’intonazione e dai gesti, dalle circostanze discorsive nelle quali
emerge, essendo simultaneamente se stessa ma anche I'infinita va-
rieta dei modi in cui puod essere detta e ridetta, e cioé sempre e
soltanto una frase diversa.

Le tecniche di scrittura letteraria messe in campo da Thomas
Bernhard e da Ingeborg Bachmann, eredi della cultura mitteleu-
ropea di cui sono anche gli epigoni, mirano precisamente a mo-
strare come tanto pill si cerca di raffigurare la realta, ovvero di
trasformarla in “immagine (Bz/d)”, quanto piu la si cancella; tanto
piti si cerca di rappresentarla a distanza, in modo univoco e obiet-
tivo, quanto piu la si dissolve: “il dato di fatto dell’esistenza non
¢ lesistenza che descriviamo, che & sempre una menzogna, bensi
I'impossibilita di dirla come essa &” (Gargani 1990b, p. 9). 1l rifiuto
del regime descrittivo da parte dello scrittore austriaco si accompa-
gna ad una diversa declinazione del pensiero, ora identificato come
“I'arte propriamente di esistere contro i fatti” (Gargani 1990b, p.
13), che devono appunto essere scompaginati, criticati, disarticolati,
applicando ricorsivamente alle enunciazioni dell’io narrante o dei
suoi personaggi la clausola “einerseits ... anderseits (da un lato ...
dall’altro)”. Cosi facendo, si viene a scoprire che cio che si repu-
tava essere un fatto reale non lo era, rinvenendolo invece nel suo
contrario, di cui poco dopo si dovra constatare 'irrealta e cosi via:

126



“tutto & completamente diverso. E sempre tutto diverso. Farsi ca-
pire & impossibile” (Bernhard 1995, p. 33), dichiara il padre dell’io
narrante di Verstorung.

Se — come suggerisce Wittgenstein — “la mia comprensione ¢
soltanto cecita di fronte alla mia incomprensione” (Wittgenstein
1999, p. 66), appare chiaro come la scrittura di Bernhard intenda
rovesciare ogni concetto, ogni parola, ogni fatto nel suo con-
trario, deponendo I’assioma della coerenza analitica e attuando
processi di pensiero che equivalgono a “progressive correzioni
(Korrekturen), che si succedono 1'una all’altra fino alla dissoluzio-
ne totale dell’oggetto, il quale dunque alla fine non pud nemme-
no essere piu pensato” (Gargani 1990b, p. 30). La constatazione
dell'impossibilita di una narrazione in presa diretta della realta
e, con essa, dell’incomunicabilita della verita, eccetto della verita
della menzogna, si traduce nella coazione a ripetere del “pensare
contro (Widerdenken)” (Gargani 1990b, p. 37 ss.) e porta all’a-
dozione di un paradossale stile citazionale per cui la figura nar-
rante (Erziblergestalt), distinta dall’io scrivente (schreibendes-Ich:
I'autore), si disloca continuamente nei suoi personaggi di cui si
limita a riferire le frasi, per poi ritrattarle, distorcerle, mostrarne
I'impossibilita, trasformando il loro esercizio di pensiero — fa-
talmente destinato alla disperazione e alla follia — nella sua (di
Bernhard) narrazione letteraria:

Non dunque per quello che dicono e vogliono dire gli uomini si salvano dalla
follia e dall’estinzione, bensi per il fatto che ess: stessi vengono raccontati, che c’¢
una scrittura che si fa carico di loro. Nessuna frase che un uomo possa dire potra
salvarlo, ma la scrittura che é la narrazione della sua frase avra il potere di proteggerlo
dalla pazzia e dalla morte (Gargani 1990b, p. 61).

Come la geometria della scrittura di Bernhard non intende ri-
specchiare la realta cosi com’¢, ma si adopera a sfiorarne I’enigma,
attraverso la mediazione letteraria, che narra di personaggi alle pre-
se con il problema di definire se stessi mentre cercano la verita, cosi
l'utopia letteraria di Ingeborg Bachmann non aspira a rappresentare
il mondo che c’¢, ripercorrendo la successione lineare degli eventi,
ma a presentare “un mondo che non ¢’¢ ancora, che non ¢ iscritto
nella dimensione del tempo” (Gargani 1995, p. 8), un non-tempo
che ¢ anche un non-luogo, e cio¢ “il tempo che ¢ ancora da venire”
(Gargani 1995, p. 12), indeducibile dal passato, dalla lingua e dalla
societa esistenti. Facendo segno alla sfera oscura dell’esistenza, alla
nostra origine preverbale, cui si puo solo alludere dall’interno dei
limiti intrascendibili del linguaggio, “I'utopia di un nuovo linguag-
gio ¢ la garanzia di qualcosa di ineffabile che mette in discussione

127



ogni linguaggio che abbiamo a disposizione” (Gargani 1995, p. 26).
Per quanto ognuno preferisca rinchiudersi nella propria infelicita,
essendo in grado di comprendere solo il proprio linguaggio, che da
cintura protettiva si trasforma via via in carcere solitario, la Bach-
mann coltiva il “sogno linguistico (Sprachtraunz)” (Bachmann 1993,
p. 73) di arrivare a un nuovo mondo per il quale “cid che vale &
continuare a scrivere (es gzlt weiterzusprachen)” (Gargani 1995, p.
75)', abitando la dismisura, la tensione irriducibile tra il linguag-
gio ufficiale, violento e ripetitivo, e una nuova lingua, che avrebbe
dovuto essere e che quindi non sara mai del tutto: & per questo
motivo, osserva Gargani, che “la Bachmann e Bernhard hanno sta-
bilito un regime e una condotta di scrittura che & sia filosofica,
sia letteraria in quanto si tratta di una scrittura che é un pensiero
raccontato” (Gargani 1995, p. 69)V.

Nel laboratorio analitico-esistenziale di Gargani, che viene a
profilarsi sempre pitl come un teatro, nel quale ogni uomo si trova
gettato ad esistere e a scegliere, prendono corpo nuove figurazioni
concettuali che consentono di rimettere in prospettiva i temi e i
problemi tradizionalmente affrontati dalla filosofia, partendo sta-
volta “dal basso” e non “dall’alto” delle sue astrazioni o delle sue
schematiche ricapitolazioni semantiche. In questo teatro, nel quale
entriamo quando nasciamo, venendo alla luce in un mondo che ci
preesiste, occorre accettare e riconoscere che

noi siamo gli attori esclusivamente di noi stessi, attori che vivono il dramma del loro
stesso apparire sulla scena, della loro implausibilita, siamo attori in realta senza un
ruolo, senza una parte assegnata, eccetto quella di rappresentare il ruolo di attore
senza avere una parte, siamo gli attori della nostra casualita procreati da altri attori
casuali (Gargani 1990a, p. 74).'

Non avendo a disposizione alcuna storia vera e obiettiva, e nem-
meno un copione da recitare, siamo nella posizione di chi deve
ammettere che le frasi a cui ¢ appeso coincidono con il loro in-
terminabile commento, di modo che “Larte della vita é il destino
di raccontare senza fine, con parole e azioni senza fine” (Gargani
1990a, p. 45): trovandosi nella posizione di chi ancora non sa come
sono andate le cose, essendo parte in causa della vita che cerca

16 Sugli aspetti dell’attesa, che permette nuovamente di riavvicinarsi al mondo “zella

pausa e nella cadenza di un respiro come un universo creaturale”, e sull’'urgenza di conti-
nuare a scrivere, cfr. Gargani 1999, pp. 183-201.

17 Sui risvolti etici individuali del “pensiero raccontato”, per cui 'uvomo si congeda
dalla scena della grande Storia collettiva per dedicarsi al “mestiere di vivere”, cfr. Bodei
1998, pp. 120-124.

18 Sulla peculiare situazione in cui versa I'attore, sospeso tra invenzione e scoperta, e
sul rapporto tra arte e vita, cfr. Gargani 1999, pp. 203-226.

128



di analizzare, I'«artista della propria vita» si rifiuta di trasformarsi
nelle cose che ha detto e fatto sino a quel momento, per praticare
invece “I'arte delle alternative versioni di quello che abbiamo detto
e fatto per raccontarci nuovamente cid attraverso cui gia una volta
ci siamo raccontati, per riscriverci in quello che abbiamo gia scritto,
per entrare nuovamente meglio in quello che abbiamo pensato”
(Gargani 1990a, p. 48).

Non potendo piti oggettivare il mondo e la nostra esistenza in
una definizione, secondo la strategia fenomenologica dell’Ego tra-
scendentale che li costituirebbe in virtu dei suoi atti di “donazione
di senso (Sinngebung)”, appare chiaro che la filosofia debba abban-
donare — come suggerisce Merleau-Ponty — la ricerca della verita
o della coincidenza con lo sfondo muto delle cose, facendo si che
I'«artista della propria vita» si consegni a

un linguaggio di cui egli non & 'organizzatore, di parole che egli non riunirebbe,
che si unirebbero attraverso di lui grazie alla connessione naturale del loro senso, al
traffico occulto della metafora, — cid che conta non essendo pit il senso manifesto di
ogni parola e di ogni immagine, ma i rapporti laterali, le parentele, che sono implicati
nei loro rivolgimenti e nei loro scambi (Merleau-Ponty 2007, p. 143, corsivo nostro)

Ogni impresa teoretica, ogni descrizione del mondo, ogni defini-
zione inesorabile della struttura del linguaggio risultano oltrepassati
da una seconda storia, che adombra la loro spoliazione, ovvero la
loro remissione ad un mondo piu grande di noi, visto che le nostre
teorie, descrizioni o definizioni sono destinate a divenire — insieme
a noi che le abbiamo edificate — parte della realta che intendevano
afferrare, e cioé assorbiti nella versione di una narrazione, episodi
di un racconto ulteriore, dal quale possiamo essere sempre guardati
come sul margine del nulla:

La narrazione come tale, cioé la trasformazione di un’impresa teoretica e di colui
che la compie nei personaggi di una seconda storia che ¢ il loro racconto, é precisamente
il destino imposto da un mondo pia forte di noi (Gargani 1990a, pp. 138-139).

Sara forse per questo che non esiste verita al di fuori della no-
stra messa in scena del problema della verita e che “noi siamo degli
attori non perché simuliamo, ma perché dobbiamo inventare la no-
stra storia allo scopo di scoprirla; per guanto strano possa apparire
dobbiamo inventare quello che siamo per poter diventare quello che
siamo” (Gargani 1992a, p. 133). Lindicazione della nostra distanza
dalla verita costituisce per noi, infatti, il solo modo di essere piu
vicini alla verita, uscendo dalla versione ufficiale di noi stessi, dal
nostro io autocentrato e dal linguaggio letterale in cui lo abbiamo
soffocato, per cui cessiamo di essere indagatori autoscopici della

129



verita e ne diventiamo attori. La verita sussiste nella percezione
della differenza, dello scarto tra la nostra realtd e la nostra irrealta,
tanto pitl che “ci si mette a fare gli attori unicamente per amore
della propria irrealta; [attore, la messa in scena, il teatro sono il
trasalimento della forza esercitata dalla realta su di noi” (Gargani
1992a, p. 86). E come gli attori hanno la sensazione di essere nella
verita quando entrano nella loro messa in scena, cosi gli uomini
“diventano attori perché devono inventare attraverso la simulazione
quello che pit profondamente avvertono di essere, che c’¢ gia ma
che non esiste ancora” (Gargani 1992a, p. 38). In cio consiste la
dimensione estetica della nostra vita, un variopinto intreccio di segni
e di gesti, di parole e di argomentazioni, la scoperta di qualcosa che
gli uomini non possono trovare se non la inventano.

Bibliografia

Ariano R., Profilo di Stanley Cavell, in “APhEx Rivista italiana di
filosofia analitica”, n. 29, 2024, pp. 44-84.

Bachmann 1., Letteratura come utopia. Lezioni di Francoforte, ed. it. a
cura di R. Colorni, trad. it. di V. Perretta, Adelphi, Milano 1993.

Bateson G., Verso un’ecologia della mente, trad. it. di G. Longo e
G. Trautteur, Adelphi, Milano 1976.

Bernhard T., Perturbamento, ed. it. a cura di E. Bernardi, Adelphi,
Milano 1995.

Bodei R., La filosofia nel Novecento, Donzelli, Roma 1997.

Bodei R., I/ noi diviso. Ethos e idee dell’ltalia repubblicana, Einaudi,
Torino 1998.

Bouveresse J., Wittgenstein antropologo, in L. Wittgenstein, Note
sul “Ramo d’oro” di Frazer, introd. di R. Rhess, trad. it. di S. de
Waal, Adelphi, Milano 1995.

Cavell S., Cities of Words: Pedagogical Letters on a Register of the
Moral Life, Harvard University Press, Cambridge — Mass 2004.

Chiurazzi G., I/ postmoderno, Bruno Mondadori, Milano 2002.

Davidson D., Truth, Language, and History, Clarendon Press,
Oxford 2003, pp. 89-107.

Diamond C., Wittgenstein, Mathematics and Ethics, in Aa. Vv., The
Cambridge Companion to Wittgenstein, a cura di H. Sluga e D.
Stern, Cambridge University Press, Cambridge 1996, pp. 247-248.

Foucault M., L'archeologia del sapere, trad. it. di G. Bogliolo, BUR,
Milano 1999.

Foucault M., L'ordine del discorso (e altri interventi), trad. it. di A.
Fontana, M. Bertani e V. Zini, Einaudi, Torino 2004.

130



Gargani A.G., 1] sapere senza fondamenti, Einaudi, Torino 1975.

Gargani A.G., Introduzione, in Aa. Vv., Crisi della ragione, a cura
di A.G. Gargani, Einaudi, Torino 1979.

Gargani A.G., Lo stupore e il caso, Laterza, Roma-Bari 1986.

Gargani A.G., Sguardo e destino, Laterza, Roma-Bari 1988.

Gargani A.G., L'altra storia, 1l Saggiatore, Milano 1990a.

Gargani A.G., La frase infinita. Thomas Bernhard e la cultura au-
striaca, Laterza, Roma-Bari 1990b.

Gargani A.G., 1] testo del tempo, Laterza, Roma-Bari 1992a.

Gargani A.G., Freud Wittgenstein Musil, Shakspeare and Company,
Milano 1992b.

Gargani A.G., Stili di analisi. L'unita perduta del metodo filosofico,
Feltrinelli, Milano 1993a.

Gargani A.G., La conversazione filosofica tra metafora e argomenta-
zione, in R. Rorty, Scritti filosofici, vol. 11, trad. it. di B. Agnese,
Laterza, Roma-Bari 1993b, pp. VII-XXV.

Gargani A.G., I/ pensiero raccontato. Saggio su Ingeborg Bachmann,
Laterza, Roma-Bari 1995.

Gargani A.G., 1] filtro creativo, Laterza, Roma-Bari 1999.

Gargani A.G., 1] valore cognitivo delle emoziont, in “Atque”, n.25-
26, giugno 2002-maggio 2003.

Gargani A.G., Dal mito del museo all inferenza pragmatica, in A.G. Gar-
gani e A.M. Tacono, Mondi intermed: e complessita, ETS, Pisa 2005.

Gargani A.G., Wittgenstein. Musica, parola, gesto, Raffaello Cortina
Editore, Milano 2008.

Gargani A.G., Relativismo e nuovi paradigmi filosofici, in Aa. Vv.,
XXI Secolo. Norme e idee, sotto la direzione di T. Gregory, Isti-
tuto della Enciclopedia Italiana, Roma 2009a.

Gargani A.G., Crisi della ragione, in Aa. Vv., XXI Secolo. Norme e
idee, sotto la direzione di T. Gregory, Istituto della Enciclopedia
Ttaliana, Roma 2009b.

Goodman N., Vedere e costruire il mondo, introd. di A.C. Varzi,
trad. it. di C. Marletti, Laterza, Roma-Bari 2008.

Hassan 1., Pluralisn in Postmodern Perspective, in “Critical In-
quiry”, 12, n. 3, Spring 1986, pp. 503-520.

Heidegger M., Essere e tempo, trad. it. di P. Chiodi, Longanesi,
Milano 1976.

Tofrida M., Una critica antinichilistica della modernita, in “Aut aut”,
n. 393, marzo 2022, pp. 82-97.

Merleau-Ponty M., Fenomenologia della percezione, trad. it. di A.
Bonomi, Bompiani, Milano 2003.

Merleau-Ponty M., I/ visibile e ['invisibile, a cura di M. Carbone,
trad. it. di A. Bonomi, Bompiani, Milano 2007.

131



Musil R., L'uomo senza qualita, vol. 1, trad. it. di A. Rho, Einaudi,
Torino 1972.

Nietzsche F., Su verita e menzogna in senso extramorale, in 1d., La
filosofta nell’epoca tragica dei Greci e Scritti dal 1870 al 1873,
Vol. I1I, t. II, versione di G. Colli, Adelphi, Milano 1990.

Nozick R., Invarianze. La struttura del mondo oggettivo, introd. di
S. Maffettone, trad. it. di G. Pellegrino, Fazi, Roma 2003.

Pelgreffi 1., I problema degli abiti intellettuals, in “Aut aut”, n. 393,
marzo 2022, pp. 146-163.

Pelgreffi 1., Il “senza fondamento” nel sapere. Saggio su Gargani,
in “Kaiak. A Philosophical Journey », n. 10, 2023, pp. 1-17
(consultabile online: https://www.kaiakpj.it/wp-content/uplo-
ads/2023/12/1l-senza-fondamento-nel-sapere.pdf).

Perniola M., Strategia del bello. Quarant’anni di estetica italiana
(1968-2008), in “Agalma. Rivista di studi culturali e di estetica”,
n. 18, settembre 2009, pp. 62-67.

Restaino E, I/ dibattito filosofico in Italia (1925-1990), in N. Ab-
bagnano, Storia della filosofia, Vol. 1V, tomo 11, La filosofia con-
temporanea, a cura di G. Fornero, F. Restaino, D. Antiseri, Utet,
Torino 1994, pp. 738-745.

Rorty R., La filosofia dopo la filosofia. Contingenza, ironia e solida-
rietd, pref. di A.G. Gargani, trad. it. di G. Boringhieri, Laterza,
Roma-Bari 1990.

Vattimo G. e Rovatti PA. (a cura di), I/ pensiero debole, Feltrinelli,
Milano 1983.

Wittgenstein L., Lezion: 1930-1932, ed. it. a cura di A.G. Gargani,
Adelphi, Milano 1995a.

Wittgenstein L., Note sul “Ramo d’'oro” di Frazer, introd. di R.
Rhess, trad. it. di S. de Waal, Adelphi, Milano 1995b.

Wittgenstein L., Ricerche filosofiche, ed. it. a cura di M. Trinchero,
Einaudi, Torino 1995c¢.

Wittgenstein L., Della certezza, introd. di A.G. Gargani, trad. it. di
M. Trinchero, Einaudi, Torino 1999.

132



