
Aesthetica Preprint, n. 129, aprile-agosto 2025 ISSN 0393-8522 DOI: 10.7413/0393-85221496

Il laboratorio logico-esistenziale di  

Aldo Giorgio Gargani

Gianluca Valle*1

Abstract

Fifteen years after his death, Aldo Giorgio Gargani’s work remains largely unex-
plored. He repeatedly deconstructed traditional notions of “reason” and “truth” by 
unmasking “top-down theoretical strategies” and the epistemological fetishes that de-
rive from them, relating them to variable and contingent decision-making modules, as 
well as to the discursive regimes of an anthropological form of life. Since the 1980s, 
Gargani has questioned disparate symbolic codes and promoted unexpected textual 
intertwining. He drew on the formidable intellectual repertoire offered by Central 
European culture, from Ernst Mach and Sigmund Freud to Hugo von Hofmannsthal, 
Robert Musil, Franz Kafka, Thomas Bernhard, and Ingeborg Bachmann. From this 
renewed perspective, metaphor emerges as the most fitting linguistic tool through 
which the individual can strive to regain control of their life. Experimenting with 
a new, highly personal style of philosophical-literary writing, Gargani demonstrates 
that every theoretical endeavor and description of oneself and the world is surpassed 
by a second narrative. Our theories and definitions are destined to become part 
of the reality they intended to grasp – along with us, their creators. Thus, another 
story begins, in which being distant from the truth is the only way to be closer to it, 
displacing ourselves in the gap between reality and unreality.

Keywords

Reason, truth, metaphor, oblique gaze, further word

È soltanto quando il discepolo è  
pronto che sorge la figura del maestro

(Gargani 1999, p. 49).

1. Quale ragione?

L’opera di Aldo Giorgio Gargani, a tre lustri di distanza dalla 
sua scomparsa, ci sembra ancora in gran parte inesplorata. La sua 
notorietà di intellettuale è stata – e, forse, ancora è – legata ai lavori 
degli anni ’70 sulla crisi della razionalità classica, assai innovativi 

*1 g.valle@caetanionline.org; Liceo Gelasio Caetani di Roma.



114

al tempo, in un contesto culturale come quello italiano, non solo 
sul piano storico-filosofico, ma anche su quello più squisitamente 
epistemologico. 

Il discorso che Gargani ha portato avanti nei decenni successivi, 
pur rimanendo coerente con le premesse iniziali, è andato incontro 
ad una formidabile contaminazione con diversi ambiti del sapere 
– dalla filosofia della scienza all’ermeneutica, dalla letteratura alla 
psicoanalisi al management aziendale – assumendosi il compito, per-
seguito in modo tenace, di “reperire alle spalle delle operazioni lin-
guistico-concettuali lo sfondo delle azioni e delle situazioni proprie 
di una forma di vita che hanno modellato le procedure concettuali, 
gli abiti della razionalità” (Gargani 1975, p. 108)1. 

Siamo dell’idea che le sue scelte intellettuali o stilistiche non 
siano state guidate, sin da principio, da un progetto totalizzante 
e disciplinato, ma siano invece il frutto di incontri, di curiosità, 
di eventi contingenti. Per di più, non saremmo fedeli alla matrice 
costruttiva della sua ricerca, se cercassimo di ricondurre le molte-
plici direzioni verso cui si è espansa ad un unico centro, eviden-
ziandone il carattere sistematico. Si ricadrebbe così nell’ambito di 
una strategia fondazionalista, tanto cara alla tradizione occidentale, 
eppure così intensamente decostruita da Gargani. Tradizione che 
ha preteso configurare la razionalità nei termini di “una struttura 
naturale, necessitante e apriorica” (Gargani 1979, p. 6), in grado 
di assorbire ogni circostanza singolare dell’esperienza in “un mo-
dello logico-grammaticale prevedibile, rigido e invariante” (Gargani 
1975, p. 23). 

L’aver rivelato la natura pratico-grammaticale dello schema “og-
getto-designazione” e del paradigma della verità come corrispon-
denza, l’aver mostrato – a più riprese e negli ambiti più disparati 
(scienza, arte, letteratura) – che “essi sono o riflettono procedure 
operative; sono sintomi, cioè, di qualcosa che si è fatto o che si è 
costruito” (Gargani 1975, p. 24), non ci autorizza tuttavia a far 
confluire l’opera del filosofo pisano, in modo immediato e senza 
ulteriori puntualizzazioni, all’interno della temperie post-moderna 
o, se si vuole, restringendo il campo all’Italia, dell’avventura intel-
lettuale del “pensiero debole”2. Al netto di alcune affinità, senz’al-

1 Sulla potenziale trasgressività degli abiti intellettuali e sull’emergenza attivo-passiva 
del nuovo, cfr. Pelgreffi 2022, pp. 146-163.

2 Cfr. Vattimo e Rovatti 1983. Per un inquadramento storiografico del pensiero di 
Aldo Giorgio Gargani nell’ambito del dibattito filosofico italiano contemporaneo si veda 
F. Restaino 1994, pp. 738-745. Un’analisi più aderente al lavoro filosofico di Gargani ci 
sembra, però, quella di R. Bodei: “se il volume collettivo La crisi della ragione è stato 
il tentativo estremo di salvare il potere di sintesi all’interno del tessuto simbolico, della 
«ragione» appunto, Il pensiero debole ha piuttosto segnato il compiuto abbandono di tale 
obiettivo” (Bodei 1997, p. 178).



115

tro accertabili ma comunque circoscritte, l’operazione culturale di 
Gargani si inserisce in un quadro diverso e di più ampio respiro, 
pur rispondendo alle esigenze di “frammentazione”, “decanonizza-
zione”, “ibridazione”, “costruzionismo”, proprie del clima lettera-
rio-artistico-teorico del post-moderno3. 

L’indebolimento delle categorie metafisiche di “soggetto”, “fat-
to”, “essenza”, “significato”, l’abbandono del principio di com-
pletezza (non solo in ambito matematico) secondo cui “per sapere 
qualche cosa, bisogna sapere ogni cosa” (Gargani 1979, p. 11), il ridi-
mensionamento delle procedure cognitive allo statuto di una “paura 
trasformata”, ovvero di “una paura che si è data un’attrezzatura me-
todica” (Gargani 1975, p. 95), lo smascheramento delle “strategie 
teoriche dall’alto” e dei feticci epistemologici che da esse derivano, 
sono solo alcune delle manovre concettuali messe in campo da Gar-
gani, allo scopo di rivelare come le dottrine filosofico-scientifiche, 
i sistemi linguistico-simbolici, gli apparati delle nostre credenze si 
basino su modi di operare privi di fondamento: 

prima della decisione non si vede alcunché; i segmenti del quadro dell’esperienza 
sono disposti a casaccio, presentano possibilità di introdurre modelli alternativi di 
un ordine che – comunque venga scelto – non c’è prima che venga costruito (Gargani 
1975, p. 100).4

Secondo tale prospettiva, ciò che chiamiamo “fondamento” o 
“significato” non si trova al di sopra o al di sotto dell’esperien-
za, come un archetipo ideale o una sostanza che la determina, ma 
emerge dagli scambi interumani propri di una forma di vita, che ha 
scelto di privilegiare un uso, un modulo interpretativo, escludendo 
così altre modalità di impiego alternativo: per Gargani, le nostre 
condotte simboliche, così come i nostri costrutti linguistici, 

non detengono uno statuto naturale. Sono tecniche della descrizione e non v’è acces-
so ad alcuna conoscenza o interpretazione se non attraverso tecniche di rappresenta-
zione. Potremmo sempre rappresentare diversamente ciò con cui trattiamo (Gargani 
1979, p. 15). 

Una volta revocato lo schema oggettuale e messo in luce il carat-
tere operativo-decisionale di qualsivoglia autoevidenza intellettuale, 
appare chiaro come non sia il significato delle parole a deciderne 
l’uso, ma al contrario sia l’uso delle parole a stabilirne il significato, 
nelle evenienze e nelle situazioni fortuite della nostra vita. 

3 Cfr. Hassan 1986, pp. 503-520. Per un approfondimento di questi punti, cfr. Chiu-
razzi 2002.

4 Sui risvolti teoretici, ma anche storiografici, dell’antifondazionalismo di Gargani, cfr. 
Pelgreffi 2023, pp. 1-17.



116

Come il significato non preesiste al sistema notazionale adope-
rato, in qualità di antefatto ideale o proprietà oggettiva ad esso 
immanente, ma dipende dall’uso che volta per volta ne facciamo, 
così l’universalità di una norma di comportamento o di una legge è 
“la ritraduzione di una decisione che non prevede eccezioni” (Gargani 
1975, p. 89), mentre queste ultime si profilano come modi di agire 
o abiti intellettuali che una specifica forma di vita ha stabilito essere 
irriducibili e particolari: 

Quella che si chiama conformità di una prassi ad una regola è a sua volta una 
funzione della condotta pratica. Sono ancora l’operare, la prassi a decidere in ul-
tima istanza il modo in cui una rappresentazione, una struttura simbolica possono 
fungere da norme o criteri di disciplinamento di un decorso di operazioni (Gargani 
1975, p. 94).

Le posizioni neo-pragmatiste e antifondazionaliste, sin qui richia-
mate per sommi capi, non solo attraversano longitudinalmente l’in-
tera produzione di Gargani, come testimoniano in modo aggiornato 
e puntuale gli ultimi scritti, ma si riverberano “rizomaticamente” 
nei lavori in cui egli si confronta con la cultura mitteleuropea (da 
Ernst Mach a Sigmund Freud, da Hugo von Hoffmansthal a Ro-
bert Musil a Franz Kafka), in cui discute le posture intellettuali di 
Samuel Beckett e di Luigi Pirandello, in cui sperimenta un nuovo 
personalissimo stile di scrittura filosofico-letteraria. 

La decostruzione dello statuto trascendentale della logica e della 
matematica, della sublimità del sapere scientifico, dello stesso sog-
getto conoscente, cartesianamente inteso come cogito autocentrato, 
non conduce infatti ad esiti scettici o nichilistici, ma ad una ricon-
siderazione complessiva delle nozioni tradizionali di “ragione” e 
di “verità”, e cioè – sulla scia dell’analisi del linguaggio ordinario 
praticata dal secondo Wittgenstein e dalle scuole di Oxford e di 
Cambridge – alla loro relativizzazione ai moduli decisionali, variabili 
e contingenti, nonché ai regimi discorsivi di una forma antropolo-
gica di vita:

In questa specifica accezione il relativismo si riferisce a uno sfondo di esistenza 
che precede e che condiziona le regole dei molteplici e differenti saperi – un regime 
d’esistenza che non è a sua volta vero o falso, ma che stabilisce le condizioni di 
possibilità del vero e del falso, ossia dischiudendo il gioco linguistico del vero e del 
falso (Gargani 2009a, p. 122).

A partire dalla seconda metà del XX secolo, l’abbandono di una 
concezione forte, unitaria e sistematica della razionalità umana, ad 
opera di approcci filosofici differenti, quali l’ermeneutica e la filo-
sofia post-analitica, ugualmente segnati dal linguistic turn (per usare 



117

la fortunata espressione introdotta da Richard Rorty), ha compor-
tato una progressiva mitigazione della concezione altrettanto forte 
e fiduciosa della verità. Integrando in una stessa costellazione di 
pensiero i contributi eterogenei dello Heidegger di Essere e tempo 
e di Nelson Goodman, Gargani complessifica il vocabolario della 
razionalità classica, riconoscendo il valore cognitivo delle emozioni: 
se ogni “comprensione è sempre emotivamente tonalizzata (Alles 
Verstehen ist gestimmtes)” (Heidegger 1976, p. 182), allora “com-
prensione e interpretazione procedono insieme, di conserva. Non 
è che, come credevano filosofi metafisici e filosofi positivisti, da un 
lato ci siano i fatti nudi e obiettivi e dall’altro noi soggetti umani 
che tappezziamo i fatti con valori” (Gargani 2002-2003, p. 31). 

Secondo questa prospettiva, ogni atto del sistema pensiero-pa-
rola, e in fondo la ricerca filosofica stessa, si attuano sotto la spinta 
delle emozioni con cui recepiamo ciò che accade: essi non si confi-
gurano come meri effetti causati da uno stimolo esterno, ma come 
risposte che retroagiscono sul mondo-ambiente, investendolo di un 
senso e svelando le nostre stesse possibilità esistenziali. Espandendo 
la nozione metafisica di ragione al di fuori dei parametri meccani-
cistici, evidenziando come i concetti non siano “rappresentazioni 
adeguate” della realtà interna, né tantomeno semplici etichette da 
apporre agli oggetti out there, ma veri e propri “organizzatori di 
discorsi (speech organizers)”5, Gargani segnala come

sono le emozioni che tessono le connessioni fra i concetti e le parole nei quali costru-
iamo i mondi della conoscenza. L’emozione è infatti il principio motore che connette 
un simbolo ad un simbolo, un concetto ad un altro. È l’emozione che illumina nuovi 
aspetti della realtà (Gargani 2002-2003, p. 32).

2. Quale verità? 

L’allargamento della nozione classica di ragione, come già detto, 
va di pari passo con l’abdicazione al paradigma della verità come 
corrispondenza, che trascina con sé due importanti conseguenze: 
si tratta di rinunciare infatti, da una parte, all’immagine influente, 
di matrice cartesiana, del soggetto come “spettatore di idee chiare 
e distinte” (Gargani 2009b, p. 104) e, dall’altra, al “mito del dato 
immediato (myth of the immediately given)”, per usare la fortuna-
ta espressione introdotta da Wilfrid Sellars, che cessa di essere il 
banco di prova – ultimo e dirimente – di concetti, ipotesi, teorie, 
spostando l’asse dell’indagine filosofica dalla ricerca di rappresen-

5 Cfr. Diamond 1996, pp. 247-248.



118

tazioni adeguate del mondo alla ricerca di giustificazioni, e cioè di 
motivazioni all’interno di un contesto argomentativo garantito o di 
nuovi vocabolari emersi dal logoramento di vecchie metafore:

Il linguaggio comune e le teorie scientifiche non vengono confrontate con la 
realtà, ma si misurano in modi alternativi con un mondo che è previamente artico-
lato dal codice del linguaggio. In questo senso, il rifiuto del mito filosofico del dato 
immediato dell’esperienza e la concezione pragmatista delle teorie come strumenti 
porta a concludere che le teorie non implicano l’esistenza degli oggetti e dei fatti ai 
quali si riferiscono (Gargani 2009b, p. 105).

Nel rinnovato scenario che viene così a delinearsi, il presup-
posto metafisico dell’io come res cogitans autotrasparente e quello 
della sussistenza di sense-data primitivi e neutrali, posseduti a-lin-
guisticamente, vengono rivisitati alla luce di un “fattore di relazio-
nalità” (Gargani 2009a, p. 121), che li riconduce rispettivamente 
allo status di “costruzione narrativa” (Gargani 2009b, p. 106) e di 
dati osservativi “carichi di teoria (theory laden)” (Gargani 2009a, 
p. 121). Se – sulla scia di Nietzsche – lo statuto della verità vie-
ne indebolito e quest’ultima ripensata nei termini di “un mobile 
esercito di metafore, metonimie, antropomorfismi, in breve una 
somma di relazioni umane che sono state potenziate poeticamente 
e retoricamente” (Nietzsche 1990, p. 361), le questioni tradizionali 
dell’identità personale e della descrizione della realtà devono essere 
sottoposte ad una profonda revisione, espandendo “l’ordine del di-
scorso”6 vigente e ricorrendo a insolite live metaphors, non imme-
diatamente decodificabili nei termini del linguaggio ordinario7. Al 
di là dell’ordine cognitivo “ufficiale” che stabilisce corrispondenze 
lineari tra mente, mondo e linguaggio, collocandosi al di fuori della 
tradizionale filosofia del soggetto, Gargani rivendica l’esistenza di 
un “ordine grammaticale pre-cognitivo”, sulla scia di Wittgenstein, 
di Nietzsche e di Foucault, delle cui imprese speculative rivela 
la singolare convergenza, essendosi tutti ugualmente impegnati – 
seppure in modi differenti e con sviluppi a volte contrastanti – a 
riportare alla luce la “grammatica profonda” su cui costruiamo le 
nostre connessioni inferenziali:

Sotto questo riguardo, si può dire che Wittgenstein condivida un assunto comune 
a Nietzsche e a Foucault, ossia l’idea che l’assetto linguistico-concettuale del vero e 
del falso venga aperto e fondato in un ordine pre-cognitivo, in una forma di vita di 
cui non si può predicare né il vero né il falso (Gargani 2008, p. 130, corsivo nostro).

6 Cfr. Foucault 2004, p. 26 ss.; Foucault 1999. Un interessante – e persuasivo – acco-
stamento tra il razionalismo critico-costruttivo di Gargani e l’opera genealogica di Fou-
cault, ma anche l’Adorno di Dialettica negativa, è proposto da Iofrida 2022, pp. 82-97. 

7 Cfr. Rorty 1990. Sul concetto di “metafora viva (life metaphor)”, si veda anche Gar-
gani 1993b, pp. VII-XXV.



119

Secondo questa prospettiva, definire se stessi non equivarrà più 
ad afferrare degli oggetti interni, depositati nel foro interiore della 
nostra coscienza, privato e inaccessibile, ma consisterà nel “dire 
quello che ne è stato di noi mentre eravamo alle prese con il pro-
blema di definire la nostra identità” (Gargani 2009b, p. 106). Allo 
stesso modo, descrivere il mondo non equivarrà più ad uncinare 
stati di cose, ma consisterà in un lavoro espressivo che si attuerà 
nel “processo di chiedere e dare ragioni a sostegno delle asserzioni 
proferite e scambiate fra gli interlocutori” (Gargani 2009b, ibidem). 

La funzione prassiologica del fabbricare ragioni e motivazio-
ni, del rendere esplicite (making it explicit, secondo la fortunata 
espressione coniata da Robert Brandom) le connessioni che – a 
livello implicito, e talora inconsapevolmente – guidano le pratiche 
simboliche umane, ha soppiantato l’ideale della conoscenza come 
rappresentazione e con essa la semantica del rappresentazionalismo 
epistemologico, assegnando alla riflessione filosofica inattesi appas-
sionanti obiettivi:

L’inferenza non riflette una forma logica prestabilita e prefissata, ma traccia il 
gesto originario di una connessione tra contenuti. Per inferire qualcosa bisogna fare 
qualcosa, occorre cioè produrre un’estensione non conservativa del linguaggio (Gar-
gani 2009b, p. 107).

Avendo definitivamente rinunciato alla pretesa che i concetti di 
“vero” e di “falso” siano proprietà intrinseche e necessarie degli 
enunciati, giacché ogni “simbolo – come aveva ribadito Wittgen-
stein – è in un certo senso contenuto in se stesso, lo si afferra come 
un tutto” (Wittgenstein 1995a, p. 64), Gargani concorda con la tesi 
sostenuta da Peter F. Strawson, in base alla quale non ci sarebbe 
alcun fatto, se non ci fosse un enunciato:

ciò che viene definito come un fatto è semplicemente una conseguenza dell’e-
nunciato, nel senso che l’enunciato con la sua “clausola-che” (that-clause) intro-
duce il paradigma del fatto che viene espresso. Senza la “clausola-che” espressa 
dalla proposizione non saremmo in grado di constatare alcun fatto. Che qualcosa 
appaia come un fatto è la conseguenza di essere asserito in un enunciato (Gargani 
2008, p. 153).

La messa in discussione del razionalismo, osserva a questo 
punto Gargani in uno dei suoi ultimi lavori, che assume pertanto 
il carattere di un testamento spirituale, e la conseguente assunzio-
ne di un atteggiamento relativistico, che sarebbe più opportuno 
denominare “relazionistico”, rischiano tuttavia di infilare il discor-
so filosofico contemporaneo in una strettoia dalla quale diviene 
impossibile uscire:



120

La disputa fra razionalismo e relativismo è stata fino al 20° sec. anche una conte-
sa sulla questione se vi sia una verità oppure ve ne siano molte, se vi sia un solo me-
todo oppure più metodi filosofici e scientifici, anche se vi sia una sola teoria filosofica 
in posizione privilegiata sanzionata come la più vera o se invece occorra riconoscere 
l’esistenza di più teorie filosofiche su un piano di parità (Gargani 2009a, p. 128).

Da una parte, il razionalismo e realismo oggettivo impiegheran-
no i consueti metodi della “razionalità costrittiva” per dimostrare 
con “prove irresistibili” (cfr. Nozick 2003) che esistono una sola 
verità e il mondo esterno, nella loro irrecusabilità e inemendabilità, 
attestando che le tesi relativistiche sono destinate ad arenarsi in 
forme più o meno ostinate di scetticismo. Dall’altra, il relativismo 
si difenderà dalle accuse ricorrendo a contro-argomentazioni altret-
tanto cogenti, allo scopo di dimostrare che i primi sono in errore 
e che invece esistono molte verità tra loro incommensurabili, tutte 
ugualmente valide. Ma così facendo, e cioè cercando di promuovere 
l’assoluta coerenza della propria posizione, il relativismo, rimarrà 
di fatto invischiato all’interno del programma fondazionalista che 
pretendeva abbandonare. Tanto il razionalismo quanto il relativismo 
puntano all’evidenza apodittica, restando ingabbiati all’interno del 
vocabolario decisivo stabilito dall’epistemologia cartesiana, giacché 
cercano la corrispondenza immediata con una batteria di assiomi 
inderogabili o con gli stati di cose del mondo, dimenticando che 
concetti come “assioma” o “stato di cose” acquistano significato 
solo all’interno di un determinato “gioco linguistico” e di una for-
ma antropologica di vita.

Seguendo sempre di nuovo il monito wittgensteiniano secondo 
cui lo scopo della filosofia è quello di “indicare alla mosca la via 
d’uscita dalla trappola” (Wittgenstein 1995c, p. 137), Gargani – in 
accordo con Rorty e Michael Williams – riconosce che l’alternativa 
tra razionalismo e relativismo è “la conseguenza del modo stesso 
in cui i filosofi hanno approntato e hanno costruito i loro stessi 
problemi” (Gargani 2009a, p. 124) e che, pertanto, la loro dico-
tomia non è affatto insanabile, se solo si assume un’ottica diversa, 
di matrice pragmatica, in grado di inaugurare uno spazio culturale 
in cui “il razionalismo oggettivo e il relativismo si ricalibrano a 
vicenda ammettendo l’uno anche le ragioni dell’altro” (Gargani 
2009a, p. 128). 

In altri termini, si tratta di liberare la filosofia dalla presun-
zione di attingere al fondamento di una meta-ragione interamente 
dispiegata, ad un criterio di traducibilità universale o alla dimen-
sione bruta dei fatti, e con esse dal compito di stabilire quale delle 
due impostazioni abbia ragione e quale torto: “non c’è un metodo 
della filosofia, ma ci sono metodi; per così dire, differenti terapie” 



121

(Wittgenstein 1995c, p. 71). Dopo aver abbandonato il vocabolario 
delle argomentazioni logicizzanti o delle percezioni dirette e ricol-
locandosi nel mondo ordinario che aveva perduto, il lavoro della 
riflessione intellettuale consiste nel soppesare in modo critico “il 
paniere delle visioni filosofiche”8 ammissibili, al fine di riscoprire 
le procedure inferenziali e le condotte di vita contingenti in cui si 
radicano, indicando possibilità di conoscenza alternative, ribadendo 
la rivedibilità di ogni sistema teorico, contemperando con la dovuta 
cautela la pretesa epistemica – peraltro legittima – di cogliere la 
verità con il sospetto scettico sull’oggettività delle nostre credenze.

Nello scenario proposto da Gargani, quindi, realismo e relativi-
smo risultano “paradossalmente” compatibili e una diversa strada 
appare finalmente percorribile, quella del “lasciar essere le cose”9, 
ovvero del contatto con l’esperienza vissuta del mondo, sempre 
filtrata dalla prassi umana, un mondo che il soggetto oramai detra-
scendentalizzato, e cioè derubricato da “regista di pensieri a teatro 
di eventi” (Gargani 1993a, p. 51), “non deve decidere o costruire 
ma ascoltare per riconoscerlo e per accettarlo” (Gargani 2009a, p. 
125). Sulla scia di Stanley Cavell, e in sintonia con l’esercizio fe-
nomenologico del “reimparare a vedere il mondo” (Merleau-Pon-
ty 2003, p. 30), ritrovare la nostra “presenza continua (continuous 
presentness)”10 ad esso equivale a porsi in ascolto, ovvero ad essere 
capaci di

riferire i contenuti della nostra vita mentale, intellettuale e percettiva a una trama che 
non sia preventivamente definita dal regime di un’epistemologia prefissata e privile-
giata, ma inserita nella (e integrata dalla) sfera degli apprendimenti, delle pratiche, 
degli abiti, dei costumi, dell’informazione a cui sono esposti i membri delle comunità 
storico-sociali (Gargani 2009a, p. 125).

3. Lo sguardo obliquo e la parola ulteriore

A partire dagli anni Ottanta, insieme alla ricerca speculativa più 
direttamente ascrivibile al registro della scrittura filosofica, Gargani 
dedica una parte cospicua del suo lavoro intellettuale a interrogare 
codici simbolici disparati (soprattutto, la letteratura e la musica) 
e a promuovere intrecci testuali inaspettati, allestendo nuovi stru-
menti di analisi, mettendo alla prova diversi stili di ragionamento e 
cimentandosi in sperimentazioni letterarie più o meno intensamente 

8 Cfr. Nozick 2003, pp. 36-37.
9 Sull’«esposizione alle cose e al loro Aperto», tematizzato da Rilke, per cui esse «sono 

se stesse e poi ancora qualcosa più di se stesse», cfr. Gargani 1993a, p. 23 ss.
10 Cfr. Cavell 2004. Per la biografia intellettuale del filosofo statunitense e una rico-

struzione dei principali temi affrontati nelle sue opere, si veda Ariano 2024, pp. 44-84.



122

ibridate alla riflessione teoretica. L’approccio al suo campo discipli-
nare d’elezione, rappresentato dal pensiero di Ludwig Wittgenstein 
e dagli sviluppi della filosofia analitica, su cui ha costruito la sua 
carriera accademica, imponendosi come uno dei massimi esperti in 
quell’ambito di studi, diviene più arioso e polifonico, disinvolto e 
capillare, andando alla ricerca delle matrici culturali e dei contesti 
discorsivi in cui sono emerse la crisi della razionalità classica e dei 
sistemi metafisici della modernità. 

Attingendo al formidabile repertorio di scienziati, letterati e ar-
tisti vissuti nella fase storica della finis Austriae11, Gargani intercet-
ta e connette le loro originali esperienze intellettuali, inserendole 
all’interno di una “rappresentazione perspicua (übersichtliche Dar-
stellung)” (Wittgenstein 1995c, p. 69)12, al fine di criticare la com-
plessità crescente della Zivilisation e i suoi estranianti automatismi:

Wittgenstein e Musil individuano una comune aspirazione a collocarsi in quel 
centro (Mitte, Mittelpunkt, Zentrum), dal quale si possono cogliere con perspicuità i 
significati del sapere, della vita e si possono catturare quelle illuminazioni intellettuali 
(Einfälle) che restituiscono un senso ai tratti e agli aspetti della nostra vita; quel senso 
che ne costituisce la motivazione interna ma che è stato cancellato dal modello della 
considerazione causale (Gargani 1992b, p. 93).

In questa prospettiva, la metafora costituisce la sola risorsa 
linguistica con la quale il soggetto può tentare di riguadagnare il 
centro della propria vita, in “un mondo di qualità senza uomo, di 
esperienze senza colui che le vive” (Musil 1972, p. 143), risveglian-
done la capacità – etica ed estetica a un tempo – di associare in 
un significato unitario segni e vissuti che altrimenti giacerebbero 
dispersi nella sua esistenza o di dissociare assetti di senso anonimi 
e cristallizzati che la società seriale cui appartiene gli ha imposto:

La metafora risulta il dispositivo semiologico che esprime la forma d’esisten-
za dell’uomo contemporaneo il quale, rifiutandosi di farsi racchiudere entro uno 
schema rigido e invariante di esperienza, sottopone la vita a continui esperimenti, 
violandone l’ordine definito e pietrificato, provocandola lungo possibilità alternative, 
strappandola a se stessa e ricomponendola nelle pratiche associative della similitudine 
(Gargani 1992b, p. 86).

Nello scenario esistenziale che Gargani tratteggia, in compagnia 
di intellettuali e scrittori della Mitteleuropa quali Musil e Kafka, 

11 Sul modo in cui Gargani avrebbe riletto e interpretato la cultura austriaca, nei 
termini di una “proterva autoflagellazione moralistica”, non evidenziando che in essa – 
complessivamente presa – “era contenuto non solo il male, ma anche il rimedio”, cfr. il 
duro giudizio, che troviamo irricevibile, di Perniola 2009, pp. 62-67.

12 Su questo punto, si veda anche Wittgenstein 1995b, pp. 29-30; p. 39. Sulla nozione 
di “rappresentazione perspicua”, cfr. Bouveresse 1995, p. 69 ss.; Gargani 1986, p. 177 
ss.; Gargani 2008, p. 68 ss. 



123

Hoffmansthal e Schönberg, l’avvento di nuove metafore non costi-
tuisce soltanto una trasgressione di codice, ma accompagna – o per 
meglio dire “compie” – il sentimento di stupore da noi provato di 
fronte alle accidentalità della nostra vita, esprimendo l’attrito che 
ha scosso il discorso normale entro il quale eravamo soliti pensare a 
noi stessi: “lo stupore – infatti – è lo stato in cui uno riconosce di 
non essere quello che è, o che credeva di essere” (Gargani 1986, p. 
12), generato dal caso, ovvero dal “varco che si apre nella fabbrica 
del simbolismo ben protetto e fondato, l’occasione fortuita che si 
dischiude entro una versione già predisposta del mondo” (Gargani 
1986, p. 19). 

Prendendo sul serio, sulla scia di Goodman, la circostanza per 
cui il mondo, ciascun mondo è sempre e inevitabilmente una ver-
sione del mondo13 e in sintonia con Merleau-Ponty, secondo il quale 
“la mia visione dell’Essere non si effettua da un altro luogo, ma 
dal cuore dell’Essere” (Merleau-Ponty 2007, pp. 133-134), diviene 
possibile attuare un prodigioso raddoppiamento dello sguardo che 
si scopre immerso nello spettacolo – ovvero nel sistema informa-
zionale – che pure guarda, intento a riannodare i fili e le relazioni 
interne che legano osservatore e osservato, senza mai riuscire ad 
eliminare tutti i punti ciechi:

un osservatore, mentre descrive un mondo, sta contemporaneamente descrivendo 
se stesso che descrive quel mondo. […] L’osservatore per gettare luce su di sé, per 
tracciare una descrizione dello stato del proprio sistema è contemporaneamente mes-
so nella posizione di creare un nuovo margine d’ombra, entro il quale sono all’opera 
le strumentazioni e le operazioni indispensabili per raggiungere il suo scopo. […] 
Come a dire che, mentre ricostruiamo il nostro passato, il nostro passato cambia 
(Gargani 1993a, pp. 67-70).

Un esempio suggestivo della circostanza per cui “nella verità ci 
si trova per così dire di già, e non ci si può andare” (Gargani 1986, 
p. 99), e di quella per cui non si può pretendere che il linguag-
gio raffiguri la realtà né che l’osservatore – paragonato all’occhio 
di Dio – rimanga estraneo alla situazione che descrive è fornito 
dall’avventura letteraria di Kafka. Per lo scrittore praghese, infatti, 
non si tratta di rappresentare – attraverso un’esposizione narrati-
va lineare – le caratteristiche della civiltà borghese e della società 
patriarcale cui appartiene, ma di illuminare il «contesto animale» 
di relazioni sociali e familiari degradanti nel quale si trova imbri-
gliato, grazie alla creazione linguistica dell’«immondo insetto» in 
cui Gregor Samsa, il protagonista della Metamorfosi, scopre una 
mattina di essersi trasformato. Anziché adottare un punto di vista 

13 Cfr. N. Goodman 2008, pp. 1-25.



124

panottico e neutrale, in grado di squadernare di fronte a sé la veri-
tà, Kafka “descrive insieme alla situazione anche l’osservatore come 
parte della situazione descritta” (Gargani 1986, p. 85), spingendo il 
lettore ad entrare nel tracciato di relazioni reciproche, nell’incrocio 
di sguardi, che si instaura tra l’insetto-Samsa e i componenti della 
sua famiglia, inducendolo cioè a giocare la grammatica del loro 
stesso linguaggio, a praticare il “linguaggio costitutivo degli oggetti 
di quel linguaggio, di quella forma di vita, di quel codice di condotta” 
(Gargani 1986, p. 93).

La critica della mitologia mentalistica di un soggetto unitario e 
coeso, la rinuncia al paradigma della verità come corrispondenza 
in luogo di “teorie occasionali (passing theories)”14 del linguaggio, 
di volta in volta proferite dai parlanti in riferimento a contesti, 
credenze e comportamenti storicamente definiti, l’affiorare acciden-
tale di anomalie nel discorso normale, l’avvitamento a spirale delle 
descrizioni in sempre ulteriori descrizioni di descrizioni sono alcuni 
dei possibili esiti cui conduce l’esercizio di uno sguardo doppio, o 
obliquo, che per una parte vede qualcosa e per l’altra si sforza di 
vedere lo stile concettuale, il sostrato di segni, il codice simbolico 
in virtù del quale può vedere quel qualcosa. Questa peculiare mo-
dalità dello sguardo che consiste nel vedere le connessioni di anelli 
intermedi grazie a cui siamo in grado di vedere, ribadisce Gargani, 
consente a coloro che la sanno praticare di “trasformare qualcosa 
che facciamo in qualcosa che possiamo dire” (Gargani 2005, p. 68). 
Si profila così una strategia “stereoscopica” di apprendimento che 
– mentre apprende – si ritorce su di sé, cercando di decifrare il 
frame con cui inquadra ciò che apprende:

Si tratta di quel “deutero-apprendimento”, ossia di quella visione duplice, di 
quella “descrizione doppia”, che è stata illustrata da Gregory Bateson, la quale com-
prende un paradigma, un modello di visione, di interpretazione e al tempo la con-
sapevolezza dell’assunzione di quel modello, di quel paradigma attraverso il quale 
viene filtrata la percezione della realtà; e dunque anche la consapevolezza della sua 
contingenza e revocabilità (Gargani 2005, p. 76)15. 

4. Il teatro dell’esistenza

Nel laboratorio logico-esistenziale allestito da Gargani, termini 
quali “pensiero”, “mente”, “teoria”, “proposizione”, “soggetto”, 
“coscienza” e molti altri, di cui il discorso filosofico si è da sempre 

14 Cfr. Davidson 2005, pp. 89-107.
15 Sulla nozione strategica di “deutero-apprendimento” cfr. Bateson 1976, pp. 199-

217; pp. 324-356.



125

nutrito e che concorrono a definire il suo vocabolario istituziona-
le, vengono rivitalizzati all’interno di atipici contesti d’esperienza e 
rimodulati alla luce di nuove esigenze espressive, andando a deli-
neare un’insolita costellazione di strumenti concettuali che – solida-
rizzando l’un con l’altro – consentono di riconsiderare le situazioni 
dell’esserci umano, raccontandole e rimettendole in movimento. 
Grazie all’assunzione di questo peculiare atteggiamento di reve-
renza verso le cose, ovvero per effetto della decisione intransitiva 
con cui le si lascia accadere insieme all’orizzonte di possibilità e di 
aspetti inauditi con cui si manifestano, diviene possibile scoprire 
che “la mente di ogni uomo è un teatro all’aperto ed è un luogo di 
incidenti, casualità che si stringono insieme in quella comunità che 
chiamiamo pensiero” (Gargani 1993a, pp. 52-53).

Spostandosi dalla posizione di chi parla sul linguaggio per ri-
guadagnare quella di chi parla dal linguaggio, diviene possibile ri-
considerare il dilemma tra lo spiegare e il pensare: con il primo, si 
intende pervenire ad una descrizione conclusiva di se stessi e delle 
cose, ponendo di fatto fine a se stessi e ai propri pensieri; con il 
secondo, si prende atto che “non c’è più un mondo da descrivere, 
ma c’è soltanto un’esistenza da criticare” (Gargani 1988, p. 30) e 
quindi si è più vicini a se stessi, perché si continua a pensare la pos-
sibilità di se stessi. Se non ha più senso parlare della “mente”, ma 
delle menti, e cioè delle comunanze di tratti, accidenti temporali, 
segmenti di vita che – stando insieme per il fatto di essere accaduti 
– danno origine ad una specifica fisionomia, non ha più senso nem-
meno canonizzare la coscienza nei termini dell’autoconsapevolezza 
riflessiva, giacché essa si configura invece come “il punto terminale, 
l’estremità che affiora da questo teatro di scene, di segni, di casi ed 
eventi che si aggregano per così dire in noi ma prima di noi, e che 
sono tutta la passione del nostro vivere” (Gargani 1993a, p. 55). 
Allo stesso modo, occorre abbandonare l’immagine del linguaggio 
come sistema di simboli sottomessi a regole che gli preesisterebbero 
e che ne predeterminerebbero la totalità dei possibili impeghi, per 
considerarlo invece – wittgensteinianamente – “come una vecchia 
città: un dedalo di stradine e di piazze, di case vecchie e nuove, e 
di case con parti aggiunte in tempi diversi” (Wittgenstein 1995c, p. 
17), giacché il significato stesso di una proposizione non è altro che 
“una fisionomia” (Wittgenstein 1995c, p. 198) e la comprensione 
di un enunciato “consiste in una procedura dinamica, nella produ-
zione di un’altra proposizione, di un ulteriore simbolo” (Gargani 
2008, p. 95).

Raccontando quanto gli è accaduto, dopo essere stato nomina-
to Mitglied dell’Accademia delle Scienze e delle Arti di Berlino, 



126

dove avrebbe dovuto scrivere un libro che alla fine non ha mai 
scritto, scrivendone invece un altro, Gargani fa vedere che “una 
teoria filosofica è un muro” (Gargani 1988, p. 92) perché pretende 
di racchiudere in “un super-ordine tra super-concetti” (Wittgenstein 
1995c, p. 63) l’intero sviluppo successivo delle determinazioni e 
delle occorrenze della realtà, o magari di dire l’ultima frase sulle 
modalità di funzionamento del linguaggio, quando invece occorre 
rimarcare che 

la nostra esistenza non raggiunge mai l’ultima frase, ma soltanto la frase ulteriore, 
che la supposta ultima, definitiva frase è in realtà una frase ulteriore, e che l’effettiva 
ultima frase è invece soltanto la frase ulteriore che confuta la penultima frase che 
pretendeva di essere la frase della risposta conclusiva e univoca, della soluzione unica 
e univoca (Gargani 1988, pp. 42-43). 

Le proposizioni non svolgono più il compito di raffigurare stati 
di cose, giacché non è possibile confrontare pezzi di linguaggio 
con pezzi di realtà, ma solo confrontare discorsi con altri discorsi, 
ovvero connettere parole con altre parole, sperimentando – grazie 
ad uno stile di pensiero che si ascolta mentre parla o scrive – come 
tutte le frasi che possiamo proferire si trasformino nello stato esteti-
co di se stesse: ogni frase infatti dipende dalle istanze pragmatiche, 
dall’intonazione e dai gesti, dalle circostanze discorsive nelle quali 
emerge, essendo simultaneamente se stessa ma anche l’infinita va-
rietà dei modi in cui può essere detta e ridetta, e cioè sempre e 
soltanto una frase diversa.

Le tecniche di scrittura letteraria messe in campo da Thomas 
Bernhard e da Ingeborg Bachmann, eredi della cultura mitteleu-
ropea di cui sono anche gli epigoni, mirano precisamente a mo-
strare come tanto più si cerca di raffigurare la realtà, ovvero di 
trasformarla in “immagine (Bild)”, quanto più la si cancella; tanto 
più si cerca di rappresentarla a distanza, in modo univoco e obiet-
tivo, quanto più la si dissolve: “il dato di fatto dell’esistenza non 
è l’esistenza che descriviamo, che è sempre una menzogna, bensì 
l’impossibilità di dirla come essa è” (Gargani 1990b, p. 9). Il rifiuto 
del regime descrittivo da parte dello scrittore austriaco si accompa-
gna ad una diversa declinazione del pensiero, ora identificato come 
“l’arte propriamente di esistere contro i fatti” (Gargani 1990b, p. 
13), che devono appunto essere scompaginati, criticati, disarticolati, 
applicando ricorsivamente alle enunciazioni dell’io narrante o dei 
suoi personaggi la clausola “einerseits … anderseits (da un lato … 
dall’altro)”. Così facendo, si viene a scoprire che ciò che si repu-
tava essere un fatto reale non lo era, rinvenendolo invece nel suo 
contrario, di cui poco dopo si dovrà constatare l’irrealtà e così via: 



127

“tutto è completamente diverso. È sempre tutto diverso. Farsi ca-
pire è impossibile” (Bernhard 1995, p. 33), dichiara il padre dell’io 
narrante di Verstörung.

Se – come suggerisce Wittgenstein – “la mia comprensione è 
soltanto cecità di fronte alla mia incomprensione” (Wittgenstein 
1999, p. 66), appare chiaro come la scrittura di Bernhard intenda 
rovesciare ogni concetto, ogni parola, ogni fatto nel suo con-
trario, deponendo l’assioma della coerenza analitica e attuando 
processi di pensiero che equivalgono a “progressive correzioni 
(Korrekturen), che si succedono l’una all’altra fino alla dissoluzio-
ne totale dell’oggetto, il quale dunque alla fine non può nemme-
no essere più pensato” (Gargani 1990b, p. 30). La constatazione 
dell’impossibilità di una narrazione in presa diretta della realtà 
e, con essa, dell’incomunicabilità della verità, eccetto della verità 
della menzogna, si traduce nella coazione a ripetere del “pensare 
contro (Widerdenken)” (Gargani 1990b, p. 37 ss.) e porta all’a-
dozione di un paradossale stile citazionale per cui la figura nar-
rante (Erzählergestalt), distinta dall’io scrivente (schreibendes-Ich: 
l’autore), si disloca continuamente nei suoi personaggi di cui si 
limita a riferire le frasi, per poi ritrattarle, distorcerle, mostrarne 
l’impossibilità, trasformando il loro esercizio di pensiero – fa-
talmente destinato alla disperazione e alla follia – nella sua (di 
Bernhard) narrazione letteraria:

Non dunque per quello che dicono e vogliono dire gli uomini si salvano dalla 
follia e dall’estinzione, bensì per il fatto che essi stessi vengono raccontati, che c’è 
una scrittura che si fa carico di loro. Nessuna frase che un uomo possa dire potrà 
salvarlo, ma la scrittura che è la narrazione della sua frase avrà il potere di proteggerlo 
dalla pazzia e dalla morte (Gargani 1990b, p. 61). 

Come la geometria della scrittura di Bernhard non intende ri-
specchiare la realtà così com’è, ma si adopera a sfiorarne l’enigma, 
attraverso la mediazione letteraria, che narra di personaggi alle pre-
se con il problema di definire se stessi mentre cercano la verità, così 
l’utopia letteraria di Ingeborg Bachmann non aspira a rappresentare 
il mondo che c’è, ripercorrendo la successione lineare degli eventi, 
ma a presentare “un mondo che non c’è ancora, che non è iscritto 
nella dimensione del tempo” (Gargani 1995, p. 8), un non-tempo 
che è anche un non-luogo, e cioè “il tempo che è ancora da venire” 
(Gargani 1995, p. 12), indeducibile dal passato, dalla lingua e dalla 
società esistenti. Facendo segno alla sfera oscura dell’esistenza, alla 
nostra origine preverbale, cui si può solo alludere dall’interno dei 
limiti intrascendibili del linguaggio, “l’utopia di un nuovo linguag-
gio è la garanzia di qualcosa di ineffabile che mette in discussione 



128

ogni linguaggio che abbiamo a disposizione” (Gargani 1995, p. 26). 
Per quanto ognuno preferisca rinchiudersi nella propria infelicità, 
essendo in grado di comprendere solo il proprio linguaggio, che da 
cintura protettiva si trasforma via via in carcere solitario, la Bach-
mann coltiva il “sogno linguistico (Sprachtraum)” (Bachmann 1993, 
p. 73) di arrivare a un nuovo mondo per il quale “ciò che vale è 
continuare a scrivere (es gilt weiterzusprachen)” (Gargani 1995, p. 
75)16, abitando la dismisura, la tensione irriducibile tra il linguag-
gio ufficiale, violento e ripetitivo, e una nuova lingua, che avrebbe 
dovuto essere e che quindi non sarà mai del tutto: è per questo 
motivo, osserva Gargani, che “la Bachmann e Bernhard hanno sta-
bilito un regime e una condotta di scrittura che è sia filosofica, 
sia letteraria in quanto si tratta di una scrittura che è un pensiero 
raccontato” (Gargani 1995, p. 69)17.

Nel laboratorio analitico-esistenziale di Gargani, che viene a 
profilarsi sempre più come un teatro, nel quale ogni uomo si trova 
gettato ad esistere e a scegliere, prendono corpo nuove figurazioni 
concettuali che consentono di rimettere in prospettiva i temi e i 
problemi tradizionalmente affrontati dalla filosofia, partendo sta-
volta “dal basso” e non “dall’alto” delle sue astrazioni o delle sue 
schematiche ricapitolazioni semantiche. In questo teatro, nel quale 
entriamo quando nasciamo, venendo alla luce in un mondo che ci 
preesiste, occorre accettare e riconoscere che 

noi siamo gli attori esclusivamente di noi stessi, attori che vivono il dramma del loro 
stesso apparire sulla scena, della loro implausibilità, siamo attori in realtà senza un 
ruolo, senza una parte assegnata, eccetto quella di rappresentare il ruolo di attore 
senza avere una parte, siamo gli attori della nostra casualità procreati da altri attori 
casuali (Gargani 1990a, p. 74).18

Non avendo a disposizione alcuna storia vera e obiettiva, e nem-
meno un copione da recitare, siamo nella posizione di chi deve 
ammettere che le frasi a cui è appeso coincidono con il loro in-
terminabile commento, di modo che “l’arte della vita è il destino 
di raccontare senza fine, con parole e azioni senza fine” (Gargani 
1990a, p. 45): trovandosi nella posizione di chi ancora non sa come 
sono andate le cose, essendo parte in causa della vita che cerca 

16 Sugli aspetti dell’attesa, che permette nuovamente di riavvicinarsi al mondo “nella 
pausa e nella cadenza di un respiro come un universo creaturale”, e sull’urgenza di conti-
nuare a scrivere, cfr. Gargani 1999, pp. 183-201. 

17 Sui risvolti etici individuali del “pensiero raccontato”, per cui l’uomo si congeda 
dalla scena della grande Storia collettiva per dedicarsi al “mestiere di vivere”, cfr. Bodei 
1998, pp. 120-124.

18 Sulla peculiare situazione in cui versa l’attore, sospeso tra invenzione e scoperta, e 
sul rapporto tra arte e vita, cfr. Gargani 1999, pp. 203-226.



129

di analizzare, l’«artista della propria vita» si rifiuta di trasformarsi 
nelle cose che ha detto e fatto sino a quel momento, per praticare 
invece “l’arte delle alternative versioni di quello che abbiamo detto 
e fatto per raccontarci nuovamente ciò attraverso cui già una volta 
ci siamo raccontati, per riscriverci in quello che abbiamo già scritto, 
per entrare nuovamente meglio in quello che abbiamo pensato” 
(Gargani 1990a, p. 48). 

Non potendo più oggettivare il mondo e la nostra esistenza in 
una definizione, secondo la strategia fenomenologica dell’Ego tra-
scendentale che li costituirebbe in virtù dei suoi atti di “donazione 
di senso (Sinngebung)”, appare chiaro che la filosofia debba abban-
donare – come suggerisce Merleau-Ponty – la ricerca della verità 
o della coincidenza con lo sfondo muto delle cose, facendo sì che 
l’«artista della propria vita» si consegni a

un linguaggio di cui egli non è l’organizzatore, di parole che egli non riunirebbe, 
che si unirebbero attraverso di lui grazie alla connessione naturale del loro senso, al 
traffico occulto della metafora, – ciò che conta non essendo più il senso manifesto di 
ogni parola e di ogni immagine, ma i rapporti laterali, le parentele, che sono implicati 
nei loro rivolgimenti e nei loro scambi (Merleau-Ponty 2007, p. 143, corsivo nostro)

Ogni impresa teoretica, ogni descrizione del mondo, ogni defini-
zione inesorabile della struttura del linguaggio risultano oltrepassati 
da una seconda storia, che adombra la loro spoliazione, ovvero la 
loro remissione ad un mondo più grande di noi, visto che le nostre 
teorie, descrizioni o definizioni sono destinate a divenire – insieme 
a noi che le abbiamo edificate – parte della realtà che intendevano 
afferrare, e cioè assorbiti nella versione di una narrazione, episodi 
di un racconto ulteriore, dal quale possiamo essere sempre guardati 
come sul margine del nulla:

La narrazione come tale, cioè la trasformazione di un’impresa teoretica e di colui 
che la compie nei personaggi di una seconda storia che è il loro racconto, è precisamente 
il destino imposto da un mondo più forte di noi (Gargani 1990a, pp. 138-139).

Sarà forse per questo che non esiste verità al di fuori della no-
stra messa in scena del problema della verità e che “noi siamo degli 
attori non perché simuliamo, ma perché dobbiamo inventare la no-
stra storia allo scopo di scoprirla; per quanto strano possa apparire 
dobbiamo inventare quello che siamo per poter diventare quello che 
siamo” (Gargani 1992a, p. 133). L’indicazione della nostra distanza 
dalla verità costituisce per noi, infatti, il solo modo di essere più 
vicini alla verità, uscendo dalla versione ufficiale di noi stessi, dal 
nostro io autocentrato e dal linguaggio letterale in cui lo abbiamo 
soffocato, per cui cessiamo di essere indagatori autoscopici della 



130

verità e ne diventiamo attori. La verità sussiste nella percezione 
della differenza, dello scarto tra la nostra realtà e la nostra irrealtà, 
tanto più che “ci si mette a fare gli attori unicamente per amore 
della propria irrealtà; l’attore, la messa in scena, il teatro sono il 
trasalimento della forza esercitata dalla realtà su di noi” (Gargani 
1992a, p. 86). E come gli attori hanno la sensazione di essere nella 
verità quando entrano nella loro messa in scena, così gli uomini 
“diventano attori perché devono inventare attraverso la simulazione 
quello che più profondamente avvertono di essere, che c’è già ma 
che non esiste ancora” (Gargani 1992a, p. 38). In ciò consiste la 
dimensione estetica della nostra vita, un variopinto intreccio di segni 
e di gesti, di parole e di argomentazioni, la scoperta di qualcosa che 
gli uomini non possono trovare se non la inventano.

Bibliografia

Ariano R., Profilo di Stanley Cavell, in “APhEx Rivista italiana di 
filosofia analitica”, n. 29, 2024, pp. 44-84.

Bachmann I., Letteratura come utopia. Lezioni di Francoforte, ed. it. a 
cura di R. Colorni, trad. it. di V. Perretta, Adelphi, Milano 1993.

Bateson G., Verso un’ecologia della mente, trad. it. di G. Longo e 
G. Trautteur, Adelphi, Milano 1976.

Bernhard T., Perturbamento, ed. it. a cura di E. Bernardi, Adelphi, 
Milano 1995.

Bodei R., La filosofia nel Novecento, Donzelli, Roma 1997.
Bodei R., Il noi diviso. Ethos e idee dell’Italia repubblicana, Einaudi, 

Torino 1998.
Bouveresse J., Wittgenstein antropologo, in L. Wittgenstein, Note 

sul “Ramo d’oro” di Frazer, introd. di R. Rhess, trad. it. di S. de 
Waal, Adelphi, Milano 1995.

Cavell S., Cities of Words: Pedagogical Letters on a Register of the 
Moral Life, Harvard University Press, Cambridge – Mass 2004.

Chiurazzi G., Il postmoderno, Bruno Mondadori, Milano 2002.
Davidson D., Truth, Language, and History, Clarendon Press, 

Oxford 2005, pp. 89-107.
Diamond C., Wittgenstein, Mathematics and Ethics, in Aa. Vv., The 

Cambridge Companion to Wittgenstein, a cura di H. Sluga e D. 
Stern, Cambridge University Press, Cambridge 1996, pp. 247-248.

Foucault M., L’archeologia del sapere, trad. it. di G. Bogliolo, BUR, 
Milano 1999.

Foucault M., L’ordine del discorso (e altri interventi), trad. it. di A. 
Fontana, M. Bertani e V. Zini, Einaudi, Torino 2004.



131

Gargani A.G., Il sapere senza fondamenti, Einaudi, Torino 1975.
Gargani A.G., Introduzione, in Aa. Vv., Crisi della ragione, a cura 

di A.G. Gargani, Einaudi, Torino 1979.
Gargani A.G., Lo stupore e il caso, Laterza, Roma-Bari 1986.
Gargani A.G., Sguardo e destino, Laterza, Roma-Bari 1988.
Gargani A.G., L’altra storia, Il Saggiatore, Milano 1990a.
Gargani A.G., La frase infinita. Thomas Bernhard e la cultura au-

striaca, Laterza, Roma-Bari 1990b.
Gargani A.G., Il testo del tempo, Laterza, Roma-Bari 1992a.
Gargani A.G., Freud Wittgenstein Musil, Shakspeare and Company, 

Milano 1992b.
Gargani A.G., Stili di analisi. L’unità perduta del metodo filosofico, 

Feltrinelli, Milano 1993a.
Gargani A.G., La conversazione filosofica tra metafora e argomenta-

zione, in R. Rorty, Scritti filosofici, vol. II, trad. it. di B. Agnese, 
Laterza, Roma-Bari 1993b, pp. VII-XXV.

Gargani A.G., Il pensiero raccontato. Saggio su Ingeborg Bachmann, 
Laterza, Roma-Bari 1995.

Gargani A.G., Il filtro creativo, Laterza, Roma-Bari 1999.
Gargani A.G., Il valore cognitivo delle emozioni, in “Atque”, n.25-

26, giugno 2002-maggio 2003.
Gargani A.G., Dal mito del museo all’inferenza pragmatica, in A.G. Gar-

gani e A.M. Iacono, Mondi intermedi e complessità, ETS, Pisa 2005.
Gargani A.G., Wittgenstein. Musica, parola, gesto, Raffaello Cortina 

Editore, Milano 2008.
Gargani A.G., Relativismo e nuovi paradigmi filosofici, in Aa. Vv., 

XXI Secolo. Norme e idee, sotto la direzione di T. Gregory, Isti-
tuto della Enciclopedia Italiana, Roma 2009a.

Gargani A.G., Crisi della ragione, in Aa. Vv., XXI Secolo. Norme e 
idee, sotto la direzione di T. Gregory, Istituto della Enciclopedia 
Italiana, Roma 2009b.

Goodman N., Vedere e costruire il mondo, introd. di A.C. Varzi, 
trad. it. di C. Marletti, Laterza, Roma-Bari 2008.

Hassan I., Pluralism in Postmodern Perspective, in “Critical In-
quiry”, 12, n. 3, Spring 1986, pp. 503-520.

Heidegger M., Essere e tempo, trad. it. di P. Chiodi, Longanesi, 
Milano 1976.

Iofrida M., Una critica antinichilistica della modernità, in “Aut aut”, 
n. 393, marzo 2022, pp. 82-97.

Merleau-Ponty M., Fenomenologia della percezione, trad. it. di A. 
Bonomi, Bompiani, Milano 2003.

Merleau-Ponty M., Il visibile e l’invisibile, a cura di M. Carbone, 
trad. it. di A. Bonomi, Bompiani, Milano 2007.



132

Musil R., L’uomo senza qualità, vol. I, trad. it. di A. Rho, Einaudi, 
Torino 1972.

Nietzsche F., Su verità e menzogna in senso extramorale, in Id., La 
filosofia nell’epoca tragica dei Greci e Scritti dal 1870 al 1873, 
Vol. III, t. II, versione di G. Colli, Adelphi, Milano 1990.

Nozick R., Invarianze. La struttura del mondo oggettivo, introd. di 
S. Maffettone, trad. it. di G. Pellegrino, Fazi, Roma 2003.

Pelgreffi I., Il problema degli abiti intellettuali, in “Aut aut”, n. 393, 
marzo 2022, pp. 146-163.

Pelgreffi I., Il “senza fondamento” nel sapere. Saggio su Gargani, 
in “Kaiak. A Philosophical Journey  », n. 10, 2023, pp. 1-17 
(consultabile online: https://www.kaiakpj.it/wp-content/uplo-
ads/2023/12/Il-senza-fondamento-nel-sapere.pdf).

Perniola M., Strategia del bello. Quarant’anni di estetica italiana 
(1968-2008), in “Ágalma. Rivista di studi culturali e di estetica”, 
n. 18, settembre 2009, pp. 62-67.

Restaino F., Il dibattito filosofico in Italia (1925-1990), in N. Ab-
bagnano, Storia della filosofia, Vol. IV, tomo II, La filosofia con-
temporanea, a cura di G. Fornero, F. Restaino, D. Antiseri, Utet, 
Torino 1994, pp. 738-745.

Rorty R., La filosofia dopo la filosofia. Contingenza, ironia e solida-
rietà, pref. di A.G. Gargani, trad. it. di G. Boringhieri, Laterza, 
Roma-Bari 1990.

Vattimo G. e Rovatti P.A. (a cura di), Il pensiero debole, Feltrinelli, 
Milano 1983.

Wittgenstein L., Lezioni 1930-1932, ed. it. a cura di A.G. Gargani, 
Adelphi, Milano 1995a.

Wittgenstein L., Note sul “Ramo d’oro” di Frazer, introd. di R. 
Rhess, trad. it. di S. de Waal, Adelphi, Milano 1995b. 

Wittgenstein L., Ricerche filosofiche, ed. it. a cura di M. Trinchero, 
Einaudi, Torino 1995c.

Wittgenstein L., Della certezza, introd. di A.G. Gargani, trad. it. di 
M. Trinchero, Einaudi, Torino 1999.


