Aesthetica Preprint, n. 129, aprile-agosto 2025 ISSN 0393-8522 DOI: 10.7413/0393-85221493

La matrice artigianale del pensiero.
Gargani e la disposizione estetica

della filosofia

Nicola Perullo”

ABSTRACT

This paper explores Aldo Giorgio Gargani’s thought, highlighting the notion of phi-
losophy’s inherent “aesthetic disposition” and the artisanal character of any concep-
tual system. Departing from the search for truth as a static object, Gargani proposes
instead an approach to philosophy that focuses on the ‘sense of truth,” which he
understands as an intransitive and relational process. This sense emerges from the
flow of culture, language, and life, intertwining necessity and possibility. Gargani’s
philosophy transcends the dualism between subjectivism and objectivism by rejecting
both the isolationist model of knowledge and cultural relativism.

The originality of his position lies in the idea that philosophy, as developed by Witt-
genstein and other authors such as Nietzsche, responds to existential and organiza-
tional needs that must continually be redefined and reinterpreted. For this reason,
philosophy is characterized as a theoretical narrative rather than as a system. For this
reason, Gargani’s philosophy is characterized as an open discourse that transcends
disciplinary boundaries and encompasses science, the arts, and literature.

KEeyworps
Sense of truth — intransitivity — friction — artisanship of thought — theoretical narrative

Esiste una matrice artigianale dei pin elevati sistemi
concettuali

Aldo G. Gargani

Credo di avere riassunto la mia posizione nei confronti
della filosofia quando ho detto che la filosofia andreb-

be scritta soltanto come una composizione poetica

Ludwig Wittgenstein

La complessiva disposizione estetica del pensiero di Aldo Gior-
gio Gargani va in primo luogo individuata nel decisivo passaggio
per cui la filosofia non consiste nell’'indagine circa lo stato della

* Universita di Pollenzo, n.perullo@unisg.it



verita quanto nell’indagine sul senso della verita'. A partire dalla
crisi dei fondamenti codificata dagli sviluppi delle scienze del XX
secolo, dopo la teoria della relativita e la meccanica quantistica,
dopo la dodecafonia e 'arte astratta, dopo le tragiche esperienze
politiche e sociali del “Secolo breve”, anche la filosofia ha dovuto
prendere atto non solo di non essere la regina delle scienze ma,
addirittura, di non essere una scienza’. L'unita metodologica che
aveva caratterizzato i discorsi sulla verita elaborati dalle grandiose
costruzioni teoriche della modernita ¢ andata perduta (cfr. Gargani
1993). Per Gargani, cio impone un cambio di prospettiva, un nuovo
approccio sia all’ontologia che all’epistemologia che implica una
complessiva e profonda modifica esz-etica della postura intellettuale
ed esistenziale’.

Al fine di chiarire in che cosa consiste precisamente tale postura,
perd, occorre in primo luogo comprendere correttamente il significa-
to dell’espressione “senso della verita”, per evitare il rischio di frain-
tendere il gesto filosofico che rende Gargani un autore unico e non
etichettabile. E lo stesso filosofo genovese a chiarirlo in uno scritto
del 1986, La filosofia e la scrittura dell'interpretazione, opera poco
ricordata ma, a mio avviso, fondamentale per esposizione, chiarezza
e radicalita. Vale la pena citare questo lungo, tribolato passaggio:

Ed ¢ alla fine proprio per questo che ho parlato del passaggio dallo stato della
verita allo stato del senso della veritd. Ma non volevo rinnegare la verita a favore del
suo senso, come se il senso o significato fosse 'ambito di un discorso pit ricco e
ampio di cui la verita sarebbe una magra e minuscola porzione. No, non era il mio
passaggio dalla verita al senso della verita quel passaggio di cui hanno parlato alcuni
filosofi, come per esempio Nelson Goodman quando ha affermato che la verita non
basta per se stessa, ma che essa dev’essere una cognizione interessante, rilevante e
importante per noi. Perché tutto questo ci trattiene ancora in un concetto di verita
come un oggetto che dobbiamo abbellire con 'aureola del senso. E se questo puo
assolvere ai frivoli bisogni del tempo e della civilta — in cui tale & il numero delle
verita che si possono ottenere a basso prezzo che bisogna alzare i requisiti e scegliere
quelle pit rilevanti e interessanti — allora non ¢ certo quello che io intendevo con il
passaggio dalla verita al senso della verita. Perché in effetti cid che io intendevo era
il passaggio dalla verita al senso della verita non come un sacrificio della prima a
favore del secondo, ma lo intendevo come esso & nei suoi termini lineari e letterali,
e cioe la verita come espressione intransitiva, in un giuoco di cultura e in un giuoco
di linguaggio, la quale genera il bisogno di verita sotto forma di domande, di inter-
rogazioni e di interpretazioni; ed & questo tutto il suo senso (Gargani 1986b, p. 63).

! La nozione di “senso della verita” & presente in quasi tutti i lavori di Gargani almeno
dalla meta degli anni 80, ma compare esplicitamente nel libro: Wittgenstein. Dalla verita
al senso della verita (2003).

2Oltre a I/ sapere senza fondamenti (1975), si vedano anche i saggi della seconda parte
de Lo stupore e il caso (1986a).

* Gargani ha pit volte tematizzato esplicitamente, in molti lavori, il plesso etica/este-
tica. A titolo di esempio, si veda il saggio “Etica ed estetica: abito della personalita, segno
dell’epocalita contemporanea” (1990c).

18



Il passaggio dalla verita al senso della verita, dunque, non va
affatto inteso quale effetto di un suo depotenziamento culturale: la
verita non viene diluita nelle mutevoli condizioni spazio-temporali
e culturali che, cid nondimeno, la costituiscono®. La verita, in altri
termini, non & un oggetto abbellito e imbellettato dall’aureola di
un senso che si risolverebbe in contingenze culturali: la verita non
¢ un’opzione nel mercato delle possibilita. Al contrario, lo stato
del senso della verita va inteso come la sua letterale e intransitiva
espressione: la verita si genera in primo luogo da uno stato di #e-
cessitd che si produce dentro un gioco di cultura e linguaggio e che
si manifesta in una pluralita di domande e risposte, in potenziali
corrispondenze, ulteriori interrogazioni e interpretazioni. La verita
¢ un’espressione intransitiva che dice sé stessa, ed & proprio in tale
intransitivo presentarsi che consiste tutto il suo senso. Su questo
decisivo argomento, che rappresenta la sua profonda elaborazione
dell’autore di riferimento, Wittgenstein, Gargani tornera ancora
nel suo ultimo libro del 2008, intitolato non a caso Wittgenstein.
Musica, parola, gesto, il cui filo rosso & appunto la nozione di in-
transitivita. La verita si manifesta e si dice nel suo sexso, e non c’¢
nient’altro, nessun rimando trascendentale e nessuna inaccessibilita.
Per questo il senso della verita esprime I'intima esteticita del pen-
siero. Non solo perché, come ¢ noto, il senso della verita richiama
la doppiezza racchiusa nella parola “senso”, come aveva gia notato
Hegel nelle Lezioni di Estetica: senso rimanda tanto alla realta sen-
sibile quanto al significato ideale, sia al sentire che all'intendere,
e dunque l'esperienza della verita, in quanto sia intellettuale che
passionale, ¢ sempre un’esperienza estetica. Ma anche perché I'espe-
rienza del vero & sempre tesa tra la singolarita situata e irriducibile
dell’evento e I'aspirazione alla sua necessita estatica. La tensione
tra necessita e possibilita permette di cogliere sia la tonalita este-
tica complessiva del pensiero di Gargani, nel senso che la ver:ita
non ¢ un oggetto onto-epistemico isolato ma un campo di forze e
forme intrecciate di cui fanno parte credenze, desideri, aspettative,
valori; sia, pit in generale, I'esteticita della filosofia, nel senso che
I'esperienza del senso della verita & anche sempre — come vedremo
meglio — un’esperienza estetica.

Ricordo che, durante una lezione del’Anno Accademico
1989/90, durante il quale venivano commentati i Frammenti postu-

4In questo senso, si ¢ giustamente insistito sul fatto che il pensiero di Gargani non
rientra nella compagine del post-moderno. Si veda, per una decisa esposizione di questa
prospettiva, la raccolta di saggi curati da Igor Pelgreffi (2022) “Aldo Giorgio Gargani.
Lattrito del pensiero”, che comprende testi di M. Tofrida, A. M. Tacono, P. Donatelli, U.
Fadini, I. Pelgreffi.

19



mi 1888-89 di Nietzsche, all’osservazione ingenua di uno studente
sullopportunita di abbandonare definitivamente 'uso della nozione
di verita, Gargani rispose con decisione che cid non era possibile.
Scrive infatti Gargani nel saggio L'attrito del pensiero: “Vero ¢ un
termine primitivo, che indica il riconoscimento dell’incontro di un
pensiero con la necessita di questo pensiero” (Gargani 1987, p. 7).
11 senso della verita ¢ qualcosa di pre-verbale e pre-concettuale, uno
stato nel quale ci troviamo di necessita. Ma allora come intendere il
richiamo altrettanto forte alla filosofia come “analisi delle possibi-
lita” (cfr. Gargani 2008a)? In altre parole, come si coniuga lo stato
necessario del senso della verita con il senso del possibile, altret-
tanto evidenziato da Gargani sulla scia di Wittgenstein ma anche di
Kafka, Musil e di innumerevoli altri riferimenti? E in questo snodo,
molto sottile e profondo, tra necessita e possibilita che si trova il
campo piu originale e fecondo del pensiero di Gargani, nonché
la sua intima disposizione estetica, da intendersi sia come postura
sensibile-intellettuale che come disponibilita e apertura.

In un altro passaggio del saggio del 1986 la nozione di intransi-
tivita viene ulteriormente precisata da un punto che, a una lettura
superficiale, potrebbe apparire sorprendente. Gargani dice che la
verita dell’espressione intransitiva ¢ “come un’intemporalita”:

Cosi la veritd dell’espressione che sopraggiunge in modo intransitivo — e che
¢ come un’intemporalita perché non avrebbe nemmeno senso asserire di essa che
ha cominciato ad essere a un certo punto o chiedersi da quanto tempo essa duri
— questa verita intransitiva apre 1'orizzonte del senso perché fa nascere il bisogno
della verita e genera il tono emozionato della voce che interroga e che solo perché
qualcosa ha trovato, qualcosa ora pud mettersi a cercare (Gargani 1986b, p. 63).

Si tratta di un passaggio molto importante per varie ragioni.
Non si ribadisce soltanto che il senso della verita ¢ irriducibile alla
cultura e alle convenzioni, senza che cid implichi alcun rimando a
strutture eterne o trascendenti. La posta in gioco & piti complessa e
riguarda la storicita del senso della verita: Gargani, infatti, chiarisce
che tale storicita non va intesa in senso Zemzporale, cioé cronologico.
In altri termini, la verita non ¢ qualcosa che inizia e finisce, non ¢&

> Nelle varie Introduzion: scritte da Gargani per le edizioni italiane delle opere di
Rorty, invece, il rischio della riduzione del senso della verita a puro relativismo culturale
¢ in effetti presente, anche se viene comunque scansato da osservazioni puntuali. Azzar-
do Pipotesi che cid sia stato dovuto a una sorta di entusiasmo proiettivo che Gargani ha
provato, per un certo periodo, per il filosofo americano, attraverso un fitto dialogo che
¢ poi divenuto un’importante amicizia. Tuttavia, gia nella parte finale dell'introduzione
a Rorty (1993), Gargani avanza alcune critiche al filosofo americano che sottolineano
I'inadeguatezza della filosofia della cultura per comprendere appieno il gesto filosofico.
Sul rapporto Gargani-Rorty si veda Perissinotto 2022.

20



un oggetto sottoposto alla mera cronologia. La sua necessaria stori-
cita si trova altrove. Per iniziare a comprenderlo, ¢ utile richiamare
il celebre passo delle Ricerche filosofiche dove, all’interlocutore che
interpreta malamente — appunto, in senso scettico e convenzionali-
stico — la questione della verita, Wittgenstein risponde ribadendone
invece il carattere intransitivo. La nozione chiave & quella celebre
di Lebensform, “forma di vita”:

Cosi, dunque, tu dici che ¢ la concordanza fra gli uomini a decidere che cosa ¢
vero e che cosa & falso!” — Vero e falso é cio che gli uomini dicono; e nel linguaggio
gli uomini concordano. E questa non é una concordanza delle opinioni, ma della forma
di vita (Wittgenstein 1995, § 241, p. 117, corsivo mio).

Lungi dal suggerire una posizione convenzionalista o, peggio
ancora, una teoria del linguaggio, come talvolta si ¢ pensato, questo
pensiero esprime il passaggio da una conoscenza dualistica che pos-
siede una verita come si possiede un oggetto, alla conoscenza non
dualistica del senso della verita, che corrisponde alla verita come
un processo, un flusso nel quale si ¢ immersi. Scrive Gargani in
Sguardo e destino:

Uno che costruisce una teoria sull’ordine universale del linguaggio ¢ uno che
in realtd & ossessionato dall'immagine di una macchina, e non c’¢ immagine pit
ridicola dell’immagine del linguaggio come una macchina che getta 'ombra di tutte
le possibilita future del linguaggio (Gargani 1988, pp. 41-42).

Il senso della verita si manifesta nella continua e intrecciata
corrispondenza delle operativita umane che costituiscono il tessuto
complesso e complessivo della forma di vita che siamo. In cio con-
siste la sua storicita. Cio che gli uomini dicono e fanno ¢ lo sfondo
della loro concordia come, ovviamente, della loro discordia. Per tale
ragione, il senso della verita non ¢ descrivibile dall’esterno come un
oggetto, ed ¢ dunque “intemporale”: non vale solo nel momento
in cui viene detta, non & smentibile semplicemente con il ricorso
alle opinioni, consistendo piuttosto nel processo stesso che genera
interpretazioni e opinioni.

Si tratta di un approccio radicale e complesso, percio molto
equivocato e banalizzato, che si propone di rimuovere la pola-
rizzazione dualistica tra un grezzo oggettivismo (la realta come
qualcosa di esterno nel senso di “out there”, da cogliere sempli-
cemente cosi com’¢, una posizione inaccettabile dopo le grandi
svolte scientifiche e filosofiche avvenute nel XX secolo) e un
evanescente, altrettanto ingenuo soggettivismo (la realta come
ridotta alla mente e alla brama epistemica di un soggetto che
tende a risolvere tutto a partire da se stesso, una posizione, per

21



Gargani, altrettanto inaccettabile tanto sul piano teoretico che
su quello esistenziale). Prima del dualismo soggetto/oggetto, c’¢
un flusso nel quale sono inestricabilmente intrecciate prospet-
tive e corrispondenze, dialoghi, domande e risposte — in altre
parole, storie. Nella storicita del senso della verita, che non &
la sua banale temporalita cronologico-opinionistica né si ridu-
ce all’idea delle “visioni del mondo”, si trova quel legame tra
necessita e possibilita che richiama I’esteticita delle espressioni
intransitive presenti, per esempio, nei sentimenti di amore o di
odio. Che uno sguardo possa trasmettere 'uno o 'altro di tali
opposti sentimenti non significa che, per chi lo percepisce quz e
ora, li trasmetta entrambi. Il fatto che I'esperienza estetica del
senso della verita (di cui bellezza, odio, amore, desiderio sono
articolazioni) sia singolarmente irriducibile non significa che, per
chi sta effettivamente vivendo e attraversando quell’esperienza,
essa sia depotenziata. Si tratta di una relazione intransitiva e ir-
riducibile, una potenzialita che si attualizza nella singolarita; al
contempo, tuttavia, se ci fermassimo a questo punto rimarremmo
nel modello dei paradigmi culturali e delle versioni del mondo,
murati nella temporalita cronologica dell’istante presente. Ancora
in apertura de L'attrito del pensiero si legge:

Con la filosofia della cultura non si fa molta strada; se ne fa un po’, ma non
si fa una lunga strada. Il pericolo che corrono le filosofie della cultura, le filosofie
della storia allora ¢ precisamente quello di generare forme intellettuali che possono
rovesciarsi ciascuna nel proprio contrario [...]. Dissolti i dogmi dell’empirismo logi-
co, confutato il rigido programma del verificazionismo che prescriveva di tradurre le
proposizioni significanti in enunciati concernenti esclusivamente dati di senso [...],
si sono sviluppate allora le culture dei paradigmz, delle versioni del mondo, degli
schemi concettuali. E giunti fino a questo punto ¢ anche con queste concezioni che
incontriamo delle difficolta, perché si potrebbe dire che esse non costituiscono un
valido sistema di autocomprensione delle effettive iniziative che gli uomini, i sogget-
ti intraprendono quando descrivono, riferiscono, narrano, raccomandano, amano o
odiano (Gargani 1987, p. 5).

La singolarita dell’evento viene rimessa nel gioco di cultura e di
linguaggio, nella potenzialita generata dalle relazioni con gli altri
eventi del flusso complessivo in cui vive quell’evento. Per questo
motivo, il senso della verita ¢ storico, qui e ora, ma anche intem-
porale, cio¢ estatico. Potremmo dire che il senso della verita ¢ in-
trecciato nella continua generazione e formazione frattale che lo
costituisce. Espressioni quali “ti amo”, “questo film ¢& bello”, “que-
sto cibo ¢ buono” non limitano il loro senso di verita al momento
presente, per chi le proferisce o per chi vive queste esperienze. Da
un lato, il valore estetico ¢ situato, dall’altro e contemporaneamente,
esce dal tempo cronologico.

22



Con questo rovesciamento di atteggiamento si attua un passag-
gio decisivo dal modello dello szato della verita come rispecchia-
mento di fatti oggettivi esterni (vedo lo stesso sole che vedi tu,
quindi comunichiamo e comprendiamo la stessa cosa: concezione
isolazionista del sapere) al modello del senso della verita (poiché
comunichiamo, cioé abitiamo quella forma di vita che coincide con
il senso della verita, il sole ¢ cid che tutti percepiamo: concezione
originariamente comunicativa, e percio relazionale, della conoscen-
za)®. Naturalmente, & proprio questa tensione che apre la possibilita
dell’interpretazione (’orizzonte del senso), della ricerca e dell’ana-
lisi di gualcosa, delle possibilita alternative. Ma cio si da insieme a
questo sfondo condiviso, a quei vincoli propri della forma di vita
su cui poggiamo, quel campo in cui la verita esibisce sé stessa, cioé
il suo senso in tutta la sua portata.

Questa impostazione costituisce una risposta radicale alle al-
ternative dualistiche tra soggettivismo e oggettivismo, ovvero tra
post-moderno e realismo, culturalismo e scientismo. Ora, secondo
Gargani per essere compresa e accettata tale risposta richiede non
soltanto una convinzione intellettuale ma anche un’intima disponi-
bilita emotiva e passionale. E in gioco la volonta di sperimentare
una complessiva dislocazione percettiva, una disponibilita a mettersi
in questione che reclama certamente una comprensione razionale
ma allo stesso modo un’esposizione e un’apertura al sentire che &
operata dalla volonta’.

L’indagine sul senso della verita nei termini sopra chiariti apre
il campo all'idea che il pensiero filosofico consista in una continua
chiarificazione concettuale che sviluppa una consapevolezza teore-
tico-esistenziale la quale assume le caratteristiche di una radicale
relazionalita, irriducibile a ogni polarizzazione dualistica. E infatti
per quest’ordine di ragioni che le costruzioni della filosofia, secondo
Gargani, continuano ad avere piena legittimita non in quanto sistemi
teorici ma in quanto narrazioni teoriche. Si tratta di cogliere I'urgenza
espressiva e comunicativa del pensiero, ma in una chiave critico-de-
scrittiva e non esplicativa. Nei termini propri del filosofo genovese:
quando la scrittura, anziché mimare I’automatismo meccanico-causale
dell’algoritmo (cio corrisponderebbe al linguaggio, fortemente avver-
sato da Gargani, tipicamente accademico, con la sua postura stan-
dardizzata e illusoriamente positivistica®), genera invece pensieri che

¢Per un approfondimento di questo punto rimando a Perullo 2025.

7In questo senso, I'insistenza di Gargani per il Wittgenstein dei Diar: segreti & tutt’al-
tro che bizzarra, come invece fu vista al tempo della pubblicazione della prima edizione
italiana, nel 1987, suscitando anche notevoli polemiche.

8 Dalla mia prospettiva, ho trovato forti analogie di stile intellettuale e di postura acca-

23



dislocano il gia pensato, il gia detto, il gia archiviato, per condurlo
un po’ pit in 1a, quando cioe la scrittura ¢ performativa, allora essa
consiste precisamente in una narrazione che trasforma ogni impresa
teorica e chi la compie nei personaggi di una seconda storia. Questa
altra storia consiste nella descrizione di un campo eterogeneo di fat-
tori, motivi, sfondi che danno ragione del perché qualcosa & andato
in un certo modo anziché in un altro. In altri termini, si tratta di
disvelare le ragioni rimosse, nascoste o semplicemente ignorate da
cui si origina la necessita del senso della verita; ragioni che, invero,
i sistemi filosofici considerano inessenziali quando non triviali alla
verita e all’'argomentazione. Percid questa nuova scrittura filosofica
compie simultaneamente un doppio movimento: mostrando la secon-
da storia, cio¢ tutti quegli aspetti considerati inessenziali, marginali,
minori nel canone filosofico maggiore dei sistemi teorici, al contempo
sottrae alla descrizione ogni caratteristica oggettuale e oggettiva. E un
dispositivo che, in altre parole, provoca il ritrarsi del suo stesso detto,
lasciando risuonare esclusivamente il senso di verita del suo dire. E
un vero e proprio esercizio di spoliazione che — osservo di passaggio
— ha non poche analogie con alcune pratiche meditative buddhiste,
delle quali Gargani tuttavia non tratta:

Gli uomini credono che I'unico problema sia quello di un cumulo di cose
da dire ancora, e invece I'unico problema essenziale sarebbe quello di ritrarsi
dall’idea di un cumulo di cose da dire ancora, e questo ¢ lo stato della spolia-
zione, nel quale si rinuncia a tutto quello che si ha per vivere nel presente della
propria esistenza, che & fuori dalle clausole del perché e del guando, del se...
allora, che ¢ un attimo senza clausole al di fuori del tempo e nel quale la vita si
raccoglie insieme, nel quale poi alla fine si pensa sempre la stessa cosa; anziché
definizioni, discorsi e trattati il semplice presente nello stato della spoliazione
(Gargani 1990c, p. 136).

E proprio nell’incessante flusso critico-descrittivo della chiarifi-
cazione concettuale che consiste Ueffetto di verita di un pensiero
all’altezza del proprio compito, compito che, come sempre in filo-
sofia, consiste nel cogliere il proprio tempo. Cid, tuttavia, significa
essere sempre un po’ inattuali ovvero contemporanei. Ecco perché
il pensiero riesce a cogliere il tempo — non cronologico — in quanto
arte di esistere contro i fatti:

il pensiero milita contro i fatti, esiste contro i fatti, perché disarticolandoli sottrae
ad essi quell’'univocita che costituisce il peso insostenibile e terribile dell’esistenza
dell’'uomo. 1l pensiero non & la veritd dei fatti, ma & discorso, scrittura che riescono
ad esistere contro i fatti (Gargani 1990b, p. 14).°

demica, avversa al modello standard, tra Gargani e Ingold: rimando alla mia introduzione
al libro di Ingold Corrispondenze intitolata “La vita in corrispondenza” (Perullo 2021).
?Si vedano a questo proposito Pelgreffi 2015 e Gargani 2017.

24



Viviamo il tempo dello smascheramento dei fondamenti assoluti
e della ricusazione delle certezze onto-epistemiche, ma anche della
necessita di ricostruire una fibra est-etico-esistenziale che permetta
di riorientarsi creativamente, cioé¢ di darsi una nuova nascita. Se il
compito della filosofia consiste in tale attivita e non nella spiegazio-
ne causale; se la chiarificazione concettuale & intesa nei termini di
una narrazione critica in cui i problemi non possono essere trattati
in isolamento ma devono essere visti come un flusso intrecciato di
operazioni, decisioni, stipulazioni che hanno a che fare tanto con
passioni quanto con ragioni, si puo allora legittimamente concludere
che tale chiarificazione ¢ sempre confusa, nell’originario significato
estetico del termine, cioé una chiarificazione in cui gli elementi si
danno fus: insieme. Cio significa sia che I'ordine epistemico, quello
etico e quello estetico sono sempre fusi insieme, sia che il mo-
dello rappresentazionalista del pensiero — che separa e distingue
ogni elemento, trattandolo isolatamente, a partire dalla distinzione
tra soggetto e oggetto — risulta ricusato a favore di un modello
intransitivo e dunque presentazionalista. Tale prospettiva, ancora
una volta mutuata da Wittgenstein, rimanda a sua volta anche alla
dissoluzione dell’analiticita, questione su cui Gargani insiste ancora
nei suoi ultimi lavori.

Se non ci sono alcun fondamento né alcuna regola a garantire
il flusso dei concetti e del linguaggio, ma solo la loro intransitiva
generativita, “& esclusivamente la prassi linguistica che connette le
parole tra loro lungo la linea di un significato. Ma non ¢’¢ nessun
flusso di continuita analitica tra le componenti di un enunciato”
(Gargani 2008b, p. 60). Per questo, occorre promuovere “un at-
teggiamento che /lascia parlare il linguaggio, che opera la remissione
del linguaggio a se stesso” (Gargani 2008a, p. 33).

Chiarire concetti significa aprire lo spazio delle ragioni, senza
rimandare a cause, materiali o trascendentali: le ragioni si danno
insieme, co-esistono e co-evolvono nella forma di vita. Per questo,
I'unita del metodo filosofico ¢ andata perduta e I'analiticita si &
dissolta. Per questo, la filosofia ¢ sempre estetica, ma naturalmente
non un’estetica quale teoria sistematica ma quale disposizione per-
cettiva relazionale, nella quale il rimando alle storie, alle decisioni,
al “contesto” non costituisce a sua volta la risposta ultima che
chiude la discussione (il rimando ai contesti serve a volte come
lo zuccherino dato ai bambini per distoglierli dal fare domande
o piangere), ma un’ulteriore richiesta di domanda che apre a una
nuova descrizione.

Ora, se questi motivi emergono nell’'opera di Gargani piu espli-
citamente narrativa — nel pensiero narrato di Sguardo e destino,

25



Laltra storia, 1l testo del tempo, ma anche in particolare nei lavori
tematici sulla letteratura e cultura mitteleuropea quali La frase
infinita, Il coraggio di essere, Il pensiero raccontato — essi vengono
preparati teoreticamente fin dagli inizi del suo lavoro, nei lavori
filosofici pitu “tradizionali”!®. Ne I/ sapere senza fondamenti (1975)
il passaggio dalla verita come oggetto al senso della verita si pre-
senta senza dubbio anche quale opzione teorica, ma senza ridursi
all’esito esclusivo di un’argomentazione filosofica, giacché essa
fiorisce e si sviluppa dalla ancora pit fondamentale opzione sto-
rico-esistenziale per cui il pensiero non cresce in una bolla e non
possiede alcun primato o primogenitura sugli altri campi della vita
umana: il senso della verita non nasce esclusivamente né primaria-
mente nella mente o nei libri dei filosofi ma ¢ rimesso all’interno
della teoria prasseologica dell’infondatezza dell’operare umano. Si
pensa, si fa filosofia per una serie di ragioni che riguardano le pit
svariate necessita di sopravvivenza e di orientamento nel mondo,
in altri termini per corrispondere con gli attriti presentati dalla
vita e dalla natura''.

Superare il feticcio epistemologico dell’oggetto isolato,
dell’oggetto in sé, significa anche superare il feticcio epistemo-
logico del soggetto quale dominus pensante da un foro interno
diafano e inattaccabile. Osserva Gargani ne I/ sapere senza fon-
damenti: “revocare il modello oggettivo implica semplicemente
cambiare 'approccio grammaticale dei nostri comportamenti
linguistici” (Gargani 1975, p. 21). E questo rifiuto ontologico
dell’oggetto & esattamente una nuova opportunita per una sua
“considerazione artigianale”'?. La matrice estetica e, percio, arti-
ﬁz'alnale della filosofia viene dunque gia elaborata nel capolavoro

el 1975:

1 Come si sara notato, tratto qui I'opera di Gargani come un insieme polifonico ma
pari degno e unitario; ciononostante, ¢ innegabile che in differenti periodi ci siano state
da parte sua diverse inclinature e diverse sensibilita, con specifici approfondimenti teorici
e prospettive esistenziali non collimanti. Ricordo che una sera, nel corso di una cena, sara
stato il 2006 o 2007, Gargani disse che i testi del pensiero narrato — scritti tra il 1987 e il
1991 presso il Wissenschaftskolleg di Berlino, poi raccolti in Gargani 2010, cio¢ Sguardo e
destino, Laltra storia, Il testo del tempo — furono scritti con uno spirito reattivo e polemico
che non gli apparteneva piti e dal quale si era poi distanziato. Tuttavia, il gesto reattivo e
polemico del filosofo genovese arriva al lettore attraverso un filtro creativo che lo rigenera,
facendolo risuonare al di 1a delle vicissitudini esclusivamente personali; ed & per questo
che tali testi risultano altrettanto importanti dei lavori su Wittgenstein o sull’assenza di
fondamento del sapere.

1'Si veda su questo tema anche Alva Noé 2022. Anche questo autore individua la
radice comune di filosofia, arte e scienza nella necessita di organizzarsi e ri-organizzarsi
continuamente rispetto alle domande del mondo.

12“Non siamo favorevoli a una versione metafisica dell’oggetto, né alla soppressione
del termine ‘oggetto’, perché semplicemente siamo per una specie di considerazione arti-
gianale di esso” (Gargani 1975, p. 40).

26



Filosofi, teologi e talvolta persino scienziati hanno creduto di poter individuare
una specie di luogo teorico in cui trattare per dir cosi 77 isolamento i problemi mo-
rali, teorici, cosmologici, religiosi, giuridici. In realta essi operavano in concomitanza
con decisioni e stipulazioni che rispondevano a profondi bisogni di organizzazione
e di disciplinamento della loro forma di vita. Esiste una matrice artigianale dei pi
elevati sistemi concettuali (Gargani 1975, p. 78, corsivo mio).

Sta precisamente nel riconoscimento di questa matrice artigia-
nale il nucleo della disposizione estetica del pensiero che, secondo
Gargani, occorre consapevolmente perseguire. Naturalmente, non
tutti sono disponibili a riconoscerlo, non tutti i filosofi e gli intel-
lettuali sono pronti a sperimentare una prassi teorica conseguente.
Gargani insiste pill volte su questo punto, in particolare attraverso
la sua lettura di Bernhard, per esempio all’inizio dell’introduzione
a La frase infinita:

Ci sono molti modi di fare cultura, ovviamente, ma in ogni caso sono due gli
atteggiamenti fondamentali con i quali gli uomini si pongono di fonte ad essa, I'uno
¢ quello di coloro che operano sempre all’interno di essa e che formano percio le
loro idee trascorrendo da un testo all’altro nella continuita di un percorso presta-
bilito dalla tradizione di quei testi; I'altro & quello pitl raro, piti rischioso ma anche
pitt avvincente di coloro che fanno cultura perché di tempo in tempo si pongono
al di fuori di essa, la ribaltano e rovesciandola alla fine producono paradossalmente
ancora cultura, ma una cultura che ¢ nuova e che percio dissolve questo effetto di
paradossalita (Gargani 1990b, p. IX).

Metto questo passaggio in diretta relazione con quella che ho
proposto di chiamare differenza tra una modalita artigianale e una
modalita industriale del pensiero®. Se la modalita industriale pro-
duce pensieri che muovono dall’accettazione di standard prefissati,
secondo il modello dell’automatismo meccanico-causale, quella ar-
tigianale procede nell’esplorazione continua di relazioni che pos-
sono sempre aprire a variabili e discrepanze e che quindi possono
richiedere capacita improvvisative e soluzioni che differiscono dai
pattern iniziali. Il gesto artigianale, inoltre, a differenza di quello
industriale che, per essere validato, chiede verifiche logico-formali
e deduttive, esibisce il suo valore in modo intransitivo e non ha
necessariamente bisogno di verbalizzazione e tematizzazione. Il pen-
siero artigianale ¢, prima che cognitivo, collusivo: corrisponde alla
situazione nella quale si trova, ed ¢ percid intimamente estetico'*.
Il pensiero industriale si sviluppa lungo “un percorso prestabilito
dalla tradizione” di certi testi, testi trattati come oggetti o reliquie:
¢ un modello orientato agli oggetti, come si vede, per esempio,

B Rimando su questo punto ancora a Perullo 2025 e anche al mio articolo “Lintellet-
tuale artificiale. Il pensiero senza corpo e senza storia” (2024).
14Si veda, sull’idea di collusione estetica, Matteucci 2019.

27



anche nell’utilizzo di quelle macrocategorie storiografiche da Gar-
gani sempre disdegnate. Il pensiero artigianale, invece, lavora sui
materiali grezzi dell’esperienza, sui casi specifici, sulle situazioni,
in un corpo-a-corpo con i processi che esperisce, in ascolto e in
sintonia. Il pensiero artigianale & espressione di un gesto minore
e marginale che tuttavia, in questa nuova disposizione filosofica,
risulta co-essenziale ai pit elevati sistemi concettuali: per questo
motivo, la scrittura filosofica deve ospitare ’attrito e le discrepan-
ze, diventando anche 'implacabile dispositivo di spoliazione delle
seconde storie.

La filosofia di Gargani coniuga cosi il piu radicale relazioni-
smo con l'esigenza irriducibile del nucleo di verita, proponendo
una sintesi originalissima tra anti-fondazionalismo ontologico e co-
struttivismo epistemico basata sul superamento della polarizzazione
dualistica del pensiero, nel quale si inserisce anche il valore positi-
vo attribuito alla biografia: ancora una volta, un’elaborazione che
proviene da Wittgenstein ma anche da Nietzsche?, da cui Gargani
riprende I'idea del diventare artisti della propria vita. I contenuti
dell’opera di Gargani sono percio indisgiungibili da una disposi-
zione complessivamente est-etico-esistenziale la quale caratterizza
anche il modello sperimentale dell’argomentazione filosofica che il
filosofo genovese presentera in modo esplicitamente performativo
con le opere scritte tra la fine degli anni ’80 e la meta degli anni
’90 ma in piena coerenza con le basi teoriche preparate nei venti
anni precedenti. Nel primo, straordinario testo pubblicato da Gar-
gani, Metodologismo e filosofia (1964), uscito nella rivista I/ pensie-
ro, la stessa sulla quale uscira anche I'ultimo suo scritto nel 2008,
all'interno di una serrata critica al “metodologismo” come pensiero
che non incontra e non esperisce “la cosa”, limitandola piuttosto a
descriverla e disciplinarla dall’esterno, si pud per esempio leggere:

Ma come si potra mai fornire la metodologia di un pensiero che incontri la re-
alta, la vita? Questo incontro che da il possesso della cosa costituisce una relazione
che logicamente non si pud costruire prima del suo accadere; questo accadere non
¢ un evento precostituito alla veritd; & solo I'inizio della storia di questa. La verita
nasce sempre da una questione particolare e la particolarita della situazione cui si &
presenti, la coscienza della sua raffigurazione, rappresentano 1'unica metodologia cui
il pensiero puo affidarsi (Gargani 1964, p. 29).

Una filosofia e un’estetica senza fondamenti non producono
esiti scettici o banalmente relativistico-culturalisti, perché la vita

15Si veda a tale proposito il testo (molto citato da Gargani nelle lezioni su Nietzsche)
Nietzsche: Life as Literature (2003) di Alexander Nehamas.

28



degli uomini, nella quale sono compresi tanto il pensiero filosofi-
co, l'arte, le scienze quanto tutte le attivita umane pit ordinarie, si
sviluppa come ricerca dell’origine della necessita che li ha fatti pen-
sare, odiare, scrivere o dipingere. Per chiarire ulteriormente questo
aspetto ¢ utile sospendere il punto di vista dell’osservatore esterno,
che teorizza e oggettivizza, per assumere invece una prospettiva
per dir cosi dall'interno, quella risonanza tipica di chi pensa, crea,
odia, scrive o dipinge. Sotto questo profilo, il processo creativo che
ha condotto lo scienziato a scoprire la realta dei campi quantistici
non ¢& qualitativamente diverso da quello dell’artista che ha dipinto
Guernica. Si tratta di una sorta, appunto, di incontro, di relazione,
di attrito tra un pensiero, composto da teorie ma anche da senti-
menti, passioni, aspettative, stupore e inciampi, e una “realta” che
trascende questo pensiero individuale ma che lo chiama, lo inter-
roga e vi corrisponde.

Non solo: il sentimento dello scienziato, di fronte al processo
che porta alla sua scoperta, I'investimento nel senso di stupore,
meraviglia e risonanza, non ¢ diverso dal sentire del percettore che
sente profondamente la bellezza di un’opera, venendone investito.
L’immaginazione scientifica e quella estetica condividono la stessa
realtd e comunicano costantemente, seppure si collochino su pia-
ni differenti di questa medesima realta. Vi ¢ una differenza tra il
processo vissuto della scoperta e della creazione, da un lato, e il
processo di descrizione o informazione sulla scoperta o sulla crea-
zione, dall’altro. La disposizione estetica della filosofia di Gargani
insegna a entrare in risonanza con il percorso effettivamente vissuto
di ogni scoperta scientifica, ogni teoria, ogni fatto, storia e conte-
nuto che viene comunicato; significa entrare in corrispondenza con
le domande, i sogni, le sofferenze e lo stupore di tutti coloro che
hanno creato e realizzato tali contenuti. In questo senso, il pensiero
di Gargani puo essere descritto come un modello filosofico radical-
mente relazionale e dialogico.

Per comprendere fino in fondo I'originalita e 'unicita dell’opera
di Gargani ¢ dunque necessario attraversare questo passaggio, oltre
il quale si potra apprezzare la radicalita e la performativita speri-
mentale del pensiero narrato e raccontato. Abbiamo gia chiarito che
non si tratta di ridurre o schiacciare la specificita dell'interrogazione
filosofica sulle modalita espressive proprie della letteratura; si tratta
piuttosto, avendone scorto quella comune radice, cui appartiene
peraltro anche la scienza, di stimolarne corrispondenze e ibridazioni
per aumentarne la capacita responsiva di fronte alle interrogazioni
del reale. Del resto, Gargani tratta le opere di Kafka, di Musil, di

29



Beckett, Bachmann, Bernhard e di altri autori come testi piena-
mente filosofici, perché aderisce all’idea di Merleau-Ponty secondo
la quale & ormai opportuno andare a cercare nei romanzi quella
filosofia che & scomparsa dal lavoro filosofico professionale, ormai
ridotto a gioco di abilita intellettuale, a tecnica industriale privata.

Rigenerata da tali corrispondenze e ibridazioni con arte, let-
teratura, scienza, pratiche quotidiane, la filosofia ¢, nel preciso
senso che ho chiarito sopra, un’arte della narrazione: “Credo
di avere riassunto la mia posizione nei confronti della filosofia
quando ho detto che la filosofia andrebbe scritta soltanto come
una composizione poetica” (Wittgenstein 2001, p. 5), continua
descrizione critica dell’esistenza presente. Gargani utilizza la no-
zione di “narrazione” per preservare quell’attrito del pensiero col
mondo, un mondo che resta sempre piu grande di qualsiasi sua
possibile definizione o di qualunque teoria. Le definizioni e le
argomentazioni sul mondo, dunque, se intese quali sistemi teo-
rici ultimativi, negano il mondo stesso e addirittura rimuovono
la realta che vorrebbero spiegare: “i/ mondo e la nostra esistenza
diventano oggetti di una definizione, ma poi alla fine anziché avere
la definizione del mondo not abbiamo un mondo che contiene una
definizione” (Gargani 1990c, p. 137). Il passaggio dalla teoria alla
narrazione ¢ ’elaborazione che Gargani compie del pensiero wit-
tgensteiniano secondo il quale nessun filosofo ¢ in errore, se non
quando costruisce una teoria sistematica.

Questa disposizione estetica, corrispondente alla matrice artigia-
nale del pensiero, per cui si passa dall’atteggiamento che intende
cogliere lo stato della verita all’atteggiamento che accoglie e de-
scrive il senso della verita, segna il passaggio dal sistema teorico
(sistematico, oggettivante, neutro) alla narrazione teorica, cio¢ dalla
spiegazione causale alla chiarificazione delle ragioni. Si legge ancora
nel saggio del 1986:

Le teorie, i concetti ai quali si paga il proprio debito nello svolgimento delle pra-
tiche intellettuali, vengono portate e insieme non vengono portate nelle circostanze
ordinarie della nostra vita; quando per esempio si va a fare una passeggiata in riva
al mare. Vorrei dire: un uomo ¢ anche un essere naturale, e non nel senso che sia
genuino o autentico di fronte a se stesso, ma che sia visto proprio all’opposto come
un essere affastellato di concezioni, di teorie che sono anche dentro di lui, ma che
non sono uno specchio di qualcosa di cui egli sarebbe il portatore limpido e vigile
(Gargani 1986b, p. 52).

Lattrito del pensiero si origina dalla continua discrepanza, dalla
differenza e dal distacco, tra 'esperienza percettiva, per esempio
del mare durante una passeggiata, e tutte le teorie, le concezioni e
le costruzioni sul mare che egli ha conosciuto e assimilato:

30



Prende ora il mare come la cosa che fa una dolorosa differenza tra Moby Dick e
La Mer. Al tempo stesso prendera distanza o si accorgera di quanto lui, che scruta
e osserva, sia cambiato. Quel mare ha l'effetto di farlo sentire diverso da se stesso,
perché egli incontra ora, oggi, difficolta a convertire il mare sia in Moby Dick o ne
La Mer (Gargani 1986b, pp. 53-54).

1l sociologo Hartmut Rosa ha proposto una teoria, basata sulla
nozione di risonanza, in una chiave che mi pare traducibile nel
concetto di “attrito del pensiero”. La risonanza, secondo Rosa, na-
sce e si sviluppa solo se si coglie I'indisponibilita del mondo a farsi
cogliere, classificare, ingabbiare; in questo senso, & 'opposto del
principio dell’“ampliamento del raggio d’azione” che costituisce
la natura del pensiero occidentale moderno, basato sul dualismo
soggetto/oggetto e in cui il lavoro del primo consiste nell’aumento
progressivo delle capacita di comprendere, assimilare e ridurre il
mondo ai propri schemi concettuali e alle teorie scientifiche. La
risonanza non ¢ controllabile, non ¢ soggetta alle previsioni; ¢ espo-
sizione, stupore, casualita (Rosa 2019).

1l senso della verita si presenta nella risonanza costante dei pro-
cessi che si sviluppano lungo il fluire del mondo, senza mai esauto-
rarlo né intaccarlo. Ecco la ragione della matrice artigianale di ogni
sistema concettuale: come avviene in ogni attivita artigianale, cosi
nell’azione di pensare non si tratta di operare sz/la materia, non &
cio¢ in gioco I'imposizione di forme, schemi concettuali o facolta di
vario genere su/ mondo. Si tratta invece di operare con il mondo,
realizzando valori e qualita relazionali Zusieme con esso e, per questo,
accettandone sempre linfinita potenzialita, I'attrito, la necessita di
riprendere, narrare, criticare, comunque procedere E quella frase
infinita che Gargam riprende con Thomas Bernhard, evidenziandone
il lato non nichilistico e meramente distruttivo ma rigenerativo. 1l
senso della verita ¢ una narrazione, una storia e anche una speranza'®
Ma ¢ con questo stesso modello relazionale e artigianale che avviene
l'interpretazione di Wittgenstein, in particolare nell’'ultimo libro del
2008: il filosofo austriaco € sempre piu presentato come un grande
chiarificatore di casi specifici, di scene di senso irriducibili a ogni
unita o spiegazione generale. Per esempio: recependo un’indicazio-
ne esegetlca proposta dagli 1nterpret1 che sono stati identificati nel
movimento “new Wittgenstein” (in particolare James Conant e Cora
Diamond), Gargani sottolinea che il metodo oggetto/designazione
non ¢ sbagliato in generale; ¢ 70 dei modi in cui ci si puo riferire
alla realta e al mondo, rispetto a scopi e obiettivi precisi.

10 Si veda ancora Pelgreffi 2015.
17Su questo tema, rimando anche Perullo 2011, in particolare al capitolo 3, “Vedere
il tempo. Riflessione su Wittgenstein”, pp. 89-112.

31



La matrice artigianale del pensiero esprime da un lato I'urgenza
dell’adesione collusiva al flusso, necessaria per la “visione perspi-
cua” delle relazioni costitutive di una forma di vita, dall’altro il
potenziale di apertura alle prospettive impreviste e imprevedibili
che, quando risuonano, creano nuove frasi, ulteriori possibilita, al-
tre storie. Per dirlo ancora pit chiaramente: credo che Gargani sia
riuscito ad evidenziare al meglio quel doppio movimento costitutivo
della piega di ogni pensare e agire; quel movimento per cui, da una
parte, si tratta appunto di riconoscere che ogni sistema concettuale
e ogni teoria fioriscono da una tessitura artigianale ma, dall’altra, di
rilevare e al tempo stesso accogliere 'irriducibilita della vita umana
a tali sistematizzazioni concettuali e teorie.

Concludero con un esempio tratto da L'altra storia che illustra
bene questo campo in cui convergono forza e forma: descrizione,
collusione, risonanza, erranza, errore e senso della verita.

Lesempio ¢ uno dei casi minori, marginali, solitamente con-
siderati del tutto alieni alla ragione filosofica e ai grandi sistemi
concettuali. Proprio per questo, ¢ un esempio che performa est-e-
ticamente le idee messe gia a punto ne I/ sapere senza fondamenti.
Nella mensa del Wissenschaftskolleg dell’Accademia delle Scienze
di Berlino, un cuoco vede messa in questione la sua conoscenza
tecnica specifica (si tratta della preparazione del pesto alla genove-
se) da parte del narratore. In questo intenso passaggio si presenta
un caso in cui il senso della verita si esprime in quello che, a uno
sguardo oggettivante, appare come un errore tecnico. Con un ap-
proccio relazionale e artigianale, invece, I'operare del cuoco entra
in collusione con il sentire del narratore, creando una risonanza
che ¢ insieme epistemica, etica ed estetica e che va a costituire I'ef-
fetto di verita di questa scena. Il valore estetico non si riduce cioé
alle procedure tecniche della realizzazione del piatto né alle qualita
formali valutate astrattamente una volta terminato; piuttosto, esso &
restituito al processo complessivo con il quale soltanto un percepire
relazionale e artigianale entra in corrispondenza:

Lui era per cosi dire un uomo assoluto che, naturalmente come tutti gli uomini
veramente assoluti, non sapeva di essere un uomo assoluto, e durante tutto il collo-
quio che io non avevo cercato di prolungare oltre il limite naturale, oltrepassato il
quale il cuoco sarebbe stato disturbato e distolto dal ritmo naturale dalla sua vita che
io non smettevo di ammirare, io avevo pensato che io semplicemente esistevo perché
un uomo grande e assoluto come lui potesse riflettersi nell'unica cosa che un uomo
debole come me, ma conscio del valore del cuoco, potesse fare, e cio¢ rifletterlo,
rappresentare lui a se stesso, che era assoluto e troppo compatto per poter farlo da
solo; avevo I'opportunita di poter parlare con il cuoco ma soltanto per la durata
temporale che era appropriata alla natura del cuoco; mentre con i fellows il tempo

32



era dilatabile oltre ogni limite naturale, il tempo del cuoco aveva una durata che era
la durata giusta, come il tempo che si dice che sia di Dio, mentre i fellows facevano
ogni giorno del tempo, che si dice che sia di Dio, un vero e proprio abuso [...]. To
avevo espresso la mia ammirazione a lui per non aver mai cucinato in cinque mesi
la medesima vivanda, “nemmeno una ripetizione in cinque mesi dacché siamo qui”
gli avevo detto scegliendo un’espressione che voleva essere precisa per non distrarlo
nell’equilibrio nel quale lui esisteva, “nemmeno una ripetizione in cinque mesi” era
stato il pretesto per dirgli quello che era impossibile dirgli in un altro modo senza
violare la sua natura, mentre qualora io gli avessi detto cio che di lui pensavo, e cioé
la sconfinata ammirazione della quale lui era degno, io lo avrei danneggiato; cosi per
rispettarlo io avevo dovuto sacrificare tutto quello che sarei stato propenso a dirgli.
Se io avessi detto che lui personificava, da cuoco, quello che in altre epoche era stato
attribuito a Dio, quando ogni giorno lavorava nella grande cucina insieme a Frau
Scherrer e alla negra del Madagascar, e cosi come io lo vedevo dalla sala da pranzo
attraverso il vetro della porta di cucina, io lo avrei semplicemente disturbato; cosi
anziché parlare della circostanza che mentre lui e la negra del Madagascar facevano
in cucina cio che in altre epoche era stato attribuito a Dio, che cioé¢ quando lui e la
negra del Madagascar lavoravano in cucina Dio era in cucina, io avevo intrattenuto
il cuoco, misurando il tempo della sua natura, parlando di ricette, e siccome il cuoco
tedesco aveva fatto una volta, e non pit di una volta, perché non aveva mai fatto
una ripetizione in cinque mesi all’Accademia delle Scienze e delle Arti di Berlino, il
pesto alla genovese, io prendendo a pretesto la circostanza di essere nato a Genova
mi ero messo a parlare della ricetta del pesto come pretesto in luogo di quello che
effettivamente avrei voluto dirgli, e che non solo io, ma che nessun altro, né ora, né
mai, avrebbe potuto dirgli, cioé che mentre lui lavorava in cucina Dio era insieme a
lui in cucina, insieme a lui, alla signora Scherrer e alla negra del Madagascar, mentre
dubitavo che Dio fosse con noi fellows al di qua della porta a vetri nella sala da
pranzo dell’Accademiia delle Scienze e delle Arti di Betlino. Lui mi aveva descritto
la ricetta alla quale si atteneva preparando il pesto, mi aveva detto che mescolava
due tipi diversi di formaggio per prepararlo, il parmigiano e il pecorino stagionato
per addolcire il pesto, mentre io gli avevo detto che si poteva usare o il parmigiano
o il pecorino stagionato, lui mi aveva detto che mescolava insieme i due formaggi
e alla fine abbassando lo sguardo, “almeno cosi mi hanno insegnato” aveva detto
insieme con riflessione e modestia, lui aveva detto questa frase e 'aveva pronunciata
nell’unico modo in cui si potesse dire questa frase; nonostante che il mio tedesco
fosse ridotto ad uno stato penoso per via degli esercizi sul “congiuntivo secondo” e
sulla “consecutio temporum”, io ero riuscito a percepire la frase del cuoco perché
quando I'aveva proferita era come se I'avessi detta io (Gargani 1990c, pp. 121-123).

Nell'ultima parte di questo straordinario passo emerge un al-
tro elemento est-etico e artigianale del pensiero relazionale che
la filosofia di Gargani ha contributo in maniera unica e originale
a sviluppare. Mi riferisco alla frase del cuoco “almeno cosi mi
hanno insegnato” la quale rimanda al problema della trasmissione
del sapere attraverso il rapporto tra maestro e allievo. A questo
Gargani ha dedicato un saggio tra i suoi piu belli, dal titolo La
figura del maestro. Esemplarita, autenticitd e inautenticita (Gargani
1995). Nelle pagine di questo testo la razionalita necessitante e
cogente del pensiero realista e del linguaggio algoritmico ¢ in-
carnata nella concezione del maestro inteso quale “fisionomia di
un’esperienza cinetica coerente con un paradigma di razionalita

33



assimilabile ai fenomeni meccanici della natura” (Gargani 1995,
p. 16). A tale modello, che rappresenta anche un approccio alla
filosofia e alla conoscenza, Gargani propone di sostituire un altro
tipo di maestria, quella per cui I'insegnamento del maestro ¢ /a
prova dell’evidenza di se stesso, nel suo circolo immanente (Gar-
gani 1995, p. 18). Qui I'esemplarita contiene, intransitivamente,
tutto il senso della verita; ma cid comporta la conseguenza, ap-
parentemente paradossale, di andare oltre il “contenuto”, la let-
teralita del messaggio comunicato, per cui diventa necessario che
il maestro abbandoni I’allievo, lasciandolo libero di trascenderlo.
Scrive Gargani:

Tl maestro, quale che sia e quando che sia, se & un maestro, & colui che restituisce
il discepolo a se stesso e alla sua condizione di autenticita, attraverso trasformazioni
e elaborazioni di pensiero, perché si sa che — per quanto possa risultare incredibile
— per diventare se stessi occorre inventarsi (Gargani 1995, p. 35).

Questa disposizione est-etica e artigianale della relazione vale
naturalmente anche nell’altro verso: ¢ soltanto quando il discepolo
e pronto, che sorge la figura del maestro (Gargani 1995, p. 19). La
matrice artigianale del pensiero di Gargani consente cosi anche di
sviluppare una disposizione critica e letteralmente anarchica nei
confronti dei sistemi concettuali che si vorrebbero ultimativi e de-
finitivi, insieme ai loro relativi maestri; e tale disposizione previene
dai meccanismi di identificazione propri del soggetto mimetico che
cerca ossessivamente certezze in cui identificarsi. Riferendosi in
particolare a un’opera — Attenzione e interpretazione — di un altro
dei suoi riferimenti pitt importanti, lo psicanalista Wilfred Bion, il
filosofo genovese lo descrive con cruda spietatezza:

Si pud considerare lattivismo culturale, la brama insaziabile di conoscenze
erudite come un’emorragia; qualcosa come lo shock chirurgico che provoca la
dilatazione dei pori della pelle con effetto mortale di dissanguamento. Sorge la pos-
sibilita di considerare I'erudizione come l'effetto di una paura o di un panico che
si manifesta in un processo di dispersione e frammentazione del mondo interno in
mille schegge. La gravita del fenomeno verra misurata dal grado di frammentazione
e dalla lontananza nella quale vengono lanciate le macerie del mondo pre-verbale
(Gargani 1995, p. 32).

Queste ultime considerazioni aiutano a comprendere la comples-
sita e la radicalita del pensiero di Gargani, ne motivano I'irriduci-
bilita alle etichettature e alle classificazioni ma, forse pit di ogni
altra cosa, esprimono il senso di resistenza e di discrepanza rispetto
a ogni forma di filiazione e di identificazione. Da allievo, ho sempre
avuto I'impressione che fosse inscritta nella sua maestria la necessita
est-etica di non replicarne gli insegnamenti, come non si posso-

34



no replicare — e non solo perché sono “giganti” rispetto a noi — i
grandi artisti, i grandi artigiani e i grandi filosofi. Ciascuno insegna
ed esprime solo la propria esemplarita, intransitivamente, lungo un
flusso di relazioni, corrispondenze e risonanze che impediscono di
concepire il pensiero come qualcosa di assolutamente individuale:
disposizione est-etica, artigianalita quale plesso tra singolarita irridu-
cibile dell’evento e inevitabilita del campo relazionale, della forma
di vita che ci trascende.

Bibliografia

Gargani A.G., Metodologismo e filosofia, in “Il Pensiero”, IX, 1/3,
1964, pp. 23-36.

Gargani A.G., 1] sapere senza fondamenti, Einaudi, Torino 1975.

Gargani A.G., Lo stupore e il caso, Laterza, Roma-Bari 1986a.

Gargani A.G., La filosofia e la scrittura dell interpretazione, in Pizzo
Russo L. (a cura di), L'educazione estetica, Aesthetica Edizioni,
Palermo 1986b.

Gargani A.G., Lattrito del pensiero, in Vattimo G. (a cura di), Fi-
losofia "86, Laterza, Roma-Bari 1987.

Gargani A.G., Sguardo e destino, Laterza, Roma-Bari 1988.

Gargani A.G., Etica ed estetica: abito della personalita, segno dell e-
pocalita contemporanea, in Varchetta G. (a cura di), Etica ed
estetica nella formazione, Guerini e Associati, Milano 1990a.

Gargani A.G., La frase infinita. Thomas Bernhard e la cultura au-
striaca, Laterza, Roma-Bari 1990b.

Gargani A.G., L'altra storia, 11 Saggiatore, Milano 1990c.

Gargani A.G., Stili di analisi. L'unita perduta del metodo filosofico,
Feltrinelli, Milano 1993.

Gargani A.G., La figura del maestro. Esemplarita, autenticita e inau-
tenticitd, in Vattimo G. (a cura di), Filosofia ’94, Laterza, Ro-
ma-Bari 1995.

Gargani A.G., Wittgenstein. Dalla verita al senso della verita, Edi-
zioni Plus, Universita di Pisa, Pisa 2003.

Gargani A.G., Wittgenstein. La filosofia come analisi delle possibili-
ta, in “Il Pensiero”, XLVII, 2008/2, pp. 127-154, 2008a.

Gargani A.G., Wittgenstein. Musica, parola, gesto, Raffaello Cortina
Editore, Milano 2008b.

Gargani A.G., La seconda storia, Moretti & Vitali, Bergamo 2010.

Gargani A.G., Larte di esistere contro i fatti. Thomas Bernhard,
Ingeborg Bachmann e la cultura austriaca, a cura di M. Ciaurro
Lamantica, Brescia 2017.

35



Matteucci G., Estetica e natura umana, Carocci, Roma 2019.

Nehamas A., Nzetzsche: Life as Literature, Harvard University Press,
Cambridge (MA) 2003.

Noé A., Strani strumenti, Einaudi, Torino 2022.

Pelgreffi 1., Note sulla catastrofe del senso: Bernhard, Gargani, Der-
rida, in “Kaiak: A Philosophical Journey”, 2, 2015, pp. 1-17.
Pelgreffi 1. (a cura di), Aldo Giorgio Gargani. Lattrito del pensiero,

in “aut aut”, 393, Marzo 2022.

Perissinotto L., Alcune osservazioni su Richard Rorty, Aldo Giorgio
Gargani e la filosofia in Italia alla fine del Novecento, in “Euro-
pean Journal of Pragmatism and American Philosophy”, XIV-1,
2022, pp. 1-12, doi.org/10.4000/ejpap. 2860

Perullo N., Aesthetics without Objects and Subjects: Relational Thin-
king for Global Challenges, Bloomsbury, London 2025.

Perullo N., L'zntellettuale artificiale. 1l pensiero senza corpo e senza
storia, in “La Meraviglia Del Possibile”, Luiss University Press,
Settembre 2024, pp. 28-37.

Perullo N., La scena del senso. Wittgenstein, Derrida e la pratica
della filosofia, ETS Edizioni, Pisa 2011.

Perullo N., La vita in corrispondenza, introduzione a Ingold T., Cor-
rispondenze, Raffaello Cortina Editore, Milano 2021.

Rorty R., Scritti filosofici 11, Laterza, Roma-Bari 1993.

Rosa H., Resonance. A Sociology of Our Relationship to the World,
Polity Press, Cambridge 2019.

Wittgenstein L., Ricerche filosofiche, Einaudi, Torino 1995.

Wittgenstein L., Pensier: diversi, Adelphi, Milano 2001.

36



