
Lorenzo CavalloLorenzo Cavallo

Guido Cusinato, Vuoto aurorale, Il melangolo, Genova 

2025, pp. 200

Chi ha familiarità con l’opera e il pensiero di Max Scheler non avrà 

dubbi nell’avvertirne la traccia profonda nell’ultimo libro di Guido Cu-

sinato, tra i maggiori interpreti, a livello nazionale ed internazionale, del 

filosofo di Monaco. A distinguere però marcatamente il testo in questio-

ne, rispetto ai lavori precedenti, è un approccio autobiografico, in prima 

persona, volto a mostrare come e perché la filosofia possa e debba essere 

intesa come esercizio di vita e di trasformazione.

Il fenomeno del “vuoto aurorale”, da cui il titolo del lavoro in que-

stione, è infatti un’esperienza di potenziale trasformazione, attraverso la 

quale, il soggetto che la sperimenta, scopre in se stesso quell’unicità che 

lo caratterizza. Si tratta infatti di un tipo di esperienza in cui il soggetto, 

attraverso uno “svuotamento” che ha tutte le caratteristiche di una “ego-

dissolution”, diventa capace di accedere ad una “percezione allargata” e 

alla peculiare “profondità di campo” della sfera del sentire (pp. 12-13). 

Per comprendere appieno di che tipo di esperienza si tratta, bisogna 

prima comprendere le differenze tra le due istanze che, secondo Cusina-

to, costituiscono la soggettività umana: il “piccolo sé” e la “singolarità 

personale” (p. 18). Il piccolo sé è la nostra “prima patria” (p. 24), quella 

parte di noi stessi “che dice incessantemente ‘Io’” (p. 17), una sorta di Io 

sociale intento principalmente “a riempirsi, a espandersi e a rafforzarsi 

attraverso la lotta per il riconoscimento sociale” (p. 35). La singolarità 

personale rappresenta invece l’espressione di quel “frammento di verità” 

(p. 35) che caratterizza l’umano in quanto animale ex-centrico, nei termi-

ni cioè di un soggetto che non vive interamente immerso nel suo ambien-

te (Umwelt) – come nel caso degli animali centrici non umani – ma che è 

in grado di aprirsi al mondo nel senso della scheleriana Weltoffenheit. Se 

il piccolo sé tende ad adattarsi al proprio ambiente nella continua ricer-

ca di gratificazioni sociali, la singolarità personale si dispiega nel mondo 

trasformandosi.

Il vuoto aurorale – cioè un “vuoto promettente” – è precisamente 

quell’esperienza, in cui si annuncia qualcosa che prima non c’era, in gra-

do di ricondurre il soggetto umano ex-centrico dall’impostazione del pic-



210� Filosofia morale / Moral Philosophy

colo sé alle potenzialità della singolarità personale. Da questa esperienza 

del vuoto può sorgere infatti una forma di epochè dell’ego in cui “ciò che 

va trasceso non è il mondo, ma il piccolo sé e i suoi dispositivi immuni-

tari” (p. 19).

Ad innescare quest’esperienza del vuoto aurorale è quella caratteristica 

umana che Cusinato, sulla scia di Schelling e Maria Zambrano, definisce 

“fame di nascere” (p. 19) e che rappresenta la condizione ex-centrica del 

continuo oltrepassare sé stessi. Se il piccolo sé conduce infatti un’esisten-

za limitata, dai confini ristretti, la singolarità personale, in quanto ricerca 

continua dell’auto-trascendimento, è “ontologicamente incompiuta”, e 

può di conseguenza essere pensata nei termini di una “unicità incompiu-

ta” o di una “totalità incompiuta” (pp. 35-36), come suggerisce il titolo 

di un precedente lavoro di Cusinato (La totalità incompiuta. Antropologia 

filosofica e ontologia della persona, Franco Angeli 2008). Alla definizio-

ne, tanto cara all’antropologia filosofica novecentesca, dell’umano come 

“essere mancante” va sostituita dunque quella del soggetto come “essere 

nascente” (p. 22).

Il vuoto, come cifra dell’incompiutezza, va inteso nel senso di un’a-

pertura, la quale non va “riempita” a tutti i costi, pena l’ostruzione 

dell’apertura stessa. Incompiuto significa dunque aperto, non solo al 

mondo – nel senso della Weltoffenheit –, ma all’alterità dell’altro (pp. 

37-38). Dal punto di vista dell’affettività, questa caratteristica aper-

tura ex-centrica determina un’“incompiutezza emotiva di base” da 

cui deriva una “plasticità emotiva” (p. 43) che differenzia l’umano 

rispetto a tutti gli altri esseri viventi. La questione antropologica fon-

damentale diventa pertanto quella di “capire che cosa può o rischia 

di diventare [l’umano] grazie a tale plasticità emotiva” (p. 44). Se 

infatti “l’esercizio del sentire” (p. 93) contraddistingue la condizione 

ex-centrica dell’umano, tale dimensione è sempre esposta al rischio 

di degenerare in forme affettive nocive, come nel caso dell’invidia e 

dell’odio (pp. 114-116). 

Uno degli aspetti più interessanti del testo in questione è l’attenzio-

ne verso la dimensione psicopatologica, già al centro di un preceden-

te testo di Cusinato (Biosemiotica e psicopatologia dell’ordo amoris. In 

dialogo con Max Scheler, Franco Angeli 2018). Di fronte ad esperienze 

estatiche inaspettate – come appunto quella del vuoto aurorale – è faci-

le incappare in forme nocive di riempimento e svuotamento. Da questo 

punto di vista il concetto di “fame di nascere” diventa uno strumento 

prezioso per comprendere alcune condizioni psicopatologiche come il 

disturbo ossessivo e il disturbo anoressico (pp. 25-29). Questi distur-

bi vengono letti da Cusinato nell’ottica di un “blocco patologico della 

fame di nascere” considerato come possibilità costitutiva dell’ex-cen-

tricità umana: “Nell’esporsi all’apertura al mondo, l’umano si espone al 



Lorenzo Cavallo  |  Guido Cusinato, Vuoto aurorale� 211

rischio di sperimentare il non senso, e ciò sia nella forma del malessere 

esistenziale che della follia” (p. 33). 

Del resto, il disagio psichico può manifestarsi anche “quando ci si ob-

bliga a identificarsi del tutto con la maschera identitaria del proprio pic-

colo sé” (p. 34). Questo radicamento eccessivo nelle maschere del piccolo 

sé, non procura solamente un appiattimento della singolarità personale, 

ma può condurre ad una forma estrema di “egotismo” – cioè ad “un ec-

cessivo amore di sé” – in cui si verifica una “forma di degenerazione della 

singolarità personale che agisce come una forma organizzata di resistenza 

alla trasformazione antropogenetica” (pp. 111-113). 

La prospettiva della fame di nascere aiuta anche a ripensare alcuni 

temi al centro dell’antropologia filosofica novecentesca come la questio-

ne dell’antropogenesi e della neotenia. Grazie, infatti, al concetto di “di-

sattivazione corporea” (Körperausschaltung), elaborato dal medico e bat-

teriologo tedesco Paul Alsberg (1883-1965), è possibile sviluppare una 

vera e propria “antropogenesi dell’apertura al mondo” (p. 42) all’interno 

della quale le pratiche di emotional sharing giocano un ruolo centrale. 

Particolarmente indicativo in questo senso è il rapporto tra madre e ne-

onato: è proprio attraverso una “sintonizzazione affettiva” tra i due che ha 

origine il processo di formazione umana, di quella “seconda nascita” attra-

verso la quale “il neonato trova le motivazioni per investire affettivamente 

in un esposizionamento al mondo” (p. 48). Nell’eventualità invece in cui 

dovesse venire a mancare questo iniziale contatto affettivo “il neonato sarà 

costretto a riflettersi narcisisticamente nella propria immagine” (p. 49), 

esponendosi al rischio di trasformarsi in una sorta di “ragno autopoietico 

che crea la propria tela estraendola da sé stesso” (p. 21).

Dunque, il processo d’ominazione può essere letto, secondo Cusinato, 

in relazione con “l’emergere di una cultura delle relazioni di cura in gra-

do di assicurare pratiche avanzate di emotional sharing” (p. 43), le uniche 

che possono garantire “la prosecuzione della nascita culturale” (p. 50) e 

di conseguenza il salto nel pensiero simbolico. 

Ed è proprio attraverso un costante confronto con la dimensione sim-

bolica dell’arte che Cusinato – facendo ricorso ad autori come Tintoretto, 

Rembrandt, Botticelli, Donatello, Caravaggio e Fontana – evidenzia luci 

ed ombre a cui è sottoposto l’umano nel suo cammino di formazione e 

trasformazione. L’esperienza del vuoto aurorale, infatti, sebbene sia spes-

so in grado di produrre una forma di meraviglia nei confronti del mondo, 

può sorgere dalle crisi più profonde, come dimostra l’arte giapponese del 

kintsugi. Quest’antica forma d’arte orientale – nella quale si utilizza una 

miscela d’oro per ricomporre un oggetto di ceramica andato in frantumi 

– diventa infatti una potente metafora per simboleggiare come, a partire 

da un’esperienza traumatica, possa nascere una riconfigurazione positiva 

della singolarità personale. 



212� Filosofia morale / Moral Philosophy

Crisi, svuotamento e meraviglia diventano allora le fasi di un processo 

di formazione e trasformazione filosofica che Cusinato definisce – sulla 

scia del mito platonico della caverna – “conversione periagogica”, ogget-

to specifico di un precedente lavoro (Periagoge. Teoria della singolarità 

e filosofia come esercizio di trasformazione, QuidEdit 2017). Il termine 

“periagoge” viene utilizzato da Platone nella Repubblica per descrivere 

“il movimento di torsione (periagoge) con cui il prigioniero della caverna 

ruota il capo, liberando lo sguardo che fino a quel momento era rimasto 

a fissare, come ipnotizzato, le ombre proiettate sulla parete” (p. 56). In 

questo senso il termine viene utilizzato da Cusinato come cifra della tra-

sformazione filosofica. 

Di conseguenza, attraverso un confronto costante con i principali dia-

loghi platonici, l’Autore ricostruisce l’importanza chiave del concetto di 

meraviglia (thaumazein) come gesto fondativo dell’esistenza filosofica. 

Esistono però varie forme di meraviglia ed è importante distinguerle per 

non incappare in pericolose illusioni: da una parte c’è la “meraviglia filo-

sofica” sperimentata dal giovane Teeteto nell’omologo dialogo platonico, 

dall’altra una sorta di “meraviglia ipnotica”, quella che tiene i prigionieri 

della caverna incatenati davanti allo spettacolo delle ombre (p. 123). Se la 

prima forma di meraviglia è in grado – al pari delle esperienze del vuoto 

aurorale – di aprire un varco verso il mondo, l’altro e noi stessi, permet-

tendo alla singolarità personale di ampliarsi e auto-trascendersi, la mera-

viglia ipnotica non è altro che uno “stupore che incanta e sottomette” (p. 

125), dimostrandosi molto spesso un mero strumento di manipolazione. 

Mediante Platone, Descartes, Spinoza e Schopenhauer, Cusinato mo-

stra dunque come sia possibile scorgere nella concezione della filosofia 

come esercizio di trasformazione un leitmotiv che ha accompagnato la 

storia della filosofia dalla sua nascita fino all’età moderna. 

Lo scopo della filosofia non è però, secondo Cusinato, la ricerca del 

senso dell’esistenza, in quanto la plasticità ex-centrica dell’umano ren-

de futile una tale ricerca. L’essenza della filosofia risiede piuttosto nel 

dotare l’umano degli strumenti per cercare il senso che più si addice ad 

una specifica singolarità personale. La domanda di senso si risolve dun-

que, per Cusinato, nella questione dell’“abitabilità del mondo” e quindi 

nella ricerca individuale di “un orientamento radicato nell’ordine del 

sentire” (pp. 155-156).

In questo radicamento affettivo, in grado di dotare il mondo di senso, 

cioè renderlo abitabile, la sfera del desiderio svolge un ruolo imprescin-

dibile: “senza la spinta del desiderio precipiterei nel non senso, in un 

universo inabitabile, nella depressione, se non nella follia”, in quanto il 

desiderio, come l’esperienza del vuoto aurorale, “orientando l’attenzio-

ne verso nuove possibilità, stimola la capacità di sentire in modi nuovi, 

aprendo la strada a una percezione allargata” (p 162). La rilevanza del 



Lorenzo Cavallo  |  Guido Cusinato, Vuoto aurorale� 213

desiderio nell’esistenza ex-centrica conduce dunque Cusinato a ribattez-

zare l’umano nei termini di una “singolarità desiderante” e la filosofia, in 

quanto esercizio di trasformazione, come una pratica tesa ad “imparare 

a desiderare” (p. 168).

Se l’antropogenesi “è il processo con cui ogni umano si posiziona nel 

mondo dando forma alla propria singolarità” questo significa che l’uma-

no, in quanto singolarità ex-centrica, è “una nuova promessa per l’intera 

umanità” (p. 44), e qui emerge, in tutta la sua portata, la rilevanza etica 

di una riflessione filosofica sulle trasformazioni dell’umano. Come infat-

ti sottolinea Cusinato nella conclusione del testo, interrogandosi sulla 

questione del post-umano e sul rapporto tra intelligenza e plasticità del 

sentire nell’evoluzione, lo sviluppo dell’intelligenza artificiale pone dei 

seri problemi etici che hanno una profonda rilevanza per la compren-

sione dell’umano. Una superintelligenza, ad esempio, potrebbe rivelarsi 

“un’entità magari infinitamente più evoluta dal punto di vista cognitivo, 

ma ancora primitiva dal punto di vista del sentire, se non completamente 

anaffettiva”, e in tal caso non basterebbe “integrare alcuni principi eti-

ci nell’intelligenza stessa” perché “tali principi dovrebbero essere anche 

‘sentiti’ da tale entità” (p. 179).

Un aspetto che resta problematico, e sarebbe interessante se fosse svi-

luppato in lavori futuri, riguarda il rapporto tra lo sviluppo antropogene-

tico della plasticità emotiva e le questioni poste dall’etica assiologica. Se 

infatti il processo di sviluppo della sfera affettiva – seppur mediato dalle 

pratiche sociali di emotional sharing e dall’incontro con l’altro – resta il 

frutto dell’unicità della singolarità personale, il rischio, dal punto di vista 

etico, è quello di ricadere in una forma di relativismo del sentire: solo 

garantendo, infatti, un accesso diretto all’oggettività dei valori – presup-

posta dall’impianto delineato –, la sfera emotiva può svolgere la sua fun-

zione etica, impedendo al prospettivismo di tramutarsi in una forma di 

singolarismo. Bisognerebbe dunque chiarire maggiormente in che modo 

la soggettività possa sviluppare appieno la propria unicità incompiuta 

senza perdere il contatto con quel mondo di valori – intersoggettivamen-

te fondamentale – in cui essa è radicata, e attraverso la quale è possibile 

fondare un’etica condivisibile. 

In conclusione, il testo di Cusinato, attraverso una prospettiva origi-

nale e articolata, frutto di anni di ricerche e della mediazione tra autori 

e tradizioni differenti, rappresenta un punto di vista particolarmente in-

teressante all’interno dell’antropologia filosofica contemporanea con im-

portanti ricadute sul versante della filosofia morale. 


