Lorenzo Cavallo
Guido Cusinato, Vuoto aurorale, Il melangolo, Genova

2025, pp. 200

Chi ha familiarita con I'opera e il pensiero di Max Scheler non avra
dubbi nell’avvertirne la traccia profonda nell’'ultimo libro di Guido Cu-
sinato, tra i maggiori interpreti, a livello nazionale ed internazionale, del
filosofo di Monaco. A distinguere perd marcatamente il testo in questio-
ne, rispetto ai lavori precedenti, & un approccio autobiografico, in prima
persona, volto a mostrare come e perché la filosofia possa e debba essere
intesa come esercizio di vita e di trasformazione.

11 fenomeno del “vuoto aurorale”, da cui il titolo del lavoro in que-
stione, ¢ infatti un’esperienza di potenziale trasformazione, attraverso la
quale, il soggetto che la sperimenta, scopre in se stesso quell’unicita che
lo caratterizza. Si tratta infatti di un tipo di esperienza in cui il soggetto,
attraverso uno “svuotamento” che ha tutte le caratteristiche di una “ego-
dissolution”, diventa capace di accedere ad una “percezione allargata” e
alla peculiare “profondita di campo” della sfera del sentire (pp. 12-13).

Per comprendere appieno di che tipo di esperienza si tratta, bisogna
prima comprendere le differenze tra le due istanze che, secondo Cusina-
to, costituiscono la soggettivita umana: il “piccolo sé” e la “singolarita
personale” (p. 18). Il piccolo sé & la nostra “prima patria” (p. 24), quella
parte di noi stessi “che dice incessantemente ‘To’” (p. 17), una sorta di o
sociale intento principalmente “a riempirsi, a espandersi e a rafforzarsi
attraverso la lotta per il riconoscimento sociale” (p. 35). La singolarita
personale rappresenta invece I'espressione di quel “frammento di verita”
(p. 35) che caratterizza 'umano in quanto animale ex-centrico, nei termi-
ni cioé di un soggetto che non vive interamente immerso nel suo ambien-
te (Unzwelt) — come nel caso degli animali centrici non umani — ma che ¢
in grado di aprirsi al mondo nel senso della scheleriana Welroffenbeit. Se
il piccolo sé tende ad adattarsi al proprio ambiente nella continua ricer-
ca di gratificazioni sociali, la singolarita personale si dispiega nel mondo
trasformandosi.

I vuoto aurorale — cioé un “vuoto promettente” — & precisamente
quell’esperienza, in cui si annuncia qualcosa che prima non c’era, in gra-
do di ricondurre il soggetto umano ex-centrico dall'impostazione del pic-



210 Filosofia morale / Moral Philosophy

colo sé alle potenzialita della singolarita personale. Da questa esperienza
del vuoto puo sorgere infatti una forma di epoche dell’ego in cui “cio che
va trasceso non ¢ il mondo, ma il piccolo sé e i suoi dispositivi immuni-
tari” (p. 19).

Ad innescare quest’esperienza del vuoto aurorale & quella caratteristica
umana che Cusinato, sulla scia di Schelling e Maria Zambrano, definisce
“fame di nascere” (p. 19) e che rappresenta la condizione ex-centrica del
continuo oltrepassare sé stessi. Se il piccolo sé conduce infatti un’esisten-
za limitata, dai confini ristretti, la singolarita personale, in quanto ricerca
continua dell’auto-trascendimento, ¢ “ontologicamente incompiuta”, e
puo di conseguenza essere pensata nei termini di una “unicita incompiu-
ta” o di una “totalita 7zcompiuta” (pp. 35-36), come suggerisce il titolo
di un precedente lavoro di Cusinato (La totalita incompiuta. Antropologia
filosofica e ontologia della persona, Franco Angeli 2008). Alla definizio-
ne, tanto cara all’antropologia filosofica novecentesca, dell'umano come
“essere mancante” va sostituita dunque quella del soggetto come “essere
nascente” (p. 22).

Il vuoto, come cifra dell’incompiutezza, va inteso nel senso di un’a-
pertura, la quale non va “riempita” a tutti i costi, pena I'ostruzione
dell’apertura stessa. Incompiuto significa dunque aperto, non solo al
mondo — nel senso della Weltoffenheit —, ma all’alterita dell’altro (pp.
37-38). Dal punto di vista dell’affettivita, questa caratteristica aper-
tura ex-centrica determina un’“incompiutezza emotiva di base” da
cui deriva una “plasticita emotiva” (p. 43) che differenzia 'umano
rispetto a tutti gli altri esseri viventi. La questione antropologica fon-
damentale diventa pertanto quella di “capire che cosa puo o rischia
di diventare ['umano] grazie a tale plasticita emotiva” (p. 44). Se
infatti “I’esercizio del sentire” (p. 93) contraddistingue la condizione
ex-centrica dell’'umano, tale dimensione ¢ sempre esposta al rischio
di degenerare in forme affettive nocive, come nel caso dell’invidia e
dell’odio (pp. 114-116).

Uno degli aspetti pit interessanti del testo in questione ¢ I’attenzio-
ne verso la dimensione psicopatologica, gia al centro di un preceden-
te testo di Cusinato (Biosemiotica e psicopatologia dell’ ordo amoris. In
dialogo con Max Scheler, Franco Angeli 2018). Di fronte ad esperienze
estatiche inaspettate — come appunto quella del vuoto aurorale — ¢ faci-
le incappare in forme nocive di riempimento e svuotamento. Da questo
punto di vista il concetto di “fame di nascere” diventa uno strumento
prezioso per comprendere alcune condizioni psicopatologiche come il
disturbo ossessivo e il disturbo anoressico (pp. 25-29). Questi distur-
bi vengono letti da Cusinato nell’ottica di un “blocco patologico della
fame di nascere” considerato come possibilita costitutiva dell’ex-cen-
tricita umana: “Nell’esporsi all’apertura al mondo, 'umano si espone al



Lorenzo Cavallo | Guido Cusinato, Vuoto aurorale 211

rischio di sperimentare il non senso, e cio sia nella forma del malessere
esistenziale che della follia” (p. 33).

Del resto, il disagio psichico pud manifestarsi anche “quando ci si ob-
bliga a identificarsi del tutto con la maschera identitaria del proprio pic-
colosé” (p. 34). Questo radicamento eccessivo nelle maschere del piccolo
sé, non procura solamente un appiattimento della singolarita personale,
ma puo condurre ad una forma estrema di “egotismo” — cio¢ ad “un ec-
cessivo amore di sé” —in cui si verifica una “forma di degenerazione della
singolarita personale che agisce come una forma organizzata di resistenza
alla trasformazione antropogenetica” (pp. 111-113).

La prospettiva della fame di nascere aiuta anche a ripensare alcuni
temi al centro dell’antropologia filosofica novecentesca come la questio-
ne dell’antropogenesi e della neotenia. Grazie, infatti, al concetto di “di-
sattivazione corporea” (Kérperausschaltung), elaborato dal medico e bat-
teriologo tedesco Paul Alsberg (1883-1965), ¢ possibile sviluppare una
vera e propria “antropogenesi dell’apertura al mondo” (p. 42) all’interno
della quale le pratiche di enzotional sharing giocano un ruolo centrale.

Particolarmente indicativo in questo senso ¢ il rapporto tra madre e ne-
onato: & proprio attraverso una “sintonizzazione affettiva” tra i due che ha
origine il processo di formazione umana, di quella “seconda nascita” attra-
verso la quale “il neonato trova le motivazioni per investire affettivamente
in un esposizionamento al mondo” (p. 48). Nell’eventualita invece in cui
dovesse venire a mancare questo iniziale contatto affettivo “il neonato sara
costretto a riflettersi narcisisticamente nella propria immagine” (p. 49),
esponendosi al rischio di trasformarsi in una sorta di “ragno autopoietico
che crea la propria tela estraendola da sé stesso” (p. 21).

Dunque, il processo d’ominazione puo essere letto, secondo Cusinato,
in relazione con “I’emergere di una cultura delle relazioni di cura in gra-
do di assicurare pratiche avanzate di enzotional sharing” (p. 43), le uniche
che possono garantire “la prosecuzione della nascita culturale” (p. 50) e
di conseguenza il salto nel pensiero simbolico.

Ed ¢ proprio attraverso un costante confronto con la dimensione sim-
bolica dell’arte che Cusinato — facendo ricorso ad autori come Tintoretto,
Rembrandt, Botticelli, Donatello, Caravaggio e Fontana — evidenzia luci
ed ombre a cui ¢ sottoposto 'umano nel suo cammino di formazione e
trasformazione. L'esperienza del vuoto aurorale, infatti, sebbene sia spes-
so in grado di produrre una forma di meraviglia nei confronti del mondo,
puo sorgere dalle crisi pitt profonde, come dimostra I'arte giapponese del
kintsugi. Quest’antica forma d’arte orientale — nella quale si utilizza una
miscela d’oro per ricomporre un oggetto di ceramica andato in frantumi
— diventa infatti una potente metafora per simboleggiare come, a partire
da un’esperienza traumatica, possa nascere una riconfigurazione positiva
della singolarita personale.



212 Filosofia morale / Moral Philosophy

Crisi, svuotamento e meraviglia diventano allora le fasi di un processo
di formazione e trasformazione filosofica che Cusinato definisce — sulla
scia del mito platonico della caverna — “conversione periagogica”, ogget-
to specifico di un precedente lavoro (Periagoge. Teoria della singolarita
e filosofia come esercizio di trasformazione, QuidEdit 2017). Il termine
“periagoge” viene utilizzato da Platone nella Repubblica per descrivere
“il movimento di torsione (periagoge) con cui il prigioniero della caverna
ruota il capo, liberando lo sguardo che fino a quel momento era rimasto
a fissare, come ipnotizzato, le ombre proiettate sulla parete” (p. 56). In
questo senso il termine viene utilizzato da Cusinato come cifra della tra-
sformazione filosofica.

Di conseguenza, attraverso un confronto costante con i principali dia-
loghi platonici, I’ Autore ricostruisce 'importanza chiave del concetto di
meraviglia (thaumazein) come gesto fondativo dell’esistenza filosofica.
Esistono pero varie forme di meraviglia ed ¢ importante distinguerle per
non incappare in pericolose illusioni: da una parte c’¢ la “meraviglia filo-
sofica” sperimentata dal giovane Teeteto nell’'omologo dialogo platonico,
dall’altra una sorta di “meraviglia ipnotica”, quella che tiene i prigionieri
della caverna incatenati davanti allo spettacolo delle ombre (p. 123). Se la
prima forma di meraviglia & in grado — al pari delle esperienze del vuoto
aurorale — di aprire un varco verso il mondo, I’altro e noi stessi, permet-
tendo alla singolarita personale di ampliarsi e auto-trascendersi, la mera-
viglia ipnotica non ¢ altro che uno “stupore che incanta e sottomette” (p.
125), dimostrandosi molto spesso un mero strumento di manipolazione.

Mediante Platone, Descartes, Spinoza e Schopenhauer, Cusinato mo-
stra dunque come sia possibile scorgere nella concezione della filosofia
come esercizio di trasformazione un leitmotiv che ha accompagnato la
storia della filosofia dalla sua nascita fino all’eta moderna.

Lo scopo della filosofia non & pero, secondo Cusinato, la ricerca del
senso dell’esistenza, in quanto la plasticita ex-centrica dell’'umano ren-
de futile una tale ricerca. L'essenza della filosofia risiede piuttosto nel
dotare 'umano degli strumenti per cercare il senso che pit si addice ad
una specifica singolarita personale. La domanda di senso si risolve dun-
que, per Cusinato, nella questione dell’“abitabilitd del mondo” e quindi
nella ricerca individuale di “un orientamento radicato nell’ordine del
sentire” (pp. 155-156).

In questo radicamento affettivo, in grado di dotare il mondo di senso,
cioé renderlo abitabile, la sfera del desiderio svolge un ruolo imprescin-
dibile: “senza la spinta del desiderio precipiterei nel non senso, in un
universo inabitabile, nella depressione, se non nella follia”, in quanto il
desiderio, come I'esperienza del vuoto aurorale, “orientando I'attenzio-
ne verso nuove possibilita, stimola la capacita di sentire in modi nuovi,
aprendo la strada a una percezione allargata” (p 162). La rilevanza del



Lorenzo Cavallo | Guido Cusinato, Vuoto aurorale 213

desiderio nell’esistenza ex-centrica conduce dunque Cusinato a ribattez-
zare I'umano nei termini di una “singolarita desiderante” e la filosofia, in
quanto esercizio di trasformazione, come una pratica tesa ad “imparare
a desiderare” (p. 168).

Se l'antropogenesi “¢ il processo con cui ogni umano si posiziona nel
mondo dando forma alla propria singolarita” questo significa che 'uma-
no, in quanto singolarita ex-centrica, & “una nuova promessa per I'intera
umanita” (p. 44), e qui emerge, in tutta la sua portata, la rilevanza etica
di una riflessione filosofica sulle trasformazioni dell'umano. Come infat-
ti sottolinea Cusinato nella conclusione del testo, interrogandosi sulla
questione del post-umano e sul rapporto tra intelligenza e plasticita del
sentire nell’evoluzione, lo sviluppo dell’intelligenza artificiale pone dei
seri problemi etici che hanno una profonda rilevanza per la compren-
sione dell'umano. Una superintelligenza, ad esempio, potrebbe rivelarsi
“un’entita magari infinitamente piu evoluta dal punto di vista cognitivo,
ma ancora primitiva dal punto di vista del sentire, se non completamente
anaffettiva”, e in tal caso non basterebbe “integrare alcuni principi eti-
ci nell’intelligenza stessa” perché “tali principi dovrebbero essere anche
‘sentiti’ da tale entita” (p. 179).

Un aspetto che resta problematico, e sarebbe interessante se fosse svi-
luppato in lavori futuri, riguarda il rapporto tra lo sviluppo antropogene-
tico della plasticita emotiva e le questioni poste dall’etica assiologica. Se
infatti il processo di sviluppo della sfera affettiva — seppur mediato dalle
pratiche sociali di enzotional sharing e dall’'incontro con I'altro — resta il
frutto dell’'unicita della singolarita personale, il rischio, dal punto di vista
etico, & quello di ricadere in una forma di relativismo del sentire: solo
garantendo, infatti, un accesso diretto all’oggettivita dei valori — presup-
posta dall’impianto delineato —, la sfera emotiva puo svolgere la sua fun-
zione etica, impedendo al prospettivismo di tramutarsi in una forma di
singolarismo. Bisognerebbe dunque chiarire maggiormente in che modo
la soggettivita possa sviluppare appieno la propria unicita incompiuta
senza perdere il contatto con quel mondo di valori — intersoggettivamen-
te fondamentale — in cui essa ¢ radicata, e attraverso la quale ¢ possibile
fondare un’etica condivisibile.

In conclusione, il testo di Cusinato, attraverso una prospettiva origi-
nale e articolata, frutto di anni di ricerche e della mediazione tra autori
e tradizioni differenti, rappresenta un punto di vista particolarmente in-
teressante all’interno dell’antropologia filosofica contemporanea con im-
portanti ricadute sul versante della filosofia morale.



