
Giulia BattistoniGiulia Battistoni

Laura Anna Macor, Il mestiere di uomo. La concezione 

pratica della filosofia nel tardo illuminismo tedesco,  

Morcelliana, Brescia 2023, pp. 208

Il volume di Laura Anna Macor propone un percorso originale all’in-

terno della storia della filosofia del tardo illuminismo tedesco, volto a 

individuare, attraverso argomentazioni puntuali e un’analisi rigorosa di 

concetti e testi, un filo conduttore capace di reinterpretare figure più o 

meno note alla luce di una concezione della filosofia come pratica di cura 

di sé. Gli autori scelti da Macor per articolare questa prospettiva sono 

Johann Joachim Spalding e Gotthold Ephraim Lessing, e il ben più ce-

lebre Immanuel Kant. Se, da un lato, il volume rivaluta pensatori finora 

marginalizzati, restituendo ai loro scritti nuova rilevanza, dall’altro lato, 

nel caso di Kant, apre prospettive ermeneutiche capaci di incidere anche 

sulla lettura dell’idealismo tedesco, erede diretto del suo pensiero.

Il lavoro si inserisce nella continuità di una ricerca che l’autrice porta 

avanti da anni e che aveva già trovato una prima sistematizzazione in Die 

Bestimmung des Menschen (1748–1800). Eine Begriffsgeschichte (from-

mann-holzboog 2013), in cui Macor mostrava come il concetto di “desti-

nazione dell’uomo” fosse divenuto, nel Settecento tedesco, il fulcro di una 

riflessione sul fine dell’essere umano. Tale prospettiva si collega all’espres-

sione crociana del “mestiere di uomo”, al centro del volume più recente, 

in cui la filosofia viene intesa come pratica capace di orientare l’esistenza 

e consentire all’essere umano di realizzare pienamente la propria destina-

zione. Le intuizioni dell’autrice sono maturate anche grazie a un contesto 

accademico particolarmente fertile: l’Università di Verona, dove Macor 

insegna Storia della filosofia dal 2018, è riconosciuta per il suo impegno 

sui temi legati alla filosofia della cura (basti ricordare, a titolo di esempio, 

i lavori di Luigina Mortari, Filosofia della cura, Raffaello Cortina Editore 

2015 e di Guido Cusinato, Periagoge. Teoria della singolarità e filosofia 

come esercizio di trasformazione, QuiEdit 2017). Il mestiere di uomo rap-

presenta così il risultato maturo di un dialogo fecondo tra ricerca e intui-

zioni personali, tradizione di studi e ambiente intellettuale favorevole.

Il volume si articola in cinque sezioni: ai tre capitoli centrali, dedicati 

agli autori citati, si affiancano un’introduzione e un capitolo conclusivo 



202� Filosofia morale / Moral Philosophy

sulla celebre querelle intorno alla domanda “Was ist Aufklärung?”. Di 

seguito se ne ripercorreranno i nuclei principali.

L’introduzione, Le ragioni di un titolo, prende le mosse dall’espressio-

ne “il mestiere di uomo”, con cui nel 1926 Croce invitava il filosofo ad 

assumere il compito che più gli è proprio: interrogarsi sul senso della vita 

e sulla destinazione dell’essere umano. L’autrice ricostruisce la tradizione 

antica ed ellenistica che intende la filosofia come compito pratico: da So-

crate – capostipite di questa tradizione – per il quale il “vivere filosofan-

do” rivela il senso dell’esistenza e orienta la condotta, a Platone, che lega 

la funzione propria dell’uomo alla virtù, fino ad Aristotele, che definisce 

l’opera umana come attività dell’anima secondo ragione. Seneca e gli stoi-

ci sostengono che la “posizione di uomo” vada difesa come un fronte di 

battaglia, mentre Epitteto ricorre alla metafora teatrale del ruolo affidato 

da Dio e che l’uomo deve interpretare in modo eccellente. In tutti emerge 

l’idea di un compito da riconoscere e adempiere attraverso esercizio e di-

sciplina: la filosofia si configura così come arte di vivere, dotata di valore 

trasformativo. Su questo sfondo si collocano i riferimenti contemporanei 

di Macor: Pierre Hadot e Michel Foucault. Hadot interpreta la filosofia 

antica come stile di vita fondato su “esercizi spirituali” dal valore trasfor-

mativo. Foucault, nelle lezioni al Collège de France, riprende il tema del-

la cura di sé (epimeleia heautou), sottolineando il “carattere etopoietico” 

del sapere, capace di incidere sull’ethos individuale. Pur con approcci 

diversi, entrambi condividono, secondo Macor, la convinzione che la fi-

losofia sia anzitutto pratica di vita, la cui riduzione a mero sapere accade-

mico ne ha oscurato la natura originaria. Kant è oggetto dell’attenzione 

di entrambi, ma senza un reale raccordo con l’Illuminismo tedesco. È in 

questa lacuna che si inserisce il lavoro di Macor, che interpreta il tardo 

Illuminismo tedesco come erede del paradigma antico. L’autrice mostra 

come, oltre il cliché dell’arido razionalismo, esso sviluppi una concezio-

ne pratica della filosofia, rivolta a un pubblico ampio e intrecciata con 

dimensioni morali, politiche ed estetiche. Tema centrale del periodo di-

viene la Bestimmung des Menschen, la destinazione dell’uomo, che segna 

il passaggio da una metafisica speculativa a una filosofia dell’esistenza 

fondata sull’autocoscienza pratica. In questo contesto si riafferma il para-

digma classico della filosofia come formazione di sé (Selbstbildung), radi-

cato nella cultura tedesca, in dialogo con la tradizione cristiana. Fin dalle 

prime pagine emerge la forte sensibilità dell’autrice per i concetti, tanto 

greci quanto tedeschi, analizzati con rigore ma senza pedanteria, così da 

offrire al lettore una comprensione profonda dei temi trattati.

Il primo capitolo è dedicato al pastore luterano Johann Joachim Spal-

ding, autore della celebre Betrachtung über die Bestimmung des Menschen 

(1748), opera di grande successo che contribuì a ridefinire i rapporti tra 

esercizi spirituali e cristianesimo. Spalding intese la filosofia come stru-



Giulia Battistoni  |  Laura Anna Macor, Il mestiere di uomo� 203

mento di rinnovamento teologico, volta a far emergere il valore pratico 

delle dottrine morali del cristianesimo. Già dal 1742 si era avvicinato al 

pensiero di Shaftesbury; a Berlino (1745-1747), frequentò un circolo di 

appassionati del filosofo inglese e tradusse in tedesco le sue opere mora-

li. Shaftesbury divenne per Spalding un Weltweise, guida pratica e mo-

rale capace di orientare l’uomo come individuo e cittadino del mondo. 

Centrale era la domanda sull’essere e sul fine dell’uomo, che Shaftesbury 

riprendeva da Persio e dagli antichi, con Socrate come modello. Se per 

Shaftesbury la filosofia si era smarrita nel formalismo, per Spalding la 

religione contemporanea aveva tradito la sua missione. Per entrambi la 

bussola era il “senso morale”, luce interiore scoperta nell’introspezio-

ne. Nel Soliloquy Shaftesbury aveva infatti teorizzato il monologo come 

esercizio di cura di sé: Spalding ne riprese il metodo, trasformandolo in 

meditazione cristiana. La Betrachtung si presenta così come itinerario in-

teriore in cinque tappe – sensibilità, piacere dello spirito, virtù, religione, 

immortalità. L’Io narrante scopre che ricchezza e piaceri sensibili non co-

stituiscono il fine dell’uomo; perfezionamento dello spirito e attenzione 

agli altri conducono invece alla virtù e infine a una dimensione religiosa. 

L’osservazione della natura rivela infine un archetipo divino: l’uomo si re-

alizza assimilando tale modello, in un processo che postula l’immortalità 

dell’anima. La forza dell’opera risiede nella funzione di orientamento esi-

stenziale: una “cura di sé” che insegna a vivere e morire, in continuità con 

la tradizione degli esercizi spirituali. Non sorprende dunque il successo 

editoriale, sebbene non mancarono critiche: il testo di Spalding appariva 

incompatibile con la rivelazione. Nelle edizioni successive l’autore inserì 

riferimenti cristiani più espliciti: la religione, per lui, non era un insieme 

di speculazioni dottrinali, ma un mezzo pratico di formazione morale. In 

tal senso, filosofia e cristianesimo convergono nello stesso fine: l’esercizio 

quotidiano di perfezionamento morale e spirituale dell’uomo. Con que-

sto capitolo, Macor offre un contributo significativo alla valorizzazione 

di un autore altrimenti poco noto, che diviene protagonista centrale del 

dibattito sulla destinazione dell’uomo e sulla sua realizzazione.

Il secondo capitolo è dedicato a Gotthold Ephraim Lessing, figura che, 

come osserva Macor, incarna le istanze dell’Illuminismo traducendole in 

prassi concreta, fino a divenire simbolo del suo tempo e tappa decisiva 

nella storia degli esercizi spirituali. La sua formazione teologica, unita 

all’attività di drammaturgo, traduttore, saggista e bibliotecario, rende 

ardua una definizione univoca. Lessing stesso rifiutava etichette: non 

teologo, non erudito, né poeta o attore. In questo autoritratto non com-

pare la filosofia, cui egli si dedicò intensamente, traducendo Rousseau e 

Voltaire e promuovendo la diffusione del pensiero illuminista europeo 

in Germania. La critica ha discusso a lungo se considerarlo filosofo: per 

alcuni (Nisbet) non lo è, mancando di sistematicità; per altri (Merker, 



204� Filosofia morale / Moral Philosophy

Ghia) lo è a pieno titolo. Per Macor, la chiave è intendere la filosofia 

non come sistema speculativo, ma come pratica ed esercizio spiritua-

le: in ciò Lessing si colloca nella linea individuata da Hadot. Fin dagli 

esordi mostrò predilezione per i classici. Nel frammento Gedanken über 

die Herrnhuter (1751) delinea una storia della filosofia come progressivo 

abbandono della sua vocazione originaria. Da qui il richiamo a Socrate, 

modello di filosofia pratica come esercizio di vita, meditazione interiore 

e preparazione alla morte. Centrale è la funzione educativa del dialogo, 

palestra quotidiana del pensiero e allenamento spirituale. In questa pro-

spettiva, l’Illuminismo appare come processo di rischiaramento etico. 

Per Mendelssohn, la postura dell’amico Lessing era una vera “ginnastica 

dello spirito”. Anche i Collectanea, raccolte di citazioni annotate, si con-

figurano come esercizi spirituali: lettura e scrittura diventano momenti 

di meditazione. Nella Hamburgische Dramaturgie Lessing dichiara di 

non voler offrire sistemi coerenti, ma occasioni di pensiero autonomo: 

la contraddizione non è difetto ma stimolo critico. La filosofia è sem-

pre dialogo e contendere, pratica collettiva più che solitaria. Non a caso 

scrisse le Rettungen, riabilitando figure di eretici per difendere il diritto 

al dissenso. Come sottolinea Macor, per Lessing la verità conta meno 

dell’impegno sincero nella sua ricerca: in questo processo non vi sono 

vinti, ma solo vincitori. La destinazione dell’uomo risiede dunque nel 

miglioramento etico, e il valore dell’essere umano si misura nello sforzo 

di tendere alla verità, più che nel suo possesso. Con questo capitolo, Ma-

cor apporta un contributo decisivo per risolvere l’“enigma” di Lessing, 

dimostrando come egli possa essere concepito come filosofo alla luce 

della concezione della filosofia da lei avanzata.

Il terzo capitolo è dedicato a Immanuel Kant, la cui ambizione sistema-

tica sembra opporsi all’interpretazione legata gli esercizi spirituali. Tutta-

via, anche Kant riprende motivi socratici e dalla metà degli anni Settanta 

cresce in lui l’interesse per lo scopo ultimo della filosofia: scoprire la de-

stinazione dell’uomo e i mezzi per realizzarla. A Rousseau attribuisce la 

svolta etico-esistenziale che ridimensiona l’erudizione sterile, ma anche 

Spalding contribuisce a tale orientamento. Socrate rimane il riferimen-

to decisivo: il filosofo non deve essere “artista della ragione” ma guida. 

Nella Critica della ragion pura Macor individua la distinzione tra concetto 

scolastico di filosofia, come sistema della conoscenza, e concetto cosmi-

co, come scienza del rapporto di ogni sapere con i fini della ragione. Da 

qui il primato della ragion pratica: la filosofia è orientamento. Macor mo-

stra come la morale kantiana sia stata pertanto fraintesa come innaturale, 

fondata su un astratto “dovere per il dovere”, opposto ai sentimenti. Già 

Schiller ironizzava su questa formula, ma in Grazia e dignità riconosceva 

che Kant non intendeva una mortificazione monastica, bensì un impegno 

morale capace di generare gioia interiore. Ma è la Metafisica dei costumi 



Giulia Battistoni  |  Laura Anna Macor, Il mestiere di uomo� 205

(1797) che espone regole di esercizio della virtù, interpretate da Macor 

come allenamento etico. Pur senza ricorrere al termine Sorge, Kant svi-

luppa un’etica della cura di sé e degli altri: l’imperativo categorico inclu-

de infatti doveri verso se stessi, come il perfezionamento delle facoltà, e 

verso gli altri, come l’amore benevolente. Il concetto chiave della morale 

kantiana, l’autonomia – indipendenza del soggetto da passioni, autorità e 

superstizioni – coincide inoltre con il Selbstdenken, il pensare da sé, che 

Kant considera compito primario della filosofia. Non si tratta allora di 

imparare la filosofia, ma di imparare a filosofare, esercitando il giudizio 

critico in autonomia. Anche nel saggio sull’Illuminismo (1784) l’uomo 

è esortato a liberarsi dalla minorità, coltivando l’uso indipendente della 

ragione. L’orientamento è chiaro: l’autonomia è esercizio continuo, ere-

de della tradizione antica della chrēsis. La filosofia kantiana appare così, 

nell’interpretazione di Macor, come pratica trasformativa: non mera nor-

matività astratta, ma ginnastica etica della cura, capace di coniugare legge 

morale e auto-perfezionamento: una interpretazione di Kant più vicina a 

quella anglosassone e più lontana dalla vulgata europea che lo riduce a un 

filosofo astratto e poco sensibile alla dimensione umana.

Il quarto capitolo è dedicato al quesito Che cos’è l’illuminismo?. Macor 

ricostruisce con grande precisione le circostanze che lo generarono e lo 

sviluppo delle risposte più celebri, mostrando come l’Aufklärung vada 

intesa come pratica esistenziale volta alla realizzazione della destinazione 

dell’uomo. Nel 1782 Zöllner pubblicò sulla Berlinische Monatsschrift una 

nota in cui rilevava che la domanda sull’illuminismo non aveva ancora 

ricevuto risposta. Poco prima era stata fondata a Berlino la Mittwochsge-

sellschaft, società degli “amici dell’illuminismo”, di cui facevano parte 

Mendelssohn, Spalding e lo stesso Zöllner. Le riunioni prevedevano in-

terventi e commenti scritti, spesso poi pubblicati sulla rivista. In questo 

contesto maturò la domanda sull’Aufklärung, che tra il 1783 e il 1784 

divenne oggetto di intenso dibattito. La svolta giunse con la risposta 

kantiana, destinata a divenire punto di riferimento imprescindibile. Non 

a caso Macor richiama il confronto di Foucault con tale saggio (1978), 

dove il filosofo francese riconosce nella Aufklärung una postura critica, 

esercizio di libertà volto a fare dell’individuo l’autore della propria auto-

nomia. “Rischiarato” era per Spalding chi si emancipava dai pregiudizi e 

l’Aufklärung rappresentava pertanto la liberazione da superstizioni reli-

giose e politiche, in nome di verità conformi a ragione. Per Mendelssohn 

rappresentava la capacità di riflettere sull’esistenza in vista della Bestim-

mung dell’uomo, attività intellettuale tesa a un orientamento esistenziale 

– riprendendo la tradizione classica dell’ἔργον. Mendelssohn difese inol-

tre la distinzione fra Aufgeklärtheit (risultato: eliminazione dei pregiudizi 

e dominio dei principi razionali) e Aufklärung (processo di emancipazio-

ne). Secondo Macor, ciò apre una prospettiva innovativa: la concezione 



206� Filosofia morale / Moral Philosophy

dell’illuminismo come compito programmatico e tensione trasformativa. 

L’Aufklärung non è, pertanto, solo un’epoca storica o un “-ismo”, ma 

metodo di pensiero e di vita, in tal senso un “rischiaramento”, vicino 

agli esercizi spirituali studiati da Hadot: pratiche dell’intelletto e della 

volontà capaci di trasformare l’individuo attraverso il disapprendimento 

dei pregiudizi. La critica diventa così lo strumento con cui la ragione si 

emancipa, rivelando la prossimità tra cura di sé della tradizione antica 

e Aufklärung, che diviene quindi ars vitae: pratica esistenziale, volta a 

liberare l’uomo dall’errore e a condurlo alla realizzazione della propria 

destinazione.

Complessivamente, il volume di Macor offre un’interpretazione origi-

nale del tardo Illuminismo tedesco che non resta fine a se stessa, ma pro-

duce risultati estremamente significativi su più fronti. Anzitutto, colloca 

Spalding e Lessing al centro della tradizione qui ricostruita, mostrando 

come le loro riflessioni abbiano avuto valore nella definizione di una fi-

losofia intesa come pratica di vita. Inoltre, il volume propone una lettura 

non convenzionale di Kant, stimolante e meritevole di ulteriori approfon-

dimenti, che potrebbero essere estesi anche ad altri suoi scritti qui non 

in primo piano, come l’Antropologia dal punto di vista pragmatico o il De 

medicina corporis. In questi testi emerge infatti una visione pragmatica 

della filosofia, capace persino di incidere in senso preventivo sulla cura 

di sé spirituale e fisica, con riferimento a disturbi mentali e fisici. Non si 

tratta di una lacuna del volume, focalizzato sulla tradizione degli eser-

cizi spirituali, quanto piuttosto di uno spunto per proseguire la linea di 

ricerca tracciata dall’autrice. Pregevole è anche l’attenzione dell’autrice 

ai testi e ai concetti specifici, che sorregge in modo stringente l’argomen-

tazione complessiva.

Il libro apre inoltre a due ulteriori prospettive. La prima è di natu-

ra storico-filosofica: sarebbe interessante verificare se questa tradizione 

della filosofia come cura di sé e realizzazione della destinazione umana 

si esaurisca con l’idealismo tedesco, o se ve ne siano tracce sopravvissu-

te. In Fichte, è evidente che la domanda sulla missione o destinazione 

dell’uomo non si estingue, e il suo posto nella Bestimmungsphilosophie 

appare chiaro; più sfidante sarebbe interrogarsi sulla presenza della tradi-

zione qui esposta in Hegel, la cui sistematicità è pari o persino superiore 

a quella di Kant. Eppure, forse non è un caso che la filosofia dello spirito 

hegeliana si apra proprio con il motto antico “Conosci te stesso!” e che 

nelle Lezioni sulla storia della filosofia Socrate sia celebrato come indivi-

duo cosmico-storico, che ha mutato il corso della storia.

La seconda prospettiva riguarda il presente: il volume di Macor invita 

a riflettere sul ruolo della filosofia oggi. Più che contrapporre la filosofia 

come cura di sé alla filosofia come scienza rigorosa, la sfida sembre-

rebbe quella di ripensarne la vocazione in modo integrato: coniuga-



Giulia Battistoni  |  Laura Anna Macor, Il mestiere di uomo� 207

re l’attenzione alla formazione di sé con la forza della speculazione, al 

servizio del primato della ragion pratica. Se, come scriveva Habermas, 

con il suo confronto con Was ist Aufklärung? Foucault ha scagliato una 

freccia al cuore del presente, anche il volume di Macor sembra lanciare 

una freccia capace di incidere sul dibattito contemporaneo. Per questo 

sarebbe auspicabile che il testo venisse tradotto in tedesco – come già 

accaduto per altri lavori dell’autrice – così da trovare terreno fertile 

proprio in quel contesto culturale al quale restituisce, in modo magi-

strale, un senso nuovo.


