
Jonas Gamborg Lillebø*

„Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung. „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung. 

Geschichtstheoretische Kategorien Reinhart Kosellecks Geschichtstheoretische Kategorien Reinhart Kosellecks 

diskutiert im Lichte von Louis Dumontdiskutiert im Lichte von Louis Dumont****11

Abstract
The text thematise the concept of Gleichzeigkeit des Ungleichzeitigen in the 

context of Reinhardt Kosellecks historical understanding complemented with 

the perspectives of the french anthropologist Louis Dumont. I discuss the 

accusations against Koselleck that he his ethnocentric since he in some of his 

writings creates a „diachronical hierarchy“ and that he denies other cultures 

to be contemporaneous. With Dumonts definition of hierarchy as the „en-

compassment of the contrary“ the text investigates the close relation between 

historical concepts, values and hierarchy. 

Keywords
Koselleck, Dumont, Ethnocentrism, Hierarchy, Conceptual history.

1. Einleitung1. Einleitung

Dieser Text versucht die geschichtlichen Grundbegriffe Neuzeit und 

Fortschritt und den Topos Gleichzeigkeit des Ungleichzeitigen (GdU) in 

den Ausführungen Reinhart Kosellecks im Lichte des französischen An-

thropologen Louis Dumont zu verstehen. Mit dieser Verbindung wird es 

meiner Ansicht nach möglich, den Kritikern, die Koselleck beschuldigen 

ethnozentrisch zu sein, in einigen Punkten entgegenzutreten. 

Mit dem Topos GdU berühren wir eine schon seit geraumer Zeit dis-

kutierte Frage sowohl der deutschen Geschichtswissenschaft als auch der 

* Volda University College

** Ich bin meinem Kollegen Ralph Meier großen Dank schuldig. Er hat geduldig den 

ganzen Text mit mir durchgearbeitet. Ohne ihn wäre dieser Aufsatz nicht möglich ge-

wesen. Helge Jordheim, Lars Petter Storm Torjussen und Nils Gilje haben mir mit ihren 

kritischen Kommentaren und ihren Vorschlägen unschätzbare Hilfe geleistet. Auch Svea 

Erichson hat mir viel geholfen, um richtige Formulierungen zu finden. Ich möchte ihr 

dafür danken.

Filosofia morale/Moral Philosophy, vol. 2, 2025 • ISBN: 9791222328041 • DOI: 10.7413/fmmp0077

© 2025 – MIM EDIZIONI SRL



54� Filosofia morale / Moral Philosophy

Interpretation von Koselleck.1 Laut Paul Nolte im Lexikon Geschichts-

wissenschaft. Hundert Grundbegriffe ist GdU „eine geschichtstheoreti-

sche Formel für die spezifisch neuzeitliche Erfahrung der kalendarischen 

Gleichzeitigkeit historischer Strukturen und Prozesse, die unterschied-

lichen Entwicklungsphasen und Herkunftsschichten der Vergangenheit 

angehören.“2 Koselleck, seinerseits beschreibt, wie die verschiedenen 

Kulturen nach der Entdeckung der Welt im fünfzehnten und sechzehn-

ten Jahrhundert „durch den synchronen Vergleich diachron geordnet 

wurden“3. Zufolge Kritikern wie Achim Landwehr kann man aber die 

Formel GdU nicht als eine neutrale analytische Kategorie anwenden, 

weil sie ein Beispiel von dem alten Problem der „Verweigerung der ‚Zeit-

Genossenschaft‘ des konstitutiven Anderen“ ist.4 Landwehr verweist in 

seiner Kritik an der GdU und Koselleck auf den niederländische Anth-

ropologen Johannes Fabian und dessen Kritik an den ethnozentrischen 

Tendenzen der Ethnologie.5 Manche Kritiker Kosellecks haben ihn we-

gen seines Gebrauchs von diesem Topos als einen ethnozentrischen His-

toriker charakterisiert, weil er damit eine „diachrone Hierarchie“ gestal-

tet und die Zeitgenossenschaft anderer Kulturen verweigert hat. 

Die Frage ist also, ob Koselleck zurecht angeklagt wird. Lesen wir, was 

er schreibt, in Vergangene Zukunft: „Im Horizont dieses Fortschreitens 

wird die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen zur Grunderfahrung al-

ler Geschichte“.6 Verweigert Koselleck in diesem Satz die Zeitgenossen-

schaft des Anderen? Hat er eine „diachrone hierarchische“ Struktur in 

dem Fortschrittsdenken artikuliert? Koselleck spricht von einer engen 

Verbindung zwischen Fortschritt und GdU, was, meiner Meinung nach, 

Landwehrs Beurteilung bestätigt, dass es sich bei der GdU um eine „dia-

chrone Hierarchie“ handelt. Doch bedeutet dieses nicht notwendiger-

weise, dass Koselleck sich der Zeitgenossenschaft des Anderen verwei-

1 H. Jordheim, „Unzählbar viele Zeiten”. Die Sattelzeit im Spiegel der Gleichzeitigkeit 

des Ungleichzeitigen, in Begriffene Geschichte. Beiträge zum Werk Reinhart Kosel-

lecks, hg. von H. Joas u. P. Vogt, Suhrkamp, Frankfurt 2011, S. 449-480; A. Land-

wehr, Von der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen”, in “Historische Zeitschrift“, 

295, Heft I, 2012, S.1-35; E. Müller u. F. Schmieder, Begriffsgeschichte und histo-

rische Semantik. Ein kritisches Kompendium, Suhrkamp, Frankfurt 2016, S. 312-

316; W. Schäfer, Ungleichzeitigkeit als Ideologie. Beiträge zur historischen Aufklä-

rung, Suhrkamp, Frankfurt 1994; E. Uhl, Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als 

geschichtsphilosophisches Problem, in Geschichtsphilosophie und Kulturkritik. Histo-

rische und systematische Studien, hg. von J. Rohbeck u. H. Nagl-Docekal, Darmstadt 

2003, S. 50-74.
2 P. Nolte, Art. Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, in S. Jordan (Hg.) Lexikon Ge-

schichtswissenschaft. Hundert Grundbegriffe, Reclams, Stuttgart 2002, S. 134.
3 R. Koselleck, Vergangene Zukunft, Suhrkamp, Frankfurt 2017, S. 323.
4 A. Landwehr, Von der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen”, op. cit., S.24.
5 J. Fabian, Time and the Other, Columbia University Press, New York 2014, S. 31.
6 R. Koselleck, Vergangene Zukunft, op. cit., S. 325.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 55

gert. Er beschreibt eher, wie Fortschritt nicht eine neutrale Idee oder ein 

neutraler Begriff ist, sondern dass Fortschritt mit einem Wert verbunden 

ist. Die „Grunderfahrung“, die durch den Begriff Fortschritt ermöglicht 

wird, war niemals neutral, auch nicht für die Historiker:innen. Kosel-

leck hat deshalb die Verbindung zwischen der normativen Dimension 

dieser Grunderfahrung und der normativen Dimension der Begriff be-

schrieben. Diese normative Dimension ist mit Hierarchie verbunden, 

aber lässt sich nur mit Louis Dumonts Verständnis von Hierarchie ver-

stehen. Mit anderen Worten beschreibt Koselleck, wie die Begriffe Fort-

schritt und Neuzeit eine normative Dimension haben, die zu einer „dia-

chrone Hierarchie“ in unserer „Grunderfahrung aller Geschichte“ und 

in unserem geschichtlichen Denken führen. Diese Begriffe gewinnen die 

Eigenschaft ihr Gegenteil (etwa andere Epochen, aber auch andere Völ-

ker oder Staaten, Erdteile, Wissenschaften, Stände oder Klassen) zu um-

schließen. Aber um diese Verbindung zwischen Begriffen, Werten und 

Hierarchie als „Umschliessung des Gegensatzes“ genauer zu verstehen, 

sind wir auf Dumont angewiesen. Der Begriff der Hierarchie wird damit 

zum Schwerpunkt des Textes.

Obwohl Dumont vielleicht manchen Forschern der deutschen Ge-

schichtswissenschaft unbekannt ist, hat man ihn in den Sozialwissen-

schaften diskutiert.7 Nach Dumont meint Hierarchie nicht, wie oft ver-

mutet, Machtüberlegenheit, sondern „Umschliessung des Gegensatzes“8 

definieren. Dabei hebt Dumont insbesondere die Umschließung entge-

gensetzter Ideen hervor: „Die ,höheren‘ Ideen widersprechen den ,un-

teren‘ und schließen sie ein.“9 Diese besondere Beziehung, in der eine 

Idee, die an Bedeutung und Status zunimmt, die Eigenschaft gewinnt, 

ihr Gegenteil zu umschließen, nennt er „Umschließung“. Die Distink-

tion zwischen „höheren“ und „unteren“ Ideen meint Dumont nicht nor-

7 Ich beziehe mich hier auf die Soziologen, insbesondere M. Fuchs, Theorie und Verfrem-

dung. Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der indischen Gesellschaft, Peter Lang, 

Frankfurt am Main/Bern/New York/Paris 1988, insb. Teil II: „Louis Dumont: Indien 

und das Universale Prinzip sozialer Ordnung“, S. 291-629. Siehe auch N. Luhmann, 

Frauen, Männer und George Spencer Brown, in “Zeitschrift für Soziologie“, Jg. 17 Heft 1, 

Februar 1988, S. 47-71.
8 L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, Übers. U. Pfau u. A. Russer, 

Campus Verlag, Frankfurt 1991, S. 287.
9 Ivi. S. 269. Ich verdanke Nils Gilje den Hinweis, dass hier eine Übersetzungsschwie-

rigkeit vorliegt, die wohl auch mit dem Sprachgebrauch von Dumont selbst zusam-

menhängt. Obwohl Dumont im englischen Original „contradict“, und auf Französisch 

„contredisent“ verwendet, was in der deutschen Ausgabe mit „widersprechen“ übersetzt 

wird, beschreibt er meiner Meinung nach nicht einen Widerspruch im formallogischen 

Sinn, in dem zwei Sachen oder Dinge sich gegenseitig ausschließen, sondern es geht hier 

um eine Beziehung auf etwas Entgegengesetztes. Siehe auch L. Dumont, On value, in 

“Hau: Journal of Ethnographic Theory“, 3, 2013, S. 252.



56� Filosofia morale / Moral Philosophy

mativ, sondern machte es ihm möglich, durch seine vergleichende an-

thropologische Studie verschiedene Gesellschaften zu identifizieren. Es 

dreht sich allerdings in meinem Aufsatz nicht darum, anthropologische 

Beschreibungen, sondern die geschichtlichen Kategorien und geschicht-

liche Grundbegriffe Kosellecks wie Fortschritt und Neuzeit als Ideen im 

Sinne von Dumont zu verstehen. 

Mithilfe von Koselleck, Dumont und einigen ihrer Anhänger und Kri-

tiker10 möchte ich in diesem Text erörtern, wie wir diese „diachrone Hie-

rarchie“ verstehen können.11 Das geschieht in vier Schritten. Erstens prä-

sentiere ich eine weitere Kontextualisierung. Zweitens stelle ich einige 

für diesen Artikel relevante geschichtstheoretische Ideen Kosellecks vor. 

Drittens diskutiere ich Dumonts anthropologisches Denken. Viertens 

nehme ich die Themen von GdU und „diachrone Hierarchie“ wieder 

auf, um die Kritik an Koselleck zu diskutieren. 

2. Kontextualisierung, Problematisierung und Perspektive2. Kontextualisierung, Problematisierung und Perspektive

In seinem 1984 erschienen Buch Time and the Other. How Anthro-

pology Makes its Object beschreibt der niederländische Anthropologe 

10 W. Drews, “Die “Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen” als Problem transkultureller his-

torischer Komparatistik am Beispiel frühmittelalterlicher Herrschaftslegitimation” in “Zeit-

schrift für Globalgeschichte und vergleichende Gesellschaftsforschung“, 18 Heft 3/4, 

2008, S. 41-56; M. Fuchs, Le paradoxe comme méthode? La structure antithétique de la 

théorie sociale de Louis Dumont, in “Recherche sociologique. Louis Dumont. Numero 

spécial“, Vol. XXIII, numéro 2., 1992, S. 19-43; A. Landwehr, Von der „Gleichzeitigkeit 

des Ungleichzeitigen”, op. cit.; W. Schäfer, Ungleichzeitigkeit als Ideologie. Beiträge zur his-

torischen Aufklärung op. cit.; E. Uhl, Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichts-

philosophisches Problem, op. cit.; V. Descombes, Louis Dumont ou les outils de la toléran-

ce, in Le raisonnement de l’ours et autres essais de philosophie pratique, Seuil, Paris 2007, 

S. 227-253; Les embarras de l’identité, Gallimard, Paris 2013; R. Gressgård, Multicultural 

dialogue, Berghahn books, London 2010; S. Vibert, Louis Dumont. Holisme et modernité, 

Michalon, Paris 2007; H. Jordheim, „Unzählbar viele Zeiten”. Die Sattelzeit im Spiegel der 

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, op. cit.; W. Müller u. F. Schmieder, Begriffsgeschichte 

und historische Semantik. Ein kritisches Kompendium, op. cit.
11 Dumont und Koselleck weisen selten aufeinander hin, und in der Sekundärliteratur 

gibt es wenige Belege. Doch es ist mir gelungen, einige direkte Beziehungen zu finden. 

In der Anthologie Différences, valeurs, et hiérarchie; textes offerts à Louis Dumont, hat 

Koselleck mit dem Aufsatz Time and revolutionary language beigetragen, R. Koselleck, 

Time and revolutionary language, in Différences, valeurs, et hiérarchie; textes offerts à Louis 

Dumont, hg. von Jean-Claude Galey, Paris 1984, S. 119-129. Dumont seinerseits weist in 

dem Buch Homo Aéqualis, II: L’idéologie allemande: France – Allemagne et retour einmal 

auf Koselleck hin, L. Dumont, Homo Aéqualis, II: L’idéologie allemande : France – All-

emagne et retour, Gallimard, Paris 1977, S. 152. Unter den Beiträgen in der Sekundärlite-

ratur bezieht sich der italienische, von Koselleck beeinflusste Philosoph Giacomo Marra-

mao in dem Buch Cielo e terra auf Dumont. Vgl G. Marramao, Cielo et terra. Genealogia 

della secolarizzazione, Gius. Laterza & Figli Spa, Bari 1994.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 57

Johannes Fabian, wie die ersten Ethnologen den anderen Kulturen eine 

Zeit-Genossenschaft verweigerten. Mit diesem Ausdruck Verweigerung 

der Zeit-Genossenschaft („denial of coevalness“) versteht Fabian „a per-

sistent and systematic tendency to place the referent(s) of anthropolo-

gy in a time other than the present of the producer of anthropological 

discourse“.12 Aus dem synchronen Vergleich der verschiedenen Kultu-

ren der Welt wurde, laut Historiker Achim Landwehr, „eine diachrone 

Hierarchie abgeleitet“.13 Im deutschen Sprachraum hat diese „diachro-

ne Hierarchie“, so Landwehr, in der Geschichtswissenschaft eine eigene 

Formulierung oder einen eigenen Topos gefunden: die Gleichzeitigkeit 

des Ungleichzeitigen. Dieser Topos wird nun auch von Historiker: innen 

wie Reinhart Koselleck als neutrale Kategorie benutzt14, von der aber ei-

nige Forscher meinen, dass man sie ablehnen müsse.15 Fabian bezieht 

sich in seiner Kritik an der Verweigerung der Zeit-Genossenschaft direkt 

auf den deutschen Begriff Gleichzeitigkeit: „What I am aiming at is co-

vered by the German terms gleichzeitig and Gleichzeitigkeit“.16 Mit an-

deren Worten ist der Begriff Gleichzeitigkeit nach Fabian direkt mit der 

Verweigerung der Zeit-Genossenschaft verbunden. Aber, wie ich zeigen 

möchte, ist die „Verweigerung der Zeit-Genossenschaft“ nicht der ein-

zige Weg, „diachrone Hierarchie“ zu verstehen. 

Hierarchie ist, so Dumont, ein universales Phänomen. Jedoch wird 

dieses Phänomen wegen der modernen Ideologie verweigert. Mit Dumont 

können wir deswegen die Aussagen von Fabian und Landwehr umkeh-

ren: Während „diachrone Hierarchie“ (Landwehr) und „Verweigerung 

der Zeitgenossenschaft“ (Fabian) als die Verweigerung der Gleichheit 

anderer Kulturen verstanden wird, schreibt Dumont dagegen, dass „das 

Ideal der Gleichheit zum Beispiel „a deliberate denial of a universal phe-

nomenon“, nämlich Hierarchie, darstelle.“17 

12 J. Fabian, Time and the Other, op. cit., S. 31. 
13 Mit „diachrone Hierarchie“ beziehe ich mich auf Landwehr, verstehe aber Hierarchie 

im Lichte von Louis Dumont und deswegen anders als Landwehr und andere Kritiker 

von Koselleck. Vgl. A. Landwehr, Von der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen” op. cit.
14 Koselleck benutzt den Topos zum Beispiel in R. Koselleck, Vergangene Zukunft, op. 

cit.; Zeitschichten, Suhrkamp, Frankfurt 2018; in dem mit Christian Meier geschrie-

benen Artikel Fortschritt in Geschichtliche Grundbegriffe. Vgl. R. Koselleck u. C. 

Meier: Art. „Fortschritt“. in O. Brunner, W. Conze u. R. Koselleck (Hg.), Geschicht-

liche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutsch-

land. Bd. 2. Klett-Cotta /J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachflg, Stuttgart 1975, S. 

351-423.
15 A. Landwehr, Von der “Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen”, op. cit.; W. Schäfer, Unglei-

chzeitigkeit als Ideologie. Beiträge zur historischen Aufklärung, op. cit.; E. Uhl, Gebrochene 

Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, op. cit.
16 J. Fabian, Time and the Other, op. cit. S. 31.
17 Dumont in M. Fuchs, Theorie und Verfremdung. Max Weber, Louis Dumont und die 

Analyse der indischen Gesellschaft, op. cit., S. 603.



58� Filosofia morale / Moral Philosophy

Dumonts Verständnis von Hierarchie erschließt uns, meiner Mei-

nung nach, einen neuen Blickwinkel, von dem aus wir nicht nur die 

Kritik an Koselleck kritisch beurteilen, sondern auch die geschichts-

theoretischen Kategorien und begriffsgeschichtlichen Analysen Kosel-

lecks betrachten können. Denn, nach Ansicht von Dumont, können wir 

auch Geschichte wie einen Begriff, mit dem wir verschiedene Gesell-

schaftstypen identifizieren können, verwenden. Oder wie Martin Fuchs 

schreibt: 

Geschichte als Offenbarung der Gesellschaft, deren Prinzip vorab fest-

steht! Jede Gesellschaft äußert und entfaltet sich in der Zeit, jede Gesell-

schaft hat plötzlich Geschichte; Geschichte ist die Selbstartikulation einer 

Gesellschaft. Nicht Gesellschaft ist geschichtlich, sondern Geschichte ist ge-

sellschaftlich.18

Geschichte meint hier eine Art „Selbstartikulation einer Gesell-

schaft“ und bedeutet das, womit eine Gesellschaft offenbart, oder 

erweist, was sie ist. In unserem Kontext hat Koselleck nicht nur ge-

zeigt wie die Begriffe Fortschritt und Neuzeit und GdU mit dieser 

„Selbstartikulation“ der Gesellschaft verbunden sind, sondern auch, 

wie diese Selbstartikulation mit einer „diachronen Hierarchie“ ver-

bunden ist. Die moderne Gesellschaft hierarchisiert alle anderen Ge-

sellschaften durch eine „diachrone Hierarchie“, die den Topos GdU 

ermöglicht. 

Obwohl ich den Kritikern am Topos GdU und Koselleck in einigen 

Punkten zustimme, meine ich dennoch, dass dieser Topos analytisch 

fruchtbar ist, wenn er mit Hilfe des Begriffs der Hierarchie Dumonts 

verstanden wird.19 Die Kritiker Kosellecks haben wichtige Einwände, 

aber weil sie Hierarchie mit Macht oder Befehlsgewalt verbinden, die 

auch mit Ethnozentrismus zusammenhängen, ist ihr Verständnis von 

Hierarchie, und folglich ihr Verständnis von einigen Aspekten Ko-

sellecks, meiner Meinung nach nicht ganz zufriedenstellend.20 Denn, 

18 Ivi, S. 497. Dumont schreibt in seinem 1964 erschienen Text Le problème de l’histoire, 

dass: „l’histoire est ce par quoi une société se révèle telle qu’elle est“. Vgl. L. Dumont, 

Le problème de l’histoire, in La civilisation indienne et nous., “Cahier des Annales” 23, 

Armand Colin, Paris 1964, S. 43.
19 L. Dumont, Homo hierarchicus. Le système des castes et ses implications, Gallimard, 

Paris 1979; Homo Hierarchicus. The Caste System and its implication, übers. M. Sainsbury, 

L. Dumont, B. Gulati, The University of Chicago, Chicago/London 1980; Essais sur l’in-

dividualisme. Une perspective anthropologique sur l’idéologie moderne, Seuil, Paris 1985; 

Anthropologie, totalité et hiérarchie, in “Philosophie et anthropologie”, Paris 1992, S. 11-

25; On value, in “Hau: Journal of Ethnographic Theory”, op. cit., S. 287-315.
20 A. Landwehr, Von der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen” op. cit.; W. Schäfer, Un-

gleichzeitigkeit als Ideologie. Beiträge zur historischen Aufklärung, op. cit.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 59

während die Kritiker von Koselleck den Begriff Hierarchie eindeutig 

negativ verwenden, gibt es laut Dumont eine andere, „neutrale“ Be-

deutung des Begriffs. Hierarchie bezieht sich für Dumont auf ein fast 

universelles Modell, mit dem man auch moderne Gesellschaften ana-

lysieren kann.21 

Hierarchie meint, laut Dumont, nicht, wie oft vermutet, Machtüber-

legenheit, sondern Hierarchie lässt sich als „Umschliessung des Gegen-

satzes“ (englobement du contraire) definieren.22 Es dreht sich mit den 

Worten Niklas Luhmanns um die „Zugehörigkeit von Teilen zu einem 

Ganzen, die ihnen ihre relative Eigenständigkeit ermöglicht.“23 „Um-

schliessung des Gegensatzes“ ist weiterhin, auch nach Luhmann „auf 

eine zugleich interne und externe Referenz bezogen: intern auf das je-

weils Entgegengesetzte und extern auf das Ganze, dem das, was die 

Unterscheidung unterscheidet, als Teil angehört“.24 Hierarchie ist des-

wegen zweidimensional, indem a) verschiedene Begriffe, Ideen, Rollen 

und Status in einer gegensätzlichen Beziehung zueinander stehen und 

b) zugleich verschiedene Beziehungen zu einer Ganzheit haben. Zum 

Beispiel sind die zwei entgegengesetzten Begriffe Mann25 und Frau in 

verschiedener Weise auf die Ganzheit bezogen, die diese Begriffe kons-

tituiert. „Der eine [Mann] von den zwei Begriffen ist identisch mit der 

Ganzheit“ und gliedert deswegen seinen Gegensatz [Frau] ein.26 Diese 

„privilegierte“ Identität des Begriffes Mann, der sowohl die Ganzheit 

als auch einen der Gegensatzpaare meint, ist nicht „natürlich“, aber 

dank eines Wertesystems möglich. Ideen, Begriffe usw. sind immer mit 

Werten verbunden, was Dumont Ideen-Werte oder Werte-Ideen nennt. 

Ideen existieren, wie Fuchs schreibt, nicht unabhängig von Werten.27 

Von diesen Werten bekommen einige Ideen die Kraft, andere zu um-

schließen. Hierarchien haben deswegen wenig mit Ausschluss, aber viel 

21 M. Houseman, La relation hiérarchique: idéologie particulière ou modèle general?, in 

Différence, valeurs, hierarchie: textes offerts à Louis Dumont, hg. von J.-C. Galey, Paris 

1984, S. 299-319.
22 Auf Deutsch wird der französische Ausdruck englobement du contraire sowohl 

mit „Umschliessung des Gegensatzes“ als auch mit „Umschliessung der Gegenteils“ 

übersetzt. Siehe L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, op. cit. S. 

241, 287. 
23 N. Luhmann, Frauen, Männer und George Spencer Brown, op. cit., S. 51.
24 Ibid.
25 Dumonts Beispiel passt besser auf Englisch (Man) und Französisch (Homme) weil 

Man und Homme eine Zweideutigkeit vorweisen. Sie können sowohl der Mann (Teil) 

als auch die Menschheit (Ganzheit) bedeuten.
26 M. Houseman, La relation hiérarchique: idéologie particulière ou modèle general?, op. 

cit., S. 300.
27 M. Fuchs, Theorie und Verfremdung. Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der 

indischen Gesellschaft, op. cit., S. 375.



60� Filosofia morale / Moral Philosophy

mit Einschluss zu tun28,29. Bevor wir Dumonts Denken wiederaufneh-

men, möchte ich zeigen, wie Kosellecks hierarchische Strukturen in der 

Begriffsgeschichte beschreibt. 

3. Wie man Vergangenheit durch Fortschritt und Neuzeit versteht3. Wie man Vergangenheit durch Fortschritt und Neuzeit versteht

Aus meiner Sicht identifiziert Koselleck eine „diachrone Hierarchie“ 

im Sinne von „Umschliessung des Gegensatzes“. Doch sind diese Grund-

begriffe auch mit Kosellecks geschichtstheoretischem Begriff Verzeitli-

chung verbunden.

Wie Ernst Müller und Falko Schmieder in ihrem Buch Begriffsgeschich-

te und historische Semantik feststellen, wird der Begriff der Verzeitlichung 

bei Koselleck „in verschiedenen Bedeutungen und Funktionen verwen-

det, die teilweise zueinander in Spannung stehen“.30 Alle diese Momente 

in einem Aufsatz zu erklären wäre zu kompliziert. Allerdings möchte ich 

die für uns zentrale Spannung zwischen zwei Bedeutungen hervorheben. 

Auf der einen Seite eine Bedeutung, die die Diskontinuität zwischen Ver-

gangenheit, Gegenwart31 und Zukunft unterstreicht. Auf der anderen 

Seite eine Bedeutung, bei der die Vergangenheit nicht mit der Gegenwart 

bricht. In diesem letzten Fall dreht es sich um eine Art Umschließung 

der Vergangenheit. Zur Bestätigung der ersten Bedeutung gibt uns Ko-

selleck in dem Text Die Verzeitlichung der Begriffe diese Definition: „Die 

Erwartungen werden nicht mehr zur Gänze aus der bisherigen Erfahrung 

abgeleitet. Erfahrung – der Vergangenheit – und Erwartung – für die 

Zukunft – treten auseinander.“32 Wir haben folglich mit einer Erfahrung 

von Diskontinuität zu tun, die erstens einen Bruch mit der Vergangenheit 

darstellt und zweitens ein geschichtlich nie abgeschlossener Prozess ist, 

der sich immer nach der Zukunft streckt. Allerdings lässt sich bei den 

28 Wir haben hier nicht ausreichend Raum, um diese Frage zu verfolgen. Mit diesem 

Denken können wir zufolge mehrerer Forscher deshalb verschiedene Typen von An-

erkennung identifizieren. Siehe V. Descombes, Louis Dumont ou les outils de la toléran-

ce, op. cit.; Les embarras de l’identité, op. cit.; R. Gressgård, Multicultural dialogue, op. 

cit.; S. Vibert, Louis Dumont. Holisme et modernité, op. cit. 
29 In diesem Punkt scheint mir eine Ähnlichkeit oder Verwandtschaft zwischen Dumonts 

Begriff Hierarchie und Kosellecks geschichtstheoretischem Begriff Kollektivsingular zu 

bestehen. Mit anderen Worten hat der Kollektivsingular, oder zum Mindesten Fortschritt 

als ein Kollektivsingular, einen hierarchischen Charakter, in dem die Ungleichzeitigkeit in 

der Gleichzeitigkeit eingeschlossen wird.
30 W. Müller u. F. Schmieder, Begriffsgeschichte und historische Semantik. Ein kritisches 

Kompendium, op. cit., S. 287.
31 Koselleck bezieht sich nur auf Vergangenheit und Zukunft. Ich habe hier Gegenwart ein-

geschlossen, weil der Erwartungshorizont auch immer mit der Gegenwart verknüpft ist. 
32 R. Koselleck, Begriffsgeschichten, Suhrkamp, Frankfurt 2010), S. 81.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 61

Forschern auch die andere Bedeutung finden. In seiner Darstellung von 

Verzeitlichung bestätigt zum Beispiel der französische Philosoph Alexan-

dre Escudier die Relevanz einer geschichtlichen Beurteilung der Werte 

der Vergangenheit. In der Reihe von Etappen und Epochen steht man in 

dieser Situation moralisch auf einer privilegierten Ebene. Wenn man der 

Letzte ist, sind die früheren entweder unterlegen oder obsolet.33

Diese Zweideutigkeit stammt nicht von Koselleck, sondern liegt in den 

Begriffen selbst, die verschiedene temporale Bedeutungen haben. Dies 

wird bei Hans Ulrich Gumbrecht in seinem Artikel Modern, Modernität, 

Moderne in Geschichtliche Grundbegriffe gezeigt, wo drei Bedeutungs-

möglichkeiten des Wortes modern vorliegen können. Es dreht sich um 

drei Paare von Gegenbegriffen: 1) gegenwärtig wird mit vorherig kontras-

tiert, 2) neu mit alt, und 3) vorübergehend mit ewig.34 Für uns sind die ers-

te und die dritte Bedeutung besonderes interessant. Einerseits versteht 

man Modernität als den Versuch, „unsere Gegenwart durch qualitative 

Absetzung von der Vergangenheit zu bestimmen“, anderseits betrach-

tet man Modernität als eine Bewegungskategorie und eine „Konsequenz 

eines Bewusstseins der Gegenwart als vorübergehende“.35 Folglich kann 

modern sowohl gegenwärtig als auch neu und vorübergehend verstanden 

werden. Wenn man mit modern die gegenwärtige „Absetzung von der 

Vergangenheit“ meint, scheint, meiner Meinung nach, modern als ein 

temporalisierter Begriff einen hierarchischen Charakter zu haben. 

Das Thema Hierarchie werden wir im nächsten Kapitel im Zusam-

menhang mit Dumont wieder aufnehmen. Jedoch scheint Koselleck 

unabhängig von Dumont mit dem Begriff Neuzeit, der seinen Sinn 

aus dem Kontrast zur vergangenen Zeit gewinnt, etwas ähnliches zu 

beschreiben.36 Die Neuzeit wird, wie Koselleck erklärt, nicht nur eine 

„neue Zeit“, eine Zeit unter anderen, sondern sie wird ebenso mit der 

Zeit selbst identifiziert. Die primäre Bedeutung der „Zeitgeschichte“ ist 

jetzt „die Geschichte überhaupt. Erst in zweiter Bedeutung rangiert die 

Geschichte einer gewissen Zeit, besonders unserer Zeit, der neuesten 

Zeit“.37 Wie wir oben gesehen haben ist Hierarchie als „Umschließung“ 

auf eine zweifache Referenz bezogen: eine interne Referenz auf das je-

weils Entgegengesetzte (beispielsweise Mittelalter) und eine externe 

33 Ich beziehe mich hier auf A. Escudier, „Temporalisation“ et modernité politique: penser 

avec Reinhart Koselleck, in “Revue germanique internationale“, https://journals.openedi-

tion.org/rgi/1653.
34 H. U. Gumbrech, Art. Modern, Modernität, Moderne, in O. Brunner, W. Conze u. R. 

Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen 

Sprache in Deutschland. Bd.4., Stuttgart 1975, S. 96.
35 Ivi. S. 126.
36 R. Koselleck, Vergangene Zukunft, op. cit., S. 304.
37 Ivi. S. 321.



62� Filosofia morale / Moral Philosophy

Referenz auf das Ganze.38 Die zwei entgegenstehenden Begriffe Mittel-

alter und Neuzeit stehen in verschiedenen Beziehungen zur Ganzheit 

(der Geschichte), die durch die Neuzeit konstituiert wird: „Sobald die 

mittleren Zeiten als eine abgeschlossene Periode behandelt wurden, 

verfestigte sich eine Bezeichnung, die – im Kollektivsingular – auf ein 

Alter (aevum, aetas) abhob und nicht mehr auf die Zeit im Allgemeinen. 

“39 Die Neuzeit steht nicht nur einer anderen Epoche, etwa dem Mittel-

alter, entgegen, sondern hat auch eine „privilegierte“ Verbindung mit 

der Geschichte als Ganzheit. Neuzeit hat „eine Art temporaler Mono-

polstellung für Epochenbezeichnungen gewonnen“.40 Die neuzeitliche 

Zeit- und Geschichtsauffassung (Zeitgeschichte) erhält deswegen die 

Kraft, andere Epochen und Perioden in eine hierarchische Beziehung 

zu bringen. 

Zufolge meiner durch Dumont inspirierten Lesart von Koselleck ist 

hier Gegenwart zusammen mit Fortschritt und Neuzeit nicht bloß ein 

Kontrast zur Vergangenheit, sondern auch die „Zeit selbst“. Während 

eine Epoche wie Mittelalter nur die Bedeutung einer „bestimmten Zeit“ 

(als einer Zeitepoche unter anderen) hat, bekommt die Neuzeit (die sy-

nonym mit Gegenwart verstanden werden soll, weil die neueste Zeit im-

mer die Gegenwart ist) sowohl die Bedeutung einer Epoche als auch eine 

qualifizierende Funktion, von der aus alle anderen Epochen eingliedert 

werden (Antike, Mittelalter, Renaissance usw.). Deswegen hat die („fort-

geschrittene“) Gegenwart die Kraft und die Möglichkeit, die Epochen 

der Vergangenheit einzugliedern. 

Wie wir am Anfang des Artikels gesehen haben, gibt es eine Ver-

bindung zwischen GdU, Neuzeit und Fortschritt: „Im Horizont die-

ses Fortschreitens wird die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen zur 

Grunderfahrung aller Geschichte.“41 Unter dem Stichwort Fortschritt 

in Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-so-

zialen Sprache in Deutschland können wir in dem von Christian Meier 

und Reinhart Koselleck geschriebenen Artikel lesen, dass Fortschritt im 

Laufe des 18. Jahrhundert eine Bewegungskategorie wird: „Sie verweist 

auf eine Dynamik, die von den Vorläuferausdrücken Progreß und Fort-

gang noch nicht erfaßt werden konnte”.42 Während Progress und Fort-

gang in ein naturhaft-kreislaufartiges Verständnis aller Geschehensab-

läufe eingebettet bleiben, bringt Fortschritt eine genuine geschichtliche 

Zeit auf ihren Begriff. Entsprechend Meiers und Kosellecks Aufzählung 

38 Ibid.
39 Ivi. S. 305.
40 Ibid.
41 Ivi. S. 325.
42 R. Koselleck u. C. Meier: Art. Fortschritt, op. cit. S. 352.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 63

erfasst der neue Begriff zugleich sieben Arten von Bewegungsstruktu-

ren, von denen aber nur einige für unserer Thema interessant sind.

Erstens bezieht der Fortschritt sich “auf die Menschheit, die als Sub-

jekt ihrer eigenen Geschichte angesprochen wurde. ,Fortschritt‘ wird 

zum geschichtsphilosophischen Universalbegriff“.43 Zweitens kann der 

Begriff „selbst zu seinem eigenen Subjekt werden”.44 Drittens wird 

Fortschritt „zum geschichtsphilosophischen Universalbegriff”45 und 

meint „in der Regel eine Bewegung zum Besseren.“46 Er wird zu einem 

fast religiösen Hoffnungsbegriff. Der Begriff spielt sogar die Rolle einer 

Ersatzreligion.47 Viertens, – und das ist für unser Thema die wichtigste 

Bewegungsstruktur, wird Fortschritt als prozessualer Reflexionsbegriff 

verstanden. Das heißt, dass Fortschritt weder mit den technologischen 

und wissenschaftlichen Ergebnissen noch mit den politischen Ände-

rungen der letzten Jahrhunderte identisch ist. Fortschritt, so Koselleck, 

ist “ein Reflexionsbegriff, der die Bedingung der Möglichkeit definiert, 

nicht aber die Empirie des Fortschritts”48. Die Formulierung Kosel-

lecks ist meines Erachtens entscheidend, weil das bedeutet, dass man 

den Fortschritt nicht wie ein empirisches Ergebnis messen kann. Nach 

meiner Ansicht ist Fortschritt eine Ideologie, im Sinne von Dumont, 

die nicht mit empirischen Ergebnissen vermischt werden darf. Außer-

dem ist der Fortschritt eine Ideologie, die mit Werten verbunden ist.49 

Im übrigen finden wir hier auch einen weiteren Berührungspunkt zwi-

schen Koselleck und Dumonts Text La civilisation indienne et nous.50 In 

diesem Text behauptet Dumont, dass man im Allgemeinen eine Gesell-

schaft durch ihrem Geschichtsbegriff verstehen kann51 und dass das be-

sondere westliche Denken Geschichte als Entwicklung oder Fortschritt 

(progrès) sieht.52 Mit anderen Worten gibt es in Dumonts Denken eine 

Verbindung zwischen den Geschichtsbegriff und den ideologischen 

43 Ibid.
44 Ibid.
45 Ibid.
46 Ibid.
47 Ivi. S. 411.
48 R. Koselleck, Begriffsgeschichten, op. cit., S. 80.
49 Mit „Ideologie“ meint Dumont nicht eine falsche Darstellung von der Wirklich-

keit, sondern, mit Fuchs, „die Existenz eines höchsten Wertes in einer Gesellschaft, 

der alles andere überspannt und dadurch die geselleschaftliche Einheit herstellt“. 

M. Fuchs, Theorie und Verfremdung. Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der 

indischen Gesellschaft, op. cit., S. 529-530. 
50 L. Dumont, Le problème de l’histoire, op. cit., S. 32.
51 „On reconnaît ainsi, dans le principe, autant de posibilités d’histoires différentes qu’il 

y a de société différentes“, ivi. S. 43.
52 „Donner un sens positif au temps, c’est croire au progrès, eschatologie graduelle“, 

ivi. S. 32.



64� Filosofia morale / Moral Philosophy

Werten, womit man verschiedene Gesellschaftstypen identifizieren 

kann. Aber um diese begriffliche Beziehung zwischen Fortschritt und 

Werten weiter zu erörtern, möchte ich im nächsten Teil des Aufsatzes 

die anthropologischen Betrachtungen Louis Dumonts und sein Ver-

ständnis von Hierarchie und Werten weiter diskutieren. 

4. Hierarchie und 4. Hierarchie und Ideen-WerteIdeen-Werte bei Louis Dumont bei Louis Dumont

Dumont ist vom Ansatz her ein Anthropologe, der moderne und tradi-

tionelle Gesellschaften (oder moderne und traditionelle Ideologien, wie er 

vorzugsweise schreibt) gegenüberstellt und vergleicht. Schon hier zeigt 

sich in seinem Sprachgebrauch, nämlich modern gegen traditionell, ein 

interessanter Zusammenhang mit unserem Thema. Dumonts verglei-

chende Größen (moderne und traditionelle Ideologien) sind immer tem-

porale Einheiten (modern und traditionell sind temporale Gattungen). 

Aber Epochen sind, wenn sie miteinander verglichen werden, immer 

auch mit Werten verbunden. 

Die Frage für Dumont war, ob es möglich ist, die modernen und tra-

ditionellen Gesellschaften zu vergleichen, d. h. gegenüberzustellen, ohne 

zugleich die traditionellen Gesellschaften geringzuschätzen (ethnozent-

rischer Objektivismus) oder zu relativieren (relativistischer Subjektivis-

mus).53 Durch seine vergleichende Methode wurde es möglich, diese 

beide Alternativen zu umgehen. Allerdings war es seiner Meinung nach 

entscheidend, von den Unterschieden zwischen verschiedenen Kulturen 

und Gesellschaften zu lernen. Gibt es etwas Traditionelles in modernen 

Gesellschaften und Modernes in traditionellen Gesellschaften? 

Dumonts These ist, dass alle Gesellschaften Hierarchien haben, und 

deswegen lautet der Titel seines Hauptwerks Homo Hierarchicus. Aber 

um sein Verständnis von Hierarchie zu erklären ist es erforderlich, die 

Komplexität des Begriffs von verschiedenen Ebenen aus zu diskutieren. 

Denn modern und traditionell sind nicht nur zwei Arten von Gesellschaf-

ten, die der Anthropologe beschreibt und beurteilt, ob sie Hierarchien 

haben oder nicht. Modern und traditionell bezieht sich auch auf Ideo-

logien,54die sehr unterschiedliche Auffassungen von Hierarchien haben. 

53 Die Typologie ethnozentrischer Objektivismus und relativistischer Subjektivismus habe 

ich von Stephan Vibert übergenommen. Vgl. S. Vibert, Louis Dumont. Holisme et mo-

dernité, op. cit.
54 Dumont bezeichnet in seinem Glossar (Lexique de quelques mots clefs) auf den letzten 

Seiten seines Buches Individualismus. Zur Ideologie der Moderne Ideologie als: „Sozialer 

Komplex von Vorstellungen; Gesamtheit der in einer Gesellschaft geltenden gemeinsamen 

Ideen und Werte (Gesamtideologie); besonderer Teil der Gesamtideologie; die ökonomi-

sche Ideologie“. L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, op. cit., S. 287.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 65

Hierarchien sind jedoch in der modernen Ideologie sehr schwer zu erken-

nen, weil man in der Moderne glaubt, keine Hierarchien mehr zu haben. 

In der Moderne wird Hierarchie nur als negativer und nicht analytischer 

Begriff verstanden. Zum Beispiel verstehen die Kritiker von Koselleck 

Hierarchie von dem Gesichtspunkt einer modernen Ideologie aus, mit 

dem Ergebnis, dass ihnen ein tieferes Verständnis von Hierarchien auch 

in modernen Gesellschaften fehlt. Das heißt nicht, dass Dumont per-

sönlich Hierarchien positiv beurteilt, sondern dass er Hierarchie als ein 

universelles und nicht ideologisches Phänomen betrachtet. Von einem 

analytischen und vergleichenden Gesichtspunkt aus entdeckt Dumont 

interessanterweise, dass sowohl moderne als auch traditionelle Ideologien 

hierarchische Strukturen haben.55 

Um Hierarchien zu erkennen, müssen wir sowohl zwischen einem 

ideologischen und einem analytischen Niveau unterscheiden als auch 

den Zusammenhang zwischen Ideologie, Werten und Hierarchie erör-

tern. Dumont behauptet, dass die moderne Ideologie56 – gekennzeichnet 

durch ihre Ablehnung von Hierarchien zugunsten eines egalitären Indi-

vidualismus – unsere Wahrnehmung sozialer Hierarchien in modernen 

Gesellschaften geschwächt hat. Wir nehmen Hierarchien nicht wahr, 

weil wir sie im Laufe des Modernisierungsprozesses (Individualisierung 

der Religion durch die Reformation, das Hervortreten des Staates, indi-

viduelle Rechte, Privateigentum usw.) ideologisch beseitigt haben. Weil 

wir, so Dumont, als moderne Menschen durch das Gleichheitsideal über-

zeugt sind, nicht-hierarchisch zu denken, wird es immer schwieriger, Hi-

erarchie wahrzunehmen und zu verstehen. Denn obwohl wir denken und 

glauben, dass wir uns von allen Hierarchien entfernt haben, existieren sie 

dennoch weiter, jedoch unbewusst. Wie ist das möglich? 

Die ideologische Unfähigkeit, Hierarchien wahrzunehmen, ist mit 

einem epistemologischen „Missverständnis“ von Hierarchie verbunden. 

Philosophen und Soziologen sprechen, laut Dumont, nur widerstrebend 

von Hierarchie:

Even sociologists and philosophers seem to speak of “hierarchy” reluc-

tantly and with averted eyes, in the sense of residual or inevitable inequa-

lities of aptitude and function, or of the chain of command which is pre-

supposed by any artificial organization of multiple activities, briefly “power 

hierarchy”. However, that is not hierarchy proper, nor the deepest root of 

what is so called.57,58

55 M. Houseman, La relation hiérarchique: idéologie particulière ou modèle general? op. cit. 
56 L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, op. cit.
57 L. Dumont, Homo Hierarchicus. The caste system and its implications, op. cit. S. 19.
58 Aus meiner Sicht bestätigt der von Heinz Rausch geschriebene Lexikonartikel zum Be-

griff „Hierarchie“ in Geschichtliche Grundbegriffe ein solches übliches Verständnis (das 



66� Filosofia morale / Moral Philosophy

Das Verständnis von Hierarchie als synonym mit „Machthierarchie“ 

verschließt den Blick für Dumonts alternatives Verständnis von Hierar-

chie als „Umschliessung des Gegensatzes“.59 Das einseitige Verständnis 

von Hierarchie als Machtbegriff hat zwei Konsequenzen. Es führt zum 

einen dazu, dass wir Hierarchien in unserer eigenen egalitären Gesell-

schaft nicht wahrnehmen, und zum anderen, dass es uns die Einsicht 

fehlt, Hierarchie als ein komplexes Phänomen, das mehrere Dimensio-

nen hat, zu verstehen.

Erstens sind wir für moderne Hierarchien blind, weil wir überzeugt 

sind, Hierarchie durch Egalität ersetzt zu haben. Wir sind nicht nur von 

dem Wert der Gleichheit aller Menschen überzeugt, sondern wir glauben 

auch, dass wir in der Praxis Hierarchie erfolgreich durch Gleichheit er-

setzt haben. Das Ideal der Gleichheit stellt deswegen eine „Verweigerung 

der universellen Phänomene“, Hierarchie, dar.60 Zweitens verwechseln 

oder identifizieren wir, wie wir im Zitat oben gelesen haben, Hierarchie 

mit einer Befehlskette. Diese beiden Verständnisse sind an sich nicht 

falsch, treffen aber laut Dumont nicht den Kern der Sache. 

Der Grund dafür, dass wir Hierarchie nicht wahrnehmen, obwohl 

sie nach Dumont existiert, hat mit unserem fehlenden Verständnis 

von mehreren Ebenen oder Dimensionen der Hierarchie zu tun. 

Hierarchie darf nicht nur auf einer Ebene verstanden werden: “Ich 

nenne hierarchisch die Opposition zwischen einer Gesamtheit (insbe-

sondere einem Ganzen) und einem Element dieser Gesamtheit (oder 

dieses Ganzen)”.61 Während es aus der Perspektive der modernen 

Ideologie eigentlich keine Gesamtheit gibt, sondern nur Gegensätze 

zwischen Teilen (beispielsweise Mann und Frau), kann man aus einer 

analytischen Sichtweise noch eine weitere Perspektive sehen: Mann 

repräsentiert sowohl ein Teil als auch die Gesamtheit selber, während 

Frau nur einen Teil der Ganzheit darstellt. Demnach hat der Mann 

zugleich zwei Rollen. 

Ein Schlüssel zur Klärung der Frage der Hierarchie ist Dumonts Kritik 

der Unterscheidung zwischen Ideen und Werten. Obwohl wir davon aus-

gehen, dass unsere Ideen wertfrei sind, ist das nicht der Fall. Denn Ideen 

sind immer mit Werten verbunden: 

bei Dumont hier als „power hierarchy“ und „chain of command“ charakterisiert wird). 

Der Artikel ist nicht falsch, ist aber eine geschichtswissenschaftliche Bekräftigung von 

Dumonts Pointe. H. Rausch: Art. Hierarchie, in O. Brunner, W. Conze u. R. Koselleck 

(Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in 

Deutschland. Bd.3., Stuttgart 1982, S. 103-129. 
59 L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, op. cit., S. 287.
60 M. Fuchs, Theorie und Verfremdung. Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der 

indischen Gesellschaft, op. cit., S. 603. 
61 L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, op. cit, S. 241.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 67

Die ,höheren‘ Ideen widersprechen den ,unteren‘ und schließen sie ein. 

Ich habe diese ganz besondere Beziehung ,Umschließung‘ genannt. Eine 

Idee, die an Bedeutung und Status zunimmt, gewinnt die Eigenschaft, ihr 

Gegenteil zu umschließen.62 

Was es ermöglicht, dass die „höheren“ Ideen die „unteren“ Ideen ein-

schließen, und dass Ideen überhaupt verschiedene Eigenschaften wie 

„höhere“ und „untere“ haben, sind Werte. Deshalb nennt Dumont diese 

Verbindung Ideen-Werte oder Werte-Ideen. Ideen-Werte ist laut Dumont 

ein „Kunstbegriff, der die Unmöglichkeit der Trennung von Ideen und 

Werten in nicht-modernen Denkformen zum Ausdruck bringt“.63 Mit 

anderen Worten schaffen Werte hierarchische Beziehungen zwischen 

Ideen. Doch gilt dieses nicht nur für nicht-moderne Denkformen. Ideen-

Werte, mit der Unmöglichkeit ihrer Trennung in der Moderne, sind auch 

vorhanden. Die von Dumont beeinflusste norwegische Soziologin Randi 

Gressgård schreibt: „Modern ideology, in its rational-secular arrange-

ment, aims to suppress holism, but the hierarchical structure nevertheless 

interposes itself through the back door“.64 

Durch seine vergleichenden Studien beobachtete Dumont, dass nicht 

nur nicht-moderne Gesellschaften eine Hierarchie von Ideen haben, son-

dern auch, dass Werte auch in modernen Gesellschaften die Funktion ha-

ben, Hierarchien zu gestalten. Von diesem Gesichtspunkt aus könnten wir 

damit die geschichtlichen Grundbegriffe wie Neuzeit und Fortschritt nicht 

nur als Ideen, sondern als Werte verstehen. Wenn wir die Unterscheidung 

zwischen Ideen und Werten nicht voraussetzen müssen, können wir zei-

gen, wie sich epochale und geschichtliche Grundbegriffe sowohl wider-

sprechen als auch in eine Werteordnung gebracht werden. Wir können 

beispielsweise Neuzeit und Fortschritt als „höhere“ Ideen und Mittelalter 

als eine „untere“ Ideen verstehen, weil die Ideen in verschiedener Weise 

auf eines Ganzheit bezogen sind. Wie wir bereits bei Koselleck gesehen ha-

ben, hatte Neuzeit eine „temporale Monopolstellung für Epochenbezeich-

nung gewonnen“.65 Meiner Meinung nach zeugen Neuzeit und Fortschritt 

in Kosellecks Ausführungen von einer „diachronen Hierarchie“, die nicht 

eindimensional, sondern zweidimensional ist.

Dumont verwendet mehrfach die Erzählung von Adam und Eva aus 

dem ersten Buch Mose als Beispiel.66 Vor Eva war Adam undifferenziert. 

Aber nachdem Eva aus ihm erschaffen wurde, bekam Adam eine dop-

62 Ivi. 269.
63 Ivi. S. 287.
64 R. Gressgård, Multicultural dialogue, op. cit., S. 49.
65 R. Koselleck, Vergangene Zukunft, op. cit., 305.
66 L. Dumont, Homo Hierarchicus. The caste system and its implications, op. cit., S. 239-

241; Individualismus. Zur Ideologie der Moderne; Anthropologie, totalité et hiérarchie. 



68� Filosofia morale / Moral Philosophy

pelte Bedeutung. Adam (Homme) ist von Eva (Femme) verschieden. Auf 

dieser Ebene sind sie beide gleichwertig und Elemente einer Ganzheit. 

Aber Adam ist auch Name der Gesamtheit (Homme als Menschheit). 

Ideen, Wörter und Namen (wie homme, femme) sind mit Werten ver-

bunden, die eine hierarchische Ordnung widerspiegeln. 

Mit dieser Annahme der engen Verbindung zwischen Ideen und 

Werten wird klarer, was Dumont meint, wenn er in seinem Hauptwerk 

Homo Hierarchicus schreibt: „To adopt a value is to introduce hierarchy, 

and a certain consensus of values, a certain hierarchy of ideas, things 

and people, is indispensable to social life”.67 Das heißt, dass nicht nur 

diejenigen Werte, die man eindeutig hierarchisch nennen kann, Hierar-

chien aufbauen, sondern alle Werte (wie Egalität und Freiheit). Wenn 

ich Dumont recht verstanden habe, sind wir gegenüber Hierarchien 

blind, weil wir nicht erkennen, dass soziales Leben in jeder Gesellschaft 

notwendigerweise Hierarchien schafft, weil alle Gesellschaften durch 

Werte konstituiert sind.68 

Die Leistung von Dumonts komparativer Forschung besteht darin, 

aufzuzeigen, dass jede Gesellschaft von einer hierarchischen Ordnung 

getragen wird, die durch bestimmte und spezifische Werte organisiert 

ist. In westlichen modernen Gesellschaften sind die zentralen Werte mit 

dem Individuum, seiner Freiheit und Gleichheit verbunden. Mit ande-

ren Worten, obwohl die moderne Ideologie auf Egalität gegründet ist, 

schafft Egalität als Wert der modernen Gesellschaft die Grundlage für 

eine neue Form von Hierarchie. Aus meiner Sicht wird Dumont durch 

ähnliche Schlussfolgerungen von gegenwärtigen Religionssoziologen wie 

Hans Joas und Massimo Rosati bestätigt, die in der Nachfolge des religi-

onssoziologischen Denkens Émile Durkheims Modernitätsauffassungen 

kritisch beurteilen.69 Als Schüler des Neffen und Studenten Durkheims, 

Marcel Mauss, war Dumont mit Durkheim immer geistig verwandt. Was 

sowohl Idealbildungen als auch Wertehierarchien gemeinsam haben sind 

der Bezug auf eine Gesamtheit.70

67 L. Dumont, Homo Hierarchicus. The caste system and its implications, op. cit., S. 20.
68 S. Vibert, Louis Dumont. Holisme et modernité, op. cit. S. 51.
69 H. Joas, Die Macht des Heiligen, Suhrkamp, Frankfurt 2013; M. Rosati, The archaic and 

Us: Ritual, Myth, the Sacred and Modernity, 2014, https://www.resetdoc.org/story/the-ar-

chaic-and-us-ritual-myth-the-sacred-and-modernity/ 
70 Die Behandlung der Frage von Martin Fuchs, welches geschichtliche Verständnis 

Dumont hat, würde den Rahmen dieses Textes überschreiten. Lehnt Dumont ein ge-

schichtliches Verständnis generell ab? Wie Fuchs gezeigt hat, haben geschichtliche 

Änderungen und Transformationen in Dumonts Denken auf den ersten Blick keinen 

Platz; „Die Theorie Dumonts erlaubt kein Umwandeln“, M. Fuchs, Le paradoxe comme 

méthode ? La structure antithétique de la théorie sociale de Louis Dumont, op. cit., S. 32. 

Jedoch spielt Geschichte eine wichtige Rolle in einer Art Selbst-Äusserung (auto-arti-

culation) der Gesellschaft: „Nicht die Gesellschaft ist historisch, sondern die Geschich-



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 69

5. 5. Gleichzeitigkeit des UngleichzeitigenGleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen und „diachrone Hierarchie“  und „diachrone Hierarchie“ 

Mit diesem Verstehen von Hierarchie können wir nun die Kritik 

an Koselleck und die Frage nach „diachroner Hierarchie“ wieder 

aufnehmen. Obwohl eine gewisse Kritik an Kosellecks Ethnozentris-

mus berechtigt ist,71 meine ich, dass Koselleck in seinen Ausführun-

gen über den Begriff und das Thema Neuzeit72 als auch über Fort-

schritt sehr interessante Beobachtungen macht. Genau wie einige 

Ideen-Werte in Dumonts Hierarchien einen doppelten Status haben, 

scheint auch die Neuzeit in Kosellecks Auslegungen einen doppelten 

Status zu bekommen. Einerseits ist die Neuzeit eine Epoche unter 

anderen, anderseits verleiht sie „der gesamten Vergangenheit eine 

weltgeschichtliche Qualität. Damit aber gewann die Neuzeit der je-

weils sich ereignenden und als neu reflektierten Geschichte einen 

fortschreitend sich steigernden Anspruch auf die ganze Geschich-

te“.73 Erstens hat Koselleck den begriffsgeschichtlichen Grund, wie 

eine „diachrone Hierarchie“ ermöglicht wurde, beschrieben. Zwei-

tens hat er, wenn ich ihn recht verstehe, eine diachrone Hierarchie 

analog zu Dumonts Hierarchie von Werten beschreibt, ohne sich 

vielleicht darüber bewusst zu sein.

Wir kommen hier endlich zurück zu den Fragen der „diachronen 

Hierarchie“ und GdU. Die Frage ist nicht, ob es eine „diachrone Hier-

archie“ gibt, sondern wie „diachrone Hierarchie“ zu verstehen ist, und 

was sie ermöglicht. Welche Ideen-Werte (Dumont) und welche begriffs-

geschichtlichen Prozesse (Koselleck) hat „diachrone Hierarchie“ als eine 

Denkform geschaffen? Im Lichte von Dumonts Verständnis von Hierar-

chie lässt sich nun auch GdU als eine analytische Kategorie benutzen. Mit 

der Verzeitlichung seit der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts 

te ist sozial“ (Ce n’est pas la société qui est historique mais l’histoire qui est sociale), ivi. 

S. 32-33. Dieses gilt besonders für die Beziehung der modernen Gesellschaft zu sich 

selbst. Siehe S. Vibert, Louis Dumont. Holisme et modernité, op. cit., S. 54. 
71 Siehe zum Beispiel diese sowohl ethisch wie politisch problematische Formulierung: 

„schließlich gehört es zu unserer eigenen Erfahrung, dass wir noch Zeitgenossen ha-

ben, die in der Steinzeit leben“. Koselleck in A. Landwehr, Von der “Gleichzeitigkeit 

des Ungleichzeitigen”, op. cit., S.18. Auch Margrit Pernau unterstützt in gewisser Weise 

Landwehrs Kritik, wenn sie schreibt: „Die Denkfigur, dass sich Gruppen zur gleichen 

Zeit in unterschiedlichen Epochen befänden, ist allerdings auf der globalhistorischen 

Ebene kaum von der Vorstellung zu unterscheiden, […], dass einige die Moderne er-

reicht hätten, während andere noch im Mittelalter seien und die Aufklärung noch vor 

sich hätten.“ M. Pernau, Einführung: Neue Wege der Begriffsgeschichte, in “Geschich-

te und Gesellschaft”, 44. Jahr., H 1, Neue Wege der Begriffsgeschichte (Januar-März 

2018), S. 23-24.
72 R. Koselleck, Vergangene Zukunft, op. cit., S. 300-348.
73 Ivi. S. 327.



70� Filosofia morale / Moral Philosophy

gewinnt die Zeit „selber eine geschichtliche Qualität.“74, die Koselleck 

gemäß synchrone Kulturen diachron zu ordnen vermag:

Wie sehr die innere Zeit der einzelnen Geschichten die ganze Geschichte 

gliederte, erweist sich – zweitens – an dem erfahrungsgesättigten Theorem 

von der Ungleichzeitigkeit verschiedener, aber im chronologischen Sinne 

gleichzeitiger Geschichten. Mit der Erschließung des Globus traten räum-

lich die unterschiedlichsten, nebeneinander lebenden Kulturstufen in den 

Blick, die durch den synchronen Vergleich diachron geordnet wurden. Blic-

kte man vom zivilen Europa auf das barbarische Amerika, so war das auch 

ein Blick zurück.75

Es geht hier darum, wie man Differenzen zwischen verschiedenen 

Völkern und Kulturen verstehen soll. Konfrontiert mit kultureller Ver-

schiedenheit und Differenzen sind, mit den Worten von Elke Uhl, „die 

Differenzen auf spezifische Weise temporal aufgefangen worden“.76 Die 

Frage für die Geschichte ist, ob man GdU als eine Beschreibung dieser 

Verschiedenheiten benutzen kann oder nicht. 

Einige Historiker: innen haben entweder versucht, Kosellecks Begriff 

der Ungleichheit, als „wertneutralen Differenzbegriff, der die jeweili-

gen Eigenzeiten unterschiedlicher kultureller und religiöser Traditionen 

ernst nimmt“77, anzuwenden oder als analytische Kategorie zu verteidi-

gen. Helge Jordheim widerspricht einseitigen Interpretationen, die bei 

Koselleck den Versuch einer Epochentheorie sehen, indem Jordheim 

hervorhebt, dass der Topos GdU eine Erfahrung eines Hiatus vermittelt. 

Daher geht es um einen temporalen Bruch oder eine Diskontinuität: „die 

Gegenwart wird zur Leerstelle“.78 Der Topos beschreibt, wie nicht nur 

unterschiedliche Lebensbereiche wie Wissenschaft, Kunst und Moral 

auseinanderfallen, sondern auch, wie jede Kunstart, jeder Wissenschafts-

zweig, jedes moralische Dilemma eigene Zeitabläufe oder Zeitrhythmen 

aufzeigt. Fortschritt als Kollektivsingular hat hier die Funktion, „diese 

gesamten Abläufe und Rhythmen zu synchronisieren, auf dieselbe zeitli-

che Höhe zu bringen und daher den faktischen Ungleichzeitigkeiten der 

Erfahrung zu entziehen.“79 Jordheims Ausführungen sind interessant, 

aber es ist nicht nachvollziehbar, wie der Fortschritt diese synchronisie-

74 Ivi. 321.
75 Ivi. 323.
76 E. Uhl, Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, op. 

cit., S. 53.
77 W. Drews, Die „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen” als Problem transkultureller histori-

scher Komparatistik am Beispiel frühmittelalterlicher Herrschaftslegitimation, op. cit., S. 49.
78 H. Jordheim, „Unzählbar viele Zeiten”. Die Sattelzeit im Spiegel der Gleichzeitigkeit des 

Ungleichzeitigen, op. cit., S. 468.
79 Ivi. 469.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 71

rende Kraft bekommen soll, es sei denn man liest Koselleck an diesem 

Punkt mit Hilfe von Dumont und einem Verständnis von Werten. Jedoch 

scheint mir Drews Charakteristik von Ungleichheit als „wertneutraler 

Differenzbegriff“ auch unzureichend, zumindest in unserem Kontext80. 

Denn, laut Dumont, sind Differenzen immer mit Werten und einer Ge-

samtheit verbunden. In unserem Fall ist diese Gesamtheit, wie wir bei Ko-

selleck gesehen haben, mit dem Fortschritt und der Neuzeit verbunden. 

Eine Differenzierung und ein Vergleich von Eigenzeiten unterschiedli-

cher kultureller Traditionen, wie Drews schreibt, sind aus meiner Sicht 

nur möglich durch eine Gesamtheit oder Ganzheit. Mit Dumont könnte 

man sagen, dass der Fortschritt oder die Neuzeit die Ganzheit artikulie-

ren und damit eine „diachrone Hierarchie“ gestalten. Ich stimme den 

Verteidigern der GdU und Kosellecks zu, wenn sie Kosellecks Begriffe 

als wertneutrale verstehen. Denn ich interpretiere die begriffsgeschicht-

lichen Analysen Kosellecks als Analysen von der einschließenden Kraft, 

die einige geschichtliche Begriffe bekommen, und weniger als einen Aus-

druck der eigenen normativen Gesichtspunkte Kosellecks. Aus diesem 

Blickwinkel dreht es sich um eine Beschreibung, wie die geschichtlichen 

Begriffe selber mit einem System von Werten verbunden sind. 

Wenn ich Achim Landwehr in seiner Beschreibung von Koselleck als 

einem Historiker, der eine „diachrone Hierarchie“ beschreibt, zustim-

me, heißt das nicht unbedingt, dass ich Landwehr in seiner Kritik an 

Koselleck recht gebe. Müller und Schmieder nehmen in ihrem Buch 

Landwehrs Kritik auf. Aus meiner Sicht drücken sie aus, was ich mit 

Dumont zu zeigen versucht habe. Die Rede von der Gleichzeitigkeit im 

Singular verweist auf ein „zugrunde liegendes Totalitätskonzept, das die 

Zeit, die als normativer Maßstab der Bewertung angelegt wird, als homo-

gene und universelle Kategorie bestimmt“.81 Landwehr hat meiner An-

sicht nach in seiner Kritik an einigen Formulierungen Kosellecks und an 

dem Ethnozentrismus recht. Dennoch meine ich, dass wir mit Dumont 

und Koselleck zusammen erklären können, wie die Zeit einen solchen 

„normativen Maßstab“ bekommt. Oder, wie wir bei Dumont und Fuchs 

gesehen haben, können wir Geschichte als „die Selbstartikulation einer 

Gesellschaft“ verstehen.82 Auf diese Weise können wir GdU als analyti-

sche Kategorie bei Koselleck verstehen, so wie Hierarchie für Dumont 

ein analytischer Begriff in anthropologischen Studien ist. 

80 W. Drews, “Die „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen” als Problem transkultureller hi-

storischer Komparatistik am Beispiel frühmittelalterlicher Herrschaftslegitimation”, op. cit., 

S. 41-56.
81 W. Müller u. F. Schmieder, Begriffsgeschichte und historische Semantik. Ein kritisches 

Kompendium, op. cit., S. 315.
82 M. Fuchs, Theorie und Verfremdung. Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der 

indischen Gesellschaft, op. cit., S. 497.



72� Filosofia morale / Moral Philosophy

Die bei Jordheim genannte Erfahrung eines Hiatus ist aus meiner Sicht 

unzureichend. Nach den Ausführungen von Koselleck und Meier kons-

truiert GdU, „die jeweils gegenwärtige Erfahrung einer Generation, die 

sich auf bestimmten Gebieten oder innerhalb der sozialen Schichtung als 

,vorauseilend‘ oder als ,zurückbleibend‘ begreift“.83 Es dreht sich nach 

ihnen um eine Erfahrung von Verschiedenheiten und Differenzen. Auch 

Paul Nolte bezieht sich auf den Begriff Erfahrung in seiner Auslegung 

von Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen in Lexikon Geschichtswissen-

schaft.84 Geht es aber nur um eine Erfahrung und deshalb nur darum, 

diese auf „wertneutrale“ Weise zu beschreiben, oder müssen wir auch die 

implizierten Werte, die diese Erfahrungen prägen, mit einbeziehen? Sol-

che Werte konstituieren die „diachrone Hierarchie“, in der die besagten 

Differenzen und Verschiedenheiten eingeordnet werden.

Wie wir oben gesehen haben, hat schon Koselleck, wie ich ihn inter-

pretiere, eine diachrone Hierarchie beschreiben, als bei ihm der Begriff 

der Neuzeit eine doppelte Rolle mit seinem privilegierten Zugang zur 

Ganzheit bekommen hat.85 Etwas vereinfacht ausgedrückt zeugt dieser 

privilegierte Zugang von einer Hierarchie à la Dumont und wird von 

Koselleck als Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen charakterisiert. Mit 

anderen Worten, wenn Neuzeit die Erfahrung von der Gleichzeitigkeit 

des Ungleichzeitigen ist und eine „diachrone Hierarchie“ ausdrückt, 

wird deutlicher, warum wir das Verständnis des Begriffs Hierarchie 

diskutieren müssen. 

Im Hinblick auf Dumonts Verstehens von Hierarchie können wir Ko-

sellecks Ausführungen in Vergangene Zukunft wieder aufnehmen, wo er 

schreibt: „Die Zeit selber wurde zu einem allseitig besetzbaren Legiti-

mationstitel. Spezielle Legitimationsbegriffe waren ohne zeitliche Pers-

pektive nicht mehr möglich“.86 Ist Koselleck im Recht, heißt das, dass 

nicht nur die Neuzeit ihre Legitimität durch Werte erhält, sondern auch, 

dass eine Wertehierarchie ihre Legitimität aus „zeitlichen Perspektiven“ 

bekommt. Obwohl der Rahmen dieses Textes uns nicht erlaubt, diese 

Frage weiter zu verfolgen, wäre es möglich, auch Dumont im Lichte von 

Koselleck zu verstehen. 

Es gibt zwei Probleme, die wir nicht lösen auf die wir aber zumin-

dest hinweisen müssen, die mit der Kritik87 an Koselleck verbunden sind. 

Erstens bedeutet Hierarchie nicht notwendigerweise, wie oft vermutet, 

83 R. Koselleck u. C. Meier: Art. Fortschritt, op. cit., S. 391.
84 P. Nolte, Art. Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, op. cit.
85 Vgl. R. Koselleck, Vergangene Zukunft, op. cit., S. 300-348.
86 Ivi. 339.
87 A. Landwehr, Von der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen”, op. cit.; W. Schäfer, Un-

gleichzeitigkeit als Ideologie. Beiträge zur historischen Aufklärung, op. cit.; E. Uhl, Gebro-

chene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, op. cit.



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 73

“Macht oder Befehlsgewalt“.88 Zweitens ist, im Zusammenhang damit, 

der Topos Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen in die Kritik geraten. Die 

Frage ist, ob die Kritik am Topos GdU von einer Kritik der Hierarchie 

abhängig ist. Mit anderen Worten, wenn es möglich, das Verständnis von 

Hierarchie als “Macht oder Befehlsgewalt“ in Frage zu stellen, dann ist 

es auch möglich, die Kritik am Topos GdU zu problematisieren. Im Fol-

genden möchte ich untersuchen, welches Verständnis von Hierarchie die 

Kritiker Kosellecks haben. 

Elke Uhl scheint eine moderate Annäherung in ihrer Darstellung 

zu haben. Sie schreibt, dass die Entdeckung der neuen Welt eine ge-

schichtsphilosophische Ordnungsleistung provoziert hat, nämlich: 

„eine normativ gestufte temporale Integration des Anderen und Frem-

den. Mittels einer vertikalen, hierarchischen Zeitordnung suchte man 

die irritierende Unübersichtlichkeit und sich darbietende Komplexität 

der Welt zu bewältigen“.89 Obwohl ihre Annäherung moderat zu sein 

scheint, ist Hierarchie noch mit Bewältigung verknüpft. Außerdem ist 

die „temporale Integration des Anderen und Fremden“ als „normativ 

gestufte“ charakterisiert, als ob Integration ohne Normen und Werte 

möglich wäre.

Wolf Schäfer und Achim Landwehr scheinen dagegen das allgemei-

ne Verständnis von Hierarchie zu übernehmen. Ihre Kritik trifft zwar 

wichtige Punkte, aber nicht alle. Dazu möchte ich hier einige Anmerkun-

gen machen. Zunächst wird das Adjektiv „hierarchisch“ bei Schäfer und 

Landwehr benutzt, um Koselleck und den besagten Topos kritisch zu 

beurteilen. Bei Schäfer handelt es sich bei diesem Topos um „eine hierar-

chische Zeitordnung der Völker und Kulturen“90, die das Problem einer 

Ordnung in die Komplexität der neuzeitlichen Welt bringen und „das 

temporale Äquivalent zur hierarchisch abgestuften Ständeordnung des 

Ancien regime“ darstellt.91 Nach Landwehr wurde die statische Stände-

ordnung mit der Französischen Revolution dynamisiert, „damit konnte 

aber nun auch der ,Zeitwert‘ von Menschen und Gesellschaften über de-

ren hierarchische Position entscheiden“.92 

Schäfer und Landwehr beziehen sich in ihrer Kritik an der temporalen 

Hierarchisierung auf Johannes Fabian und dessen wichtiges Werk Time 

and the other.93 In der Anthropologie und im Postkolonialismus hat man 

88 L. Dumont, Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, op. cit. S. 287.
89 E. Uhl, Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, op. 

cit. S. 55.
90 W. Schäfer, Ungleichzeitigkeit als Ideologie. Beiträge zur historischen Aufklärung, op. 

cit. S.143.
91 Ivi. 146.
92 A. Landwehr, Von der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen”, op. cit. S. 23.
93 J. Fabian, Time and the Other, op. cit. 



74� Filosofia morale / Moral Philosophy

dieses Denken längst problematisiert und abgelehnt.94 Doch wie Fabian 

gezeigt hat, waren temporale Kategorien maßgeblich für die „Verwei-

gerung der Zeit-Genossenschaft“ (denial of coevalness) : „It is not the 

dispersal of human cultures in space that leads anthropology to „tempo-

ralize“[…] it is naturalized-spatialized Time which gives meaning […] to 

the distributions of humanity in space“.95 Mir scheint diese Formulierung 

interessant, weil sie hervorhebt, wie die Verteilung der Welt ein Ergebnis 

des temporalisierten Denkens, und nicht nur eine bloße Tatsache ist96. 

Auf der einen Seite teile ich die Kritik am Ethnozentrismus. Auf der an-

deren Seite meine ich, wenn wir Dumonts Überlegungen einbeziehen, 

dass Hierarchien sowohl mehr unser Denken prägene als auch kompli-

zierter sind, als wir glauben. Dieses gilt auch, meiner Meinung nach, für 

einige der Ausführungen Kosellecks. 

6. Fazit6. Fazit

In diesem Aufsatz wurde der Versuch unternommen, Koselleck und 

seine Ausführungen zu der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, Fort-

schritt und Neuzeit im Hinblick auf Louis Dumont zu verstehen. So 

wie ich ihn verstehe analysiert Koselleck nicht nur die temporale und 

geschichtliche Dimension der Begriffe Fortschritt und Neuzeit, sondern 

auch die normative. Oder, genauer gesagt, demonstriert er wie diese Be-

griffe auch auf Werte bezogen sind und damit eine „diachrone Hierar-

chie“ und Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen gestalten können. Nach 

meiner Ansicht haben die Kritiker ihn an diesem Punkt nicht völlig 

verstanden. Weil man als Historiker:in und Wissenschaftler:in „norma-

lerweise“ versucht so neutral wie möglich zu sein, ist es natürlich, die 

normative Seite der Begriffe auszuschließen. Koselleck hat dagegen die 

impliziten Normen in der Analyse von diesen Begriffen einbezogen und 

94 Siehe zum Beispiel J.-L. Amselle, L’occident dechroché, Stock, Paris 2008; R. Guha, 

History at the limit of world history, Columbia University Press, New York 2002.
95 J. Fabian, Time and the Other, op. cit. S. 25. Für eine ähnliche Kritik an der vergleichen-

den Methode in der Anthropologie siehe J.-L. Amselle, Mestizo logics. Anthropology of 

identity in Africa and elsewhere, Stanford University Press, California 1998.
96 Obwohl Fabian Hierarchie, im Sinne von Dumont, nicht einbezogen zu haben scheint, 

möchte ich unterstreichen, dass die Argumentation Fabians ganz überzeugend demons-

triert wie tief die Verweigerung die Zeitgenossenschaft in das anthropologische Denken 

greift. Nicht nur die Evolutionisten in der frühen Anthropologie die Zeitgenossenschaft 

anderer Kulturen verweigert. Sowohl der Kulturrelativismus als auch die kulturelle Taxo-

nomie haben die Zeitgenossenschaft durch zwei Strategien verweigert: „One is to circum-

vent the question of coevalness through the uses of cultural relativity; the other preempts 

that question with the help of a radically taxonomic approach“. J. Fabian, Time and The 

Other, op. cit. S. 38. 



Jonas Gamborg Lillebø  |  „Diachrone Hierarchie“ in der Geschichtsschreibung� 75

damit eine Verbindung zwischen den temporalen und den normativen 

Dimension der Begriffe aufgezeigt. 

Meiner Meinung nach findet sich diese Verbindung zwischen tempo-

raler und normativer Dimension der Begriffe bereits in der Ausführun-

gen Kosellecks. Aber die Kritiker von Koselleck scheinen, zumindest 

in einigen Punkten, Kosellecks Beschreibung von „diachronen Hierar-

chien“ und GdU mit Kosellecks eigenen Gesichtspunkt zu verwechseln. 

Deswegen brauchen wir Dumont, um sowohl Hierarchien als auch die 

Verbindung zwischen Begriffen und Normen zu verstehen. Dumont be-

schäftigt sich zwar nicht mit Begriffen, sondern mit Ideen und ihrer engen 

Verbindung mit Werten, die er Ideen-Werte nennt, aber die Pointe ist die 

Gleiche. Durch ihre Verbindung mit Werten bekommen Ideen und, in 

Kosellecks Fall, auch besondere Begriffe die Kraft, andere einzuschlie-

ßen. Sowohl epochale Begriffe in einem abendländischen Kontext wie 

Fortschritt, Neuzeit, Mittelalter, Antike, als auch die diachrone Ordnung 

verschiedenen Kulturen stehen in einer hierarchischen Beziehung. Wenn 

wir Dumonts Behauptung ernst nehmen wollen, dass Ideen immer auf 

Werte bezogen sind und „höheren“ Ideen den „unteren“ widersprechen, 

und sie einschließen, dann verstehen wir auch, wie Fortschritt und Neu-

zeit eine „diachrone Hierarchie“ und die Gleichzeitigkeit des Ungleich-

zeitigen gestaltet können.


